
1. Suche nach Gründen und deren Endlosigkeit

Wenn von philosophischen Problemen die Rede ist, besteht zuerst die Frage, was unter

solchen Problemen verstanden wird und was sie von anderen Problemen unterschei-

det. Dabei wird es nicht darum gehen, zu der Vielzahl an Bestimmungen der Disziplin

Philosophie eine weitere hinzuzufügen oder sie unter einen Oberbegriff zu zwingen.

Vielmehr steht im Mittelpunkt, auf eine Tendenz hinzuweisen. Die Eigentümlichkeit

des Philosophischen liegt in ihrer Präzision und gleichzeitig ihrem Mangel. Auf der

einen Seite ist sie interessiert an »Grundfragen«, die über alltägliche Erfahrungen hin-

ausgehen oder zumindest als solche verdeckt und unbewusst bleiben. Fragen nach dem

Urgrund, dem Sinn von Sein oder der Bedeutung von Bedeutung gehen über die Ebe-

ne des Was hinaus zu dem Warum. Hier will Philosophie die präziseste und gründ-

lichste aller Wissenschaften sein. Auf der anderen Seite tauchen philosophische Pro-

bleme dort auf, wo andere Disziplinen an Grenzen geraten, weil es an Bestimmtheit

mangelt. Der schwammige Charakter rührt nicht zuletzt daher, dass Philosophie sich

abmüht, Beschreibungen für Phänomene, Eindrücke und Situationen zu finden, die

sich der sprachlichen Beschreibung entziehen, wie beispielsweise die Bedeutung der

Endlichkeit des menschlichen Lebens, der unvermeidbare Mangel an Wissen oder die

Darstellung dessen, was Normativität heißt. Bereits die philosophischen Grundbegrif-

fe und Termini sind oft bedeutungsüberladen und schwer verständlich. Philosophie ist

daran interessiert, wie Rentsch schreibt, »die Abstraktheit und Gestörtheit wegzuarbei-

ten« (Rentsch 2000: 83), und gleichzeitig legt sie diese durch die Behandlung erst frei.

Dieses »Grund«-Verständnis als Ausgangspunkt für die vorliegende Studie deutlich zu

machen, ist aus mehreren Gründen sinnvoll.

Erstens ist die Arbeit als ein genau solches Vorgehen zu verstehen. Sie ist der Versuch

einer Präzisierung und des Verständlich-Machens dessen, was »Kontingenzeinsicht«

genannt werden soll. Einem solchem Vorgehen sind notwendig Grenzen gesetzt, die

sich sowohl in der Analyse als auch sprachlich niederschlagen.

Zweitens weist die Situation aus Bestimmtheit und Unbestimmtheit auf eine Ver-

klammerung hin, die auch für die vorliegende Arbeit und die analysierten Autoren

zutreffend ist. Angenommen wird ein Zusammenhang zwischen einer theoretischen

Erschließung und Deutung der Welt sowie der Art und Weise unseres Handelns und

unseres Agierens in dieser.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Politik der Ungewissheit

Drittens kann die Allgemeinheit der Situation mit der besonderen Wahrnehmung

dieser Situation in einem historischen Abschnitt und den daraus entstandenen Philo-

sophien in Verbindung gebracht werden. Es sind immer andere Gegenstandsbereiche,

auf die sich die obige Allgemeinsituation bezieht und aus denen sich etwas über die Ge-

genwart lernen lässt. Konkret gilt es darauf hinzuleiten, wie besonders der Aspekt des

»Mangels« in den Vordergrund rückte und zum Kern gegenwärtiger Sozialphilosophie

wurde.

Es gilt deshalb einleitend daran zu erinnern, weshalb die Philosophie sich lange Zeit

als Suche nach Gründen (1.1) verstand und wie sich diese Suche verändert hat. Deutlich

soll werden, dass die Veränderung den Fokus auf die Darstellung und Beschreibung

der Grenzen der Suche richtete und wie die Erkenntnis der Grenzen, Unmöglichkeiten

und damit von Negativität dennoch mit einem Erkenntnisgewinn verbunden ist (1.2).

Ausgehend von dieser Bewegung lässt sich dann ein ideengeschichtliches Bild des Ver-

hältnisses von Moderne und Postmoderne entwerfen (1.3).

1.1 Suche nach Gründen

Der Stellenwert von Gründen in der Philosophie ist bis heute nicht zu unterschätzen.

Nicht nur, weil Philosophie ihrem Erklärungsanspruch gerecht werden will, sondern

auch, weil es mutmaßlich ein Bedürfnis nach solchen Gründen gibt, ist dieser An-

spruch aktuell geblieben. Der Ausdruck »Grund« wird jedoch vieldeutig verwendet und

ist schwer von anderen Begriffen wie UrsprungUrsache, Begründung etc. abzugrenzen.

Gegenwärtig wird deshalb betont, dass somit trotz der »Allgegenwärtigkeit der Gründe

[…] notorisch unklar« (Nida-Rümelin/Özmen 2012: XVIII)1 ist, was Gründe eigentlich

sind. Dies lässt sich mit einem Rückblick auf die Arbeiten Aristoteles’ verdeutlichen,

gilt er doch als einer der ersten Autoren, welcher auf dem »philosophischen« Weg die

Suche nach dem Grund2 spezifizierte.

In seiner Metaphysik unterscheidet Aristoteles zwischen Arché und Aitía, zwi-

schen Ursprung und Ursache (Aristoteles 2017a: 981b–983b). Arché bezieht sich auf

ein Anfangs- oder Ursprungsprinzip und hat als Begriff weitreichende philosophische

Konsequenzen, betrachtet man die Disziplin selbst als ursprüngliche Begründungsin-

stanz. Die damit einhergehenden Fragen reichen von der Suche nach demWesen, dem

ontologischen Kern einer Sache oder eines Dings bis hin zur Rückführung der Dinge

auf einen Urstoff. Aitía dagegen bezieht sich auf die Ursache eines Vorkommnisses

und kann auch als seine Erklärung verstanden werden. Es bedeutet, Wissen über

eine Sache zu besitzen. Gegenüber solchen Erklärungen sind die Fragen der Arché in

1 Sie plädieren deshalb für einen philosophischen Pluralismus. Auch der Aufbau des Bandes spie-

gelt mit Fragen zur theoretischen als auch praktischen Philosophie, Theologie, Ästhetik, Psycho-

analyse, Ökonomie und politischen Philosophie die unterschiedlichen Perspektiven wider.

2 Die bisherigen Erläuterungen passen auch zur etymologischen Herkunft desWortes »Grund«. Un-

ter Grund wird zum einen Boden, Feld oder Erde, ein fester Standpunkt, auf dem sich aufbauen

lässt, verstanden.Hieran schließen auch früheDeutungen zuBesitz als Land- oderGrundbesitz an.

Auch wird Grund verstanden als Tiefe oder Innerlichkeit und damit auch als Grenzüberschreitung,

wie es sich in begrifflichen Konzeptionenwie Talgrund, Schlucht oderMeeresgrundwiderspiegelt.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Suche nach Gründen und deren Endlosigkeit 21

ihrem Begründungszusammenhang auf die Frage nach Letztbegründungen bezogen,

soll heißen, auf die Idee einer Behauptung, die ohne weitere Begründung auskom-

men kann. Sie sind damit als Fundament Wahrheit und Gewissheit. Aristoteles gilt

nicht nur als Begründer der Unterscheidung zwischen Ursprung und Ursache, seine

metaphysischen Ausführungen, verstanden als »erste Philosophie«, erhoben für die

Disziplin den Anspruch, eine vorrangige Wissenschaft vor allen anderen zu sein.3

Dabei war die Verwendung des Begriffs »Ursprung« in der Antike nicht auf den

theoretischen Raum beschränkt. Die Suche nach dem Grund wurde nicht nur als theo-

retische Explikation, sondern auch als sozialphilosophische bzw. politische Dimension

verstanden. Arché hieß »in der Politik ursprünglich erster Platz und daraus abgelei-

tet: Herrschaft, Herrschaftsbereich, auch Amt, Behörde; im antiken Griechenland Be-

zeichnung für politische Funktionen, in denen Macht und Herrschaft ausgeübt wur-

den« (Kirchner/Hoffmeister/Regenbogen 2013: 63). Ursprung der Dinge und Welt und

auch Ursprung von Herrschaft waren in ihrem Verständnis verbunden. Die bekanntes-

te Verknüpfung findet sich in Platons Ideenlehre und deren politischen Implikationen

im Philosophenkönigtum; einem Modell, das sich in groben Zügen auf die politische

und philosophische Diskussion des Mittelalters übertragen lässt, wenn Gott als letzter

Grund zur Quelle von Herrschaft wurde. Schon bei Aristoteles, der trotz zahlreicher

Kritik hier Platon treu bleibt, hatte der Ursprung als ewig und unveränderlich Seiendes

eine theologische Dimension. Ohne in Details überzugehen, lässt sich behaupten, dass

sich solche metaphysischen Ansprüche auf die menschlichen Vorstellungen einer Mög-

lichkeit von Gründen abseits der empirischen Vielfalt zurückführen lassen. Aristoteles

als Ausgangspunkt einer Beschäftigung mit Gründen zu nehmen, ist deshalb sinnvoll,

weil bei ihm, trotz der begrifflichen Differenz, alle Dimensionen gemeinsam vorliegen.

Grund ist hier Frage der Ontologie, der Epistemologie, der Logik als auch der Ethik und

Sozialphilosophie.

(i) Jedoch, die heutige, in gewissem Sinn erneute Feststellung der Mehrdimensiona-

lität ist selbst Konsequenz aus geschichtlichen Einengungen. Die Ausdifferenzierung der

einzelnen Dimensionen von Gründen trug, insbesondere ab der Aufklärung, zu einem

Fokus auf erkenntnistheoretische Fragen bei. In den Metaphern des Kapitels gesprochen,

verschob sich die Debatte von der Suche nach dem letzten Grund (Ontologie) auf die Fest-

legung derVerfahren der Suche (Epistemologie).Theoretische Gründewurden explizit von

handlungsanleitenden Gründen bzw. praktischen Gründen unterschieden, gleichwohl

sie dafür in Anspruch zu nehmen waren. Kants Unterteilung der einzelnen Kritiken der

Vernunft steht bis heute paradigmatisch dafür. Theoretische Gründe können abstrakt

als Gründe verstanden werden, etwas Bestimmtes zu glauben oder für wahr zu halten.

Eine genauere Betrachtung der Beschreibung »etwas für wahr halten« macht be-

reits auf die zentrale Problemstellung aufmerksam. Etwas für wahr oder glaubhaft zu

3 Die Geschichte der Metaphysik als Geschichte der letzten Fragen hat sich heute in Kontroversen

aufgelöst. Besonders im 20. Jahrhundert galt »erste Philosophie« nicht mehr als Frage nach dem

Wesen, sondern wurde wie im Falle Husserls als eine transzendentale Erkenntnistheorie oder wie

im Falle Marcharts als politische Theorie ausgearbeitet.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Politik der Ungewissheit

halten, ist etwas anderes, als zu wissen, dass es so ist. Eine Kernfrage der Erkenntnis-

theorie ist deshalb, ob es etwas wie absolut gesichertes Wissen geben kann und was die

Bedingungen für ein solches Wissen sind. Habermas schreibt in Erkenntnis und Interes-

se ganz richtig: »Wollte man die philosophische Diskussion der Neuzeit in Form einer

Gerichtsverhandlung rekonstruieren, wäre diese zur Entscheidung der einzigen Frage

einberufen worden: wie zuverlässige Erkenntnis möglich sei.« (Habermas 2001a: 11) Mit

dem Siegeszug der Wissenschaften hatte sich die Überzeugung durchgesetzt, dass em-

pirische Belege die Sicherheit von Aussagen garantieren können. Bis heute exempla-

risch und weitgehend verbreitet ist Poppers Position des Falsifikationismus, die zum

einen auf die formale Logik der Inhalte als auch auf die Beweisbarkeit dieser verweist.

Die philosophische Auseinandersetzung ist als Debatte über den Grad der Objektivie-

rung zu verstehen, in der sich die jeweiligen Vertreter auf unterschiedliche Stellungen

beziehen.4

Vorgeworfenwird dieser Entwicklung, dass das szientistische Selbstverständnis der

Wissenschaften auf einem auf Rationalität eingeschränkten Vernunftbegriff basiert,

kombiniert mit einem naiven Empirismus. Ein solches Vorgehen hat nicht nur die Phi-

losophie als »erste Philosophie« ihres Status enthoben und diesen auf die (Natur-)Wis-

senschaften verlegt, sondern ein neues Ideal von Gründen aufgebaut. Gegenüber der

platonischen Metaphysik stand nun der Positivismus als Philosophie, die sich mit dem

Gegebenen und Tatsächlichen begnügt. Er war im Prinzip die andere Seite der Meta-

physik, weil er diese zwar ablehnte, aber auch hier Gründe rein aus formalen Prinzipien

abgeleitet wurden. Die Einengung auf den Positivismus als auch auf den Rationalitäts-

begriff verweisen auf die Reduktion der Vernunftansprüche und auf die dominanten

Methoden des Wissenschaftsbetriebes. (vgl. Schnädelbach 1984: 8)

(ii) Die hier kurz umrissene erkenntnistheoretische Reduktion der aristotelischen

Mehrdimensionalität von Gründen führte in der Philosophie des 20. Jahrhunderts

zu einer Vielzahl von Gegenreaktion und Kritiken. Habermas versuchte beispielsweise,

Erkenntniskritik als Gesellschaftstheorie zu denken, die sowohl eine objektivistische,

subjektivistische als auch gesellschaftliche Komponente enthält. Ebenso als Teil dieser

Entwicklung und als Konsequenz auf den »linguistic turn« sowie den »Pragmatis-

mus« wurde die Frage nach Gründen entweder auf ihre sprachliche Konstruktion

oder ihren Anwendungswert5 reduziert. Die heute bekannte Rationalitätskritik reicht

von Nietzsche, Heidegger, den Autoren der Kritischen Theorie bis Foucault und den

Vertreter:innen der sogenannten Postmoderne.

Der Blick auf Foucault lässt einen wichtigen Brückenschlag zu. Seine Kritik rich-

tet sich maßgeblich gegen ein zu idealistisches Wahrheitskonzept, welches den Aspekt

4 In dem Sammelband Welt der Gründe heißt es: »Naturalisten meinen, dass sich Gründe auf Ur-

sachen reduzieren lassen und dass diese Ursachen grundsätzlich mit den Mitteln der Naturwis-

senschaften beschreibbar sind. Objektivsten meinen, dass Gründe objektiv sind, auch wenn das

Akzeptieren von Gründen etwas Subjektives ist. Objektivisten (oder Realisten) bezüglich Grün-

den halten es für (logisch) möglich, dass (objektiv) gute Gründe für eine bestimmte Handlungs-

weise sprechen, auch wenn niemand sich dieser Gründe bewusst ist und danach handelt.« (Nida-

Rümelin/Özmen 2012: XVIII)

5 Siehe hierzu beispielsweise McDowell 1998 oder Brandom/Gilmer/Vetter 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Suche nach Gründen und deren Endlosigkeit 23

von Wahrheit als Macht ignoriert. Die Debatte um Wahrheit war zumeist eng mit der

Frage um Erkenntnis und Gründe verbunden. Das hat plausible Ursachen. Zum einen

sind die Bedingungen von Wahrheit an die Darlegung von Gründen gebunden. Die

mittlerweile weitreichenden Versuche, Wahrheit zu definieren, haben zu sehr unter-

schiedlichen Kriterien geführt.6 Immer wird der Anspruch erhoben, »die Frage nach

der Bedeutung von ›Wahrheit‹ im Rekurs auf epistemische, als das Erkennen, Begrün-

den und rationale Überzeugt-Sein betreffende Konzepte […] beantworten zu können«

(Rähme 2010: 9).Wahrheit als logischer Grundbegriff bezieht sich auf die Bedingungen,

unter denen etwas als wahr gelten kann.7 Auffällig ist, dass die Verbindung von Wahr-

heit und Gründen dort stärker wird, wo explizit auf die normativen Komponenten des

Wahrheitsbegriffes Bezug genommen wird. Seide bezeichnet dies auch als »epistemi-

sche Verantwortlichkeit«. Jemand, der eine wahre Meinung hat, muss »epistemischen

Pflichten nachkommen« (Seide 2011: 19). Der Geltungsanspruch von Wahrheit wird auf

den Überzeugungsgehalt anderen gegenüber reduziert. Die Debatte in dem Dreige-

spann – Rorty, Davidson, Habermas (vgl. Davidson/Rorty 2005) –, ob nun der eine an

Wahrheit festhalten will oder der andere sie völlig verwirft, fällt letztlich auf die Fra-

ge der Rechtfertigung zurück. Was bleibt, ist die Position des Fallibilismus, unter der

Irrtümer nie auszuschließen sind und nur der Versuch bleibt, durch Kritik und Über-

prüfung diese zu vermeiden. Davidson schreibt: »Wir können nichts Besseres tun als

prüfen, experimentieren, vergleichen und unbefangen bleiben. Aber einerlei, wie lange

und wie vortrefflich wir und die kommenden Generationen daran arbeiten, wir und

sie werden nichts anderes in der Hand behalten als fehlbare Überzeugungen [Hervorh.

Ramin].« (Ebd.: 298)

Durch diese Tendenz zur Frage nachÜberzeugungen kann neben der eben beschrie-

benen Bewegung als Gegenreaktion auf die Einengung von Gründen auf ihre epistemi-

sche und theoretische Seite auch eine Einengung auf ihre soziale Funktion festgestellt

werden. Weder das Ergebnis der Suche noch das Verfahren der Suche, sondern nur die Su-

che selbst blieb als »modus operandi« übrig. Gründe und Wahrheit sind nichts anderes

als Rechtfertigungen oder soziale Macht und, auf den Einzelnen bezogen, als innere

Überzeugungen zu sehen. Gerade in der Debatte um das Postfaktische äußert sich ein

Zweifel an der Überzeugungskraft einer Konzeption von Gründen in Verbindung mit

Wahrheit. Hier sind es gehäuft emotionale, aber auch mediale Bezüge, die als Begrün-

dungsleistung verstanden werden können. Es gibt durchaus »nichtsprachliche Gründe«

(vgl. Abel 2012), die den Rationalitätsbegriff erweitern können. Zu diesen zählen »re-

levante Verständigungs- und Handlungszusammenhänge« sowie die »Kohärenzbezie-

hungen« (Quante 2016: 153) der jeweiligen Lebensform. Insofern steht das Dargestellte

6 Korrespondenztheorien verweisen auf die Übereinstimmung mit einer Tatsache oder der Wirk-

lichkeit, Kohärenztheorien sehenWahrheit durch die widerspruchlose Möglichkeit des Einfügens

in ein System von Aussagen gegeben, semantische Wahrheitstheorien machen Wahrheit abhän-

gig von der Art und Struktur der Aussage unddeflationistischeWahrheitstheorien sehenWahrheit

als redundant an und beschränken sich auf ihren performativen Charakter.

7 Der Rekurs auf ein solches Verständnis von Wahrheit, welches sich auf das »Begründet-Sein« und

dessen Bedingungen bezieht, findet sich beispielsweise bei Autoren wie Jürgen Habermas, Hilary

Putnam, John McDowell, aber auch Robert Brandom.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Politik der Ungewissheit

paradigmatisch für die eingangs erwähnte Struktur philosophischer Probleme. Je tiefer

die Suche reichte, umso unbestimmter wurde sie.

Drei Schlussfolgerungen lassen sich ziehen: Erstens und ausgehend von der aristote-

lischen Gesamtstruktur hat die Ausdifferenzierung von Gründen Radikalisierung und

Verkürzungen zur Folge. Auf der einen Seite besteht die Verkürzung im Fokus auf Epis-

temologie, der Frage nachWissen undWahrheit (Verfahren der Suche). Auf der anderen

Seite besteht die Reduktion im Fokus auf Praxis und deren praktischen Status, sei es in

Form von subjektiven Wünschen oder gesellschaftlicher Macht (Suche für sich).

Zweitens ist in der Gesamtschau eine Tendenz zu Letztem wahrnehmbar, welche

auch als Folge eines weiteren und tieferen Fragens und der Einsicht in die dortigen

Grenzen zu sehen ist.

Drittens hat die scheinbare Unmöglichkeit oder, leichter ausgedrückt, Schwierigkeit

einer Aufstellung absoluter Gründe den erkenntnistheoretischen Umgangmit Gründen

zwar seines Anspruchs beraubt, seine Fragen jedoch zum allgegenwärtigen Prüfstein

erhoben. So schreibt Gabriel in Bezug auf die Relativierung der Ansprüche: »Unsere

endlichen Gründe ermöglichen uns somit zwar eine Transzendenz über unsere endli-

chen Gründe, ohne daß wir das Gelingen der Transzendenz aber jemals durch einen

wahrheitsgarantierenden Grund völlig sicherstellen können.« (Gabriel 2016: 101) Kurz-

gefasst: Die historisch nachweislich angestiegene Skepsis rückt die »Arbeit am Grund«

in den Mittelpunkt.

1.2 Leben in Negativität

Die Situation, die sich in der Suche nach Gründen ausdrückt, lässt sich aber nicht nur

mit der Frage nach deren Qualität und Status bearbeiten. Verändert sich die Blickrich-

tung, wird deutlich, dass die Frage nach Gründen erst dann zu einer relevanten Frage

wird, wenn solche nicht einfach vorliegen. Erst ein Mangel an diesen weckt überhaupt

das Bedürfnis, nach ihnen zu fragen.

In der philosophischen Auseinandersetzung wird für dieses Fehlen von Gründen

oft der Terminus der Negativität verwendet. Negativität meint im aussagenlogischen

Sinn nichts weiter als die Verneinung eines Tatbestandes oder dessen Widerspruch.

Bereits in der Antike wurde das Privative, griechisch Stérēsis, verstanden als fehlen-

de positive Bestimmtheit. Erneut ist es Aristoteles, der, wie im Fall fehlender Sehkraft,

beschreibt, wie etwas, das eigentlich vorhanden sein könnte, abgezogen wird und so-

mit ein Mangel entsteht (vgl. Aristoteles 2017a: 1022b22-1023a7). Privation meint dann

die Abwesenheit einer bestimmten Eigenschaft. Negativität kommt ontologisch der Sta-

tus des Nichts oder des Nichtvorhandenseins zu. Der substantialistische Gegenbegriff

zum vorherigen Abschnitt wäre der Begriff der Grundlosigkeit, welcher den Mangel an

Gründen als letzten Punkt vor die Suche nach Gründen stellt. Heute wird jener Begriff

maßgeblich in einer auf Heidegger aufbauenden politischen Ontologie verwendet, die

aufgrund ihres Fehlens auf die Notwendigkeit von Politik verweist. Genau wie bei Hei-

degger findet eine Umkehr ontologischer Fragestellung von ihrer Substanz und ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Suche nach Gründen und deren Endlosigkeit 25

Bestimmung zu ihrem Sinn und der Notwendigkeit des Fragens überhaupt statt.8 Die-

ser Zugang wird mit seinem Hauptprotagonisten im deutschsprachigen Raum, Oliver

Marchart, in dieser Studie noch ausführlicher im Mittelpunkt stehen.

(i) Die Abkehr von der logisch-ontologischen Diskussion zeigt sich in den letzten Jah-

ren besonders in der Interpretation von Negativität als Kernmerkmal praktisch-philoso-

phischer Einsichten. Ob im Kontext von Ethik (vgl. beispielhaft Rentsch 2000), Kunst (vgl.

beispielhaft Seel 1996; Adorno/Adorno 2010; Menke 2014) oder Politik (vgl. beispielhaft

Celikates 2018; Saar 2018) galt esmenschliche Erfahrungen in denMittelpunk zu stellen,

die, wie ein kürzlich erschienener Sammelband zu Negativität deutlich macht,

von Fehler und Irrtum bis zum Verstoß und Verletzung, von Verneinung und Entfrem-

dung bis zu Verdrängung und Verwerfung, von Transformation und Konflikt bis zur

Revolution und Kollision, von Epoche und Ellipse bis zu Annihilation und Auflösung,

von Differenz und Andersheit bis zu Tragik und Widerwille [reichen]. (Khurana et al.

2018: 16)

Rentsch schlägt deshalb vor, drei Verständnisebenen von Negativität zu unterscheiden.

Auf der ersten Ebene faktischer Negativität muss auf Erfahrungen Bezug genommen

werden, denen eine menschliche Existenz grundsätzlich ausgeliefert ist. Dazu gehört

die Notwendigkeit des Todes, das Erleben von Leid und Schmerz als auch die Ange-

wiesenheit auf andere. Bereits die bloße Feststellung zeugt von dem Verlangen nach

Gründen für jene Asymmetrien. Die Notwendigkeit solcher ist in der zweiten Ebene, in

der Beurteilung des Negativen, als negativ verankert. Die Erfahrungen begegnen dem

Menschen nicht neutral, sondern in ihnen ist bereits eine Ablehnung, ein Ausdruck

von Mangel impliziert. Drittens nennt Rentsch die alltägliche, aber auch philosophi-

sche Reflexion von Negativität (vgl. Rentsch 2000: 11). Es ist nicht zu weit gegriffen, die

Bearbeitung des Negativen als eine Hauptbeschäftigung dessen zu bezeichnen, was Le-

ben genannt wird. Sie schlägt sich in der Konflikthaftigkeit gemeinschaftlicher Praxis,

in Kunst und Literatur bis zum Stammtisch nieder. Negativitätsanalysen wollen solche

Erfahrungen als ausgezeichnete Erschließungsphänomene menschlichen Weltverhält-

nisses darstellen. Verstehen findet nicht nur darüber statt, zu den Gründen zurück-

zukehren, sondern kann auch mit dem Verweis auf die Notwendigkeit von Gründen

vollzogen werden. Gerade für die Philosophie gründet sich hierin ihre Relevanz, weil

trotz der Naturwissenschaften und Ausdifferenzierung der Geisteswissenschaften kei-

ne Disziplin diese Form des Denkens derart in den Mittelpunkt stellt. Wissen kann

nicht gleich Sinn- und Bedeutungsaspekte ausfüllen. Zur weiteren Darstellung soll auf

zwei Perspektiven von Negativitätsanalysen weiter Bezug genommen werden.

(ii) In einer ersten Perspektive bezieht sich die zur »Arbeit am Negativen« reformierte

»Arbeit am Grund« auf eine anthropologische Notwendigkeit und damit individuell be-

trachtet auf die Möglichkeit eines sinnvollen Lebens. Besonders hervorgehoben finden

sich solche Gedanken in der Philosophie zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Die Erkennt-

nisse der empirischenWissenschaften, sei es Biologie, Ethnologie als auch Psychologie,

8 Diese Umkehr wird auch beschrieben als »ontological turn«.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Politik der Ungewissheit

sowie die Krisenhaftigkeit der politischen und moralischen Lebenswelt forderten zu ei-

ner Neuvermessung menschlichen Selbstverständnisses auf.

Um nur eine Manifestierung dieser Erfahrungen aufzugreifen, kann auf die phi-

losophische Anthropologie Bezug genommen werden. So leitet Scheler, gedanklicher Be-

gründer jener Disziplin, sein Untersuchungsfeld und die Notwendigkeit einer neuen

Forschungsdisziplin damit ein, die Leitbilder des Menschen einer radikalen Dekon-

struktion zu unterziehen: »Wie soll man seines Erachtens auch sonst beginnen in ei-

nem ›Zeitalter‹, in dem sich der Mensch völlig und restlos ›problematisch‹ geworden

ist; in dem er nicht mehr weiß, was er ist, zugleich aber auch weiß, daß er es nicht

weiß« (Hartung 2004: 107). Gilt, dass der Mensch nach Scheler keine natürliche Einheit

von sich kennt, ist er im Gegensatz zum Tier nicht »umweltgebunden«, sondern »welt-

offen«, so gehört zum Prinzip der Menschwerdung eine ständige Rekonstruktion der

eigenen Seinsweise. Ziel ist es deshalb, das Problem der Bestimmung des Menschen

vor den naturwissenschaftlichen Zugriffen als philosophische Aufgabe zu bewahren.

Für Scheler bedeutet dies allerdings, den Fokus auf die Geistesfunktionen zu legen und

damit ein metaphysisches Programm als Loslösung und Befreiungsakt von der Natur

zu etablieren. Dies hat zur Folge, dass die Überbetonung der Ungebundenheit auf geis-

tiger Ebene den Menschen theologisiert, ihn gottgleich macht und in den Mittelpunkt

stellt. Die Einsicht in die Notwendigkeit und dem Verlangen nach Gründen wird nicht

als Nachteil, sondern als Prozess der Ermächtigung aufgefasst. Einen ähnlichen Weg,

vielleicht nicht ganz so euphorisch, schlug folgend auch Gehlen ein. Auch hier stand

die Unbestimmtheit des Menschen im Zentrum, wenn Gehlen sich auf den Menschen

als »Mängelwesen« und auf das »unfertige, un-festgestellte« (Hartung 2004: 176) Wesen

bezieht. Gerade Gehlen will zeigen, dass das Fehlen automatischer Reaktionsmuster

nach einer Schaffung von Orientierungs- und Sinnstrukturen und damit nach einer

Deutung seiner Existenz verlangt. Hier ist dies jedoch kein Schritt zur Vergeistigung,

sondern existenzielle Notwendigkeit. Dem »Mängelwesen« ist es auferlegt, das Fehlen

der Instinkte zu kompensieren. Geistige und damit von der natürlichen Notwendigkeit

losgelöste Bewältigungsstrategien dienen als Mittel jener Kompensation. Für Gehlen ist

es sowohl Aufgabe als auch Möglichkeit der Kultur, die Mängel auszugleichen.9

9 Die philosophische Anthropologie und deren weitere Vertreter wie Helmut Plessner, Karl Löwith,

Erich Rothacker, aber auch Ernst Cassirer wurde mit ihrer Suche nach einer Abstraktion vom indi-

viduellen Menschen zum allgemeinen Menschen besonders auf dessen kognitive und kulturelle

Besonderheiten aufmerksam.Mit der Betonung der »Selbstproblematisierung« standen Fragen zu

Sinn und Bedeutung als Bedingungen der Möglichkeit am Grund menschlicher Existenz im Mit-

telpunkt. Gleichwohl sich existentialistische Autoren wie Martin Heidegger oder später Jean-Paul

Sartre explizit gegen den metaphysischen Status dieser Disziplin wandten, teilten sie jedoch die

Offenheitsdimension menschlicher Weltwahrnehmung und Gestaltung. Nur galt es, diese nicht

zum allgemeinen Status eines Wesensmerkmals zu erheben und auszubauen, sondern sie ganz

in der jeweils individuellen Bedeutungsebene aufgehen zu lassen. Die Frage nach demLebenssinn

wurde damit nicht mehr unter dem Gesichtspunkt einer Gattung beantwortet. Jedem Menschen

ist es individuell aufgegeben, jedem Menschen kommt die Freiheit zu, sich selbst und die jewei-

lige Sinnvorstellung zu definieren. Die (Welt-)Offenheit und Freiheit der menschlichen Existenz

ist auch hier Ausgang eines Selbstbestimmungs- und Reflexionsvorganges, welcher umso mehr

auf Gründe angewiesen ist. Das Geschenk der Freiheit ist jedoch ein Doppeltes. Zum einen ist es

Möglichkeit zur selbstbestimmten Gestaltung des eigenen Lebens, zum anderen aber auch not-

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Suche nach Gründen und deren Endlosigkeit 27

Allgemein gilt heute das Betreiben philosophischer Anthropologie, zumindest in

ihrem klassischen Sinn als Wesensschau, als problematisch. Jene Versuche sind im

Kontext vielfacher Kritik berechtigterweise zurückgestellt worden. Dieses Zurückstel-

len darf aber nicht mit einem Ende des Fragens verwechselt werden. Die Versuche ei-

ner Konstitution von Sinn und Bedeutung sind stetig relevant, nur sind die Antworten

vorsichtiger geworden. Die von der Philosophie betonte Offenheit schlägt sich im 20.

Jahrhundert in weiteren Disziplinen nieder, deren Entwicklung und Anwendung mitt-

lerweile zum Standardrepertoire westlicher Gesellschaften gehört. Psychoanalyse sowie

Psychologie beschäftigen sich mit den Strukturen menschlicher Bedürfnisse sowie de-

ren Einfluss auf denmenschlichen Geist. Auchwenn der Fokus dort auf Triebstrukturen

und biochemische Prozesse fällt, ist der Fokus auch hier die Ermöglichung praktischen

Lebens. Es wundert deshalb nicht, dass die Verarbeitung von Leiderfahrung, Traumata,

Enttäuschungen oder Depressionen zum Aufgabenfeld beider Disziplinen gehören.

(iii) Nun besitzen diese Formen von Negativitätsanalysen bis heute Relevanz, sind aber

spätestens seit Mitte der 50er Jahre noch in eine andere Richtung erweitert worden.

Das Problem war, wie Rentsch es anhand von Heidegger rekonstruiert, eine zu starke

Fokussierung auf das Individuum und dessen individuelle Sinnsuche. Dabei sind die

»als Negativität beschriebenen Grundmuster […] nicht allein auf einzelne Subjekte zu

beziehen, sondern wurzeln im gemeinsamen Leben der Menschen, in der kommuni-

kativen Interexistenz« (Rentsch 2000: 89). Genealogisch betrachtet führen viele dieser

Ansätze zurück zu Hegel. Dieser hatte in der Phänomenologie des Geistes (Hegel 2017)

darauf hingewiesen, dass das Denken bei seiner Bestimmung des Gegenstandes diesen

durch die Abkehr von der bloßen Erscheinung zuallererst negieren muss. Durch den

Prozess des individuellen, gedanklichen Urteils setzt sich das Individuum der Mög-

lichkeit der Revision und damit auch der Selbstverneinung aus. Erst dadurch kann das

Selbst sich setzen, indem es in der vielfach interpretierten »Negation der Negation«

vermitteln muss. Die Möglichkeit, abseits reiner Naturhaftigkeit denken zu können, ist

auch Möglichkeit zum Verfallen in selbst gemachte Vorstellungen. Hegels Subjektana-

lysen warnen daher vor dem reinen Selbst und zielen auf die Analyse der kommunikativen

Lebensformen ab. Der Einfluss dieser Denkform zieht sich vonNietzsche,Marx bis hin zu

Heidegger und den Autoren der Kritischen Theorie. Der Fokus galt dem Denken einer

Praxisphilosophie.

Dieser Grundannahme folgend, sind in der zweiten Perspektive Negativitätsanalysen

mit sozialphilosophischen Fragen verbunden. In gesellschaftlicher Praxis und der geteilten

Lebenswelt tauchen oft erst die Felder des Mangels auf, sei es in zwischenmenschlichen

Beziehungen wie Liebe und Freundschaft, aber auch in größerem Rahmen wie in Poli-

tik, Tradition und Moral, welche als negative Erfahrungen auf das Subjekt zurückwir-

ken. Individuelles Sinnverstehen wird nur im Kontext kultureller als auch gesellschaft-

licher Praktiken konstituiert.

wendigeÜbernahmeder Verantwortung für dieHandlungenund Folgen jener Selbstbestimmung.

Insofern ist die Beschäftigungmit demWunsch des Verstehens undWissens nicht zwingend The-

ma einer Disziplin, sondern auch Folge kultureller bzw. historischer Entwicklungen.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Politik der Ungewissheit

Das zeigt sich insbesondere imRahmen gesellschaftlicher Ordnungen.Die Notwen-

digkeit von Gründen kann in erster Linie auf fehlende natürliche und selbstverständli-

che Organisation gesellschaftlicher Ordnung zurückgeführt werden. Zwar besteht die

berechtigte Annahme, dass Menschen bereits immer in eine vorgegebene Ordnung ge-

boren werden. Das bedeutet jedoch nicht, dass sie als notwendig und naturgegeben

hingenommen wird. In der politischen Ideengeschichte rückt dieses Bewusstsein ei-

ner Rechtfertigungspflicht fortlaufend in den Mittelpunkt und begründet das Vorhan-

densein der Disziplin. Auch wenn gerade durch religiöse Begründungsanstrengung der

Versuch unternommenwurde, gesellschaftliche Ordnungen als gott- und naturgegeben

darzustellen, so ist die Darstellung, ob in Ritualen, Geschichten oder Literatur, selbst

Zeichen des Begründens. Wissenschaftlich aufgearbeitet sind die von den großen Au-

toren der politischen Ideengeschichte vorgelegten politischen Schriften oder Argumen-

tationen heute unter dem Begriff der Ordnungsbegründungen, welchen laut Greiffen-

hagen eine Orientierungs- und Ordnungsfunktion zukommt (vgl. Greiffenhagen 1997:

39-41). Ordnungsbegründungen sind Argumentationsversuche, die Installierung und

Aufrechterhaltung einer spezifischen politischen Ordnung überzeugend zu vermitteln.

Überzeugung muss deshalb geleistet werden, weil politische Ordnungen Einschrän-

kungen auf individueller Ebene und damit Erfahrungen von Negativität implizieren.

Sie erzeugen Verbindlichkeiten, rechtfertigen Zwangsgewalt und etablieren Verpflich-

tungen. Damit sichern sie zuallererst die Einheit des sozialen, gesellschaftlichen und

politischen Gefüges. Die »Natur des Sozialen Bandes« (Lyotard 2015b: 53ff.) ist keine

gegebene Natur. Lässt sich in der Literatur der letzten Jahre eine Verbindung zwischen

der Erosion jenes Bandes und der Erosion vonGründen undWahrheit ausmachen, zeigt

sich der weitläufige Zusammenhang theoretischen und praktischen Denkens einer Su-

che nach dem Grund. Marcharts Untersuchung zum Begriff der »Gesellschaft« als das

unmögliche Objekt (Marchart 2013a) erläutert ausführlich die Tragweite dieses Diskurses.

 

Werden diese allgemeinen Aussagen über gesellschaftliches Zusammenleben mit dem

veränderten Status von Gründen und mit der gesteigerten Bedeutung von Negativi-

tät zusammen gedacht, zeichnet sich eine spezifische Tendenz ab. Spätestens seit der

Aufklärung wird der Mangel an absoluten Gründen mit Verweis auf gemeinschaftliche Pra-

xis kompensiert. Diese hat zu übernehmen, was Letztbegründungen nicht mehr leisten

konnten. Die Demokratisierungsbewegungen der Moderne sind Ausdruck des, wie Ha-

bermas es nennt, »prozeduralen Legitimationstypus« (Habermas 1976: 45), bei dem das

Verfahren als Garant für die Akzeptanz gemeinschaftlicher Ordnung gilt und nicht sub-

stantielle Gründe wie Gott oder Natur. Auch hier sind die Modelle vielfältig und reichen

von Rousseaus Idee der »volonte generale« bis zu Habermas’ »deliberativen Demokra-

tietheorie«.10 Auffallend ist, dass besonders gegen Ende des 20. Jahrhunderts eine Ra-

dikalisierung stattfindet, die sich auch gegen die noch so kleinen übriggebliebenen Be-

stimmungen der Modelle richtet. Unter dem Eindruck grundlegender Negativität wird

diese selbst zur Rechtfertigung. In der Einleitung zum Sammelband Negativität heißt

10 Im Kern lassen sich für die Unbestimmtheit der Praxis immer noch Bestimmungen finden, sei es

wie im Fall Rousseaus ein aufgeladener Gemeinwohlbegriff oder wie im Fall Habermas’ die im

Diskurs wirkende Vernunft.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Suche nach Gründen und deren Endlosigkeit 29

es, dieModi verlegen sichmehr auf das Zerbrechen denn auf das Begründen: »In Kunst,

Recht und Politik erweist sich Negativität so nicht als bloßes Mittel der Erhaltung einer

normativen Ordnung, sondern als Weg der Suspension, der Begrenzung und Transfor-

mation des Zwangs normativer Ordnungen« (Khurana et al. 2018: 15). So kann von einer

Annäherung zwischen Gründen und derenMangel und Instabilität gesprochen werden,

radikaler sogar von einem Ineinander-Fallen. Negativität wurde zum Grund und kann

nur als gemeinschaftliche Praxis verstanden und angegangen werden.

Die Folge ist etwas, das sich als Primat praktischer Vernunft bezeichnen lässt. Der

Aspekt desNormativen ist nurmöglich,weil alles Bestimmte immer schon fundamental

unsicher ist. Für Politik als auch Moral sind »vorgängig konstitutiv […] demnach insbe-

sondere negative praktische Einsichten in die Grenzen unseres Erkennens und Handelns,

in das, was wir, recht verstanden, nicht können« (Rentsch 2000: 13). DieserMangel kann

auch als Freiheit begriffen werden. In dem Bewusstsein über die Unbestimmtheit der

menschlichen Welt liegt der Ausgang menschlicher Gestaltungsräume.

Damit ist erstens ist davon auszugehen, dass sich die Suche nach Gründen und das

Leben in Negativität einander bedingen. Gründe sind die Antwort auf eine Situation des

Mangels, für die Erfahrungen des Negativen als negativ und für den Wunsch der Be-

wältigung oder zumindest Bewältigung durch Erklärung. Auf der anderen Seite kann

ein Kurzüberblick der Ideengeschichte der Gründe zeigen, wie die Ausdifferenzierung

und Vertiefung nicht zu einer festeren Grundlegung führte, sondern umso mehr Un-

wissenheit undNegativität hervorbrachte.Man ist sozusagen, und das ist wichtig, nicht

unwissender geworden; vielmehr hat der Gang in die Tiefe die Reflexionsleistung er-

schwert.

Zweitens: Trifft dies zu, kommt den konkreten Gründen eine übergreifende Bedeu-

tung zu, die sich nach Rentsch sowohl auf die »Faktizität des bloßen Menschseins als

auch auf die sinnentwerfende Praxis des Menschen bezieht« (Rentsch 2000: 82). Er

schlägt deshalb vor, solche Begriffe als »›dianoietische‹ Termini, von gr. ›dianoia‹, Ein-

sicht« (ebd.) zu bezeichnen. Genau jene Struktur wird in dieser Arbeit im Mittelpunkt

stehen. Zu zeigen ist, wie eine bestimmte Form der Philosophie, die ich vorläufig als

postmoderne Sozialphilosophie bezeichnenwill, nur verständlichwird durch jenenDoppel-

charakter.Damit ist auch eine Entscheidung zurmethodischen Positionierung gefallen.

Im Sinne sozialkonstruktivistischer Annahmen geht die Arbeit von einem Zusammen-

hang zwischen Weltbild und Praxis in der Welt aus.

Drittens deuten die beiden Kapitel nicht nur auf die allgemeine Form der Erkenntnis

hin, sondern spiegeln auch eine spezifische Entwicklung. Bei der Suche nach Gründen

konnte eine Aufweichung von Gründen festgestellt werden, die sich auf deren prekär

gewordenen Status von sicherem Wissen, sicherer Erkenntnis und sicherer Wahrheit

bezieht. Andersherum steigerte sich das Verständnis von Negativität und Mangel zu

einer durchgehenden Konstante. Die Ausführungen zeigten eine Umkehr des Denkens

von dem Ziel der Bestimmung hin zur Erschließung von Unbestimmtheit.

Viertens ließ sich aus dieser Tendenz zumNegativen auch eine Veränderung verneh-

men. Die Zunahme des Bewusstseins der Rolle des Negativenmachte Gründe sogar im-

mer wichtiger. Je mehr Selbstverständlichkeiten abhandenkommen, desto größer wird

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Politik der Ungewissheit

die Notwendigkeit, das Bestimmte zu kritisieren und durchzuarbeiten. Praxisphiloso-

phie11 rückt an die Stelle von Letztbegründungen.

1.3 Zeitdiagnose: Zwischen Moderne und Postmoderne

Dieses in den letzten beiden Abschnitten allgemein dargelegte Geflecht philosophischen

Arbeitens bildet die Grundlage einer ideengeschichtlichen Einordnung und damit auch

einer möglichen Zeitdiagnose. Dabei herrscht eine gewisse Vorsicht gegenüber solchen

Versuchen, denn die eigene Zeit in Gedanken zu fassen und verstehen zu wollen, muss

aufgrund der Komplexität und Perspektivität notwendig mit Kurzschlüssen verbunden

sein. Allein die schiere Menge an Kategorien und Daten, die es zu berücksichtigen gilt,

würden aus einer solchen Diagnose reine Spekulation machen.

Nach Joas lassen sich zwei Grundtypen von Zeitdiagnose unterscheiden. Den ersten

Typ nennt er »monothematischeDiagnosen« (Joas 2012: 29).Diese stellen eine bestimm-

te Veränderung oder ein bestimmtes Merkmal in den Mittelpunkt und leiten von die-

sem das Zeitgeschehen ab. Die prominenteste Analyse sieht Joas in Becks Konzept der

»Risikogesellschaft« (vgl. Beck 2016). Reflexiv gewordene »Risiken« und deren Manage-

ment bilden den Kern modernen Lebens. Mittlerweile hat sich zu dieser Diagnose eine

Vielzahl von Alternativen gesellt, die von Wissensgesellschaft, Kommunikationsgesell-

schaft, Multioptionsgesellschaft, Verantwortungsgesellschaft bis Netzwerkgesellschaft

reichen (vgl. Joas 2012: 26). Insoweit jeder dieser Diagnosen Berechtigung zukommt,

besteht die Frage, ob eine Wahl zu treffen notwendig ist. Es bedarf eines integrativen

Momentes, um diese Entwicklungen zusammendenken zu können. Der zweite Typ an

Diagnosen wird dagegen als »Erklärungen eines Epochenbruchs« (ebd.: 25) aufgefasst.

Wie der Name suggeriert, wird davon ausgegangen, dass eine bestimmte Periode und

deren prägende Merkmale an ihr Ende geraten sind. Oft erkenntlich an dem Präfix

»post«, hat sich aber auch hier eine Vielzahl an Überwindungskulturen etabliert.

Die Debatte mit der größtenWirkkraft war die um den konstatierten Bruch zwischen

Moderne und Postmoderne. Auch wenn bis heute notorisch unklar bleibt, was mit den

einzelnen Abschnitten genau gemeint ist, lassen sich aus demDiskurs einigeMerkmale

hervorheben.

(i) Im Kontext der bisherigen Aufteilung und binär gedacht, war die Moderne das »Zeit-

alter der Gründe«. Ausgehend von einem zur Zeit der Aufklärung sich artikulierenden

Bruchmit dem christlich-mittelalterlichenWeltbild wird der Beginn derModerne, oder

oft synonym verwendet: der Neuzeit, gern auf das 17. bis 18. Jahrhundert datiert (vgl.

Giddens 2013). Die in unterschiedlicher Formmit dem Bruch verbundenen Motive sind

Säkularisierung als Abkehr religiöser Setzung und Zunahme von Eigenverantwortung,

der damit verbundene Prozess der Rationalisierung, welcher sich in den analytischen

11 Praxisphilosophie meint nicht explizit den auf Marx aufbauenden Diskurs. Im Mittelpunkt steht

die Rückführung menschlicher Existenzweise auf dessen Tätigkeit, sowohl bezogen auf Handlun-

gen als auch auf das Denken. Unter Praxis wird die epistemische, sinnliche als auch materielle

Gestaltung der Welt durch den Menschen verstanden.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Suche nach Gründen und deren Endlosigkeit 31

Versuchen der Philosophie sowie später in der Struktur des Staates (Bürokratisierung)

niederschlägt, die Grundlegung des Wirtschaftsliberalismus und die einsetzende In-

dustrialisierung sowie die durch Wissenschaft und Technik vorangetriebene Naturbe-

herrschung. In Diskurs der Moderne sieht Habermas die Entwicklungen explizit als Erbe

der Aufklärung (vgl. Habermas 2011b). Engelmann spricht dem folgend von dem Para-

digma der Subjekt-Objekt-Relation, in demder ErsetzungGottes durch das erkennende

Subjekt eine zu erkennende Welt gegenübergesetzt wurde, welche in ihrer Strukturlo-

gik Heterogenität und Differenz minimieren und ausschließen sollte (vgl. Engelmann

2015: 14).

Als Zentrum dieses Erbes lässt sich demnach ein befreiender Charakter identifizie-

ren. Die eben beschriebenen Motive haben sowohl die menschlichen Gedankenräume

als auch dessen Handlungsoptionen in enormem Maße erweitert. Der Kern der euro-

päischen Modernisierung ist für Engelmann deshalb die Freisetzung des Individuums:

»In dermodernen europäischen Gesellschaft wird das freie Individuum zumAusgangs-

punkt der sich verändernden ökonomischen, sozialen und ideologischen Strukturen«

(Engelmann 2015: 8). Die Folge war gleichzeitig ein gesteigerter Bedarf nach Integrati-

on und Begründung. Gesellschaftliche Werte oder die Struktur des Staates existierten

nicht mehr natürlich oder gottgewollt, sondern mussten erst hergestellt werden. Die

Befreiung brachte immer Entfremdungserfahrungen mit sich. Zum einen, weil mit den

Errungenschaften auch Probleme einhergingen, wie die Erosion traditioneller Gemein-

schaft, die Notwendigkeiten des sozialen Zusammenhalts und auch die in der Indus-

trialisierung entstehende Klassengesellschaft. Zum anderen, weil die Ausdifferenzie-

rung der Wissenschaften und die Zunahme an Wissen allgemein nicht nur eine stär-

kere Naturbeherrschung, sondern damit auch neue Formen menschlicher Steuerung

hervorbrachten. Damit klingt bereits ein Doppelspiel an, welches für die Autoren der

Kritischen Theorie den Dreh- und Angelpunkt ihrer Analysen bildete. Die Befreiung

bedeutete in ihren Auswirkungen auch Verpflichtung und Disziplinierung. Dieser Hin-

weis ist wichtig, weil zur Moderne auch ein Reflexivwerden ihrer selbst gehört. Zima

schlägt deshalb vor, den Begriff Modernismus von Moderne abzugrenzen (vgl. Zima

2016: 29ff.). Autoren wie Nietzsche oder später Kafka erkennen die Grenzen der Ge-

danken der Aufklärung und versuchten die Kritik zu erweitern. In Literatur und Kunst,

von der Avantgarde bis Dadaismus und Surrealismus sind solche Gegenbewegungen zu

erkennen.

Wenn von einem Zeitalter der Gründe gesprochen wird, dann aus zwei Motiven. Zum

einen besteht die Feststellung neuer Erkenntnisse und tiefer reichender Begründungen.

Zum anderen konnte eine gesteigerte Rechtfertigungspflicht diagnostiziert werden.

Wenn die Dinge nicht einfach so existierten, bedurften sie der Rechtfertigung durch

gute Gründe. Die Moderne wird deshalb mit einem »rationalistischen Verständnis« as-

soziiert oder, wie es im ersten Kapitel hieß, mit dem Fokus auf Erkenntnistheorie. Das

heißt natürlich nicht, dass es für alles rationale Gründe oder Letztbegründungen gab,

aber es bestand zumindest der Glaube oder die Hoffnung, diese entdecken zu kön-

nen und damit auch die Entfremdungserfahrungen aufzuheben. Die Moderne basierte,

so Lyotard, auf »großen Erzählungen«, auf Konstrukten, die alle Teile des Lebens und

der Gesellschaft und diemenschliche Geschichte in einen Entwicklungszusammenhang

stellen konnten und damit potentiell auch für alles Erklärungen bereithielten.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Politik der Ungewissheit

(ii) Der Verweis auf Lyotard bildet den Ausgangspunkt, um zur Postmoderne12 überzu-

leiten. Lyotard hatte sich 1979 in einer Auftragsarbeit für die Regierung von Quebec mit

dem Titel Das postmoderneWissen die Frage gestellt, welche gesellschaftlichen Folgen die

neuen wissenschaftlichen und technologischen Entwicklungen haben. Aufbauend auf

Wittgensteins Theorie der Sprachspiele zeigt er, dass es unmöglich geworden ist, die

Vielfalt der Diskurse unter einen interpretativen Nenner zu bringen. Die »großen Er-

zählungen«, bei ihm verbunden mit der Aufklärung und dem deutschen Idealismus,

müssen als gescheitert angesehen werden. Übrig bleiben Erfahrungen der Zerstreuung

und Unsicherheit, die Betonung des Dissenses und die Inkommensurabilität kleiner

Erzählungen. Diese Grunddiagnose bildete anschließend den Startpunkt einer Menge

von Erzählungen über das Scheitern von Erzählungen, das erstarkte Bewusstsein der

Krise der Moderne. Besonders der französische Sprachraum (Loytard, Foucault, Derri-

da, Barthes, Lacan etc.) wurde zum Stichwortgeber der neuen Postismen. So schreibt

Engelmann provokant: »[D]er Weltgeist hat das Rheinufer gewechselt und kommt nun

von der linken Seite als Zeitgeist zu uns zurück.« (Engelmann 2015: 6) Ob in der So-

ziologie, wie in den Arbeiten von Beck sowie Touraine (1969) und Bell (1996) oder Bau-

man (2016c), in der Wissenschaftsphilosophie wie bei Feyerabend (2013) oder der po-

litischen Philosophie wie in den Werken von Deleuze und Guattari (2016), immer ku-

muliert die Diagnose in der bereits bei Loytard angelegten Zerstreuungserfahrung und

Auflösungserscheinungen.Weil die Beschreibungsebenen für Mehrdeutigkeit und des-

sen Darstellung von Literatur über Kunst und deren Vermengung mit Wissenschaft

und Philosophie reichen, lag die Intuition nahe, von einer Gesamtentwicklung zu spre-

chen. Zima versteht philosophische Begriffe der Unsicherheit wie Ambiguität, Ambi-

valenz und Indifferenz deshalb als »zentrale Problemstellungen« (Zima 2016: 41), auf

die sich das Verhältnis von Moderne und Postmoderne beziehen lässt. Gemeinsam ist

jenen Termini, dass sie eine gesteigerte Wahrnehmung für Phänomene der Mehrdeu-

tigkeit hervorheben, mit der Menschen fortwährend konfrontiert werden; Phänomene,

die gleichzeitig Auswirkungen auf das Selbstverständnis und Handeln der Individuen

haben, weil Identitätskonstrukte, normative Handlungsgründe sowie Überzeugungen

immer wieder erschüttert werden und an Stabilität verlieren. Der Soziologe und Philo-

soph Zygmunt Bauman erkennt beispielsweise in der Figur des Fremden den Prototyp

der Postmoderne (vgl. Bauman 2016c: 147f.). Ein Fremder zu sein bedeutet, fähig zu

sein, ständige Ambivalenz zu leben, ein Ersatzleben der Verstellung. Ambivalenz ist

folglich Einsicht in den zweideutigen Charakter der modernen Welt. Die kulturphilo-

sophischen Einlassungen haben meist tieferliegende Referenzen, denn sie erteilen so-

wohl Realismus als auch naivem Glauben an Wissenschaft eine Absage. Nach Zima hat

sich folgend »mit dem Begriff der Indifferenz das bisher beschriebene Bewusstsein für

Mehrdeutigkeiten und Unversöhnbarkeiten radikalisiert« (Zima 2016: 43). Wenn sich

zeigen lässt, dass es die Gegensätze nur scheinbar gibt, »dann bricht die Zeit der Indif-

12 Wenn im Folgenden einzelne Positionen referiert werden, gilt zu beachten, dass nicht alle den Be-

griff »postmodern« auf sich anwenden, ihn oft sogar ablehnen. Die Subsumtion unter dem Begriff

ist aber auf jenen Zeitgeist zurückzuführen, den Zima als eine Distanzierung von »der aufkläreri-

schen und rationalistischen Moderne« (Zima 2016: 20) bezeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Suche nach Gründen und deren Endlosigkeit 33

ferenz, der Austauschbarkeit aller Werte an: Gut und Böse, Wahrheit und Lüge, Liebe

und Haß sind kaum noch zu unterscheiden« (ebd.).

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die nie ganz deutlich verwendeten Begriffe

Kontingenz, Ambiguität, Ambivalenz und Indifferenz sich zwar in Nuancen unterschei-

den, jedoch ein Paradigma beschreiben, welches an der Eindeutigkeit der Annahmen

eines Zeitalters der Gründe zweifelt. Dualistisch dargestellt steht der Suche nach und

dem Glauben an Fundamente als Überwindung und Ziel in der Moderne das nicht än-

derbare Leben mit Unsicherheiten der Postmoderne gegenüber. Nach Habermas muss

deshalb von einem »nachmetaphysischen Denken« (Habermas 2001b) gesprochen wer-

den, in dem die theoretische Lebensform, der Glaube an Identität und Einheit, ob in-

dividuell oder politisch, sich aufgelöst hat. Besonders in der französischen Sozialphilo-

sophie mündete diese Diagnose in der in dem Abschnitt zur Negativität beschriebenen

Praxisphilosophie. Übrig bleibt allein gemeinsame, menschliche Tätigkeit, die letzter

Garant vonWissen und Ordnung sein kann. In Gegenüberstellung zurModerne als »Zeit-

alter der Gründe« kann dann von einem »Zeitalter der Negativität« gesprochen werden.

Allerdings kann eine Rückkehr zu Lyotard helfen, den Blick auf diese Diagnose zu

schärfen. Lyotard hatte nicht die Absicht, als Stichwortgeber einer mit Beliebigkeit,

Relativismus und Werteverfall verbundenen Zeit zu gelten. Vielmehr wird die radika-

lisierte Ungewissheit »zum Zeichen für Veränderung, zur Hoffnung auf einen Bruch«

(Engelmann 2015: 12). Das Frei-Machen von den alten Festlegungen ist die Bedingung

der Möglichkeit neuer Interpretationen, die vielleicht in der Lage sind, das Scheitern

der Aufklärung an ihren eigenen Ansprüchen doch noch zu bewältigen. Lyotard um-

schreibt am Ende von Das Postmoderne Wissen eine Form der Vernunft, die aus dem

theoretischen Mangel praktische Schlüsse ziehen kann, die sowohl denWert des Unbe-

kannten als auch den Wert des Indifferenten schätzt: »Es zeichnet sich eine Politik ab,

in der der Wunsch nach Gerechtigkeit und der nach dem Unbekannten gleichermaßen

respektiert werden« (Lyotard 2015b: 155).Die so vollzogene Aufwertung prägtmeines Er-

achtens die Grundausrichtung eines postmodernen Paradigmas, welches sich über den

Poststrukturalismus, denTheorien der Radikaldemokratie und des Postfundamentalis-

mus bis zur Gegenwart zieht. Dann, so muss mit Engelmann gesagt werden, bedeutet

Postmoderne, entgegen einem weitverbreiteten Missverständnis,

nicht Inhaltslosigkeit oder Beliebigkeit, wie ihre Gegner gern behaupten. Postmoder-

ne, so könnte die paradoxe Formulierung lauten, bedeutet inhaltlich die Wiederauf-

nahme der Grundideen der Moderne. Postmoderne wäre dann ein erneuter Anlauf zur

Durchsetzung und Weiterführung des politischen-gesellschaftlichen Kerngedankens

der Moderne, des Prinzips der Freiheit des Individuums und das Bemühen um eine

gesellschaftliche Ordnung auf dieser Basis (Engelmann 2015: 12).

Sowohl aus diesem Grund als auch aus den Erläuterungen der ersten beiden Unterka-

pitel ist festzustellen, dass die binäre Codierung zwischen »Zeitalter der Gründe« und

»Zeitalter der Negativität« zu kurz greift.

(iii) Es ist deshalb ratsam, sich einer anderen und auch treffenderen Bestimmung zu-

zuwenden, die neben der eben beschriebenen normativen Ausrichtung eine weitere

Grundlage der vorliegenden Arbeit liefern wird. Joas schlägt den Begriff »Zeitalter der

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Politik der Ungewissheit

Kontingenz« vor, weil Kontingenz ausdrückt, dass sowohl für die Moderne als auch die

Postmoderne die Komplexität nur unter Betrachtung vieler unabhängig voneinander

wirkender Prozesse verstanden werden kann (vgl. Joas 2012: 28). Zum einen wird da-

durch deutlich, dass auch in der Moderne nicht alles durchdekliniert und begründet

ist. Der Aufwand an Begründungen ist erst Folge eines gesteigerten Bewusstseins für

Kontingenz. Die Moderne ist strikt verbunden mit Auflösungserscheinungen und Be-

freiungstendenzen, die den menschlichen Zugriff auf die Welt möglich machten. Joas

spricht deshalb von »Zunahme individueller Handlungsoptionen« und dem »Bewusst-

sein historischer Kontingenz« (ebd.: 29). Das heißt natürlich nicht, dass alle gleicher-

maßen Freiräume hatten oder haben, aber dass sich diese in der Gesamttendenz aus-

weiteten und bewusst wurden. Zum anderen hilft die Bezeichnung, einen Unterschied

zu markieren. In der mit der Erosion verbundenen Zunahme an Chancen und Optio-

nen ist auch die Bedeutung dieser mitreflektiert. Gesteigerte Selbstbestimmung kann

auch in Gefahr und Überforderung münden, welche zur »Sehnsucht nach Optionsre-

duzierung, ja zu aggressiver Optionsvernichtung führen« (ebd.: 33). Hinzukommt der

mit der Zerstreuung einhergehende Orientierungsverlust und die gesteigerten exter-

nen Zugriffsmöglichkeiten auf das private als auch öffentliche Leben (ebd.: 29).

In Anbetracht der eben beschriebenen normativen Aufwertung von Negativität besteht der

zentrale Unterschied zwischen beiden beschriebenen Paradigmen, Moderne und Post-

moderne, demnach weniger in dem Bewusstsein einer Situation der Unsicherheit und

Unwissenheit als in der Frage nach dem Umgang mit dieser. Während die Moderne auf

eine Bändigung der Unordnung ausgerichtet ist, macht die Postmoderne die Unordnung zu ih-

rem eigenen Prinzip (vgl. Toens/Willems 2012: 22). Sie hofft, oder besser: sie glaubt, dass

wenn die unvermeidbare Kontingenz nicht mehr als Gefahr, sondern als Gewinn be-

griffen wird, sich auch die Aporien ihrer Bewältigung beseitigen lassen. Die »Gründe«,

für diesen Glauben aufzuzeigen, wird im Zentrum der vorliegenden Arbeit stehen.

Folgend zeigt sich erstens, dass eine plakative Verkürzung auf Moderne als Be-

stimmtheit und Postmoderne als Unbestimmtheit zu kurz greift. Wie bereits mit dem

Verhältnis von Gründen und Negativität dargestellt, ist von einer geteilten Erfahrung

auszugehen, bei der die Erosion von Gründen mit deren Vertiefung und Ausdifferen-

zierung verbunden war, die wiederum in noch gesteigerte Erfahrungen von Negativität

führte. Die Geschichte der Rationalität ist immer auch Geschichte ihres Verfalls.

Zweitens lässt sich mit dem Begriff der »Einsicht« zeigen, dass die zunehmende Er-

schließung von Unbestimmtheit nicht nur zu Sinnverlust führt, sondern selbst Teil, wie

Rentsch es nennt, »sinnentwerfender Praxis« sein kann.

Drittens wird jene Einsicht, abgleitet von Joas’ »Zeitalter der Kontingenz«, auf die

Erfahrungen von Kontingenz bezogen. Wenn es etwas wie das Kernmerkmal postmo-

derner Philosophie gibt, dann der Glaube an den Mehrwert kontingenzsensibler Ra-

tionalität oder, wie Wellmer es nennt, einen »post-rationalistischen Vernunftbegriff«

(Wellmer 2015: 48). Damit verschwinden die Ideale der Moderne nicht, sondern ihre

Entidealisierung ist verbunden mit einer anderen Form der Verwirklichung.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003 - am 14.02.2026, 09:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

