1. Suche nach Griinden und deren Endlosigkeit

Wenn von philosophischen Problemen die Rede ist, besteht zuerst die Frage, was unter
solchen Problemen verstanden wird und was sie von anderen Problemen unterschei-
det. Dabei wird es nicht darum gehen, zu der Vielzahl an Bestimmungen der Disziplin
Philosophie eine weitere hinzuzufiigen oder sie unter einen Oberbegriff zu zwingen.
Vielmehr steht im Mittelpunkt, auf eine Tendenz hinzuweisen. Die Eigentiimlichkeit
des Philosophischen liegt in ihrer Prazision und gleichzeitig ihrem Mangel. Auf der
einen Seite ist sie interessiert an »Grundfragenc, die iiber alltigliche Erfahrungen hin-
ausgehen oder zumindest als solche verdeckt und unbewusst bleiben. Fragen nach dem
Urgrund, dem Sinn von Sein oder der Bedeutung von Bedeutung gehen iiber die Ebe-
ne des Was hinaus zu dem Warum. Hier will Philosophie die priziseste und griind-
lichste aller Wissenschaften sein. Auf der anderen Seite tauchen philosophische Pro-
bleme dort auf, wo andere Disziplinen an Grenzen geraten, weil es an Bestimmtheit
mangelt. Der schwammige Charakter rithrt nicht zuletzt daher, dass Philosophie sich
abmiiht, Beschreibungen fiir Phinomene, Eindriicke und Situationen zu finden, die
sich der sprachlichen Beschreibung entziehen, wie beispielsweise die Bedeutung der
Endlichkeit des menschlichen Lebens, der unvermeidbare Mangel an Wissen oder die
Darstellung dessen, was Normativitit heifit. Bereits die philosophischen Grundbegrif-
fe und Termini sind oft bedeutungsiiberladen und schwer verstindlich. Philosophie ist
daran interessiert, wie Rentsch schreibt, »die Abstraktheit und Gestdrtheit wegzuarbei-
ten« (Rentsch 2000: 83), und gleichzeitig legt sie diese durch die Behandlung erst frei.
Dieses »Grund«-Verstindnis als Ausgangspunkt fir die vorliegende Studie deutlich zu
machen, ist aus mehreren Griinden sinnvoll.

Erstens ist die Arbeit als ein genau solches Vorgehen zu verstehen. Sie ist der Versuch
einer Prizisierung und des Verstindlich-Machens dessen, was »Kontingenzeinsicht«
genannt werden soll. Einem solchem Vorgehen sind notwendig Grenzen gesetzt, die
sich sowohl in der Analyse als auch sprachlich niederschlagen.

Zweitens weist die Situation aus Bestimmtheit und Unbestimmtheit auf eine Ver-
klammerung hin, die auch fiir die vorliegende Arbeit und die analysierten Autoren
zutreffend ist. Angenommen wird ein Zusammenhang zwischen einer theoretischen
Erschlieffung und Deutung der Welt sowie der Art und Weise unseres Handelns und
unseres Agierens in dieser.

14.02.2026, 09:41:19. e


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Politik der Ungewissheit

Drittens kann die Allgemeinheit der Situation mit der besonderen Wahrnehmung
dieser Situation in einem historischen Abschnitt und den daraus entstandenen Philo-
sophien in Verbindung gebracht werden. Es sind immer andere Gegenstandsbereiche,
auf die sich die obige Allgemeinsituation bezieht und aus denen sich etwas iiber die Ge-
genwart lernen lisst. Konkret gilt es darauf hinzuleiten, wie besonders der Aspekt des
»Mangels« in den Vordergrund riickte und zum Kern gegenwirtiger Sozialphilosophie
wurde.

Es gilt deshalb einleitend daran zu erinnern, weshalb die Philosophie sich lange Zeit
als Suche nach Griinden (1.1) verstand und wie sich diese Suche verindert hat. Deutlich
soll werden, dass die Verinderung den Fokus auf die Darstellung und Beschreibung
der Grenzen der Suche richtete und wie die Erkenntnis der Grenzen, Unmoglichkeiten
und damit von Negativitit dennoch mit einem Erkenntnisgewinn verbunden ist (1.2).
Ausgehend von dieser Bewegung lisst sich dann ein ideengeschichtliches Bild des Ver-
hiltnisses von Moderne und Postmoderne entwerfen (1.3).

1.1 Suche nach Griinden

Der Stellenwert von Griinden in der Philosophie ist bis heute nicht zu unterschitzen.
Nicht nur, weil Philosophie ihrem Erklirungsanspruch gerecht werden will, sondern
auch, weil es mutmaflich ein Bediirfnis nach solchen Griinden gibt, ist dieser An-
spruch aktuell geblieben. Der Ausdruck »Grund« wird jedoch vieldeutig verwendet und
ist schwer von anderen Begriffen wie Ursprung Ursache, Begriindung etc. abzugrenzen.
Gegenwirtig wird deshalb betont, dass somit trotz der »Allgegenwirtigkeit der Griinde
[...] notorisch unklar« (Nida-Riimelin/Ozmen 2012: XVIII)! ist, was Griinde eigentlich
sind. Dies lasst sich mit einem Riickblick auf die Arbeiten Aristoteles’ verdeutlichen,
gilt er doch als einer der ersten Autoren, welcher auf dem »philosophischen« Weg die
Suche nach dem Grund? spezifizierte.

In seiner Metaphysik unterscheidet Aristoteles zwischen Arché und Aitia, zwi-
schen Ursprung und Ursache (Aristoteles 2017a: 981b—983b). Arché bezieht sich auf
ein Anfangs- oder Ursprungsprinzip und hat als Begriff weitreichende philosophische
Konsequenzen, betrachtet man die Disziplin selbst als urspriingliche Begriindungsin-
stanz. Die damit einhergehenden Fragen reichen von der Suche nach dem Wesen, dem
ontologischen Kern einer Sache oder eines Dings bis hin zur Riickfithrung der Dinge
auf einen Urstoff. Aitia dagegen bezieht sich auf die Ursache eines Vorkommnisses
und kann auch als seine Erklirung verstanden werden. Es bedeutet, Wissen iiber
eine Sache zu besitzen. Gegeniiber solchen Erklirungen sind die Fragen der Arché in

1 Sie pladieren deshalb fiir einen philosophischen Pluralismus. Auch der Aufbau des Bandes spie-
gelt mit Fragen zur theoretischen als auch praktischen Philosophie, Theologie, Asthetik, Psycho-
analyse, Okonomie und politischen Philosophie die unterschiedlichen Perspektiven wider.

2 Die bisherigen Erlauterungen passen auch zur etymologischen Herkunft des Wortes »Grund«. Un-
ter Grund wird zum einen Boden, Feld oder Erde, ein fester Standpunkt, auf dem sich aufbauen
l4sst, verstanden. Hieran schliefen auch frithe Deutungen zu Besitz als Land- oder Grundbesitz an.
Auch wird Grund verstanden als Tiefe oder Innerlichkeit und damit auch als Grenziiberschreitung,
wie es sich in begrifflichen Konzeptionen wie Talgrund, Schlucht oder Meeresgrund widerspiegelt.

14.02.2026, 09:41:19. e


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Suche nach Griinden und deren Endlosigkeit

ihrem Begriindungszusammenhang auf die Frage nach Letztbegriindungen bezogen,
soll heifden, auf die Idee einer Behauptung, die ohne weitere Begriindung auskom-
men kann. Sie sind damit als Fundament Wahrheit und Gewissheit. Aristoteles gilt
nicht nur als Begriinder der Unterscheidung zwischen Ursprung und Ursache, seine
metaphysischen Ausfithrungen, verstanden als »erste Philosophie«, erhoben fiir die
Disziplin den Anspruch, eine vorrangige Wissenschaft vor allen anderen zu sein.3

Dabei war die Verwendung des Begriffs »Ursprung« in der Antike nicht auf den
theoretischen Raum beschrankt. Die Suche nach dem Grund wurde nicht nur als theo-
retische Explikation, sondern auch als sozialphilosophische bzw. politische Dimension
verstanden. Arché hief? »in der Politik urspriinglich erster Platz und daraus abgelei-
tet: Herrschaft, Herrschaftsbereich, auch Amt, Behdrde; im antiken Griechenland Be-
zeichnung fiir politische Funktionen, in denen Macht und Herrschaft ausgeiibt wur-
den« (Kirchner/Hoffmeister/Regenbogen 2013: 63). Ursprung der Dinge und Welt und
auch Ursprung von Herrschaft waren in ihrem Verstindnis verbunden. Die bekanntes-
te Verkniipfung findet sich in Platons Ideenlehre und deren politischen Implikationen
im Philosophenkonigtum; einem Modell, das sich in groben Ziigen auf die politische
und philosophische Diskussion des Mittelalters tibertragen lisst, wenn Gott als letzter
Grund zur Quelle von Herrschaft wurde. Schon bei Aristoteles, der trotz zahlreicher
Kritik hier Platon treu bleibt, hatte der Ursprung als ewig und unverinderlich Seiendes
eine theologische Dimension. Ohne in Details iiberzugehen, lisst sich behaupten, dass
sich solche metaphysischen Anspriiche auf die menschlichen Vorstellungen einer Mog-
lichkeit von Griinden abseits der empirischen Vielfalt zuriickfithren lassen. Aristoteles
als Ausgangspunkt einer Beschiftigung mit Griinden zu nehmen, ist deshalb sinnvoll,
weil bei ihm, trotz der begrifflichen Differenz, alle Dimensionen gemeinsam vorliegen.
Grund ist hier Frage der Ontologie, der Epistemologie, der Logik als auch der Ethik und
Sozialphilosophie.

(i) Jedoch, die heutige, in gewissem Sinn erneute Feststellung der Mehrdimensiona-
lit4e ist selbst Konsequenz aus geschichtlichen Einengungen. Die Ausdifferenzierung der
einzelnen Dimensionen von Griinden trug, insbesondere ab der Aufklirung, zu einem
Fokus auf erkenntnistheoretische Fragen bei. In den Metaphern des Kapitels gesprochen,
verschob sich die Debatte von der Suche nach dem letzten Grund (Ontologie) auf die Fest-
legung der Verfahren der Suche (Epistemologie). Theoretische Griinde wurden explizit von
handlungsanleitenden Griinden bzw. praktischen Griinden unterschieden, gleichwohl
sie dafiir in Anspruch zu nehmen waren. Kants Unterteilung der einzelnen Kritiken der
Vernunft steht bis heute paradigmatisch dafiir. Theoretische Griinde kénnen abstrake
als Griinde verstanden werden, etwas Bestimmtes zu glauben oder fiir wahr zu halten.

Eine genauere Betrachtung der Beschreibung »etwas fir wahr halten« macht be-
reits auf die zentrale Problemstellung aufmerksam. Etwas fiir wahr oder glaubhaft zu

3 Die Ceschichte der Metaphysik als Geschichte der letzten Fragen hat sich heute in Kontroversen
aufgeldst. Besonders im 20. Jahrhundert galt »erste Philosophie« nicht mehr als Frage nach dem
Wesen, sondern wurde wie im Falle Husserls als eine transzendentale Erkenntnistheorie oder wie
im Falle Marcharts als politische Theorie ausgearbeitet.

14.02.2026, 09:41:19. e

21


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Politik der Ungewissheit

halten, ist etwas anderes, als zu wissen, dass es so ist. Eine Kernfrage der Erkenntnis-
theorie ist deshalb, ob es etwas wie absolut gesichertes Wissen geben kann und was die
Bedingungen fur ein solches Wissen sind. Habermas schreibt in Erkenntnis und Interes-
se ganz richtig: »Wollte man die philosophische Diskussion der Neuzeit in Form einer
Gerichtsverhandlung rekonstruieren, wire diese zur Entscheidung der einzigen Frage
einberufen worden: wie zuverlissige Erkenntnis maoglich sei.« (Habermas 2001a: 11) Mit
dem Siegeszug der Wissenschaften hatte sich die Uberzeugung durchgesetzt, dass em-
pirische Belege die Sicherheit von Aussagen garantieren konnen. Bis heute exempla-
risch und weitgehend verbreitet ist Poppers Position des Falsifikationismus, die zum
einen auf die formale Logik der Inhalte als auch auf die Beweisbarkeit dieser verweist.
Die philosophische Auseinandersetzung ist als Debatte iiber den Grad der Objektivie-
rung zu verstehen, in der sich die jeweiligen Vertreter auf unterschiedliche Stellungen
beziehen.*

Vorgeworfen wird dieser Entwicklung, dass das szientistische Selbstverstindnis der
Wissenschaften auf einem auf Rationalitit eingeschrinkten Vernunftbegriff basiert,
kombiniert mit einem naiven Empirismus. Ein solches Vorgehen hat nicht nur die Phi-
losophie als »erste Philosophie« ihres Status enthoben und diesen auf die (Natur-)Wis-
senschaften verlegt, sondern ein neues Ideal von Griinden aufgebaut. Gegeniiber der
platonischen Metaphysik stand nun der Positivismus als Philosophie, die sich mit dem
Gegebenen und Tatsichlichen begniigt. Er war im Prinzip die andere Seite der Meta-
physik, weil er diese zwar ablehnte, aber auch hier Griinde rein aus formalen Prinzipien
abgeleitet wurden. Die Einengung auf den Positivismus als auch auf den Rationalitits-
begriff verweisen auf die Reduktion der Vernunftanspriiche und auf die dominanten
Methoden des Wissenschaftsbetriebes. (vgl. Schnidelbach 1984: 8)

(i) Die hier kurz umrissene erkenntnistheoretische Reduktion der aristotelischen
Mehrdimensionalitit von Griinden fiithrte in der Philosophie des 20. Jahrhunderts
zu einer Vielzahl von Gegenreaktion und Kritiken. Habermas versuchte beispielsweise,
Erkenntniskritik als Gesellschaftstheorie zu denken, die sowohl eine objektivistische,
subjektivistische als auch gesellschaftliche Komponente enthilt. Ebenso als Teil dieser
Entwicklung und als Konsequenz auf den »linguistic turn« sowie den »Pragmatis-
mus« wurde die Frage nach Griinden entweder auf ihre sprachliche Konstruktion
oder ihren Anwendungswert® reduziert. Die heute bekannte Rationalititskritik reicht
von Nietzsche, Heidegger, den Autoren der Kritischen Theorie bis Foucault und den
Vertreter:innen der sogenannten Postmoderne.

Der Blick auf Foucault lisst einen wichtigen Briickenschlag zu. Seine Kritik rich-
tet sich mafRgeblich gegen ein zu idealistisches Wahrheitskonzept, welches den Aspekt

4 In dem Sammelband Welt der Griinde heif’t es: »Naturalisten meinen, dass sich Griinde auf Ur-
sachen reduzieren lassen und dass diese Ursachen grundsatzlich mit den Mitteln der Naturwis-
senschaften beschreibbar sind. Objektivsten meinen, dass Griinde objektiv sind, auch wenn das
Akzeptieren von Griinden etwas Subjektives ist. Objektivisten (oder Realisten) beziiglich Grin-
den halten es fiir (logisch) moglich, dass (objektiv) gute Griinde fiir eine bestimmte Handlungs-
weise sprechen, auch wenn niemand sich dieser Griinde bewusst ist und danach handelt.« (Nida-
Rimelin/Ozmen 2012: XVIII)

5 Siehe hierzu beispielsweise McDowell 1998 oder Brandom/Gilmer/Vetter 2000.

14.02.2026, 09:41:19. e


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Suche nach Griinden und deren Endlosigkeit

von Wahrheit als Macht ignoriert. Die Debatte um Wahrheit war zumeist eng mit der
Frage um Erkenntnis und Griinde verbunden. Das hat plausible Ursachen. Zum einen
sind die Bedingungen von Wahrheit an die Darlegung von Griinden gebunden. Die
mittlerweile weitreichenden Versuche, Wahrheit zu definieren, haben zu sehr unter-
schiedlichen Kriterien gefithrt.® Immer wird der Anspruch erhoben, »die Frage nach
der Bedeutung von >Wahrheit« im Rekurs auf epistemische, als das Erkennen, Begriin-
den und rationale Uberzeugt-Sein betreffende Konzepte [..] beantworten zu kénnenc
(Rihme 2010: 9). Wahrheit als logischer Grundbegrift bezieht sich auf die Bedingungen,
unter denen etwas als wahr gelten kann.” Auffillig ist, dass die Verbindung von Wahr-
heit und Griinden dort stirker wird, wo explizit auf die normativen Komponenten des
Wahrheitsbegriffes Bezug genommen wird. Seide bezeichnet dies auch als »epistemi-
sche Verantwortlichkeit«. Jemand, der eine wahre Meinung hat, muss »epistemischen
Pflichten nachkommenc« (Seide 2011: 19). Der Geltungsanspruch von Wahrheit wird auf
den Uberzeugungsgehalt anderen gegeniiber reduziert. Die Debatte in dem Dreige-
spann — Rorty, Davidson, Habermas (vgl. Davidson/Rorty 2005) —, ob nun der eine an
Wahrheit festhalten will oder der andere sie vollig verwirft, fillt letztlich auf die Fra-
ge der Rechtfertigung zuriick. Was bleibt, ist die Position des Fallibilismus, unter der
Irrtiimer nie auszuschlieRen sind und nur der Versuch bleibt, durch Kritik und Uber-
priifung diese zu vermeiden. Davidson schreibt: »Wir kdnnen nichts Besseres tun als
priifen, experimentieren, vergleichen und unbefangen bleiben. Aber einerlei, wie lange
und wie vortrefflich wir und die kommenden Generationen daran arbeiten, wir und
sie werden nichts anderes in der Hand behalten als fehlbare Uberzeugungen [Hervorh.
Ramin].« (Ebd.: 298)

Durch diese Tendenz zur Frage nach Uberzeugungen kann neben der eben beschrie-
benen Bewegung als Gegenreaktion auf die Einengung von Griinden auf ihre epistemi-
sche und theoretische Seite auch eine Einengung auf ihre soziale Funktion festgestellt
werden. Weder das Ergebnis der Suche noch das Verfahren der Suche, sondern nur die Su-
che selbst blieb als »modus operandi« iibrig. Griinde und Wahrheit sind nichts anderes
als Rechtfertigungen oder soziale Macht und, auf den Einzelnen bezogen, als innere
Uberzeugungen zu sehen. Gerade in der Debatte um das Postfaktische dufiert sich ein
Zweifel an der Uberzeugungskraft einer Konzeption von Griinden in Verbindung mit
Wahrheit. Hier sind es gehduft emotionale, aber auch mediale Beziige, die als Begriin-
dungsleistung verstanden werden konnen. Es gibt durchaus »nichtsprachliche Griinde«
(vgl. Abel 2012), die den Rationalititsbegriff erweitern konnen. Zu diesen zihlen »re-
levante Verstindigungs- und Handlungszusammenhinge« sowie die »Kohirenzbezie-
hungen« (Quante 2016: 153) der jeweiligen Lebensform. Insofern steht das Dargestellte

6 Korrespondenztheorien verweisen auf die Ubereinstimmung mit einer Tatsache oder der Wirk-
lichkeit, Kohdrenztheorien sehen Wahrheit durch die widerspruchlose Moglichkeit des Einfiigens
in ein System von Aussagen gegeben, semantische Wahrheitstheorien machen Wahrheit abhan-
gigvon der Artund Struktur der Aussage und deflationistische Wahrheitstheorien sehen Wahrheit
als redundant an und beschréanken sich auf ihren performativen Charakter.

7 Der Rekurs auf ein solches Verstindnis von Wahrheit, welches sich auf das »Begriindet-Sein« und
dessen Bedingungen bezieht, findet sich beispielsweise bei Autoren wie Jiirgen Habermas, Hilary
Putnam, John McDowell, aber auch Robert Brandom.

14.02.2026, 09:41:19. e

23


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Politik der Ungewissheit

paradigmatisch fiir die eingangs erwihnte Struktur philosophischer Probleme. Je tiefer
die Suche reichte, umso unbestimmter wurde sie.

Drei Schlussfolgerungen lassen sich ziehen: Erstens und ausgehend von der aristote-
lischen Gesamtstruktur hat die Ausdifferenzierung von Griinden Radikalisierung und
Verkiirzungen zur Folge. Auf der einen Seite besteht die Verkiirzung im Fokus auf Epis-
temologie, der Frage nach Wissen und Wahrheit (Verfahren der Suche). Auf der anderen
Seite besteht die Reduktion im Fokus auf Praxis und deren praktischen Status, sei es in
Form von subjektiven Wiinschen oder gesellschaftlicher Macht (Suche fiir sich).

Zweitens ist in der Gesamtschau eine Tendenz zu Letztem wahrnehmbar, welche
auch als Folge eines weiteren und tieferen Fragens und der Einsicht in die dortigen
Grenzen zu sehen ist.

Drittens hat die scheinbare Unméglichkeit oder, leichter ausgedriickt, Schwierigkeit
einer Aufstellung absoluter Griinde den erkenntnistheoretischen Umgang mit Griinden
zwar seines Anspruchs beraubt, seine Fragen jedoch zum allgegenwirtigen Priifstein
erhoben. So schreibt Gabriel in Bezug auf die Relativierung der Anspriiche: »Unsere
endlichen Griinde erméglichen uns somit zwar eine Transzendenz iiber unsere endli-
chen Griinde, ohne dafd wir das Gelingen der Transzendenz aber jemals durch einen
wahrheitsgarantierenden Grund vollig sicherstellen konnen.« (Gabriel 2016: 101) Kurz-
gefasst: Die historisch nachweislich angestiegene Skepsis riickt die »Arbeit am Grund«
in den Mittelpunkt.

1.2 Leben in Negativitat

Die Situation, die sich in der Suche nach Griinden ausdriickt, lisst sich aber nicht nur
mit der Frage nach deren Qualitit und Status bearbeiten. Verandert sich die Blickrich-
tung, wird deutlich, dass die Frage nach Griinden erst dann zu einer relevanten Frage
wird, wenn solche nicht einfach vorliegen. Erst ein Mangel an diesen weckt iiberhaupt
das Bediirfnis, nach ihnen zu fragen.

In der philosophischen Auseinandersetzung wird fiir dieses Fehlen von Griinden
oft der Terminus der Negativitit verwendet. Negativitit meint im aussagenlogischen
Sinn nichts weiter als die Verneinung eines Tatbestandes oder dessen Widerspruch.
Bereits in der Antike wurde das Privative, griechisch Stérésis, verstanden als fehlen-
de positive Bestimmtheit. Erneut ist es Aristoteles, der, wie im Fall fehlender Sehkraft,
beschreibt, wie etwas, das eigentlich vorhanden sein kénnte, abgezogen wird und so-
mit ein Mangel entsteht (vgl. Aristoteles 2017a: 1022b22-1023a7). Privation meint dann
die Abwesenheit einer bestimmten Eigenschaft. Negativitit kommt ontologisch der Sta-
tus des Nichts oder des Nichtvorhandenseins zu. Der substantialistische Gegenbegriff
zum vorherigen Abschnitt wire der Begriff der Grundlosigkeit, welcher den Mangel an
Griinden als letzten Punkt vor die Suche nach Griinden stellt. Heute wird jener Begriff
mafigeblich in einer auf Heidegger aufbauenden politischen Ontologie verwendet, die
aufgrund ihres Fehlens auf die Notwendigkeit von Politik verweist. Genau wie bei Hei-
degger findet eine Umkehr ontologischer Fragestellung von ihrer Substanz und ihrer

14.02.2026, 09:41:19. e


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Suche nach Griinden und deren Endlosigkeit

Bestimmung zu ihrem Sinn und der Notwendigkeit des Fragens iiberhaupt statt.® Die-
ser Zugang wird mit seinem Hauptprotagonisten im deutschsprachigen Raum, Oliver
Marchart, in dieser Studie noch ausfiihrlicher im Mittelpunkt stehen.

(i) Die Abkehr von der logisch-ontologischen Diskussion zeigt sich in den letzten Jah-
ren besonders in der Interpretation von Negativitdt als Kernmerkmal praktisch-philoso-
phischer Einsichten. Ob im Kontext von Ethik (vgl. beispielhaft Rentsch 2000), Kunst (vgl.
beispielhaft Seel 1996; Adorno/Adorno 2010; Menke 2014) oder Politik (vgl. beispielhaft
Celikates 2018; Saar 2018) galt es menschliche Erfahrungen in den Mittelpunk zu stellen,
die, wie ein kiirzlich erschienener Sammelband zu Negativitit deutlich macht,

von Fehler und Irrtum bis zum VerstofR und Verletzung, von Verneinung und Entfrem-
dung bis zu Verdrangung und Verwerfung, von Transformation und Konflikt bis zur
Revolution und Kollision, von Epoche und Ellipse bis zu Annihilation und Auflésung,
von Differenz und Andersheit bis zu Tragik und Widerwille [reichen]. (Khurana et al.
2018:16)

Rentsch schligt deshalb vor, drei Verstindnisebenen von Negativitit zu unterscheiden.
Auf der ersten Ebene faktischer Negativitit muss auf Erfahrungen Bezug genommen
werden, denen eine menschliche Existenz grundsitzlich ausgeliefert ist. Dazu gehért
die Notwendigkeit des Todes, das Erleben von Leid und Schmerz als auch die Ange-
wiesenheit auf andere. Bereits die blof3e Feststellung zeugt von dem Verlangen nach
Griinden fiir jene Asymmetrien. Die Notwendigkeit solcher ist in der zweiten Ebene, in
der Beurteilung des Negativen, als negativ verankert. Die Erfahrungen begegnen dem
Menschen nicht neutral, sondern in ihnen ist bereits eine Ablehnung, ein Ausdruck
von Mangel impliziert. Drittens nennt Rentsch die alltigliche, aber auch philosophi-
sche Reflexion von Negativitit (vgl. Rentsch 2000: 11). Es ist nicht zu weit gegriffen, die
Bearbeitung des Negativen als eine Hauptbeschiftigung dessen zu bezeichnen, was Le-
ben genannt wird. Sie schligt sich in der Konflikthaftigkeit gemeinschaftlicher Praxis,
in Kunst und Literatur bis zum Stammtisch nieder. Negativitdtsanalysen wollen solche
Erfahrungen als ausgezeichnete Erschlieffungsphinomene menschlichen Weltverhilt-
nisses darstellen. Verstehen findet nicht nur dariiber statt, zu den Griinden zuriick-
zukehren, sondern kann auch mit dem Verweis auf die Notwendigkeit von Griinden
vollzogen werden. Gerade fiir die Philosophie griindet sich hierin ihre Relevanz, weil
trotz der Naturwissenschaften und Ausdifferenzierung der Geisteswissenschaften kei-
ne Disziplin diese Form des Denkens derart in den Mittelpunkt stellt. Wissen kann
nicht gleich Sinn- und Bedeutungsaspekte ausfiillen. Zur weiteren Darstellung soll auf
zwei Perspektiven von Negativititsanalysen weiter Bezug genommen werden.

(ii) In einer ersten Perspektive bezieht sich die zur »Arbeit am Negativen« reformierte
»Arbeit am Grund« auf eine anthropologische Notwendigkeit und damit individuell be-
trachtet auf die Moglichkeit eines sinnvollen Lebens. Besonders hervorgehoben finden
sich solche Gedanken in der Philosophie zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Die Erkennt-
nisse der empirischen Wissenschaften, sei es Biologie, Ethnologie als auch Psychologie,

8 Diese Umkehr wird auch beschrieben als »ontological turn«.

14.02.2026, 09:41:19. e

25


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Politik der Ungewissheit

sowie die Krisenhaftigkeit der politischen und moralischen Lebenswelt forderten zu ei-
ner Neuvermessung menschlichen Selbstverstindnisses auf.

Um nur eine Manifestierung dieser Erfahrungen aufzugreifen, kann auf die phi-
losophische Anthropologie Bezug genommen werden. So leitet Scheler, gedanklicher Be-
grinder jener Disziplin, sein Untersuchungsfeld und die Notwendigkeit einer neuen
Forschungsdisziplin damit ein, die Leitbilder des Menschen einer radikalen Dekon-
struktion zu unterziehen: »Wie soll man seines Erachtens auch sonst beginnen in ei-
nem >Zeitalter, in dem sich der Mensch vollig und restlos >problematisch« geworden
ist; in dem er nicht mehr weif3, was er ist, zugleich aber auch weif3, dafd er es nicht
weifd« (Hartung 2004: 107). Gilt, dass der Mensch nach Scheler keine natiirliche Einheit
von sich kennt, ist er im Gegensatz zum Tier nicht »umweltgebunden«, sondern »welt-
offeng, so gehort zum Prinzip der Menschwerdung eine stindige Rekonstruktion der
eigenen Seinsweise. Ziel ist es deshalb, das Problem der Bestimmung des Menschen
vor den naturwissenschaftlichen Zugriffen als philosophische Aufgabe zu bewahren.
Fir Scheler bedeutet dies allerdings, den Fokus auf die Geistesfunktionen zu legen und
damit ein metaphysisches Programm als Loslésung und Befreiungsakt von der Natur
zu etablieren. Dies hat zur Folge, dass die Uberbetonung der Ungebundenheit auf geis-
tiger Ebene den Menschen theologisiert, ihn gottgleich macht und in den Mittelpunkt
stellt. Die Einsicht in die Notwendigkeit und dem Verlangen nach Griinden wird nicht
als Nachteil, sondern als Prozess der Ermichtigung aufgefasst. Einen dhnlichen Weg,
vielleicht nicht ganz so euphorisch, schlug folgend auch Gehlen ein. Auch hier stand
die Unbestimmtheit des Menschen im Zentrum, wenn Gehlen sich auf den Menschen
als »Mingelwesen« und auf das »unfertige, un-festgestellte« (Hartung 2004: 176) Wesen
bezieht. Gerade Gehlen will zeigen, dass das Fehlen automatischer Reaktionsmuster
nach einer Schaffung von Orientierungs- und Sinnstrukturen und damit nach einer
Deutung seiner Existenz verlangt. Hier ist dies jedoch kein Schritt zur Vergeistigung,
sondern existenzielle Notwendigkeit. Dem »Mingelwesen« ist es auferlegt, das Fehlen
der Instinkte zu kompensieren. Geistige und damit von der natiirlichen Notwendigkeit
losgeloste Bewdltigungsstrategien dienen als Mittel jener Kompensation. Fiir Gehlen ist
es sowohl Aufgabe als auch Moglichkeit der Kultur, die Mingel auszugleichen.’

9 Die philosophische Anthropologie und deren weitere Vertreter wie Helmut Plessner, Karl Léwith,
Erich Rothacker, aber auch Ernst Cassirer wurde mit ihrer Suche nach einer Abstraktion vom indi-
viduellen Menschen zum allgemeinen Menschen besonders auf dessen kognitive und kulturelle
Besonderheiten aufmerksam. Mit der Betonung der »Selbstproblematisierung«standen Fragen zu
Sinn und Bedeutung als Bedingungen der Moglichkeit am Grund menschlicher Existenz im Mit-
telpunkt. Gleichwohl sich existentialistische Autoren wie Martin Heidegger oder spater Jean-Paul
Sartre explizit gegen den metaphysischen Status dieser Disziplin wandten, teilten sie jedoch die
Offenheitsdimension menschlicher Weltwahrnehmung und Cestaltung. Nur galt es, diese nicht
zum allgemeinen Status eines Wesensmerkmals zu erheben und auszubauen, sondern sie ganz
inderjeweilsindividuellen Bedeutungsebene aufgehen zu lassen. Die Frage nach dem Lebenssinn
wurde damit nicht mehr unter dem Gesichtspunkt einer Gattung beantwortet. Jedem Menschen
ist es individuell aufgegeben, jedem Menschen kommt die Freiheit zu, sich selbst und die jewei-
lige Sinnvorstellung zu definieren. Die (Welt-)Offenheit und Freiheit der menschlichen Existenz
ist auch hier Ausgang eines Selbstbestimmungs- und Reflexionsvorganges, welcher umso mehr
auf Griinde angewiesen ist. Das Geschenk der Freiheit ist jedoch ein Doppeltes. Zum einen ist es
Moglichkeit zur selbstbestimmten Gestaltung des eigenen Lebens, zum anderen aber auch not-

14.02.2026, 09:41:19. e


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Suche nach Griinden und deren Endlosigkeit

Allgemein gilt heute das Betreiben philosophischer Anthropologie, zumindest in
ihrem klassischen Sinn als Wesensschau, als problematisch. Jene Versuche sind im
Kontext vielfacher Kritik berechtigterweise zuriickgestellt worden. Dieses Zuriickstel-
len darf aber nicht mit einem Ende des Fragens verwechselt werden. Die Versuche ei-
ner Konstitution von Sinn und Bedeutung sind stetig relevant, nur sind die Antworten
vorsichtiger geworden. Die von der Philosophie betonte Offenheit schligt sich im 20.
Jahrhundert in weiteren Disziplinen nieder, deren Entwicklung und Anwendung mitt-
lerweile zum Standardrepertoire westlicher Gesellschaften gehort. Psychoanalyse sowie
Psychologie beschiftigen sich mit den Strukturen menschlicher Bediirfnisse sowie de-
ren Einfluss auf den menschlichen Geist. Auch wenn der Fokus dort auf Triebstrukturen
und biochemische Prozesse fillt, ist der Fokus auch hier die Erméglichung praktischen
Lebens. Es wundert deshalb nicht, dass die Verarbeitung von Leiderfahrung, Traumata,
Enttiduschungen oder Depressionen zum Aufgabenfeld beider Disziplinen gehoren.

(i) Nun besitzen diese Formen von Negativititsanalysen bis heute Relevanz, sind aber
spitestens seit Mitte der 5oer Jahre noch in eine andere Richtung erweitert worden.
Das Problem war, wie Rentsch es anhand von Heidegger rekonstruiert, eine zu starke
Fokussierung auf das Individuum und dessen individuelle Sinnsuche. Dabei sind die
»als Negativitit beschriebenen Grundmuster [...] nicht allein auf einzelne Subjekte zu
beziehen, sondern wurzeln im gemeinsamen Leben der Menschen, in der kommuni-
kativen Interexistenz« (Rentsch 2000: 89). Genealogisch betrachtet fithren viele dieser
Ansitze zuriick zu Hegel. Dieser hatte in der Phdnomenologie des Geistes (Hegel 2017)
darauf hingewiesen, dass das Denken bei seiner Bestimmung des Gegenstandes diesen
durch die Abkehr von der blofien Erscheinung zuallererst negieren muss. Durch den
Prozess des individuellen, gedanklichen Urteils setzt sich das Individuum der Még-
lichkeit der Revision und damit auch der Selbstverneinung aus. Erst dadurch kann das
Selbst sich setzen, indem es in der vielfach interpretierten »Negation der Negation«
vermitteln muss. Die Moglichkeit, abseits reiner Naturhaftigkeit denken zu konnen, ist
auch Moglichkeit zum Verfallen in selbst gemachte Vorstellungen. Hegels Subjektana-
lysen warnen daher vor dem reinen Selbst und zielen auf die Analyse der kommunikativen
Lebensformen ab. Der Einfluss dieser Denkform zieht sich von Nietzsche, Marx bis hin zu
Heidegger und den Autoren der Kritischen Theorie. Der Fokus galt dem Denken einer
Praxisphilosophie.

Dieser Grundannahme folgend, sind in der zweiten Perspektive Negativititsanalysen
mit sozialphilosophischen Fragen verbunden. In gesellschaftlicher Praxis und der geteilten
Lebenswelt tauchen oft erst die Felder des Mangels auf, sei es in zwischenmenschlichen
Beziehungen wie Liebe und Freundschaft, aber auch in gréfierem Rahmen wie in Poli-
tik, Tradition und Moral, welche als negative Erfahrungen auf das Subjekt zuriickwir-
ken. Individuelles Sinnverstehen wird nur im Kontext kultureller als auch gesellschaft-
licher Praktiken konstituiert.

wendige Ubernahme der Verantwortung fiir die Handlungen und Folgen jener Selbstbestimmung.
Insofern ist die Beschaftigung mit dem Wunsch des Verstehens und Wissens nicht zwingend The-
ma einer Disziplin, sondern auch Folge kultureller bzw. historischer Entwicklungen.

14.02.2026, 09:41:19. e

21


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Politik der Ungewissheit

Das zeigt sich insbesondere im Rahmen gesellschaftlicher Ordnungen. Die Notwen-
digkeit von Griinden kann in erster Linie auf fehlende natiirliche und selbstverstindli-
che Organisation gesellschaftlicher Ordnung zuriickgefiithrt werden. Zwar besteht die
berechtigte Annahme, dass Menschen bereits immer in eine vorgegebene Ordnung ge-
boren werden. Das bedeutet jedoch nicht, dass sie als notwendig und naturgegeben
hingenommen wird. In der politischen Ideengeschichte riickt dieses Bewusstsein ei-
ner Rechtfertigungspflicht fortlaufend in den Mittelpunkt und begriindet das Vorhan-
densein der Disziplin. Auch wenn gerade durch religiose Begriitndungsanstrengung der
Versuch unternommen wurde, gesellschaftliche Ordnungen als gott- und naturgegeben
darzustellen, so ist die Darstellung, ob in Ritualen, Geschichten oder Literatur, selbst
Zeichen des Begriindens. Wissenschaftlich aufgearbeitet sind die von den groflen Au-
toren der politischen Ideengeschichte vorgelegten politischen Schriften oder Argumen-
tationen heute unter dem Begriff der Ordnungsbegriindungen, welchen laut Greiffen-
hagen eine Orientierungs- und Ordnungsfunktion zukommt (vgl. Greiffenhagen 1997:
39-41). Ordnungsbegriindungen sind Argumentationsversuche, die Installierung und
Aufrechterhaltung einer spezifischen politischen Ordnung iiberzeugend zu vermitteln.
Uberzeugung muss deshalb geleistet werden, weil politische Ordnungen Einschrin-
kungen auf individueller Ebene und damit Erfahrungen von Negativitit implizieren.
Sie erzeugen Verbindlichkeiten, rechtfertigen Zwangsgewalt und etablieren Verpflich-
tungen. Damit sichern sie zuallererst die Einheit des sozialen, gesellschaftlichen und
politischen Gefiiges. Die »Natur des Sozialen Bandes« (Lyotard 2015b: 53ff.) ist keine
gegebene Natur. Lisst sich in der Literatur der letzten Jahre eine Verbindung zwischen
der Erosion jenes Bandes und der Erosion von Griinden und Wahrheit ausmachen, zeigt
sich der weitldufige Zusammenhang theoretischen und praktischen Denkens einer Su-
che nach dem Grund. Marcharts Untersuchung zum Begriff der »Gesellschaft« als das
unmdagliche Objekt (Marchart 2013a) erldutert ausfithrlich die Tragweite dieses Diskurses.

Werden diese allgemeinen Aussagen iiber gesellschaftliches Zusammenleben mit dem
verdnderten Status von Griinden und mit der gesteigerten Bedeutung von Negativi-
tit zusammen gedacht, zeichnet sich eine spezifische Tendenz ab. Spitestens seit der
Aufklirung wird der Mangel an absoluten Griinden mit Verweis auf gemeinschaftliche Pra-
xis kompensiert. Diese hat zu iilbernehmen, was Letztbegriindungen nicht mehr leisten
konnten. Die Demokratisierungsbewegungen der Moderne sind Ausdruck des, wie Ha-
bermas es nennt, »prozeduralen Legitimationstypus« (Habermas 1976: 45), bei dem das
Verfahren als Garant fiir die Akzeptanz gemeinschaftlicher Ordnung gilt und nicht sub-
stantielle Griinde wie Gott oder Natur. Auch hier sind die Modelle vielfiltig und reichen
von Rousseaus Idee der »volonte generale« bis zu Habermas’ »deliberativen Demokra-
tietheorie«.’® Auffallend ist, dass besonders gegen Ende des 20. Jahrhunderts eine Ra-
dikalisierung stattfindet, die sich auch gegen die noch so kleinen tibriggebliebenen Be-
stimmungen der Modelle richtet. Unter dem Eindruck grundlegender Negativitat wird
diese selbst zur Rechtfertigung. In der Einleitung zum Sammelband Negativitit heif3t

10 Im Kern lassen sich fiir die Unbestimmtheit der Praxis immer noch Bestimmungen finden, sei es
wie im Fall Rousseaus ein aufgeladener Gemeinwohlbegriff oder wie im Fall Habermas’ die im
Diskurs wirkende Vernunft.

14.02.2026, 09:41:19. e


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Suche nach Griinden und deren Endlosigkeit

es, die Modi verlegen sich mehr auf das Zerbrechen denn auf das Begriinden: »In Kunst,
Recht und Politik erweist sich Negativitit so nicht als blof3es Mittel der Erhaltung einer
normativen Ordnung, sondern als Weg der Suspension, der Begrenzung und Transfor-
mation des Zwangs normativer Ordnungen« (Khurana et al. 2018: 15). So kann von einer
Anniherung zwischen Griinden und deren Mangel und Instabilitit gesprochen werden,
radikaler sogar von einem Ineinander-Fallen. Negativitit wurde zum Grund und kann
nur als gemeinschaftliche Praxis verstanden und angegangen werden.

Die Folge ist etwas, das sich als Primat praktischer Vernunft bezeichnen lisst. Der
Aspekt des Normativen ist nur méglich, weil alles Bestimmte immer schon fundamental
unsicher ist. Fiir Politik als auch Moral sind »vorgingig konstitutiv [..] demnach insbe-
sondere negative praktische Einsichten in die Grenzen unseres Erkennens und Handelns,
in das, was wir, recht verstanden, nicht kénnen« (Rentsch 2000: 13). Dieser Mangel kann
auch als Freiheit begriffen werden. In dem Bewusstsein iiber die Unbestimmtheit der
menschlichen Welt liegt der Ausgang menschlicher Gestaltungsrdume.

Damit ist erstens ist davon auszugehen, dass sich die Suche nach Griinden und das
Leben in Negativitit einander bedingen. Griinde sind die Antwort auf eine Situation des
Mangels, fiir die Erfahrungen des Negativen als negativ und fiir den Wunsch der Be-
waltigung oder zumindest Bewiltigung durch Erklirung. Auf der anderen Seite kann
ein Kurziiberblick der Ideengeschichte der Griinde zeigen, wie die Ausdifferenzierung
und Vertiefung nicht zu einer festeren Grundlegung fithrte, sondern umso mehr Un-
wissenheit und Negativitit hervorbrachte. Man ist sozusagen, und das ist wichtig, nicht
unwissender geworden; vielmehr hat der Gang in die Tiefe die Reflexionsleistung er-
schwert.

Zweitens: Trifft dies zu, kommt den konkreten Griinden eine iibergreifende Bedeu-
tung zu, die sich nach Rentsch sowohl auf die »Faktizitit des bloRen Menschseins als
auch auf die sinnentwerfende Praxis des Menschen bezieht« (Rentsch 2000: 82). Er
schlagt deshalb vor, solche Begriffe als »dianoietische« Termini, von gr. »dianoias, Ein-
sicht« (ebd.) zu bezeichnen. Genau jene Struktur wird in dieser Arbeit im Mittelpunkt
stehen. Zu zeigen ist, wie eine bestimmte Form der Philosophie, die ich vorliufig als
postmoderne Sozialphilosophie bezeichnen will, nur verstindlich wird durch jenen Doppel-
charakter. Damit ist auch eine Entscheidung zur methodischen Positionierung gefallen.
Im Sinne sozialkonstruktivistischer Annahmen geht die Arbeit von einem Zusammen-
hang zwischen Weltbild und Praxis in der Welt aus.

Drittens deuten die beiden Kapitel nicht nur auf die allgemeine Form der Erkenntnis
hin, sondern spiegeln auch eine spezifische Entwicklung. Bei der Suche nach Griinden
konnte eine Aufweichung von Griinden festgestellt werden, die sich auf deren prekir
gewordenen Status von sicherem Wissen, sicherer Erkenntnis und sicherer Wahrheit
bezieht. Andersherum steigerte sich das Verstindnis von Negativitit und Mangel zu
einer durchgehenden Konstante. Die Ausfithrungen zeigten eine Umkehr des Denkens
von dem Ziel der Bestimmung hin zur ErschlieRung von Unbestimmtheit.

Viertens lief3 sich aus dieser Tendenz zum Negativen auch eine Verinderung verneh-
men. Die Zunahme des Bewusstseins der Rolle des Negativen machte Griinde sogar im-
mer wichtiger. Je mehr Selbstverstindlichkeiten abhandenkommen, desto grofier wird

14.02.2026, 09:41:19. e

29


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Politik der Ungewissheit

die Notwendigkeit, das Bestimmte zu kritisieren und durchzuarbeiten. Praxisphiloso-
phie™ riickt an die Stelle von Letztbegriindungen.

1.3 Zeitdiagnose: Zwischen Moderne und Postmoderne

Dieses in den letzten beiden Abschnitten allgemein dargelegte Geflecht philosophischen
Arbeitens bildet die Grundlage einer ideengeschichtlichen Einordnung und damit auch
einer moglichen Zeitdiagnose. Dabei herrscht eine gewisse Vorsicht gegeniiber solchen
Versuchen, denn die eigene Zeit in Gedanken zu fassen und verstehen zu wollen, muss
aufgrund der Komplexitit und Perspektivitit notwendig mit Kurzschliissen verbunden
sein. Allein die schiere Menge an Kategorien und Daten, die es zu beriicksichtigen gilt,
wiirden aus einer solchen Diagnose reine Spekulation machen.

Nach Joas lassen sich zwei Grundtypen von Zeitdiagnose unterscheiden. Den ersten
Typ nennt er »monothematische Diagnosen« (Joas 2012: 29). Diese stellen eine bestimm-
te Verinderung oder ein bestimmtes Merkmal in den Mittelpunkt und leiten von die-
sem das Zeitgeschehen ab. Die prominenteste Analyse sieht Joas in Becks Konzept der
»Risikogesellschaft« (vgl. Beck 2016). Reflexiv gewordene »Risiken« und deren Manage-
ment bilden den Kern modernen Lebens. Mittlerweile hat sich zu dieser Diagnose eine
Vielzahl von Alternativen gesellt, die von Wissensgesellschaft, Kommunikationsgesell-
schaft, Multioptionsgesellschaft, Verantwortungsgesellschaft bis Netzwerkgesellschaft
reichen (vgl. Joas 2012: 26). Insoweit jeder dieser Diagnosen Berechtigung zukommt,
besteht die Frage, ob eine Wahl zu treffen notwendig ist. Es bedarf eines integrativen
Momentes, um diese Entwicklungen zusammendenken zu kénnen. Der zweite Typ an
Diagnosen wird dagegen als »Erklirungen eines Epochenbruchs« (ebd.: 25) aufgefasst.
Wie der Name suggeriert, wird davon ausgegangen, dass eine bestimmte Periode und
deren prigende Merkmale an ihr Ende geraten sind. Oft erkenntlich an dem Prifix
»post, hat sich aber auch hier eine Vielzahl an Uberwindungskulturen etabliert.

Die Debatte mit der grofRten Wirkkraft war die um den konstatierten Bruch zwischen
Moderne und Postmoderne. Auch wenn bis heute notorisch unklar bleibt, was mit den
einzelnen Abschnitten genau gemeint ist, lassen sich aus dem Diskurs einige Merkmale
hervorheben.

(i) Im Kontext der bisherigen Aufteilung und binir gedacht, war die Moderne das »Zeit-
alter der Griinde«. Ausgehend von einem zur Zeit der Aufklirung sich artikulierenden
Bruch mit dem christlich-mittelalterlichen Weltbild wird der Beginn der Moderne, oder
oft synonym verwendet: der Neuzeit, gern auf das 17. bis 18. Jahrhundert datiert (vgl.
Giddens 2013). Die in unterschiedlicher Form mit dem Bruch verbundenen Motive sind
Sikularisierung als Abkehr religioser Setzung und Zunahme von Eigenverantwortung,
der damit verbundene Prozess der Rationalisierung, welcher sich in den analytischen

B8 Praxisphilosophie meint nicht explizit den auf Marx aufbauenden Diskurs. Im Mittelpunkt steht
die Riickfiihrung menschlicher Existenzweise auf dessen Tatigkeit, sowohl bezogen auf Handlun-
gen als auch auf das Denken. Unter Praxis wird die epistemische, sinnliche als auch materielle
Gestaltung der Welt durch den Menschen verstanden.

14.02.2026, 09:41:19. e


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Suche nach Griinden und deren Endlosigkeit

Versuchen der Philosophie sowie spiter in der Struktur des Staates (Biirokratisierung)
niederschligt, die Grundlegung des Wirtschaftsliberalismus und die einsetzende In-
dustrialisierung sowie die durch Wissenschaft und Technik vorangetriebene Naturbe-
herrschung. In Diskurs der Moderne sieht Habermas die Entwicklungen explizit als Erbe
der Aufklirung (vgl. Habermas 2011b). Engelmann spricht dem folgend von dem Para-
digma der Subjekt-Objekt-Relation, in dem der Ersetzung Gottes durch das erkennende
Subjekt eine zu erkennende Welt gegeniibergesetzt wurde, welche in ihrer Strukturlo-
gik Heterogenitit und Differenz minimieren und ausschliefRen sollte (vgl. Engelmann
2015: 14).

Als Zentrum dieses Erbes lisst sich demnach ein befreiender Charakter identifizie-
ren. Die eben beschriebenen Motive haben sowohl die menschlichen Gedankenraume
als auch dessen Handlungsoptionen in enormem Maf3e erweitert. Der Kern der euro-
piischen Modernisierung ist fir Engelmann deshalb die Freisetzung des Individuums:
»In der modernen europdischen Gesellschaft wird das freie Individuum zum Ausgangs-
punkt der sich verindernden ékonomischen, sozialen und ideologischen Strukturenc
(Engelmann 2015: 8). Die Folge war gleichzeitig ein gesteigerter Bedarf nach Integrati-
on und Begriindung. Gesellschaftliche Werte oder die Struktur des Staates existierten
nicht mehr natiirlich oder gottgewollt, sondern mussten erst hergestellt werden. Die
Befreiung brachte immer Entfremdungserfahrungen mit sich. Zum einen, weil mit den
Errungenschaften auch Probleme einhergingen, wie die Erosion traditioneller Gemein-
schaft, die Notwendigkeiten des sozialen Zusammenhalts und auch die in der Indus-
trialisierung entstehende Klassengesellschaft. Zum anderen, weil die Ausdifferenzie-
rung der Wissenschaften und die Zunahme an Wissen allgemein nicht nur eine stir-
kere Naturbeherrschung, sondern damit auch neue Formen menschlicher Steuerung
hervorbrachten. Damit klingt bereits ein Doppelspiel an, welches fir die Autoren der
Kritischen Theorie den Dreh- und Angelpunkt ihrer Analysen bildete. Die Befreiung
bedeutete in ihren Auswirkungen auch Verpflichtung und Disziplinierung. Dieser Hin-
weis ist wichtig, weil zur Moderne auch ein Reflexivwerden ihrer selbst gehort. Zima
schligt deshalb vor, den Begriff Modernismus von Moderne abzugrenzen (vgl. Zima
2016: 29ff.). Autoren wie Nietzsche oder spiter Kafka erkennen die Grenzen der Ge-
danken der Aufklirung und versuchten die Kritik zu erweitern. In Literatur und Kunst,
von der Avantgarde bis Dadaismus und Surrealismus sind solche Gegenbewegungen zu
erkennen.

Wenn von einem Zeitalter der Griinde gesprochen wird, dann aus zwei Motiven. Zum
einen besteht die Feststellung neuer Erkenntnisse und tiefer reichender Begriindungen.
Zum anderen konnte eine gesteigerte Rechtfertigungspflicht diagnostiziert werden.
Wenn die Dinge nicht einfach so existierten, bedurften sie der Rechtfertigung durch
gute Griinde. Die Moderne wird deshalb mit einem »rationalistischen Verstindnis« as-
soziiert oder, wie es im ersten Kapitel hie, mit dem Fokus auf Erkenntnistheorie. Das
heifdt natiirlich nicht, dass es fiir alles rationale Griinde oder Letztbegriindungen gab,
aber es bestand zumindest der Glaube oder die Hoffnung, diese entdecken zu kon-
nen und damit auch die Entfremdungserfahrungen aufzuheben. Die Moderne basierte,
so Lyotard, auf »grofRen Erzihlungenc, auf Konstrukten, die alle Teile des Lebens und
der Gesellschaft und die menschliche Geschichte in einen Entwicklungszusammenhang
stellen konnten und damit potentiell auch fiir alles Erklirungen bereithielten.

14.02.2026, 09:41:19. e

31


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Politik der Ungewissheit

(ii) Der Verweis auf Lyotard bildet den Ausgangspunkt, um zur Postmoderne' iiberzu-
leiten. Lyotard hatte sich 1979 in einer Auftragsarbeit fiir die Regierung von Quebec mit
dem Titel Das postmoderne Wissen die Frage gestellt, welche gesellschaftlichen Folgen die
neuen wissenschaftlichen und technologischen Entwicklungen haben. Aufbauend auf
Wittgensteins Theorie der Sprachspiele zeigt er, dass es unmoglich geworden ist, die
Vielfalt der Diskurse unter einen interpretativen Nenner zu bringen. Die »groflen Er-
zihlungeny, bei ihm verbunden mit der Aufklirung und dem deutschen Idealismus,
miissen als gescheitert angesehen werden. Ubrig bleiben Erfahrungen der Zerstreuung
und Unsicherheit, die Betonung des Dissenses und die Inkommensurabilitit kleiner
Erzihlungen. Diese Grunddiagnose bildete anschliefRend den Startpunkt einer Menge
von Erzihlungen iiber das Scheitern von Erzihlungen, das erstarkte Bewusstsein der
Krise der Moderne. Besonders der franzdsische Sprachraum (Loytard, Foucault, Derri-
da, Barthes, Lacan etc.) wurde zum Stichwortgeber der neuen Postismen. So schreibt
Engelmann provokant: »[D]er Weltgeist hat das Rheinufer gewechselt und kommt nun
von der linken Seite als Zeitgeist zu uns zuriick.« (Engelmann 2015: 6) Ob in der So-
ziologie, wie in den Arbeiten von Beck sowie Touraine (1969) und Bell (1996) oder Bau-
man (2016c¢), in der Wissenschaftsphilosophie wie bei Feyerabend (2013) oder der po-
litischen Philosophie wie in den Werken von Deleuze und Guattari (2016), immer ku-
muliert die Diagnose in der bereits bei Loytard angelegten Zerstreuungserfahrung und
Auflésungserscheinungen. Weil die Beschreibungsebenen fiir Mehrdeutigkeit und des-
sen Darstellung von Literatur iber Kunst und deren Vermengung mit Wissenschaft
und Philosophie reichen, lag die Intuition nahe, von einer Gesamtentwicklung zu spre-
chen. Zima versteht philosophische Begriffe der Unsicherheit wie Ambiguitit, Ambi-
valenz und Indifferenz deshalb als »zentrale Problemstellungen« (Zima 2016: 41), auf
die sich das Verhiltnis von Moderne und Postmoderne beziehen lisst. Gemeinsam ist
jenen Termini, dass sie eine gesteigerte Wahrnehmung fiir Phinomene der Mehrdeu-
tigkeit hervorheben, mit der Menschen fortwihrend konfrontiert werden; Phinomene,
die gleichzeitig Auswirkungen auf das Selbstverstindnis und Handeln der Individuen
haben, weil Identititskonstrukte, normative Handlungsgriinde sowie Uberzeugungen
immer wieder erschiittert werden und an Stabilitit verlieren. Der Soziologe und Philo-
soph Zygmunt Bauman erkennt beispielsweise in der Figur des Fremden den Prototyp
der Postmoderne (vgl. Bauman 2016c: 147f.). Ein Fremder zu sein bedeutet, fihig zu
sein, stindige Ambivalenz zu leben, ein Ersatzleben der Verstellung. Ambivalenz ist
folglich Einsicht in den zweideutigen Charakter der modernen Welt. Die kulturphilo-
sophischen Einlassungen haben meist tieferliegende Referenzen, denn sie erteilen so-
wohl Realismus als auch naivem Glauben an Wissenschaft eine Absage. Nach Zima hat
sich folgend »mit dem Begriff der Indifferenz das bisher beschriebene Bewusstsein fiir
Mehrdeutigkeiten und Unverschnbarkeiten radikalisiert« (Zima 2016: 43). Wenn sich
zeigen ldsst, dass es die Gegensatze nur scheinbar gibt, »dann bricht die Zeit der Indif-

12 Wennim Folgenden einzelne Positionen referiert werden, gilt zu beachten, dass nicht alle den Be-
griff »postmodern«auf sich anwenden, ihn oft sogar ablehnen. Die Subsumtion unter dem Begriff
ist aber auf jenen Zeitgeist zuriickzufiihren, den Zima als eine Distanzierung von »der aufklareri-
schen und rationalistischen Moderne« (Zima 2016: 20) bezeichnet.

14.02.2026, 09:41:19. e


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Suche nach Griinden und deren Endlosigkeit

ferenz, der Austauschbarkeit aller Werte an: Gut und Bose, Wahrheit und Liige, Liebe
und Hafd sind kaum noch zu unterscheiden« (ebd.).

Zusammenfassend l4sst sich sagen, dass die nie ganz deutlich verwendeten Begriffe
Kontingenz, Ambiguitit, Ambivalenz und Indifferenz sich zwar in Nuancen unterschei-
den, jedoch ein Paradigma beschreiben, welches an der Eindeutigkeit der Annahmen
eines Zeitalters der Griinde zweifelt. Dualistisch dargestellt steht der Suche nach und
dem Glauben an Fundamente als Uberwindung und Ziel in der Moderne das nicht dn-
derbare Leben mit Unsicherheiten der Postmoderne gegeniiber. Nach Habermas muss
deshalb von einem »nachmetaphysischen Denken« (Habermas 2001b) gesprochen wer-
den, in dem die theoretische Lebensform, der Glaube an Identitit und Einheit, ob in-
dividuell oder politisch, sich aufgel6st hat. Besonders in der franzosischen Sozialphilo-
sophie miindete diese Diagnose in der in dem Abschnitt zur Negativitit beschriebenen
Praxisphilosophie. Ubrig bleibt allein gemeinsame, menschliche Titigkeit, die letzter
Garant von Wissen und Ordnung sein kann. In Gegeniiberstellung zur Moderne als »Zeit-
alter der Griinde« kann dann von einem »Zeitalter der Negativitit« gesprochen werden.

Allerdings kann eine Riickkehr zu Lyotard helfen, den Blick auf diese Diagnose zu
schirfen. Lyotard hatte nicht die Absicht, als Stichwortgeber einer mit Beliebigkeit,
Relativismus und Werteverfall verbundenen Zeit zu gelten. Vielmehr wird die radika-
lisierte Ungewissheit »zum Zeichen fiir Verinderung, zur Hoffnung auf einen Bruch«
(Engelmann 2015: 12). Das Frei-Machen von den alten Festlegungen ist die Bedingung
der Moglichkeit neuer Interpretationen, die vielleicht in der Lage sind, das Scheitern
der Aufklirung an ihren eigenen Anspriichen doch noch zu bewiltigen. Lyotard um-
schreibt am Ende von Das Postmoderne Wissen eine Form der Vernunft, die aus dem
theoretischen Mangel praktische Schliisse ziehen kann, die sowohl den Wert des Unbe-
kannten als auch den Wert des Indifferenten schitzt: »Es zeichnet sich eine Politik ab,
in der der Wunsch nach Gerechtigkeit und der nach dem Unbekannten gleichermafien
respektiert werden« (Lyotard 2015b: 155). Die so vollzogene Aufwertung prigt meines Er-
achtens die Grundausrichtung eines postmodernen Paradigmas, welches sich iiber den
Poststrukturalismus, den Theorien der Radikaldemokratie und des Postfundamentalis-
mus bis zur Gegenwart zieht. Dann, so muss mit Engelmann gesagt werden, bedeutet
Postmoderne, entgegen einem weitverbreiteten Missverstindnis,

nicht Inhaltslosigkeit oder Beliebigkeit, wie ihre Gegner gern behaupten. Postmoder-
ne, so kdnnte die paradoxe Formulierung lauten, bedeutet inhaltlich die Wiederauf-
nahme der Crundideen der Moderne. Postmoderne wire dann ein erneuter Anlauf zur
Durchsetzung und Weiterfithrung des politischen-gesellschaftlichen Kerngedankens
der Moderne, des Prinzips der Freiheit des Individuums und das Bemiithen um eine
gesellschaftliche Ordnung auf dieser Basis (Engelmann 2015: 12).

Sowohl aus diesem Grund als auch aus den Erliuterungen der ersten beiden Unterka-
pitel ist festzustellen, dass die binire Codierung zwischen »Zeitalter der Griinde« und
»Zeitalter der Negativitit« zu kurz greift.

(iii) Es ist deshalb ratsam, sich einer anderen und auch treffenderen Bestimmung zu-
zuwenden, die neben der eben beschriebenen normativen Ausrichtung eine weitere
Grundlage der vorliegenden Arbeit liefern wird. Joas schligt den Begriff »Zeitalter der

14.02.2026, 09:41:19. e

33


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Politik der Ungewissheit

Kontingenz« vor, weil Kontingenz ausdriickt, dass sowohl fiir die Moderne als auch die
Postmoderne die Komplexitit nur unter Betrachtung vieler unabhingig voneinander
wirkender Prozesse verstanden werden kann (vgl. Joas 2012: 28). Zum einen wird da-
durch deutlich, dass auch in der Moderne nicht alles durchdekliniert und begriindet
ist. Der Aufwand an Begriindungen ist erst Folge eines gesteigerten Bewusstseins fiir
Kontingenz. Die Moderne ist strikt verbunden mit Auflésungserscheinungen und Be-
freiungstendenzen, die den menschlichen Zugriff auf die Welt méglich machten. Joas
spricht deshalb von »Zunahme individueller Handlungsoptionen« und dem »Bewusst-
sein historischer Kontingenz« (ebd.: 29). Das heif3t natiirlich nicht, dass alle gleicher-
maflen Freiriume hatten oder haben, aber dass sich diese in der Gesamttendenz aus-
weiteten und bewusst wurden. Zum anderen hilft die Bezeichnung, einen Unterschied
zu markieren. In der mit der Erosion verbundenen Zunahme an Chancen und Optio-
nen ist auch die Bedeutung dieser mitreflektiert. Gesteigerte Selbstbestimmung kann
auch in Gefahr und Uberforderung miinden, welche zur »Sehnsucht nach Optionsre-
duzierung, ja zu aggressiver Optionsvernichtung fithren« (ebd.: 33). Hinzukommt der
mit der Zerstreuung einhergehende Orientierungsverlust und die gesteigerten exter-
nen Zugriftsmoglichkeiten auf das private als auch 6ffentliche Leben (ebd.: 29).

In Anbetracht der eben beschriebenen normativen Aufwertung von Negativitit besteht der
zentrale Unterschied zwischen beiden beschriebenen Paradigmen, Moderne und Post-
moderne, demnach weniger in dem Bewusstsein einer Situation der Unsicherheit und
Unwissenheit als in der Frage nach dem Umgang mit dieser. Wiihrend die Moderne auf
eine Bandigung der Unordnung ausgerichtet ist, macht die Postmoderne die Unordnung zu ih-
rem eigenen Prinzip (vgl. Toens/Willems 2012: 22). Sie hofft, oder besser: sie glaubt, dass
wenn die unvermeidbare Kontingenz nicht mehr als Gefahr, sondern als Gewinn be-
griffen wird, sich auch die Aporien ihrer Bewiltigung beseitigen lassen. Die »Griindex,
fir diesen Glauben aufzuzeigen, wird im Zentrum der vorliegenden Arbeit stehen.

Folgend zeigt sich erstens, dass eine plakative Verkiirzung auf Moderne als Be-
stimmtheit und Postmoderne als Unbestimmtheit zu kurz greift. Wie bereits mit dem
Verhiltnis von Griinden und Negativitit dargestellt, ist von einer geteilten Erfahrung
auszugehen, bei der die Erosion von Griinden mit deren Vertiefung und Ausdifferen-
zierung verbunden war, die wiederum in noch gesteigerte Erfahrungen von Negativitit
fithrte. Die Geschichte der Rationalitit ist immer auch Geschichte ihres Verfalls.

Zweitens ldsst sich mit dem Begrift der »Einsicht« zeigen, dass die zunehmende Er-
schlieRung von Unbestimmtheit nicht nur zu Sinnverlust fithrt, sondern selbst Teil, wie
Rentsch es nennt, »sinnentwerfender Praxis« sein kann.

Drittens wird jene Einsicht, abgleitet von Joas’ »Zeitalter der Kontingenz«, auf die
Erfahrungen von Kontingenz bezogen. Wenn es etwas wie das Kernmerkmal postmo-
derner Philosophie gibt, dann der Glaube an den Mehrwert kontingenzsensibler Ra-
tionalitit oder, wie Wellmer es nennt, einen »post-rationalistischen Vernunftbegriff«
(Wellmer 2015: 48). Damit verschwinden die Ideale der Moderne nicht, sondern ihre
Entidealisierung ist verbunden mit einer anderen Form der Verwirklichung.

14.02.2026, 09:41:19. e


https://doi.org/10.14361/9783839461938-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

