
zfwu, 3/2 (2002), 201-204  201 

Verzaubert vom Implementieren? - Elke Mack´s 
theologische Wirtschaftsethik 

FRIEDHELM HENGSBACH 

Korreferat zum Beitrag von Elke Mack 
 
Frau Mack erläutert in ihrem Artikel die Methodik einer theologischen 
Wirtschafts- und Sozialethik, die ihrem gerade publizierten anspruchsvollen 
Werk über „Gerechtigkeit und gutes Leben“ zugrunde liegt. Sie reiht sich 
damit eindrucksvoll in die Reihe jener jüngeren Vertreter und Vertreterin-
nen des Fachs ein, die sich derzeit darum bemühen, die eigenen theolo-
gisch-ethischen Reflexionen an die zeitgleichen philosophischen und sozi-
alwissenschaftlichen Standards anzuschließen. Die Vorgehensweise, der sie 
folgt, zeigt ein sehr persönliches Profil. Auch wenn in dem Artikel meist 
von der theologischen Wirtschafts- und Sozialethik die Rede ist, bleibt diese 
dennoch ihr unverkennbarer Farbtupfer in einem sonst bunten Spektrum. 
Und sie bleibt in erster Linie eine Wirtschaftsethik, die der gesellschaftli-
chen Einbettung der Marktwirtschaft allenfalls Randnotizen widmet. 
Ich versuche mir vorzustellen, an welche wissenschaftlichen Diskurse Frau 
Mack´s Methode anschlussfähig ist. Sie rezipiert behutsam Luhmann, 
Rawls, Habermas und besonders Karl Homann. Sie distanziert sich überra-
schend, aber vornehm von Karl Homann und in voller Breite von der so 
genannten theologischen Hochmoral. Indem sie ihr Paradigma skizziert, 
knüpft sie an den Dreischritt des Sehens, Urteilens und Handelns an, den 
der belgische Apostel der Arbeiterjugend, Josef Cardijn, formuliert hat. 
Diesen übersetzt sie wissenschaftstheoretisch in die drei Schritte der Analy-
se, Synthese und Implementierung. In der Durchführung wählt sie indessen 
insgesamt vier unterscheidbare Schritte, die theologische Hermeneutik, die 
sozialwissenschaftliche Problemanalyse, die Formulierung und Begründung 
ethischer Normen sowie die Implementierung. Insofern jedoch die empiri-
sche Problemanalyse und die Implementierung methodisch verknüpft sind, 
lässt sich ein Dreischritt systematisieren, dem Frau Mack zwei unverzicht-
bare Noten gibt: die drei Schritte sind simultan zu berücksichtigen und 
völlig gleichrangig, ohne dass einer die anderen dominiert.  
Im ersten Schritt fragt Frau Mack nach dem Ausgangspunkt ihrer ethischen 
Reflexion. Sie antwortet mit einer theologischen Hermeneutik. Damit 
macht sie die theologische Dimension einer christlichen Gesellschaftsethik 
ausdrücklich. Diese umschreibt sie mit verschiedenen Begriffen - mit dem 
für die Theologie charakteristischen Code der Transzendenz/Immanenz-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-201 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:59:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-201


202 

Beziehung, mit Transzendenzoffenheit, einem weiteren Sinnhorizont, den 
narrativen Gehalten religiöser Tradition, biblischen Überlieferungen und 
dem Gottbezug. Allerdings frage ich mich, ob dieser Horizont eine ethisch 
oder eine ontisch verankerte Kategorie ist. Der Hinweis auf die Würde der 
menschlichen Person lässt an eine theologische Anthropologie denken, der 
Hinweis auf die Option für die Armen dagegen auf ein ethisches Postulat. 
Eine zweite Anfrage richtet sich darauf, ob die theologische Hermeneutik 
etwa an die Stelle einer philosophischen oder einer Hermeneutik des guten 
Lebens treten soll. Natürlich nicht. Sie taucht im zweiten Schritt allerdings 
bloß noch unter der Chiffre ethischer Entwürfe guten Lebens auf. Deshalb 
wäre es vorteilhaft, wenn deren Verhältnis präzisiert würde. Sonst bleibt 
auch ungeklärt, wie die Brücke von der theologischen Hermeneutik zur 
normativen Ethik geschlagen wird: Einerseits ist von pluralen Entwürfen 
des guten Lebens die Rede, die auf einer Skala von der Selbstzwecklichkeit 
des Menschen bis zum Leitbild der Subsidiarität liegen, deren Reichweite 
begrenzt bleibt, und anderseits von universalen hermeneutischen Einsich-
ten. Nicht nur sprachlich verwirrend empfinde ich es, dass transzendent 
und transzendental gleichgesetzt werden. Ich kann mir kaum vorstellen, 
dass die Frage einer transzendentalen Bedingung der Möglichkeit des Sub-
jektseins mit der des Transzendenzbezugs des ethischen Subjekts verwech-
selt wird. 
Da der erste Schritt ein doppeltes Sehen einschließt, folgt der theologischen 
Hermeneutik die empirische Analyse. Ethische normative Urteile sind auf 
einen ausreichenden sozial-wissenschaftlichen Sachverstand angewiesen. 
Dass Frau Mack sich der Analysen von Karl Homann und seiner Schule 
bedient, ist nachvollziehbar, weil sie den Anschluss an dessen ökonomische 
Ethik im dritten Schritt für besonders vorzugswürdig hält. Eine grundle-
gende Unterscheidung dieser Schule ist bereits für die empirische Sozialana-
lyse richtungsweisend, nämlich die zwischen Interaktion und Institution, 
das heißt zwischen dem Handeln einzelner Akteure und den Regeln, denen 
diese Akteure folgen. Folglich ist die Ebene, auf der die Spielregeln formu-
liert werden, der vorrangige Ort einer wirtschaftsethischen Reflexion, nicht 
die Ebene der Spielzüge. Deshalb wundert mich, dass die Problemanalyse 
fast ausschließlich als Interaktionsanalyse vorgenommen und darin die ge-
wichtigen Unterschiede zwischen den Bedingungen, Präferenzen, Regeln 
und Folgen des Handelns und dem Handeln selbst erklärt werden. Ich hätte 
erwartet, dass die Prozesse und Strukturen sowie deren Rückkopplungen im 
System Wirtschaft erschlossen würden, zumal eine theologische Wirt-
schaftsethik weniger die persönliche Tugend als vielmehr die anerkannten 
Handlungsregeln im Blick hat. Im Übrigen hat Dietrich Böhler die ver-
schiedenen Komponenten des Handelns bereits kompetenter, wie ich mei-
ne, rekonstruiert. Die Beziehung zwischen Handlungssubjekt und Hand-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-201 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:59:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-201


zfwu, 3/2 (2002), 201-204  203 

lungssituation kennzeichnet er als „quasi-dialogisches Frage-Antwort-
Modell“, während bei Homann, wie ich finde, eher ein Reiz-Reaktions-
Schema vorliegt.  
Die methodische Stärke der Arbeit von Frau Mack sehe ich in der kompe-
tenten Vermittlung von theologischer Hermeneutik, ethischer Normbe-
gründung und ökonomischer Normdurchsetzung. Ihr Vermittlungstalent 
zeigt sich auch im zweiten Schritt, da sie die theologische Hermeneutik an 
eine gleich gerichtete vernunftethische Argumentation anbindet und die 
unterschiedlichen Konzepte einer materialen Ethik des guten Lebens und 
der formalen Ethik allgemein verbindlicher Normen miteinander verknüpft. 
Die Kolleginnen und Kollegen der christlichen Gesellschaftsethik, die einer 
solchen doppelten Vermittlung nicht folgen, denken am derzeit erreichten 
Standard theologischen und ethischen Wissens vorbei. Aber dennoch inte-
ressiert mich näher, wie Frau Mack die konsens- und gerechtigkeitstheoreti-
sche Formulierung und Begründung von Normen und die hermeneutischen 
Ideen des guten Lebens präzise einander zuordnet. Sie bietet einige Sprach-
varianten an: Dass kein Widerspruch zwischen dem Konsens über das Ge-
rechte und den pluralen Theorien des Guten bestehe, klingt plausibel. Aber 
dass es eine Korrespondenz etwa zwischen der Selbstzwecklichkeit des 
Menschen und seinem Gottbezug, zwischen der Anerkennung gleicher 
Rechte und der Gleichheit aller Menschen auf Grund ihrer Gottebenbild-
lichkeit gebe, ist nicht für jedes Gesellschaftsmitglied evident. Dass univer-
sal hermeneutische Einsichten in Grundgüter ungefiltert die Rekonstrukti-
on einer Verfahrensregel des Gerechten passieren könnten, bedarf einer 
Erläuterung. Dass eine dünne Theorie des Guten die Ethik des Gerechten 
ablösen könne, überzeugt mich nicht. Dass die Komplexität des Guten die 
Begründung des Gerechten unterstütze, mag im Einzelfall zutreffen. Aber 
gerechte Normen garantieren nicht nur die vielfältigen Ideen des guten 
Lebens, sondern desavouieren sie auch. Eine Garantie mag für die 
Selbstzwecklichkeit bzw. die gleichberechtigte Anerkennung des Anderen 
als Anderen erreichbar sein, aber kaum für die Auffassungen beispielsweise 
über die Sozialrollen von Männern und Frauen im katholischen Milieu. 
Welchen logischen Status haben der universale hypothetische Konsens 
bzw. ein qualifizierter bzw. dauerhaft hypothetischer Konsens? Ich habe 
den Eindruck, dass eine reibungslose Vermittlung pluraler, partikularer 
Lebensentwürfe des Guten mit der formalen Ethik des Gerechten nur aus 
einer extrem harmonisierenden Absicht gelingt. Konflikte zwischen beiden 
Paradigmen sind unvermeidlich, sobald bestimmte Einsichten des guten 
Lebens als Kandidaten universaler Normen zurückgewiesen werden, nach-
dem sie den Test eines diskursiven fairen Verfahrens nicht bestanden ha-
ben. So erscheint mir eine stärker methodische Abgrenzung der beiden 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-201 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:59:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-201


204 

Ethiken unverzichtbar, indem die Ethik des Guten den Fragen der indivi-
duellen oder kollektiven Identität zugeordnet wird und die Ethik des Ge-
rechten der Frage, wie in einer pluralen Gesellschaft der gegenseitige Re-
spekt vor den als gleichberechtigt anerkannten Mitgliedern einer Kommu-
nikationsgemeinschaft allgemein verbindlich zu machen ist. 
Der dritte methodische Schritt, die Implementierung ethischer Normen, ist 
Frau Mack offensichtlich ein brennendes Anliegen. Hinter diesem Zauber-
wort verstecken sich jedoch ziemlich triviale, aber auch bedenkenswerte 
Behauptungen: Normen müssen handlungsrelevant, Theorien operationali-
sierbar sein. Normen besitzen erst dann Wirkkraft, wenn sie dauerhaft und 
stabil in gesellschaftliche Zusammenhänge implementiert werden. Ethische 
Normen müssen ökonomiekompatibel sein, die Durchsetzbarkeit von 
Normen darf nicht nachträglich thematisiert werden, sondern muss simul-
tan in die theologische Hermeneutik und die ethische Normbegründung 
einfließen. Dem kann ich weithin zustimmen, noch mehr allerdings den 
Aussagen, dass alle moralischen Entscheidungen unter Knappheitsbedin-
gungen getroffen werden, dass nicht die gute Meinung, sondern der Blick 
auf die Wirkungen und Nebenfolgen eine Handlung rechtfertigt. Allerdings 
wehre ich mich entschieden dagegen, die Ökonomie-Kompatibilität an 
Homanns neoklassischem Gleichgewichtsmodell messen zu lassen. Denn 
es gibt eine Ökonomie jenseits von Angebot und Nachfrage, Wirtschaft ist 
mehr als Markt und Wettbewerb. Wenn Praxisrelevanz gefordert wird, sind 
auch die asymmetrischen Machtverhältnisse kapitalistischer Marktwirtschaf-
ten zu benennen. Dass Frau Mack eine „kritische Ökonomie-
Kompatibilität“ und das Eigengewicht ethischer Argumentation gegenüber 
ökonomischen Funktionsregeln einklagt, hat mich überrascht, belegt jedoch 
das souveräne Profil ihres Ansatzes. Auch wenn mir die Identifizierung 
kollektiver Akteure zu kurz kommt, anerkenne ich Frau Mack´s Methodik, 
die imstande ist, eine innovative Balance der formalen Diskurs- und Ge-
rechtigkeitsethik sowie der materialen Ethik des guten Lebens herzustellen 
und die imperialen Ansprüche einer ökonomischen Ethik zurecht zu rü-
cken. 
 
Prof. Dr. Friedhelm Hengsbach SJ., Frankfurt am Main, 
E-Mail: f_hengsbach@st-georgen.uni-frankfurt.de 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-201 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:59:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-201

