5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

also Einschrinkungen hingenommen und Anpassungsleistungen aufgrund der
geographischen Lage und Feiertagsregelungen vorgenommen werden.

Bis auf die Ausnahmen ImanZentrum Volketswil und Islamisches Zentrum
Wien sind die meisten Moscheen viel zu klein, um den Andrang der Menschen
zu bewiltigen, die an den Ramadangebeten teilnehmen wollen. Deshalb wer-
den auch oft die Plitze vor den Moscheen mit Teppichen ausgelegt, damit die
Menschen das Gebet absolvieren kénnen. Endgiiltig an ihre riumlichen Grenzen
stoflen die Moscheen jedoch am salat al-<id. Dann werden hiufig grofere Riu-
me wie Turnhallen angemietet (vgl. auch Interview Nadja, #00:04:56-6#). Dies
zeugt davon, dass der Ort Moschee und der Gebetsraum nicht an ein bestimm-
tes Gebidude gebunden sind. Die Moschee ist nur eine Moglichkeit eines Raumes
religidser Praxis (siehe ausfihrlich in Kap. 6).

Anders herum sind die Aktivititen in der Moschee nicht ausschlieflich auf
religiose Praxis beschrinkt. Ein Angebot, das alle von mir besuchten Moscheen
machten, ist der Koran- und Religionsunterricht fiir Kinder und Jugendliche. Hin-
zu kommen hiufig Bildungsangebote fiir Erwachsene. Um den Charakter einer
Moschee besser zu verstehen, ist es daher wichtig, sich diese genauer anzusehen,
was im folgenden Kapitel geschehen wird.

5.3 Bildungsangebote: Moscheen als Orte religioser Sozialisation
5.3.1 Einflhrung

Wer eine Moschee aufsucht, der wird feststellen, dass vor allem am Wochenende
das Programm durch verschiedene Bildungsangebote gepragt ist. Diese Angebote
sind meist speziell auf Kinder und Jugendliche ausgerichtet, aber es finden auch
Kurse und Treffen fiir Erwachsene statt.

»Where would you learn if you won't come to the mosque?«** Mit diesen
Worten beschreibt eine muslimische Gliubige die zentrale und einzigartige Be-
deutung von Moscheen als Bildungseinrichtungen fiir Menschen muslimischen
Glaubens in Lindern, in denen sie eine religiose Minderheit bilden. Denn in
diesen Lindern gibt es hiufig keine Alternativen zur Moschee, wenn es um die
Weitergabe von religiésem Wissen an die Gliubigen geht. Zwar bietet auch das
Internet eine Vielzahl an Moglichkeiten von YouTube-Kanilen bis Blogs und Social
Media. Moscheen haben jedoch nach wie vor eine grofRe Bedeutung als Bildungs-
einrichtungen, welche sich historisch begriinden lisst. Moscheen und ihre ange-
schlossenen madrasas waren schon immer Orte von religiéser Unterweisung und
der Koranrezitation (vgl. Beinhauer-Kéhler 2009: 62ff.; Fernindez-Puertas 2002:

20  Aus dem Dokumentarfilm »Me and the mosque« (Nawaz 2005).

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltag in der Moschee

115f.), wenngleich die traditionellen madrasas heutzutage vor dem Hintergrund
der Einfithrung staatlicher Schulen an Bedeutung verloren haben (vgl. Berkey
2004: 205). Im Folgenden wird es um Bildungsangebote in heutigen Moscheen
gehen.

Bildung verstehe als Aneignung von religiésen, geistigen, kulturellen und
lebenspraktischen Fihigkeiten sowie personlicher und sozialer Kompetenzen®™.
Entsprechend meine ich mit Bildungsangeboten institutionalisierte Formate wie
Workshops, regelmifige oder punktuelle Kurse und Unterricht, welche von den
Moscheeorganisationen durchgefiihrt werden bzw. welche in ihren Riumen statt-
finden. In allen von mir besuchten Moscheen wird Unterricht fiir Kinder in der
Koranrezitation gegeben, in den meisten auch islamischer Religionsunterricht, in
dem es um die Vermittlung religioser Inhalte und Verhaltensnormen geht. Diese
beiden Unterrichtsformate finden oft in separaten Einheiten statt und bestehen
auch fiir Erwachsene. Zur religiosen Unterweisung gehoren auch die Predigten
beim Freitagsgebet (chutba), welche im vorherigen Kapitel bereits angesprochen
wurden. Da diese wenn itberhaupt nur kurz in Deutsch zusammengefasst werden
und ich deshalb die Inhalte nicht verstehen konnte, werde ich auf ihre Analyse
verzichten. Dariiber hinaus gab es auch Angebote mit nicht-religiésem Inhalt wie
Computer-, Sprach- und Integrationskurse.

Auf beide Unterrichtsangebote, religiése und nicht-religiése, mochte ich im
Folgenden eingehen. Dabei werde ich zunichst fragen, wie sich die religidsen
Angebote gestalten, wie sie ablaufen und welche Inhalte sie haben. Besonders
interessiert die kontextuelle Einbettung und welche Erwartungen sich in den je-
weiligen Unterrichtstypen widerspiegeln. Dabei ist ein Blick auf die Lehrperso-
nen hilfreich, denn auch in ihnen spiegeln sich Erwartungen an den Unterricht.
Schliefilich wird nach der Bedeutung des Unterrichts fiir die Teilnehmenden ge-
fragt. Zum organisationalen Feld der Moschee gehéren im Bereich der Bildung vor
allem die 6ffentlichen Schulen, welche hinsichtlich Unterrichtsgestaltung, Mate-
rialien und Standardisierung Mafistibe setzen, die sich auch auf den Unterricht
in den Moscheen auswirken diirften. Daher wird genauer auf diese Art der Be-
einflussung zu achten sein.

Daran im Anschluss gehe ich auf nicht-religiése Angebote ein. Gerade was
Integrationsangebote anbelangt sind meist kommunale Stellen als Durchfiihrer
oder Geldgeber involviert. Wie gestaltet sich die Zusammenarbeit und welche
Auswirkungen hat dies auf die Moscheen? Gefragt wird auch, wo diese Angebote

21 Zur Bedeutung von Bildung im Islam aus historischer Perspektive vgl. Berkey (2004). Eine
Vertiefung religiser und historischer Aspekte von Bildung im Islam kann und soll hier nicht
geleistet werden, da der Fokus auf der empirischen Bedeutung und Praxis von Bildungsan-
geboten in den Moscheen liegt.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

im Kontext des Ubergangs von der ersten auf die zweite und dritte Generation
zu verorten sind.

Der Ablauf des Unterrichts l4sst sich am besten tiber teilnehmende Beobach-
tung ergriinden. Aus meinen Besuchen sind sowohl in Wien als auch in Ziirich
eine Reihe an Beobachtungsprotokollen entstanden, die fiir die Analyse heran-
gezogen werden, da ich in allen Moscheen verschiedene Unterrichtsformen be-
obachten konnte. Wenn es um die Bedeutungsebene der Unterrichtsformen fiir
die Glaubigen geht, sind narrative Interviews die geeignete Methode, um geteilte
Sinnstrukturen zu erschliefen. In den Interviews kam das Thema allerdings nicht
in allen Fillen zur Sprache. Daher wird vor allem ein Interview mit der jungen
Frau Mira aus Ziirich im Zentrum der Analyse stehen. SchliefRlich habe ich Mitar-
beitende der Fachstelle fiir Integration in Ziirich Stadt und Kanton respektive der
Magistratsabteilung 17 in Wien interviewt. Diese Interviews werden Aufschluss
tiber die Unterstiitzungsleistungen und Moglichkeitsstrukturen von Seiten der
Kommunen geben.

Im folgenden Abschnitt soll es zuerst um begriffliche Klirungen sowie um
den Stand der Forschung zu Bildung in Moscheen gehen. Danach werden die
unterschiedlichen Unterrichtsformate beschrieben und analysiert.

Religionsunterricht: Begriffe und Stand der Forschung

Der Begriff »islamischer Religionsunterricht« wird hiufig im Zusammenhang mit
dem Unterricht an 6ffentlichen Schulen verwendet. Vor allem in Deutschland
und Osterreich ist in den letzten Jahren eine vermehrte wissenschaftliche Aus-
einandersetzung mit didaktischen Konzepten fir diese Art des Unterrichts zu
beobachten, was damit zusammenhingt, dass dort Konzepte des islamischen Re-
ligionsunterrichts an 6ffentlichen Schulen bereits existieren oder dabei sind, sich
zu etablieren*”. Um schulischen Unterricht soll es jedoch an dieser Stelle nicht
gehen, sondern es sollen die Angebote von Moscheen in den Blick genommen
werden.

Mit der Institutionalisierung muslimischen Lebens im Zuge des Familien-
nachzugs ging auch die Ausbildung der Funktion von Moscheen als Orte des Un-
terrichts einher (vgl. Behr 2009: 407; Ceylan 2008: 57). War es zunichst noch das
Ziel »dem Traditionsverlust vorzubeugens, so findet heute »in vielen Moscheen

22 Hierseibesonders auffolgende Arbeiten verwiesen: Behr (2014), Ceylan (2014), Aslan & Win-
disch (2012), Ucar et al. (2010), Ceylan (2008) und Alacacioglu (1999). Zur wissenschaftlichen
Auseinandersetzung gehdrten bislang auch die Ausbildung von islamischen Religionspad-
agogen (z.B. Aslan 2013) und die rechtlichen Méglichkeiten der Umsetzung, vor allem in
Deutschland (Oebbecke 2010a), in der Schweiz (Jédicke 2013; C.P. Baumann 2009; Rudolph
etal. 2009; Frank & Jédicke 2007) sowie in Osterreich (Aslan 2009b).

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltag in der Moschee

bereits ein thematisch elementarisierter, der pidagogischen Kultur der 6ffentli-
chen Schule weit gehend [sic!] angepasster religiéser Unterricht statt« (Behr 2009:
408). Ceylan weist darauf hin, dass »in den Griindungszeiten der Moscheen pri-
mir die Pioniermigranten eine islamische Unterweisung genossen« haben, sich
jedoch die Zielgruppe »im Laufe der Zeit immer mehr in Richtung Kinder und
Jugendliche verlagert« hat (Ceylan 2008: 57). Usuclan identifiziert das fehlende
Wissen der Eltern vor allem als Grund dafiir, dass Kinder Koran- und Religions-
unterricht in Moscheen erhalten (Usuclan 2008: 35).

Obwohl im deutschsprachigen Raum aufgrund der Migration schon seit etwa
40 Jahren Gebetsraume existieren, die auf eine beinahe ebenso lange Tradition im
Unterrichten von Kindern und Jugendlichen zuriickblicken kénnen, gibt es nur
wenige empirische Erhebungen zu dem Thema. Fiir Deutschland liegt eine etwas
iltere Studie von Alacacioglu (1999) vor, welcher auflerschulischen Religionsun-
terricht fir Kinder und Jugendliche mit tiirkischem Migrationshintergrund un-
tersucht. Die Studie ist auf das Bundesland Nordrhein-Westfalen beschrinkt und
beschiftigt sich aus pidagogischer Perspektive mit Inhalten, Zielen und Metho-
den von »Koranschulen« innerhalb tiirkisch-islamischer Gemeinden. Der Begrift
»Koranschule« erscheint mir aber nur beschrinkt dafiir geeignet zu sein, reli-
giose Bildung in Moscheen adiquat zu erfassen, ist er doch zum einen negativ
behaftet und deutet er doch nur auf einen Aspekt des Unterrichts hin, das Koran-
Rezitieren. Auch sollen hier Bildungsangebote innerhalb der Moscheen untersucht
werden, wihrend der Begriff »Koranschule« aber einen Lernort beschreibt, der
ggf. auch auflerhalb der Moschee liegen kann. Hinzu kommt, dass die Bezeich-
nung in den von mir gefithrten Interviews kein einziges Mal verwendet wurde,
was darauf hindeutet, dass es sich bei dem Wort »Koranschule« um keine Selbst-
bezeichnung handelt (vgl. Behr 2009: 406f.). Vielmehr spricht man im Arabischen
von kuttab (tiirk./bosn. auch mekteb), der Schule des Koranlesens und -schreibens,
oder von madrasa (tiirk. medrese), dem Ort, wo Unterricht stattfindet (vgl. ebd.:
406).

Ceylan hat sich mit der Rolle von Imamen im Religionsunterricht in deutschen
Moscheen befasst (Ceylan 2008) und fithrt in seiner pidagogischen Arbeit den
Begriff »Moscheekatechese« ein (Ceylan 2014). Religionsunterweisung, so Ceylan,
beinhaltete zu Zeiten der ersten Zuwanderer einfache Grundlagen der Religion,
vor allem Informationen iiber Erlaubtes (halal) und Untersagtes (haram). »Dies
war insofern wichtig, weil die muslimischen Migranten im Aufnahmeland mit
zahlreichen neuen Herausforderungen im Alltag konfrontiert waren (z.B. Speise-
vorschriften)« (Ceylan 2008: 58f.). Mit »Moscheekatechese« meint Ceylan aufler-
schulische und auflerfamiliire Bildung als »Vermittlung der islamischen Botschaft
in Gemeindenc. Sie soll »zur Internalisierung der Glaubensartikel und zur Prak-
tizierung derselben verhelfen und eine ethische Lebensfithrung sowie Integration
in die umma (muslimische Gemeinschaft) als Trigerin der abrahamischen Traditi-

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

on des tawhid férdern, um das Heil im ahirat (Jenseits) zu erlangen« (Ceylan 2014:
166). Im Gegensatz zur katholischen Kirche, in der eine sehr ausdifferenzierte
Katechese existiere, beschrinke sich die »muslimische Katechese primir auf die
religiése Unterweisung anhand traditioneller Lehrmittel und Lerninhalte in der
Gemeinde« (ebd.: 167). Beeinflusst werde die Katechese durch gesellschaftliche
Rahmenbedingungen, durch die religioses Lernen in der Familie, der Moschee
und teilweise auch in der Schule stattfinde, sowie durch die Migrations- und
Minderheitensituation (ebd.: 216).

An der Ubertragung von Begriffen und Konzepten aus einer religiésen Tradi-
tion in eine andere lisst sich Kritik iiben, schwingen doch immer Bedeutungen
mit, die nicht eins zu eins adaptierbar sind. Sicherlich muss angemerkt werden,
dass der Begriff »Katechese« in der christlichen Tradition eher punktuell zum
Einsatz kommt, wenn es zum Beispiel um die Vorbereitung auf die Konfirmation
bzw. Kommunion geht. Dariiber hinaus ist aufgrund der kirchlichen Strukturen
zentral vorgegeben, was in der Katechese vermittelt wird, wohingegen in den
islamischen Strukturen eine solche zentrale Instanz nicht existiert, es daher ver-
schiedene Lehrtraditionen und Inhalte gibt. Ceylan gibt zwar an, dass es so etwas
wie einen gemeinsamen Nenner gibt, expliziert aber nicht genauer, was damit
gemeint ist (ebd.: 165). Im Folgenden mdchte ich mich deshalb von den Begrif-
fen »Koranschule« und »Moscheekatechese« 16sen und zwischen Koranunterricht,
Islamunterricht und dem Unterricht fiir Erwachsene (dars) unterscheiden®.

Weitere Befunde aus der Literatur betreffen die Qualifikation der Lehrenden:
Sowohl Usuclan als auch Ceylan konstatieren eine fehlende pidagogische Kom-
petenz der Lehrenden an Moscheen, insbesondere der Imame (Usuclan 2008: 35;
Ceylan 2008: 64), wohingegen Behr darauf hinweist, dass mittlerweile der Un-
terricht dem Stil der 6ffentlichen Schulen weitgehend angepasst ist (Behr 2009:
408). In der Schweiz wurde im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms
(NFP) 58** eine Studie zu den Erwartungen an eine Ausbildung von Imamen und
Religionspidagoginnen und -piddgagogen durchgefithrt, die auf eine weitgehende
Unzufriedenheit der muslimischen Zielgruppe mit den didaktischen und pidago-
gischen Kompetenzen der Lehrenden hindeutet (vgl. Rudolph etal. 2009). Meine
Untersuchung kann kein Urteil iiber die pidagogischen und didaktischen Kompe-
tenzen der Lehrenden abgeben. Jedoch untersuche ich, welche Kriterien fiir einen
guten Unterricht und fir eine qualifizierte Lehrperson von den Schiilerinnen und
Schiillern genannt werden. Schlieflich werde ich fragen, wie sich bestimmte Un-
terrichtsstile und -mittel verbreiten und dadurch zu einer Vereinheitlichung und
Professionalisierung des Unterrichts beitragen.

23 Ein dars ist dabei die formalisierte Form der Unterweisung durch eine religiése Autoritdt,
welche von dem Gesprich unter Freunden (sohbet) unterschieden werden muss.
24  http://www.nfps8.ch, zuletzt gepriift am 07.10.2017.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

27


http://www.nfp58.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.nfp58.ch

Alltag in der Moschee

C

MA ISLAMISCHE uchsirasse 15 o
I GEMEINSCHAFT 8604 Volketswil - Hegnau info@imanzen rumch
ZENTRUM vouersw zomc 1435995874 e imanzenirom

Wochenplan regelmassiger Unterricht

Tag Zeit Thema Fiir wen Wer Hinweise Wo
Dienstag | 19:00-20:00 | Islamunterricht | Frauen _ deutsch Uz 1(2.0G)
Donnerstag| 19:00 — 21:00 Arablscirals MnneE & _ Deutsch/Arabisch Uz1(2.0G)
Fremdsprache Frauen
Freitag | 20:00 - 21:30 Islamunt.errlcht Ménner.5, _ Albanisch Vortragsraum
Albanisch Frauen
Freita, Nachilscha Islamunterricht |Jugendliche| _ Deutsch Gebetsraum
8 (Winterzeit) 8
Nach Maghreb richt Alle _ Arabisch/ Deutsch Gebetsraum
Sonntag | 18:45-19.30 Qur’an Ménner _ Arabisch (Deutsch) Uz1(2.0G)

Abbildung 33: Unterrichtsprogramm Erwachsene, ImanZentrum Volketswil, 2015.

Liegen zum Unterricht fiir Kinder und Jugendliche einige Erkenntnisse vor, so
steht eine Untersuchung der Angebote fiir Erwachsene meines Wissens noch aus.
Meine Daten kénnen besonders Auskunft zu Erfahrungen von Frauen im Koran-
und Religionsunterricht geben, worauf ich im Folgenden eingehen machte.

5.3.2 Religiose Erwachsenenbildung

Fir Erwachsene werden unterschiedliche Moglichkeiten angeboten, Unterwei-
sung in religidsen Themen zu erhalten. Ublicherweise findet einmal oder mehr-
mals wochentlich ein dars fiir alle Interessierten statt. In der Blauen Moschee
in Zarich gibt es diese Art religiéser Unterweisung vor dem Freitagsgebet im
Gebetsraum der Minner. Meinen Beobachtungen zufolge sind die Zuhorer hiu-
fig dltere Manner oder Personen, die am Freitag nicht arbeiten miissen. Der dars
wird per Audio und Video in den Frauengebetsraum iibertragen. In der Ulu Camii
oder auch in der Moschee Gazi Husrev-beg in Wien wird mehrmals wochentlich
ein dars fur Manner und Frauen durch die Imame abgehalten. In beiden Mo-
scheen bieten Imame am Wochenende zusitzlich ein Programm separat fiir junge
Minner an, meist im Zusammenhang mit einer Freizeitaktivitit. Das Programm
des ImanZentrums Volketswil (Abb. 33) zeigt die unterschiedlichen Kursangebote
fiir Erwachsene, welche neben dem Koran- und Islamunterricht auch einen Ara-
bischkurs beinhalten. Hinzuweisen ist hier auf einen Islamkurs auf Albanisch,
welcher auf das spezielle Interesse der groflen Zahl von Mitgliedern vom Bal-
kan zuriickzufithren ist. Daneben bietet das ImanZentrum einen so genannten

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

»Islamologie-Kurs« an, der eine vertiefte Auseinandersetzung mit der islamischen
Lehre beinhaltet und der als »Lehrgang« mit Semesterwochenstunden und Credit
Points analog zu hochschulischen Studiengingen ausgewiesen ist®. Ein solcher
Kurs bildet jedoch die Ausnahme unter den von mir untersuchten Fillen.

Einige Moscheen haben separate Angebote fiir Frauen, wie auch der Unter-
richtsplan in Abbildung 33 zeigt. Diese kénnen wochentlich stattfinden, wie am
Wochenende im Islamischen Zentrum Wien, in der Moschee Gazi Husrev-beg
in Wien, der Albanischen Moschee in Ziirich oder im ImanZentrum Volketswil,
oder monatlich, z.B. in der Blauen Moschee Ziirich. Teilweise wird der Unter-
richt durch externe Lehrerinnen erteilt, so in der Blauen Moschee durch eine
Gelehrte vom Dachverband Diyanet. Diese kommt regelmifiig freitags nach dem
Gebet, um den Frauen religiose Inhalte zu vermitteln. Koordiniert wird dies zen-
tral von der Diyanet, wobei die weibliche Hodscha dann fiir mehrere Moscheen
zustidndig ist. Fir diese Aufgabe wurde sie eigens aus der Tiirkei engagiert. Diese
Anlisse sind sehr gut besucht und auch jiingere Frauen, die ansonsten an einem
Freitagnachmittag nicht so hiufig zu sehen sind, nehmen teil (ZH_Prot_10).

Neben diesen regelmifdigen Angeboten, die das ganze Jahr tiber stattfinden,
gibt es besondere Lehreinheiten im Fastenmonat Ramadan. So werden beispiels-
weise im ImanZentrum Volketswil religiése Glaubensgrundsitze durch eine nach
Medina ausgewanderte Schweizerin vermittelt (ZH_Prot_22).

Daneben gibt es in einigen Moscheen auch Korankurse fiir Erwachsene. So
treffen sich zum Beispiel Frauen jeden Alters am Sonntagnachmittag in der Alba-
nischen Moschee in Ziirich oder auch in der Moschee Gazi Husrev-beg in Wien,
um zu lernen, den Koran korrekt zu rezitieren.

Bedeutung des Unterrichts fir die Lernenden

In den Interviews und Beobachtungen haben sich besonders Frauen als aktiv ge-
zeigt, was das Erlernen der Koranrezitation anbelangt. Viele haben sich bislang
in ihrem Leben nicht vertieft mit dem Koran und religiosen Inhalten beschiftigt
und haben nun das Bedirfnis dies nachzuholen. Teilweise steht das im Zusam-
menhang mit einer erneuten Hinwendung zum Islam oder weil die Kinder aus
dem Haus sind und sie nun Zeit haben. Mevlida (Ende 50) beschreibt, was am
Samstag passiert, wenn sie in die Moschee geht und mit anderen Frauen ihres
Alters den Koran rezitiert.

Am Samstag, wir lesen Koran. Das ist (.) ungefahr zehn, manchmal zehn, manch-
mal 15 Frauen, das (.) Alter das sind alle Alter wie ich, zwei, drei Jahre. Und, wir
lesen nur Koran. Gibt eine Frau, sie kann ein bisschen besser lesen und (iberset-
zen und erklaren, was das bedeutet. Und dann ist auch fiir uns so gut, wenn man

25  Vgl. »Islamologie-Kurs« unter http://www.imanzentrum.ch, zuletzt gepriift am 13.12.2016.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

219


http://www.imanzentrum.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.imanzentrum.ch

220

Alltag in der Moschee

so eine Stunde, zwei Stunden manchmal wir bleiben dann nachher, und trinken

hier Kaffee @und dann bisschen Tratschen //@ja@ (lacht)// @wie alle Frauen@

(unverst.), das machen alle Frauen, das ist. Und, so ist es. #00:04:03-3#
(Mevlida)

Sie beschreibt den Unterricht als Angebot von Frauen fiir Frauen, der Uber-
setzung und Erklirung des Gelesenen beinhaltet und an den sich ein gemitli-
ches Beisammensein anschlieft. Im Dezember 2015 habe ich das Frauentreffen
besucht. Folgende Beobachtung habe ich protokolliert:

Wir gehen nach oben in den grofRen Raum. Hier werden in einem Kreis die Lese-
pulte aufgestellt sowie fiir die dlteren Frauen Tische und Stiithle. Wir lassen uns
nieder. Die Korane werden aufgeklappt. Es sind etwa 16 Frauen da.
Eine dltere Frau, die sagt, sie sei pensionierte Professorin, dass sie langsam lesen,
nur eine Seite pro Samstag. Danach wiirden sie die bosnische Ubersetzung lesen
und eine Lehrerin wiirde ihnen die Stelle im historischen Kontext erklaren, wie
sie entstanden und einzuordnen sei. Das wiirden aber nur sie hier so machen, in
anderen Moscheen sei das nicht so.
Die Frauerklart, dass sie im Kommunismus in Bosnien aufgewachsen sei und es sei
damals praktisch nicht moglich gewesen, den Koran zu lernen. Es sei zwar nicht
verboten gewesen, aber es war trotzdem nicht moglich. Sie sagt nichts weiteres
Cenaues dazu. Seitsie hierist, lerntsie den Koran zu lesen, seit fiinfJahren wiirden
sie lernen. Sie erklart, dass jingere Frauen hier in Bosnien in eine mekteb gegan-
gen seien, was vier Jahre dauern wiirde, um tiber den Islam zu lernen.
(W_Prot_22)

Die Frauen, die in der bosnischen Moschee zusammenkommen, lernen unter
Gleichaltrigen, hier Frauen iiber 50, die in ihrer Jugend aus verschiedenen Griin-
den nicht lernen konnten. Der Verweis auf die jiingeren Frauen, die in Bosnien
bereits die institutionalisierte und organisierte Form des Religionsunterrichts in
der Primar- bzw. Grundschule durchlaufen haben, gibt einen Hinweis darauf,
warum der Unterricht in dieser Moschee vor allem von alteren Frauen besucht
wird. Die Anleitung fur das Koranrezitieren erfolgt durch eine Frau aus ihrer
Gruppe, die es besser kann als die anderen. Der Ablauf des Treffens besteht aus
Lesen, Ubersetzen und historisch-kontextueller Besprechung des Gelesenen. Der
Unterricht geht damit iiber das reine Rezitieren hinaus, was als Alleinstellungs-
merkmal fiir ihre Gruppe beschrieben wird. Im Laufe des Treffens kommen auch
vermehrt jiingere Frauen, teilweise mit Kindern, hinzu, die bereits die arabischen
Buchstaben lesen koénnen und nun ebenfalls den Koran rezitieren mochten. Die
ilteren Frauen sind froh, dass sich die jingeren Frauen interessieren und es
Nachwuchs fiur die Gruppe gibt. Die Lehrerin betont auch die Bedeutung der
Koranrezitation: Wenn der Koran in Gemeinschaft gelesen wiirde, dann wiirden

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

sich die Engel dazusetzen und zuhéren und wiirden ihre Fligel um die Gruppe
legen. Es gebe eine Belohnung fir alle, die teilnehmen (W_Prot_22). Wie schon
im vorangegangenen Kapitel fir das Zuhoren bei der chutha beschrieben, wird
auch hier die religiése Belohnung als Motivation fiir die Teilnahme angegeben.

Im weiteren Verlauf des Interviews beschreibt Mevlida die Bedeutung des
Unterrichts fur sich:

[..Jwasistwirklich denkeich gut, [..] dass die WIRKLICH (iber, (iber Religion reden.
VIELE Leute verstehen nicht, WAS ist, ja, Islam ist. Was viele WISSEN schon, aber
viele wissen auch nicht. Weil, ja, sagen, ja, ich muss beten, ich SOLL beten, oder
ich muss beten, wenn ich eine Muslim bin so. Aber, VIEL mehr, das, das geht, das ist
nicht nur beten, das ist VIEL mehr, wenn man erklart wirklich in Koran, ja, ist sooo
viele schone Sachen, nur (.) die Leute vielleicht LESEN das und VERSTEHEN nicht.
[..] Ich meine, dass ist wirklich gut, die ERKLARUNG, zu alle und viele Muslime.
[..] hierin Wien gibt's schon vielleicht, aber bei uns, ja, halbe Stunde, eine Stunde
Samstag, ja, wenn man hort, und JA, wenn man will, wirklich jetzt (unverst.), kann
man schon finden, kann man schon lesen, kann man schon, ja. #00:14:21-2#
(Mevlida)

Trotz der sprachlich etwas schwierigen Situation lisst sich hier die Bedeu-
tung des Verstehens fiir Mevlida herauslesen. Die Worte, die sie hier besonders
betont sind »Wissen, »viel«, »soll«, »Verstehen«, »Erklirung«. Das »Sollen« steht
dabei im Gegensatz zum »Wissen« und »Verstehen«. Aus ihrer Sicht soll religiése
Praxis nicht nur aus Pflichtgefiihl erfolgen, sondern muss verstanden und er-
klirt werden. Sie sieht hier auch einen Bedarf nach mehr Bildungsangeboten,
schrankt aber gleichzeitig ein, dass sie oder auch andere dazu dann wohl keine
Zeit hitten. Hervorzuheben ist, dass sie das Verstehen des Korans mit Schén-
heit in Verbindung bringt. Das Verstehen hat fiir sie eine sinnliche, dsthetische
Komponente.

Beinhauer-Koéhler beobachtet, dass »immer mehr Frauen aller Altersstufen
einen vergleichbaren kognitiven Zugang zum Islam« suchen (Beinhauer-Kohler
2009: 86). Als Grund fir den Wandel gibt sie an, dass es iiber Jahrhunderte hin-
weg nicht @iblich gewesen sei, dass Frauen sich tiber die Koranschule hinaus iiber
die islamische Religion informierten. Hinzu kime ein weit verbreiteter Analpha-
betismus unter Frauen, der bislang hiufig verhinderte, dass sich Musliminnen
vertieft mit ihrer Religion beschiftigten. Nun kime es aber zu einer Trendwen-
de. Die Autorin weist auf einen verstirkenden Faktor hin, denn in der islamischen
Welt wiirden immer mehr Frauen als religiose Spezialistinnen ausgebildet, die ihr
Wissen dann an die Musliminnen vor Ort weitergeben konnten (ebd.: 86). Die Er-
kenntnisse aus dem Unterricht in der Moschee Gazi Husrev-beg schliefRen daran
an und unterstreichen den Wunsch nach einem kognitiven Zugang.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

vl


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Alltag in der Moschee

Anders liuft der Unterricht in der Albanischen Moschee in Ziirich ab, wo
die Koranrezitation im Vordergrund steht und es weder Ubersetzung noch Er-
klirung des Gelesenen gibt. Folgender Protokollausschnitt beschreibt den Ablauf
des Unterrichts, nachdem zunichst nur wenige Frauen nach dem Gebet begonnen
haben, den Koran unter Anleitung einer Lehrerin zu lesen:

Cegen15.15 Uhrsind 24 Frauen da. Es wird bald klar, dass sich drei Gruppen bilden.
Mir ist erst nicht klar warum, werde dann aber aufgeklart. Die eine Gruppe in der
Mitte sind Anfiangerinnen, die erst noch die Buchstaben lernen miissen. Die Grup-
pe, bei der ich sitze hat vor zwei Jahren mit dem Koranlesen angefangen und ist
jetzt fastam Ende. Die dritte Gruppe ist in der Mitte des Korans. Die Koranlehrerin
fangt mit der dritten Gruppe an und hier wird reihum gelesen und sie korrigiert.
Die Frauen sind altersmaRig sehr gemischt. Es gibt ein paar Madchen im Teen-
ageralter bis hin zu Frauen im Rentenalter.[...]
Ich unterhalte mich mit meiner Nachbarin. Sie erzihlt, dass sie nur am Sonntag
her kommt und im Ramadan. Die Lehrerin mache jeden Sonntag diesen Kurs und
einmal im Monat gebe sie im grofen Gebetsraum einen Religionsunterricht fur
die Frauen, zu dem dann auch andere Frauen kimen. Im Ramadan gibe es keinen
Korankurs und sie hitte dann jeden Sonntag den Religionsunterricht gemacht.
Die Lehrerin kommt aus (Name der Stadt). Sie erzahlt mir nachher, dass sie in
(Name des Landes) studiert hat und an vielen verschiedenen Orten in der Schweiz
Religionsunterricht gibt.
[.]
Nun muss die »Koran-Ende-Gruppe« noch warten, bis die »Buchstabengruppe«
fertig ist. Es ist bereits 16:30 Uhr. Frau (Name der Frau) kann wohl auch ganz gut
den Koran lesen und wird gebeten schon einmal mit der Gruppe anzufangen. Sie
rezitieren wieder reihum.
Nach der ersten Gruppe hat die Koranlehrerin eine Sure sehr kunstvoll rezitiert.
Mir wird mit Bewunderung erzihlt, dass sie den Koran auswendig kann.
(]
Waihrend des Koranlesens kamen ein paar Frauen auf Frau (Name der Frau) zu und
haben ihr 40 oder 50 Franken gegeben. Ich habe nicht gefragt, aber sie erklart mir
von sich aus, dass das so etwas wie ein Kursbeitrag sei. Die Frauen wiirden fiinf bis
zehn Franken pro Stunde geben. Die Lehrerin wird aber von der Moschee bezahlt,
so dass das Geld als Spende an die Moschee geht. Sie hat genau aufgeschrieben,
wer wann wie viel gegeben hat.

(ZH_Prot_27)

Der Protokollausschnitt verdeutlicht das groRe Interesse an Koranrezitations-
kursen bei gleichzeitigem Mangel an geeigneten Lehrpersonen, denn hier miis-
sen drei Klassen in einer unterrichtet werden. Auch dauert es lange, bis eine
Gruppe den Koran gelesen hat. Koranrezitieren bedeutet aber nicht nur Koranle-

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

sen, die Voraussetzung dafiir ist das Erlernen der Buchstaben. Da verschiedene
Lernniveaus in einer Klasse zusammenkommen, leiten Frauen, die bereits in ih-
ren Kompetenzen den anderen voraus sind, andere Frauen an. So wird dann
reihum abschnittsweise rezitiert und durch die Lehrerin korrigiert. Wie in den
anderen Moscheen ist die Lehrerin eine Frau, die versiert ist in der Rezitation
und die ihr Wissen an die Frauen weitergibt. Thre Ausbildung wurde mir ge-
geniiber mehrfach hervorgehoben. Die Lehrerin hat eine Qualifikation, die sie
von den anderen abhebt, sie hat studiert und ist damit eine religiése Spezialistin
(vgl. Beinhauer-Kohler 2009: 86). Daher kann hier von einer Professionalisierung
durch Ausbildung, die damit verbundenen Standards sowie durch die Bezahlung
der Lehrperson gesprochen werden.

Der Koranunterricht ist nicht nur hier ein generationeniibergreifendes Ange-
bot. Allerdings sind Frauen, die menstruieren, davon ausgeschlossen, genauso wie
sie auch am Gebet nicht teilnehmen diirfen. Die Gespriachspartnerin im Protokoll
verweist aber auf die soziale Funktion des Treffens, die Gemeinschaft mit anderen
Frauen. Sie ist nicht unwichtig, so betont Mevlida (oben) das gemeinsame Kaffee-
trinken und »Tratschen« als weibliche Gewohnheit und gemeinschaftsstiftendes
Moment (vgl. auch ebd.: 86). Auf Nachfrage, ob die Manner auch solche Treffen
hitten, erklirten mir die Frauen in der Moschee Gazi Husrev-beg lachend, dass so
etwas von den Minnern nicht organisiert wiirde (W_Prot_22). Hieraus wird wie-
derum deutlich, dass die Bildungsangebote hiufig getrennt nach Geschlechtern
stattfinden und sich dieser Umstand auch auf die sozialen Aktivititen beziehen
kann.

Laila Oulouda, die Prisidentin des ImanZentrums, erklirt, warum die Koran-
rezitation so wichtig ist und bezieht sich auf den Koran, der es den Gliubigen
vorschreibt, den Koran lesen zu kénnen?®. Koranrezitation sei deshalb eine »Got-
tesdienstliche Handlung« und man brauche einzelne Suren fir das Gebet. Ent-
sprechend grofier ist die Nachfrage der Eltern nach Koran- und Arabischkursen
verglichen mit der nach dem Religionsunterricht (ZH_Prot_29). Dies deutet auf
ein Bediirfnis nach Orthopraxie hinsichtlich des liturgischen Handelns hin.

Die Bedeutung der Rezitation des Korans muss daher genauer betrachtet
werden. Das Wort al-quran meint »die Lesung« oder »die Rezitation«, woraus
ersichtlich wird, dass die miindliche Tradition bereits konzeptionell mit ange-
legt ist. Kermani widmet ein ganzes Werk dem Zisthetischen Erleben des Koran

26 So zum Beispiel in der Sure 17, Vers 78: »Verrichte das Gebet beim Neigen der Sonne bis
zum Dunkel der Nacht, und das Lesen des Korans bei Tagesanbruch. Wahrlich, die Le-
sung des Korans bei Tagesanbruch ist besonders angezeigt.« (Wiedergegeben nach der
Koraniibersetzung von Mahmud Asad, Ahmad von Denffer und Yusuf Kuhn, online unter
http://www.koran-auf-deutsch.de/17-die-nachtwanderung-al-%C3%ACsraa, zuletzt geprift
am 07.10.2017).

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

223


http://www.koran-auf-deutsch.de/17-die-nachtwanderung-al-%C3%ACsraa
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.koran-auf-deutsch.de/17-die-nachtwanderung-al-%C3%ACsraa

224

Alltag in der Moschee

und beschreibt, wie die poetische Erfahrung und die Rezitation des Textes von
Anfang an im Zentrum islamischer Tradition standen (Kermani 2007). Dies ist
wichtig zu beachten, bevor kritisiert wird, die Kinder und Erwachsenen wiirden
im Koranunterricht lediglich die Texte auswendig lernen oder herunterrattern,
ohne ein Wort zu verstehen. Kermani betont deshalb besonders die Bedeutung
des Verhiltnisses von Text und Rezipient, das heifdt die Bedeutung des Korans
fiir die Musliminnen und Muslime (ebd.: 11):

Die Gravitation, die vom Koran ausgeht und die er selbst in einigen Andeutun-
gen bezeugt, wird im kulturellen Gedichtnis poetisch gedeutet und ebenso
facettenreich wie detailliert beschrieben. Viel starker noch als der Text selbst
bezeugen die aufderkoranischen Dokumente, daf [sic!] die Offenbarung nicht
nur inhaltlich Gberzeugt habe, sondern in einem hohen Mafie dsthetisch er-
lebt worden sei. (Ebd.: 29)

Die Faszination, die von der Rezitation des Koran ausgegangen sein soll und
der sich niemand habe entziehen kénnen, werde als Primisse im kulturellen Ge-
dichtnis der muslimischen Gemeinde bewahrt (ebd.: 29). Daher dienen die Kurse
insbesondere dazu, die Aussprache- und Intonationsregeln zu lernen, um der is-
thetischen Qualitit des heiligen Textes gerecht zu werden (vgl. Ceylan 2010: 35).
Ceylan weist darauf hin, dass allein die Rezitation des Gotteswortes als lohn-
bringend betrachtet werde und es dariiber hinaus die herrschende Volksmeinung
sei, der Koran sei fiir Laien nur schwer zu verstehen (ebd.: 35). Daher ginge es
in den Kursen nicht um das Verstehen des Textes, sondern meist allein um die
Rezitation.

Die Verankerung der theologischen bzw. liturgischen Bedeutung der Koran-
rezitation scheint im impliziten konjunktiven Erfahrungsraum aufgegangen zu
sein, denn er wird nicht von allen expliziert oder reflektiert. Auf Nachfrage in
einer anderen Moschee, warum das Koranlernen so wichtig sei, wichtiger noch
als das Verstehen des Gelesenen, verwiesen Gliubige auf die lange Tradition des
Koranrezitierens und gaben Antworten, die mit »weil wir das immer schon so
gemacht haben« zusammengefasst werden konnen (ZH_Prot_28). Das Koranre-
zitieren ist damit eine Praxis in Moscheen, deren Bedeutung fir viele Muslime
keiner Auseinandersetzung bedarf, sondern die als »gesetzt« gilt.

5.3.3 Religidse Bildung von Kindern und Jugendlichen

Die Situation in den beiden Lindern Osterreich und Schweiz kénnte nicht un-
terschiedlicher sein, was den islamischen Religionsunterricht fiir Kinder und Ju-
gendliche betrifft. Wihrend in Osterreich durch die 6ffentlich-rechtliche Aner-
kennung der IGGiO fiir muslimische Kinder ein Rechtsanspruch auf Religions-
unterricht an 6ffentlichen Schulen besteht, stellt sich die Lage in der Schweiz ganz

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

anders dar (siehe Kap. 3). Hier existieren je nach Kanton unterschiedliche Modelle
des Verhiltnisses von Staat und Religion und auch des Religionsunterrichts (kon-
fessionell oder religionskundlich) (vgl. Rudolph et al. 2009). Im Kanton Ziirich, um
den es in dieser Arbeit besonders geht, existiert kein islamischer Unterricht an
Offentlichen Schulen. Der Religionsunterricht wird unter anderem auch deshalb
von den Moscheen bestritten. Allerdings bedeutet der islamische Religionsunter-
richt an 6ffentlichen Schulen in Osterreich nicht, dass dieser komplett den Bedarf
abdecken und in den Moscheen dort kein Unterricht erteilt witrde. In der Tat habe
ich in den von mir besuchten Moscheen in Wien iiberall Koran- und/oder Islam-
kurse vorgefunden. Imam Toygun von der Ulu Camii erklirt, dass dies notwendig
sei, da der Unterricht an offentlichen Schulen mit nur einer Stunde pro Woche
zu wenig sei. Auflerdem wiirden die Kinder dort keinen Koranunterricht erhalten
(FE. Toygun/Mesut, W_ExpInt_o05, #00:43:28-6#).

Hier lohnt sich ein eingehender Blick auf die Griinde fiir diese Doppelstruk-
tur. In den Vor-Ort-Besuchen und Interviews wurde der Unterricht mit Kindern
als selbstverstindliches Angebot der Moscheen dargestellt. Bildung und religiése
Praxis sind auch historisch schon immer eng miteinander verbunden. Einen wei-
teren Hinweis fiur die Griinde dieser Doppelstruktur liefert Potz (2005) in einem
empirischen Projekt zum islamischen Religionsunterricht in Osterreich. Dem-
nach machten rund 50 Prozent der Schiilerinnen und Schiiler von dem Recht
Gebrauch, sich vom islamischen Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen ab-
zumelden (ebd.: 5). Potz sieht den islamischen Religionsunterricht stark mit dem
Anspruch und der Erwartung einer integrativen Leistung belegt und die primire
Aufgabe einer qualitativ hochwertigen Glaubensunterweisung werde dadurch ver-
kannt (ebd.: 7). Dariiber hinaus verweist er wie Imam Toygun auf den Umstand,
dass der Unterricht nur maximal zwei Unterrichtsstunden pro Woche umfas-
se und daher kaum ausreiche, um beispielsweise auch die Koranrezitation zu
erlernen. Hinzu komme als Herausforderung fiir den Religionsunterricht die He-
terogenitit der muslimischen Gliubigen. So schreibt Potz:

Dartber hinaus muss sich gerade der islamische RU [Religionsunterricht,
A.dV.] mit zum Teil kulturell sehr unterschiedlich gefarbten religiésen Sozia-
lisationsmilieus auseinandersetzen; nicht umsonst melden zahlreiche Eltern
ihre Kinder vom islamischen RU deshalb ab, weil sie ein Zuriickdringen
dieser, ihrer eigenen, kulturellen Pragung befiirchten. (Ebd.: 7)

Neben dem Bediirfnis nach kultureller Sozialisation ihrer Kinder haben die Eltern
auch jeweils unterschiedliche Erwartungen an den Unterricht: Die einen erach-
ten ihn als zu konservativ, die andern als zu wenig traditionell-islamisch (vgl.
Khorchide 2009a: 18). Der Unterricht an 6ffentlichen Schulen hat damit ein Le-
gitimititsproblem. Eltern schicken ihre Kinder lieber in die Moschee ihrer Wahl,
wo sie den Lehrpersonen vertrauen. Da die Angebote in grofRen Stidten wie Wien

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

225


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Alltag in der Moschee

oder Ziirich divers sind, findet sich fiir jedes Bediirfnis ein entsprechendes Pro-
gramm. Moscheen, deren Mitglieder sich aus einer bestimmten geographischen
und kulturellen Region zusammensetzen, unterliegen damit weniger dem Di-
lemma, dass sie vielen unterschiedlichen Erwartungen gerecht werden miissen,
als der Unterricht an 6ffentlichen Schulen. Die IGGiO mit ihrem einheitlichen
Konzept von einem islamischen Religionsunterricht fiir alle zeigt sich daher eher
als Konstrukt, um staatlichen Erwartungen der Reprisentation gerecht zu wer-
den, als einer Abbildung der Wirklichkeit des akzeptierten Vertretungsanspruchs.
Musliminnen und Muslime in Osterreich sind weit davon entfernt, so etwas wie
einen einheitlichen »Islam in Osterreich« widerzuspiegeln. Der Religionsunter-
richt reflektiert daher die Diversitit der muslimischen Gemeinschaft in Oster-
reich und der Schweiz. Wie mir der Religionsrechtler Richard Potz in einem
Gesprich mitteilte, bezweifle er daher auch, dass heute eine Etablierung eines
einzigen muslimischen Dachverbandes wie der IGGiO noch méglich wire, da
sich die muslimische Landschaft im Vergleich zu den 1970er Jahren so stark aus-
differenziert hitte (R. Potz, W_ExplInt_22). Aufgrund des Prestiges der IGGiO
wire jedoch deren Status von den anderen Dachverbinden nie wirklich angegrif-
fen worden. Die Beispiele in Deutschland und der Schweiz zeigen, wie schwierig
solche Bestrebungen sind, einen einzigen, umfassend akzeptierten Dachverband
auf Bundesebene zu griinden.

Theoretisch ldsst sich die Beobachtung der Doppelstruktur des Religionsun-
terrichts in den Konzepten des Neo-Institutionalismus als Entkoppelung fassen.
Entkoppelung wird dabei als Einschrinkung von Isomorphie charakterisiert, das
heifdt ein Ausbrechen aus der Strukturihnlichkeit. Entkoppelung ist ein Mecha-
nismus, »der es Organisationen erlaubt, unterschiedlichen, widerspriichlichen
Umweltanforderungen gleichzeitig gerecht zu werden, um damit den Organisa-
tionsbestand zu sichern« (F.A.A. Becker-Ritterspach & J.C.E. Becker-Ritterspach
2006: 102). Vergleicht man die Moscheen auf der Mesoebene miteinander, so
kann der weit verbreitete Religionsunterricht zunichst als Isomorphie beschrie-
ben werden, da sich die Moscheen in diesem Angebot grundsitzlich dhnlich sind.
Gleichzeitig sind diese Lehrangebote in den Moscheen jedoch entkoppelt von de-
nen auf der Makro-Ebene, dem Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen. Die
konfligierenden Umwelterwartungen kommen einerseits vom Staat, der durch
seine 6ffentlich-rechtliche Anerkennung der IGGiO einen 6ffentlichen Religions-
unterricht ermdglicht, damit jedoch eine Homogenisierung des Lehrplanes er-
wartet. Die Umwelterwartungen aus der muslimischen Offentlichkeit sind ande-
rerseits heterogen und dieser Heterogenitit kénnen nur die Moscheeorganisa-
tionen mit ihrem differenzierten Programm gerecht werden. Dariiber hinaus ist
das Erlernen der Rezitation einer ganzen heiligen Schrift nicht unbedingt mit
den Bildungszielen an 6ffentlichen Schulen und auch nicht mit der Kapazitit
an Unterrichtsstunden vereinbar. In dieser Hinsicht schaffen die Moscheen kein

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

Konkurrenzprogramm zur 6ffentlichen Schule sondern eher ein komplementires
Angebot.

Korankurse

Wie sich bereits gezeigt hat, muss zwischen Kursen fiir das Erlernen der kor-
rekten Koranrezitation (Korankurse) und der Vermittlung der Glaubenslehre des
Islams (Islamunterricht) unterschieden werden. Der Unterricht wird von den Kin-
dern in beiden Formen grundsitzlich in Klassen absolviert. Je nach personellen
und riumlichen Kapazititen der Moschee gibt es mehrere Stufen, die nach Al-
ter und teilweise auch nach Geschlechtern aufgeteilt sind. In der Albanischen
Moschee in Ziirich, wo es nur einen Unterrichtsraum gibt, findet der Religions-
unterricht koedukativ und altersmifig gemischt statt. Dieser wird von einer tiir-
kischstimmigen Lehrerin auf Deutsch durchgefiithrt. Der Korankurs wird durch
den Imam im Gebetsraum bestritten und findet ebenfalls koedukativ und iiber die
Alters- und Wissensgrenzen hinweg statt. Unterstittzt wird der Unterricht durch
minnliche Helfer, die dann z.B. mit einer kleinen Gruppe Kindern Buchstaben
iiben. Damit wird versucht, den unterschiedlichen Niveaus gerecht zu werden.
Wie sehr das Angebot von den riumlichen und personellen Kapazititen abhingig
ist, zeigt das Beispiel des ImanZentrums in Volketswil, welches tiber eine grofie-
re Anzahl an Riumen verfiigt und wo es jeweils drei Unterrichtsstufen getrennt
nach Koran- und Islamunterricht gibt. In der Ulu Camii erfolgt die Vermittlung
nach Alter und Geschlecht aufgeteilt in drei Stufen, allerdings wird gleichzeitig
Religionsunterricht und Koranunterricht gegeben. Den Unterricht erteilen hier
zwei Lehrerinnen sowie der Imam und dessen Frau. Da das eigene Angebot fir
die hoheren Stufen aus Kapazititsgriinden nicht ausreicht, werden diese an eine
andere ATIB Moschee in Wien ausgelagert. Beziiglich der Struktur und Zusam-
mensetzung der Klassen kann daher nicht von einheitlichen Unterrichtskonzepten
gesprochen werden.

Fiir Kinder ab der Primarstufe (in der Schweiz) bzw. Volksschule (in Oster-
reich) umfasst der Unterricht in der Regel das Erlernen der arabischen Buchsta-
ben, einzelner Koranverse und einen spielerischen Zugang zu religiésen Themen.
Ab den héheren Schulklassen (ab dem Alter von ca. zehn Jahren) lernen die Kinder
das richtige Aussprechen der Koranverse. Der Unterricht erfolgt mit Hilfe einer
Koranausgabe, die das Rezitieren durch Hilfestellungen und diakritische Zeichen
erleichtert. Dies sieht in der Praxis so aus, dass die Kinder reihum Abschnitte
rezitieren und die Lehrperson sie korrigiert (vgl. z.B. W_Prot_23). In der Moschee
Gazi Husrev-beg in Wien wurde fiir das Erlernen der arabischen Buchstaben, die
fiur die Rezitation notwendig sind, das Buch »Sufara« benutzt. Erst in héheren
Stufen erlernen die Schiilerinnen und Schiiler die arabische Sprache, wobei es
solche Kurse nicht in allen Moscheen gibt.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

227


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Alltag in der Moschee

In Wien wurde das Ende des Schuljahres von Mitgliedern der bosnischen
Moscheen durch ein grofies Fest gefeiert, bei dem Urkunden iiberreicht wurden,
ein Kinderchor sang und Kinder Rezitationen vortrugen, die sie im Unterricht
gelernt hatten. Dafiir wurde durch den bosnischen Dachverband eine grofRe Halle
angemietet. Gleich wie bei einem Schulfest salen die stolzen Eltern im Publikum
und anschlieRend wurde gemeinsam gegessen (W_Prot_o8). Dieses Feiern des
Erfolgs der Kinder beim Erlernen der Koranrezitation verdeutlicht die Bedeutung
derselben. Die Tradition der Rezitation wird in diesen Handlungen ins Gedichtnis
gerufen und reproduziert.

Islamunterricht
Flankiert wird der Koranunterricht in den meisten Fillen durch Religionsunter-
richt, der — mehr oder weniger didaktisch fundiert — den Kindern den Islam und
die religiése Praxis niher bringen soll. Hier geht es beispielsweise um das kor-
rekte Begriifen, das Gebet und die Glaubensgrundsitze des Islam. Grundlagen
hierfir stellen der Koran, die Sunna und die Hadithe dar. Die Unterrichtskonzep-
te sind nicht einheitlich und es werden unterschiedliche Materialien verwendet.
In manchen Moscheen wird auf Deutsch unterrichtet, in anderen in der Her-
kunftssprache. Die Lehrerin in der Albanischen Moschee in Ziirich hatte fiir ihren
Unterricht Materialien und verschiedene didaktische Mittel in deutscher Sprache
zusammengestellt. Sie unterrichtet auf Deutsch. In der Ulu Camii in Wien er-
folgte der Unterricht auf Tiirkisch und eher frontal, d.h. weitgehend ohne didak-
tische Mittel. Bei einem Besuch in der Moschee Gazi Husrev-beg konnte ich an
unterschiedlichen Klassen teilnehmen. In der Gruppe der Kleinsten (5-7jahrige)
sangen die Kinder gemeinsam Lieder iiber Allah, die Welt, Tiere und Freunde.
Sie lernten die Sure Fatiha sowie die Glaubensgebote (iman) durch Nachsprechen
auf Arabisch. Weitere Inhalte waren das Glaubensbekenntnis sowie verschiedene
Glaubenspflichten. So lernten sie z.B. mit »Trockeniibungen«, wie man sich fir
das Gebet wischt. Nach der Pause malten und spielten sie. Der Unterricht fin-
det auf Bosnisch statt, wofiir als Begriindung angegeben wird, dass die Kinder
sonst kaum mehr die bosnische Sprache sprichen (W_Prot_23). Die Betreuerin
stellt ihre Materialien selbst zusammen. Zudem hat sie eine Ausbildung als Kin-
dergirtnerin. Der Religionsunterricht hat damit nicht nur die Funktion, religiose
Grundlagen auf spielerische Art und Weise zu vermitteln, sondern es soll dariiber
hinaus auch Sprachvermittlung stattfinden. Hier zeigt sich, wie sich in ethnischen
Moscheen Religions- und Traditionsvermittlung verbinden konnen.

Fir die groReren Kinder allerdings gibt es Leitfiden, die zur Vereinheitli-
chung des Unterrichts beitragen konnen. Ein Standardwerk fiir den Unterricht
stellt das Buch »Ilmihal« dar, welches es in tiirkischer, bosnischer und auch deut-

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

scher Sprache gibt?” und das auch als App vorliegt*®. Dieses Buch kommt in
der Moschee Gazi Husrev-beg zum Einsatz (W_Prot_23). Inhaltlich kann dies als
Standardwerk mit Katechismus-Funktion beschrieben werden, denn es beinhaltet
die Glaubensgrundlagen, Anleitungen und Vorschriften fiir die gottesdienstlichen
Handlungen, Erlaubtes und Verbotenes im Islam sowie das Leben des Propheten
Mohammed. Daran schlief3en sich wichtige Gebete und Verse an.

Die Inhalte des Unterrichts umfassten daher vor allem die Grundlagen des
Glaubens und der religiésen Praxis. Was als Orthopraxie verstanden wird, ist ab-
hingig von der jeweiligen Rechtsschule. Dies ist in einer ethnisch-kulturell homo-
genen Moschee recht eindeutig, bedarf allerdings in multiethnischen Moscheen
einer Auseinandersetzung. Im ImanZentrum wird der Religionsunterricht daher
so gestaltet, dass er den gemeinsamen Nenner der Rechtsschulen abdeckt. Wenn
Kinder nachfragen, wird ihnen erklirt, was der Unterschied ist, z.B. wenn es
um die Haltung der Hinde im Gebet geht (ZH_Prot_29). Im ImanZentrum konn-
te ich auch beobachten, wie aktuelle Themen im Unterricht behandelt werden
(ZH_Prot_29). Bei meiner Teilnahme ging es um das Thema »Jihad«. Die Kinder
gingen zunichst davon aus, dass Jihad »heiliger Krieg« bedeutet, woraufhin die
Lehrerin den Begriff dekonstruierte und den »kleinen Jihad« als Verteidigungs-
krieg und den »grofRen Jihad« als personliche Anstrengung, als »Kampf gegen das
eigene Ego« definierte. Den Kindern war ein grofles Interesse anzumerken. Die
Lehrerin teilte ein Arbeitsblatt aus, auf dem Quellen vom Duden bis Wikipedia
sowie verschiedene Koranstellen aufgefithrt waren, um das Thema von unter-
schiedlichen Seiten zu beleuchten. Die Quintessenz, die die Kinder mitnehmen
sollten, war, dass Jihadisten das islamische Gesetz verletzen wiirden. »Das sind
keine Muslime«, so ist die einstimmige Meinung. Ein weiteres Thema war der
Selbstmord im Islam und dass dieser verboten sei. Auch behandelte die Lehrerin
in der Stunde die Frage, wie der Koran zu lesen sei und dass man Verse nicht
aus dem Kontext ziehen diirfe. Es kamen verschiedene Koraniibersetzungen zum
Einsatz, um den Kindern die begrifflichen Unterschiede deutlich zu machen.
SchlieRlich niitze es nichts, wenn man den Koran auswendig lerne, man aber
nicht wisse, was drin stiinde und nichts iiber den Islam wisse, so die Lehrerin.

Kampf, Verteidigungskrieg und Selbstmordattentate erscheinen fiir Kinder in
der 4.-6. Klasse durchaus harte Themen fiir einen Religionsunterricht. Allerdings
beschreibt die Lehrerin im anschlieffenden Gesprich, dass die Kinder verunsi-
chert seien und von anderen Kindern aus der Klasse nach diesen Themen gefragt

27  Fir die deutsche Fassung vgl. https://serdargunes.fileswordpress.com/2012/06/grund-
zc3bege-der-islamischen-religion.pdf, zuletzt gepriift am 06.04.2016.

28 Coogle Play: https://play.google.com/store/apps/details?id=com.alijasirbic.ilmihal, zuletzt
gepriiftam 19.03.2018.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

229


https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grundzc3bcge-der-islamischen-religion.pdf
https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grundzc3bcge-der-islamischen-religion.pdf
https://play.google.com/store/apps/details?id=com.alijasirbic.ilmihal
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grundzc3bcge-der-islamischen-religion.pdf
https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grundzc3bcge-der-islamischen-religion.pdf
https://play.google.com/store/apps/details?id=com.alijasirbic.ilmihal

230

Alltag in der Moschee

wiirden. Die Fragen brichten sie dann mit und suchten nach Antworten im Un-
terricht. Auch seien die Kinder durch die Medienberichterstattung oft irritiert
und fragten sich, ob ihre Religion wirklich so schlecht sei. Zwar sei der Arabisch-
und Korankurs mehr nachgefragt durch die Eltern. Die Eltern wiirden jedoch
oft selbst sehr wenig tiber ihre Religion wissen und kénnten den Kindern keine
Fragen beantworten. Daher wire der Islamunterricht so wichtig. Auch bekime
sie gute Riickmeldungen von Eltern, dass die Kinder die Inhalte mit nach Hause
brichten und dariiber redeten. Hier wird deutlich, wie sich der gesellschaftliche
Islamdiskurs auf die Aktivititen in der Moschee auswirkt und der Islamunterricht
an Bedeutung gewinnt. Im Unterricht spiegeln sich dabei die Themen des Diskur-
ses wider. Der Islamunterricht kann so eine wichtige Funktion fiir die religiose
Selbstversicherung und Identititsbildung der Kinder und Jugendlichen haben,
denn hier kénnen sie ihre religiose Zugehorigkeit reflektieren (siehe auch unten).
Oben genannte Inhalte konnen dariiber hinaus auch als Extremismuspravention
verstanden werden.

Insgesamt wird deutlich, wie wenig institutionalisiert und standardisiert der
Religionsunterricht ist, was die didaktischen Mittel und die Materialien anbe-
langt. Wie der Unterricht gemacht wird, hingt in hohem Mafie von den Fihigkei-
ten der Lehrperson ab und inwiefern sie geeignete Materialien zusammenstellt.
Neben der klassenweisen Aufteilung, die in allen Moscheen abhingig von den
Kapazititen dhnlich ist, ist der Religionsunterricht in den Moscheen durch eine
grofie Bandbreite gekennzeichnet, was Inhalte (Religionskunde, aktuelle Themen
und/oder Koranrezitation), Didaktik (spielerisch oder frontal), Sprache, Hiufig-
keit und RegelmifRigkeit sowie die Qualifikation der Lehrenden anbelangt (vgl.
auch Rudolph etal. 2009: 7).

5.3.4  Zugehdrigkeit und pragmatische Nutzung der Unterrichtsangebote

Der Unterricht in den Moscheen findet in der Regel an einem oder mehreren Ta-
gen am Wochenende statt, in manchen Fillen auch wihrend der Woche. Grund-
satzlich sind die Klassen offen fiir alle Kinder, egal welcher Herkunft. Einschrin-
kungen gibt es jedoch, wie bereits genannt, durch die Unterrichtssprache. In der
Albanischen Moschee in Ziirich erzahlte ein Mitglied mit Bedauern, dass die we-
nigen nicht-albanischen Kinder dann irgendwann nicht mehr gekommen seien,
obwohl der Unterricht auf Deutsch stattfand. Es wurde vermutet, dass sie sich
nicht zugehérig gefiihlt hitten (ZH_Prot_28). In den beiden multiethnischen Mo-
scheen im Sampling ist dies anders. Die dort eingerichteten »Schulen« werden
von Kindern verschiedener ethnischer Herkiinfte frequentiert. Im ImanZentrum
ist das Einzugsgebiet laut Auskunft der Schulleitung relativ grof3 und reicht bis St.
Gallen, Schaffhausen und in das Aargau. Als Grund wird angegeben, dass die El-
tern es schitzten, dass der Unterricht auf Deutsch stattfinde (ZH_Prot_29). Diese

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

Beobachtungen deuten darauf hin, dass der Religionsunterricht fiir Kinder in vie-
len Fillen innerhalb der eigenen ethnischen Community erfolgt, allerdings Eltern
auch fir ihre Kinder grofie Anreisezeiten auf sich nehmen, wenn der Unterricht
ihren Vorstellungen entspricht. Sie bringen dann auch ihre Kinder in Moscheen
zum Unterricht, wenn sie dort nicht Mitglied sind (ZH_Prot_29). Dies deutet
auf eine pragmatische Nutzung der Unterrichtsangebote hin. Eltern partizipie-
ren nicht unbedingt am religiésen und sozialen Leben in der gleichen Moschee,
in der sie ihre Kinder zum Unterricht bringen. So konnte ich in einer tiirki-
schen Moschee mehrfach beobachten, dass Frauen ihre Kinder in den Unterricht
bringen, dann aber nicht zum anschlieffenden Gebet bleiben, sondern mit den
Kindern wieder nach Hause gehen. Sicherlich liegt dies auch daran, dass das Ge-
bet fiir Frauen in der Moschee keine Pflicht ist (siehe Kap. 5.2). Allerdings deutet
dieses Verhalten auf eine selektive Nutzung der Moscheeangebote hin. In einer
von Bengalen frequentierten Moschee in Wien traf ich eine US-amerikanische
Konvertitin beim Freitagsgebet an, die erzahlte, dass zwar ihre Kinder hier in
den Unterricht gingen, sie selbst aber bis heute noch nie an religiésen oder an-
deren Aktivititen teilgenommen hitte® (W_Prot_15). Da jedoch der Unterricht
sehr gut wire, brichte sie ihre Kinder hier her.

Eine Moglichkeit ist also, dass Eltern ihre Kinder in eine bestimmte Moschee
zum Unterricht bringen, weil dieser dort als qualitativ gut angesehen wird, sie
selbst aber ansonsten keine feste Zugehorigkeit zu dieser oder einer anderen Mo-
schee haben. Die kulturelle und sprachliche Sozialisation der Kinder tritt dann
vor der religiésen Erziehung in den Hintergrund. Auch wenn dies nicht die Regel
sein muss, so ist doch aufschlussreich, dass eine solche Praxis maglich ist. Dies
deutet auf eine partikulare Nutzung der Moscheeangebote hin (vgl. auch Yiikley-
en 2012: 78). Mitgliedschaft, Zugehorigkeit und Nutzung der Angebote bedingen
sich damit nicht unbedingt gegenseitig und sind deshalb getrennt zu betrachten.
Eine andere Seite beleuchtet Usuclan, der darauf hinweist, dass die Angebote fiir
Kinder am Wochenende gerne als kostengiinstige Betreuungsmoglichkeit in An-
spruch genommen werden, ungeachtet der Qualitit und Inhalte des Unterrichts
(Usuclan 2008: 35).

Begiinstigt wird diese pragmatische Nutzung der Moscheeangebote dadurch,
dass in den beiden Stidten Wien und Ziirich eine grofie Auswahl an unterschiedli-
chen Anbietern besteht — grofer als in einer kleinen Stadt oder gar auf dem Land.
In Wien gibt es allein schitzungsweise 100 Moscheen und daneben noch weitere

29  Ein Grund hierfiir ist sicherlich, dass die Predigt zum Freitagsgebet auf Bengalisch gehalten
wird und es nur eine sehr kurze Zusammenfassung auf Deutsch gibt. Die Thematik der Pre-
digt, an der ich teilnahm, war zudem mit nationalem Bezug zu Bangladesch, so dass sie auf
das bengalische Klientel ausgerichtet war.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

231


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Alltag in der Moschee

muslimische Einrichtungen wie Schulen, Kindergirten oder Studierendenorga-
nisationen. Der Markt an Angeboten ist daher fiir dort wohnhafte Musliminnen
und Muslime riesig und bietet weitreichende Moglichkeiten, geeignete Angebo-
te auszuwihlen. Allerdings setzt dies bei den Menschen muslimischen Glaubens
auch eine gewisse Kenntnis der Diversitit und eine religiose Expertise voraus,
um eine passende Wahl treffen zu kénnen. Die Wahl einer Moschee, in der die
Mitglieder den ethnisch-nationalen Hintergrund teilen, kénnte ein Zeichen dafiir
sein, dass im Markt der Angebote das Vertrauen in Bekanntes ein wichtiger Ent-
scheidungsfaktor ist. Bekanntes gibt Sicherheit und reduziert die Komplexitit.

Die meisten der von mir besuchten Moscheen hatten kein Problem mit ge-
ringen Zahlen an Schiilerinnen und Schiilern, im Gegenteil mussten auch Kinder
abgelehnt werden, z.B. in der Ulu Camii. In der Moschee Gazi Husrev-beg wurde
jedoch beklagt, dass frither mehr Kinder da gewesen seien, jedoch hitte heute
jeder eine Moschee in der Nachbarschaft und wiirde deshalb einen weiteren Weg
nicht mehr auf sich nehmen (W_Prot_23). Die Moscheen kénnen daher unter ei-
nem gewissen Druck stehen, ihre Angebote attraktiv zu gestalten und »Klientel«
anzulocken.

Andernorts wird die Fluktuation als Teil des Lebenszyklus verstanden und
nicht als Problem. Je nach Lebenssituation wird es fiir véllig legitim gehalten,
nicht am Leben in der Moschee teilzunehmen und sozusagen »von der Bildfli-
che zu verschwinden«. Dies ruft bei den Verantwortlichen auch nicht unbedingt
Besorgnis hervor. Entsprechend versicherte mir der Imam einer bosnischen Mo-
schee in Ziirich Muris Begovic, dass er es als vollig normal empfinde, dass Teen-
ager zwischendurch nicht mehr in die Moschee kimen. Sie wiirden dann schon
wieder zuriickkommen, wenn sie ilter wiren (M. Begovic, ZH_ExpInt_o03).

Dies wirft Fragen hinsichtlich der Finanzierung auf. In ethnisch homogene-
ren Moscheen kommen wenige bis gar keine Kinder von aufien, das heif3t der
Unterricht kann durch die Mitgliedsbeitrige der Eltern finanziert werden. In
anderen Moscheen funktioniert dieses Modell allerdings nicht, hier wird deshalb
ein Schulgeld erhoben. Dies hat verschiedene Griinde: Das ImanZentrum hat z.B.
nur vergleichsweise wenige Vereinsmitglieder, wird aber von einer grofen Zahl
an Personen frequentiert. Daher miissen die laufenden Ausgaben iiber Spenden
finanziert werden, die aber wiederum schlechter planbar sind. Das Islamische
Zentrum hat als Stiftung naturgemif gar keine Mitglieder und kann deshalb den
Unterricht nicht iiber Mitgliedsbeitrige finanzieren. Sicherlich hat die Form der
Finanzierung auch mit der GréfRe der Moscheen zu tun und mit der unterschied-
lichen Anzahl an Kindern. Das ImanZentrum Volketswil unterrichtet derzeit etwa
150 Kinder, wohingegen in der Albanischen Moschee etwa 8o Kinder unterrichtet
werden (Zahlen sind Selbstauskiinfte).

Beide Finanzierungsformate gehen mit Problemen einher: Bei der Regelung
der Bezahlung tiber die Mitgliederbeitrige wird von den Lehrpersonen moniert,

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

dass der Unterricht als nicht verbindlich wahrgenommen werde - frei nach dem
Motto: »Was nichts kostet ist nichts wert«. Dadurch wire die Fluktuation der
Kinder sehr hoch und die Lehrpersonen kénnten keinen aufbauenden Unterricht
durchfithren (ZH_Prot_27). In der Ulu Camii haben das Verbindlichkeitsproblem
und die grofRe Nachfrage dazu gefiihrt, dass der Imam die Bedingungen fir die
Teilnahme am Unterricht verschirfte:

Weil dh frither wars ja so, ahm, wir haben fast jeden aufgenommen, aber (.) Qua-
litit von dem Unterricht, also, war jetzt nicht so gut. Und wie er jetzt da ist, haters
so gemacht, er nimmt nur 30, ja? Und DIE bildet er auch ziemlich richtig aus. Weil
WER also den Unterricht stértist nicht mehrder Schiiler, der fliegt raus. #00:36:27-
Oo#
[..]
und deshalb hat ers so gemacht, der nimmt nur 30 und mit denen macht den Un-
terricht weiter. Und nachstes Jahr, wenn er meint, ja ja, die sind, diediediedie sind
nicht so nicht gut und stéren den Unterricht, die nimmt er dann auch nicht. Also
es wird quasi streng sortiert. #00:36:48-2#

(Mesut)

Die Kinder, die nicht wirklich lernen wollen und den Unterricht stéren, wer-
den nicht mehr aufgenommen. Hier fithrt also der Mangel an Unterrichtskapa-
zititen zu einer gravierenden Verschirfung des Zugangs, der iiber Flei? reguliert
wird.

Wiederum allerdings im ImanZentrum haben sich Mitglieder, die bereits
ihren Mitgliedsbeitrag bezahlt haben, beschwert, dass sie noch einmal extra fir
die Schule bezahlen miissten. Hierin spiegeln sich verschiedene Vorstellungen
von Zugehoérigkeit zu Moscheen und ihre Funktion zwischen »Kulturverein«
und »Dienstleistungseinrichtung« wider. Wird die Moschee als ein Ort kulturell-
religiéser Vergemeinschaftung betrachtet, der man sich ethnisch und religics
zugehorig fithlt, oder als Vermittlerin religiéser Dienstleistungen, die punktuell
wahrgenommen werden konnen? Diese Fragen tauchten bereits bei der Praxis
des Moscheebesuchs fiir das Gebet auf und werden in Kapitel 5.5 noch einmal
ausfithrlich diskutiert.

Im Folgenden werde ich zwei Aspekte des Religionsunterrichts genauer be-
leuchten: Erstens mochte ich auf die Schiilerseite wechseln und ihre Erfahrungen
und Erwartungen genauer unter die Lupe nehmen. Zweitens werde ich fragen,
wie es zu Isomorphien im Hinblick auf die Professionalisierung und Vereinheit-
lichung des Unterrichts kommt.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

233


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Alltag in der Moschee

5.3.5 Funktionen des Religionsunterrichts: Eine Perspektive der Lernenden

Um einen Zugang zur Innenperspektive auf Religionsunterricht zu erlangen,
muss nach den Erfahrungen und Praktiken der Lernenden gefragt werden. Wel-
che Bedeutung der Unterricht fiir lernende Erwachsene, besonders Frauen, haben
kann, wurde bereits dargelegt. Im Folgenden mdchte ich ein Interview mit Mira
genauer analysieren. Mira ist zum Zeitpunkt des Interviews Anfang zwanzig und
hat wihrend ihrer Kindheit regelmifig den Koranunterricht besucht, zu dem
sie ihr Vater gebracht hat. Drei zentrale Aspekte werden aus ihren Erfahrungen
deutlich: a) der Besuch der Moschee fiir den Unterricht als soziales Ereignis, b)
der Unterricht als Beitrag zur Sozialisation und Erziehung, sowie c) die Indivi-
dualisierung religiéser Wissensaneignung.

Die soziale Funktion des Unterrichts

Mira ist in der Schweiz geboren, die Eltern sind zugewandert. Als Kind und
Jugendliche ist sie mit dem Vater in die Moschee gegangen, um dort den Religi-
onsunterricht zu besuchen. Heute allerdings geht Mira nur noch sporadisch in die
Moschee der Eltern. In der Retrospektive beschreibt sie, wie der Besuch des Reli-
gionsunterrichts und das Treffen von Freunden in einem engen Zusammenhang
stehen:

Und das war fiir mich so, also ich habs ziemlich cool empfunden, weil man hat-
te dann noch Freunde. Es waren wie GLEICHgesinnte in Anflihrungszeichen. [...].
Undjaundirgendwann hat man dannvielleicht Freunde, dann geht man weil man
die sieht und dann bleibt man vielleicht nach dem Unterricht noch etwas langer,
um sich mit denen zu unterhalten. Und dann irgendwann haben plétzlich alle/
ich ich ich war dann ich bin dann ins Gymnasium, ich hatte dann einfach normal
Schule weiter bis ich irgendwie neunzehn war und die anderen haben dann ange-
fangen eine Lehre zu suchen. Und dann ist es/ haben sie angefangen zu ARbeiten
und kamen nicht mehr so oft in die Moschee und dann kamen eher die Jiinge-
ren. Fiir mich war das dann: Ok, @ich meine@ der Unterricht ist ja schon cool,
aber wenn dann, JA, plétzlich all deine Gleichaltrigen nicht mehr kommen, hab
ich dann nachher aufgehort. #00:03:12-6#

(Mira)

Mira beschreibt den Unterricht als etwas »Cooles«, auch weil sie dort Freun-
de und Gleichgesinnte angetroffen hat. Der Unterricht ist damit mehr als reine
Wissensvermittlung, da sich daran auch das soziale Zusammensein anschloss.
Allerdings erfihrt Mira einen Bruch in ihrer Zugehoérigkeit zur Moschee, als die
Freunde aufgrund unterschiedlicher schulischer und beruflicher Weiterentwick-
lungen nicht mehr am Unterricht teilnehmen. Dies fihrt dazu, dass sie selbst

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

nicht mehr in die Moschee geht. Die soziale Funktion des Moscheebesuchs iiber-
lagert den Wunsch zu lernen, obwohl sich Mira selbst als sehr lernbegeistert be-
schreibt. »Gleichaltrige« und »Gleichgesinnte« spielen fiir sie eine wichtige Rolle,
um die Begeisterung fiir das Lernen aufrechtzuerhalten. Es kime fiir sie daher
auch nicht in Frage, spiter dann die Kurse fiir die erwachsenen Frauen oder den
geschlechteriibergreifenden dars zu besuchen, da die Frauen viel lter wiren, wie
sie im Verlauf des Interviews beschreibt (Mira, #00:18:27-7#). Zwar gehen ihre
Eltern noch zu unterschiedlichen Anlissen in die Moschee, sie selbst tut dies
jedoch nicht mehr, denn fur sie als Teenager war der Unterricht der zentrale
Grund, die Moschee zu besuchen. Auch besuchen Frauen die Moschee, in der sie
aufgewachsen ist, nur selten (siehe Kap. 5.2). Sie beschreibt zwar, dass ihr das
Gebet in der Moschee wichtig ist, allerdings ist es eher die Gemeinschaft mit
anderen Gliubigen, die ihr ein Gefiihl der Zugehorigkeit und Ruhe vermittelt,
als der Ort selbst. Daher hat sie keine Beziehung zu einer bestimmten Moschee
fiir ihre religiose Praxis aufgebaut. Was sie aber wieder in die Moschee zuriick-
bringen wiirde, wire ein Angebot zusammen mit Gleichaltrigen. Das Religi6se
ist damit von dem Sozialen nicht zu trennen und verdeutlicht die Bedeutung der
Moschee als Ort gemeinschaftlicher Praxis. Dies haben viele der Moscheen er-
kannt und bieten neben dem Unterricht weitere soziale Angebote an, um auf die
nachfolgende Generation einzugehen (siehe auch Kap. 5.5).

Der Unterricht als Beitrag zur Sozialisation und Erziehung

Eine weitere Funktion, die aus dem Interview mit Mira deutlich wird, ist die
Bedeutung der religiésen Erziehung fiir die religiése und kulturelle Sozialisation
der Kinder und Jugendlichen.

Die Moschee hat bei mir eigentlich auch einen Teil der Erziehung libernommen.
So nach dem Motto: was richtig und was falsch ist. Weil irgendwann zweifelt man
doch alles was die Eltern sagen, 8h ECAL was sie sagen, man geht immer vom Ce-
genteil aus. Weil es einfach so ein Zeitpunkt ist, man glaubt denen einfach nicht.
Und da war fir mich so einfach ein neutraler, also ein neutraler Imam, der eigent-
lich nursagt, was der Koran sagt. Und nicht: du musst, du darfst nicht. [...] Sondern
einfach was der Koran sagt. Und dann kann ichimmer noch selber entscheiden, ob
ich das machen méchte oder nicht. Fiir mich war das so wie ein Wegleiter, der mir
gesagt hat, was richtig und was falsch ist. Und da haben meine Eltern auch selber
realisiert, dass ich irgendwie, JA dass ich das selber verstanden habe und dann
waren sie auch bei der Erziehung lockerer. Ich durfte bei Freundinnen iibernach-
ten, ich mein sonst war das NIE, also (macht Handbewegung) [..] Das GEHT gar
nicht. Ich hatte nicht mal fragen kénnen, aber irgendwann war das so NORMAL.
Ich ich durfte verreisen. Ich meine sonst, ich, (ethnische Zugehorigkeit) Madchen,
das geht (iberhaupt nicht. Aber dadurch dass sie wussten, dass ich eigentlich wie

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

235


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Alltag in der Moschee

fliir mich schon weif3, was richtig und was falsch ist, haben sie mir auch die Freiheit
gegeben. #00:35:07-4#
(Mira)

Der Koran wird von Mira als zentrale und »neutrale« Autoritit fiir die Er-
ziehung verstanden, denn er gibt unabhingig von den Eltern vor, was »richtig
und was falsch« ist. Mira stuft den Imam als neutral ein, da er wiedergibt, was
der Koran sagt. Der Imam erhilt seine Autoritit durch den Koran, wobei Mira
implizit unterstellt, dass es folglich keine Uneindeutigkeiten und Interpretati-
onsbedarfe gibt. Beim Unterricht geht es um ein richtig und falsch, also um
moralische Richtlinien fiir Orthopraxie. Die Entscheidung, ihnen zu folgen, liegt
aber bei ihr. Sanktionen von Seiten des Imams fiirchtet sie nicht. Der Unterricht
wird fiir Mira zum Mittel fiir Freiheit, denn die Eltern vertrauen dem Imam und
schlieilich ihr.

Fiir Mira ist der Imam »neutral«, wodurch es ihr leichter fillt, von ihm mo-
ralische Weisungen anzunehmen als von den Eltern. Neutralitit ist fiir sie mit
dem Koran verbunden: Der Koran, den der Imam reprisentiert, steht fiir sie als
universelle Autoritit {iber den Eltern.

Weil irgendwann sind sie [die Kinder, A.d.V.] selberalso genug alt, um zu entschei-
den. Aber wenn sie das mal von jemandem héren, der das studiert hat, ist es doch
etwas anderes, als wenn es wenn sie's nur von der Mutter oder vom Vater horen.
#00:35:28-1#

(Mira)

Durch die religiose Erziehung lernt sie, selbst zu entscheiden. Mira verallge-
meinert ihre Aussage, indem sie nicht von sich, sondern von ihnen, den Kindern,
spricht. Sie universalisiert damit die Bedeutung des Religionsunterrichts als Be-
fahigung, selbst zu entscheiden, fiir die Kinder und Jugendlichen. Gleichzeitig
spricht sie den Eltern religiése Autoritit ab.

Aus Miras Geschichte wird deutlich, dass der Unterricht in der Moschee so-
wohl fir Kinder als auch fiir die Erwachsenen mehr sein kann als nur Koranlesen
und Arabischlernen. Die Vermittlung von alltagsweltlichen Richtwerten fiir Or-
thopraxie an die Kinder bedeutet einen wichtigen Erziehungsauftrag, der die
Eltern entlasten kann. In diesem Fall vertrauen Eltern darauf, dass ihre Kinder
in der Moschee einen moralischen Kompass erhalten. Dies kann in der Migrati-
onssituation eine besondere Bedeutung erlangen, nimlich dann wenn die Eltern
iberfordert sind mit ihrer Situation und der ihrer Kinder zwischen Herkunftsland
und Aufnahmegesellschaft. Die Probleme, die bei der Integration in die Aufnah-
megesellschaft entstehen kénnen und die Fragen, die dabei auftauchen, werden,
wie am Beispiel von Mira, an die Moschee ausgelagert. So wird dann die reli-
giose Erziehung in der Moschee zu einer Garantie fiir die Eltern. Wenn sie der

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

Ansicht sind, dass ihre Kinder die religiés-moralischen Verhaltensweisen verstan-
den haben, wird ihnen zugetraut, sich in der Gesellschaft zurechtzufinden. Die
Moscheen nehmen damit eine Vermittlerrolle zwischen Eltern und Kindern, zwi-
schen Herkunftstraditionen und Aufnahmegesellschaft ein.

Traditionell hat die Familie eine grole Bedeutung als Ort der religiésen Er-
ziehung, zumindest fiir Deutschland werden ihr jedoch grofRe Defizite attestiert
(vgl. Ceylan 2014: 146; Usuclan 2008: 35):

Vor allem besteht fiir Eltern die Schwierigkeit, gerade vor dem Hintergrund ih-
rer geringen Bildungsvoraussetzungen, auf (religiése) Fragen Antworten ge-
ben zu missen, die so in den Herkunftslandern des Islam nicht gestellt wer-
den und die eher spezifisch fiir ein Zusammenleben multireligiéser bzw. mul-
tiethnischer Kontexte (ist der christliche Gott der gleiche wie Allah? Ist »)o-
seph«in der Bibel derselbe wie der »Yusuf« im Koran?) sind. (Usuclan 2008:
35)

Daher vermutet Usuclan, dass die religiose Erziehung aufgrund der mangelnden
Bildung der Eltern an die Moscheen ausgelagert wird. Diese konnten »als ei-
ne Art Selbsthilfereaktion muslimischer Eltern auf fehlende qualifizierte religios
erzieherische Moglichkeiten und Institutionen verstanden werden« (ebd.: 35).

Diese Erziehungsfunktion wird erganzt durch den Wunsch nach »kultureller«
Sozialisation, die so weit geht, dass selbst nicht praktizierende Eltern ihre Kinder
zum Religionsunterricht bringen (ZH_Prot_11). Dies kann als eine Riickbesinnung
auf die Religion der Eltern und die eigene Herkunft gewertet werden, die wenigs-
tens die Kinder mitbekommen sollen. Da sie selbst nicht fihig sind, ihre Kinder
zu unterweisen, wird diese Aufgabe an die Moschee delegiert. Dazu gehért auch
die Bedeutung der Sprache des Herkunftslandes, wie bereits dargelegt wurde.

Kommen wir zuriick zu Mira. Sie wigt im Interview zwischen ihrer kultu-
rellen Zugehorigkeit und ihrer Religion ab und verwendet dafiir das Beispiel von
Geschlechterrollen.

[..Jvorallem bei der, bei der (ethnische Bezeichnung) Kultur sind so Frauen/ Mad-
chen eher zu HAUSE bleiben, die Hausarbeit machen, so und ich finde @NEIN@
(lacht) @nein, nein, ich hab die gleichen Rechte wie mein Bruder@ weifst du, und
es ist so, daher war fiir mich die Kultur eher zweitrangig und der Glaube, an erster
Stelle. #00:36:02-9#

(Mira)

Der Koran sei deshalb etwas Uberkulturelles und universal Giiltiges, egal in
welcher Umgebung sie lebe, wie sie weiter ausfithrt. Nach ihm zu leben sei unab-
hingig von der »Kultur« der Eltern, also was diese denken, was richtig und was
falsch ist. Der Glaube wird von Mira als etwas Reines beschrieben, das Kultur in-
dern kann - ein Korrektiv fiir Kultur. Hinzu kommen feministische Argumente

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

237


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Alltag in der Moschee

fiir Gleichberechtigung der Geschlechter, welche sie im Glauben bestitigt sieht,
in der Kultur aber nicht.

ja weil ich finde die Kultur, ich meine, es ist, man wird einfach reingeboren und
mein Glauben ja auch, aber man kann sich immer noch entscheiden, ob man das
jetzt machen mochte oder nicht. Bei der Kultur ist es ja eben, man her/ JA es ist
halt eben gegeben. Und da ist es fiir mich eigentlich, ist fiir mich eigentlich der
Islam schon wichtiger als, als die (ethnische Bezeichnung) Kultur. #00:37:31-6#
(Mira)

Kultur beschreibt Mira als etwas Unverianderliches, Glaube aber lasse einem
Entscheidungsfreiheit. Kultur wird von Mira dabei kollektiv gedacht, der Glaube
aber individuell, welcher in der Entscheidung der Einzelnen liegt. Dabei wird
deutlich, dass sie sich selbst in einem Dilemma befindet:

Und der Kulturja so viel Spielraum gebe wie nur né/ also auch, ich weif auch nicht
ich mein ich bin hier aufgewachsen, ich gehdre weder hier noch dorthin wirklich
hundertprozentig, aber es ist so JA, son ein Zwischending. Und daher weifd ich
dass der Islam eigentlich iberall giiltig ist und fiir mich eher son ein Benchmark
so ein Orientierungspunkt ist. #00:38:17-7#

(Mira)

Mira beschreibt Kultur hier nicht mehr als starr, sondern als »Spielraum, der
aber in ihrer Situation nicht hilft. Sie beschreibt sich selbst als zwischen den Stiih-
len sitzend, als »Zwischending« zwischen »hier«, dem Land, in dem sie geboren
ist, und der Herkunft ihrer Familie. Sie fiihlt sich nicht hundertprozentig zuge-
horig. In dieser Zwischenposition ist der Islam fiir sie ein Orientierungspunkt,
der unabhingig von ihrer eigenen Situation und den Rahmenbedingungen, in
denen sie sich befindet, Giiltigkeit hat.

Dies deutet darauf hin, dass die religiése Erziehung in der Moschee den Kin-
dern und Jugendlichen als Hilfestellung fiir das Zurechtfinden zwischen den Vor-
stellungen der Eltern, die sie an die Kinder weitergegeben haben, und dem, was
sie im alltidglichen Leben vorfinden, gesehen wird. Mira beschreibt den Islam da-
bei als »Orientierungspunkt«, der ihr Antworten darauf liefert, was richtiges und
falsches Verhalten ist. Zudem wird die Moschee von den Eltern als geschiitzter
Ort wahrgenommen, in den Eltern ihre Kinder bedenkenlos schicken kénnen.

Wie bereits bei den Inhalten des Religionsunterrichts deutlich wurde, kristal-
lisieren sich die Fragen der Kinder und Jugendlichen an den Themen des Islamdis-
kurses. Die Notwendigkeit, sich religioses alltagsbezogenes Wissen anzueignen,
setzt fiir Mira explizit dann ein, als sie mit Fragen ihrer Klassenkameraden am
Gymnasium konfrontiert wird und sich rechtfertigen muss.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

Fiir mich ist das einfach so. Aber wenn man dann so die ganze Zeit gefragt ge-
fragt wird von Nicht von von Nicht-Gldaubigen: warum ist das so? Dann bin ich so,
dhhhhja (lacht), Moment mal und dann kommt man sich irgendwann auch bléd
vor, wenn man, ich mein, dann fragen alle: du bist doch Moslem, warum weifst
dus nicht? #00:12:40-5#
[..]
Das war irgendwie (.) man iberlegt sich das gar nicht, aber erst als ich ins Gym-
nasium gekommen bin kamen dann Fragen auf: warum tragst du kein Kopftuch?
Warum machst du das nicht? Darfst du das? Und dann hab ich realisiert, oh ich
muss mich ja mit dem mehr auseinandersetzen. #00:14:01-5#

(Mira)

Der Rechtfertigungsdruck in der Schule wirkt in ihrem Fall wie Garfinkels
Krisenexperiment, durch das implizite Handlungs- und Sinnstrukturen infrage
gestellt und explizit gemacht werden. Dies fithrt dazu, dass sich Mira mit ihrer
religiosen Zugehorigkeit auseinandersetzen muss. Religiése Bildung in der Mo-
schee bekommt damit aufgrund der negativen gesellschaftlichen Wahrnehmung
von Musliminnen und Muslimen noch eine weitere Bedeutung und fithrt zur An-
eignung von Expert*innenwissen, welches vorher implizites handlungsleitendes
Wissen war. Dies unterstreichen auch die Erfahrungen von Laila Oulouda, die
berichtet, dass die Kinder mit den Fragen, die ihnen von Mitschiillerinnen und
-schiilern gestellt werden, in den Unterricht kommen (ZH_Prot_29). An der Si-
tuation in der Schule zeigt sich fiir die Kinder ihre Minderheitenrolle, denn fir
die Klassenkameradinnen und -kameraden sind sie in gewisser Weise fremd und
miissen Auskunft geben. In der Moschee, unter »Gleichgesinnten«, muss dieses
Wissen nicht expliziert werden, da es als selbstverstindlich angesehen wird, au-
Rerhalb der Moschee aber schon. Mira schildert im Interview auch, dass sie in
ihrer Klasse in der Primarschule nicht mit Fragen zu ihrer Religion konfrontiert
gewesen sei, da dort beinahe alle einen Migrationshintergrund gehabt hitten. So
war zu dem Zeitpunkt, als sie noch den Religionsunterricht in der Moschee be-
suchte, das explizite religidse Wissen nicht zentral fiir sie. Damit hatte sie auch
keinen Grund, beim Imam nachzufragen.

Weil der Imam, dem konnte man ja schon Fragen stellen. Der hat diese auch be-
antwortet. Aber eben als Kind hab ich, hab ich es wie nicht fiir n6/ also ich hatte
gar keine FRAGEN! Weifst du? [...] ich hab das wie nie als Unterricht gesehen, dass
man ok dort sitzt und sich das anhért. Aber eben weil ich dann auch in der Schule
nie wirklich, weil mich in der Primarschule niemand gefragt hat: Warum machst
dudas, warum machst dujenes? Hatte ich wie nicht das Bedirfnis auch den Imam
zu fragen #00:16:29-1#

(Mira)

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

239


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Alltag in der Moschee

Die Vermittlerfunktion des Imams und der Moschee wird also dann wichtig,
wenn Mira ihr Anderssein bewusst wird. Die Bedeutung dieser Funktion haben
auch die beiden Religionslehrerinnen beschrieben, die fur ihren Unterricht den
Anspruch haben, »Ubersetzungshilfen fiir die Kinder und Jugendlichen zu geben
(siehe unten).

Individualisierung religidser Wissensaneignung

Die Rolle des Vermittlers, die in ihrer Kindheit noch der Imam iitbernommen hat,
hat sich heute, als Studentin, zu Gleichaltrigen hin verlagert, die sie als Vorbilder
im Glauben sieht.

Aber dadurch, dass ich irgendwie jetzt in in an der Uni plétzlich auch Leute ge-
lernt kennengelernt habe, die das (.) die auf einem andern Niveau sind um das
zu sagen, das heifdt, die irgendwie viel mehr Wissen haben als ich, viel praktizie-
render sind als ich, kann man auch Fragen stellen, die man vielleicht irgendwie
einem Imam nicht gestellt hitte. Sachen, die eher eine Frau betreffen zum Bei-
spiel. #00:11:42-8#

(Mira)

Die Vorbilder, an denen sich Mira orientiert und die als religiése Mentorinnen
fungieren, zeichnen sich durch ihr »Niveau« hinsichtlich ihres Wissens aus und
durch den Grad an praktischer Umsetzung der religis-ethischen Grundsitze in
ihrem Leben. Was sie aber zusitzlich qualifiziert, ist ihr Geschlecht, denn Fragen,
die »eher eine Frau betreffen«, wiirde Mira dem Imam nicht stellen. Nach einer
Auszeit vom Lernen stellen nun die Gleichaltrigen in der Universitit fiir Mira
einen Neuanfang in der Aneignung von religiosem Wissen dar. Hier bekommt
ihr Glaube und der Koran fiir sie erneut die Funktion des Orientierungsrahmens,
denn dort sind Menschen, an denen sie sich orientieren kann und die in ihrem
Alter sind. Die Rolle des Imams als Lehrer und Ratgeber wird im Laufe der Bio-
graphie durch Peers itbernommen. An diesem Beispiel wird deutlich, dass die
Rolle des Imams nicht exklusiv ist. Jeder kann Vorbild sein und sein Wissen wei-
tergeben. Es zeigt auch, dass es durchaus iblich ist, sich Wissen auch andernorts
anzueignen und religiésen Rat auch auflerhalb der Moschee bei alternativen re-
ligisen Autorititen einzuholen (vgl. auch M. Baumann etal. 2017; M. Baumann
2017). Der Imam hat damit keinen exklusiven Status und stellt keine absolute
Instanz dar, welche ein Monopol auf die Lehrmeinung hitte. Damit lassen sich
Parallelen zwischen Gebetspraxis und Unterricht feststellen. Der Ort Moschee
stellt sich nicht als exklusiver Ort der religiosen Praxis und des Wissenserwerbs
dar. Wissen kann individuell und tiberall erworben werden.

Obwohl Mira nun erst einmal die Moschee verlassen hat, ist es fiir sie nicht
ausgeschlossen, sich spiter wieder in einer Moschee zu engagieren. Wichtig ist

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

ihr dabei, dass sie ihre Kinder, aufgrund der fiir sie wichtigen Erziehungsfunktion
wieder in den Religionsunterricht schicken wiirde. Eine Riickkehr zur Moschee
wiirde sich erneut iiber den Religionsunterricht ergeben.

Die Individualisierung bzw. Deinstitutionalisierung der religiésen Praxis und
Wissensaneignung, die bei Mira deutlich wird, wird von Stolz etal. als religio-
neniibergreifendes Generationenphinomen in der Ich-Gesellschaft beschreiben
(Stolz etal. 2014; Stolz 2012). Bei Mira bedeutet dies nicht eine Abkehr von oder
eine Verringerung der Bedeutung ihrer religidsen Uberzeugungen, sondern viel-
mehr eine Verlagerung weg von dem institutionalisierten Ort religiéser Praxis,
der Moschee, hin zu einer eher lockeren Form, der Peer-Group. Grundlagen dieser
Individualitit in der Religionsausiibung finden wir jedoch auch in den religiosen
Konzepten des Islams, die fiir das individuelle Heil keine Zugehorigkeit zu einer
religiésen Gemeinschaft oder eine Vermittlung durch eine religise Autoritit vor-
sehen (vgl. Frohlich 1997: 57). Vielmehr ist jede gliubige Person selbst durch ihr
Handeln und ihre Geisteshaltung fiir ihre Beziehung zu Allah verantwortlich. Da-
her scheinen sich hier Individualisierung als gesamtgesellschaftlicher Trend und
religiose Konzepte gegenseitig zu verstirken, was sich auf die Moscheen und
Formen der Zugehorigkeit auswirkt und schliefflich auch die Moscheegemeinden
herausfordern kann (vgl. Stolz 2012: 87). Gleichzeitig spielt aber religiose und
kulturelle Sozialisation in der Moschee weiterhin eine wichtige Rolle und Mo-
scheen bieten eine gewisse Sicherheit, was die Inhalte und Standards anbelangt.
Dadurch sind verschiedene Erwartungen und Entwicklungen am Werk, die sich
auf die Moscheen auswirken und auf die sie reagieren missen.

5.3.6 Lehrpersonen unter Professionalisierungsdruck

Die Erwartungen an den Unterricht beziehen sich in hohem Mafie auf die Lehr-
personen, um die es im Folgenden gehen soll. Wie bereits geschildert, wird der
Unterricht in den Moscheen vom Imam und meist weiblichen Lehrpersonen be-
stritten. Beinhauer-Kohler vermutet, dass der Erfolg des Unterrichts in hohem
Mafie von den Lehrenden und ihrer Akzeptanz abhingt (Beinhauer-Koéhler 2009:
86), daher mochte ich einen Blick auf die geschilderten Qualifikationen richten,
die von den Schiilerinnen und Schiilern hervorgehoben werden.

In den von mir untersuchten Fillen haben die Lehrpersonen ihr Wissen und
ihre Qualifikation auf unterschiedlichen Wegen erlangt. Die Lehrerin, die die
Frauen in der Moschee Gazi Husrev-beg in Wien unterrichtet, wurde von den
Frauen dafir ausgewihlt. Sie hat sich ihr Wissen im Selbststudium erlangt, wie
mir erklirt wurde (W_Prot_22). Besonders schitzen die Frauen, dass sie nicht nur
anleitet, den Koran zu rezitieren, sondern es auch eine Erklirung dazu gibt. Im
Unterricht fir Frauen in der Albanischen Moschee in Ziirich wird sonntags die
Koranrezitation geiibt. Die Lehrerin hat in Amman studiert und kann den Koran

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

241


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Alltag in der Moschee

auswendig, was als iiberragende Qualifikation beschrieben wird (ZH_Prot_23). Sie
unterrichtet in mehreren Moscheen.

Daneben haben viele Lehrpersonen eine pidagogische Ausbildung, erworben
durch Zusatzqualifikationen oder eine Berufsausbildung. In Osterreich gibt es
zum Beispiel Zusatzausbildungen fiir Lehrpersonen durch die ATIB, welche eine
Lehrerin in der Ulu Camii absolviert hat. Unter den Lehrenden befinden sich auch
ausgebildete Erzieherinnen. In Zirich hat eine Gruppe von Frauen eine pidago-
gische Zusatzausbildung am privaten Institut fir Interreligiose Pidagogik und
Didaktik (IPD) absolviert und sich zu einem Verein (VIRPS — Verein fiir Islami-
sche Religionspidagogik Schweiz) zusammengeschlossen (vgl. auch Rudolph etal.
2009: 4). Die Lehrpersonen sind nicht immer in den Moscheen, in denen sie un-
terrichten, auch durch Mitgliedschaft zugehorig. Teilweise unterrichten sie auch
in mehreren Moscheen, wie das Beispiel der tiirkeistimmigen Lehrerin in der
Albanischen Moschee in Ziirich zeigt. Die meisten Lehrenden machen ihre Arbeit
unentgeltlich oder gegen eine Aufwandsentschidigung (z.B. fiir die Fahrtkosten).
In Ziirich regelt der Verein VIRPS die einheitliche Bezahlung und fungiert daher
auch als eine Art Interessenvertretung.

Das ImanZentrum Volketswil ist die Moschee mit dem grofiten Unterrichts-
angebot, welches Unterrichtszeiten fiir Kinder am Mittwochnachmittag, Sams-
tagvormittag und Samstagnachmittag umfasst. Das Gebiude des Zentrums bietet
dafiir ausreichende Unterrichtsriume und der Anspruch, ein breites Bildungsan-
gebot bereitstellen zu wollen, wird durch die Bezeichnung »Schule« unterstrichen.
Zum Zeitpunkt der Erhebung 2014 wurde der Unterricht fiir Kinder von Frau Ou-
louda und einer weiteren Lehrkraft bestritten. Beide haben eine Fortbildung am
IPD absolviert und sind Mitglieder im Verein VIRPS. 2015 kam eine dritte Lehr-
person hinzu. Daneben gibt es Lehrerinnen fiir Arabisch und fiir Koranrezitation.
Die Arabischlehrerinnen haben eine Ausbildung, die Koranlehrerinnen zeichne-
ten sich dadurch aus, dass sie selbst die Rezitation sehr gut beherrschten, wie
Frau Oulouda berichtet (ZH_Prot_29). Die individuelle Versiertheit der Koran-
lehrerinnen wurde auch in anderen Unterrichtskontexten als Qualititsmerkmal
hervorgehoben. Personen, die den Koran sogar auswendig kénnen, stehen im
Ansehen sehr hoch.

Der Grund fir Layla Oulouda, sich im Bereich des Religionsunterrichts zu en-
gagieren, waren negative Erfahrungen mit dem Unterricht ihrer eigenen Kinder:

Und ich hab jetzt einfach mal die Erfahrung gemacht, ich hab meine Kinder in
die Moschee gebracht in den Islamunterricht und dann bin ich mal schauen ge-
gangen, weil es mich interessiert hat, wie unterrichten die iiberhaupt. Und bin da
reingekommen und meine Tochter die ist damals vielleicht ungefdhr in der ers-
ten Klasse gewesen. Und da ist einfach die Lehrerin dagestanden und die hat so
gefragt: »Was ist unsere Religion?«Und alle Kinder: »Islam!« gebriillt. »Wer ist un-

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

ser Prophet?«, »Mohammed!«, »Wer ist unser Gott?«»Allah!«. Ich bin dagestanden
und hab gefunden »Nein, das gibts doch nicht!« Hab meine Tochter genommen
und hab gesagt»Also in so eine Schule bring ich meine Kinder nicht.« Also das ist
(lacht) ja, ah, ich will keine Kinder, die einfach alles nachplappern. [..] Und dann
habich gefunden, ok, dann nehmich dasin die Hand, dasist eigentlich meine Mo-
tivation gewesen, weil ich den Kindern (iber die Religion etwas beibringen wollte,
aber auf gute Art, nicht einfach irgendwie so, ahm, das runterleiern und nur das
auswendig lernen. Und das ist nicht mein Stil.

(L. Oulouda, 200-217)*°

Frau Oulouda beschreibt ihre Erfahrungen mit dem Religionsunterricht ihrer
Kinder in einer Moschee als nicht akzeptabel, so dass sie ihre Kinder aus dem
Unterricht genommen hat. Der vorgefundene Frontalunterricht passte nicht zu
ihrer Vorstellung von einer gelungenen Vermittlung. Sehr stark wird hier die Dis-
krepanz zwischen den Ausrufen, die die Kinder nachsagen, und ihrem Anspruch,
den Kindern etwas beizubringen. »Nachplappern« und »herunterleiern« kommt
fiir sie nicht in Frage. Wahrscheinlich aus Ermangelung einer Alternative hat sie
selbst eine Ausbildung am IPD angefangen und unterrichtet nun selbst. Als Pri-
sidentin des Trigervereins des ImanZentrums hat sie die Schulleitung inne und
bestimmt damit mafgeblich das Programm in der Schule.

Eine andere Lehrkraft schildert dhnliche Erfahrungen und erzihlt, wie sie
als Kind selbst sehr schlechten Frontalunterricht gehabt habe. Es habe keine di-
daktische Fundierung gegeben, die Lehrenden hitten die Inhalte nicht erklirt,
sondern als gesetzt vermittelt. Hinzu kime, dass ihre Lehrerinnen nur Tiirkisch
gesprochen hitten und sich in der Schweiz selbst iiberhaupt nicht ausgekannt
hitten (ZH_Prot_27). Die Aspekte, die die Lehrerinnen als unzureichend emp-
funden haben, sind die mangelnde Erklirung und didaktische Fundierung, die
Unterrichtssprache sowie die mangelnde Kenntnis der Lebensumstinde der Kin-
der in der Schweiz. Die beiden Lehrerinnen sehen eine Diskrepanz zwischen der
Vermittlung von Wissen in der Schule und in der Moschee. Wie Religion in der
Moschee vermittelt wird, wird als nicht-zeitgemif3 und veraltet angesehen. Man
konne es in der Moschee nicht so machen wie frither, wo es nur ums Auswen-
diglernen ging. Die Kinder miissten verstehen, was sie lernen, womit das Verste-
hen die zeitgemifle Form des Lernens reprisentiert. Dabei sei es auch wichtig,
dass den Kindern religioses Vokabular auf Deutsch vermittelt werde. Denn dann
miissten sie die Ubersetzungsleistung in die Alltagssprache nicht selbst vollbrin-
gen. Religioses Leben und Alltagsleben diirften nicht separat sein, da die Kinder
sonst zwischen zwei Identititen hin- und hergerissen seien (ZH_Prot_27)*".

30  Bei der Transkription dieses Interviews wurden keine Zeitmarken gesetzt, daher wird hier
auf die Zeilennummern verwiesen.
31 Vgl. auch Interview mit dem Katholischen Medienzentrum (Pfeifer 2015).

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

243


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2k

Alltag in der Moschee

Die 6ffentliche Schule dient hier als Referenz fiir einen gelungenen Unterricht
in der Moschee, der die Leistung erbringen muss, einen Bezug zwischen den
beiden Lebensbereichen »religidses Leben« und »Alltagsleben« herzustellen. Dem
Religionsunterricht in der Moschee wird daher eine Vermittlerrolle zwischen ver-
schiedenen Lebensbereichen der Kinder zugeschrieben. Neben der didaktischen
und sprachlichen Kompetenz der Lehrenden, die sowohl von Lehrenden als auch
von Schiilerinnen und Schiilern erwartet wird, gilt auch die inhaltliche Expertise
als Qualititsmerkmal.

[..] und ich bin dann eigentlich per Zufall, der Imam damals, &h hat dann ein-
fach (unverst.) ich bin etwa sechs Jahre bei ihm im Unterricht gewesen, so du bist
bereit, du kannst Moscheefiihrungen machen. Ich hab eigentlich keine Ahnung
gehabt, ich bin quasi ins kalte Wasser geschmissen worden und hab dort eben &h
durch eine solche Moscheefiithrung, in Luzern ist das sogar gewesen, (lacht) bin
ich an eine Frau gekommen, die dann gesagt hat »Es gibt da das IPD, eine Institu-
tion in Deutschland, die bietet in Deutsch/ dh in der Schweiz Ausbildungen an fiir
Religionslehrerinnen«. [..] und ich bin dann auch froh gewesen, die Ausbildung st
dann anderthalb Jahre gegangen. Wo man eben dann auch Piadagogik, Didaktik
all die Sachen gelernt hat. Und nachher hab ich dann noch einen Islamologiekurs
gemacht, dh, anderthalb Jahre. Das ist dann einfach vertieft ilber den Islam dh
religiose Sachen. Und ich geb jetzt eigentlich seit 2001 hab ich/ nein 2002 hab ich
mit Unterrichten angefangen. Und bin jetztimmer eigentlichimmer ah irgendwo
in verschiedenen Moscheen am Unterrichten gewesen. Mir ist es einfach wichtig,
dass man den Kindern das Verstindnis 6ffnet, dass sie auch lernen zu verstehen,
warum soll ich beten. Nicht dass es einfach heifit: Ja wir miissen finfmal am Tag
beten, wir mussen fasten. dh, sondern eigentlich: Warum fasten wir? Was ist der
Sinn dahinter? Und einfach das etwas mehr erklaren //mhm//.

(L. Oulouda, 210-227)

Deutlich wird hier, wie bei der Wahl geeigneter Personen fiir den Religions-
unterricht der Fokus auf dem religiésen Wissen liegt, nicht in erster Linie auf
pidagogischen und didaktischen Fihigkeiten. Zu dem Zeitpunkt, als Frau Oulou-
da die Ausbildung in Religionspidagogik begonnen hat, hatte sie bereits sechs
Jahre bei einem Imam gelernt und danach noch zusitzlich einen »Islamologie-
kurs«, d.h. eine Art theologischer Ausbildung fiir Laien, besucht (L. Oulouda,
ZH_ExpInt_o02)**. Dies qualifiziert sie zunichst aus Sicht ihres damaligen Imams
fiir Moscheefithrungen, fiir die ebenfalls eine Expertise fiir religiése Fragen als
notwendig erachtet wird (siehe vertieft in Kap. 5.4). Die gleiche Qualifikation,

32 Vgl. auch Rudolph etal. (2009: 5) und www.islamologie.info, zuletzt geprift am 24.10.2017.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

die fiir Moscheefithrungen notwendig ist, wird auch im Religionsunterricht ge-
braucht. Denn in beiden Fillen geht es darum, »richtige« Informationen iber
den Islam weiterzugeben. Frau Oulouda beschreibt einen verstehenden Zugang
zu religiésem Inhalt, der auf eine kognitiv-rationale Dimension zielt. Sie grenzt
sich damit von anderen Lehrenden ab, die diesen Ansatz nicht verfolgen. Allen
Lehrenden im Sample geht es aber um die Weitergabe von Wissen und Anleitung
zur Orthopraxie.

Damit tritt zum einen die Bedeutung von Lehrpersonen als Expertinnen und
Experten fiir religiéses Wissen und in der Koranrezitation in den Vordergrund,
zum anderen auch vermehrt ihre pidagogischen und didaktischen Kompetenzen,
die besonders fiir den Islamunterricht wichtig sind. War es in den Anfangsjahren
der Bildung fiir Erwachsene vor allem wichtig, dass iiberhaupt religiose Inhalte
vermittelt wurden, so wird mit dem Heranwachsen der Kinder, der zweiten und
dritten Generation und dem damit verbundenen Referenzrahmen »Schule« auch
das »Wie« der Vermittlung wichtig. Dies unterstreichen die Erwartungen von EIl-
tern an Religionspidagoginnen und -pidagogen, nimlich solide Islamkenntnisse
und pidagogische Kompetenz, welche im Rahmen des NFP 58 erhoben worden
sind (vgl. Rudolph etal. 2009: 6).

Eine Reaktion auf die gestiegenen Erwartungen an den Religionsunterricht
in Moscheen ist die Griindung des Vereins VIRPS. Laila Oulouda, die Prisidentin
des ImanZentrums Volketswil, hat sich gemeinsam mit anderen Frauen in dem
Verein zusammengeschlossen, welcher vor allem in der Deutschschweiz aktiv ist.
Lehrpersonen konnen iiber den Verein nun angefragt und fiir den Unterricht in
den Moscheen gebucht werden. Die Religionslehrerinnen unterrichten teilweise
in mehreren Moscheen, zu denen sie dann nicht unbedingt gleichzeitig im Sinne
von Mitgliedschaft oder religioser Praxis zugehorig sind, wie folgendes Beispiel
zeigt:

Alsoich bin eigentlich 4hm Religionslehrerin also ich hab Religionsunterricht ge-
geben in verschiedenen Moscheen schon in Ziirich.Bin frither schon aktiv gewe-
sen in einem Zentrum an der Rotelstrasse. Ah ich bin in einem Verein VIRPS, das
ist die Vereinigung Islamischer Religionspidagogen Schweiz, die so eine Religi-
onspadagogikausbildung gemacht haben. Und ja ich hab (unverst.) auch in der
Rotelstrafle in Zirich in der El Sayed Moschee eigentlich auch schon viel Fithrun-
gen gemacht, mit Schulklassen mache ich jetzt auch noch. Und so iiber das bin
ich dann da hergekommen und &4h man hat mich gefragt, ob ich das [den Vereins-
vorsitz, A.d.V.] machen wollen wiirde.

(L. Oulouda, 13—19)

Das Beispiel zeigt, wie engagierte Menschen hiufig an verschiedenen Orten
aktiv sind. Die pidagogische Ausbildung von Frau Oulouda qualifiziert sie indes

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

245


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Alltag in der Moschee

auch fiir Moscheefithrungen mit Schulklassen und schlieflich wurde sie ange-
fragt, fir den Vorsitz im Trigerverein der neuen Moschee zu kandidieren.

Was bedeuten die formulierten Erkenntnisse fiir die Moscheen? Vor dem Hin-
tergrund der theoretischen Konzepte des Neo-Institutionalismus lassen sich zen-
trale Prozesse beobachten und analytisch fassen: Durch die Ausbildung beim IPD
und die Verfasstheit in einem gemeinsamen Verein (VIRPS) werden gemeinsame
Standards ausgebildet und transportiert, welche vor allem das didaktische Kon-
zept des Religionsunterrichts und die Methoden der Arbeit betreffen, aber auch
Regelungen wie die Bezahlung von Lehrpersonen. Durch diesen gemeinsamen
Orientierungsrahmen wird eine gemeinsame »Profession« der Religionslehrerin-
nen gebildet. Indem der Verein VIRPS als Serviceeinrichtung fungiert, werden die
Standards in anderen Moscheen verbreitet, was nach und nach dazu fithrt, dass
sich die Art und Weise des Religionsunterrichts in ihrem Einflussgebiet angleicht
(normativer Isomorphismus). Darauf deuten auch die Ergebnisse aus dem NFP
58 hin: Die meisten der befragten Lehrpersonen in der Deutschschweiz propagie-
ren eine islamische Religionspiddagogik, wie sie das IPD lehrt (vgl. Rudolph etal.
2009: 7). Anzumerken ist hier, dass Imame, die ja ebenfalls zu den Lehrpersonen
zdhlen, scheinbar von diesem Prozess ausgenommen sind, sie also eine eigene
»Profession« mit eigenen Standards und Orientierungsrahmen bilden.

5.3.7 Bedarf nach Weiterentwicklung des Religionsunterrichts

Der Blick auf die Qualifikation der Lehrenden hat bereits gezeigt, dass es einen
Bedarf an Weiterentwicklung und Anpassung des Unterrichts in den Moscheen
gibt. Als Referenz gilt hier der Unterricht an 6ffentlichen Schulen (vgl. Behr 2009:
408). Die Erwartungen an die Inhalte — Koranrezitation und Erziehung in Fragen
des Glaubens und der Religionsausiibung — sind gemif Behr allerdings stabil
geblieben (vgl. ebd.: 408).

Wie nehmen die Moscheeverantwortlichen das Verhiltnis von Unterricht in
der Moschee und Schule war? Der Imam und der Prisident der Albanischen Mo-
schee in Ziirich sehen Diskrepanzen vor allem auch in der Ausstattung der Riume:

N. Rexhepi: [...] die Kinder brauchen eine Raum zum Spielen #00:23:52-6#

I. Ademi: genau das ware sehr wichtig genau. Damit sie die, damit es ihnen nicht
langweilig wird.Und wir sind natiirlich (.) wir haben beide Kinder und die sind
jetzt langsam (.) grofR. Und wir haben gesehen, sie haben in der Schule (..) ALLES,
oder?, im Schulzimmer, im im Klassenzimmer. Wenn man DA in der @Schweiz in
ein Klassenzimmer geht@, wenn wir zum Elternabend und so, dann sieht man, es
ist alles da #00:24:26-0#

N. Rexhepi: fiir Kinder ja. #00:24:26-0#

I. Ademi: ALLES oder? Schon im Kindergarten und so. Und diese Kinder wollen

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

auch zu Hause alles haben. Aber auch in der Moschee alles haben. Das ist 4h, das
wollen sie einfach oder? [...] #00:25:38-3#
(N. Rexhepi, I. Ademi)

Die beiden Interviewpartner beschreiben die Anspriiche der Kinder, die aus
der umfangreichen Ausstattung der Schulen und Kindergirten resultieren, als
Druck, auf den sie reagieren miissen. Gerade Personen, die das dsterreichische
und schweizerische Schulsystem selbst oder iiber die eigenen Kinder kennen-
gelernt haben, erkennen den Bedarf an Anpassung an die didaktischen Mittel
des Schulunterrichts, um den Unterricht weiterhin fiir die Kinder attraktiv zu
gestalten (vgl. auch ebd.: 408).

Neben der raumlichen Situation und der Ausstattung der Riume sehen die
beiden Reprisentanten auch einen Verinderungsbedarf, was die Unterrichtsspra-
che anbelangt:

I: Also wie dh also &hm wie wie kann das gelingen, dass man die jungen Leute in-
tegriert? #00:15:01-2#
I. Ademi: Also ich sage, also wie es gelingt dh. ich bin ab und zu dabei oder wenn
der Imam Unterricht hat, oder? Mit den Kindern. Und er versucht viele Wérter und
Ausdriicke auf Deutsch zu sagen, oder? Und dann sagen sie: Aha, ok (lacht). Das
ist das. Also das ist auch einen/ ein Prozess, oder? eine Anpassung. #00:15:26-5#
[..]
I. Ademi: Also der IMAAM zum Beispiel oder ich oder andere vom Vorstand, wenn
wir so Aktivititen haben, wir haben kein/ dh keine (...) ahhh wie soll ich sagen.
[..] Also wir haben, wir sind nicht neidisch ah und wir sind nicht stur. Hier wird
nur Albanisch gesprochen (klopft auf den Tisch). Weil wir die Realitit akzeptieren
missen. Und sehr wichtig ist fiir ihn, aber auch fiir uns, dass die Kinder verstehen
dh, den Unterricht oder wenn ER ihnen etwas erzdhlt. #00:16:08-0#
N. Rexhepi: Oder mehrmals passiert die dltere Kinder verstehen es besser und er-
klaren auf Deutsch die andere Kinder, ja. #00:16:13-4#
[..]
N. Rexhepi: ja. und dh gottseidank dh Herr Prasident hat eine 4h Programm ge-
macht, wir haben seit drei Jahre 4h (Name der Lehrerin) kommt, das ah erklart
sie aus der Tiirkei, aber sie reden sehr gut &h Deutsch und sie integriert hier (un-
verst.). und dh jeden Sonntag sie erklaren auf h wegen dem Religion, immer auf
Deutsch das mit die Kinderja. [..] #00:16:46-8#

(I. Ademi, N. Rexhepi)

Die Moscheeverantwortlichen stehen hier zwischen dem Wunsch, dass die
Kinder tiber die albanische Sprache den Bezug zum Herkunftsland behalten, und
dem Spagat zur Aufnahmegesellschaft, in der sich die Kinder auf Deutsch zu reli-
giosen Themen artikulieren kénnen sollen. Die Sprache wird hier fiir das »Verste-

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

247


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Alltag in der Moschee

hen« vorausgesetzt, was aber aufgrund der derzeitigen Konstellation nicht még-
lich ist. Durch die Aufteilung des Unterrichts in Albanisch mit dem Imam und
auf Deutsch mit einer geeigneten Lehrkraft wird versucht, eine Losung fiir das
Problem zu erreichen. Die beiden Kriterien, die fiir die Auswahl der Lehrkraft ge-
nannt werden, sind, dass sie Deutsch spricht und integriert ist. Sie muss also mit
der Lebenssituation in der Schweiz vertraut sein. Aus neo-institutionalistischer
Perspektive lisst sich diese Beobachtung als Entkoppelung einordnen, denn die
beiden divergierenden Erwartungen werden durch zwei separate Angebote be-
dient. So werden Konflikte vermieden und Legitimitit geschaffen.

In der Moschee Gazi Husrev-beg findet der Unterricht auch auf Bosnisch
statt, was damit begriindet wird, dass die Kinder die Sprache sonst itberhaupt
nicht lernen wiirden. Ob dies von einigen als problematisch angesehen wird,
konnte nicht geklirt werden (W_Prot_23). Der Unterricht hat daher nicht nur die
Funktion der Vermittlung von Religion, sondern dient auch der Bewahrung von
Tradition und Kultur. Allerdings sind die Moscheen in diesem Fall auch zwischen
zwei Erwartungen gefangen und miissen diese ausbalancieren, wenn sie dem An-
spruch geniigen wollen, zwischen den verschiedenen Lebensbereichen der Eltern
und Kinder zu vermitteln.

In multiethnischen Moscheen stellt sich diese Frage nicht. Deutsch ist hier
die Sprache, die alle Kinder verstehen konnen, und das verbindende Element
tiber die Herkunftsgrenzen hinweg. Lehrende wie Frau Oulouda teilen daher die
Ansicht, dass die Unterrichtsprache ein entscheidender Faktor fiir den Erfolg des
Unterrichts ist (ZH_Prot_29).

Der Interviewpartner im Islamischen Zentrum Wien nimmt einen Wandel in
den Moscheen wahr, der mit einer Offnung einhergeht und nennt als Indiz dafiir
die Verbreitung der deutschen Sprache:

Ja also ich wiird sagen, allgemein die muslimischen Gemeinschaften sind jetzt ir-
gendwie OFFener geworden, waren frither vielleichtin sich mehr geschlossen und
so weiter. Uund die Aktivititen sind meist auch irgendwie in der eigenen Mutter-
sprache abgelaufen und so weiter. Und jetzt findet so eine Art Wandel statt wo,
wo man die Notwendigkeit sieht, ahh das ganze in der heimischen Sprache also
mehr Aktivitidten in der heimischen Sprache, in deutscher Sprache, anzubieten.
Weil inzwischen auch die dritte, vierte Generation an Kindern hier, muslimischen
Kindern, aufwéachst, die praktisch auch 4h dann dh in in &sterreichischen Schulen
in deutscher Sprache unterrichtet werden und somit auch selbst Gber ihre eigene
ReliglON und so weiter dh eher in deutscher Sprache etwas erfahren wollen, ja?
Weil sie einfach &h in dieser Sprache besser kommunizieren kdnnen, besser die
Sachen verstehen kénnen und so weiter, ja? Deswegen hat es diesen Wandel ge-
geben wiirde ich sagen, so bei unsim Zentrum, dass es jetzt seit kurzem diesen &h
Kinderklub gibt und das Programm in diesem Kinderklub &h empfiangt alle Vol-

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

kersgruppen der MuslIME. Weil diese sprechen ja auch verschiedene Sprachen,
ja? Und da gibts/ Deutsch ist eben dann eine einheitliche Sprache, selbst fiir die
MuslIME, ja? Und dieses Programm wird eben in Deutsch angeboten und wie ge-
sagt, dieses Kindermagazin, das wir herausgeben und so weiter, ist jetzt auch in
Deutsch. Und wir sehen einfach, dass das Bediirfnis daaa ist, ja? Dass selbst un-
sere muslimischen Kinder sich selbst sehr viel besser mit der heimischen Sprache
dhh verstindigen kénnen und dhh besser verstehen kénnen und () identifizieren
kénnen. #00:16:46-6#

(N.N., W_Explnt_o1)*

Das Verwenden der deutschen Sprache wird hier mit Offnung gleichgesetzt.
Sie ist notwendig, denn die Erfahrung ist, dass die Kinder in der deutschen
Sprache sozialisiert sind und in dieser Sprache etwas tiber ihre Religion lernen
mochten. Neben dieser Erwartung der dritten und vierten Generation ist ein wei-
terer Aspekt die multiethnische Zusammensetzung der Klientel der Angebote. Es
gibt fir das Islamische Zentrum daher keine andere Moglichkeit, als die Angebo-
te in deutscher Sprache durchzufithren. Daher wird der Sprache hier auch eine
integrative Wirkung zugesprochen. Arabisch bleibt als einende Sprache dem Ge-
bet und der Rezitation vorbehalten. Wenn es aber um religioses Wissen geht, so
kann der Transfer in den Alltag der Menschen nur auf Deutsch erfolgen.

Die verinderten Erwartungen hinsichtlich der didaktischen Mittel im Unter-
richt machen ein Anpassen der Unterrichtsmaterialien notwendig. Am ImanZen-
trum l4sst sich eine Strategie zeigen, wie mit dem Mangel an geeigneten Lehr-
plinen und Material umgegangen werden kann. Die didaktisch-pidagogischen
Grundlagen des IPD werden dort um einen Lehrplan und Materialien erginzt,
die von einer Moschee in Siidafrika ibernommen wurden. Das ImanZentrum
pflegt dorthin Kontakte und es wurde bereits eine Reise unternommen. In Ge-
sprichen wurde hervorgehoben, wie weit die siidafrikanischen Muslime ihre re-
ligiose Infrastruktur entwickelt hitten — im Gegensatz zu den Schweizern — und
wie entgegenkommend dort die staatlichen Akteure, besonders zur Zeit Nelson
Mandelas, gegeniiber den zugewanderten Musliminnen und Muslimen gewesen
seien und immer noch sind. Dies wird als Grund fiir die vergleichsweise besse-
re Infrastruktur ausgemacht (ZH_Prot_10). Aufgrund des Fehlens von geeigneten
Lehrplinen und Unterrichtsmaterialien orientiert sich das ImanZentrum an der
Vorgehensweise einer Moschee in einem anderen Land, in dem Muslime eben-
falls erst seit kurzem ansissig sind. Dass dies gerade Siidafrika ist und niche,
wie vielleicht aufgrund der Sprache naheliegender, Osterreich oder Deutschland,
ist vor allem auf personliche Kontakte zuriickzufithren. Hinzu kommt, dass siid-
afrikanische Muslime als aktiver wahrgenommen werden, was die Entwicklung

33 Der Interviewpartner mochte nicht namentlich genannt werden.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

249


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Alltag in der Moschee

von Moschee-Angeboten und des Religionsunterrichts angeht. Sie gelten somit
als Vorbild fiir das ImanZentrum. Deshalb wird der Aufwand, die Materialien
aus Siidafrika zu iibersetzen und damit nutzbar zu machen, als rentabel und
angemessen empfunden.

Auf Grundlage der Konzepte des Neo-Institutionalismus ldsst sich dieses Ver-
halten erkliren. Durch das Fehlen von Materialien aus der Schweiz und von zen-
tralen Vorgaben durch einen Dachverband sowie durch uneindeutige Erwartun-
gen von Seiten der Umwelt (Klienten, Staat) entsteht hier ein Vakuum. Dadurch
herrscht in puncto Religionsunterricht eine Unsicherheit, die zu mimetischer Iso-
morphie fithrt. Zu den Unsicherheitsfaktoren zihlt auch das Fehlen eines islami-
schen Religionsunterrichts an 6ffentlichen Schulen, durch welchen die religiose
Erziehung der Kinder strukturiert und geregelt wire. Mit der Aneignung des
Materials von einem als erfolgreich eingestuften legitimen Vorbild wird versucht,
diese Unsicherheit zu tiberwinden. Es wire sogar moglich, dass die siidafrika-
nischen Ubersetzungen durch die Lehrerinnen weitere Verbreitung in anderen
Moscheen erfahren und somit auch hier zu einer Angleichung fithren. Etwas in
der Art kann durch das Heft Ilmihal festgestellt werden, wobei es sich dabei weni-
ger um Lehrmaterial als um eine Sammlung der wichtigsten Glaubensgrundsitze
handelt.

Letztlich konnen die Professionalisierungsbestrebungen in Form von Aus-
bildungen und gemeinsamen Standards sowie die Nachahmung von anderen
Moscheen als Strategien betrachtet werden, durch muslimische Klienten und
staatliche Akteure legitimiert zu werden. Dies unterstreicht auch das Vokabular,
welches von den Gesprichspartnerinnen verwendet wird (»Religionspidagogik-
ausbildung«, »Religionslehrerin«, »Lehrplan«, »Klassen«, »Schule«) und offiziel-
le Bezeichnungen iibernimmt, welche mit (Religions-) Unterricht an 6ffentlich-
rechtlichen Schulen in Verbindung stehen. Hier wird bereits durch das Vokabular
auf eine Professionalisierung hingedeutet und damit werden genannte Mafinah-
men unterstrichen, welche gemeinsam letztlich zu Legitimitit fithren sollen. Als
Indiz dafiir, dass dies zumindest auf Seiten der muslimischen Klienten gelingt,
kann die hohe Nachfrage des Unterrichts im ImanZentrum gewertet werden.

5.3.8 Nicht-religiose Bildungsangebote

Ich mochte im Folgenden fragen, welche Themen nicht-religiése Bildungsange-
bote abdecken und welchen Bedarfen hier nachgegangen wird. Dariiber hinaus
interessieren besonders lokale Kooperationen, die die Angebote erméglichen, ge-
héren sie doch zu den lokalen Rahmenbedingungen und Maglichkeitsstrukturen
fir Moscheen.

In der Beschreibung des Forschungsfeldes wurde bereits auf die administra-
tive Zustindigkeit fiir Moscheen in den 6ffentlichen Verwaltungen eingegangen

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

(Kap. 3). Die Magistratsabteilung fiir Integration und Diversitit (MA 17) in Wien
und die Integrationsfachstellen der Stadt und des Kantons Ziirich unterstiitzen
Integrationsangebote finanziell oder bieten selbst Angebote an. In Wien sind es
im Vergleich jedoch viel stirker die Mitarbeitenden des Magistrats, welche in den
religiosen Vereinen Informationsveranstaltungen abhalten. Entsprechend den si-
kularen Grundlagen der beiden Linder werden jedoch keine Aktivititen mit reli-
giosem Inhalt unterstiitzt.

Die Interviewpartnerin Mevlida erzihlt von einem Angebot in der Moschee
durch die Stadt Wien, bei dem es um die Vermittlung osterreichischer Geschichte

ging.

LetztesJahr, aberwir haben schon, von der Stadt Wien, wir haben schon eine mhm
ein (unverst.) gehabt, das war, das war auch von eine Osterreicherin, dsterreichi-
sche Frau, aber wie heifdt das, weifd ich nicht [..] und die hat so (.) &h 6sterreichi-
sche Geschichte, iiber 6sterreichische Ceschichte geredet, und das war wirklich,
das war gut, das war, ja. Und manchmal ja, gibt's so, von der Stadt. #00:19:05-8#

(Mevlida)

Sie beschreibt die Angebote als sporadisch, aber interessant. Das letzte An-
gebot, das ihr bekannt wurde, ist ein Jahr her, was darauf hindeutet, dass der
Kontakt der Moschee zum MA 17 nur spirlich ist. Das Thema »Osterreichische
Geschichte« hat dabei integrativen Charakter, da Zugezogene iber das Aufnah-
meland informiert werden.

Die Blaue Moschee in Ziirich veranstaltet punktuell Seminare zu verschiede-
nen Themen wie Kindererziehung, Unfallprivention oder auch Raucherentwoh-
nung. Die Moscheeleitung bewirbt dariiber hinaus nach eigenen Auskiinften die
Kurse der Fachstelle fiir Integration der Stadt Ziirich wie z.B. die Deutschkurse**
und hat von dieser auch bereits Unterstiitzung fiir integrationsférdernde Maf3-
nahmen erhalten (M. Ergiil, ZH_ExpInt_o4).

[..] und wir sind ziemlich &h im engen Kontakt mit der Integrationsférderung.
Wenn DIE irgendwelche gute Angebote haben, wo wir finden: Ok ja, das spricht
auch unsere Besucher an, machen wir unsere Besucher aufmerksam. #00:17:08-
3#

(M. Ergiil)

Ahnliche Erfahrungen hat auch die Leitung des ImanZentrums Volketswil ge-
macht, die durch die Stadt Ziirich bereits angefragt wurde, fiir deren Deutsch-
und Integrationskurse zu werben. Auch sie plant mit Unterstiitzung der Stadt,
Kurse anzubieten (L. Oulouda, ZH_ExplInt_o02). Bis zum Ende meiner Untersu-
chung kam es zu keiner Durchfithrung von Kursen im Haus des ImanZentrums

34 Vgl auch http://www.integration.zh.ch, zuletzt gepriift am 22.10.2015.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

251


http://www.integration.zh.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.integration.zh.ch

252

Alltag in der Moschee

durch die Integrationsfachstelle, jedoch lagen an den Informationsstindern de-
ren Materialien aus. Ebenso liegen die Informationsmaterialien fiir Deutschkurse
im Islamischen Zentrum in Wien aus. Dies verdeutlicht, dass Moscheen von den
Fachstellen beider Stidte als Zugang zu Menschen mit Bedarf nach Integrations-
angeboten gesehen werden, sie also im Kontext von Migration und Integration
verortet werden.

Die Angebote der Moscheen werden durch verschiedene Faktoren beeinflusst:
Zum einen die geographische Lage, zum anderen die Personen, die die Moschee
frequentieren, und letztlich das Vorhandensein engagierter Einzelpersonen, die
die Angebote organisieren. Dies lisst sich am Beispiel der Blauen Moschee ver-
deutlichen: Murat Ergil, der Vereinsprisident, fihrt aus, dass seine Moschee
vor allem als Ort gemeinschaftlichen Gebets verstanden werde und deshalb die
Nachfrage nach Kursen in der Moschee relativ gering sei.

Ja, die meisten machen das, 4h haben auch unter sich, aber wir durch das dass wir
hier in der Stadtzentrum sind, sind wir mehrheitlich wirklich international, was
das Angebot angeht wii/ gibt es gar keinen grofien Bedarf. Die meisten Leute, die
hierher kommen sind 4h zu 90 Prozent zu den Gebetszeiten. Daher die kulturellen
Angeboten, haben wir nicht so, iiist der Bedarf nicht so groR. #00:19:21-0#

(M. Ergiil)

Durch die zentrale Lage der Moschee wird sie zu einer »Nachbarschaftsmo-
schee«, die Menschen aus unterschiedlichen Herkunftslindern anzieht, die in
der Umgebung wohnen und arbeiten. Sie wird deshalb stirker punktuell zu den
Gebetszeiten genutzt und weniger fir soziale und kulturelle Zwecke. Die inter-
nationale Zusammensetzung der Besucherinnen und Besucher macht auch »kul-
turelle Angebote«, in diesem Fall der tiirkischen Kultur, aus seiner Sicht nicht
sinnvoll. Daher ist das Angebot der Moschee relativ klein und konzentriert sich
auf Kurse, die iiber ethnische Grenzen hinweg interessant ist, wie z.B. Sicher-
heit im Strafenverkehr. Treibende Kraft ist hier der Vereinsvorsitzende, der seine
personlichen Kontakte zu stddtischen Einrichtungen nutzt, um die Kurse fir die
Moschee auf die Beine zu stellen.

Einen besonderen Fall stellt die bosnische Gemeinschaft Schlieren dar®. In
Zusammenarbeit mit der Bildungsdirektion des Kantons Ziirich wird hier Bos-
nischunterricht fiir Kinder angeboten. Im Rahmen des Programms »Heimatliche
Sprache und Kultur« (HSK)*® kénnen mehrsprachige Schiilerinnen und Schiiler

35 Diese Moschee gehort zwar nicht zu den vertieft behandelten Fillen, soll jedoch aufgrund
der Besonderheit des Falles genannt werden.

36 Vgl http://www.sa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unter-
richt/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html, zuletzt gepriift am 21.10.2017.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html
http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html
http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

als Erginzung zum Unterricht der Volksschule den Unterricht in ihrer Erstspra-
che besuchen. Daneben bietet die Bosnische Gemeinschaft in Zusammenarbeit
mit der Fachstelle fur Integration Deutschkurse auf Anfingerniveau an »fiir die-
jenigen, die erst hier hergekommen sind« (M. Begovic, ZH_ExpInt_o03, 188-191).
Imam Muris Begovic merkt jedoch an, dass das Interesse an Deutschkursen nach-
gelassen habe und wihrend der ersten Flichtlingswelle in den 1990ern deutlich
grofler gewesen sei. Daneben hitten sie bereits auch Integrationskurse mit In-
formationen zu Abfallentsorgung, Steuern, Versicherungen etc. angeboten sowie
je nach Nachfrage auch Computerkurse. Das Angebot ist damit bedarfsorientiert
ausgerichtet (M. Begovic, ZH_ExpInt_o3, 188-202). Integrationskurse sind aus
seiner Sicht nach wie vor notwendig, da immer noch viele Personen aus Bosnien
nachkommen, die aufgrund von Heirat zuziehen. Deshalb werde versucht, alle
zwei Jahre einen solchen Kurs anzubieten, wenngleich auch hier die Nachfrage
gegeniiber den 1990er Jahren gesunken sei.

Auch Senad Kusur, ein ehemaliger Imam und Mitarbeiter beim Dachverband
der bosnischen Moscheen, berichtet von den Angeboten der Stadt, die frither in
den Moscheen stattgefunden haben:

Also (.) die Magistrate in Wien, also im Rahmen ihrer Aufgabe bieten sie Verschie-
denes an. ALLE Vereine, nicht nur Moschee-Vereine, sondern auch dhhh alle mog-
lichen Vereine halt 4h in Wien. Ahh, beson/ besonders interessant, vor allem in
den ersten Jahren, als der Verein gegriindet worden ist, &h Sprachkurse, Bera-
tungsgesprache vor allem fiir Arbeitssuchende (.). Aber mit der Zeit hat esssss,
also gibt es auch keinen grofen Bedarf da/ daran. Auch viele Menschen sind auch
m/maéchtig in der deutschen Sprache, vor allem die Jugendlichen, die hier gro
werden, sodass (.) es langfristig also dann nicht mehr, sich nicht mehr lohnt also,
jemanden hier zu, zu senden, der dann fiir zwei oder drei Personen Deutschkurs
halten soll. #00:37:47-9#

(S. Kusur)

Senad Kusur beschreibt die Verortung der Moscheen durch die Stadtverwal-
tung als Kulturvereine. Er sieht einen Riickgang der integrationsrelevanten Ange-
bote, die durch die Stadt erbracht werden. Die Zahl der Personen, die an solchen
Kursen teilnehmen kénnten, habe abgenommen und daher lohne es aus Sicht der
Stadtverwaltung nicht, Kurse in den Moscheen anzubieten. Die Perspektive, die
er einnimmyt, ist die der Verwaltung. Es scheint aber so als finde er, dass es sich
nach wie vor lohnen wiirde, auch fiir nur wenige Personen.

Der Verein Dzemat Gazi Husrev-beg in Wien beherbergt ebenfalls Kurse durch
externe Anbieter unter seinem Dach. Der Verein »Impuls Media« bietet Veran-
staltungen z.B. zum Thema »Aufenthaltsrecht« oder gibt Hilfe bei der Wohnungs-
suche. Diese Angebote finden jedoch nur unregelmiRig statt.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

253


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Alltag in der Moschee

Nimmt man alle von mir besuchten Moscheen zusammen, so wird deutlich,
dass nur eine Minderheit Bildungsangebote vorhilt, die sich auf nicht-religiose
Themen beziehen. Aus der Ulu Camii, der Albanischen Moschee Ziirich, dem
Islamischen Zentrum Wien sowie dem ImanZentrum Volketswil sind mir solche
Angebote nicht bekannt. Es ist daher interessant, nach den Griinden fur und
gegen nicht-religiése Angebote zu fragen, was im folgenden Abschnitt geschehen
soll.

Abnahme migrationshezogener Angebote und die Bedeutung von Regulativen
als Maglichkeitsstrukturen
In der wissenschaftlichen Literatur werden religiése Gemeinschaften von Im-
migrantinnen und Immigranten als Orte beschrieben, die ihren Mitgliedern bei
der Integration am neuen Wohnort Unterstiitzung bieten und durch Engage-
ment Schliisselkompetenzen ausbilden (z.B. M. Baumann 2014; Foley & Hoge
2007; Ebaugh & Chafetz Saltzman 2000). Die Angebote in Religionsgemeinschaf-
ten werden als wichtig fiir Neu-Zugezogene beschrieben. Was allerdings passiert,
wenn nur noch wenige Menschen zuziehen, wie oben vom Imam beschrieben?
Meine Fille deuten darauf hin, dass a) nur wenige Moscheen tiberhaupt noch mi-
grationsbezogene Angebote im Programm haben und b) wenn sie Deutsch- oder
Integrationskurse anbieten, diese von der Frequenz her abnehmend sind*.
Auffillig ist, dass migrationsbezogene Bildungs- und Informationsangebote
gerade auch von ethnisch homogeneren Moscheen, die sich auch als »Kulturver-
eine« verstehen, gemacht werden. Diese Vereine sind nicht nur Orte religioser
Praxis, sondern auch Treffen fiir »Landsleute«, in denen auch die bosnische oder
tiirkische Kultur gepflegt wird, wie dies z.B. die Bosnischkurse verdeutlichen.
Der Erhalt der Sprachkompetenz und die Weitergabe an die zweite Generation
spielen eine wichtige Rolle und die Angebote fiir die zweite und dritte Generation
nehmen an Bedeutung zu, wie oben bereits ausgefithrt wurde. Aufgrund der Mi-
grationserfahrung ist es naheliegend, dass auch kiirzlich neu Zugewanderte eher
Anschluss an Moscheen suchen, in denen die eigene Sprache gesprochen wird und
Menschen verkehren, die vom gleichen Land immigriert sind. Ein Grund, warum
in den multiethnischen Moscheen weniger Integrationskurse angeboten werden,
konnte sein, dass diese eher Konvertierte oder Menschen der zweiten und dritten
Generation anziehen, fiir die der Bezug zum Herkunftsland der Eltern nicht mehr
so stark im Vordergrund steht. Fiir sie sind dann auch Integrationskurse nicht
mehr so relevant und der Austausch mit Gleichgesinnten steht im Vordergrund,

37  Der Zuzug von Flichtlingen aus muslimischen Lindern seit 2015 diirfte an dieser Situati-
on etwas gedndert haben. Allerdings wurden die Erhebungen fiir diese Arbeit vorher abge-
schlossen und die aktuelle Situation kann daher nicht mehr beriicksichtigt werden.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

wie von Mira beschrieben. Das damit verbundene Fernbleiben von jungen Men-
schen kann in den Moscheen zu Uberalterung fithren, wie der Vereinsprisident
der Blauen Moschee Murat Ergiil beklagt®.

Der Riickgang der migrationsbezogenen Angebote deutet auf einen Wandel
der Moscheen hin, weg vom Typus »Kulturverein« hin zu einer stirkeren Fokus-
sierung auf religiése Sozialisation und Praxis. Dies zeigt auch die gesteigerte
Bedeutung der religiésen Erziehung fiir Moscheen, der durch den Generationen-
wandel bedingt ist, wie bereits dargelegt wurde.

Der Wandel ist jedoch nicht nur durch die Einwanderergeneration bedingt,
sondern steht auch konjunkturell mit Migrationswellen im Zusammenhang. Wih-
rend es in den 1990ern gerade durch den Zuzug von Personen aus den Balkan-
landern fiir bosnische und albanische Moscheevereine notwendig wurde, migra-
tionsbezogene Angebote bereitzustellen, so sind diese heute weit weniger be-
deutsam. Aufgrund des Asyl- und Aufenthaltsrechts ist es dariiber hinaus nur
noch fiir wenige Personen moglich, z.B. durch Heirat aus einem heute sicheren
Herkunftsland wie z.B. Bosnien, zuzuziehen.

Die Einflussfaktoren auf nicht-religiose Bildungsangebote in Moscheen kon-
nen daher um den Aspekt der Migrationsgeschichte potentieller Teilnehmender
erweitert werden. Hinzu kommt ein weiterer Grund, welcher die Finanzierung
der Angebote und ihre Ermdglichung betrifft: Kommunen schaffen durch die
personelle und finanzielle Unterstiitzung einerseits Moglichkeitsstrukturen, ohne
die vielleicht integrationsbezogene Angebote nicht durchgefithrt werden kénnten.
Andererseits verorten sie dadurch die Moscheen im Kontext von Migration und
Integration und schreiben ihnen eine integrative Funktion zu.

Durch die Angebote in den Stidten haben Moscheevereine die Moglichkeit,
sich Expertise ins Haus zu holen, die sie aufgrund des Mangels an personellen
und finanziellen Ressourcen nicht bereitstellen konnten. Die Finanzierung von
Projekten der Moscheen kann zur Folge haben, dass eine Professionalisierung
in Form von Selektion geeigneten Personals in den Moscheen stattfindet. Auch
konnen soziale und biirgerschaftliche Kompetenzen angewendet und geiibt wer-
den (vgl. Foley & Hoge 2007; Coleman 2003). Die Angebote konnen die Moscheen
an ihre Grenzen bringen, da sie eines hohen Grads an Organisation und perso-
nellen Ressourcen bediirfen. So beschreibt der Interviewpartner im Islamischen
Zentrum Wien, dass ein grofler Bedarf an Angeboten aller Art besteht, es ihnen
jedoch an geeignetem Personal mangelt:

Zum Beispiel im Islam for Kids Club haben wir jetzt ungefihr 50 Kinder und &h
wollenjetzt viel mehr muslimische Familien ihre Kinder in diesen Club anmelden

38 Ahnliche Hinweise darauf, dass Moscheen Probleme haben, fiir Jugendliche attraktiv zu sein,
finden sich auch in anderen Moscheen.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

255


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Alltag in der Moschee

und so weiter, aber wir wir kdnnen nicht mehr aufnehmen, weil wir nicht ausrei-
chend dh dh ausgebildetes Personal, Religionslehrer und Begleiter und Erzieher
haben und so weiter, ja. Oft haperts auch bei der Ausbildung der Muslime. Es gibt
immer mehr zum Beispiel merkt man auch, dass immer mehr in Wien auch im-
mer mehrislamische Schulen gibt, islamische Kindergéarten und in den Moscheen
und so weiter viele Aktivitidten aber es an ausgebildeten Personal fehlt //mhm//.
Entweder fehlts bei der Sprache //mhm// oder fehlts an der Aus/ an der padago-
gischen Ausbildung oder sonst irgendwo, ja. Und so kdnnen diese Institutionen
sich auch nicht schnell 4h weiterentwickeln, weil es eben an an an ausgebildetem
Personal fehlt. Aber das dndert sich auch jetzt langsam, Schritt fiir Schritt, es gibt
immer mehr &h dh Muslime und Musliminnen, die eben dh auch dh gute Ausbil-
dungen haben und so weiter und die diese Platze langsam jetzt einmal irgendwie
einnehmen kénnen und erst damit erst ein qualitatives ah Angebot, sei es in Mo-
scheen als auch in anderen Bereichen angeboten werden kann, ja. #00:30:08-1#
(N.N., W_ExpInt_o1)

Der Interviewpartner bezieht den Mangel an geeignetem Personal zunichst
auf die Angebote fiir Kinder, verallgemeinert diesen aber auf alle Angebote in
den Moscheen und sieht ihn in der schlechten Ausbildung von Menschen musli-
mischen Glaubens begriindet. Er macht den Personalmangel fiir die schleppende
Weiterentwicklung der Moscheen verantwortlich, zeigt sich aber optimistisch,
was die Zukunft anbelangt. Die Grinde liegen fiir ihn also bei den Muslimin-
nen und Muslimen, nicht aber bei den fehlenden finanziellen Méglichkeiten der
Moscheen, geeignete Personen anzustellen.

Selbst Expertise auszubilden, kann zu Legitimitit und zur Autonomie der
Moscheen beitragen. DiMaggio & Powell bezeichnen das Resultat der Professio-
nalisierung als normative Isomorphie. Denn durch die Ausbildung und Selektion
von Personen, die Kurse anbieten kénnen, werden sich Organisationen — hier Mo-
scheevereine — 4hnlich (vgl. DiMaggio & Powell 1991b: 70f.). Dieser Prozess der
Professionalisierung kann durch die Fordermittel von staatlicher Seite begiinstigt
werden. Die Zusammenarbeit mit den staatlichen Stellen fiir Integration stei-
gert indes auch die Legitimitit der eigenen Angebote, da mit bereits legitimen
Anbietern zusammengearbeitet wird (vgl. Deephouse & Suchman 2008: 56).

Die Beispiele der Blauen Moschee und des ImanZentrums zeigen, dass Im-
pulse fiir migrationsbezogene Themen von auflen kommen kénnen. Staatliche
Moglichkeitsstrukturen beeinflussen damit das Handeln in Moscheen, wenn die
Vereine Gebrauch davon machen. Der theoretischen Grundannahme folgend, dass
»Moscheen« als das erscheinen, durch was sie durch Handeln wahrnehmbar ge-
macht werden, lisst den Schluss zu, dass auch hier Regulative im Hinblick auf
Férdermafinahmen Einfluss auf die Konstitution von Moscheen haben. Diese
Moglichkeiten nutzen zu kénnen, hingt von personellen und auch riumlichen

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

Ressourcen ab. Zum anderen ist die Teilnahme an den Angeboten auch davon
abhingig, als was sich die Moschee versteht. Zekirija Sejdini, zum Zeitpunkt des
Interviews 2014 Medienbeauftragter der IGGIO, verweist auf die aus seiner Sicht
eigentliche Aufgabe einer Moschee: Die Hauptaufgabe der Moscheen sei nicht die
Integration, sondern eine Moschee »ist eine Gebetsstitte, man betet, liest Koran,
und jeder geht nach Hause« (Z. Sejdini, W_ExpInt_o06, #00:59:00-6#). Ihm seien
Vereine bekannt, die sich eher auf ihre religisen Aufgaben konzentrierten, und
andere, die »eine Plattform bieten fiir Integration« (ebd.). Sejdini deutet an, dass
der Mangel an Angeboten auf die Ressourcenlage in den Moscheen zuriickzufith-
ren ist. Denn aus seiner Sicht sind die staatlichen Unterstiitzungsleistungen sehr
gering, das Engagement in der Integrationsférderung sieht er deshalb im Bereich
der Eigeninitiative der Moscheen.

Und wenn man 30 Jahre lang nicht darauf geachtet hat, und jetzt darauf gekom-
men ist, dass die Integration nicht sehr gut gelungen ist, dann ist das sicherlich
ein Problem //mhm//, das die Politiker ah jetzt sehr spat entdeckt haben //mhm//.
Das machen aber viele Moscheen nicht, sondern sie erkldren sich bereit und wol-
len. Aber die Unterstiitzung ist MINIMAL //mhm//, ja? Also, die Verlockung ist da
wenig. Die machen das aus Eigeninitiative. Ich meine, die miissen NOCH MEHR
geférdert werden. #00:59:00-6#

(Z. Sejdini)

Gleichzeitig sieht er eine personelle Uberforderung, vor allem auf Seiten der
Imame. Diese hitten nur ein Visum fir ihre Titigkeit als Imam, was bedeuten
kann, dass, wenn sie der Moscheeverein nicht mehr weiter beschiftigt, sie samt
Familie zuriickziehen miissten (siehe auch Kap. 3 und 5.5.4). In dieser unsicheren
Situation sei die Motivation »aufklirerisch zu arbeiten« nicht sehr grof3:

Was soll man von diesem Imam erwarten? . Der ist ja kein Imam im eigenen Sin-
ne, der FUHRT ja die Gemeinde eigentlich ist. Der ist ein Mit/ ein Beschiftigter,
ein Angestellter dort. Was kann ein Angestellter dort 4h veranstalten eigentlich?
#00:59:00-6#

2. Sejdini)

Dies spiegelt sich auch in der Aufgabenverteilung in vielen von mir besuch-
ten Moscheen wider (siehe Kap. 5.5.4). Mit Ausnahmefillen sind es weniger die
Imame, die Kontakte zu staatlichen Stellen pflegen, als mehr die Mitglieder des
Vereinsvorstandes. Zum Grofsteil konzentrieren sich die Imame vor allem auf die
religiésen Aufgaben, der Vereinsvorstand auf die administrativen. Sejdini fithrt
weiter aus, dass es zwar verschlossenere und offenere Moscheen gebe, von staat-
licher Seite aus seiner Perspektive jedoch bessere Forderstrukturen einzurichten
wiren, um Anreize fiir eine Offnung von Moscheen zu schaffen. Denn Integration

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

257


https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Alltag in der Moschee

und das Anbieten von Deutschkursen sei nicht Aufgabe der Moscheen sondern
des Staates (Z. Sejdini, W_ExpInt_o6, #00:58:59-9#).

Auffillig ist hier, wie sich ein muslimischer Vertreter der Dachorganisati-
on in den Integrationsdiskurs mit einreiht®®. Muslime werden gesellschaftlich als
schlecht integriert wahrgenommen, weshalb folglich von den Orten religioser Ver-
gemeinschaftung wie selbstverstindlich erwartet wird, dass diese Integrations-
und Deutschkurse anbieten (vgl. Mattes 2013b). Moscheen haftet das Stigma der
»Parallelgesellschaften« und der »Desintegration« an. Die im Vergleich mit ande-
ren religiosen Traditionen ungleiche Aufmerksambkeit staatlicher Einrichtungen
auf muslimische Einrichtungen verdeutlicht, dass es ein Interesse gibt, Einfluss
auf die Moscheen zu nehmen und den Islam »regierbar« zu machen (vgl. Tezcan
2007). Dass dies nicht auf Ebene religiéser Inhalte erfolgen kann, ist aufgrund
der Trennung von Religion und Staat klar. Staatlichen Akteuren bleibt daher nur
die nicht-religiése Ebene.

Staatliche Unterstiitzung hat jedoch noch eine zweite Seite, da sie Moglich-
keitsstrukturen schafft. Fiir Moscheen ist die Teilnahme an integrationswirksa-
men Mafinahmen ein Mittel, Legitimitit zu erlangen, da sie sich mit bereits
legitimen Akteuren vernetzen (vgl. Suchman 1995: 588). Die Teilnahme an staat-
lichen Aktivititen bedeutet gleichzeitig eine Offnung und wirkt dem 6ffentlichen
Bild von den verschlossenen Gemeinschaften entgegen. Moscheen, die sich rein
auf die Ermoglichung religioser Praxis (Gebet, religiose Unterweisung) konzen-
trieren, sind im 6ffentlichen Diskurs nicht legitim. Sie gelten als schlecht inte-
griert und verschlossen. Um Legitimitit zu gewinnen, miissen Moscheevereine
etwas leisten und sie miissen sich nach aulen 6ffnen, wie dies auch im folgen-
den Kapitel deutlich werden wird (siehe auch Kap. 5.4). Die integrative Leistung
von Moscheen, wie auch immer diese konkret zu fassen wire, wird zum Mit-
tel der Legitimititsgewinnung und stellt dann letztlich nicht-religiose Aspekte
in den Vordergrund. Indem Moscheeorganisationen an integrationsférdernden
Mafnahmen der Stidte und Kommunen teilnehmen, reagieren sie implizit auf
den negativen Islamdiskurs. Denn spitestens im Zuge der Diskussionen um das
Verbot des Baus von Minaretten, welche sich von der Schweiz auch auf die Nach-
barlinder ausbreiteten, wird deutlich, dass Moscheen ein »Legitimititsproblem«
haben.

Wenn Moscheeorganisationen jedoch weitere Angebote jenseits der religiésen
bereitstellen, wird es immer so sein, dass sie zunichst ihre Kernkompetenzen, vor
allem die des Imams, aber auch der ehrenamtlichen Mitarbeitenden, iiberschrei-
ten. Thnen werden Funktionen zugesprochen, die iiber ihre religiésen Kernauf-
gaben hinausgehen. Die Moscheen und ihre Funktionen zeigen, dass eine solche

39  Dawird deutlich, wie prasent der Diskurs fir islamische Funktionére ist. Der Druck sich mit
Themen wie Integration zu beschaftigen, ist grof3.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

Uberschreitung kein Problem ist, wenn sie personell und finanziell aufgefangen
wird. Vielmehr werden diese Funktionen integrativ in das Konzept »Moschee«
aufgenommen. Bei den Imamen kann die Ubernahme von Mehrfachrollen jedoch
zur Uberforderung fithren, wenn sie neben Vorbetern und Seelsorgern auch noch
Integrationsbeauftragte und Mediensprecher sein sollen, wie die Beitrige in Aslan
(2012b) zeigen und wie im spiteren Kapitel 5.5.4 diskutiert wird.

Im nichsten Abschnitt kommen wir zur dritten Aktivitit, die ich genauer un-
tersuchen mochte und die im Kontext 6ffentlichkeitswirksamer Veranstaltungen
zu verorten ist.

5.4 Offentliche Veranstaltungen: Der Tag der offenen Moschee als
Reaktion auf den Islamdiskurs

5.4.1 Einflihrung

Seit einigen Jahren werden in vielen Lindern mit einer muslimischen Minderheit
Tage der offenen Moschee veranstaltet, so der »National Open Mosque Day« in
Australien oder der »Visit My Mosque Day« in Grof3britannien. In Deutschland
existiert der »Tag der offenen Moschee« (TOM) bereits seit 1997, wird jihrlich am
Nationalfeiertag, dem 3. Oktober, organisiert und diirfte damit einer der iltes-
ten in Europa sein*®. Auch in der Schweiz und in Osterreich 6ffnen Moscheen
mindestens einmal jihrlich ihre Tir fir nicht-muslimische Besucherinnen und
Besucher im Rahmen eines Programms. Die genannten Veranstaltungen haben
das Ziel, die Moglichkeit zu geben, eine Moschee von innen zu sehen, Informa-
tionen iiber den Islam zu erhalten und Fragen stellen zu konnen.

Im Kanton Zirich in der Schweiz wird der Tag der offenen Moschee seit
2006 vom Dachverband VIOZ (Verband der islamischen Organisationen Ziirich)
koordiniert. Er findet an einem Samstag und neuerdings auch an dem darauf fol-
genden Sonntag im November statt und ist als Programmpunkt der »Woche der
Religionen« konzipiert, welche wiederum von IRAS COTIS, dem Interreligidsen
Arbeitskreis in der Schweiz, organisiert wird. Der Tag findet zeitgleich auch in
anderen Kantonen statt, ist aber nicht zentral, sondern durch die dortigen Dach-
organisationen koordiniert. Damit ist der TOM an die foderalistische Aufteilung

40  Er geht auf eine Initiative des Zentralsrats der Muslime in Deutschland zuriick, an dem
sich auch andere Organisationen beteiligen. Seit 2007 hat der Koordinationsrat der Musli-
me die Schirmherrschaft Giber die Veranstaltung inne und dokumentiert diese auf der Seite
http://www.tagderoffenenmoschee.de. Nach eigenen Angaben nehmen rund ein Drittel der
Moscheen in Deutschland am TOM teil, das sind ca. 1000; vgl. http://www.tagderoffenenmo-
schee.de, zuletzt gepriift am 09.09.2015. Leider war nicht abschliefiend zu klaren, wo diese
Veranstaltung ihren Anfang genommen hat.

https:/idol. 13.02.2026, 15:47:50.

259


http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de

