
5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 213

also Einschränkungen hingenommen und Anpassungsleistungen aufgrund der

geographischen Lage und Feiertagsregelungen vorgenommen werden.

Bis auf die Ausnahmen ImanZentrum Volketswil und Islamisches Zentrum

Wien sind die meisten Moscheen viel zu klein, um den Andrang der Menschen

zu bewältigen, die an den Ramadangebeten teilnehmen wollen. Deshalb wer-

den auch oft die Plätze vor den Moscheen mit Teppichen ausgelegt, damit die

Menschen das Gebet absolvieren können. Endgültig an ihre räumlichen Grenzen

stoßen die Moscheen jedoch am ṣalāt al-↪id. Dann werden häufig größere Räu-

me wie Turnhallen angemietet (vgl. auch Interview Nadja, #00:04:56-6#). Dies

zeugt davon, dass der Ort Moschee und der Gebetsraum nicht an ein bestimm-

tes Gebäude gebunden sind. Die Moschee ist nur eine Möglichkeit eines Raumes

religiöser Praxis (siehe ausführlich in Kap. 6).

Anders herum sind die Aktivitäten in der Moschee nicht ausschließlich auf

religiöse Praxis beschränkt. Ein Angebot, das alle von mir besuchten Moscheen

machten, ist der Koran- und Religionsunterricht für Kinder und Jugendliche. Hin-

zu kommen häufig Bildungsangebote für Erwachsene. Um den Charakter einer

Moschee besser zu verstehen, ist es daher wichtig, sich diese genauer anzusehen,

was im folgenden Kapitel geschehen wird.

5.3 Bildungsangebote: Moscheen als Orte religiöser Sozialisation

5.3.1 Einführung

Wer eine Moschee aufsucht, der wird feststellen, dass vor allem am Wochenende

das Programm durch verschiedene Bildungsangebote geprägt ist. Diese Angebote

sind meist speziell auf Kinder und Jugendliche ausgerichtet, aber es finden auch

Kurse und Treffen für Erwachsene statt.

»Where would you learn if you won’t come to the mosque?«20 Mit diesen

Worten beschreibt eine muslimische Gläubige die zentrale und einzigartige Be-

deutung von Moscheen als Bildungseinrichtungen für Menschen muslimischen

Glaubens in Ländern, in denen sie eine religiöse Minderheit bilden. Denn in

diesen Ländern gibt es häufig keine Alternativen zur Moschee, wenn es um die

Weitergabe von religiösem Wissen an die Gläubigen geht. Zwar bietet auch das

Internet eine Vielzahl an Möglichkeiten von YouTube-Kanälen bis Blogs und Social

Media. Moscheen haben jedoch nach wie vor eine große Bedeutung als Bildungs-

einrichtungen, welche sich historisch begründen lässt. Moscheen und ihre ange-

schlossenen madrasas waren schon immer Orte von religiöser Unterweisung und

der Koranrezitation (vgl. Beinhauer-Köhler 2009: 62ff.; Fernández-Puertas 2002:

20 Aus dem Dokumentarfilm »Me and the mosque« (Nawaz 2005).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Alltag in der Moschee

115f.), wenngleich die traditionellen madrasas heutzutage vor dem Hintergrund

der Einführung staatlicher Schulen an Bedeutung verloren haben (vgl. Berkey

2004: 205). Im Folgenden wird es um Bildungsangebote in heutigen Moscheen

gehen.

Bildung verstehe als Aneignung von religiösen, geistigen, kulturellen und

lebenspraktischen Fähigkeiten sowie persönlicher und sozialer Kompetenzen21.

Entsprechend meine ich mit Bildungsangeboten institutionalisierte Formate wie

Workshops, regelmäßige oder punktuelle Kurse und Unterricht, welche von den

Moscheeorganisationen durchgeführt werden bzw. welche in ihren Räumen statt-

finden. In allen von mir besuchten Moscheen wird Unterricht für Kinder in der

Koranrezitation gegeben, in den meisten auch islamischer Religionsunterricht, in

dem es um die Vermittlung religiöser Inhalte und Verhaltensnormen geht. Diese

beiden Unterrichtsformate finden oft in separaten Einheiten statt und bestehen

auch für Erwachsene. Zur religiösen Unterweisung gehören auch die Predigten

beim Freitagsgebet (chuṭba), welche im vorherigen Kapitel bereits angesprochen

wurden. Da diese wenn überhaupt nur kurz in Deutsch zusammengefasst werden

und ich deshalb die Inhalte nicht verstehen konnte, werde ich auf ihre Analyse

verzichten. Darüber hinaus gab es auch Angebote mit nicht-religiösem Inhalt wie

Computer-, Sprach- und Integrationskurse.

Auf beide Unterrichtsangebote, religiöse und nicht-religiöse, möchte ich im

Folgenden eingehen. Dabei werde ich zunächst fragen, wie sich die religiösen

Angebote gestalten, wie sie ablaufen und welche Inhalte sie haben. Besonders

interessiert die kontextuelle Einbettung und welche Erwartungen sich in den je-

weiligen Unterrichtstypen widerspiegeln. Dabei ist ein Blick auf die Lehrperso-

nen hilfreich, denn auch in ihnen spiegeln sich Erwartungen an den Unterricht.

Schließlich wird nach der Bedeutung des Unterrichts für die Teilnehmenden ge-

fragt. Zum organisationalen Feld der Moschee gehören im Bereich der Bildung vor

allem die öffentlichen Schulen, welche hinsichtlich Unterrichtsgestaltung, Mate-

rialien und Standardisierung Maßstäbe setzen, die sich auch auf den Unterricht

in den Moscheen auswirken dürften. Daher wird genauer auf diese Art der Be-

einflussung zu achten sein.

Daran im Anschluss gehe ich auf nicht-religiöse Angebote ein. Gerade was

Integrationsangebote anbelangt sind meist kommunale Stellen als Durchführer

oder Geldgeber involviert. Wie gestaltet sich die Zusammenarbeit und welche

Auswirkungen hat dies auf die Moscheen? Gefragt wird auch, wo diese Angebote

21 Zur Bedeutung von Bildung im Islam aus historischer Perspektive vgl. Berkey (2004). Eine

Vertiefung religiöser und historischer Aspekte von Bildung im Islam kann und soll hier nicht

geleistet werden, da der Fokus auf der empirischen Bedeutung und Praxis von Bildungsan-

geboten in den Moscheen liegt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 215

im Kontext des Übergangs von der ersten auf die zweite und dritte Generation

zu verorten sind.

Der Ablauf des Unterrichts lässt sich am besten über teilnehmende Beobach-

tung ergründen. Aus meinen Besuchen sind sowohl in Wien als auch in Zürich

eine Reihe an Beobachtungsprotokollen entstanden, die für die Analyse heran-

gezogen werden, da ich in allen Moscheen verschiedene Unterrichtsformen be-

obachten konnte. Wenn es um die Bedeutungsebene der Unterrichtsformen für

die Gläubigen geht, sind narrative Interviews die geeignete Methode, um geteilte

Sinnstrukturen zu erschließen. In den Interviews kam das Thema allerdings nicht

in allen Fällen zur Sprache. Daher wird vor allem ein Interview mit der jungen

Frau Mira aus Zürich im Zentrum der Analyse stehen. Schließlich habe ich Mitar-

beitende der Fachstelle für Integration in Zürich Stadt und Kanton respektive der

Magistratsabteilung 17 in Wien interviewt. Diese Interviews werden Aufschluss

über die Unterstützungsleistungen und Möglichkeitsstrukturen von Seiten der

Kommunen geben.

Im folgenden Abschnitt soll es zuerst um begriffliche Klärungen sowie um

den Stand der Forschung zu Bildung in Moscheen gehen. Danach werden die

unterschiedlichen Unterrichtsformate beschrieben und analysiert.

Religionsunterricht: Begriffe und Stand der Forschung

Der Begriff »islamischer Religionsunterricht« wird häufig im Zusammenhang mit

dem Unterricht an öffentlichen Schulen verwendet. Vor allem in Deutschland

und Österreich ist in den letzten Jahren eine vermehrte wissenschaftliche Aus-

einandersetzung mit didaktischen Konzepten für diese Art des Unterrichts zu

beobachten, was damit zusammenhängt, dass dort Konzepte des islamischen Re-

ligionsunterrichts an öffentlichen Schulen bereits existieren oder dabei sind, sich

zu etablieren22. Um schulischen Unterricht soll es jedoch an dieser Stelle nicht

gehen, sondern es sollen die Angebote von Moscheen in den Blick genommen

werden.

Mit der Institutionalisierung muslimischen Lebens im Zuge des Familien-

nachzugs ging auch die Ausbildung der Funktion von Moscheen als Orte des Un-

terrichts einher (vgl. Behr 2009: 407; Ceylan 2008: 57). War es zunächst noch das

Ziel »dem Traditionsverlust vorzubeugen«, so findet heute »in vielen Moscheen

22 Hier sei besonders auf folgendeArbeiten verwiesen: Behr (2014), Ceylan (2014), Aslan&Win-

disch (2012), Ucar et al. (2010), Ceylan (2008) und Alacacıoğlu (1999). Zur wissenschaftlichen

Auseinandersetzung gehörten bislang auch die Ausbildung von islamischen Religionspäd-

agogen (z.B. Aslan 2013) und die rechtlichen Möglichkeiten der Umsetzung, vor allem in

Deutschland (Oebbecke 2010a), in der Schweiz (Jödicke 2013; C.P. Baumann 2009; Rudolph

et al. 2009; Frank & Jödicke 2007) sowie in Österreich (Aslan 2009b).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Alltag in der Moschee

bereits ein thematisch elementarisierter, der pädagogischen Kultur der öffentli-

chen Schule weit gehend [sic!] angepasster religiöser Unterricht statt« (Behr 2009:

408). Ceylan weist darauf hin, dass »in den Gründungszeiten der Moscheen pri-

mär die Pioniermigranten eine islamische Unterweisung genossen« haben, sich

jedoch die Zielgruppe »im Laufe der Zeit immer mehr in Richtung Kinder und

Jugendliche verlagert« hat (Ceylan 2008: 57). Usuclan identifiziert das fehlende

Wissen der Eltern vor allem als Grund dafür, dass Kinder Koran- und Religions-

unterricht in Moscheen erhalten (Usuclan 2008: 35).

Obwohl im deutschsprachigen Raum aufgrund der Migration schon seit etwa

40 Jahren Gebetsräume existieren, die auf eine beinahe ebenso lange Tradition im

Unterrichten von Kindern und Jugendlichen zurückblicken können, gibt es nur

wenige empirische Erhebungen zu dem Thema. Für Deutschland liegt eine etwas

ältere Studie von Alacacıoğlu (1999) vor, welcher außerschulischen Religionsun-

terricht für Kinder und Jugendliche mit türkischem Migrationshintergrund un-

tersucht. Die Studie ist auf das Bundesland Nordrhein-Westfalen beschränkt und

beschäftigt sich aus pädagogischer Perspektive mit Inhalten, Zielen und Metho-

den von »Koranschulen« innerhalb türkisch-islamischer Gemeinden. Der Begriff

»Koranschule« erscheint mir aber nur beschränkt dafür geeignet zu sein, reli-

giöse Bildung in Moscheen adäquat zu erfassen, ist er doch zum einen negativ

behaftet und deutet er doch nur auf einen Aspekt des Unterrichts hin, das Koran-

Rezitieren. Auch sollen hier Bildungsangebote innerhalb der Moscheen untersucht

werden, während der Begriff »Koranschule« aber einen Lernort beschreibt, der

ggf. auch außerhalb der Moschee liegen kann. Hinzu kommt, dass die Bezeich-

nung in den von mir geführten Interviews kein einziges Mal verwendet wurde,

was darauf hindeutet, dass es sich bei dem Wort »Koranschule« um keine Selbst-

bezeichnung handelt (vgl. Behr 2009: 406f.). Vielmehr spricht man im Arabischen

von kuttab (türk./bosn. auch mekteb), der Schule des Koranlesens und -schreibens,

oder von madrasa (türk. medrese), dem Ort, wo Unterricht stattfindet (vgl. ebd.:

406).

Ceylan hat sich mit der Rolle von Imamen im Religionsunterricht in deutschen

Moscheen befasst (Ceylan 2008) und führt in seiner pädagogischen Arbeit den

Begriff »Moscheekatechese« ein (Ceylan 2014). Religionsunterweisung, so Ceylan,

beinhaltete zu Zeiten der ersten Zuwanderer einfache Grundlagen der Religion,

vor allem Informationen über Erlaubtes (halal) und Untersagtes (haram). »Dies

war insofern wichtig, weil die muslimischen Migranten im Aufnahmeland mit

zahlreichen neuen Herausforderungen im Alltag konfrontiert waren (z.B. Speise-

vorschriften)« (Ceylan 2008: 58f.). Mit »Moscheekatechese« meint Ceylan außer-

schulische und außerfamiliäre Bildung als »Vermittlung der islamischen Botschaft

in Gemeinden«. Sie soll »zur Internalisierung der Glaubensartikel und zur Prak-

tizierung derselben verhelfen und eine ethische Lebensführung sowie Integration

in die umma (muslimische Gemeinschaft) als Trägerin der abrahamischen Traditi-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 217

on des tawḥīd fördern, um das Heil im ahirat (Jenseits) zu erlangen« (Ceylan 2014:

166). Im Gegensatz zur katholischen Kirche, in der eine sehr ausdifferenzierte

Katechese existiere, beschränke sich die »muslimische Katechese primär auf die

religiöse Unterweisung anhand traditioneller Lehrmittel und Lerninhalte in der

Gemeinde« (ebd.: 167). Beeinflusst werde die Katechese durch gesellschaftliche

Rahmenbedingungen, durch die religiöses Lernen in der Familie, der Moschee

und teilweise auch in der Schule stattfände, sowie durch die Migrations- und

Minderheitensituation (ebd.: 216).

An der Übertragung von Begriffen und Konzepten aus einer religiösen Tradi-

tion in eine andere lässt sich Kritik üben, schwingen doch immer Bedeutungen

mit, die nicht eins zu eins adaptierbar sind. Sicherlich muss angemerkt werden,

dass der Begriff »Katechese« in der christlichen Tradition eher punktuell zum

Einsatz kommt, wenn es zum Beispiel um die Vorbereitung auf die Konfirmation

bzw. Kommunion geht. Darüber hinaus ist aufgrund der kirchlichen Strukturen

zentral vorgegeben, was in der Katechese vermittelt wird, wohingegen in den

islamischen Strukturen eine solche zentrale Instanz nicht existiert, es daher ver-

schiedene Lehrtraditionen und Inhalte gibt. Ceylan gibt zwar an, dass es so etwas

wie einen gemeinsamen Nenner gibt, expliziert aber nicht genauer, was damit

gemeint ist (ebd.: 165). Im Folgenden möchte ich mich deshalb von den Begrif-

fen »Koranschule« und »Moscheekatechese« lösen und zwischen Koranunterricht,

Islamunterricht und dem Unterricht für Erwachsene (dars) unterscheiden23.

Weitere Befunde aus der Literatur betreffen die Qualifikation der Lehrenden:

Sowohl Usuclan als auch Ceylan konstatieren eine fehlende pädagogische Kom-

petenz der Lehrenden an Moscheen, insbesondere der Imame (Usuclan 2008: 35;

Ceylan 2008: 64), wohingegen Behr darauf hinweist, dass mittlerweile der Un-

terricht dem Stil der öffentlichen Schulen weitgehend angepasst ist (Behr 2009:

408). In der Schweiz wurde im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms

(NFP) 5824 eine Studie zu den Erwartungen an eine Ausbildung von Imamen und

Religionspädagoginnen und -pädgagogen durchgeführt, die auf eine weitgehende

Unzufriedenheit der muslimischen Zielgruppe mit den didaktischen und pädago-

gischen Kompetenzen der Lehrenden hindeutet (vgl. Rudolph et al. 2009). Meine

Untersuchung kann kein Urteil über die pädagogischen und didaktischen Kompe-

tenzen der Lehrenden abgeben. Jedoch untersuche ich, welche Kriterien für einen

guten Unterricht und für eine qualifizierte Lehrperson von den Schülerinnen und

Schülern genannt werden. Schließlich werde ich fragen, wie sich bestimmte Un-

terrichtsstile und -mittel verbreiten und dadurch zu einer Vereinheitlichung und

Professionalisierung des Unterrichts beitragen.

23 Ein dars ist dabei die formalisierte Form der Unterweisung durch eine religiöse Autorität,

welche von dem Gespräch unter Freunden (sohbet) unterschieden werden muss.

24 http://www.nfp58.ch, zuletzt geprüft am 07.10.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.nfp58.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.nfp58.ch


218 Alltag in der Moschee

Abbildung 33: Unterrichtsprogramm Erwachsene, ImanZentrum Volketswil, 2015.

Liegen zum Unterricht für Kinder und Jugendliche einige Erkenntnisse vor, so

steht eine Untersuchung der Angebote für Erwachsene meines Wissens noch aus.

Meine Daten können besonders Auskunft zu Erfahrungen von Frauen im Koran-

und Religionsunterricht geben, worauf ich im Folgenden eingehen möchte.

5.3.2 Religiöse Erwachsenenbildung

Für Erwachsene werden unterschiedliche Möglichkeiten angeboten, Unterwei-

sung in religiösen Themen zu erhalten. Üblicherweise findet einmal oder mehr-

mals wöchentlich ein dars für alle Interessierten statt. In der Blauen Moschee

in Zürich gibt es diese Art religiöser Unterweisung vor dem Freitagsgebet im

Gebetsraum der Männer. Meinen Beobachtungen zufolge sind die Zuhörer häu-

fig ältere Männer oder Personen, die am Freitag nicht arbeiten müssen. Der dars

wird per Audio und Video in den Frauengebetsraum übertragen. In der Ulu Camii

oder auch in der Moschee Gazi Husrev-beg in Wien wird mehrmals wöchentlich

ein dars für Männer und Frauen durch die Imame abgehalten. In beiden Mo-

scheen bieten Imame amWochenende zusätzlich ein Programm separat für junge

Männer an, meist im Zusammenhang mit einer Freizeitaktivität. Das Programm

des ImanZentrums Volketswil (Abb. 33) zeigt die unterschiedlichen Kursangebote

für Erwachsene, welche neben dem Koran- und Islamunterricht auch einen Ara-

bischkurs beinhalten. Hinzuweisen ist hier auf einen Islamkurs auf Albanisch,

welcher auf das spezielle Interesse der großen Zahl von Mitgliedern vom Bal-

kan zurückzuführen ist. Daneben bietet das ImanZentrum einen so genannten

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 219

»Islamologie-Kurs« an, der eine vertiefte Auseinandersetzung mit der islamischen

Lehre beinhaltet und der als »Lehrgang« mit Semesterwochenstunden und Credit

Points analog zu hochschulischen Studiengängen ausgewiesen ist25. Ein solcher

Kurs bildet jedoch die Ausnahme unter den von mir untersuchten Fällen.

Einige Moscheen haben separate Angebote für Frauen, wie auch der Unter-

richtsplan in Abbildung 33 zeigt. Diese können wöchentlich stattfinden, wie am

Wochenende im Islamischen Zentrum Wien, in der Moschee Gazi Husrev-beg

in Wien, der Albanischen Moschee in Zürich oder im ImanZentrum Volketswil,

oder monatlich, z.B. in der Blauen Moschee Zürich. Teilweise wird der Unter-

richt durch externe Lehrerinnen erteilt, so in der Blauen Moschee durch eine

Gelehrte vom Dachverband Diyanet. Diese kommt regelmäßig freitags nach dem

Gebet, um den Frauen religiöse Inhalte zu vermitteln. Koordiniert wird dies zen-

tral von der Diyanet, wobei die weibliche Hodscha dann für mehrere Moscheen

zuständig ist. Für diese Aufgabe wurde sie eigens aus der Türkei engagiert. Diese

Anlässe sind sehr gut besucht und auch jüngere Frauen, die ansonsten an einem

Freitagnachmittag nicht so häufig zu sehen sind, nehmen teil (ZH_Prot_10).

Neben diesen regelmäßigen Angeboten, die das ganze Jahr über stattfinden,

gibt es besondere Lehreinheiten im Fastenmonat Ramadan. So werden beispiels-

weise im ImanZentrum Volketswil religiöse Glaubensgrundsätze durch eine nach

Medina ausgewanderte Schweizerin vermittelt (ZH_Prot_22).

Daneben gibt es in einigen Moscheen auch Korankurse für Erwachsene. So

treffen sich zum Beispiel Frauen jeden Alters am Sonntagnachmittag in der Alba-

nischen Moschee in Zürich oder auch in der Moschee Gazi Husrev-beg in Wien,

um zu lernen, den Koran korrekt zu rezitieren.

Bedeutung des Unterrichts für die Lernenden

In den Interviews und Beobachtungen haben sich besonders Frauen als aktiv ge-

zeigt, was das Erlernen der Koranrezitation anbelangt. Viele haben sich bislang

in ihrem Leben nicht vertieft mit dem Koran und religiösen Inhalten beschäftigt

und haben nun das Bedürfnis dies nachzuholen. Teilweise steht das im Zusam-

menhang mit einer erneuten Hinwendung zum Islam oder weil die Kinder aus

dem Haus sind und sie nun Zeit haben. Mevlida (Ende 50) beschreibt, was am

Samstag passiert, wenn sie in die Moschee geht und mit anderen Frauen ihres

Alters den Koran rezitiert.

Am Samstag, wir lesen Koran. Das ist (.) ungefähr zehn, manchmal zehn, manch-

mal 15 Frauen, das (.) Alter das sind alle Alter wie ich, zwei, drei Jahre. Und, wir

lesen nur Koran. Gibt eine Frau, sie kann ein bisschen besser lesen und überset-

zen und erklären, was das bedeutet. Und dann ist auch für uns so gut, wenn man

25 Vgl. »Islamologie-Kurs« unter http://www.imanzentrum.ch, zuletzt geprüft am 13.12.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.imanzentrum.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.imanzentrum.ch


220 Alltag in der Moschee

so eine Stunde, zwei Stunden manchmal wir bleiben dann nachher, und trinken

hier Kaffee @und dann bisschen Tratschen //@ja@ (lacht)// @wie alle Frauen@

(unverst.), das machen alle Frauen, das ist. Und, so ist es. #00:04:03-3#

(Mevlida)

Sie beschreibt den Unterricht als Angebot von Frauen für Frauen, der Über-

setzung und Erklärung des Gelesenen beinhaltet und an den sich ein gemütli-

ches Beisammensein anschließt. Im Dezember 2015 habe ich das Frauentreffen

besucht. Folgende Beobachtung habe ich protokolliert:

Wir gehen nach oben in den großen Raum. Hier werden in einem Kreis die Lese-

pulte aufgestellt sowie für die älteren Frauen Tische und Stühle. Wir lassen uns

nieder. Die Korane werden aufgeklappt. Es sind etwa 16 Frauen da.

Eine ältere Frau, die sagt, sie sei pensionierte Professorin, dass sie langsam lesen,

nur eine Seite pro Samstag. Danach würden sie die bosnische Übersetzung lesen

und eine Lehrerin würde ihnen die Stelle im historischen Kontext erklären, wie

sie entstanden und einzuordnen sei. Das würden aber nur sie hier so machen, in

anderen Moscheen sei das nicht so.

Die Frau erklärt, dass sie imKommunismus in Bosnien aufgewachsen sei und es sei

damals praktisch nicht möglich gewesen, den Koran zu lernen. Es sei zwar nicht

verboten gewesen, aber es war trotzdem nicht möglich. Sie sagt nichts weiteres

Genaues dazu. Seit sie hier ist, lernt sie denKoran zu lesen, seit fünf Jahrenwürden

sie lernen. Sie erklärt, dass jüngere Frauen hier in Bosnien in eine mekteb gegan-

gen seien, was vier Jahre dauern würde, um über den Islam zu lernen.

(W_Prot_22)

Die Frauen, die in der bosnischen Moschee zusammenkommen, lernen unter

Gleichaltrigen, hier Frauen über 50, die in ihrer Jugend aus verschiedenen Grün-

den nicht lernen konnten. Der Verweis auf die jüngeren Frauen, die in Bosnien

bereits die institutionalisierte und organisierte Form des Religionsunterrichts in

der Primar- bzw. Grundschule durchlaufen haben, gibt einen Hinweis darauf,

warum der Unterricht in dieser Moschee vor allem von älteren Frauen besucht

wird. Die Anleitung für das Koranrezitieren erfolgt durch eine Frau aus ihrer

Gruppe, die es besser kann als die anderen. Der Ablauf des Treffens besteht aus

Lesen, Übersetzen und historisch-kontextueller Besprechung des Gelesenen. Der

Unterricht geht damit über das reine Rezitieren hinaus, was als Alleinstellungs-

merkmal für ihre Gruppe beschrieben wird. Im Laufe des Treffens kommen auch

vermehrt jüngere Frauen, teilweise mit Kindern, hinzu, die bereits die arabischen

Buchstaben lesen können und nun ebenfalls den Koran rezitieren möchten. Die

älteren Frauen sind froh, dass sich die jüngeren Frauen interessieren und es

Nachwuchs für die Gruppe gibt. Die Lehrerin betont auch die Bedeutung der

Koranrezitation: Wenn der Koran in Gemeinschaft gelesen würde, dann würden

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 221

sich die Engel dazusetzen und zuhören und würden ihre Flügel um die Gruppe

legen. Es gebe eine Belohnung für alle, die teilnehmen (W_Prot_22). Wie schon

im vorangegangenen Kapitel für das Zuhören bei der chuṭba beschrieben, wird

auch hier die religiöse Belohnung als Motivation für die Teilnahme angegeben.

Im weiteren Verlauf des Interviews beschreibt Mevlida die Bedeutung des

Unterrichts für sich:

[…]was istwirklich denke ich gut, [..] dass dieWIRKLICHüber, über Religion reden.

VIELE Leute verstehen nicht, WAS ist, ja, Islam ist. Was viele WISSEN schon, aber

viele wissen auch nicht. Weil, ja, sagen, ja, ich muss beten, ich SOLL beten, oder

ichmuss beten,wenn ich eineMuslimbin so. Aber, VIELmehr, das, das geht, das ist

nicht nur beten, das ist VIEL mehr, wennman erklärt wirklich in Koran, ja, ist sooo

viele schöne Sachen, nur (.) die Leute vielleicht LESEN das und VERSTEHEN nicht.

[…] Ich meine, dass ist wirklich gut, die ERKLÄRUNG, zu alle und viele Muslime.

[…] hier inWien gibt's schon vielleicht, aber bei uns, ja, halbe Stunde, eine Stunde

Samstag, ja, wennman hört, und JA, wennmanwill, wirklich jetzt (unverst.), kann

man schon finden, kann man schon lesen, kann man schon, ja. #00:14:21-2#

(Mevlida)

Trotz der sprachlich etwas schwierigen Situation lässt sich hier die Bedeu-

tung des Verstehens für Mevlida herauslesen. Die Worte, die sie hier besonders

betont sind »Wissen«, »viel«, »soll«, »Verstehen«, »Erklärung«. Das »Sollen« steht

dabei im Gegensatz zum »Wissen« und »Verstehen«. Aus ihrer Sicht soll religiöse

Praxis nicht nur aus Pflichtgefühl erfolgen, sondern muss verstanden und er-

klärt werden. Sie sieht hier auch einen Bedarf nach mehr Bildungsangeboten,

schränkt aber gleichzeitig ein, dass sie oder auch andere dazu dann wohl keine

Zeit hätten. Hervorzuheben ist, dass sie das Verstehen des Korans mit Schön-

heit in Verbindung bringt. Das Verstehen hat für sie eine sinnliche, ästhetische

Komponente.

Beinhauer-Köhler beobachtet, dass »immer mehr Frauen aller Altersstufen

einen vergleichbaren kognitiven Zugang zum Islam« suchen (Beinhauer-Köhler

2009: 86). Als Grund für den Wandel gibt sie an, dass es über Jahrhunderte hin-

weg nicht üblich gewesen sei, dass Frauen sich über die Koranschule hinaus über

die islamische Religion informierten. Hinzu käme ein weit verbreiteter Analpha-

betismus unter Frauen, der bislang häufig verhinderte, dass sich Musliminnen

vertieft mit ihrer Religion beschäftigten. Nun käme es aber zu einer Trendwen-

de. Die Autorin weist auf einen verstärkenden Faktor hin, denn in der islamischen

Welt würden immer mehr Frauen als religiöse Spezialistinnen ausgebildet, die ihr

Wissen dann an die Musliminnen vor Ort weitergeben könnten (ebd.: 86). Die Er-

kenntnisse aus dem Unterricht in der Moschee Gazi Husrev-beg schließen daran

an und unterstreichen den Wunsch nach einem kognitiven Zugang.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Alltag in der Moschee

Anders läuft der Unterricht in der Albanischen Moschee in Zürich ab, wo

die Koranrezitation im Vordergrund steht und es weder Übersetzung noch Er-

klärung des Gelesenen gibt. Folgender Protokollausschnitt beschreibt den Ablauf

des Unterrichts, nachdem zunächst nur wenige Frauen nach dem Gebet begonnen

haben, den Koran unter Anleitung einer Lehrerin zu lesen:

Gegen 15.15 Uhr sind 24 Frauen da. Eswird bald klar, dass sich drei Gruppen bilden.

Mir ist erst nicht klar warum, werde dann aber aufgeklärt. Die eine Gruppe in der

Mitte sind Anfängerinnen, die erst noch die Buchstaben lernenmüssen. Die Grup-

pe, bei der ich sitze hat vor zwei Jahren mit dem Koranlesen angefangen und ist

jetzt fast am Ende. Die dritte Gruppe ist in derMitte des Korans. Die Koranlehrerin

fängt mit der dritten Gruppe an und hier wird reihum gelesen und sie korrigiert.

Die Frauen sind altersmäßig sehr gemischt. Es gibt ein paar Mädchen im Teen-

ageralter bis hin zu Frauen im Rentenalter.[…]

Ich unterhalte mich mit meiner Nachbarin. Sie erzählt, dass sie nur am Sonntag

her kommt und im Ramadan. Die Lehrerin mache jeden Sonntag diesen Kurs und

einmal im Monat gebe sie im großen Gebetsraum einen Religionsunterricht für

die Frauen, zu dem dann auch andere Frauen kämen. Im Ramadan gäbe es keinen

Korankurs und sie hätte dann jeden Sonntag den Religionsunterricht gemacht.

Die Lehrerin kommt aus (Name der Stadt). Sie erzählt mir nachher, dass sie in

(Name des Landes) studiert hat und an vielen verschiedenen Orten in der Schweiz

Religionsunterricht gibt.

[…]

Nun muss die »Koran-Ende-Gruppe« noch warten, bis die »Buchstabengruppe«

fertig ist. Es ist bereits 16:30 Uhr. Frau (Name der Frau) kann wohl auch ganz gut

den Koran lesen und wird gebeten schon einmal mit der Gruppe anzufangen. Sie

rezitieren wieder reihum.

Nach der ersten Gruppe hat die Koranlehrerin eine Sure sehr kunstvoll rezitiert.

Mir wird mit Bewunderung erzählt, dass sie den Koran auswendig kann.

[…]

Während des Koranlesens kamen ein paar Frauen auf Frau (Name der Frau) zu und

haben ihr 40 oder 50 Franken gegeben. Ich habe nicht gefragt, aber sie erklärt mir

von sich aus, dass das so etwas wie ein Kursbeitrag sei. Die Frauenwürden fünf bis

zehn Franken pro Stunde geben. Die Lehrerin wird aber von der Moschee bezahlt,

so dass das Geld als Spende an die Moschee geht. Sie hat genau aufgeschrieben,

wer wann wie viel gegeben hat.

(ZH_Prot_27)

Der Protokollausschnitt verdeutlicht das große Interesse an Koranrezitations-

kursen bei gleichzeitigem Mangel an geeigneten Lehrpersonen, denn hier müs-

sen drei Klassen in einer unterrichtet werden. Auch dauert es lange, bis eine

Gruppe den Koran gelesen hat. Koranrezitieren bedeutet aber nicht nur Koranle-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 223

sen, die Voraussetzung dafür ist das Erlernen der Buchstaben. Da verschiedene

Lernniveaus in einer Klasse zusammenkommen, leiten Frauen, die bereits in ih-

ren Kompetenzen den anderen voraus sind, andere Frauen an. So wird dann

reihum abschnittsweise rezitiert und durch die Lehrerin korrigiert. Wie in den

anderen Moscheen ist die Lehrerin eine Frau, die versiert ist in der Rezitation

und die ihr Wissen an die Frauen weitergibt. Ihre Ausbildung wurde mir ge-

genüber mehrfach hervorgehoben. Die Lehrerin hat eine Qualifikation, die sie

von den anderen abhebt, sie hat studiert und ist damit eine religiöse Spezialistin

(vgl. Beinhauer-Köhler 2009: 86). Daher kann hier von einer Professionalisierung

durch Ausbildung, die damit verbundenen Standards sowie durch die Bezahlung

der Lehrperson gesprochen werden.

Der Koranunterricht ist nicht nur hier ein generationenübergreifendes Ange-

bot. Allerdings sind Frauen, die menstruieren, davon ausgeschlossen, genauso wie

sie auch am Gebet nicht teilnehmen dürfen. Die Gesprächspartnerin im Protokoll

verweist aber auf die soziale Funktion des Treffens, die Gemeinschaft mit anderen

Frauen. Sie ist nicht unwichtig, so betont Mevlida (oben) das gemeinsame Kaffee-

trinken und »Tratschen« als weibliche Gewohnheit und gemeinschaftsstiftendes

Moment (vgl. auch ebd.: 86). Auf Nachfrage, ob die Männer auch solche Treffen

hätten, erklärten mir die Frauen in der Moschee Gazi Husrev-beg lachend, dass so

etwas von den Männern nicht organisiert würde (W_Prot_22). Hieraus wird wie-

derum deutlich, dass die Bildungsangebote häufig getrennt nach Geschlechtern

stattfinden und sich dieser Umstand auch auf die sozialen Aktivitäten beziehen

kann.

Laila Oulouda, die Präsidentin des ImanZentrums, erklärt, warum die Koran-

rezitation so wichtig ist und bezieht sich auf den Koran, der es den Gläubigen

vorschreibt, den Koran lesen zu können26. Koranrezitation sei deshalb eine »Got-

tesdienstliche Handlung« und man brauche einzelne Suren für das Gebet. Ent-

sprechend größer ist die Nachfrage der Eltern nach Koran- und Arabischkursen

verglichen mit der nach dem Religionsunterricht (ZH_Prot_29). Dies deutet auf

ein Bedürfnis nach Orthopraxie hinsichtlich des liturgischen Handelns hin.

Die Bedeutung der Rezitation des Korans muss daher genauer betrachtet

werden. Das Wort al-qur↩ān meint »die Lesung« oder »die Rezitation«, woraus

ersichtlich wird, dass die mündliche Tradition bereits konzeptionell mit ange-

legt ist. Kermani widmet ein ganzes Werk dem ästhetischen Erleben des Koran

26 So zum Beispiel in der Sure 17, Vers 78: »Verrichte das Gebet beim Neigen der Sonne bis

zum Dunkel der Nacht, und das Lesen des Korans bei Tagesanbruch. Wahrlich, die Le-

sung des Korans bei Tagesanbruch ist besonders angezeigt.« (Wiedergegeben nach der

Koranübersetzung von Mahmud Asad, Ahmad von Denffer und Yusuf Kuhn, online unter

http://www.koran-auf-deutsch.de/17-die-nachtwanderung-al-%C3%ACsraa, zuletzt geprüft

am 07.10.2017).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.koran-auf-deutsch.de/17-die-nachtwanderung-al-%C3%ACsraa
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.koran-auf-deutsch.de/17-die-nachtwanderung-al-%C3%ACsraa


224 Alltag in der Moschee

und beschreibt, wie die poetische Erfahrung und die Rezitation des Textes von

Anfang an im Zentrum islamischer Tradition standen (Kermani 2007). Dies ist

wichtig zu beachten, bevor kritisiert wird, die Kinder und Erwachsenen würden

im Koranunterricht lediglich die Texte auswendig lernen oder herunterrattern,

ohne ein Wort zu verstehen. Kermani betont deshalb besonders die Bedeutung

des Verhältnisses von Text und Rezipient, das heißt die Bedeutung des Korans

für die Musliminnen und Muslime (ebd.: 11):

Die Gravitation, die vomKoran ausgeht und die er selbst in einigen Andeutun-

gen bezeugt, wird im kulturellen Gedächtnis poetisch gedeutet und ebenso

facettenreich wie detailliert beschrieben. Viel stärker noch als der Text selbst

bezeugen die außerkoranischen Dokumente, daß [sic!] die Offenbarung nicht

nur inhaltlich überzeugt habe, sondern in einem hohen Maße ästhetisch er-

lebt worden sei. (Ebd.: 29)

Die Faszination, die von der Rezitation des Koran ausgegangen sein soll und

der sich niemand habe entziehen können, werde als Prämisse im kulturellen Ge-

dächtnis der muslimischen Gemeinde bewahrt (ebd.: 29). Daher dienen die Kurse

insbesondere dazu, die Aussprache- und Intonationsregeln zu lernen, um der äs-

thetischen Qualität des heiligen Textes gerecht zu werden (vgl. Ceylan 2010: 35).

Ceylan weist darauf hin, dass allein die Rezitation des Gotteswortes als lohn-

bringend betrachtet werde und es darüber hinaus die herrschende Volksmeinung

sei, der Koran sei für Laien nur schwer zu verstehen (ebd.: 35). Daher ginge es

in den Kursen nicht um das Verstehen des Textes, sondern meist allein um die

Rezitation.

Die Verankerung der theologischen bzw. liturgischen Bedeutung der Koran-

rezitation scheint im impliziten konjunktiven Erfahrungsraum aufgegangen zu

sein, denn er wird nicht von allen expliziert oder reflektiert. Auf Nachfrage in

einer anderen Moschee, warum das Koranlernen so wichtig sei, wichtiger noch

als das Verstehen des Gelesenen, verwiesen Gläubige auf die lange Tradition des

Koranrezitierens und gaben Antworten, die mit »weil wir das immer schon so

gemacht haben« zusammengefasst werden können (ZH_Prot_28). Das Koranre-

zitieren ist damit eine Praxis in Moscheen, deren Bedeutung für viele Muslime

keiner Auseinandersetzung bedarf, sondern die als »gesetzt« gilt.

5.3.3 Religiöse Bildung von Kindern und Jugendlichen

Die Situation in den beiden Ländern Österreich und Schweiz könnte nicht un-

terschiedlicher sein, was den islamischen Religionsunterricht für Kinder und Ju-

gendliche betrifft. Während in Österreich durch die öffentlich-rechtliche Aner-

kennung der IGGiÖ für muslimische Kinder ein Rechtsanspruch auf Religions-

unterricht an öffentlichen Schulen besteht, stellt sich die Lage in der Schweiz ganz

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 225

anders dar (siehe Kap. 3). Hier existieren je nach Kanton unterschiedliche Modelle

des Verhältnisses von Staat und Religion und auch des Religionsunterrichts (kon-

fessionell oder religionskundlich) (vgl. Rudolph et al. 2009). Im Kanton Zürich, um

den es in dieser Arbeit besonders geht, existiert kein islamischer Unterricht an

öffentlichen Schulen. Der Religionsunterricht wird unter anderem auch deshalb

von den Moscheen bestritten. Allerdings bedeutet der islamische Religionsunter-

richt an öffentlichen Schulen in Österreich nicht, dass dieser komplett den Bedarf

abdecken und in den Moscheen dort kein Unterricht erteilt würde. In der Tat habe

ich in den von mir besuchten Moscheen in Wien überall Koran- und/oder Islam-

kurse vorgefunden. Imam Toygun von der Ulu Camii erklärt, dass dies notwendig

sei, da der Unterricht an öffentlichen Schulen mit nur einer Stunde pro Woche

zu wenig sei. Außerdem würden die Kinder dort keinen Koranunterricht erhalten

(F. Toygun/Mesut, W_ExpInt_05, #00:43:28-6#).

Hier lohnt sich ein eingehender Blick auf die Gründe für diese Doppelstruk-

tur. In den Vor-Ort-Besuchen und Interviews wurde der Unterricht mit Kindern

als selbstverständliches Angebot der Moscheen dargestellt. Bildung und religiöse

Praxis sind auch historisch schon immer eng miteinander verbunden. Einen wei-

teren Hinweis für die Gründe dieser Doppelstruktur liefert Potz (2005) in einem

empirischen Projekt zum islamischen Religionsunterricht in Österreich. Dem-

nach machten rund 50 Prozent der Schülerinnen und Schüler von dem Recht

Gebrauch, sich vom islamischen Religionsunterricht an öffentlichen Schulen ab-

zumelden (ebd.: 5). Potz sieht den islamischen Religionsunterricht stark mit dem

Anspruch und der Erwartung einer integrativen Leistung belegt und die primäre

Aufgabe einer qualitativ hochwertigen Glaubensunterweisung werde dadurch ver-

kannt (ebd.: 7). Darüber hinaus verweist er wie Imam Toygun auf den Umstand,

dass der Unterricht nur maximal zwei Unterrichtsstunden pro Woche umfas-

se und daher kaum ausreiche, um beispielsweise auch die Koranrezitation zu

erlernen. Hinzu komme als Herausforderung für den Religionsunterricht die He-

terogenität der muslimischen Gläubigen. So schreibt Potz:

Darüber hinaus muss sich gerade der islamische RU [Religionsunterricht,

A.d.V.] mit zum Teil kulturell sehr unterschiedlich gefärbten religiösen Sozia-

lisationsmilieus auseinandersetzen; nicht umsonst melden zahlreiche Eltern

ihre Kinder vom islamischen RU deshalb ab, weil sie ein Zurückdrängen

dieser, ihrer eigenen, kulturellen Prägung befürchten. (Ebd.: 7)

Neben dem Bedürfnis nach kultureller Sozialisation ihrer Kinder haben die Eltern

auch jeweils unterschiedliche Erwartungen an den Unterricht: Die einen erach-

ten ihn als zu konservativ, die andern als zu wenig traditionell-islamisch (vgl.

Khorchide 2009a: 18). Der Unterricht an öffentlichen Schulen hat damit ein Le-

gitimitätsproblem. Eltern schicken ihre Kinder lieber in die Moschee ihrer Wahl,

wo sie den Lehrpersonen vertrauen. Da die Angebote in großen Städten wie Wien

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Alltag in der Moschee

oder Zürich divers sind, findet sich für jedes Bedürfnis ein entsprechendes Pro-

gramm. Moscheen, deren Mitglieder sich aus einer bestimmten geographischen

und kulturellen Region zusammensetzen, unterliegen damit weniger dem Di-

lemma, dass sie vielen unterschiedlichen Erwartungen gerecht werden müssen,

als der Unterricht an öffentlichen Schulen. Die IGGiÖ mit ihrem einheitlichen

Konzept von einem islamischen Religionsunterricht für alle zeigt sich daher eher

als Konstrukt, um staatlichen Erwartungen der Repräsentation gerecht zu wer-

den, als einer Abbildung der Wirklichkeit des akzeptierten Vertretungsanspruchs.

Musliminnen und Muslime in Österreich sind weit davon entfernt, so etwas wie

einen einheitlichen »Islam in Österreich« widerzuspiegeln. Der Religionsunter-

richt reflektiert daher die Diversität der muslimischen Gemeinschaft in Öster-

reich und der Schweiz. Wie mir der Religionsrechtler Richard Potz in einem

Gespräch mitteilte, bezweifle er daher auch, dass heute eine Etablierung eines

einzigen muslimischen Dachverbandes wie der IGGiÖ noch möglich wäre, da

sich die muslimische Landschaft im Vergleich zu den 1970er Jahren so stark aus-

differenziert hätte (R. Potz, W_ExpInt_22). Aufgrund des Prestiges der IGGiÖ

wäre jedoch deren Status von den anderen Dachverbänden nie wirklich angegrif-

fen worden. Die Beispiele in Deutschland und der Schweiz zeigen, wie schwierig

solche Bestrebungen sind, einen einzigen, umfassend akzeptierten Dachverband

auf Bundesebene zu gründen.

Theoretisch lässt sich die Beobachtung der Doppelstruktur des Religionsun-

terrichts in den Konzepten des Neo-Institutionalismus als Entkoppelung fassen.

Entkoppelung wird dabei als Einschränkung von Isomorphie charakterisiert, das

heißt ein Ausbrechen aus der Strukturähnlichkeit. Entkoppelung ist ein Mecha-

nismus, »der es Organisationen erlaubt, unterschiedlichen, widersprüchlichen

Umweltanforderungen gleichzeitig gerecht zu werden, um damit den Organisa-

tionsbestand zu sichern« (F.A.A. Becker-Ritterspach & J.C.E. Becker-Ritterspach

2006: 102). Vergleicht man die Moscheen auf der Mesoebene miteinander, so

kann der weit verbreitete Religionsunterricht zunächst als Isomorphie beschrie-

ben werden, da sich die Moscheen in diesem Angebot grundsätzlich ähnlich sind.

Gleichzeitig sind diese Lehrangebote in den Moscheen jedoch entkoppelt von de-

nen auf der Makro-Ebene, dem Religionsunterricht an öffentlichen Schulen. Die

konfligierenden Umwelterwartungen kommen einerseits vom Staat, der durch

seine öffentlich-rechtliche Anerkennung der IGGiÖ einen öffentlichen Religions-

unterricht ermöglicht, damit jedoch eine Homogenisierung des Lehrplanes er-

wartet. Die Umwelterwartungen aus der muslimischen Öffentlichkeit sind ande-

rerseits heterogen und dieser Heterogenität können nur die Moscheeorganisa-

tionen mit ihrem differenzierten Programm gerecht werden. Darüber hinaus ist

das Erlernen der Rezitation einer ganzen heiligen Schrift nicht unbedingt mit

den Bildungszielen an öffentlichen Schulen und auch nicht mit der Kapazität

an Unterrichtsstunden vereinbar. In dieser Hinsicht schaffen die Moscheen kein

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 227

Konkurrenzprogramm zur öffentlichen Schule sondern eher ein komplementäres

Angebot.

Korankurse

Wie sich bereits gezeigt hat, muss zwischen Kursen für das Erlernen der kor-

rekten Koranrezitation (Korankurse) und der Vermittlung der Glaubenslehre des

Islams (Islamunterricht) unterschieden werden. Der Unterricht wird von den Kin-

dern in beiden Formen grundsätzlich in Klassen absolviert. Je nach personellen

und räumlichen Kapazitäten der Moschee gibt es mehrere Stufen, die nach Al-

ter und teilweise auch nach Geschlechtern aufgeteilt sind. In der Albanischen

Moschee in Zürich, wo es nur einen Unterrichtsraum gibt, findet der Religions-

unterricht koedukativ und altersmäßig gemischt statt. Dieser wird von einer tür-

kischstämmigen Lehrerin auf Deutsch durchgeführt. Der Korankurs wird durch

den Imam im Gebetsraum bestritten und findet ebenfalls koedukativ und über die

Alters- und Wissensgrenzen hinweg statt. Unterstützt wird der Unterricht durch

männliche Helfer, die dann z.B. mit einer kleinen Gruppe Kindern Buchstaben

üben. Damit wird versucht, den unterschiedlichen Niveaus gerecht zu werden.

Wie sehr das Angebot von den räumlichen und personellen Kapazitäten abhängig

ist, zeigt das Beispiel des ImanZentrums in Volketswil, welches über eine größe-

re Anzahl an Räumen verfügt und wo es jeweils drei Unterrichtsstufen getrennt

nach Koran- und Islamunterricht gibt. In der Ulu Camii erfolgt die Vermittlung

nach Alter und Geschlecht aufgeteilt in drei Stufen, allerdings wird gleichzeitig

Religionsunterricht und Koranunterricht gegeben. Den Unterricht erteilen hier

zwei Lehrerinnen sowie der Imam und dessen Frau. Da das eigene Angebot für

die höheren Stufen aus Kapazitätsgründen nicht ausreicht, werden diese an eine

andere ATİB Moschee in Wien ausgelagert. Bezüglich der Struktur und Zusam-

mensetzung der Klassen kann daher nicht von einheitlichen Unterrichtskonzepten

gesprochen werden.

Für Kinder ab der Primarstufe (in der Schweiz) bzw. Volksschule (in Öster-

reich) umfasst der Unterricht in der Regel das Erlernen der arabischen Buchsta-

ben, einzelner Koranverse und einen spielerischen Zugang zu religiösen Themen.

Ab den höheren Schulklassen (ab dem Alter von ca. zehn Jahren) lernen die Kinder

das richtige Aussprechen der Koranverse. Der Unterricht erfolgt mit Hilfe einer

Koranausgabe, die das Rezitieren durch Hilfestellungen und diakritische Zeichen

erleichtert. Dies sieht in der Praxis so aus, dass die Kinder reihum Abschnitte

rezitieren und die Lehrperson sie korrigiert (vgl. z.B. W_Prot_23). In der Moschee

Gazi Husrev-beg in Wien wurde für das Erlernen der arabischen Buchstaben, die

für die Rezitation notwendig sind, das Buch »Sufara« benutzt. Erst in höheren

Stufen erlernen die Schülerinnen und Schüler die arabische Sprache, wobei es

solche Kurse nicht in allen Moscheen gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Alltag in der Moschee

In Wien wurde das Ende des Schuljahres von Mitgliedern der bosnischen

Moscheen durch ein großes Fest gefeiert, bei dem Urkunden überreicht wurden,

ein Kinderchor sang und Kinder Rezitationen vortrugen, die sie im Unterricht

gelernt hatten. Dafür wurde durch den bosnischen Dachverband eine große Halle

angemietet. Gleich wie bei einem Schulfest saßen die stolzen Eltern im Publikum

und anschließend wurde gemeinsam gegessen (W_Prot_08). Dieses Feiern des

Erfolgs der Kinder beim Erlernen der Koranrezitation verdeutlicht die Bedeutung

derselben. Die Tradition der Rezitation wird in diesen Handlungen ins Gedächtnis

gerufen und reproduziert.

Islamunterricht

Flankiert wird der Koranunterricht in den meisten Fällen durch Religionsunter-

richt, der – mehr oder weniger didaktisch fundiert – den Kindern den Islam und

die religiöse Praxis näher bringen soll. Hier geht es beispielsweise um das kor-

rekte Begrüßen, das Gebet und die Glaubensgrundsätze des Islam. Grundlagen

hierfür stellen der Koran, die Sunna und die Hadithe dar. Die Unterrichtskonzep-

te sind nicht einheitlich und es werden unterschiedliche Materialien verwendet.

In manchen Moscheen wird auf Deutsch unterrichtet, in anderen in der Her-

kunftssprache. Die Lehrerin in der Albanischen Moschee in Zürich hatte für ihren

Unterricht Materialien und verschiedene didaktische Mittel in deutscher Sprache

zusammengestellt. Sie unterrichtet auf Deutsch. In der Ulu Camii in Wien er-

folgte der Unterricht auf Türkisch und eher frontal, d.h. weitgehend ohne didak-

tische Mittel. Bei einem Besuch in der Moschee Gazi Husrev-beg konnte ich an

unterschiedlichen Klassen teilnehmen. In der Gruppe der Kleinsten (5–7jährige)

sangen die Kinder gemeinsam Lieder über Allah, die Welt, Tiere und Freunde.

Sie lernten die Sure Fatiha sowie die Glaubensgebote (iman) durch Nachsprechen

auf Arabisch. Weitere Inhalte waren das Glaubensbekenntnis sowie verschiedene

Glaubenspflichten. So lernten sie z.B. mit »Trockenübungen«, wie man sich für

das Gebet wäscht. Nach der Pause malten und spielten sie. Der Unterricht fin-

det auf Bosnisch statt, wofür als Begründung angegeben wird, dass die Kinder

sonst kaum mehr die bosnische Sprache sprächen (W_Prot_23). Die Betreuerin

stellt ihre Materialien selbst zusammen. Zudem hat sie eine Ausbildung als Kin-

dergärtnerin. Der Religionsunterricht hat damit nicht nur die Funktion, religiöse

Grundlagen auf spielerische Art und Weise zu vermitteln, sondern es soll darüber

hinaus auch Sprachvermittlung stattfinden. Hier zeigt sich, wie sich in ethnischen

Moscheen Religions- und Traditionsvermittlung verbinden können.

Für die größeren Kinder allerdings gibt es Leitfäden, die zur Vereinheitli-

chung des Unterrichts beitragen können. Ein Standardwerk für den Unterricht

stellt das Buch »Ilmihal« dar, welches es in türkischer, bosnischer und auch deut-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 229

scher Sprache gibt27 und das auch als App vorliegt28. Dieses Buch kommt in

der Moschee Gazi Husrev-beg zum Einsatz (W_Prot_23). Inhaltlich kann dies als

Standardwerk mit Katechismus-Funktion beschrieben werden, denn es beinhaltet

die Glaubensgrundlagen, Anleitungen und Vorschriften für die gottesdienstlichen

Handlungen, Erlaubtes und Verbotenes im Islam sowie das Leben des Propheten

Mohammed. Daran schließen sich wichtige Gebete und Verse an.

Die Inhalte des Unterrichts umfassten daher vor allem die Grundlagen des

Glaubens und der religiösen Praxis. Was als Orthopraxie verstanden wird, ist ab-

hängig von der jeweiligen Rechtsschule. Dies ist in einer ethnisch-kulturell homo-

genen Moschee recht eindeutig, bedarf allerdings in multiethnischen Moscheen

einer Auseinandersetzung. Im ImanZentrum wird der Religionsunterricht daher

so gestaltet, dass er den gemeinsamen Nenner der Rechtsschulen abdeckt. Wenn

Kinder nachfragen, wird ihnen erklärt, was der Unterschied ist, z.B. wenn es

um die Haltung der Hände im Gebet geht (ZH_Prot_29). Im ImanZentrum konn-

te ich auch beobachten, wie aktuelle Themen im Unterricht behandelt werden

(ZH_Prot_29). Bei meiner Teilnahme ging es um das Thema »Jihad«. Die Kinder

gingen zunächst davon aus, dass Jihad »heiliger Krieg« bedeutet, woraufhin die

Lehrerin den Begriff dekonstruierte und den »kleinen Jihad« als Verteidigungs-

krieg und den »großen Jihad« als persönliche Anstrengung, als »Kampf gegen das

eigene Ego« definierte. Den Kindern war ein großes Interesse anzumerken. Die

Lehrerin teilte ein Arbeitsblatt aus, auf dem Quellen vom Duden bis Wikipedia

sowie verschiedene Koranstellen aufgeführt waren, um das Thema von unter-

schiedlichen Seiten zu beleuchten. Die Quintessenz, die die Kinder mitnehmen

sollten, war, dass Jihadisten das islamische Gesetz verletzen würden. »Das sind

keine Muslime«, so ist die einstimmige Meinung. Ein weiteres Thema war der

Selbstmord im Islam und dass dieser verboten sei. Auch behandelte die Lehrerin

in der Stunde die Frage, wie der Koran zu lesen sei und dass man Verse nicht

aus dem Kontext ziehen dürfe. Es kamen verschiedene Koranübersetzungen zum

Einsatz, um den Kindern die begrifflichen Unterschiede deutlich zu machen.

Schließlich nütze es nichts, wenn man den Koran auswendig lerne, man aber

nicht wisse, was drin stünde und nichts über den Islam wisse, so die Lehrerin.

Kampf, Verteidigungskrieg und Selbstmordattentate erscheinen für Kinder in

der 4.-6. Klasse durchaus harte Themen für einen Religionsunterricht. Allerdings

beschreibt die Lehrerin im anschließenden Gespräch, dass die Kinder verunsi-

chert seien und von anderen Kindern aus der Klasse nach diesen Themen gefragt

27 Für die deutsche Fassung vgl. https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grund-

zc3bcge-der-islamischen-religion.pdf, zuletzt geprüft am 06.04.2016.

28 Google Play: https://play.google.com/store/apps/details?id=com.alijasirbic.ilmihal, zuletzt

geprüft am 19.03.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grundzc3bcge-der-islamischen-religion.pdf
https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grundzc3bcge-der-islamischen-religion.pdf
https://play.google.com/store/apps/details?id=com.alijasirbic.ilmihal
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grundzc3bcge-der-islamischen-religion.pdf
https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grundzc3bcge-der-islamischen-religion.pdf
https://play.google.com/store/apps/details?id=com.alijasirbic.ilmihal


230 Alltag in der Moschee

würden. Die Fragen brächten sie dann mit und suchten nach Antworten im Un-

terricht. Auch seien die Kinder durch die Medienberichterstattung oft irritiert

und fragten sich, ob ihre Religion wirklich so schlecht sei. Zwar sei der Arabisch-

und Korankurs mehr nachgefragt durch die Eltern. Die Eltern würden jedoch

oft selbst sehr wenig über ihre Religion wissen und könnten den Kindern keine

Fragen beantworten. Daher wäre der Islamunterricht so wichtig. Auch bekäme

sie gute Rückmeldungen von Eltern, dass die Kinder die Inhalte mit nach Hause

brächten und darüber redeten. Hier wird deutlich, wie sich der gesellschaftliche

Islamdiskurs auf die Aktivitäten in der Moschee auswirkt und der Islamunterricht

an Bedeutung gewinnt. Im Unterricht spiegeln sich dabei die Themen des Diskur-

ses wider. Der Islamunterricht kann so eine wichtige Funktion für die religiöse

Selbstversicherung und Identitätsbildung der Kinder und Jugendlichen haben,

denn hier können sie ihre religiöse Zugehörigkeit reflektieren (siehe auch unten).

Oben genannte Inhalte können darüber hinaus auch als Extremismusprävention

verstanden werden.

Insgesamt wird deutlich, wie wenig institutionalisiert und standardisiert der

Religionsunterricht ist, was die didaktischen Mittel und die Materialien anbe-

langt. Wie der Unterricht gemacht wird, hängt in hohem Maße von den Fähigkei-

ten der Lehrperson ab und inwiefern sie geeignete Materialien zusammenstellt.

Neben der klassenweisen Aufteilung, die in allen Moscheen abhängig von den

Kapazitäten ähnlich ist, ist der Religionsunterricht in den Moscheen durch eine

große Bandbreite gekennzeichnet, was Inhalte (Religionskunde, aktuelle Themen

und/oder Koranrezitation), Didaktik (spielerisch oder frontal), Sprache, Häufig-

keit und Regelmäßigkeit sowie die Qualifikation der Lehrenden anbelangt (vgl.

auch Rudolph et al. 2009: 7).

5.3.4 Zugehörigkeit und pragmatische Nutzung der Unterrichtsangebote

Der Unterricht in den Moscheen findet in der Regel an einem oder mehreren Ta-

gen am Wochenende statt, in manchen Fällen auch während der Woche. Grund-

sätzlich sind die Klassen offen für alle Kinder, egal welcher Herkunft. Einschrän-

kungen gibt es jedoch, wie bereits genannt, durch die Unterrichtssprache. In der

Albanischen Moschee in Zürich erzählte ein Mitglied mit Bedauern, dass die we-

nigen nicht-albanischen Kinder dann irgendwann nicht mehr gekommen seien,

obwohl der Unterricht auf Deutsch stattfand. Es wurde vermutet, dass sie sich

nicht zugehörig gefühlt hätten (ZH_Prot_28). In den beiden multiethnischen Mo-

scheen im Sampling ist dies anders. Die dort eingerichteten »Schulen« werden

von Kindern verschiedener ethnischer Herkünfte frequentiert. Im ImanZentrum

ist das Einzugsgebiet laut Auskunft der Schulleitung relativ groß und reicht bis St.

Gallen, Schaffhausen und in das Aargau. Als Grund wird angegeben, dass die El-

tern es schätzten, dass der Unterricht auf Deutsch stattfinde (ZH_Prot_29). Diese

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 231

Beobachtungen deuten darauf hin, dass der Religionsunterricht für Kinder in vie-

len Fällen innerhalb der eigenen ethnischen Community erfolgt, allerdings Eltern

auch für ihre Kinder große Anreisezeiten auf sich nehmen, wenn der Unterricht

ihren Vorstellungen entspricht. Sie bringen dann auch ihre Kinder in Moscheen

zum Unterricht, wenn sie dort nicht Mitglied sind (ZH_Prot_29). Dies deutet

auf eine pragmatische Nutzung der Unterrichtsangebote hin. Eltern partizipie-

ren nicht unbedingt am religiösen und sozialen Leben in der gleichen Moschee,

in der sie ihre Kinder zum Unterricht bringen. So konnte ich in einer türki-

schen Moschee mehrfach beobachten, dass Frauen ihre Kinder in den Unterricht

bringen, dann aber nicht zum anschließenden Gebet bleiben, sondern mit den

Kindern wieder nach Hause gehen. Sicherlich liegt dies auch daran, dass das Ge-

bet für Frauen in der Moschee keine Pflicht ist (siehe Kap. 5.2). Allerdings deutet

dieses Verhalten auf eine selektive Nutzung der Moscheeangebote hin. In einer

von Bengalen frequentierten Moschee in Wien traf ich eine US-amerikanische

Konvertitin beim Freitagsgebet an, die erzählte, dass zwar ihre Kinder hier in

den Unterricht gingen, sie selbst aber bis heute noch nie an religiösen oder an-

deren Aktivitäten teilgenommen hätte29 (W_Prot_15). Da jedoch der Unterricht

sehr gut wäre, brächte sie ihre Kinder hier her.

Eine Möglichkeit ist also, dass Eltern ihre Kinder in eine bestimmte Moschee

zum Unterricht bringen, weil dieser dort als qualitativ gut angesehen wird, sie

selbst aber ansonsten keine feste Zugehörigkeit zu dieser oder einer anderen Mo-

schee haben. Die kulturelle und sprachliche Sozialisation der Kinder tritt dann

vor der religiösen Erziehung in den Hintergrund. Auch wenn dies nicht die Regel

sein muss, so ist doch aufschlussreich, dass eine solche Praxis möglich ist. Dies

deutet auf eine partikulare Nutzung der Moscheeangebote hin (vgl. auch Yükley-

en 2012: 78). Mitgliedschaft, Zugehörigkeit und Nutzung der Angebote bedingen

sich damit nicht unbedingt gegenseitig und sind deshalb getrennt zu betrachten.

Eine andere Seite beleuchtet Usuclan, der darauf hinweist, dass die Angebote für

Kinder am Wochenende gerne als kostengünstige Betreuungsmöglichkeit in An-

spruch genommen werden, ungeachtet der Qualität und Inhalte des Unterrichts

(Usuclan 2008: 35).

Begünstigt wird diese pragmatische Nutzung der Moscheeangebote dadurch,

dass in den beiden StädtenWien und Zürich eine große Auswahl an unterschiedli-

chen Anbietern besteht – größer als in einer kleinen Stadt oder gar auf dem Land.

In Wien gibt es allein schätzungsweise 100 Moscheen und daneben noch weitere

29 Ein Grund hierfür ist sicherlich, dass die Predigt zum Freitagsgebet auf Bengalisch gehalten

wird und es nur eine sehr kurze Zusammenfassung auf Deutsch gibt. Die Thematik der Pre-

digt, an der ich teilnahm, war zudem mit nationalem Bezug zu Bangladesch, so dass sie auf

das bengalische Klientel ausgerichtet war.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Alltag in der Moschee

muslimische Einrichtungen wie Schulen, Kindergärten oder Studierendenorga-

nisationen. Der Markt an Angeboten ist daher für dort wohnhafte Musliminnen

und Muslime riesig und bietet weitreichende Möglichkeiten, geeignete Angebo-

te auszuwählen. Allerdings setzt dies bei den Menschen muslimischen Glaubens

auch eine gewisse Kenntnis der Diversität und eine religiöse Expertise voraus,

um eine passende Wahl treffen zu können. Die Wahl einer Moschee, in der die

Mitglieder den ethnisch-nationalen Hintergrund teilen, könnte ein Zeichen dafür

sein, dass im Markt der Angebote das Vertrauen in Bekanntes ein wichtiger Ent-

scheidungsfaktor ist. Bekanntes gibt Sicherheit und reduziert die Komplexität.

Die meisten der von mir besuchten Moscheen hatten kein Problem mit ge-

ringen Zahlen an Schülerinnen und Schülern, im Gegenteil mussten auch Kinder

abgelehnt werden, z.B. in der Ulu Camii. In der Moschee Gazi Husrev-beg wurde

jedoch beklagt, dass früher mehr Kinder da gewesen seien, jedoch hätte heute

jeder eine Moschee in der Nachbarschaft und würde deshalb einen weiteren Weg

nicht mehr auf sich nehmen (W_Prot_23). Die Moscheen können daher unter ei-

nem gewissen Druck stehen, ihre Angebote attraktiv zu gestalten und »Klientel«

anzulocken.

Andernorts wird die Fluktuation als Teil des Lebenszyklus verstanden und

nicht als Problem. Je nach Lebenssituation wird es für völlig legitim gehalten,

nicht am Leben in der Moschee teilzunehmen und sozusagen »von der Bildflä-

che zu verschwinden«. Dies ruft bei den Verantwortlichen auch nicht unbedingt

Besorgnis hervor. Entsprechend versicherte mir der Imam einer bosnischen Mo-

schee in Zürich Muris Begovic, dass er es als völlig normal empfinde, dass Teen-

ager zwischendurch nicht mehr in die Moschee kämen. Sie würden dann schon

wieder zurückkommen, wenn sie älter wären (M. Begovic, ZH_ExpInt_03).

Dies wirft Fragen hinsichtlich der Finanzierung auf. In ethnisch homogene-

ren Moscheen kommen wenige bis gar keine Kinder von außen, das heißt der

Unterricht kann durch die Mitgliedsbeiträge der Eltern finanziert werden. In

anderen Moscheen funktioniert dieses Modell allerdings nicht, hier wird deshalb

ein Schulgeld erhoben. Dies hat verschiedene Gründe: Das ImanZentrum hat z.B.

nur vergleichsweise wenige Vereinsmitglieder, wird aber von einer großen Zahl

an Personen frequentiert. Daher müssen die laufenden Ausgaben über Spenden

finanziert werden, die aber wiederum schlechter planbar sind. Das Islamische

Zentrum hat als Stiftung naturgemäß gar keine Mitglieder und kann deshalb den

Unterricht nicht über Mitgliedsbeiträge finanzieren. Sicherlich hat die Form der

Finanzierung auch mit der Größe der Moscheen zu tun und mit der unterschied-

lichen Anzahl an Kindern. Das ImanZentrum Volketswil unterrichtet derzeit etwa

150 Kinder, wohingegen in der Albanischen Moschee etwa 80 Kinder unterrichtet

werden (Zahlen sind Selbstauskünfte).

Beide Finanzierungsformate gehen mit Problemen einher: Bei der Regelung

der Bezahlung über die Mitgliederbeiträge wird von den Lehrpersonen moniert,

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 233

dass der Unterricht als nicht verbindlich wahrgenommen werde – frei nach dem

Motto: »Was nichts kostet ist nichts wert«. Dadurch wäre die Fluktuation der

Kinder sehr hoch und die Lehrpersonen könnten keinen aufbauenden Unterricht

durchführen (ZH_Prot_27). In der Ulu Camii haben das Verbindlichkeitsproblem

und die große Nachfrage dazu geführt, dass der Imam die Bedingungen für die

Teilnahme am Unterricht verschärfte:

Weil äh früher wars ja so, ähm, wir haben fast jeden aufgenommen, aber (.) Qua-

lität von demUnterricht, also, war jetzt nicht so gut. Undwie er jetzt da ist, hat ers

so gemacht, er nimmt nur 30, ja? Und DIE bildet er auch ziemlich richtig aus.Weil

WERalso denUnterricht stört ist nichtmehr der Schüler, der fliegt raus. #00:36:27-

0#

[…]

und deshalb hat ers so gemacht, der nimmt nur 30 undmit denenmacht den Un-

terricht weiter. Und nächstes Jahr, wenn ermeint, ja ja, die sind, diediediedie sind

nicht so nicht gut und stören den Unterricht, die nimmt er dann auch nicht. Also

es wird quasi streng sortiert. #00:36:48-2#

(Mesut)

Die Kinder, die nicht wirklich lernen wollen und den Unterricht stören, wer-

den nicht mehr aufgenommen. Hier führt also der Mangel an Unterrichtskapa-

zitäten zu einer gravierenden Verschärfung des Zugangs, der über Fleiß reguliert

wird.

Wiederum allerdings im ImanZentrum haben sich Mitglieder, die bereits

ihren Mitgliedsbeitrag bezahlt haben, beschwert, dass sie noch einmal extra für

die Schule bezahlen müssten. Hierin spiegeln sich verschiedene Vorstellungen

von Zugehörigkeit zu Moscheen und ihre Funktion zwischen »Kulturverein«

und »Dienstleistungseinrichtung« wider. Wird die Moschee als ein Ort kulturell-

religiöser Vergemeinschaftung betrachtet, der man sich ethnisch und religiös

zugehörig fühlt, oder als Vermittlerin religiöser Dienstleistungen, die punktuell

wahrgenommen werden können? Diese Fragen tauchten bereits bei der Praxis

des Moscheebesuchs für das Gebet auf und werden in Kapitel 5.5 noch einmal

ausführlich diskutiert.

Im Folgenden werde ich zwei Aspekte des Religionsunterrichts genauer be-

leuchten: Erstens möchte ich auf die Schülerseite wechseln und ihre Erfahrungen

und Erwartungen genauer unter die Lupe nehmen. Zweitens werde ich fragen,

wie es zu Isomorphien im Hinblick auf die Professionalisierung und Vereinheit-

lichung des Unterrichts kommt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Alltag in der Moschee

5.3.5 Funktionen des Religionsunterrichts: Eine Perspektive der Lernenden

Um einen Zugang zur Innenperspektive auf Religionsunterricht zu erlangen,

muss nach den Erfahrungen und Praktiken der Lernenden gefragt werden. Wel-

che Bedeutung der Unterricht für lernende Erwachsene, besonders Frauen, haben

kann, wurde bereits dargelegt. Im Folgenden möchte ich ein Interview mit Mira

genauer analysieren. Mira ist zum Zeitpunkt des Interviews Anfang zwanzig und

hat während ihrer Kindheit regelmäßig den Koranunterricht besucht, zu dem

sie ihr Vater gebracht hat. Drei zentrale Aspekte werden aus ihren Erfahrungen

deutlich: a) der Besuch der Moschee für den Unterricht als soziales Ereignis, b)

der Unterricht als Beitrag zur Sozialisation und Erziehung, sowie c) die Indivi-

dualisierung religiöser Wissensaneignung.

Die soziale Funktion des Unterrichts

Mira ist in der Schweiz geboren, die Eltern sind zugewandert. Als Kind und

Jugendliche ist sie mit dem Vater in die Moschee gegangen, um dort den Religi-

onsunterricht zu besuchen. Heute allerdings geht Mira nur noch sporadisch in die

Moschee der Eltern. In der Retrospektive beschreibt sie, wie der Besuch des Reli-

gionsunterrichts und das Treffen von Freunden in einem engen Zusammenhang

stehen:

Und das war für mich so, also ich habs ziemlich cool empfunden, weil man hat-

te dann noch Freunde. Es waren wie GLEICHgesinnte in Anführungszeichen. […].

Und ja und irgendwannhatmandann vielleicht Freunde, dann gehtmanweilman

die sieht und dann bleibt man vielleicht nach dem Unterricht noch etwas länger,

um sich mit denen zu unterhalten. Und dann irgendwann haben plötzlich alle/

ich ich ich war dann ich bin dann ins Gymnasium, ich hatte dann einfach normal

Schule weiter bis ich irgendwie neunzehn war und die anderen haben dann ange-

fangen eine Lehre zu suchen. Und dann ist es/ haben sie angefangen zu ARbeiten

und kamen nicht mehr so oft in die Moschee und dann kamen eher die Jünge-

ren. Für mich war das dann: Ok, @ich meine@ der Unterricht ist ja schon cool,

aber wenn dann, JA, plötzlich all deine Gleichaltrigen nicht mehr kommen, hab

ich dann nachher aufgehört. #00:03:12-6#

(Mira)

Mira beschreibt den Unterricht als etwas »Cooles«, auch weil sie dort Freun-

de und Gleichgesinnte angetroffen hat. Der Unterricht ist damit mehr als reine

Wissensvermittlung, da sich daran auch das soziale Zusammensein anschloss.

Allerdings erfährt Mira einen Bruch in ihrer Zugehörigkeit zur Moschee, als die

Freunde aufgrund unterschiedlicher schulischer und beruflicher Weiterentwick-

lungen nicht mehr am Unterricht teilnehmen. Dies führt dazu, dass sie selbst

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 235

nicht mehr in die Moschee geht. Die soziale Funktion des Moscheebesuchs über-

lagert den Wunsch zu lernen, obwohl sich Mira selbst als sehr lernbegeistert be-

schreibt. »Gleichaltrige« und »Gleichgesinnte« spielen für sie eine wichtige Rolle,

um die Begeisterung für das Lernen aufrechtzuerhalten. Es käme für sie daher

auch nicht in Frage, später dann die Kurse für die erwachsenen Frauen oder den

geschlechterübergreifenden dars zu besuchen, da die Frauen viel älter wären, wie

sie im Verlauf des Interviews beschreibt (Mira, #00:18:27-7#). Zwar gehen ihre

Eltern noch zu unterschiedlichen Anlässen in die Moschee, sie selbst tut dies

jedoch nicht mehr, denn für sie als Teenager war der Unterricht der zentrale

Grund, die Moschee zu besuchen. Auch besuchen Frauen die Moschee, in der sie

aufgewachsen ist, nur selten (siehe Kap. 5.2). Sie beschreibt zwar, dass ihr das

Gebet in der Moschee wichtig ist, allerdings ist es eher die Gemeinschaft mit

anderen Gläubigen, die ihr ein Gefühl der Zugehörigkeit und Ruhe vermittelt,

als der Ort selbst. Daher hat sie keine Beziehung zu einer bestimmten Moschee

für ihre religiöse Praxis aufgebaut. Was sie aber wieder in die Moschee zurück-

bringen würde, wäre ein Angebot zusammen mit Gleichaltrigen. Das Religiöse

ist damit von dem Sozialen nicht zu trennen und verdeutlicht die Bedeutung der

Moschee als Ort gemeinschaftlicher Praxis. Dies haben viele der Moscheen er-

kannt und bieten neben dem Unterricht weitere soziale Angebote an, um auf die

nachfolgende Generation einzugehen (siehe auch Kap. 5.5).

Der Unterricht als Beitrag zur Sozialisation und Erziehung

Eine weitere Funktion, die aus dem Interview mit Mira deutlich wird, ist die

Bedeutung der religiösen Erziehung für die religiöse und kulturelle Sozialisation

der Kinder und Jugendlichen.

Die Moschee hat bei mir eigentlich auch einen Teil der Erziehung übernommen.

So nach demMotto: was richtig und was falsch ist. Weil irgendwann zweifelt man

doch alles was die Eltern sagen, äh EGAL was sie sagen, man geht immer vom Ge-

genteil aus. Weil es einfach so ein Zeitpunkt ist, man glaubt denen einfach nicht.

Und da war für mich so einfach ein neutraler, also ein neutraler Imam, der eigent-

lich nur sagt, was der Koran sagt. Und nicht: dumusst, du darfst nicht. […] Sondern

einfachwas der Koran sagt. Und dann kann ich immer noch selber entscheiden, ob

ich das machenmöchte oder nicht. Für mich war das so wie einWegleiter, der mir

gesagt hat, was richtig und was falsch ist. Und da haben meine Eltern auch selber

realisiert, dass ich irgendwie, JA dass ich das selber verstanden habe und dann

waren sie auch bei der Erziehung lockerer. Ich durfte bei Freundinnen übernach-

ten, ich mein sonst war das NIE, also (macht Handbewegung) […] Das GEHT gar

nicht. Ich hätte nicht mal fragen können, aber irgendwann war das so NORMAL.

Ich ich durfte verreisen. Ichmeine sonst, ich, (ethnische Zugehörigkeit) Mädchen,

das geht überhaupt nicht. Aber dadurch dass sie wussten, dass ich eigentlich wie

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Alltag in der Moschee

fürmich schonweiß, was richtig undwas falsch ist, haben siemir auch die Freiheit

gegeben. #00:35:07-4#

(Mira)

Der Koran wird von Mira als zentrale und »neutrale« Autorität für die Er-

ziehung verstanden, denn er gibt unabhängig von den Eltern vor, was »richtig

und was falsch« ist. Mira stuft den Imam als neutral ein, da er wiedergibt, was

der Koran sagt. Der Imam erhält seine Autorität durch den Koran, wobei Mira

implizit unterstellt, dass es folglich keine Uneindeutigkeiten und Interpretati-

onsbedarfe gibt. Beim Unterricht geht es um ein richtig und falsch, also um

moralische Richtlinien für Orthopraxie. Die Entscheidung, ihnen zu folgen, liegt

aber bei ihr. Sanktionen von Seiten des Imams fürchtet sie nicht. Der Unterricht

wird für Mira zum Mittel für Freiheit, denn die Eltern vertrauen dem Imam und

schließlich ihr.

Für Mira ist der Imam »neutral«, wodurch es ihr leichter fällt, von ihm mo-

ralische Weisungen anzunehmen als von den Eltern. Neutralität ist für sie mit

dem Koran verbunden: Der Koran, den der Imam repräsentiert, steht für sie als

universelle Autorität über den Eltern.

Weil irgendwann sind sie [die Kinder, A.d.V.] selber also genug alt, um zu entschei-

den. Aber wenn sie dasmal von jemandem hören, der das studiert hat, ist es doch

etwas anderes, als wenn es wenn sie's nur von der Mutter oder vom Vater hören.

#00:35:28-1#

(Mira)

Durch die religiöse Erziehung lernt sie, selbst zu entscheiden. Mira verallge-

meinert ihre Aussage, indem sie nicht von sich, sondern von ihnen, den Kindern,

spricht. Sie universalisiert damit die Bedeutung des Religionsunterrichts als Be-

fähigung, selbst zu entscheiden, für die Kinder und Jugendlichen. Gleichzeitig

spricht sie den Eltern religiöse Autorität ab.

Aus Miras Geschichte wird deutlich, dass der Unterricht in der Moschee so-

wohl für Kinder als auch für die Erwachsenen mehr sein kann als nur Koranlesen

und Arabischlernen. Die Vermittlung von alltagsweltlichen Richtwerten für Or-

thopraxie an die Kinder bedeutet einen wichtigen Erziehungsauftrag, der die

Eltern entlasten kann. In diesem Fall vertrauen Eltern darauf, dass ihre Kinder

in der Moschee einen moralischen Kompass erhalten. Dies kann in der Migrati-

onssituation eine besondere Bedeutung erlangen, nämlich dann wenn die Eltern

überfordert sind mit ihrer Situation und der ihrer Kinder zwischen Herkunftsland

und Aufnahmegesellschaft. Die Probleme, die bei der Integration in die Aufnah-

megesellschaft entstehen können und die Fragen, die dabei auftauchen, werden,

wie am Beispiel von Mira, an die Moschee ausgelagert. So wird dann die reli-

giöse Erziehung in der Moschee zu einer Garantie für die Eltern. Wenn sie der

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 237

Ansicht sind, dass ihre Kinder die religiös-moralischen Verhaltensweisen verstan-

den haben, wird ihnen zugetraut, sich in der Gesellschaft zurechtzufinden. Die

Moscheen nehmen damit eine Vermittlerrolle zwischen Eltern und Kindern, zwi-

schen Herkunftstraditionen und Aufnahmegesellschaft ein.

Traditionell hat die Familie eine große Bedeutung als Ort der religiösen Er-

ziehung, zumindest für Deutschland werden ihr jedoch große Defizite attestiert

(vgl. Ceylan 2014: 146; Usuclan 2008: 35):

Vor allembesteht für Eltern die Schwierigkeit, gerade vor demHintergrund ih-

rer geringen Bildungsvoraussetzungen, auf (religiöse) Fragen Antworten ge-

ben zu müssen, die so in den Herkunftsländern des Islam nicht gestellt wer-

den und die eher spezifisch für ein Zusammenlebenmultireligiöser bzw.mul-

tiethnischer Kontexte (ist der christliche Gott der gleiche wie Allah? Ist »Jo-

seph« in der Bibel derselbe wie der »Yusuf« im Koran?) sind. (Usuclan 2008:

35)

Daher vermutet Usuclan, dass die religiöse Erziehung aufgrund der mangelnden

Bildung der Eltern an die Moscheen ausgelagert wird. Diese könnten »als ei-

ne Art Selbsthilfereaktion muslimischer Eltern auf fehlende qualifizierte religiös

erzieherische Möglichkeiten und Institutionen verstanden werden« (ebd.: 35).

Diese Erziehungsfunktion wird ergänzt durch den Wunsch nach »kultureller«

Sozialisation, die so weit geht, dass selbst nicht praktizierende Eltern ihre Kinder

zum Religionsunterricht bringen (ZH_Prot_11). Dies kann als eine Rückbesinnung

auf die Religion der Eltern und die eigene Herkunft gewertet werden, die wenigs-

tens die Kinder mitbekommen sollen. Da sie selbst nicht fähig sind, ihre Kinder

zu unterweisen, wird diese Aufgabe an die Moschee delegiert. Dazu gehört auch

die Bedeutung der Sprache des Herkunftslandes, wie bereits dargelegt wurde.

Kommen wir zurück zu Mira. Sie wägt im Interview zwischen ihrer kultu-

rellen Zugehörigkeit und ihrer Religion ab und verwendet dafür das Beispiel von

Geschlechterrollen.

[…] vor allem bei der, bei der (ethnische Bezeichnung) Kultur sind so Frauen/Mäd-

chen eher zu HAUSE bleiben, die Hausarbeit machen, so und ich finde @NEIN@

(lacht) @nein, nein, ich hab die gleichen Rechte wiemein Bruder@weißt du, und

es ist so, daher war für mich die Kultur eher zweitrangig und der Glaube, an erster

Stelle. #00:36:02-9#

(Mira)

Der Koran sei deshalb etwas Überkulturelles und universal Gültiges, egal in

welcher Umgebung sie lebe, wie sie weiter ausführt. Nach ihm zu leben sei unab-

hängig von der »Kultur« der Eltern, also was diese denken, was richtig und was

falsch ist. Der Glaube wird von Mira als etwas Reines beschrieben, das Kultur än-

dern kann – ein Korrektiv für Kultur. Hinzu kommen feministische Argumente

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Alltag in der Moschee

für Gleichberechtigung der Geschlechter, welche sie im Glauben bestätigt sieht,

in der Kultur aber nicht.

ja weil ich finde die Kultur, ich meine, es ist, man wird einfach reingeboren und

mein Glauben ja auch, aber man kann sich immer noch entscheiden, ob man das

jetzt machen möchte oder nicht. Bei der Kultur ist es ja eben, man her/ JA es ist

halt eben gegeben. Und da ist es für mich eigentlich, ist für mich eigentlich der

Islam schon wichtiger als, als die (ethnische Bezeichnung) Kultur. #00:37:31-6#

(Mira)

Kultur beschreibt Mira als etwas Unveränderliches, Glaube aber lasse einem

Entscheidungsfreiheit. Kultur wird von Mira dabei kollektiv gedacht, der Glaube

aber individuell, welcher in der Entscheidung der Einzelnen liegt. Dabei wird

deutlich, dass sie sich selbst in einem Dilemma befindet:

Und der Kultur ja so viel Spielraumgebewie nur nö/ also auch, ichweiß auch nicht

ich mein ich bin hier aufgewachsen, ich gehöre weder hier noch dorthin wirklich

hundertprozentig, aber es ist so JA, son ein Zwischending. Und daher weiß ich

dass der Islam eigentlich überall gültig ist und für mich eher son ein Benchmark

so ein Orientierungspunkt ist. #00:38:17-7#

(Mira)

Mira beschreibt Kultur hier nicht mehr als starr, sondern als »Spielraum«, der

aber in ihrer Situation nicht hilft. Sie beschreibt sich selbst als zwischen den Stüh-

len sitzend, als »Zwischending« zwischen »hier«, dem Land, in dem sie geboren

ist, und der Herkunft ihrer Familie. Sie fühlt sich nicht hundertprozentig zuge-

hörig. In dieser Zwischenposition ist der Islam für sie ein Orientierungspunkt,

der unabhängig von ihrer eigenen Situation und den Rahmenbedingungen, in

denen sie sich befindet, Gültigkeit hat.

Dies deutet darauf hin, dass die religiöse Erziehung in der Moschee den Kin-

dern und Jugendlichen als Hilfestellung für das Zurechtfinden zwischen den Vor-

stellungen der Eltern, die sie an die Kinder weitergegeben haben, und dem, was

sie im alltäglichen Leben vorfinden, gesehen wird. Mira beschreibt den Islam da-

bei als »Orientierungspunkt«, der ihr Antworten darauf liefert, was richtiges und

falsches Verhalten ist. Zudem wird die Moschee von den Eltern als geschützter

Ort wahrgenommen, in den Eltern ihre Kinder bedenkenlos schicken können.

Wie bereits bei den Inhalten des Religionsunterrichts deutlich wurde, kristal-

lisieren sich die Fragen der Kinder und Jugendlichen an denThemen des Islamdis-

kurses. Die Notwendigkeit, sich religiöses alltagsbezogenes Wissen anzueignen,

setzt für Mira explizit dann ein, als sie mit Fragen ihrer Klassenkameraden am

Gymnasium konfrontiert wird und sich rechtfertigen muss.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 239

Für mich ist das einfach so. Aber wenn man dann so die ganze Zeit gefragt ge-

fragt wird von Nicht von von Nicht-Gläubigen: warum ist das so? Dann bin ich so,

ähhhh ja (lacht), Moment mal und dann kommt man sich irgendwann auch blöd

vor, wenn man, ich mein, dann fragen alle: du bist doch Moslem, warum weißt

dus nicht? #00:12:40-5#

[…]

Das war irgendwie (.) man überlegt sich das gar nicht, aber erst als ich ins Gym-

nasium gekommen bin kamen dann Fragen auf: warum trägst du kein Kopftuch?

Warum machst du das nicht? Darfst du das? Und dann hab ich realisiert, oh ich

muss mich ja mit demmehr auseinandersetzen. #00:14:01-5#

(Mira)

Der Rechtfertigungsdruck in der Schule wirkt in ihrem Fall wie Garfinkels

Krisenexperiment, durch das implizite Handlungs- und Sinnstrukturen infrage

gestellt und explizit gemacht werden. Dies führt dazu, dass sich Mira mit ihrer

religiösen Zugehörigkeit auseinandersetzen muss. Religiöse Bildung in der Mo-

schee bekommt damit aufgrund der negativen gesellschaftlichen Wahrnehmung

von Musliminnen und Muslimen noch eine weitere Bedeutung und führt zur An-

eignung von Expert*innenwissen, welches vorher implizites handlungsleitendes

Wissen war. Dies unterstreichen auch die Erfahrungen von Laila Oulouda, die

berichtet, dass die Kinder mit den Fragen, die ihnen von Mitschülerinnen und

-schülern gestellt werden, in den Unterricht kommen (ZH_Prot_29). An der Si-

tuation in der Schule zeigt sich für die Kinder ihre Minderheitenrolle, denn für

die Klassenkameradinnen und -kameraden sind sie in gewisser Weise fremd und

müssen Auskunft geben. In der Moschee, unter »Gleichgesinnten«, muss dieses

Wissen nicht expliziert werden, da es als selbstverständlich angesehen wird, au-

ßerhalb der Moschee aber schon. Mira schildert im Interview auch, dass sie in

ihrer Klasse in der Primarschule nicht mit Fragen zu ihrer Religion konfrontiert

gewesen sei, da dort beinahe alle einen Migrationshintergrund gehabt hätten. So

war zu dem Zeitpunkt, als sie noch den Religionsunterricht in der Moschee be-

suchte, das explizite religiöse Wissen nicht zentral für sie. Damit hatte sie auch

keinen Grund, beim Imam nachzufragen.

Weil der Imam, dem konnte man ja schon Fragen stellen. Der hat diese auch be-

antwortet. Aber eben als Kind hab ich, hab ich es wie nicht für nö/ also ich hatte

gar keine FRAGEN!Weißt du? […] ich hab das wie nie als Unterricht gesehen, dass

man ok dort sitzt und sich das anhört. Aber eben weil ich dann auch in der Schule

nie wirklich, weil mich in der Primarschule niemand gefragt hat: Warum machst

du das, warummachst du jenes? Hatte ich wie nicht das Bedürfnis auch den Imam

zu fragen #00:16:29-1#

(Mira)

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Alltag in der Moschee

Die Vermittlerfunktion des Imams und der Moschee wird also dann wichtig,

wenn Mira ihr Anderssein bewusst wird. Die Bedeutung dieser Funktion haben

auch die beiden Religionslehrerinnen beschrieben, die für ihren Unterricht den

Anspruch haben, »Übersetzungshilfen« für die Kinder und Jugendlichen zu geben

(siehe unten).

Individualisierung religiöser Wissensaneignung

Die Rolle des Vermittlers, die in ihrer Kindheit noch der Imam übernommen hat,

hat sich heute, als Studentin, zu Gleichaltrigen hin verlagert, die sie als Vorbilder

im Glauben sieht.

Aber dadurch, dass ich irgendwie jetzt in in an der Uni plötzlich auch Leute ge-

lernt kennengelernt habe, die das (.) die auf einem andern Niveau sind um das

zu sagen, das heißt, die irgendwie viel mehr Wissen haben als ich, viel praktizie-

render sind als ich, kann man auch Fragen stellen, die man vielleicht irgendwie

einem Imam nicht gestellt hätte. Sachen, die eher eine Frau betreffen zum Bei-

spiel. #00:11:42-8#

(Mira)

Die Vorbilder, an denen sich Mira orientiert und die als religiöse Mentorinnen

fungieren, zeichnen sich durch ihr »Niveau« hinsichtlich ihres Wissens aus und

durch den Grad an praktischer Umsetzung der religiös-ethischen Grundsätze in

ihrem Leben. Was sie aber zusätzlich qualifiziert, ist ihr Geschlecht, denn Fragen,

die »eher eine Frau betreffen«, würde Mira dem Imam nicht stellen. Nach einer

Auszeit vom Lernen stellen nun die Gleichaltrigen in der Universität für Mira

einen Neuanfang in der Aneignung von religiösem Wissen dar. Hier bekommt

ihr Glaube und der Koran für sie erneut die Funktion des Orientierungsrahmens,

denn dort sind Menschen, an denen sie sich orientieren kann und die in ihrem

Alter sind. Die Rolle des Imams als Lehrer und Ratgeber wird im Laufe der Bio-

graphie durch Peers übernommen. An diesem Beispiel wird deutlich, dass die

Rolle des Imams nicht exklusiv ist. Jeder kann Vorbild sein und sein Wissen wei-

tergeben. Es zeigt auch, dass es durchaus üblich ist, sich Wissen auch andernorts

anzueignen und religiösen Rat auch außerhalb der Moschee bei alternativen re-

ligiösen Autoritäten einzuholen (vgl. auch M. Baumann et al. 2017; M. Baumann

2017). Der Imam hat damit keinen exklusiven Status und stellt keine absolute

Instanz dar, welche ein Monopol auf die Lehrmeinung hätte. Damit lassen sich

Parallelen zwischen Gebetspraxis und Unterricht feststellen. Der Ort Moschee

stellt sich nicht als exklusiver Ort der religiösen Praxis und des Wissenserwerbs

dar. Wissen kann individuell und überall erworben werden.

Obwohl Mira nun erst einmal die Moschee verlassen hat, ist es für sie nicht

ausgeschlossen, sich später wieder in einer Moschee zu engagieren. Wichtig ist

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 241

ihr dabei, dass sie ihre Kinder, aufgrund der für sie wichtigen Erziehungsfunktion

wieder in den Religionsunterricht schicken würde. Eine Rückkehr zur Moschee

würde sich erneut über den Religionsunterricht ergeben.

Die Individualisierung bzw. Deinstitutionalisierung der religiösen Praxis und

Wissensaneignung, die bei Mira deutlich wird, wird von Stolz et al. als religio-

nenübergreifendes Generationenphänomen in der Ich-Gesellschaft beschreiben

(Stolz et al. 2014; Stolz 2012). Bei Mira bedeutet dies nicht eine Abkehr von oder

eine Verringerung der Bedeutung ihrer religiösen Überzeugungen, sondern viel-

mehr eine Verlagerung weg von dem institutionalisierten Ort religiöser Praxis,

der Moschee, hin zu einer eher lockeren Form, der Peer-Group. Grundlagen dieser

Individualität in der Religionsausübung finden wir jedoch auch in den religiösen

Konzepten des Islams, die für das individuelle Heil keine Zugehörigkeit zu einer

religiösen Gemeinschaft oder eine Vermittlung durch eine religiöse Autorität vor-

sehen (vgl. Fröhlich 1997: 57). Vielmehr ist jede gläubige Person selbst durch ihr

Handeln und ihre Geisteshaltung für ihre Beziehung zu Allah verantwortlich. Da-

her scheinen sich hier Individualisierung als gesamtgesellschaftlicher Trend und

religiöse Konzepte gegenseitig zu verstärken, was sich auf die Moscheen und

Formen der Zugehörigkeit auswirkt und schließlich auch die Moscheegemeinden

herausfordern kann (vgl. Stolz 2012: 87). Gleichzeitig spielt aber religiöse und

kulturelle Sozialisation in der Moschee weiterhin eine wichtige Rolle und Mo-

scheen bieten eine gewisse Sicherheit, was die Inhalte und Standards anbelangt.

Dadurch sind verschiedene Erwartungen und Entwicklungen am Werk, die sich

auf die Moscheen auswirken und auf die sie reagieren müssen.

5.3.6 Lehrpersonen unter Professionalisierungsdruck

Die Erwartungen an den Unterricht beziehen sich in hohem Maße auf die Lehr-

personen, um die es im Folgenden gehen soll. Wie bereits geschildert, wird der

Unterricht in den Moscheen vom Imam und meist weiblichen Lehrpersonen be-

stritten. Beinhauer-Köhler vermutet, dass der Erfolg des Unterrichts in hohem

Maße von den Lehrenden und ihrer Akzeptanz abhängt (Beinhauer-Köhler 2009:

86), daher möchte ich einen Blick auf die geschilderten Qualifikationen richten,

die von den Schülerinnen und Schülern hervorgehoben werden.

In den von mir untersuchten Fällen haben die Lehrpersonen ihr Wissen und

ihre Qualifikation auf unterschiedlichen Wegen erlangt. Die Lehrerin, die die

Frauen in der Moschee Gazi Husrev-beg in Wien unterrichtet, wurde von den

Frauen dafür ausgewählt. Sie hat sich ihr Wissen im Selbststudium erlangt, wie

mir erklärt wurde (W_Prot_22). Besonders schätzen die Frauen, dass sie nicht nur

anleitet, den Koran zu rezitieren, sondern es auch eine Erklärung dazu gibt. Im

Unterricht für Frauen in der Albanischen Moschee in Zürich wird sonntags die

Koranrezitation geübt. Die Lehrerin hat in Amman studiert und kann den Koran

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Alltag in der Moschee

auswendig, was als überragende Qualifikation beschrieben wird (ZH_Prot_23). Sie

unterrichtet in mehreren Moscheen.

Daneben haben viele Lehrpersonen eine pädagogische Ausbildung, erworben

durch Zusatzqualifikationen oder eine Berufsausbildung. In Österreich gibt es

zum Beispiel Zusatzausbildungen für Lehrpersonen durch die ATİB, welche eine

Lehrerin in der Ulu Camii absolviert hat. Unter den Lehrenden befinden sich auch

ausgebildete Erzieherinnen. In Zürich hat eine Gruppe von Frauen eine pädago-

gische Zusatzausbildung am privaten Institut für Interreligiöse Pädagogik und

Didaktik (IPD) absolviert und sich zu einem Verein (VIRPS – Verein für Islami-

sche Religionspädagogik Schweiz) zusammengeschlossen (vgl. auch Rudolph et al.

2009: 4). Die Lehrpersonen sind nicht immer in den Moscheen, in denen sie un-

terrichten, auch durch Mitgliedschaft zugehörig. Teilweise unterrichten sie auch

in mehreren Moscheen, wie das Beispiel der türkeistämmigen Lehrerin in der

Albanischen Moschee in Zürich zeigt. Die meisten Lehrenden machen ihre Arbeit

unentgeltlich oder gegen eine Aufwandsentschädigung (z.B. für die Fahrtkosten).

In Zürich regelt der Verein VIRPS die einheitliche Bezahlung und fungiert daher

auch als eine Art Interessenvertretung.

Das ImanZentrum Volketswil ist die Moschee mit dem größten Unterrichts-

angebot, welches Unterrichtszeiten für Kinder am Mittwochnachmittag, Sams-

tagvormittag und Samstagnachmittag umfasst. Das Gebäude des Zentrums bietet

dafür ausreichende Unterrichtsräume und der Anspruch, ein breites Bildungsan-

gebot bereitstellen zu wollen, wird durch die Bezeichnung »Schule« unterstrichen.

Zum Zeitpunkt der Erhebung 2014 wurde der Unterricht für Kinder von Frau Ou-

louda und einer weiteren Lehrkraft bestritten. Beide haben eine Fortbildung am

IPD absolviert und sind Mitglieder im Verein VIRPS. 2015 kam eine dritte Lehr-

person hinzu. Daneben gibt es Lehrerinnen für Arabisch und für Koranrezitation.

Die Arabischlehrerinnen haben eine Ausbildung, die Koranlehrerinnen zeichne-

ten sich dadurch aus, dass sie selbst die Rezitation sehr gut beherrschten, wie

Frau Oulouda berichtet (ZH_Prot_29). Die individuelle Versiertheit der Koran-

lehrerinnen wurde auch in anderen Unterrichtskontexten als Qualitätsmerkmal

hervorgehoben. Personen, die den Koran sogar auswendig können, stehen im

Ansehen sehr hoch.

Der Grund für Layla Oulouda, sich im Bereich des Religionsunterrichts zu en-

gagieren, waren negative Erfahrungen mit dem Unterricht ihrer eigenen Kinder:

Und ich hab jetzt einfach mal die Erfahrung gemacht, ich hab meine Kinder in

die Moschee gebracht in den Islamunterricht und dann bin ich mal schauen ge-

gangen, weil es mich interessiert hat, wie unterrichten die überhaupt. Und bin da

reingekommen und meine Tochter die ist damals vielleicht ungefähr in der ers-

ten Klasse gewesen. Und da ist einfach die Lehrerin dagestanden und die hat so

gefragt: »Was ist unsere Religion?« Und alle Kinder: »Islam!« gebrüllt. »Wer ist un-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 243

ser Prophet?«, »Mohammed!«, »Wer ist unser Gott?« »Allah!«. Ich bin dagestanden

und hab gefunden »Nein, das gibts doch nicht!« Hab meine Tochter genommen

und hab gesagt »Also in so eine Schule bring ich meine Kinder nicht.« Also das ist

(lacht) ja, äh, ich will keine Kinder, die einfach alles nachplappern. […] Und dann

hab ich gefunden, ok, dannnehm ich das in dieHand, das ist eigentlichmeineMo-

tivation gewesen, weil ich den Kindern über die Religion etwas beibringen wollte,

aber auf gute Art, nicht einfach irgendwie so, ähm, das runterleiern und nur das

auswendig lernen. Und das ist nicht mein Stil.

(L. Oulouda, 200–217)30

Frau Oulouda beschreibt ihre Erfahrungen mit dem Religionsunterricht ihrer

Kinder in einer Moschee als nicht akzeptabel, so dass sie ihre Kinder aus dem

Unterricht genommen hat. Der vorgefundene Frontalunterricht passte nicht zu

ihrer Vorstellung von einer gelungenen Vermittlung. Sehr stark wird hier die Dis-

krepanz zwischen den Ausrufen, die die Kinder nachsagen, und ihrem Anspruch,

den Kindern etwas beizubringen. »Nachplappern« und »herunterleiern« kommt

für sie nicht in Frage. Wahrscheinlich aus Ermangelung einer Alternative hat sie

selbst eine Ausbildung am IPD angefangen und unterrichtet nun selbst. Als Prä-

sidentin des Trägervereins des ImanZentrums hat sie die Schulleitung inne und

bestimmt damit maßgeblich das Programm in der Schule.

Eine andere Lehrkraft schildert ähnliche Erfahrungen und erzählt, wie sie

als Kind selbst sehr schlechten Frontalunterricht gehabt habe. Es habe keine di-

daktische Fundierung gegeben, die Lehrenden hätten die Inhalte nicht erklärt,

sondern als gesetzt vermittelt. Hinzu käme, dass ihre Lehrerinnen nur Türkisch

gesprochen hätten und sich in der Schweiz selbst überhaupt nicht ausgekannt

hätten (ZH_Prot_27). Die Aspekte, die die Lehrerinnen als unzureichend emp-

funden haben, sind die mangelnde Erklärung und didaktische Fundierung, die

Unterrichtssprache sowie die mangelnde Kenntnis der Lebensumstände der Kin-

der in der Schweiz. Die beiden Lehrerinnen sehen eine Diskrepanz zwischen der

Vermittlung von Wissen in der Schule und in der Moschee. Wie Religion in der

Moschee vermittelt wird, wird als nicht-zeitgemäß und veraltet angesehen. Man

könne es in der Moschee nicht so machen wie früher, wo es nur ums Auswen-

diglernen ging. Die Kinder müssten verstehen, was sie lernen, womit das Verste-

hen die zeitgemäße Form des Lernens repräsentiert. Dabei sei es auch wichtig,

dass den Kindern religiöses Vokabular auf Deutsch vermittelt werde. Denn dann

müssten sie die Übersetzungsleistung in die Alltagssprache nicht selbst vollbrin-

gen. Religiöses Leben und Alltagsleben dürften nicht separat sein, da die Kinder

sonst zwischen zwei Identitäten hin- und hergerissen seien (ZH_Prot_27)31.

30 Bei der Transkription dieses Interviews wurden keine Zeitmarken gesetzt, daher wird hier

auf die Zeilennummern verwiesen.

31 Vgl. auch Interview mit dem Katholischen Medienzentrum (Pfeifer 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Alltag in der Moschee

Die öffentliche Schule dient hier als Referenz für einen gelungenen Unterricht

in der Moschee, der die Leistung erbringen muss, einen Bezug zwischen den

beiden Lebensbereichen »religiöses Leben« und »Alltagsleben« herzustellen. Dem

Religionsunterricht in der Moschee wird daher eine Vermittlerrolle zwischen ver-

schiedenen Lebensbereichen der Kinder zugeschrieben. Neben der didaktischen

und sprachlichen Kompetenz der Lehrenden, die sowohl von Lehrenden als auch

von Schülerinnen und Schülern erwartet wird, gilt auch die inhaltliche Expertise

als Qualitätsmerkmal.

[…] und ich bin dann eigentlich per Zufall, der Imam damals, äh hat dann ein-

fach (unverst.) ich bin etwa sechs Jahre bei ihm im Unterricht gewesen, so du bist

bereit, du kannst Moscheeführungen machen. Ich hab eigentlich keine Ahnung

gehabt, ich bin quasi ins kalte Wasser geschmissen worden und hab dort eben äh

durch eine solche Moscheeführung, in Luzern ist das sogar gewesen, (lacht) bin

ich an eine Frau gekommen, die dann gesagt hat »Es gibt da das IPD, eine Institu-

tion in Deutschland, die bietet in Deutsch/ äh in der Schweiz Ausbildungen an für

Religionslehrerinnen«. […] und ich bin dann auch froh gewesen, die Ausbildung ist

dann anderthalb Jahre gegangen. Wo man eben dann auch Pädagogik, Didaktik

all die Sachen gelernt hat. Und nachher hab ich dann noch einen Islamologiekurs

gemacht, äh, anderthalb Jahre. Das ist dann einfach vertieft über den Islam äh

religiöse Sachen. Und ich geb jetzt eigentlich seit 2001 hab ich/ nein 2002 hab ich

mit Unterrichten angefangen. Und bin jetzt immer eigentlich immer äh irgendwo

in verschiedenen Moscheen am Unterrichten gewesen. Mir ist es einfach wichtig,

dass man den Kindern das Verständnis öffnet, dass sie auch lernen zu verstehen,

warum soll ich beten. Nicht dass es einfach heißt: Ja wir müssen fünfmal am Tag

beten, wir müssen fasten. äh, sondern eigentlich: Warum fasten wir? Was ist der

Sinn dahinter? Und einfach das etwas mehr erklären //mhm//.

(L. Oulouda, 210–227)

Deutlich wird hier, wie bei der Wahl geeigneter Personen für den Religions-

unterricht der Fokus auf dem religiösen Wissen liegt, nicht in erster Linie auf

pädagogischen und didaktischen Fähigkeiten. Zu dem Zeitpunkt, als Frau Oulou-

da die Ausbildung in Religionspädagogik begonnen hat, hatte sie bereits sechs

Jahre bei einem Imam gelernt und danach noch zusätzlich einen »Islamologie-

kurs«, d.h. eine Art theologischer Ausbildung für Laien, besucht (L. Oulouda,

ZH_ExpInt_02)32. Dies qualifiziert sie zunächst aus Sicht ihres damaligen Imams

für Moscheeführungen, für die ebenfalls eine Expertise für religiöse Fragen als

notwendig erachtet wird (siehe vertieft in Kap. 5.4). Die gleiche Qualifikation,

32 Vgl. auch Rudolph et al. (2009: 5) und www.islamologie.info, zuletzt geprüft am 24.10.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 245

die für Moscheeführungen notwendig ist, wird auch im Religionsunterricht ge-

braucht. Denn in beiden Fällen geht es darum, »richtige« Informationen über

den Islam weiterzugeben. Frau Oulouda beschreibt einen verstehenden Zugang

zu religiösem Inhalt, der auf eine kognitiv-rationale Dimension zielt. Sie grenzt

sich damit von anderen Lehrenden ab, die diesen Ansatz nicht verfolgen. Allen

Lehrenden im Sample geht es aber um die Weitergabe von Wissen und Anleitung

zur Orthopraxie.

Damit tritt zum einen die Bedeutung von Lehrpersonen als Expertinnen und

Experten für religiöses Wissen und in der Koranrezitation in den Vordergrund,

zum anderen auch vermehrt ihre pädagogischen und didaktischen Kompetenzen,

die besonders für den Islamunterricht wichtig sind. War es in den Anfangsjahren

der Bildung für Erwachsene vor allem wichtig, dass überhaupt religiöse Inhalte

vermittelt wurden, so wird mit dem Heranwachsen der Kinder, der zweiten und

dritten Generation und dem damit verbundenen Referenzrahmen »Schule« auch

das »Wie« der Vermittlung wichtig. Dies unterstreichen die Erwartungen von El-

tern an Religionspädagoginnen und -pädagogen, nämlich solide Islamkenntnisse

und pädagogische Kompetenz, welche im Rahmen des NFP 58 erhoben worden

sind (vgl. Rudolph et al. 2009: 6).

Eine Reaktion auf die gestiegenen Erwartungen an den Religionsunterricht

in Moscheen ist die Gründung des Vereins VIRPS. Laila Oulouda, die Präsidentin

des ImanZentrums Volketswil, hat sich gemeinsam mit anderen Frauen in dem

Verein zusammengeschlossen, welcher vor allem in der Deutschschweiz aktiv ist.

Lehrpersonen können über den Verein nun angefragt und für den Unterricht in

den Moscheen gebucht werden. Die Religionslehrerinnen unterrichten teilweise

in mehreren Moscheen, zu denen sie dann nicht unbedingt gleichzeitig im Sinne

von Mitgliedschaft oder religiöser Praxis zugehörig sind, wie folgendes Beispiel

zeigt:

Also ich bin eigentlich ähm Religionslehrerin also ich hab Religionsunterricht ge-

geben in verschiedenen Moscheen schon in Zürich.Bin früher schon aktiv gewe-

sen in einem Zentrum an der Rötelstrasse. Äh ich bin in einem Verein VIRPS, das

ist die Vereinigung Islamischer Religionspädagogen Schweiz, die so eine Religi-

onspädagogikausbildung gemacht haben. Und ja ich hab (unverst.) auch in der

Rötelstraße in Zürich in der El Sayed Moschee eigentlich auch schon viel Führun-

gen gemacht, mit Schulklassen mache ich jetzt auch noch. Und so über das bin

ich dann da hergekommen und ähman hat mich gefragt, ob ich das [den Vereins-

vorsitz, A.d.V.] machen wollen würde.

(L. Oulouda, 13–19)

Das Beispiel zeigt, wie engagierte Menschen häufig an verschiedenen Orten

aktiv sind. Die pädagogische Ausbildung von Frau Oulouda qualifiziert sie indes

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Alltag in der Moschee

auch für Moscheeführungen mit Schulklassen und schließlich wurde sie ange-

fragt, für den Vorsitz im Trägerverein der neuen Moschee zu kandidieren.

Was bedeuten die formulierten Erkenntnisse für die Moscheen? Vor dem Hin-

tergrund der theoretischen Konzepte des Neo-Institutionalismus lassen sich zen-

trale Prozesse beobachten und analytisch fassen: Durch die Ausbildung beim IPD

und die Verfasstheit in einem gemeinsamen Verein (VIRPS) werden gemeinsame

Standards ausgebildet und transportiert, welche vor allem das didaktische Kon-

zept des Religionsunterrichts und die Methoden der Arbeit betreffen, aber auch

Regelungen wie die Bezahlung von Lehrpersonen. Durch diesen gemeinsamen

Orientierungsrahmen wird eine gemeinsame »Profession« der Religionslehrerin-

nen gebildet. Indem der Verein VIRPS als Serviceeinrichtung fungiert, werden die

Standards in anderen Moscheen verbreitet, was nach und nach dazu führt, dass

sich die Art und Weise des Religionsunterrichts in ihrem Einflussgebiet angleicht

(normativer Isomorphismus). Darauf deuten auch die Ergebnisse aus dem NFP

58 hin: Die meisten der befragten Lehrpersonen in der Deutschschweiz propagie-

ren eine islamische Religionspädagogik, wie sie das IPD lehrt (vgl. Rudolph et al.

2009: 7). Anzumerken ist hier, dass Imame, die ja ebenfalls zu den Lehrpersonen

zählen, scheinbar von diesem Prozess ausgenommen sind, sie also eine eigene

»Profession« mit eigenen Standards und Orientierungsrahmen bilden.

5.3.7 Bedarf nach Weiterentwicklung des Religionsunterrichts

Der Blick auf die Qualifikation der Lehrenden hat bereits gezeigt, dass es einen

Bedarf an Weiterentwicklung und Anpassung des Unterrichts in den Moscheen

gibt. Als Referenz gilt hier der Unterricht an öffentlichen Schulen (vgl. Behr 2009:

408). Die Erwartungen an die Inhalte – Koranrezitation und Erziehung in Fragen

des Glaubens und der Religionsausübung – sind gemäß Behr allerdings stabil

geblieben (vgl. ebd.: 408).

Wie nehmen die Moscheeverantwortlichen das Verhältnis von Unterricht in

der Moschee und Schule war? Der Imam und der Präsident der Albanischen Mo-

schee in Zürich sehen Diskrepanzen vor allem auch in der Ausstattung der Räume:

N. Rexhepi: […] die Kinder brauchen eine Raum zum Spielen #00:23:52-6#

I. Ademi: genau das wäre sehr wichtig genau. Damit sie die, damit es ihnen nicht

langweilig wird.Und wir sind natürlich (.) wir haben beide Kinder und die sind

jetzt langsam (.) groß. Und wir haben gesehen, sie haben in der Schule (..) ALLES,

oder?, im Schulzimmer, im im Klassenzimmer. Wenn man DA in der @Schweiz in

ein Klassenzimmer geht@, wenn wir zum Elternabend und so, dann sieht man, es

ist alles da #00:24:26-0#

N. Rexhepi: für Kinder ja. #00:24:26-0#

I. Ademi: ALLES oder? Schon im Kindergarten und so. Und diese Kinder wollen

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 247

auch zu Hause alles haben. Aber auch in der Moschee alles haben. Das ist äh, das

wollen sie einfach oder? […] #00:25:38-3#

(N. Rexhepi, I. Ademi)

Die beiden Interviewpartner beschreiben die Ansprüche der Kinder, die aus

der umfangreichen Ausstattung der Schulen und Kindergärten resultieren, als

Druck, auf den sie reagieren müssen. Gerade Personen, die das österreichische

und schweizerische Schulsystem selbst oder über die eigenen Kinder kennen-

gelernt haben, erkennen den Bedarf an Anpassung an die didaktischen Mittel

des Schulunterrichts, um den Unterricht weiterhin für die Kinder attraktiv zu

gestalten (vgl. auch ebd.: 408).

Neben der räumlichen Situation und der Ausstattung der Räume sehen die

beiden Repräsentanten auch einen Veränderungsbedarf, was die Unterrichtsspra-

che anbelangt:

I: Also wie äh also ähm wie wie kann das gelingen, dass man die jungen Leute in-

tegriert? #00:15:01-2#

I. Ademi: Also ich sage, also wie es gelingt äh. ich bin ab und zu dabei oder wenn

der ImamUnterricht hat, oder?Mit den Kindern. Und er versucht vieleWörter und

Ausdrücke auf Deutsch zu sagen, oder? Und dann sagen sie: Aha, ok (lacht). Das

ist das. Also das ist auch einen/ ein Prozess, oder? eine Anpassung. #00:15:26-5#

[…]

I. Ademi: Also der ImAAM zum Beispiel oder ich oder andere vom Vorstand, wenn

wir so Aktivitäten haben, wir haben kein/ äh keine (...) ähhh wie soll ich sagen.

[…] Also wir haben, wir sind nicht neidisch äh und wir sind nicht stur. Hier wird

nur Albanisch gesprochen (klopft auf den Tisch).Weil wir die Realität akzeptieren

müssen. Und sehr wichtig ist für ihn, aber auch für uns, dass die Kinder verstehen

äh, den Unterricht oder wenn ER ihnen etwas erzählt. #00:16:08-0#

N. Rexhepi: Oder mehrmals passiert die ältere Kinder verstehen es besser und er-

klären auf Deutsch die andere Kinder, ja. #00:16:13-4#

[…]

N. Rexhepi: ja. und äh gottseidank äh Herr Präsident hat eine äh Programm ge-

macht, wir haben seit drei Jahre äh (Name der Lehrerin) kommt, das äh erklärt

sie aus der Türkei, aber sie reden sehr gut äh Deutsch und sie integriert hier (un-

verst.). und äh jeden Sonntag sie erklären auf äh wegen dem Religion, immer auf

Deutsch das mit die Kinder ja. […] #00:16:46-8#

(I. Ademi, N. Rexhepi)

Die Moscheeverantwortlichen stehen hier zwischen dem Wunsch, dass die

Kinder über die albanische Sprache den Bezug zum Herkunftsland behalten, und

dem Spagat zur Aufnahmegesellschaft, in der sich die Kinder auf Deutsch zu reli-

giösen Themen artikulieren können sollen. Die Sprache wird hier für das »Verste-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Alltag in der Moschee

hen« vorausgesetzt, was aber aufgrund der derzeitigen Konstellation nicht mög-

lich ist. Durch die Aufteilung des Unterrichts in Albanisch mit dem Imam und

auf Deutsch mit einer geeigneten Lehrkraft wird versucht, eine Lösung für das

Problem zu erreichen. Die beiden Kriterien, die für die Auswahl der Lehrkraft ge-

nannt werden, sind, dass sie Deutsch spricht und integriert ist. Sie muss also mit

der Lebenssituation in der Schweiz vertraut sein. Aus neo-institutionalistischer

Perspektive lässt sich diese Beobachtung als Entkoppelung einordnen, denn die

beiden divergierenden Erwartungen werden durch zwei separate Angebote be-

dient. So werden Konflikte vermieden und Legitimität geschaffen.

In der Moschee Gazi Husrev-beg findet der Unterricht auch auf Bosnisch

statt, was damit begründet wird, dass die Kinder die Sprache sonst überhaupt

nicht lernen würden. Ob dies von einigen als problematisch angesehen wird,

konnte nicht geklärt werden (W_Prot_23). Der Unterricht hat daher nicht nur die

Funktion der Vermittlung von Religion, sondern dient auch der Bewahrung von

Tradition und Kultur. Allerdings sind die Moscheen in diesem Fall auch zwischen

zwei Erwartungen gefangen und müssen diese ausbalancieren, wenn sie dem An-

spruch genügen wollen, zwischen den verschiedenen Lebensbereichen der Eltern

und Kinder zu vermitteln.

In multiethnischen Moscheen stellt sich diese Frage nicht. Deutsch ist hier

die Sprache, die alle Kinder verstehen können, und das verbindende Element

über die Herkunftsgrenzen hinweg. Lehrende wie Frau Oulouda teilen daher die

Ansicht, dass die Unterrichtsprache ein entscheidender Faktor für den Erfolg des

Unterrichts ist (ZH_Prot_29).

Der Interviewpartner im Islamischen Zentrum Wien nimmt einen Wandel in

den Moscheen wahr, der mit einer Öffnung einhergeht und nennt als Indiz dafür

die Verbreitung der deutschen Sprache:

Ja also ich würd sagen, allgemein die muslimischen Gemeinschaften sind jetzt ir-

gendwie OFFener geworden, waren früher vielleicht in sichmehr geschlossen und

so weiter. Uund die Aktivitäten sind meist auch irgendwie in der eigenen Mutter-

sprache abgelaufen und so weiter. Und jetzt findet so eine Art Wandel statt wo,

wo man die Notwendigkeit sieht, ähh das ganze in der heimischen Sprache also

mehr Aktivitäten in der heimischen Sprache, in deutscher Sprache, anzubieten.

Weil inzwischen auch die dritte, vierte Generation an Kindern hier, muslimischen

Kindern, aufwächst, die praktisch auch äh dann äh in in österreichischen Schulen

in deutscher Sprache unterrichtet werden und somit auch selbst über ihre eigene

ReligION und so weiter äh eher in deutscher Sprache etwas erfahren wollen, ja?

Weil sie einfach äh in dieser Sprache besser kommunizieren können, besser die

Sachen verstehen können und so weiter, ja? Deswegen hat es diesen Wandel ge-

gebenwürde ich sagen, so bei uns im Zentrum, dass es jetzt seit kurzemdiesen äh

Kinderklub gibt und das Programm in diesem Kinderklub äh empfängt alle Völ-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 249

kersgruppen der MuslIME. Weil diese sprechen ja auch verschiedene Sprachen,

ja? Und da gibts/ Deutsch ist eben dann eine einheitliche Sprache, selbst für die

MuslIME, ja? Und dieses Programmwird eben in Deutsch angeboten und wie ge-

sagt, dieses Kindermagazin, das wir herausgeben und so weiter, ist jetzt auch in

Deutsch. Und wir sehen einfach, dass das Bedürfnis daaa ist, ja? Dass selbst un-

sere muslimischen Kinder sich selbst sehr viel besser mit der heimischen Sprache

ähh verständigen können und ähh besser verstehen können und () identifizieren

können. #00:16:46-6#

(N.N., W_ExpInt_01)33

Das Verwenden der deutschen Sprache wird hier mit Öffnung gleichgesetzt.

Sie ist notwendig, denn die Erfahrung ist, dass die Kinder in der deutschen

Sprache sozialisiert sind und in dieser Sprache etwas über ihre Religion lernen

möchten. Neben dieser Erwartung der dritten und vierten Generation ist ein wei-

terer Aspekt die multiethnische Zusammensetzung der Klientel der Angebote. Es

gibt für das Islamische Zentrum daher keine andere Möglichkeit, als die Angebo-

te in deutscher Sprache durchzuführen. Daher wird der Sprache hier auch eine

integrative Wirkung zugesprochen. Arabisch bleibt als einende Sprache dem Ge-

bet und der Rezitation vorbehalten. Wenn es aber um religiöses Wissen geht, so

kann der Transfer in den Alltag der Menschen nur auf Deutsch erfolgen.

Die veränderten Erwartungen hinsichtlich der didaktischen Mittel im Unter-

richt machen ein Anpassen der Unterrichtsmaterialien notwendig. Am ImanZen-

trum lässt sich eine Strategie zeigen, wie mit dem Mangel an geeigneten Lehr-

plänen und Material umgegangen werden kann. Die didaktisch-pädagogischen

Grundlagen des IPD werden dort um einen Lehrplan und Materialien ergänzt,

die von einer Moschee in Südafrika übernommen wurden. Das ImanZentrum

pflegt dorthin Kontakte und es wurde bereits eine Reise unternommen. In Ge-

sprächen wurde hervorgehoben, wie weit die südafrikanischen Muslime ihre re-

ligiöse Infrastruktur entwickelt hätten – im Gegensatz zu den Schweizern – und

wie entgegenkommend dort die staatlichen Akteure, besonders zur Zeit Nelson

Mandelas, gegenüber den zugewanderten Musliminnen und Muslimen gewesen

seien und immer noch sind. Dies wird als Grund für die vergleichsweise besse-

re Infrastruktur ausgemacht (ZH_Prot_10). Aufgrund des Fehlens von geeigneten

Lehrplänen und Unterrichtsmaterialien orientiert sich das ImanZentrum an der

Vorgehensweise einer Moschee in einem anderen Land, in dem Muslime eben-

falls erst seit kurzem ansässig sind. Dass dies gerade Südafrika ist und nicht,

wie vielleicht aufgrund der Sprache naheliegender, Österreich oder Deutschland,

ist vor allem auf persönliche Kontakte zurückzuführen. Hinzu kommt, dass süd-

afrikanische Muslime als aktiver wahrgenommen werden, was die Entwicklung

33 Der Interviewpartner möchte nicht namentlich genannt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Alltag in der Moschee

von Moschee-Angeboten und des Religionsunterrichts angeht. Sie gelten somit

als Vorbild für das ImanZentrum. Deshalb wird der Aufwand, die Materialien

aus Südafrika zu übersetzen und damit nutzbar zu machen, als rentabel und

angemessen empfunden.

Auf Grundlage der Konzepte des Neo-Institutionalismus lässt sich dieses Ver-

halten erklären. Durch das Fehlen von Materialien aus der Schweiz und von zen-

tralen Vorgaben durch einen Dachverband sowie durch uneindeutige Erwartun-

gen von Seiten der Umwelt (Klienten, Staat) entsteht hier ein Vakuum. Dadurch

herrscht in puncto Religionsunterricht eine Unsicherheit, die zu mimetischer Iso-

morphie führt. Zu den Unsicherheitsfaktoren zählt auch das Fehlen eines islami-

schen Religionsunterrichts an öffentlichen Schulen, durch welchen die religiöse

Erziehung der Kinder strukturiert und geregelt wäre. Mit der Aneignung des

Materials von einem als erfolgreich eingestuften legitimen Vorbild wird versucht,

diese Unsicherheit zu überwinden. Es wäre sogar möglich, dass die südafrika-

nischen Übersetzungen durch die Lehrerinnen weitere Verbreitung in anderen

Moscheen erfahren und somit auch hier zu einer Angleichung führen. Etwas in

der Art kann durch das Heft Ilmihal festgestellt werden, wobei es sich dabei weni-

ger um Lehrmaterial als um eine Sammlung der wichtigsten Glaubensgrundsätze

handelt.

Letztlich können die Professionalisierungsbestrebungen in Form von Aus-

bildungen und gemeinsamen Standards sowie die Nachahmung von anderen

Moscheen als Strategien betrachtet werden, durch muslimische Klienten und

staatliche Akteure legitimiert zu werden. Dies unterstreicht auch das Vokabular,

welches von den Gesprächspartnerinnen verwendet wird (»Religionspädagogik-

ausbildung«, »Religionslehrerin«, »Lehrplan«, »Klassen«, »Schule«) und offiziel-

le Bezeichnungen übernimmt, welche mit (Religions-) Unterricht an öffentlich-

rechtlichen Schulen in Verbindung stehen. Hier wird bereits durch das Vokabular

auf eine Professionalisierung hingedeutet und damit werden genannte Maßnah-

men unterstrichen, welche gemeinsam letztlich zu Legitimität führen sollen. Als

Indiz dafür, dass dies zumindest auf Seiten der muslimischen Klienten gelingt,

kann die hohe Nachfrage des Unterrichts im ImanZentrum gewertet werden.

5.3.8 Nicht-religiöse Bildungsangebote

Ich möchte im Folgenden fragen, welche Themen nicht-religiöse Bildungsange-

bote abdecken und welchen Bedarfen hier nachgegangen wird. Darüber hinaus

interessieren besonders lokale Kooperationen, die die Angebote ermöglichen, ge-

hören sie doch zu den lokalen Rahmenbedingungen und Möglichkeitsstrukturen

für Moscheen.

In der Beschreibung des Forschungsfeldes wurde bereits auf die administra-

tive Zuständigkeit für Moscheen in den öffentlichen Verwaltungen eingegangen

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 251

(Kap. 3). Die Magistratsabteilung für Integration und Diversität (MA 17) in Wien

und die Integrationsfachstellen der Stadt und des Kantons Zürich unterstützen

Integrationsangebote finanziell oder bieten selbst Angebote an. In Wien sind es

im Vergleich jedoch viel stärker die Mitarbeitenden des Magistrats, welche in den

religiösen Vereinen Informationsveranstaltungen abhalten. Entsprechend den sä-

kularen Grundlagen der beiden Länder werden jedoch keine Aktivitäten mit reli-

giösem Inhalt unterstützt.

Die Interviewpartnerin Mevlida erzählt von einem Angebot in der Moschee

durch die Stadt Wien, bei dem es um die Vermittlung österreichischer Geschichte

ging.

Letztes Jahr, aberwir haben schon, vonder StadtWien,wir haben schon einemhm

ein (unverst.) gehabt, das war, das war auch von eine Österreicherin, österreichi-

sche Frau, aber wie heißt das, weiß ich nicht [..] und die hat so (.) äh österreichi-

sche Geschichte, über österreichische Geschichte geredet, und das war wirklich,

das war gut, das war, ja. Und manchmal ja, gibt's so, von der Stadt. #00:19:05-8#

(Mevlida)

Sie beschreibt die Angebote als sporadisch, aber interessant. Das letzte An-

gebot, das ihr bekannt wurde, ist ein Jahr her, was darauf hindeutet, dass der

Kontakt der Moschee zum MA 17 nur spärlich ist. Das Thema »Österreichische

Geschichte« hat dabei integrativen Charakter, da Zugezogene über das Aufnah-

meland informiert werden.

Die Blaue Moschee in Zürich veranstaltet punktuell Seminare zu verschiede-

nen Themen wie Kindererziehung, Unfallprävention oder auch Raucherentwöh-

nung. Die Moscheeleitung bewirbt darüber hinaus nach eigenen Auskünften die

Kurse der Fachstelle für Integration der Stadt Zürich wie z.B. die Deutschkurse34

und hat von dieser auch bereits Unterstützung für integrationsfördernde Maß-

nahmen erhalten (M. Ergül, ZH_ExpInt_04).

[…] und wir sind ziemlich äh im engen Kontakt mit der Integrationsförderung.

Wenn DIE irgendwelche gute Angebote haben, wo wir finden: Ok ja, das spricht

auch unsere Besucher an, machen wir unsere Besucher aufmerksam. #00:17:08-

3#

(M. Ergül)

Ähnliche Erfahrungen hat auch die Leitung des ImanZentrums Volketswil ge-

macht, die durch die Stadt Zürich bereits angefragt wurde, für deren Deutsch-

und Integrationskurse zu werben. Auch sie plant mit Unterstützung der Stadt,

Kurse anzubieten (L. Oulouda, ZH_ExpInt_02). Bis zum Ende meiner Untersu-

chung kam es zu keiner Durchführung von Kursen im Haus des ImanZentrums

34 Vgl. auch http://www.integration.zh.ch, zuletzt geprüft am 22.10.2015.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.integration.zh.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.integration.zh.ch


252 Alltag in der Moschee

durch die Integrationsfachstelle, jedoch lagen an den Informationsständern de-

ren Materialien aus. Ebenso liegen die Informationsmaterialien für Deutschkurse

im Islamischen Zentrum in Wien aus. Dies verdeutlicht, dass Moscheen von den

Fachstellen beider Städte als Zugang zu Menschen mit Bedarf nach Integrations-

angeboten gesehen werden, sie also im Kontext von Migration und Integration

verortet werden.

Die Angebote der Moscheen werden durch verschiedene Faktoren beeinflusst:

Zum einen die geographische Lage, zum anderen die Personen, die die Moschee

frequentieren, und letztlich das Vorhandensein engagierter Einzelpersonen, die

die Angebote organisieren. Dies lässt sich am Beispiel der Blauen Moschee ver-

deutlichen: Murat Ergül, der Vereinspräsident, führt aus, dass seine Moschee

vor allem als Ort gemeinschaftlichen Gebets verstanden werde und deshalb die

Nachfrage nach Kursen in der Moschee relativ gering sei.

Ja, diemeistenmachen das, äh haben auch unter sich, aber wir durch das dass wir

hier in der Stadtzentrum sind, sind wir mehrheitlich wirklich international, was

das Angebot angeht wü/ gibt es gar keinen großen Bedarf. Die meisten Leute, die

hierher kommen sind äh zu 90 Prozent zu denGebetszeiten. Daher die kulturellen

Angeboten, haben wir nicht so, iiist der Bedarf nicht so groß. #00:19:21-0#

(M. Ergül)

Durch die zentrale Lage der Moschee wird sie zu einer »Nachbarschaftsmo-

schee«, die Menschen aus unterschiedlichen Herkunftsländern anzieht, die in

der Umgebung wohnen und arbeiten. Sie wird deshalb stärker punktuell zu den

Gebetszeiten genutzt und weniger für soziale und kulturelle Zwecke. Die inter-

nationale Zusammensetzung der Besucherinnen und Besucher macht auch »kul-

turelle Angebote«, in diesem Fall der türkischen Kultur, aus seiner Sicht nicht

sinnvoll. Daher ist das Angebot der Moschee relativ klein und konzentriert sich

auf Kurse, die über ethnische Grenzen hinweg interessant ist, wie z.B. Sicher-

heit im Straßenverkehr. Treibende Kraft ist hier der Vereinsvorsitzende, der seine

persönlichen Kontakte zu städtischen Einrichtungen nutzt, um die Kurse für die

Moschee auf die Beine zu stellen.

Einen besonderen Fall stellt die bosnische Gemeinschaft Schlieren dar35. In

Zusammenarbeit mit der Bildungsdirektion des Kantons Zürich wird hier Bos-

nischunterricht für Kinder angeboten. Im Rahmen des Programms »Heimatliche

Sprache und Kultur« (HSK)36 können mehrsprachige Schülerinnen und Schüler

35 Diese Moschee gehört zwar nicht zu den vertieft behandelten Fällen, soll jedoch aufgrund

der Besonderheit des Falles genannt werden.

36 Vgl. http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unter-

richt/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html, zuletzt geprüft am 21.10.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html
http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html
http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 253

als Ergänzung zum Unterricht der Volksschule den Unterricht in ihrer Erstspra-

che besuchen. Daneben bietet die Bosnische Gemeinschaft in Zusammenarbeit

mit der Fachstelle für Integration Deutschkurse auf Anfängerniveau an »für die-

jenigen, die erst hier hergekommen sind« (M. Begovic, ZH_ExpInt_03, 188–191).

ImamMuris Begovic merkt jedoch an, dass das Interesse an Deutschkursen nach-

gelassen habe und während der ersten Flüchtlingswelle in den 1990ern deutlich

größer gewesen sei. Daneben hätten sie bereits auch Integrationskurse mit In-

formationen zu Abfallentsorgung, Steuern, Versicherungen etc. angeboten sowie

je nach Nachfrage auch Computerkurse. Das Angebot ist damit bedarfsorientiert

ausgerichtet (M. Begovic, ZH_ExpInt_03, 188–202). Integrationskurse sind aus

seiner Sicht nach wie vor notwendig, da immer noch viele Personen aus Bosnien

nachkommen, die aufgrund von Heirat zuziehen. Deshalb werde versucht, alle

zwei Jahre einen solchen Kurs anzubieten, wenngleich auch hier die Nachfrage

gegenüber den 1990er Jahren gesunken sei.

Auch Senad Kusur, ein ehemaliger Imam und Mitarbeiter beim Dachverband

der bosnischen Moscheen, berichtet von den Angeboten der Stadt, die früher in

den Moscheen stattgefunden haben:

Also (.) dieMagistrate inWien, also imRahmen ihrer Aufgabe bieten sie Verschie-

denes an. ALLE Vereine, nicht nur Moschee-Vereine, sondern auch ähhh alle mög-

lichen Vereine halt äh in Wien. Ähh, beson/ besonders interessant, vor allem in

den ersten Jahren, als der Verein gegründet worden ist, äh Sprachkurse, Bera-

tungsgespräche vor allem für Arbeitssuchende (.). Aber mit der Zeit hat esssss,

also gibt es auch keinen großen Bedarf da/ daran. Auch viele Menschen sind auch

m/mächtig in der deutschen Sprache, vor allem die Jugendlichen, die hier groß

werden, sodass (.) es langfristig also dann nicht mehr, sich nicht mehr lohnt also,

jemanden hier zu, zu senden, der dann für zwei oder drei Personen Deutschkurs

halten soll. #00:37:47-9#

(S. Kusur)

Senad Kusur beschreibt die Verortung der Moscheen durch die Stadtverwal-

tung als Kulturvereine. Er sieht einen Rückgang der integrationsrelevanten Ange-

bote, die durch die Stadt erbracht werden. Die Zahl der Personen, die an solchen

Kursen teilnehmen könnten, habe abgenommen und daher lohne es aus Sicht der

Stadtverwaltung nicht, Kurse in den Moscheen anzubieten. Die Perspektive, die

er einnimmt, ist die der Verwaltung. Es scheint aber so als fände er, dass es sich

nach wie vor lohnen würde, auch für nur wenige Personen.

Der Verein Džemat Gazi Husrev-beg in Wien beherbergt ebenfalls Kurse durch

externe Anbieter unter seinem Dach. Der Verein »Impuls Media« bietet Veran-

staltungen z.B. zumThema »Aufenthaltsrecht« oder gibt Hilfe bei der Wohnungs-

suche. Diese Angebote finden jedoch nur unregelmäßig statt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Alltag in der Moschee

Nimmt man alle von mir besuchten Moscheen zusammen, so wird deutlich,

dass nur eine Minderheit Bildungsangebote vorhält, die sich auf nicht-religiöse

Themen beziehen. Aus der Ulu Camii, der Albanischen Moschee Zürich, dem

Islamischen Zentrum Wien sowie dem ImanZentrum Volketswil sind mir solche

Angebote nicht bekannt. Es ist daher interessant, nach den Gründen für und

gegen nicht-religiöse Angebote zu fragen, was im folgenden Abschnitt geschehen

soll.

Abnahme migrationsbezogener Angebote und die Bedeutung von Regulativen

als Möglichkeitsstrukturen

In der wissenschaftlichen Literatur werden religiöse Gemeinschaften von Im-

migrantinnen und Immigranten als Orte beschrieben, die ihren Mitgliedern bei

der Integration am neuen Wohnort Unterstützung bieten und durch Engage-

ment Schlüsselkompetenzen ausbilden (z.B. M. Baumann 2014; Foley & Hoge

2007; Ebaugh & Chafetz Saltzman 2000). Die Angebote in Religionsgemeinschaf-

ten werden als wichtig für Neu-Zugezogene beschrieben. Was allerdings passiert,

wenn nur noch wenige Menschen zuziehen, wie oben vom Imam beschrieben?

Meine Fälle deuten darauf hin, dass a) nur wenige Moscheen überhaupt noch mi-

grationsbezogene Angebote im Programm haben und b) wenn sie Deutsch- oder

Integrationskurse anbieten, diese von der Frequenz her abnehmend sind37.

Auffällig ist, dass migrationsbezogene Bildungs- und Informationsangebote

gerade auch von ethnisch homogeneren Moscheen, die sich auch als »Kulturver-

eine« verstehen, gemacht werden. Diese Vereine sind nicht nur Orte religiöser

Praxis, sondern auch Treffen für »Landsleute«, in denen auch die bosnische oder

türkische Kultur gepflegt wird, wie dies z.B. die Bosnischkurse verdeutlichen.

Der Erhalt der Sprachkompetenz und die Weitergabe an die zweite Generation

spielen eine wichtige Rolle und die Angebote für die zweite und dritte Generation

nehmen an Bedeutung zu, wie oben bereits ausgeführt wurde. Aufgrund der Mi-

grationserfahrung ist es naheliegend, dass auch kürzlich neu Zugewanderte eher

Anschluss an Moscheen suchen, in denen die eigene Sprache gesprochen wird und

Menschen verkehren, die vom gleichen Land immigriert sind. Ein Grund, warum

in den multiethnischen Moscheen weniger Integrationskurse angeboten werden,

könnte sein, dass diese eher Konvertierte oder Menschen der zweiten und dritten

Generation anziehen, für die der Bezug zum Herkunftsland der Eltern nicht mehr

so stark im Vordergrund steht. Für sie sind dann auch Integrationskurse nicht

mehr so relevant und der Austausch mit Gleichgesinnten steht im Vordergrund,

37 Der Zuzug von Flüchtlingen aus muslimischen Ländern seit 2015 dürfte an dieser Situati-

on etwas geändert haben. Allerdings wurden die Erhebungen für diese Arbeit vorher abge-

schlossen und die aktuelle Situation kann daher nicht mehr berücksichtigt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 255

wie von Mira beschrieben. Das damit verbundene Fernbleiben von jungen Men-

schen kann in den Moscheen zu Überalterung führen, wie der Vereinspräsident

der Blauen Moschee Murat Ergül beklagt38.

Der Rückgang der migrationsbezogenen Angebote deutet auf einen Wandel

der Moscheen hin, weg vom Typus »Kulturverein« hin zu einer stärkeren Fokus-

sierung auf religiöse Sozialisation und Praxis. Dies zeigt auch die gesteigerte

Bedeutung der religiösen Erziehung für Moscheen, der durch den Generationen-

wandel bedingt ist, wie bereits dargelegt wurde.

Der Wandel ist jedoch nicht nur durch die Einwanderergeneration bedingt,

sondern steht auch konjunkturell mit Migrationswellen im Zusammenhang. Wäh-

rend es in den 1990ern gerade durch den Zuzug von Personen aus den Balkan-

ländern für bosnische und albanische Moscheevereine notwendig wurde, migra-

tionsbezogene Angebote bereitzustellen, so sind diese heute weit weniger be-

deutsam. Aufgrund des Asyl- und Aufenthaltsrechts ist es darüber hinaus nur

noch für wenige Personen möglich, z.B. durch Heirat aus einem heute sicheren

Herkunftsland wie z.B. Bosnien, zuzuziehen.

Die Einflussfaktoren auf nicht-religiöse Bildungsangebote in Moscheen kön-

nen daher um den Aspekt der Migrationsgeschichte potentieller Teilnehmender

erweitert werden. Hinzu kommt ein weiterer Grund, welcher die Finanzierung

der Angebote und ihre Ermöglichung betrifft: Kommunen schaffen durch die

personelle und finanzielle Unterstützung einerseits Möglichkeitsstrukturen, ohne

die vielleicht integrationsbezogene Angebote nicht durchgeführt werden könnten.

Andererseits verorten sie dadurch die Moscheen im Kontext von Migration und

Integration und schreiben ihnen eine integrative Funktion zu.

Durch die Angebote in den Städten haben Moscheevereine die Möglichkeit,

sich Expertise ins Haus zu holen, die sie aufgrund des Mangels an personellen

und finanziellen Ressourcen nicht bereitstellen könnten. Die Finanzierung von

Projekten der Moscheen kann zur Folge haben, dass eine Professionalisierung

in Form von Selektion geeigneten Personals in den Moscheen stattfindet. Auch

können soziale und bürgerschaftliche Kompetenzen angewendet und geübt wer-

den (vgl. Foley & Hoge 2007; Coleman 2003). Die Angebote können die Moscheen

an ihre Grenzen bringen, da sie eines hohen Grads an Organisation und perso-

nellen Ressourcen bedürfen. So beschreibt der Interviewpartner im Islamischen

Zentrum Wien, dass ein großer Bedarf an Angeboten aller Art besteht, es ihnen

jedoch an geeignetem Personal mangelt:

Zum Beispiel im Islam for Kids Club haben wir jetzt ungefähr 50 Kinder und äh

wollen jetzt viel mehrmuslimische Familien ihre Kinder in diesen Club anmelden

38 ÄhnlicheHinweise darauf, dassMoscheen Problemehaben, für Jugendliche attraktiv zu sein,

finden sich auch in anderen Moscheen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Alltag in der Moschee

und so weiter, aber wir wir können nicht mehr aufnehmen, weil wir nicht ausrei-

chend äh äh ausgebildetes Personal, Religionslehrer und Begleiter und Erzieher

haben und so weiter, ja. Oft haperts auch bei der Ausbildung der Muslime. Es gibt

immer mehr zum Beispiel merkt man auch, dass immer mehr in Wien auch im-

mermehr islamische Schulen gibt, islamische Kindergärten und in denMoscheen

und so weiter viele Aktivitäten aber es an ausgebildeten Personal fehlt //mhm//.

Entweder fehlts bei der Sprache //mhm// oder fehlts an der Aus/ an der pädago-

gischen Ausbildung oder sonst irgendwo, ja. Und so können diese Institutionen

sich auch nicht schnell äh weiterentwickeln, weil es eben an an an ausgebildetem

Personal fehlt. Aber das ändert sich auch jetzt langsam, Schritt für Schritt, es gibt

immer mehr äh äh Muslime und Musliminnen, die eben äh auch äh gute Ausbil-

dungen haben und so weiter und die diese Plätze langsam jetzt einmal irgendwie

einnehmen können und erst damit erst ein qualitatives äh Angebot, sei es in Mo-

scheen als auch in anderen Bereichen angeboten werden kann, ja. #00:30:08-1#

(N.N., W_ExpInt_01)

Der Interviewpartner bezieht den Mangel an geeignetem Personal zunächst

auf die Angebote für Kinder, verallgemeinert diesen aber auf alle Angebote in

den Moscheen und sieht ihn in der schlechten Ausbildung von Menschen musli-

mischen Glaubens begründet. Er macht den Personalmangel für die schleppende

Weiterentwicklung der Moscheen verantwortlich, zeigt sich aber optimistisch,

was die Zukunft anbelangt. Die Gründe liegen für ihn also bei den Muslimin-

nen und Muslimen, nicht aber bei den fehlenden finanziellen Möglichkeiten der

Moscheen, geeignete Personen anzustellen.

Selbst Expertise auszubilden, kann zu Legitimität und zur Autonomie der

Moscheen beitragen. DiMaggio & Powell bezeichnen das Resultat der Professio-

nalisierung als normative Isomorphie. Denn durch die Ausbildung und Selektion

von Personen, die Kurse anbieten können, werden sich Organisationen – hier Mo-

scheevereine – ähnlich (vgl. DiMaggio & Powell 1991b: 70f.). Dieser Prozess der

Professionalisierung kann durch die Fördermittel von staatlicher Seite begünstigt

werden. Die Zusammenarbeit mit den staatlichen Stellen für Integration stei-

gert indes auch die Legitimität der eigenen Angebote, da mit bereits legitimen

Anbietern zusammengearbeitet wird (vgl. Deephouse & Suchman 2008: 56).

Die Beispiele der Blauen Moschee und des ImanZentrums zeigen, dass Im-

pulse für migrationsbezogene Themen von außen kommen können. Staatliche

Möglichkeitsstrukturen beeinflussen damit das Handeln in Moscheen, wenn die

Vereine Gebrauch davon machen. Der theoretischen Grundannahme folgend, dass

»Moscheen« als das erscheinen, durch was sie durch Handeln wahrnehmbar ge-

macht werden, lässt den Schluss zu, dass auch hier Regulative im Hinblick auf

Fördermaßnahmen Einfluss auf die Konstitution von Moscheen haben. Diese

Möglichkeiten nutzen zu können, hängt von personellen und auch räumlichen

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 257

Ressourcen ab. Zum anderen ist die Teilnahme an den Angeboten auch davon

abhängig, als was sich die Moschee versteht. Zekirija Sejdini, zum Zeitpunkt des

Interviews 2014 Medienbeauftragter der IGGiÖ, verweist auf die aus seiner Sicht

eigentliche Aufgabe einer Moschee: Die Hauptaufgabe der Moscheen sei nicht die

Integration, sondern eine Moschee »ist eine Gebetsstätte, man betet, liest Koran,

und jeder geht nach Hause« (Z. Sejdini, W_ExpInt_06, #00:59:00-6#). Ihm seien

Vereine bekannt, die sich eher auf ihre religiösen Aufgaben konzentrierten, und

andere, die »eine Plattform bieten für Integration« (ebd.). Sejdini deutet an, dass

der Mangel an Angeboten auf die Ressourcenlage in den Moscheen zurückzufüh-

ren ist. Denn aus seiner Sicht sind die staatlichen Unterstützungsleistungen sehr

gering, das Engagement in der Integrationsförderung sieht er deshalb im Bereich

der Eigeninitiative der Moscheen.

Und wenn man 30 Jahre lang nicht darauf geachtet hat, und jetzt darauf gekom-

men ist, dass die Integration nicht sehr gut gelungen ist, dann ist das sicherlich

ein Problem //mhm//, das die Politiker äh jetzt sehr spät entdeckt haben //mhm//.

Das machen aber viele Moscheen nicht, sondern sie erklären sich bereit und wol-

len. Aber die Unterstützung ist MINIMAL //mhm//, ja? Also, die Verlockung ist da

wenig. Die machen das aus Eigeninitiative. Ich meine, die müssen NOCH MEHR

gefördert werden. #00:59:00-6#

(Z. Sejdini)

Gleichzeitig sieht er eine personelle Überforderung, vor allem auf Seiten der

Imame. Diese hätten nur ein Visum für ihre Tätigkeit als Imam, was bedeuten

kann, dass, wenn sie der Moscheeverein nicht mehr weiter beschäftigt, sie samt

Familie zurückziehen müssten (siehe auch Kap. 3 und 5.5.4). In dieser unsicheren

Situation sei die Motivation »aufklärerisch zu arbeiten« nicht sehr groß:

Was soll man von diesem Imam erwarten? . Der ist ja kein Imam im eigenen Sin-

ne, der FÜHRT ja die Gemeinde eigentlich ist. Der ist ein Mit/ ein Beschäftigter,

ein Angestellter dort. Was kann ein Angestellter dort äh veranstalten eigentlich?

#00:59:00-6#

(Z. Sejdini)

Dies spiegelt sich auch in der Aufgabenverteilung in vielen von mir besuch-

ten Moscheen wider (siehe Kap. 5.5.4). Mit Ausnahmefällen sind es weniger die

Imame, die Kontakte zu staatlichen Stellen pflegen, als mehr die Mitglieder des

Vereinsvorstandes. Zum Großteil konzentrieren sich die Imame vor allem auf die

religiösen Aufgaben, der Vereinsvorstand auf die administrativen. Sejdini führt

weiter aus, dass es zwar verschlossenere und offenere Moscheen gebe, von staat-

licher Seite aus seiner Perspektive jedoch bessere Förderstrukturen einzurichten

wären, um Anreize für eine Öffnung von Moscheen zu schaffen. Denn Integration

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 Alltag in der Moschee

und das Anbieten von Deutschkursen sei nicht Aufgabe der Moscheen sondern

des Staates (Z. Sejdini, W_ExpInt_06, #00:58:59-9#).

Auffällig ist hier, wie sich ein muslimischer Vertreter der Dachorganisati-

on in den Integrationsdiskurs mit einreiht39. Muslime werden gesellschaftlich als

schlecht integriert wahrgenommen, weshalb folglich von den Orten religiöser Ver-

gemeinschaftung wie selbstverständlich erwartet wird, dass diese Integrations-

und Deutschkurse anbieten (vgl. Mattes 2013b). Moscheen haftet das Stigma der

»Parallelgesellschaften« und der »Desintegration« an. Die im Vergleich mit ande-

ren religiösen Traditionen ungleiche Aufmerksamkeit staatlicher Einrichtungen

auf muslimische Einrichtungen verdeutlicht, dass es ein Interesse gibt, Einfluss

auf die Moscheen zu nehmen und den Islam »regierbar« zu machen (vgl. Tezcan

2007). Dass dies nicht auf Ebene religiöser Inhalte erfolgen kann, ist aufgrund

der Trennung von Religion und Staat klar. Staatlichen Akteuren bleibt daher nur

die nicht-religiöse Ebene.

Staatliche Unterstützung hat jedoch noch eine zweite Seite, da sie Möglich-

keitsstrukturen schafft. Für Moscheen ist die Teilnahme an integrationswirksa-

men Maßnahmen ein Mittel, Legitimität zu erlangen, da sie sich mit bereits

legitimen Akteuren vernetzen (vgl. Suchman 1995: 588). Die Teilnahme an staat-

lichen Aktivitäten bedeutet gleichzeitig eine Öffnung und wirkt dem öffentlichen

Bild von den verschlossenen Gemeinschaften entgegen. Moscheen, die sich rein

auf die Ermöglichung religiöser Praxis (Gebet, religiöse Unterweisung) konzen-

trieren, sind im öffentlichen Diskurs nicht legitim. Sie gelten als schlecht inte-

griert und verschlossen. Um Legitimität zu gewinnen, müssen Moscheevereine

etwas leisten und sie müssen sich nach außen öffnen, wie dies auch im folgen-

den Kapitel deutlich werden wird (siehe auch Kap. 5.4). Die integrative Leistung

von Moscheen, wie auch immer diese konkret zu fassen wäre, wird zum Mit-

tel der Legitimitätsgewinnung und stellt dann letztlich nicht-religiöse Aspekte

in den Vordergrund. Indem Moscheeorganisationen an integrationsfördernden

Maßnahmen der Städte und Kommunen teilnehmen, reagieren sie implizit auf

den negativen Islamdiskurs. Denn spätestens im Zuge der Diskussionen um das

Verbot des Baus von Minaretten, welche sich von der Schweiz auch auf die Nach-

barländer ausbreiteten, wird deutlich, dass Moscheen ein »Legitimitätsproblem«

haben.

Wenn Moscheeorganisationen jedoch weitere Angebote jenseits der religiösen

bereitstellen, wird es immer so sein, dass sie zunächst ihre Kernkompetenzen, vor

allem die des Imams, aber auch der ehrenamtlichen Mitarbeitenden, überschrei-

ten. Ihnen werden Funktionen zugesprochen, die über ihre religiösen Kernauf-

gaben hinausgehen. Die Moscheen und ihre Funktionen zeigen, dass eine solche

39 Da wird deutlich, wie präsent der Diskurs für islamische Funktionäre ist. Der Druck sich mit

Themen wie Integration zu beschäftigen, ist groß.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 259

Überschreitung kein Problem ist, wenn sie personell und finanziell aufgefangen

wird. Vielmehr werden diese Funktionen integrativ in das Konzept »Moschee«

aufgenommen. Bei den Imamen kann die Übernahme von Mehrfachrollen jedoch

zur Überforderung führen, wenn sie neben Vorbetern und Seelsorgern auch noch

Integrationsbeauftragte und Mediensprecher sein sollen, wie die Beiträge in Aslan

(2012b) zeigen und wie im späteren Kapitel 5.5.4 diskutiert wird.

Im nächsten Abschnitt kommen wir zur dritten Aktivität, die ich genauer un-

tersuchen möchte und die im Kontext öffentlichkeitswirksamer Veranstaltungen

zu verorten ist.

5.4 Öffentliche Veranstaltungen: Der Tag der offenen Moschee als
Reaktion auf den Islamdiskurs

5.4.1 Einführung

Seit einigen Jahren werden in vielen Ländern mit einer muslimischen Minderheit

Tage der offenen Moschee veranstaltet, so der »National Open Mosque Day« in

Australien oder der »Visit My Mosque Day« in Großbritannien. In Deutschland

existiert der »Tag der offenen Moschee« (TOM) bereits seit 1997, wird jährlich am

Nationalfeiertag, dem 3. Oktober, organisiert und dürfte damit einer der ältes-

ten in Europa sein40. Auch in der Schweiz und in Österreich öffnen Moscheen

mindestens einmal jährlich ihre Tür für nicht-muslimische Besucherinnen und

Besucher im Rahmen eines Programms. Die genannten Veranstaltungen haben

das Ziel, die Möglichkeit zu geben, eine Moschee von innen zu sehen, Informa-

tionen über den Islam zu erhalten und Fragen stellen zu können.

Im Kanton Zürich in der Schweiz wird der Tag der offenen Moschee seit

2006 vom Dachverband VIOZ (Verband der islamischen Organisationen Zürich)

koordiniert. Er findet an einem Samstag und neuerdings auch an dem darauf fol-

genden Sonntag im November statt und ist als Programmpunkt der »Woche der

Religionen« konzipiert, welche wiederum von IRAS COTIS, dem Interreligiösen

Arbeitskreis in der Schweiz, organisiert wird. Der Tag findet zeitgleich auch in

anderen Kantonen statt, ist aber nicht zentral, sondern durch die dortigen Dach-

organisationen koordiniert. Damit ist der TOM an die föderalistische Aufteilung

40 Er geht auf eine Initiative des Zentralsrats der Muslime in Deutschland zurück, an dem

sich auch andere Organisationen beteiligen. Seit 2007 hat der Koordinationsrat der Musli-

me die Schirmherrschaft über die Veranstaltung inne und dokumentiert diese auf der Seite

http://www.tagderoffenenmoschee.de. Nach eigenen Angaben nehmen rund ein Drittel der

Moscheen in Deutschland am TOM teil, das sind ca. 1000; vgl. http://www.tagderoffenenmo-

schee.de, zuletzt geprüft am 09.09.2015. Leider war nicht abschließend zu klären, wo diese

Veranstaltung ihren Anfang genommen hat.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-022 - am 13.02.2026, 15:47:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de
https://doi.org/10.14361/9783839456330-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de

