ANTHROPOS

113.2018: 1-20

Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

Ordnung und Teleologie in der Anthropologie der Naturvolker (1859)
von Theodor Waitz

Eric Burton

Abstract. — The German philosopher Theodor Waitz has been of
great importance for the discipline of anthropology, figuring in
introductory volumes as one of its pioneers who firmly based his
theoretical thinking and empirical enquiry on a relativist notion
of culture. Through a close reading of his work, which is most
relevant to the discipline, the first volume of his “Anthropologie
der Naturvolker” (1859, published in English as “Introduction to
Anthropology”), the article argues that Waitz’ objective of chal-
lenging contemporary racist theories is undermined not only by
theoretical differentiation between primitive and civilised peo-
ples (Naturvolker and Kulturvilker) but also by a largely for-
gotten teleology which reinstates a hierarchical ordering of the
world. [history of anthropology, culture, racism, enlightenment]

Eric Burton, Mag., Studium der Kultur- und Sozialanthropolo-
gie (BA) und Internationale Entwicklung (Mag.) an der Universi-
tit Wien und der Universitit von Dar es Salaam. — Seit 2014 Dis-
sertant und Projektmitarbeiter im Forschungsprojekt “Entsandte
Expert/inn/en von Entwicklungshilfe und Sozialistischer Hilfe in
Zeiten der Systemkonkurrenz” der Universitit Wien. — In seinen
Publikationen in englischer und deutscher Sprache befasste er
sich mit der deutschen Kolonialgeschichte sowie der Geschichte
Tansanias und nachhaltiger Entwicklung.

Kann’s ein allgemeines Bild ohne Untereinander-
und Zusammenordnung? Kann’s eine weite Aus-
sicht geben, ohne Hohe?

(Herder 2012 [1774]: 31)

Die Gelehrten ertragen den Zweifel und das Schei-
tern, weil sie nicht anders konnen. Aber Unord-
nung ist das einzige, das sie nicht dulden kon-
nen und diirfen. Das Ziel der reinen Wissenschaft
besteht darin, die Reduktion dieser chaotischen
Wahrnehmung ... bis zum hochsten und bewuB-
testen Punkt zu fithren. In bestimmten Fillen konn-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

te man sich fragen, ob der Typus von Ordnung,
der erarbeitet worden ist, ein objektives Merkmal
der Erscheinungen ist oder reine Konstruktion des
Gelehrten.

(Simpson zit. nach Lévi-Strauss 1997: 21)

Einleitung

1859 Jahren legte Theodor Waitz den ersten Band
seiner “Anthropologie der Naturvolker” (fortan:
AdN) vor, in der er sich mit der conditio wie auch
der natura humana befasste. Die Anthropologie
bestand zu jener Zeit noch nicht als eigensténdige
Disziplin, wenngleich sich ihre Konstitution schon
abzeichnete, etwa in der Griindung ethnologischer
und anthropologischer Gesellschaften in England
(Stocking 1987). Waitz definierte die Anthropolo-
gie als die Wissenschaft vom Menschen, was fiir
ihn bedeutete: von allen Menschen zu allen Zeiten
(AdN: 1). Seine “Anthropologie der Naturvolker”
war ein bedeutender Einfluss auf das Denken des
weiteren 19. Jahrhunderts, aber dieses Werk wird —
gerade heutzutage — so wenig gelesen wie verstan-
den (vgl. Maigné 2004: 197).

Dabei fehlt es nicht an in der anthropologischen
Disziplin zentralen Personen, die den deutschen
Philosophen, Psychologen und Piddagogen Theodor
Waitz (1821-1864) als Einfluss benennen oder sich
implizit auf seine theoretischen Annahmen stiitzen.
Die englische Ubersetzung desselben Werkes un-
ter dem Titel “Introduction to Anthropology” durch

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

die Anthropological Society of London wurde von
einem Rezensenten als erstes Lehrbuch der mo-
dernen Anthropologie fiir den englischen Sprach-
raum gefeiert (Collinwood 1863: 465, 472). Rob-
ert Lowie (1937: 16-18) nennt Waitz (neben Gustav
Klemm und Christoph Meiners) als einen der Pio-
niere der Disziplin, die bereits einen Begriff von
dem zentralen Gegenstand der spiteren Disziplin,
ndmlich Kultur(-geschichte), hatten. Edward Bur-
nett Tylor sah sich durch die “Anthropologie der
Naturvolker” davon iiberzeugt, dass Rassenunter-
schiede kein bestimmender Faktor soziokultureller
Variation seien, Franz Boas griff Waitz’ Argumenta-
tion in “The Mind of Primitive Man” auf und Ruth
Benedict lobte ihn als einen bedeutenden Pionier
der Anthropologie (Gingrich 2005: 80; Streck 2007:
xvi). Diese Einschidtzungen demonstrieren die hohe
Wertschitzung fiir Waitz, der nur ein — dafiir sechs-
biandiges — Werk mit direkter Relevanz fiir die Dis-
ziplin vorlegte.

Waitz wurde auch in spiteren Dekaden sehr posi-
tiv rezipiert, nicht nur als Pionier der Kulturanthro-
pologie, sondern — nun vor allem im deutschen
Sprachraum — auch als Gegner eines rassistischen
Determinismus und Vorldufer des Kulturrelativis-
mus (Gingrich 2005: 80). Die rezentesten Kom-
mentatoren Petermann (2009) und Streck (2007)
gehen zwar auf Ambivalenzen ein, bleiben aber
bei einer grundsitzlich duBerst positiven Interpre-
tation der “Anthropologie der Naturvolker”. Eine
Ausnahme stellt der Kulturmaterialist Marvin Har-
ris (1968: 102) dar, der Lowies Einschétzung, Boas
habe sich auf Waitz gestiitzt, fiir ein Missverstind-
nis hilt. Waitz habe die Beziehung zwischen “Ras-
se” und “Kultur” griindlich missverstanden und rei-
che in seinen relativistischen Positionen langst nicht
an Boas heran. Tatsédchlich ist, so auch das Argu-
ment dieses Artikels, der Relativismus von Waitz
widerspriichlich.

Fragestellung und Ubersicht iiber den Artikel

In diesem Artikel wird die sechsbédndige “Anthropo-
logie der Naturvolker” unter besonderer Beachtung
ihres ersten Bandes, der den Theorieteil fiir die fiinf
folgenden deskriptiven Bénde iiber verschiedene
Erdteile und Gesellschaften darstellt, in ihrem zeit-
gendssischen Kontext betrachtet und einer genauen
Lektiire unterzogen. Die darin vertretenen methodi-
schen Forderungen und argumentativen Grundposi-
tionen stellen sich im Zeitkontext als durchaus ei-
genwillig und, im Riickblick, wegweisend fiir die
weitere Entwicklung der Disziplin dar. Nach einem
kurzen biografischen Uberblick und der Heraus-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
its Im fr oder

Eric Burton

arbeitung der Hauptargumente, mit denen Waitz
in die Debatte um die Ein- oder Vielheit, Gleich-
oder Verschiedenwertigkeit der Menschheit interve-
nierte, frage ich, welche Ordnung der Welt Theodor
Waitz hier entworfen hat und welche geschichtsphi-
losophischen Annahmen in seinem Fortschrittsbild
zum Ausdruck kommen. Die Schwerpunktlegung
auf teleologische Aspekte ergibt sich aus der werk-
immanenten Differenz zwischen den titelgeben-
den Naturvolkern und Kulturvolkern, die durch
geschichtliche Abstraktionen, ergo geschichtsphi-
losophisch, begriindet wird. Da Waitz viele empiri-
sche Beispiele heranzieht und Fortschrittsprozesse
modellhaft darstellt, 14sst sich auch von einer Ent-
wicklungstheorie sprechen.

Leben und intellektuelle Prigung von Theodor Waitz

Waitz war zeitlebens in erster Linie Philosoph. Zwar
befasste er sich umfassend mit Psychologie, Pida-
gogik und gegen Ende seines jih beendeten Lebens
auch mit der Anthropologie, aber alle seine Studien
verstand er als “praktische Philosophie” (Petermann
2009: 241). Die Ethnologie war in seinen Hénden
eine wichtige Hilfswissenschaft fiir ein piddagogi-
sches Anliegen, das aus heutiger Sicht humanistisch
oder philanthropisch genannt werden kann (Streck
2007: vii). Dabei ist der moralische Impetus von
Waitz aber von einer moralischen Argumentation zu
unterscheiden. Gerade seine ethnografischen Schrif-
ten waren keinesfalls platte Abhandlungen mit erho-
benem Zeigefinger, sondern vor allem der Versuch,
Vorurteilen und Irrtiimern in sozialen Fragen seiner
Zeit entgegenzutreten (vgl. Ploss 1865: iii), was ein
genuin wissenschaftliches Anliegen ist, insofern die
Wissenschaft als Kraft in der Gesellschaft begriffen
wird. Zudem war er auch immer wieder darum be-
miiht, rein philanthropische Argumente als ungenii-
gend zuriickzuweisen (AdN: 386).

Die Bedeutung von Bildung wurde Franz Theo-
dor Waitz schon durch sein Elternhaus mitgegeben.
Er wurde am 17. Mirz 1821 in Gotha als Sohn von
Heinrich Waitz geboren, seines Zeichens Stifts-
prediger und Direktor des ortlichen Lehrersemi-
nars (Streck 2007: vii*). Der Sohn entschied sich
frith fiir eine akademische Karriere, studierte auf
Wunsch des Vaters erst Theologie, spiter Philoso-
phie und machte sich bald als Aristoteles-Experte
und -Herausgeber einen Namen (Ploss 1865: v).
Waitz habilitierte 1844 in Marburg, aber erhielt
erst 1862 das Ordinariat. Seine liberale politische
Grundhaltung sowie insbesondere das Engagement
fiir die Volksschullehrer wihrend der Mérzrevolu-
tion 1848 hatten seine akademische Karriere mehr-

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

mals behindert (Sieg 1994: 53-55; siehe auch Waitz
1848). Am 21. Mai 1864 starb Waitz erst 43-jdhrig
an Typhus.

Besonders einflussreich auf Waitzens Denken
war sein Lehrer Johann Friedrich Herbart (1776—
1841), der die Psychologie als Synthese von Natur-
und Geisteswissenschaften verstand und dabei strikt
auf Empirie als Erkenntnisgrundlage! setzte.? Die-
se Zusammenfiihrung von Natur- und Geisteswis-
senschaften sowie die Betonung der Empirie sind
auch konstitutiv fiir die “Anthropologie der Natur-
volker” (1859-1872). Die Absicht, die der Philo-
soph Waitz mit diesem gro3en Werk verfolgte, war
aufkldrerisch und galt der Bekdmpfung verbreite-
ter Vorurteile, insbesondere rassistischer Art. Das
macht die Aktualitit der Biande aus, die Waitz nicht
mehr selbst fertigstellen konnte, die aber von sei-
nem Freund und Schiiler, dem Geografen Georg
Gerland (1833-1919), zu Ende gefiihrt wurden.

Ordnungen und Rassismen (nach) der Aufklirung

In den Einteilungen von Waitz, wie auch vielen an-
deren Ordnungen der Menschheit, lassen sich vier
Modi der Differenzierung unterscheiden: (a) eine
primordiale, innerhalb der Menschheit differenzie-
rende Einteilung, in der alle Menschen auf gleiche
Art und Weise wie in einem Raster horizontal zu-
geordnet werden (eine grundlegend relativistische
Einordnung, etwa in Volker, Kulturen oder Rassen);
(b) eine zweite historisierende, in der Gruppen auf
dem linearen Zeitstrahl der Geschichte einer Epo-
che zugeordnet werden; (c) eine dritte zivilisatori-
sche, in der Gruppen wie Individuen auf einer Ver-
tikalen verortet werden, die zwischen den beiden
Polen Zivilisation und Natur aufgespannt ist, sowie
(d) die rdumliche Fixierung von Gruppen auf be-
stimmten Kontinenten oder in Klima- und Vegeta-
tionszonen (vgl. auch Pickering 1848).

Dies entspricht den vier Dimensionen, die nach
der Aufkldrung immer enger miteinander verflochten
wurden, sodass scheinbar vom Einen auf das Ande-
re geschlossen werden konnte. Alle diese Dimensio-
nen der Einteilung finden sich in Waitzens Kultur-
begriff, wobei die Verflechtung dieser Bedeutungen
ein entscheidender Grund fiir die Inkonsequenzen
ist, welche die “Anthropologie der Naturvolker”
auszeichnen. Diese Inkonsequenzen fithren zu Aus-

1 Dies in Abgrenzung zum Idealisten Friedrich Wilhelm
Schelling (1775-1854) und dessen Schiiler Henrich Steffens
(1773-1845), der auch eine zweibdndige Anthropologie vor-
legte (Steffens 1822). Intuition wurde hier der Empirie als Er-
kenntnismittel vorgezogen.

2 Maigné (2004); Streck (2007: vii); Petermann (2009: 241).

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

sagen, die manchmal als rassistische, dem Zeitkon-
text geschuldete “Ausrutscher” in einem Werk be-
schrieben wurden, das Rassentheorien eigentlich die
Grundlage entziehen sollte. Ist es sinnvoll, ein ein-
deutiges Urteil fillen zu wollen, wie rassistisch oder
anti-rassistisch Waitz nun wirklich war?

Zur Erlauterung dieser Frage bietet sich eine
Kontrastierung mit Johann Friedrich Blumenbach
(1752-1840) an, der eine der ersten einflussrei-
chen Einteilungen der Menschheit in Rassen vor-
nahm und als Erfinder des Begriffs “kaukasisch”
gilt. Waitz bezieht sich in der “Anthropologie der
Naturvolker” hdufig auf ihn, meist positiv oder zu-
mindest respektvoll kritisch. Blumenbach war ein
Gegner der Sklaverei, sammelte Zeugnisse der in-
tellektuellen Leistungen von Afrikanern und ver-
trat die Ansicht eines gemeinsamen Ursprungs
aller Menschen. Er gilt Teilen der Nachwelt da-
her als Anti-Rassist (fiir Beispiele s. Bonnet 2000:
19) — aber lange nicht allen. Stephen Jay Gould
(1994) bezeichnete ihn in einer eleganten Formu-
lierung ambivalent als “one of the least racist think-
ers of his day”. Harris hingegen sah in ihm einen
“white supremacist” (1968: 84), andere halten ihn
fiir den Begriinder der wissenschaftlichen Rassen-
lehre und aus diesem Grunde schlicht einen Ras-
sisten. Dies verweist auf die innere Widerspriich-
lichkeit von Theorien, die unter der Bezeichnung
“rassistisch” oder “rassentheoretisch” auf der einen
und “anti-rassistisch” auf der anderen verschleiert
wird. “The ‘anti-racist’ and the ‘racist’ are very of-
ten the same person, the individual who struggles
against racial intolerance and discrimination may
also be someone who believes in racial and/or social
hierarchy and the superiority of the West” (Bonnett
2000: 19). Alastair Bonnet geht so weit, eine ge-
genseitig konstituierende Rolle von Rassismus und
Anti-Rassismus in der westlichen Geistesgeschich-
te anzunehmen. Diese dialektische Position scheint
mir fruchtbarer, um Widerspriichen Platz einzuriu-
men und der Aushandlung gesellschaftlicher Macht-
kiampfe, wie sie auch in akademischen Theorien ih-
ren Ausdruck finden, eine komplexere Dimension
zu verleihen.

Die Anthropologie der Naturvélker als eine Ordnung
der Welt

Eine Behandlung von Waitz im Sinne eines “Anti-
Rassisten” oder eines “racial determinist” (Harris
1968: 106, letzteres ein sachlich eindeutig falsches
Urteil) halte ich daher fiir wenig produktiv. Genau
so wenig kann er eindeutig in die Schubladen Uni-
versalismus oder Relativismus gesteckt werden. Ich

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

gehe stattdessen der Frage nach, welche Ordnung
der Welt Waitz konstruierte (vgl. Hund 2006: 28)
und setze hierzu bei der werkimmanenten Differenz
von “Culturvolkern” und “Naturvolkern” an. Die
“Anthropologie der Naturvolker” enthilt einerseits
mehrere Argumente gegen die willkiirliche Eintei-
lung des Menschen in Stimme, Rassen oder Vol-
ker, andererseits hélt Waitz an der Verwendung die-
ser Termini fest und verortet die Hauptdifferenz der
Menschheit zwischen Natur- und Kulturvolkern, die
wiederum iiber eine kulturalistische Entwicklungs-
idee verbunden werden. Diese Unterscheidung von
Kultur- und Naturvolkern wurde erst nach Waitz in
akademischen Kreisen gingig. Offensichtlich liegt
ihr die Dichotomie von Kultur und Natur zugrun-
de und es lohnt sich, den Kulturbegriff unter der
Primisse von “Ordnung” niher zu betrachten. Der
Philosoph Hakan Giirses schreibt, dass der Kul-
turbegriff seit 300 Jahren, bei wechselnden Inhal-
ten, immer eine Handvoll gleicher Funktionen ein-
genommen habe, darunter auch eine tautologische
Identitét-Differenz-Funktion:

Die tautologische Aufgabe des Kulturbegriffs in diesem
funktionalen Sinne ist es, ein Geriist der Welt darzustel-
len, dessen Bauelemente Kulturen sind. Er ist auch in dem
formalen Sinne insofern tautologisch, als er sich selbst
ankiindigt und bestitigt: Was ist Kultur? Das, was die
Menschen voneinander unterscheidet und in Gruppen ein-
teilt. Wie konstatieren wir das Vorhandensein der Kultur?
Durch kulturelle Differenzen (Giirses 2003: 22).

Kultur als Ding-an-sich bezeichnet daher eine
Einteilung der ganzen Menschheit, die in erster Li-
nie noch inhaltsleer ist. Alles was sie besagt ist, dass
der Mensch ein inhirent kulturelles Wesen ist. Es
handelt sich um eine bloe Wahrnehmungskatego-
rie, die keinen Gegensatz hat, sondern die Differenz
in sich trigt (eigene versus fremde Kultur, verschie-
dene Rassen, verschiedene Volker). Diese Einteilun-
gen sind spitestens seit dem Denken der Aufklidrung
stark an Orte gebunden, wie auch die Anthropologie
Differenzen, zumeist raumlich fixierte und Kulturen,
Ethnien und Volker als einem Territorium zugeho-
rig betrachtete (Gupta and Ferguson 1997). Kultur
entpuppt sich in dieser Lesart als ein Ding-an-sich,
zumindest im Gebrauch ohne sprachlichen Wider-
part. Bei Waitz allerdings ist Kultur manchmal das
Gegenteil von Natur, manchmal das Ding-an-sich,
das wir an allen Menschen erkennen konnen, um
aber gleichzeitig Unterschiede zwischen ihnen zu
sehen. In der gleichen Doppelfunktion wurde im
19. Jahrhundert auch der Rassebegrift benutzt (sie-
he Hund 1999: 8), der bereits semantische Verkniip-
fungen mit aufklédrerischen Fortschrittsideen ange-
nommen hatte.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

Eric Burton

Der Mensch in der Zeit: Geschichte und Fortschritt

Die Konzeption des Fortschritts ist ihrerseits ein
Kind der Aufkldrung und ihrer Geschichtsphiloso-
phie. Gemeinhin wird es Turgot (1727-1781) zuge-
schrieben, als erster nicht nur verschiedene Stufen
des Menschen konstatiert, sondern diese Stufen in
einem gemeinsamen Entwicklungszusammenhang
betrachtet zu haben (Rohbeck 2004: 33). Wulf D.
Hund (2006: 13) hat darauf hingewiesen, dass der
aufkldrerische Fortschrittsgedanke auch eine (spe-
zifisch europidische) Variante des Rassismus be-
griindete. Differenzen und Ungleichheiten, die
auch durch die Vereinfachung des Reisens und die
“Entdeckung” fremder Linder in einer neuen Wei-
se zu Bewusstsein kamen, erschienen mehr zu sein
als nur Unterschiede: Sie galten nunmehr als Zeug-
nisse unterschiedlicher Entwicklungsmoglichkeiten
der Menschheit (Hund 2006: 28).

In der Folge kreiste auch die Anthropologie in
den Jahrzehnten ihrer Institutionalisierung um die
Frage, was Menschen voneinander unterschied —
und die Hauptantwort war hier, wie in mancher
Geschichtsphilosophie der Aufklirung: ihre Ent-
wicklung (Ferguson 1997). Die vorgebrachten Stu-
fentheorien (ob eine frithere von Klemm oder spi-
tere unter Einfluss der Evolutionstheorie von Tylor
und Morgan) sahen dabei in mancher noch existie-
renden aufereuropdischen Bevolkerung die frithen
Stufen verkorpert. Die Geschichte des Menschen
war im Jetzt beobachtbar, wenn auch nicht im Hier,
sondern in der Fremde. Jede Gesellschaft (und mit
ihr jedes Individuum) konnte auf einem Kontinu-
um der Entwicklung verortet werden. Die Entwick-
lungsidee stellte ein unangefochtenes Interpreta-
tionsschema der Welt dar; sie war ein Raster, in das
jede Gesellschaft eingepasst werden konnte.

Geschichte, mit einer moralischen Komponente
versehen, wurde zudem zu Fortschritt. Fortschritt
triagt dann lineare, temporale Gerichtetheit (vor-
wirts in der Zeit) genauso in sich wie eine vertikale,
normative Dimension (hin zu einem als besser defi-
nierten Zustand). Die ganze Welt bewegte sich nun
auf den einzig in Europa erreichten Zustand der Ver-
nunft zu. So ist auch bei Waitz zu sehen, dass die
primitive Welt weniger ihrer Riickstiandigkeit in ma-
terieller Hinsicht wegen bemingelt wird, sondern
vor allem aufgrund ihrer “moralischen Abnormité-
ten” (Petermann 2009: 250).

Das Bewusstsein iiber Differenzen und die mo-
ralisierende Beurteilung der nichteuropdischen Vol-
ker traf zusammen mit einer rigideren Klassifikation
und Typisierung von Menschen. Die ganzen neu-
en Beobachtungen von Entdeckungsreisen mussten
in irgendeine Ordnung gebracht werden. Zwei sich

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

hiufig tiberlappende Grundpositionen waren, die
Menschheit nach ihrem duBeren Erscheinen oder
geografischen Kriterien einzuteilen. Voraussetzung
fiir die Kategorisierung war die Entpersonlichung
und Typisierung unter Ausschaltung von personli-
chen und sozialen Elementen, ungefihrdet durch
empirisch abweichende Beispiele (Hund 2006: 28).

Horizontale und hierarchisierte Einteilungen
der Menschen

Zu dieser zeitlichen und vertikalen Ordnung der Welt
trat auch die horizontale Finteilung der Menschheit
hinzu. Obwohl nicht zwingend problematisch, wur-
de auch diese durch Hierarchien aufgeladen — meist
durch Bezugnahme auf Fortschrittsideen. Raum und
Rasse waren dabei nicht selten zwei Seiten einer
Medaille. So heifit es in einem Lehrbuch der Biolo-
gie aus der ersten Hélfte des 19. Jahrhunderts, dass
ein “Rassensystem ... der Versuch [ist], die gleiten-
de geographische Variabilitit zu gliedern und durch
... Klassifikation in eine Ordnung hineinzubringen”
(Krapelin zit. nach Hund 1999: 8). Wie diese Ord-
nung auszuschauen hatte, nach der die Welt und ihre
Bevolkerung einzuteilen war, wurde debattiert — bis
Mitte des 19. Jahrhunderts hatte sich aber kein Kon-
sens herausgebildet (AdN: 258-295).

Entsprechend vielstimmig waren denn auch die
Diskussionen tiber klassifikatorische Begriffe wie
Art, Rasse und Stamm. Die Jahrzehnte vor der Ver-
offentlichung von Charles Darwins Theorie 1859
waren die Epoche einer semantisch extrem unschar-
fen Verwendung des Rassebegriffs in wissenschaft-
lichen Disziplinen ebenso wie in populdren Texten.
Der Begriff Rasse wurde keinesfalls nur im auf-
kldrerischen Sinn genutzt, in dem die Menschheit
aus verschiedenen Rassen mit distinkten Hautfar-
ben bestand, “[v]ielmehr konnte Rasse ebenso als
Bezeichnung einer individuellen Ausprigung von
Eigenschaften, einer ménnlichen oder weiblichen
Wesensart, eines Familienverbands, einer Nationa-
litdt, einer regionalen Kultur, einer sozialen Schicht
oder sogar eine Berufsgruppe sein” (Geulen 2007:
69). Waitz verwendet einigen Raum auf die Dis-
kussion der Begriffe Rasse, Art, Stamm, Varietit
und ihrer Anwendbarkeit auf den Menschen, ohne
zu schliissigen Ergebnissen zu kommen (AdN: 18—
39). Seine Uberlegungen auf diesem Gebiet waren
in den Augen von Zeitgenossen noch im gleichen
Jahr durch das Werk Darwins iiberholt (Gerland
1877).

Im Laufe des 19. Jahrhunderts wurden kulturell
Andere immer mehr als biologisch Andere konzep-
tualisiert, in beiden Fillen der Andersartigkeit wur-

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.60, am 24.01.2028, 15:21:21,

den ihnen aber Mingel gegeniiber Europédern zuge-
schrieben (Sonderegger 2009: 68). Dass Rassismus
nicht auf Rassen rekurrieren muss, sondern auch mit
Einheiten wie Kultur, ethnischer Gruppe, Zivilisa-
tion oder Volk operiert, ist seit den 1990er Jahren
eine in den Sozialwissenschaften weitgehend ak-
zeptierte Position (Giirses 1997, Bonnett 2000).3
In Hinsicht auf aufklédrerische Theorien und Sche-
mata hat Hund (2006: 18, 56-59) dann auch deut-
lich gezeigt, dass ein kulturalistischer Rassismus
im Gewand des Universalismus der Vernunft hier
viel deutlicher vorgebracht wird als ein biologisti-
scher, der erst mit der Evolutionstheorie wirklich
an Bedeutung gewann (Hund 2006: 55). So gelten
der Aufkldarung Menschen als Produkte ihres eige-
nen Schaffens (wie dies auch Waitz vertritt), wih-
rend der biologische Rassismus eine menschlichen
Gruppen inhédrente Natur als Quasi-Subjekte der
Geschichte annimmt.

Zu einem angemessenen Verstidndnis von Waitz-
ens eigenem Ordnungsversuch ist es nun ange-
bracht, etwas detaillierter in die Diskussionen
einzufiihren, in die die “Anthropologie der Natur-
volker” eingreifen sollte.

Interventionen der ‘“Anthropologie
der Naturvolker” in zeitgenossische Debatten

Methodologie der Anthropologie: Empirismus
und Quellenkritik

Gleich welcher theoretischen Position eine anthro-
pologische Schrift aus der Mitte des 19. Jahrhun-
derts angehoren mochte, ihr Charakter war mit Si-
cherheit kompilatorisch, gekennzeichnet durch
Fluten von Beispielen aus den diversesten Zeiten
und Riumen (fiir zahlreiche Beispiele siehe Peter-
mann 2009: 242). In der Methode waren deswe-
gen aber lange nicht alle induktiv; gingig war eher
die selektive Auswahl passender Beispiele und das
Hinbiegen historischer und ethnografischer “Fak-
ten” zugunsten der jeweiligen Theorie. Dies be-
trifft ganz besonders die Beziehung zwischen Ver-
haltenseigenschaften und Vererbung. Rassistische
Theorien erklidren das (sichtbare) Verhalten dabei
durch (unsichtbare) Vererbung und sind aufgrund
dieser Struktur, von etwas Unsichtbarem auf Beob-
achtbares zu schlieBen, faktisch nicht wiederlegbar
(Harris 1968: 81). Rassistische Argumentationen

3 Hauptvertreter dieser Ansicht sind z. B. der franzosische So-
ziologe Pierre-André Taguieft sowie die Briten Paul Gilroy
und Stuart Hall, beide Soziologen und wichtige Vertreter der
Cultural Studies.

fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

verwahren sich der Empirie durch Immunisierungs-
strategien (Kraler and Sonderegger 2009: 3).

Waitzens Idee von der Anthropologie basiert auf
einem induktiven Verfahren,* das solchen eindimen-
sionalen und willkiirlichen Erkldrungsweisen ent-
gegensteht. “Alle diese schematisirenden Ansichten,
so einfach bequem und einschmeichelnd sie sind,
erweisen sich als unvertriglich mit dem genauen
Studium der Thatsachen” (AdN: 394), schrieb er
als ein entschiedener Gegner des Idealismus iiber
solche Theorien, “fiir welche es an jeder Begriin-
dung durch Thatsachen fehlt” (AdN: 232).°> Der
Gegenstand der Anthropologie, der Mensch, wird
uns “nur auf empirischem Wege bekannt” (AdN: 4).
Da aber bisher noch so wenig bekannt sei, stehe
Waitzens eigene Argumentation im “Bewuftsein ei-
nes schiichternen Versuchs, dessen Resultate nicht
anders als fragmentarisch ausfallen kénnen” (AdN:
396). Die These, dass alle Menschen einer Art an-
gehoren und sédmtliche Unterschiede kontingenten
und “fliissigen” Charakters sind, kann er aufgrund
seiner Argumente aber dennoch selbstbewusst vor-
tragen.

Die Belege zieht er, wie seine Zeitgenossen,
aus Reiseberichten (oder Arbeiten, die auf diesen
aufbauen) sowie vereinzelten humanbiologischen
Forschungen (z. B. Kraniologie, auf der Vermes-
sung von Schideln basierend). Die Genauigkeit,
mit der Waitz die von ihm verwendeten Quellen an-
gibt, entspricht dabei heutigen Standards und wurde
zur Zeit der Ersterscheinung als vorbildlich gelobt
(Collinwood 1863: 466). Sogar eine Liste nicht zu
Rate gezogener, weil unzugénglicher Werke findet
sich im Vorwort des vierten Bandes iiber die “Ame-
rikaner” (Waitz 1864: vii).

Waitz stand Reiseberichten aber, der Notwen-
digkeit sie heranzuziehen zum Trotz, generell mit
Skepsis gegeniiber. Die Reisesituation, mit enormen
Strapazen und quélenden Entbehrungen verbunden,
mache ein angemessenes Urteil {iber andere Volker
sehr schwer (AdN: 308). Reisende hitten zudem
ein ungeiibtes Auge, das sie Unterschiede in einem

4 Hauptverantwortlich fiir die empirische Ausrichtung bei
Waitz selbst war wohl sein Lehrer Herbart; in der Ethno-
logie war der Brite James C. Prichard der Begriinder einer
Schule mit empirischer Absicherung.

5 Eine empirizistische, geradezu radikal theoriefeindliche Hal-
tung sollte typisch werden fiir Anthropologen des deutschen
Kaiserreichs der 1870er. Endgiiltige Urteile iiber Fragen wie
den Ursprung des Menschen wurden skeptisch zuriickge-
wiesen und Adolf Bastian konstatierte, dass man eigentlich
noch gar nichts wisse (Zimmerman 2001: 115f.). Es wire
eine Fehlannahme, Waitzens “Anthropologie” hier eine all-
zu grofie Bedeutung als Wegweiserin einzurdumen — in der
deutschen Ethnologie blieb er, im Gegensatz zur Pidagogik,
weitgehend unbeachtet (Sieg 1994: 53-55).

Erlaubnls Ist

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

Eric Burton

Volk iibersehen lieBe® (AdN: 75). Alle Kontakte sei-
en, wie Waitz (1860: v) richtig erkannte, durch zu-
fillige Umstinde sowie jeder Bericht stark individu-
ell geprigt. Einige Autoren gelten ihm gar giinzlich
unfihig, verlédssliche Berichte zu geben, weswegen
ihre Urteile keinerlei Beachtung finden (AdN: vi).

Subjektivitit ist fiir Waitz aber nicht nur ein Pro-
blem der Reisenden, sondern genauso der Wissen-
schaftler. Augenscheinlich ideologisch gefirbte
Urteile und nur mit ad hoc-Argumenten gestiitzte
Theorien werden polemisch attackiert (s. auch un-
ten, Kritik an der Legitimationsfunktion der Anthro-
pologie). Als Gegenmalinahme bleibe hier nur me-
thodische Genauigkeit in Verbindung mit korrekter
argumentativer Logik und Billigkeit. Fiir einen
Lehnstuhlanthropologen ohne jede auBereuropdi-
sche Reiseerfahrung scheint das aber nicht zu ge-
niigen, und so iibernimmt der Stubengelehrte Waitz,
dessen weiteste Reisen in franzosischen und itali-
enischen Bibliotheken endeten (Streck 2007: vi),
auch selbst einige augenscheinlich falsche und grob
generalisierende Schilderungen.”

Monogenese versus Polygenese

Heftig diskutiert wurde ab den 1840ern, ob die
Menschheit einen Ursprung oder mehrere Urspriin-
ge habe. Die Theorie des einen Ursprungs (Mono-
genese) wurde dabei in der britischen Ethnology in
Anschluss an die Schopfungsgeschichte der Bibel
formuliert und war auch unter deutschsprachigen
Forschern die am hiufigsten vertretene (Petermann
2004: 402). Der englische Hauptvertreter dieser
Position, auf den sich in manch anderen Fragen
auch Waitz bezieht, war der englische Arzt James
C. Prichard, der allerdings nicht nur einen Ursprung
und die Einheit der menschlichen Gattung annahm,
sondern auch die Ausprigung verschiedener (nicht-
biologistischer) Rassetypen aus unterschiedlichen
Zivilisationsprozessen (Fredrickson 2002: 66f.).
Seine Schule ist weiter gepréigt durch die Annahme
der “Perfektabilitit”, d.h. dass grundsitzlich alle
Menschen die Hohe der europiischen Zivilisation
erreichen konnen.

Eine explizit rassistisch-polygenetische Position
nahm Robert Knox (1791-1862) ein, ein Arzt aus
dem schottischen Edinburgh, der Afrikaner fiir eine
separate, niedere Rasse hielt und jede Verinder-

6 Der Nivellierung interner Unterschiede macht sich Waitz
dann nur zwei Seiten weiter selbst schuldig (AdN: 77).

7 So schreibt er z. B., afrikanische Stimmen seien “schwach
und heiser bei den Minnern, sehr hoch und schrillend bei den
Weibern” (AdN: 109, vgl. AdN: 112).

Anthropos 113.2018

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

barkeit dieser Rasse in Abrede stellte. Bei ihm wie
bei anderen war diese Position mit einer Befiirwor-
tung der Sklaverei verbunden. Die US-Amerikaner
George R. Gliddon und Josiah Clark Nott erklér-
ten die Sklaverei zur “humansten”, den vermeint-
lich niederen Rassen angemessensten Existenz-
weise (Harris 1968: 91).

Waitz sind beide Standpunkte in ihrem absolu-
ten Geltungsanspruch suspekt. Er enthélt sich aus
methodischen Griinden einer eindeutigen Stellung-
nahme in der Ursprungsfrage und sieht zudem ein
Urteil tiber die Einheit des Menschengeschlechts
auch nicht an eine Entscheidung zwischen Mono-
und Polygenese gekoppelt. Er schlief3t jedenfalls die
biblische Version der Abstammung von einem Ur-
paar als hochst unwahrscheinlich aus und vermutet,
der Mensch sei wahrscheinlich an mehreren Orten
ungefihr gleichzeitig entstanden (AdN: 224-228),
was einer Annahme der Polygenese gleichkdme. Da
diese Vermutung nicht belegbar sei, stellt sie aber
keinen Ausgangspunkt zu weiteren Erlduterungen
dar. Dieser Umgang mit der Frage nach dem Ur-
sprung (oder den Urspriingen) des Menschen war
ein zeitgendossisch durchaus ungewohnlicher. Waitz
zeige damit, so ein Rezensent, auch die Oberfldch-
lichkeit dieser Debatte (Collinwood 1863: 465).

Wie erwihnt, stellte die Anthropologie fiir ihn
keinen Selbstzweck, sondern die Grundlage der Phi-
losophie dar (Streck 2007: vi). Die Philosophie, und
das war das dahinterliegende Interesse von Waitz an
anthropologischen Diskussionen, konne nur aufge-
baut werden auf Basis einer umfassenden Kenntnis
aller Menschen. Entsprechend gab sich der arbeit-
same Waitz auch nicht mit dem ersten, argumenta-
tiv ausgerichteten Band zufrieden, sondern stellte
in einem Mammutprojekt die Unmengen an “Fak-
ten” iiber die auBereuropdischen Kulturen in fiinf
weiteren Béinden dar, deren Umfang teils fast tau-
send Seiten erreichte. Laut seinem Freund und spi-
teren Nachlassverwalter, dem Geografen Georg
Karl Cornelius Gerland (1833-1919), plante Waitz
eine ebenso breit angelegte ‘“Religionsphilosophie”
(Streck 2007: vii).

Grundlegend existiert nach Waitz eine Mensch-
heit, wenn auch mit verschiedenen “Stimmen”. Der
Beweis wird auf zwei verschiedenen Wegen gefiihrt:
“naturhistorisch”, was der physischen Anthropolo-
gie entspricht, sowie “psychologisch”, womit neben
psychologischen auch soziokulturelle und histori-
sche Faktoren gemeint sind. Diese beiden Argumen-
tationswege geben dem ersten Band der “Anthropo-
logie der Naturvolker” ihre Struktur.’

8 Eine detaillierte Beschreibung der Argumente, wie sie im
Buch selbst gereiht sind, nimmt Petermann (2009) vor.

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

Die Belege, um die “Einheit des Menschen-
geschlechts” zu untermauern, findet er im Zuge des
Vergleichs von Differenzen zwischen Individuen
innerhalb von Volkern (und Rassen) und zwischen
Volkern (und Rassen). Das Ergebnis dieser Verglei-
che ist ein ums andere Mal, dass die internen Dif-
ferenzen groBer sind als die Unterschiede zwischen
den historisch entstandenen Kulturen und Volkern
oder akademisch konstruierten Gruppen (wie Ras-
sen und Stimmen). “Der Mensch”, verstanden als
generische Kategorie, wird aus relativ rezenten Rei-
seberichten hergeleitet, nicht aus spekulativen Ge-
schichtsbetrachtungen. Der Ursprung des Menschen
ist mit den Methoden zur Mitte des 19. Jahrhun-
derts, wie Waitz selbst erwihnt, nicht festlegbar.
Nichtsdestotrotz, vor allem seiner Annahme ge-
schuldet, dass verschiedene Urspriinge nicht aus-
reichten, um von verschiedenen Arten zu sprechen,
wurde Waitz grundlegend als Vertreter einer mono-
genetischen Position rezipiert, die spiter auch von
Rudolph Virchow, Adolf Bastian oder Franz Boas
vertreten wurde (Gingrich 2005: 81; Harris 1968:
102; vgl. Boas 1938: 32).

Die bestehenden Differenzen zwischen Men-
schen seien allesamt “fliissig”, d.h. Unterschiede
zwischen Individuen und Volker stellen fiir Waitz
keine Hinweise (oder AuBerungen von) konstan-
ten Rassenmerkmalen dar. Das gilt fiir die physi-
sche wie die geistige Beschaffenheit des Menschen.
Die biologische Diversitit galt ihm als langfristi-
ges Ergebnis duflerer Einfliisse wie auch erworbener
Merkmale (z. B. “Geistescultur”). Charles Darwins
Werk “On the Origin of Species by Means of Natu-
ral Selection”, das im gleichen Jahr wie die “Anthro-
pologie der Naturvolker” erschien, sowie Gregor
Mendels sechs Jahre spéter publizierte Abhandlung
iiber Pflanzenkreuzungen widerlegten® Waitzens
schwach argumentierte humanbiologische Ansich-
ten (Streck 2007: viii), aber die kulturanthropolo-
gischen Annahmen liefen sein Werk nichtsdesto-
trotz zu einer Grundlage der Anthropologie werden
(Gerland 1877: vii). Entscheidend war hier, dass
Waitz den Menschen zwar auf naturwissenschaftli-
che Weise in dem Sinne betrachtete, dass der Mensch
uns nur auf dem Wege der Erfahrung erkenntlich
werde, aber zusitzlich postulierte, dass sein Wesen
nicht im isolierten Individuum, sondern nur im ge-
sellschaftlichen Zusammenleben und in kulturge-
schichtlicher Perspektive erkennbar sei (Petermann
2009: 243).

9 Zu beachten ist dabei aber die Rezeptionsgeschichte. Men-
dels Ausfithrungen wurden erst Jahrzehnte spéter wirklich re-
zipiert. Danke an Arno Sonderegger fiir diesen ergidnzenden
Hinweis.

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

Eric Burton

Tab. 1: Kategorisierungen des Menschen in der Anthropologie der Naturvolker (v. a. AAN: 390).

Einheit zur Bezeichnung von
Menschen

Anzahl und Abgrenzbarkeit

Geschichtswirksamkeit

Menschengeschlecht/Art
unterschieden

Culturvolker und Naturvolker

z. B. Inkas);

Unterschied zu Naturvolkern fliissig

Menschenstimme, Racen

Nur eine Art; deutlich vom Tierreich

Culturvolker: bisher beschriankt auf
Kaukasier (vereinzelt auch au3ereuro-
piische Gesellschaften so bezeichnet,

Anzahl unklar; mit biologischen und
kulturellen Sonderheiten; als historisch

Einzige Art, die zur Zivilisierung und
Erhebung iiber den Naturzustand fa-
hig ist

Faktisch nur Culturvolker mit tatséch-
licher Geschichte; Naturvolker konnen
aber theoretisch durch Fortschritt eben-
falls am Zivilisationsprozess teilneh-
men

Zwar selbst historisch gewachsen, aber
keine spezifische Wirksamkeit

gewachsen zu betrachten

Fliissige Grenzen

Volker Fliissige Grenzen

Individuen

Jedes Individuum spezifisch, zwar kul-
turell geprégt, aber einzigartig

Indirekt wirksam als Nihrboden, Um-
feld fiir Individuen

Wirksam in Verbindung mit ihrem spe-
zifischem Umfeld

Fiir die Differenzierung zwischen Menschen
wihlt er verschiedene Bezeichnungen (Tab. 1), de-
nen er bestimmte Grade der Geschichtswirksamkeit
zuspricht. Auftillig bei den hiufig verwendeten Be-
zeichnungen ist erstens, dass den beiden Mittelkate-
gorien — Menschenstdmmen (oder Rassen) und Vol-
kern — keine direkte Wirkkraft zugesprochen wird,
withrend der Mensch an sich, als generische Uber-
kategorie, sowie bestimmte Individuen als kleinste
mogliche Einheit diese Wirkkraft in viel deutliche-
rer Weise besitzen. Damit unterscheidet er sich von
seinen Zeitgenossen, von denen fast alle die Ge-
schichte als geprigt von Rassenkdmpfen oder zu-
mindest bestimmten Rassenféhigkeiten sahen (Har-
ris 1968: 1001.), und steht stirker in der Tradition
der Aufklarung. Innergesellschaftliche Unterschie-
de zwischen Herrschern und Beherrschten, Klas-
sen oder Familien werden von ihm ohne klare Me-
thode abgehandelt (AdN: 320). Zweitens zeigt die
obige Aufstellung, dass Waitz zufolge nur Kultur-
und Naturvolker logische Gegenpole innerhalb der
Menschheit darstellen. Diese Differenz wird weiter
unten gesondert behandelt.

Die Begrifflichkeit der Rasse

Waitz selbst spricht eher von Art denn Rasse und
sieht die Unterscheidung zwischen diesen bei-
den Kategorien als grundlegend schwierig, zumal
sie nur anhand von Einzelfillen getroffen werden
konne und nur fiir diese giiltig sei (AdN: 35, 37).

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

Dementsprechend positioniert er sich auch in Op-
position zu Gustav Klemm (1843), der passive und
aktive Rassen unterschied. Rasse ist fiir Waitz sehr
wohl ein Identifikationsmarker, also Zeichen der
Erkennbarkeit einer Gruppe, aber keine Ursache
fiir Eigenschaften einer Gruppe (vgl. Sonderegger
2002a: 58).

Die Einteilung der Menschheit in Rassen hilt
Waitz nicht fiir naturgegeben, sondern durch Ge-
lehrte bewerkstelligt — womit er eine Grundpramis-
se des spiteren Konstruktivismus vorwegnimmt. In
ihrer Willkiir und Uneinheitlichkeit ist die Katego-
rie der Rasse fiir ihn wenig aussagekriftig, weil die
internen Unterschiede die Unterschiede zwischen
ihnen gemeinhin tibertreffen — was mindestens seit
Herder und ebenfalls bis heute ein Grundargument
gegen den Rassismus darstellt:

Wie wenige Volker man also auch miteinander zu einer
Menschenspecies vereinigen mochte, es werden sich in-
nerhalb dieser letzteren immer Differenzen unter den
Stammen Familien und Individuen finden, die ebenso
grof} sind als die Unterschiede der aufgestellten Arten
selbst, ...10 (AdN: 246).

Rasse sei somit ein (von aulen aufoktroyiertes)
Identifikationsmerkmal, das zur Identifizierung aber
nicht zur kausalen Erklidrung tauge. In Bezug auf

10 Waitz erwihnt in diesem Zitat zwar die Begriffe Art und Spe-
cies statt Rasse, meint aber dieselbe Problematik. Auf den
Seiten vor diesem Zitat bespricht er verschiedene Rassenthe-
orien.

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

das Rassenverstiindnis von Waitz ist aber noch ei-
niges hinzuzufiigen. Sein theoretisches Verstidndnis
von Stimmen oder Rassen bildet ein nichthierarchi-
sches Gertist der Welt. Alle Menschen gehdren zu
Stammen oder Rassen, die die gleichen Fihigkeiten
zur Zivilisation besitzen und zudem unmoglich von-
einander abzugrenzen sind.

Die Gleichwertigkeit, die Waitz immer wieder
mittels historischer und soziokultureller Faktoren
darzustellen sucht, wird allerdings durch andere
Ausfiihrungen konterkariert und geradezu zunichte
gemacht. Deutlichstes Beispiel dafiir ist die ausfiihr-
liche Gegeniiberstellung von Europédern (oder Wei-
Ben bzw. Kaukasiern) und “Negern”. Die Kontras-
tierung dieser beiden Gruppen stellt fiir Waitz den
empirischen Test dar, ob der Mensch in physischer
Hinsicht tatsdchlich eine Art ist, da ihm diese beiden
Gruppen die am weitesten voneinander entfernten
Extreme bilden. Asthetisch wie biologisch stehen
sie an entgegengesetzten Enden seiner gelegentlich
in Anschlag gebrachten Wertigkeitsskala, wobei der
afrikanische Typ den Zusammenhang zwischen (un-
schonen) dicken Lippen und niedriger Kulturhche
verkorpert (vgl. Streck 2007: vi). Hier missachtet
er seine eigenen methodischen Prinzipien und ldsst
die Rigiditit und Umsicht vermissen, die sonst sein
Vorgehen kennzeichnen.

Fiir Petermann (2009: 245, 253) spricht in sol-
chen augenscheinlich rassistischen AuBerungen der
Zeitkontext aus der “Anthropologie der Naturvol-
ker”, nicht ihr Autor. Der sonst so scharfe Blick
werde immer dann kurzsichtig, “wenn zeitgendssi-
sche Selbstverstindlichkeiten ins Spiel kommen”.
Dieser “intellektuelle Determinismus” (Firla 1997),
wie man Petermanns Erkldrungsprimisse hier nen-
nen kann, ist zwar einerseits in historischer Perspek-
tive durchaus nachvollziehbar, anderseits nimmt er
Waitz unzulissig in Schutz, denn er greift immer
nur bei den Ansichten, die aus heutiger Sicht verur-
teilenswert wiren. Es stimmt, dass Individuen, die
fiir ihre Zeit unorthodoxe Positionen vertreten, in ei-
ner schwierigen Position sind, “struggling with and
against their social context” (Bonnett 2000: 10).
Trotzdem sind die Ambivalenzen nicht einfach mit
einem Hinweis auf den Zeitgeist wegzurationalisie-
ren. Hier gilt es schlicht festzuhalten, dass Waitz
selbst inkonsequent vorgegangen und eigenen me-
thodischen Vorgaben nicht gefolgt ist. Nur auf diese
Weise konnte er aber seine Vorstellungen von Fort-
schritt, die ja vor allem auf einer {iberlegenden Mo-
ral und Asthetik beruhten, stabilisieren. SchlieBlich
belegt er an anderer Stelle mit empirischem Mate-
rial, dass der “allgemeine Typus [des Afrikaners]”
“ganz Einbildung” ist (AdN: 239) und der katego-
risierungswiitige Betrachter in bestimmten Gebie-

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.60, am 24.01.2028, 15:21:21,

ten “Verlegenheit [hat,] zu bestimmen wo die weille
Rage aufhort und die schwarze beginnt” (AdN: 240).

Multikausalitiit: Die Komplexitiit der Geschichte

Wenn es aber korperlich wie geistig betrachtet nur
eine Menschheit gibt, woher entspringt dann die Va-
riationsbreite der Menschen (ebenso physisch und
geistig wie auch soziokulturell)? Die Unterschei-
dung von Phiinotyp und Genotyp wurde von Waitz
noch nicht getroffen. Rassen- oder klimadeterminis-
tische Modelle waren die Haupterklarungsmuster
der Zeit, mit zunehmender Bedeutung der Rassen-
theorie. In der ewigen “nature vs. nurture”’-Debatte
der Anthropologie (vgl. Eriksen 2010: 46) wiirde
Waitz eher der “nurture”-Seite zuzurechnen sein.
Natiirliche wie soziale Verhiltnisse des Menschen
seien nicht nur in ihrer bestehenden Form sehr kom-
plex, sondern auch durch vielfiltige Ursachen — kli-
matische, historische, soziale, kulturelle — gepragt.
Ein einziges wirkendes Prinzip wie der Weltgeist
(Hegel; AdN: 474), das Klima (Montesquieu; AdN:
410) oder eine determinierende, letztlich biologi-
sche Triebfeder der Rassencharaktere (Gobineau;
AdN: 424f1.; vgl. Rattansi 2007: 31f.) seien daher
keine Realitit, sondern nur leere akademische Mo-
delle (AdN: 364). Kulturentwicklung sei vielmehr
durch duflere Verhiltnisse “in ihrer mannigfaltigen
Verkettung und tausendfachen Verschlingung” be-
giinstigt (AdN: 431).

Trotz einer naturwissenschaftlichen Anschauung
seines Gegenstandes wire ihm die Aufstellung von
Gesetzen fiir soziale Prozesse und Fortschritt (wie
z.B. Spencer 1876) aus der schieren Komplexitit
und Kontingenz gesellschaftlicher Entwicklung he-
raus génzlich unmoglich. Da die Hauptdifferenz in-
nerhalb der menschlichen Art fiir Waitz zwischen
Naturvolkern und Kulturvolkern besteht, sind kau-
sale Fragen vor allem auf Determinanten fiir Ent-
wicklung als allgemein menschlichen Prozess ge-
richtet (AdN: 307).

Die Variationsbreite des Menschen erklirt sich
aus den gleichen Verhiltnissen wie die Geschichte,
zumal die Diversitit als ein Resultat der Geschich-
te anzusehen ist. In der Einleitung nennt Waitz
(AdN: 6) vier Faktoren, die als Ursachen in der Ge-
schichte geltend werden: die “leibliche Organisation
des Menschen”, die (geistige) Kultur jeden Volkes,
Umweltbedingungen sowie soziale Beziehungen ei-
ner bestimmten Gruppe nach innen und nach auf3en.
Fiir historische Fragen nach Migrationsbewegungen
und duleren Einfliissen bezieht sich Waitz mitunter
auf die Ergebnisse der in Deutschland erstarkenden
Sprachforschung (z. B. Pott 1856), aber auch wie-

fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

10

der in einer kritischen Weise, die eher grammati-
schen Strukturen denn bloBen Vokabelvergleichen
den Vorzug gibt (Waitz 1860: vii).

Kritik der Legitimationsfunktion der Wissenschaft

Waitz ist ein scharfer Kritiker von Kolonialismus,
Mission und weiBem Uberlegenheitsdiinkel (z. B.
AdN: 168, 179, 183-185). Die Kolonisierung Ame-
rikas ist ihm “eines der schwirzesten Blitter der
gesamten Menschengeschichte” (AdN: 167). Ein
besonderer Dorn in Waitzens Augen waren die Ant-
worten, die die von ihm so genannte “amerikani-
sche Schule” auf die Fragen der menschlichen (Un-)
Gleichheit bereitstellte. Zu dieser “Schule”!! gehor-
ten u. a. der Arzt Josiah C. Nott (1804—1873) und
der Agyptologe George R. Gliddon (1809-1857),
die hocherfreut gewesen sein sollen, als sie hor-
ten, dass von ihnen vorgebrachte Argumente dem
Staatssekretidr John C. Calhoum niitzlich waren,
um Interventionen Englands gegen die “liberkom-
mene Institution” der Sklaverei in den USA abzu-
wehren (Odom 1967: 7; Nott and Gliddon 1856:
51f.). Schon in ihrem Verstidndnis von Ethnologie
wird deutlich, was Waitz gestort haben muss, sie sei:

a science which investigates the mental and physical dif-
ferences of Mankind, and the organic laws upon which
they depend; and which seeks to deduce from these in-
vestigations, principles of human guidance, in all the im-
portant relations of social existence (Burke zit. nach Nott
and Gliddon 1856: 49; Hervorhebung EB).

Das Vorgehen laut diesem Zitat von Luke Burke
(damaliger Herausgeber des London Ethnological
Journal) ist deduktiv und geht von der Annahme
biologischer Unterschiede aus, womit Ahnlichkei-
ten zwischen Menschen also von vorneherein als
Forschungsgegenstand ausgeschlossen sind. Nott
und Gliddon vertreten in “Types of Mankind” die
polygenetische Position, dass Menschen von jeher
aus mehreren, konstanten Rassen bestiinden (1856:
411). Die Konstanz der unterschiedlichen Ras-
sen wird u. a. anhand antiker dgyptischer Darstel-
lungen belegt, was Waitz fiir ginzlich unzuldssig
hiilt!2 (AdN: 249-251). Nott und Gliddon neigten
zu “Uebertreibungen ..., die eingegeben vom Inter-

11 Als Begriinder der Schule kann Samuel George Morton gel-
ten, der u. a. die geistige Begabung proportional zum Kopf-
volumen sah. Kraniologische Forschungen zu typografischen
Zwecken spielten dann auch bei Nott und Gliddon eine Rolle,
selbst Waitz griff auf sie zuriick. Siehe auch Boas (1938: 23)
und das einflussreiche Werk “The Mismeasure of Man”
(1996) des Biologen Stephen Jay Gould.

12 Diese Beweisfithrung war durchaus verbreitet und findet

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

Eric Burton

esse des Sklavenhalters und Sklavenhindlers nur in
America noch Glauben finden” (AdN: 105). Dieser
scharfe, mitunter polemische Ton findet sich beim
stets abwigenden und argumentativ sich vorsich-
tig vorwirts tastenden Waitz'3 fast nur in seiner lei-
denschaftlichen Gegnerschaft gegeniiber der “ame-
rikanischen Schule”. In der Polemik hebt Waitz die
Kritik auf eine abstrakte Stufe, wobei er die weit-
reichende Legitimationsfunktion der Wissenschaft
umfassend problematisiert:

Wie viele Vorziige hat doch eine solche Theorie! Sie ver-
sohnt uns zugleich mit Gott und mit den Niedertrich-
tigkeiten der Menschen, sie schmeichelt unsrem Selbst-
gefithle mit der specifischen Vorziiglichkeit unserer
intellectuellen und moralischen Begabung, sie iiberhebt
uns der Miihe nach einer Motivirung der Culturzustinde
der Volker zu suchen. Sie wird deshalb wenigstens in der
Gegenwart gewill zahlreiche Anhénger behalten (AdN:
430f.).

Mit der Postulierung hoherer und niederer Ras-
sen und dem Niedergehen letzterer als gottlicher
Bestimmung (AdN: 430) wiirden allerdings kei-
ne natiirlichen Prozesse beschrieben, sondern ge-
schichtstrichtige Taten als natiirlich und gerecht
konstruiert. Selbst

Vertilgungskriege, wo jene den Weillen im Wege sind,
... fanden dann nicht etwa ihre Entschuldigung, sondern
vielmehr ihre einfache und volle Rechtfertigung darin,
daf} eben nur ein physisches Dasein durch sie zerstort
wiirde, das ohne Sinn und Befdhigung fiir hohere geisti-
ge Entwickelung dem Untergange preisgegeben werden
darf, wo dieser als das Mittel erscheint einer hoheren und
reicheren Lebensgestalt Raum zu schaffen (AdN: 14).

Theorien dieser Art waren vor allem im nordame-
rikanischen Kontext vor dem Biirgerkrieg politisch
funktional. Nott und Gliddons “Types of Mankind”
wurde 1856, also nur zwei Jahre nach der Erstver-
offentlichung, bereits zum siebten Mal neu aufge-
legt, was erstens ein Hinweis auf die Beliebtheit von
Argumenten gegen abolitionistische Politiken sowie
zweitens das rege zeitgenOssische Interesse an der
Diskussion um die naturgeschichtliche Stellung ver-
schiedener Menschenrassen ist (Petermann 2009:
246). Aber die Rezeption blieb nicht auf die Sid-
staaten beschrinkt, denn “was noch mehr ist, deut-
sche Gelehrte haben dief gldubig nachgeschrieben”
(AdN: 168). Ein deutscher Anhiinger dieser “natur-

sich auch in den einflussreichen Werken von Blumenbach
und Morton (AdN: 249).

13 Sprachlich ist an der “Anthropologie der Naturvolker” auffal-
lig, dass Waitzens fiir den Zeitgeist kontroversere Gedanken
durch Konjunktive abgeschwicht sind (vgl. Petermann 2009:
253).

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

wissenschaftlich mystisch[en]” Position war etwa
der Zoologe, Geograf und Amerikareisende E.F.
Poppig (1798-1868), fiir den der Mensch der Neu-
en Welt “von der Natur selbst dem Untergange ge-
weiht sei” und “wie von einem giftigen Hauche be-
rithrt, aussterbe” (zit. nach AdN: 163). Historische
Notwendigkeit erscheint so, auch hier, als Legitima-
tion fiir Ausbeutung, Vertreibung, Versklavung und
Genozid (vgl. Hund 2006: 26).

Waitz bleibt auch skeptisch gegeniiber in der
Wissenschaft lingst giingig gewordenen Begriffen,
deren Substanz aber allzu hidufig zu wiinschen iibrig
lasst. Das betrifft gerade die Theorien der Entwick-
lungsstufen, Theorien biologischer Differenz und
Theorien geistiger Unterschiede zwischen Men-
schen — alle diese konstruierten Unterschiede er-
kennt Waitz als eben das: Konstruktionen der Wis-
senschaft (AdN: 246). Das Denken und Handeln
der Naturvolker basiere letztlich psychologisch auf
den gleichen Denkoperationen wie “unser” Handeln
(AdN: 12, 321).'* In seiner Unterscheidung von Na-
tur- und Kulturvolkern wird jedoch deutlich, dass
Waitz einige seiner kritischen und fruchtvollsten
Gedankengénge nicht zu Ende gefiihrt hat.

Der arbeitsreiche Weg vom Naturzustand
zur Zivilisation: Teleologie und Geschichte
in der “Anthropologie der Naturvolker”

Progres, tel que la philosophie de I’histoire com-
mande de le définir, c’est le rayonnement de la
science des minorités sur I’ignorance des masses,
c’est le rayonnement d’un peuple civilisé sur des
voisins rudes, sur des populations barbares, sur des
peuplades sauvages. ... Tel est le progres indéfi-
ni dont tout le monde parle aujourd’hui et auquel
je crois comme tout le monde, ni plus ni moins
(Salles 1849: 352)!

Naturvolker sind titelgebend fiir alle sechs Bin-
de der “Anthropologie”. Der Begriff ist daher Pro-
gramm und es ist notwendig, seine spezifische
Abgrenzung und Anwendung durch Waitz heraus-
zuschilen. Letztlich geht die Differenz zwischen
Kultur- und Naturvélkern auf das Kriterium der
Kultiviertheit zuriick, das fiir antike genauso wie
moderne Rassismen konstitutiv ist (Hund 2006: 27).
Kultur ist hier der “Umschlagpunkt von Differenz in
Identitat” (Giirses 2003: 22), d. h. durch die Festle-

14 Dieses Argument, dass solche Differenzen schaffende Be-
griffe lediglich Produkte des gelehrten Geistes seien, wur-
de 100 Jahre nach der “Anthropologie der Naturvolker” von
Claude Lévi-Strauss in “Das wilde Denken” (1997 [1962])
sowie, auf religionssoziologische Weise, in “Das Ende des
Totemismus” (1981 [1962]) nochmals eloquent vorgebracht.

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

11

gung des Anderen wird das Eigene definiert. Die
Artikulation jeder kulturellen Differenz bringt eine
Identitét hervor, die ebenfalls kulturell ist.

Im Fall der “Anthropologie der Naturvolker”
liegt dieser Differenz ein eklatantes moralisches
Gefille inne, womit sich Waitz im Rahmen auf-
kldrerischer Zivilisationsgedanken bewegt. Seine
Kategorien sind keinesfalls radikal anders als die
Dichotomien zwischen Zivilisierten und Unzivili-
sierten, zwischen Kultivierten und Barbaren. Waitz
aber gestaltet seine Kategorien kritisierbar, indem
er sie ausbuchstabiert und insbesondere die Verwen-
dung des Naturvolkbegriffs selbst herleitet.

Die Kultur auf dem Sockel: Naturvolker und
Culturvolker

Vor Waitz war der Gegensatz von Natur- und Kul-
turvolk ein nicht allzu hdufig verwendeter. Laut dem
Grimmschen Worterbuch tritt der Begriff “Natur-
volk” erstmals bei Johann Gottfried Herder auf, der
ihn als ein betont nichtpejoratives Synonym fiir alle,
“die wir Wilde nennen”, gebrauchte (zit. nach Pe-
termann 2004: 313). Man sollte jedoch hinzufiigen,
dass dies in einer theologischen Schrift war und Her-
der sich nicht bemiifigt sah, den Terminus in seine
Werke zur Geschichtsphilosophie einzubauen — ob-
wohl diese auch mit zahlreichen ethnografischen
Berichten gespickt waren und den Kulturrelativis-
mus vorbereiteten. Es scheint also tatsdchlich Waitz
der Autor zu sein, durch den die Unterscheidung
von Kultur- und Naturvolk'> dann ideengeschicht-
lich folgenreich wurde (Petermann 2004: 313) — zu-
erst in der Anthropologie und schlieBlich auch dar-
iber hinaus bis zum allgemeinen Sprachgebrauch.

15 Angesichts vieler dhnlicher Begrifflichkeiten vor Waitz
scheint die Popularisierung des Begriffs “Naturvolker” aber
nur eine Frage der Zeit gewesen zu sein. Klemm (1843), der
in der damaligen deutschen Anthropologie die bedeutendste
Alternative zu Waitz darstellte, spricht von Urvélkern und
Urzustinden, wenn auch nicht von Naturvolkern und Natur-
zustinden. Jean-Jaques Rousseau (1984[1762]) schreibt in
seinem “Gesellschaftsvertrag” von einem “Naturzustand”
(état de nature) im Gegensatz zum Gesellschaftszustand
(état civil). Nicht zu vergessen ist auch, dass fiir Aristoteles —
Waitz war Aristoteles-Kenner und bezieht sich auch in der
“Anthropologie” mehrmals auf ihn — genauso wie fiir andere
griechische Autoren “[d]ie Unterscheidung zwischen Helle-
nen und Barbaren ... identisch mit der Unterscheidung zwi-
schen Kultur und ihrer Abwesenheit, zwischen Gesetz und
Gesetzlosigkeit, zwischen Ordnung und Unordnung” war
(Geulen 2007: 20, vgl. auch die Erlduterungen zum distink-
ten griechischen Naturverstindnis [Geulen 2007: 22]). Die
englische Ubersetzung der “Anthropologie der Naturvolker”
arbeitet vor allem mit dem Begriff “primitive peoples” (vgl.
Collinwood 1863: 465).

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

12

Eric Burton

Tab. 2: Waitzens Einteilung der Menschheit nach Kulturstufen in der “Anthropologie der Naturvolker” (AdN: v. a. 340-346).

Kulturstufe des Menschen

Kennzeichen

Ontologischer Status

Erkennbarkeit

Culturvolker (Zivilisation)

Culturlose Volker / Natur-
volker

Ackerbau, stabile Rechts- und
Regierungsverhiltnisse, Pri-
vateigentum, Moral und Sitt-
lichkeit

Ahnlich dem Naturmenschen:
Weitgehende Formung durch
duBere Umgebung, trige, zii-

Derzeit existent

Derzeit existent

aus Erfahrung

aus Abstraktion der Kul-
tur; Beleg aus Erfahrung
(fiir Waitz nur iiber Reise-

gellos.
Sie sind eigentlich keine Na-
turvolker (AdN: 340), aber

berichte)

werden wegen ihrer Nihe zum

Naturzustand trotzdem so be-

zeichnet (AdN: 346)

der Naturmensch

ge Innovationen und Anpas-

sungsleistungen. Trigheit, Zii-

gellosigkeit und mangelndes
Planungsvermégen.

Vollige Abhéngigkeit von der
Umwelt, noch keinerlei geisti-

postuliert als Annahme
und (bzgl. Merkmalen)
durch Abstraktion der
Cultur vom Culturmen-
schen

Womoglich in der Ver-
gangenheit existent, viel-
leicht auch nie

“Cultur” steht bei Waitz fiir etwas Sekundires,
aus der menschlichen Natur erst Hervorgegangenes
(AdN: 306). Nicht bei allen Menschen zu allen Zei-
ten sei Kultur anzunehmen: es gebe einen vorkultu-
rellen Zustand des “Naturmenschen” (Tab. 2). Der
dem Kulturzustand vorangehende “Zustand der Un-
bildung” wird auch synonym als “Uncultur” oder
“Rohheit” bezeichnet (AdN: 297) und als eine Exis-
tenzweise gekennzeichnet, “bei welcher alle geisti-
gen und moralischen Krifte noch vollig unentwi-
ckelt sind” (AdN: 306). Diese sei empirisch nicht
beobachtbar, nicht heute (weil kein Mensch im Na-
turzustand mehr existiert) und auch nicht in der Ge-
schichte (wegen des zu groflen zeitlichen Abstands
und noch unausgegorener wissenschaftlicher Me-
thoden) und daher nur eine theoretische Vorannah-
me, die aber fiir die gesamte Menschheit getroffen
wird (AdN: 306, 337). Der Naturmensch sei eine
Idealvorstellung, eine wissenschaftliche Fiktion, ein
abstrakter Begriff wie “Kreis”, dessen tatsdchliche
Existenz ebenso unbewiesen sei wie die des Natur-
menschen, aber dessen Untersuchung dennoch ge-
winnbringend sei (AdN: 340).

Wenn Waitz nun von Naturvolkern spricht, meint
er nicht diesen “Urzustand” vor jeder Entwicklung,
sondern von Bevolkerungen, die bereits gewisse
Anpassungsleistungen an ihre natiirliche Umgebung
vollbracht haben. Auch Sprachen und “Rageneigen-
thiimlichkeiten™ haben sich bereits iiberall heraus-
gebildet (AdN: 339f.). Diese Entwicklungen seien
bereits signifikante Schritte, mitunter die schwers-
ten. Die “Culturvolker” wiirden dann eine weitere

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

Stufe der Entwicklung darstellen, und der Unter-
schied zwischen diesen beiden Gruppen sei dem
Blick (d. i., dem Blick des Europiers) offensichtlich:

Der Naturmensch bildet iiberall zum Culturmenschen ei-
nen so scharfen Contrast, da} es kaum noch der Eigen-
liebe und Eitelkeit des letzteren bedarf um ihn glauben zu
machen, daB er sich in geistiger Riicksicht specifisch von
jenem unterscheide. Daf3 er selbst einst auf gleicher Stufe
gestanden haben moge mit jenem, scheint ihm ein gerin-
ger Einwurf (AdN: 297).

Hier wird der aktuell lebende Naturmensch dem
aktuell lebenden Kulturmenschen als seine eigene
Vorstufe dargestellt: ein Blick in die eigene Ver-
gangenheit, das seit der Aufkldrung viel verwende-
te Motiv der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen
(vgl. Rohbeck 2004: 33). Dieses Motiv konstatiert
hingegen nicht nur eine Differenz, sondern trigt
auch in sich, dass die Differenz zwischen Natur-
und Kulturmensch keine qualitative, sondern eine
graduelle ist (AdN: 317). Dies ist eine weitere Va-
riierung der Hauptthese des Werks, dass die Unter-
schiede zwischen den Menschen nicht fest, sondern
fliissig seien. Die geistige Einheit Menschen sehen
wir nach Waitz bestitigt durch die “dieselben Moti-
ve des Handelns, dieselben Gemiithseigenschaften,
dieselben Leidenschaften, dieselbe Weise der Erre-
gung ... am rohen Naturmenschen auftreten wie am
civilisirten Europder ohne dal3 die Rage einen Un-
terschied macht” (AdN: 316).

Nichtsdestotrotz bestehen aber Unterschiede, die
geordnet werden konnen. Kulturvolker haben die

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

positiven Eigenschaften auf ihrer Seite, Naturvol-
ker die negativ konnotierten (Tab. 2). Mitunter fin-
det sich der Begriff der “Halbcultur” (AdN: 124),
der aber nicht ndher definiert wird. Naturzustand
und Zivilisierung (dieser Begriff weist — im Gegen-
satz zu Zivilisation — auf die Prozesshaftigkeit und
damit verbundene Arbeit hin) sind die zwei Extre-
me, die das Kontinuum kultureller Differenzen aus-
machen. Der methodische Fehler von Waitz ist, das
Anfangsstadium des Naturzustands aus dem hochs-
ten Stadium der Zivilisation zu abstrahieren. Mit
dieser nicht induktiven sondern rein theoretischen
Operation kann er lediglich eine selbstreferentielle
Definition der Naturvolker erhalten, die nicht auf
ihnen eigenen Eigenschaften,'® sondern auf will-
kiirlich festgelegten, dem “Endzustand” entgegen-
gesetzten Kriterien basiert. Natur ist das, was nicht
Kultur ist — womit Unterschiede gegeniiber Ahn-
lichkeiten hervortreten.

Waitz setzt in der Abstraktion der Naturvolker
aus den Kulturvolkern heraus auch nur einen ein-
zigen Referenzpunkt, nimlich die (imaginierte) eu-
ropdische Zivilisation, und gruppiert den Rest der
Welt um dieses Zentrum herum. Dass der Begriff
Naturvolker ebenso wie sein Gegenstiick eine un-
zuldssige Homogenisierung bedeutet, wird schon
daran deutlich, dass Waitz interne Differenzen dem
jeweils anderen Pol des Kontinuums menschlicher
Existenzstadien zuweist. So bestirkt er in einer con-
tradictio in adiecto die Berechtigung zur Bezeich-
nung von Menschengruppen als Naturvolker da-
durch, “dall einzelne Spuren desjenigen Zustandes
den wir als urspriinglichen erkannt haben, sich sehr
bestimmt auch im Leben der Culturvolker nachwei-
sen und verfolgen lassen” (AdN: 368). Wenn der
Naturmensch in auBereuropédischen Bevolkerungen
erkannt wird, so nur durch einen tautologischen
Schluss. Petermann (2009: 249) spricht hier richtig
von einer petitio principii, also einem Zirkelbeweis.
In (den vom Urzustand bereits entfernten) Natur-
volkern trete der Naturmensch genauso zutage wie
er in Kulturvolkern jederzeit wieder durchbrechen
konne, oder auch tatsichlich zutage trete. Man mag
hier auch einen Pluspunkt entdecken, weil Waitz
sich iiberhaupt die Miihe macht, Kulturvolker — zu-
mindest in einem der folgenden kompilatorischen

16 Eigentlich sieht Waitz drei Moglichkeiten, einen sicheren Be-
griff der Naturvolker zu gewinnen: (1) die hier ausfiihrlich
geschilderte Abstraktion der Kultur, (2) die Betrachtung von
Kindern als Analogie, was er aber genauso verwirft wie den
Vergleich des Naturzustandes mit einem infantilen Stadium
der Menschheit, sowie (3) Induktion aus den Zustidnden der
Naturvolker heraus (wobei der Naturvolkbegrift schon vor-
ausgesetzt wird und diese Operation in einer Bestitigung des
Bekannten miinden muss).

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

13

Biinde — ebenso in seine Uberlegungen mit einzu-
beziehen und so Verabsolutierungen zu vermeiden.
Inkas und Azteken seien Beispiele fiir Kulturvol-
ker (Waitz 1864: v), wihrend moralische Verfehlun-
gen von Europidern Spuren des Naturzustands bzw.
einen Riickfall in den Naturzustand bedeuten wiir-
de. Seine Rechtfertigung fiir diesen Doppelstandard
stellt der Hinweis auf die Fliissigkeit der Grenzen
zwischen allen Kulturzustinden dar (Waitz 1864: v).
Die Ordnung der Welt miisse gerettet werden, auch
wenn die Daten ihr nicht gehorchen wollen.

Es ist offensichtlich, dass Naturvolker sich nur
im Spiegelbild der Culturvolker zu erkennen ge-
ben, wie auch die Behauptung der Culturvolker nur
durch ihr negatives Zerrbild der Naturvolker eine
Bedeutung erhilt. Die Merkmale sind jeweils der
positive und negative Pol einer Kategorie. Waitz ab-
strahiert also auch die Culturvolker, deren Unvoll-
kommenheit er immer wieder erwéhnt. Auf hochs-
ter theoretischer Ebene aber werden alle storenden
empirischen Belege wegpoliert. So sei auch die Zi-
vilisation bisher “bis auf wenige und fiir das Gan-
ze des Menschengeschlechtes nicht sehr bedeuten-
de Ausnahmen” (AdN: 7) auf die kaukasische Rasse
beschrinkt geblieben (und werde es womoglich im-
mer bleiben). Kultur steht auch bei Waitz auf dem
hohen, européischen Sockel, den der Rest der Welt
noch nicht erklommen hat und vielleicht nie erklim-
men wird (vgl. Petermann 2009: 253). Aus heutiger
anthropologischer Sicht verwendet die “Anthropo-
logie der Naturvolker” also einen Kulturbegriff, der
dem ethnologischen Kulturverstindnis vorangeht.!”

Die Verwirrung mit der Kultur ist hier wiewohl
noch nicht ganz auf die Spitze getrieben. Kultur bei
Waitz lasst sich mit normativen Begriffen wie Sitt-
lichkeit und Zivilisation eingrenzen. Von einer Ab-
surditédt wie der “Kultur der Kulturlosen” zu schrei-
ben (wie es der Anthropologe Karl Weule 1910 tat)
wire ihm daher nicht eingefallen. Was er hingegen
schon tut, ist in samtlichen Bénden seiner “Anthro-
pologie” die “Culturhistorische Schilderung” auf3er-
europdischer Gesellschaften vorzunehmen.

Kultur zwischen Stufe und Ding-an-sich:
Die hierarchische Ordnung der Welt

Waitz steht hier in der Spannung zwischen zwei
verschiedenen Funktionen des Kulturbegriffs, ohne

17 Die Ubertragung des Kulturbegriffs auf die “Naturvolker”,
sprich das Herunterholen vom eurozentrischen Sockel, sieht
Petermann (2009: 253) als groien wissenschaftlichen Schritt
voran. Diese Verallgemeinerung fand vor allem in den USA
statt (laut Petermann auch in Deutschland, wobei hier offen
bleibt, auf wen er sich bezieht).

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

14

diese schliissig auflosen zu konnen. Die eine ist die
Differenz-Identitdt-Funktion in einem weitgehend
unhierarchischen Sinne, dass ndmlich alle Menschen
eine gewisse “Culturgeschichte” und damit auch
“Cultur” besitzen. Dies wird konterkariert durch die
hierarchische Stufenordnung zwischen Natur und
Kultur, indem bestimmte Kulturen wieder in die
Nihe der Natur herabqualifiziert werden. Beide Ver-
wendungsweisen besitzen bei Waitz (der vereinzel-
ten Erwihnung von “geschichtslosen Volkern” zum
Trotz) eine historische Dimension. Der Entwick-
lungsbegriff schimmert also durch jede Differenz
hindurch und bietet sich als erkldrender Faktor an.

Ein Problem, das sich fiir Waitz wie fiir ande-
re Anthropologen seiner Zeit stellte und fiir das es
noch keine befriedigende Losung gab, war eine
Ordnung zu finden fiir die vielen “Daten”, die tiber
die Volker der Welt gesammelt wurden und bereits
ganze Bibliotheken fiillten. In seinen illustrierenden
Ausfiihrungen tiber die fremden Volker, die er meist
als Naturvolker zusammenfasst, hat er denn auch
mit allerlei Inkonsistenzen zu kidmpfen,!® die der
Kohirenz seiner Begriffe entgegenstehen.

Da Kultur eine Kategorie der Differenz-Identitit-
Dialektik ist, muss der Begrift Dichotomien wie Na-
tur und Kultur oder Hoch und Niedrig in sich selbst
aufnehmen (Giirses 2003: 22). So wird die tautolo-
gische Funktionsweise des Kulturbegriffs moglich:

Was ist Kultur? Das, was die Menschen voneinander un-
terscheidet und in Gruppen einteilt. Wie konstatieren wir
das Vorhandensein der Kultur? Durch kulturelle Differen-
zen (Giirses 2003: 20).

Gleiches ldsst sich vom Entwicklungsbegriff sa-
gen, wie er seit der Aufkldrung und gerade auch bei
nicht auf Rassen rekurrierenden Autoren wie Waitz
verwendet wurde: Was unterscheidet die Menschen
voneinander? Thre Entwicklung. Wie konstatieren
wir das Vorhandensein von Entwicklung? Durch
Differenzen im Entwicklungszustand. Der Entwick-
lungs- oder Zivilisierungsstand ist das evolutionire
Gertist der Welt fiir den Aufklédrer Turgot, den Pida-
gogen Waitz, fiir folgende evolutionistische Anthro-
pologen wie Tylor und das alljdhrliche Ranking aller
Staaten der Welt durch das Entwicklungsprogramm

18 Petermann (2009: 249) verweist auch hier wieder auf den
Zeitkontext: “Doch wo wir heute Briiche und Differenzen
sehen (wollen), glaubten frithere Jahrhunderte, es mit grofie-
ren Einheiten (zum Beispiel Entwicklungsstufen) zu tun zu
haben. Es hat demnach den Anschein, daf} die postulierte Es-
sentialitdt ‘naturvolkischer’ Verhéltnisse einen kategorischen
Versuch darstellt, der globalen soziokulturellen Mannigfal-
tigkeit Herr zu werden, die expressive Fiille des Materials
zu zdihmen, indem man es auf einen gemeinsamen ‘Zustand’
(der Form, des Sinns, der Funktion) reduziert.”

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

Eric Burton

der Vereinten Nationen. Womit der Entwicklungs-
begriff inhaltlich gefiillt wird, ist wie bei Kultur
hochst variabel. Dass Giirses’ Gedanke vom Kul-
turbegriff auf den Zivilisierungsbegrift iiberhaupt
transferierbar ist, liegt vor allem an den reichen Be-
ziigen, die Entwicklungs- und Fortschrittskonzepte
zu dem Kulturbegrift herstellen und umgekehrt der
Kulturbegriff eine Stufenfolge in sich tréigt.

Teleologie: Von geistigen Hohen
und moralischen Tiefen

Geschichtsphilosophie bedeutet fiir Waitz die “Auf-
stellung einer Schablone, welche bei der grofien Ver-
schiedenartigkeit und mannigfaltigen Verschlingung
der Verhiltnisse von denen die Culturentwickelung
der Volker bedingt ist, keinen Anspruch auf Allge-
meingiiltigkeit wiirde machen konnen” (AdN: 475).
Er ist der Geschichtsphilosophie gegeniiber also kri-
tisch eingestellt und grenzt sein Vorhaben von ihr
ab — und riskiert gerade damit, geschichtsphiloso-
phische Annahmen unhinterfragt in sein Werk ein-
flieBen zu lassen. Gerade jene sind es, die in der Re-
zeption der “Anthropologie der Naturvolker” oft als
eurozentrisch kritisiert wurden, wobei Belege dafiir
oberflachlich geblieben sind.

Die Uberlegenheit der Zivilisation gegeniiber
den postulierten kulturlosen Zustinden wird in der
“Anthropologie der Naturvolker” zumeist in schwer
fassbaren “sittlichen” und moralischen Kategorien
ausgedriickt. Schwer fassbar sind sie, weil sie zu
den damaligen Doxa gehorten — den unausgespro-
chenen, aber allgemein bekannten Wahrheiten. Das
betrifft gerade den Gedanken der Zivilisation als
Entwicklungsziel. Mithin erwihnt Waitz, dass die
hochste Stufe der Zivilisation noch nicht erreicht sei
und teilt die Ansicht Kants (vgl. Sonderegger 2009:
68), dass das Erklimmen der finalen Stufe der “Mo-
ralitdt” eine nach wie vor ungeloste Aufgabe fiir die
Menschheit darstelle.

Fiir Petermann (2009: 254) trifft “[d]ie Gleichung
Zivilisation = Ordnung ... den Kern der Waitzschen
Ansichten.” Damit ist aber noch nicht gesagt, was
fiir eine Art von Ordnung hier gemeint ist. Der Phi-
losoph und Pddagoge Waitz ldsst materielle Katego-
rien zwar nicht génzlich unberiicksichtigt,'® gerade
als Kausalfaktoren (AdN: 433-456), aber wirkli-
cher Fortschritt findet doch nur in geistigen Kate-
gorien statt (AdN: 474). Nur der Geist schaffe und
erhalte Zivilisation, womit einmal mehr die spezi-

19 Er selbst verweist auf Klemm (1843), der im Bereich der ma-
teriellen Kultur schon systematische Ordnungen vorgenom-
men hatte (Petermann 2004: 412).

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

fisch menschliche Befdhigung zum Fortschritt be-
stitigt sei. Waitz spricht eindeutig von “Entwicke-
lungshéhen”, in denen die Zivilisation oben und
die Natur unten ist. “Entwickelungshohe” ist gleich
“Bildungshohe” (AdN: 305), Zivilisation ist “Sitt-
lichkeit” und “Moral”. Auch die richtige Form der
Religion (de facto nur im Christentum realisiert)
wird dem zugerechnet.

Bei Waitz finden sich Metaphern wie Leitern
oder Stufen nur inkonsistent — Stufenlehren der poli-
tischen Organisation und der Religionen etwa lehnt
er explizit ab (AdN: 361, 364), bezieht sich aber
doch immer wieder auf “Culturstufen” und “Entwi-
ckelungsstufen”. Diese rdumliche Metaphorik wird
bisweilen mit einer zeitlichen verbunden, in der Vol-
ker der Riickstdndigkeit oder des Fortgeschritten-
seins erkannt werden (AdN: 390). Tatsdchlich geht
er in einer Formulierung so weit, die Hauptfrage des
Werkes — jener nach der Arteinheit des Menschen —
nur von der teleologischen Betrachtung abhéngig zu
machen, “ob unter giinstigen Umstdnden im Laufe
der Zeit alle Volker und Menschenstimme diesel-
be Entwickelungshohe zu erreichen vermogen oder
nicht” (AdN: 304).

Die Stufen, die in spiteren Evolutionstheorien
anders benannt und ausdifferenziert werden, bleiben
bei Waitz letztlich nur auf diese zwei beschréinkt:
Naturvolker (d. h., auf einer gewissen Stufe der Kul-
tur, aber noch sehr nahe am Naturzustand) und Kul-
turvolker. Entsprechend der Dichotomie-Funktion
des Kulturbegriffs, in diesem Fall mit dem Wider-
part Natur, ist ein mogliches Mittelglied ausge-
schlossen. Zivilisation sei jedoch reversibel und
somit nicht zwangsldufig in der Zukunft iiberall vor-
handen. Auch die europidischen Volker seien kon-
stant vom “Herabsinken” auf niedere Kulturstufen
bedroht, wie die Griueltaten der Kolonisten in al-
ler Welt, aber auch die niederen Klassen in Euro-
pa selbst zeigten. Gegen dieses Herabsinken helfe
nur eins: stindige Arbeit. Fiir Waitz “ist es nur Ar-
beit welche der Fortschritt in der Civilisation auf al-
len Entwicklungsstufen der Gesellschaft vom Men-
schen verlangt, Arbeit und Verzicht auf den Genuf3”
(AdN: 479). Die Trigheit und Unlust, sich zu beti-
tigen, sei in seiner eindeutigen Ausprigung ein be-
sonderes Merkmal des Naturmenschen, aber auch
eine menschliche Universalie: “Civilisation ist wenn
auch Kunst, doch nicht darum Verkiinstelung und
Unnatur, weil sie Miihe kostet und weil der rohe
Mensch, sei er Europider oder Africaner von Ge-
burt, ihr urspriinglich aus allen Kriften widerstrebt”
(AdN: 374). Diese Universalie wird nur durch ver-
einzelte, strebsame Individuen in giinstigen Kontex-
ten transzendiert.

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.60, am 24.01.2028, 15:21:21,

15

Das Individuum macht Geschichte

Damit ist auch eines klargestellt: Es gibt keinen
Weltgeist im Hegelschen Sinne, der sich mittels
und mit der Menschheit zum Hoheren aufschwingt,
noch ist Gott der Beweger des Zivilisationsrades.
Genauso wenig sind es Rassen. Die Subjekte der
Geschichte sind Individuen, die spezifische prak-
tische Probleme mittels geistlicher Anstrengung
16sen — in bestimmten Kontexten, die fiir die Ak-
zeptanz neuer Ideen fruchtbar sein kdnnen, es aber
gerade auf “niedrigen Culturstufen” in der Regel
nicht sind. Begabte Individuen und Genies gibt es,
da ist sich Waitz sicher, iiberall. Aber in einem on-
tologischen oder auch existentiellen Sinn sind sie
in eine bestimmte kulturelle Welt geboren, in eine
historische Situation, ein soziales Setting, dem sie
sich nicht entziehen kdnnen. In diesem Kontext ver-
ortet, miissen sie handeln — und zwar in der Inter-
aktion mit anderen Individuen, was keinesfalls nur
Vertreter des eigenen Volkes sein miissen. Jeder zu
konstatierende Fortschritt, also alles, “[w]as als die
Begabung und Entwickelung eines Volkes erscheint,
ist der Hauptsache nach bedingt von der Wechsel-
wirkung der Individuen” (AdN: 388).

Dies ist, einmal mehr, eine Gegenposition zu
Nott und Gliddon oder Gobineau, die jegliche his-
torische Entwicklung nur als Ergebnis von vererb-
ten Rassenmerkmalen sahen, nicht als Folge von
bewussten Handlungen, die auf bestimmte Zwecke
gerichtet sind. Waitz widerstand dem Trend, das In-
dividuum durch Quasi-Subjekte zu ersetzen (auch
wenn er spiater manchmal als ein Vertreter der “Vol-
kerpsychologie” gesehen wurde, vgl. Jones 1994,
Maigné 2004). Er gestand Kultur, Klasse, Sprache
und Rasse (in seinem Sinn biologisch weder kon-
stanter noch klar abgrenzbarer Gruppen) ihre Ein-
flusskraft auf den Menschen zu, aber der Beweger
der Geschichte und der Innovator von Institutionen
blieb der Mensch. Diesen Gedanken weitete Waitz
sogar auf die Religion aus, deren Rituale und An-
schauungen ebenfalls von Individuen kreiert wiir-
den (AdN: 466).

Dieses Individuum mit Weltgeltung kann theore-
tisch tiberall existieren. Waitz zeigt sich liberzeugt,
dass “eine Menge von wichtigen Erfindungen und
Entdeckungen bei den farbigen Ragen in dhnlicher
Weise gemacht worden sind wie in Europa” (AdN:
450) — nur sind sie auBerhalb Europas nie in glei-
cher Weise auf fruchtbaren Boden gefallen. So wie
“wir” die europdische Zivilisation “groffen Min-
nern” verdanken wiirden, sei die europiische Zivi-
lisation auch Voraussetzung fiir die Wirksamkeit der
einzelnen Genies. Es gehort “der rechte Mann in
die rechte Zeit” (AdN: 450). Letztlich bleiben also

fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

16

de facto nur europdische Ménner als bedeutende
Akteure der Geschichte iibrig. Welche Bedingun-
gen haben diesen Fortschritt erlaubt?

Entwicklung durch Arbeit

Zwar sei die “Anthropologie der Naturvolker” keine
Geschichte der Zivilisation, aber doch ein Versuch,
allgemeine Motive zu untersuchen, “welche na-
mentlich den Anfingen der Cultur iiberall zu Grun-
de liegen und sie fortbewegen” (AdN: 475). Es geht
also um Kausalfragen. Da Waitz Entwicklung nur in
Europa verwirklicht sah, muss seine Entwicklungs-
theorie notwendigerweise auf eine Abstraktion der
partikularen, europdischen Geschichtserfahrung be-
schrinkt bleiben. Eine erste Klasse moglicher Ur-
sachen von Entwicklung umfasst dufere (d. h. nicht
geistige) Verhiltnisse natiirlicher wie sozialer Art.

Die Geografie, womit Klima und Naturumge-
bung gemeint sind, konne durchaus ein forderlicher
Faktor sein, sei aber nicht ursédchlich fiir den Zivi-
lisierungsprozess. Dadurch, dass die Natur gewisse
Dinge zur Verfiigung stellt oder eben nicht, werde
nur eine niedere Stufe der Kultur erreicht, die vom
Naturzustand noch nicht weit entfernt sei (AdN:
396-418). Dies sei die Situation vieler Naturvol-
ker. In jedem Fall miisse die Stufe des sesshaften
Ackerbaus durchlaufen werden, wenn es zur Zivi-
lisierung kommen solle (AdN: 408). Dies liege vor
allem in der Gewohnung des Individuums an Arbeit.
Nomaden, Jiger, Sammler und fischfangende Vol-
ker gelten lediglich als Vorstufen auf dem Weg zur
Zivilisation. Eine weitere Vorstufe stellt die Institu-
tion des Privateigentums “als eine der wichtigsten
Grundlagen der Civilisation” dar (AdN: 440), da sie
Selbstbeherrschung stifte (AdN: 471). Mit einem
Blick auf die soziale Organisation schitzt Waitz
den Despotismus als funktional ein, um mittels du-
Beren Zwangs Ordnung zu halten, wenn er auch
fiir weitere Entwicklung kontraproduktiv ist (AdN:
4391f.). Durch soziales Zusammenleben wiirden
Einzelne diszipliniert und zu Gehorsamkeit, Selbst-
beherrschung und Arbeiten fiir das Allgemeinwohl
angehalten (AdN: 445). Handel und interkulturel-
ler Kontakt kénnten Anreize zur Zivilisierung sein,
miissten aber mit dem individuellen Bediirfnis nach
Arbeit zusammenfallen (AdN: 455).

Neben diesen materiellen und sozialen Bedin-
gungen gebe es aber auch “geistige Faktoren” fiir
Entwicklung, zu denen Waitz als Erstes Religion
zdhlt. Waitzens Aussagen zur Entwicklungsrelevanz
von Naturvolker-Religion changieren zwischen hin-
derlich, irrelevant oder abhingig vom Inhalt (AdN:
459, 465, 456). Zu einem Element der Zivilisation

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
its Im fr oder

Eric Burton

werde Religion am ehesten durch den Einfluss von
“Kulturheroen” wie Buddha, die auch die soziale
Ordnung, Produktionsformen und die Kiinste er-
neuern (AdN: 464—-466). Der Islam hitte die Araber
einst zu einem Volk hoher weltgeschichtlicher Be-
deutung gemacht, aber gleichzeitig die intellektuel-
le und moralische Entwicklung gedriickt. Die Un-
sittlichkeit des Islam zeige sich schon darin, dass
Allah nur den Gldubigen gut gesonnen sei. Nichts-
destotrotz sei der Islam fiir Afrika jedoch addquater
als das Christentum, da er ndher an der Kulturstufe
der dortigen Bevolkerungen stehe (AdN: 467).

Die Erkenntnis als zweiter geistiger Faktor ne-
ben Religion ist nun der eigentliche Indikator fiir
Entwicklung, “so dal fast iiberall im Leben der Vol-
ker der Stand der intellectuellen Bildung das all-
gemeine und directe Maall des Culturzustandes
tiberhaupt ist” (AdN: 470). Der Fortschritt bringe
weiteren Fortschritt hervor, indem geistige Regsam-
keit das Denken weiter antreibt.

Es bleiben, nach Abwigungen und Relativierun-
gen, nur eine Handvoll Faktoren als eindeutige Ur-
sachen und notwendig zu erreichende Stufen iibrig
(Ackerbau, Privateigentum, Erkenntnis); andere du-
Bere Faktoren gelten als moglicherweise gilinstige
Faktoren fiir die Zivilisierung. Alle von Waitz ge-
nannten Faktoren sind aber gerichtet auf die Dis-
ziplinierung des Individuums und das Schaffen ei-
ner biirgerlichen Arbeitsmoral, denn “[d]Jurchgéngig
ist es nur Arbeit welche der Fortschritt in der Civi-
lisation auf allen Entwickelungsstufen der Gesell-
schaft vom Menschen verlangt, Arbeit und Verzicht
auf den GenufB3” (AdN: 479). Im ersten Schritt der
Entwicklung lerne der Mensch, die Natur zu beherr-
schen. Der zweite, weitaus schwierigere Schritt sei
die Selbstbeherrschung.

Die zentralen Elemente fiir diesen zweiten
Schritt, den Ubergang zur Zivilisation, sind (1) Ar-
beit, (2) Handlungsmacht der Individuen in einer
(3) Situation der Geworfenheit und (4) Kontextge-
bundenheit der Interaktion. Sie werden in einem
Satz besonders dicht verkniipft und zeigen die Es-
senz des Fortschrittskonzeptes von Theodor Waitz:

Allerdings ist es das Denken des Menschen welches die
Civilisation erzeugt und erhélt, aber dieses Denken ent-
steht nicht durch sich selbst ... sondern dieses Denken
ist die ineinandergreifende und sich gegenseitig tragen-
de Thitigkeit der zusammenlebenden Individuen, erzeugt
durch die Umgebung in die sie gestellt sind, genéhrt und
grof} gezogen durch die historischen Schicksale von de-
nen sie ergriffen werden (AdN: 474).

Diese Betrachtungen iiber Ursachen der Ent-
wicklung stehen relativ losgelost vom Rest der “An-
thropologie”. Thre Vorldufigkeit und relativ unsys-

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

tematische Natur ist vor dem bereits geschilderten
Hintergrund zu sehen, dass neben Klimadetermi-
nismus und biologischem Determinismus noch kei-
ne wirklichen Alternativen ausgearbeitet waren und
Waitz Hegels idealistische Konzeption eines durch
die Menschheit waltenden Geistes strikt ablehnte.
Somit konzeptualisierte er den historischen Prozess
der Zivilisation nicht wie Klemm auf materieller
Grundlage, sondern “in terms of mental variety and
progress” (Gingrich 2005: 80).

Die globale Arbeitsteilung als Zukunft
des Menschengeschlechts

Wie beim Ordnungsbegriff ist zu kldren, mit wel-
chem Inhalt Waitz die Teleologie besetzt. Bernhard
Strecks Interpretation, Waitz habe in der “Anthro-
pologie der Naturvolker” “sein eigenes Verstiandnis
von Universalgeschichte als eines Erziehungspro-
gramms” vorgelegt und damit Norbert Elias’ “Pro-
zess der Zivilisation” vorweggenommen (2007: v),
scheint jedoch nicht vollig zutreffend. Auch die An-
sicht, “dass die Menschheit ein gemeinsames Ziel
vor sich habe” (2007: vii), muss differenzierter dar-
gestellt werden.

Die Frage der Teleologie reif3t Waitz selbst
auf den letzten zehn Seiten des ersten Bandes an:
“Werden wir uns also, wenn die Natur des Men-
schen iiberall eine und dieselbe ist, auch das Entwi-
ckelungsziel fiir alle Volker als eines und dasselbe
zu denken haben?” (AdN: 477) Eine erste Antwort
lautet nein, denn es gebe durchaus Volker, die auch
ohne “geistige Cultur” friedlich leben konnten. Vor-
aussetzung dafiir sei allerdings geografische Isola-
tion, um nicht in Kontakt mit anderen Volkern zu
geraten (AdN: 481f.). Auch die europiische Zivili-
sation erscheine nicht fiir alle Menschen anstrebens-
wert, weil sie von den Kulturstufen der Naturvolker
zu weit entfernt, mit ihnen inkompatibel sei.

Waitz selbst ist aber kein Relativist.20 So fragt
er, ob man nicht moglicherweise alle “Phasen” der
menschlichen Existenz und “alle Werthbestimmun-
gen die wir in die Begriffe von Cultur und Uncul-
tur hineinlegen, fiir rein subjectiv zu erkldren” in
der Lage sei (AdN: 477) —und verneint im nichsten
Atemzug mit der Begriindung, dass nur in der Zivi-
lisation die spezifisch menschlichen Interessen ver-
folgt werden konnten. Erst nach der hart errunge-
nen Beherrschung der Natur konnen die eigentlich

20 Die Parallelen zu Boas sind dabei eklatant. Auch er spricht
von “higher levels of culture”, “stages of development” oder
einer “advanced stage of civilization” (1938: 135, 182) und

sieht Fortschritt in “intellectual achievements” (1938: 197).

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

17

menschlichen, d.i. geistigen Aufgaben zum Inhalt
der (nach wie vor notwendigen) Arbeit werden. Die-
se geistige Arbeit ist mehr als bloBer Selbstzweck,
sie bringt der ganzen Menschheit Profit (AdN: 480),
indem sie die Bedingungen nicht fiir allgemeinen
Wohlstand, sondern fiir ein Leben schafft, “das von
geistigem Gehalte erfiillt und getragen wird” (AdN:
480). Somit ist der Relativismus genauso zuriick-
gewiesen wie die Moglichkeit mehrerer Entwick-
lungsziele:

In diesem Sinne sehen wir in der Civilisation die allge-
meine Bestimmung des Menschen. Sie ist das Entwicke-
lungsziel welches ihm durch seine eigene Natur vorge-
zeichnet ist, und an welchem deshalb alle Volker der Erde
theilnehmen (AdN: 480)

Die Entwicklung des Menschen aus der Naturge-
schichte, aber iiber sie hinaus ist ein weiteres Mo-
tiv der Geschichtsphilosophie der Aufkldrung, z. B.
bei Kant (Rohbeck 2004: 45f.). Auch er sah es als
die Natur des Menschen, jene aus seinen eigenen
Anstrengungen heraus zu iiberwinden. Das Ziel der
Menschheitsgeschichte ist dann interessanterweise
auch bei Waitz eine Art globaler Verbund souve-
rdner Staaten, wenngleich nicht politisch definiert
(wie bei Kant), sondern durch die Rolle, die ver-
schiedene Volker im allgemeinen Zivilisationspro-
zess einzunehmen hitten.

Somit besteht die Zukunftsvision von Waitz nicht
in einer einheitlichen, gesitteten, zivilisierten, Euro-
pa-dhnlichen Welt. Dies wire die universalistische
Variante, in der allen Menschen gleiche Fiahigkei-
ten und gleiche Rechte eigen sind. Seine Vorstellung
ist, angesichts der Absagen an jeden Klimadetermi-
nismus durchaus iiberraschend, eine Welt, in der
nicht nur kulturelle Differenzen bestehen bleiben,
sondern in der die globale Arbeitsteilung durch das
Klima weitgehend vorgegeben ist. Grundlage der
Einteilung ist die Annahme, dass es drei Arten von
Arbeit (die ja Voraussetzung fiir jeden Fortschritt
ist) gebe: materielle, soziale und geistige Arbeit.
Die soziale Arbeit bestehe im Schaffen einer sta-
bilen politischen Ordnung und der Etablierung ge-
regelter Rechtsverhiltnisse. Dies sei fiir jedes ein-
zelne Land notwendig und miisse auch von jedem
Land fiir sich selbst bewerkstelligt werden. Anders
sei dies im Fall der materiellen und geistigen Arbeit,
auf die sich bestimmte Zonen spezialisieren konnen.
Materielle Arbeit betrifft die Produktion von allem,
was fiir das leibliche Uberleben des Menschen von-
noten ist. Hierzu seien die Tropenlidnder geeignet,
deren heiles Klima weder geistige Tatigkeit erlaube
noch einen Boden fiir das Christentum biete (AdN:
485f.). Pradestiniert fiir die intellektuelle Arbeit sei-
en die Linder der geméBigten Zonen (AdN: 485).

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

18

Dieses Zukunftsbild ist ein schlagkriftiger Be-
leg dafiir, dass Waitz eben keinerlei “Bildungspro-
gramm” fiir die Naturvolker fordert. Aber auch auf
einer anderen Ebene zeigt sich, dass er jedwedem
Interventionswillen in den Fortgang der Geschichte
skeptisch gegeniibersteht. Im damaligen Kontext do-
minierten zwei Positionen die Debatten: Befiirwor-
ter der Sklaverei sowie Gegner der Sklaverei. Beide
Seiten beriefen sich meist auf moralische, religitse
Argumente und zogen bisweilen die Wissenschaf-
ten als Argumentationshilfen heran. In britischen
Kreisen war die Existenz der niederen Rassen oder
noch unzivilisierten Menschen Anlass fiir Zivilisie-
rung und Mission (Harris 1968: 96f.). Wie bereits
gesehen, sah Waitz in diesen Unternehmen — ihren
Zielen (schlieBlich hielt auch er die europdische Zi-
vilisation und das Christentum fiir das MaB aller
Dinge) zum Trotz — nur noch mehr Unterdriickung,
Gewalt und Blutvergiefen. In diese Richtung deuten
auch die Schlusssitze des ersten Bandes der “An-
thropologie”: “Die Civilisation muf} langsam vor-
wirtsgehen, sonst geht sie zuriick: die Geschichte
der Revolutionen giebt in dieser Riicksicht dieselbe
Lehre wie die der Missionen” (AdN: 487).

Zwischen dem fortgeschrittenen Kulturzustand
der zivilisierten Volker und der noch naturnahen
Stufe der Naturvolker klaffe eine Liicke, die zu
iiberwinden noch viele Ubergangsstadien zu durch-
laufen sind. Nur ein schlechter Erzieher wiirde so
auf den Zogling einwirken wollen, dass das naturge-
gebene Gesetz des langsamen Fortschritts missach-
tet wird. Wo die Stufen zur hoheren Bildung iiber-
sprungen statt mit harter Arbeit erklommen werden,
drohe der Untergang (AdN: 486f.).

Schlussfolgerungen:
Das Wirrwarr im Kulturbegriff

In der Lektiire der “Anthropologie der Naturvol-
ker” ist spiirbar, wie Waitz “sich langsam, noch mit
groBen Orientierungsschwierigkeiten zu einer Ord-
nung der Dinge und Verhiltnisse vorantastet, ohne
die Kriterien und Begriffe dafiir bereits gefunden zu
haben” (Petermann 2009: 256). Von der physischen
und psychologischen Anthropologie noch nicht ge-
16st, ist dennoch eine eigene Orientierung zu kon-
statieren.

Zum einen besteht die Differenz von Kultur und
Natur, wie sie sich auch in den Begriffen Natur-
und Kulturvolkern ausdriickt. Dieser Gegensatz ist
weder statisch noch sind seine Grenzen klar abge-
steckt. In ihm steckt auch eine zeitliche Ebene, da
der Mensch Kultur erst im Laufe der Zeit aus einem
iiberwundenen Naturzustand heraus entwickelt hat

Erlaubnls Ist

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
its Im fr oder

Eric Burton

und zudem immer vom Zuriicksinken in diesen be-
droht ist.

Wenn Waitz allerdings allen Volkern der Welt
eine “Culturgeschichte” zugesteht, so kiindigt sich
hier schon der klassische anthropologische Kultur-
begriff an, in dem allen Menschen Kultur zugespro-
chen wurde. Soweit kann Waitz aber nicht gehen,
denn Kultur ist bei ihm schlielich nicht Zeichen
aller Menschen, sondern nur der Zivilisierten. Kul-
tur wird zum Distinktionsmerkmal, das auch mo-
ralische Urteile und eine normative Ordnung der
Menschheit zulésst. Vielleicht muss man diese In-
konsistenzen aber auch nicht wundernehmen, war
doch ein Hauptargument der “Anthropologie der
Naturvolker” eben, dass es unter Menschen keine
festen Unterschiede gebe.

Wenn Harris (1968: 80) schreibt, dass Mitte des
19. Jahrhunderts keine “Wahrheit” so selbstver-
standlich war wie jene, dass Menschen ihrer Her-
kunft und Schopfung nach ungleich seien, dann
stand Waitz dieser “Wahrheit” entschieden gegen-
iiber. Gelegentlichen suprematistischen AuBerungen
zum Trotz war dieses Argument deutlich genug, um
sein Werk weder fiir den Siegeszug des Nationa-
lismus noch die koloniale Euphorie brauchbar zu
machen (Petermann 2009: 258). Die Ausfiihrlich-
keit in der Behandlung der biologischen Fragen
des Menschseins waren dem Vermichtnis der “An-
thropologie” letztlich wenig dienlich, da Darwins
Theorie Waitz hier in den Augen der Zeitgenossen
schlagartig obsolet machte (Gerland 1876); gleich-
zeitig war sie aus Waitzens Sicht natiirlich notwen-
dig, um wissenschaftlich fundiert in zeitgenossische
Debatten um die Natur des Menschen eingreifen
zu konnen. Aus dem obigen ist jedoch hervorge-
gangen, dass Waitz kein glasklarer “Anti-Rassist”
war. Die Lektiire nur im Spiegel rassistischer oder
anti-rassistischer Argumentation zu sehen aber be-
raubt Waitzens “Anthropologie der Naturvolker”
nicht nur seiner Widerspriiche, sondern ebenso sei-
ner Originalitdt. Zu den Stérken zéhlen dabei in ers-
ter Linie sein vielschichtiges Kausalitétsverstindnis
sowie methodologische Uberlegungen, die bis heu-
te aktuell bleiben und Wissenschaftstreibende zur
Selbstkritik mahnen.

Wo Waitz hingegen eindeutig rassistische An-
nahmen vorbringt — fiir die mitunter der Zeitkontext
statt der Autor verantwortlich gemacht wurde — sind
diese nicht nur inkonsistent mit seinen eigenen me-
thodischen Prinzipien, sondern auch funktional, um
das Bild der Uberlegenheit der europiischen Zivili-
sation zu stabilisieren. Dies gilt umso mehr, da die
Uberlegenheit fiir Waitz nicht durch technologische
oder soziookonomische Errungenschaften begriin-
det wird, sondern in erster Linie durch Bildung und

Anthropos 113.2018



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

Moral. Wer davon ausgeht, “daf} die ethisch-dstheti-
schen Interessen den wesentlichen Mittelpunkt sei-
ner [des Menschens] eigenen Bestimmung ausma-
chen” (AdN: 473), muss notwendigerweise einen
festen, ethnozentrischen Begriff von Ethik und As-
thetik haben. An diesem Malistab mal3 er aber auch
seine “eigene” Gruppe, die Europier, wie seine Kri-
tik an Unrecht legitimierender Wissenschaft, an Ko-
lonialismus und an Mission belegen. In seinem Ord-
nungsentwurf der Welt sah auch er eine Hierarchie,
die letztlich fiir alle offensichtlich sei und Geltung
erlangen wiirde.

Gegen die Interpretation von Waitz als grolem
Erzieher der Welt steht seine Vision einer arbeits-
teilig organisierten Menschheit, in der nur manche
Volker an den hochsten geistigen Aufgaben teilha-
ben. Ein Relativismus wird von Waitz als Option ge-
sehen, aber ldsst sich schwerlich als sein Standpunkt
feststellen, dafiir ist die “Anthropologie der Natur-
volker” allzu sehr von universalistischen Annah-
men geprigt. Dies wird deutlich an der Leitdiffe-
renz des Werkes, die in der Gegeniiberstellung von
Natur- und Kulturvolkern und einem spezifischen,
moralistischen Fortschrittmodell in der Tradition
der Aufklirung besteht. Die Annahme der einen
Menschheit (im Gegensatz zu verschiedenen Arten
des Menschen) und der Gleichwertigkeit aller Men-
schen wird unterlaufen von einem eurozentrischen
Kulturbegriff. Diese Inkonsistenzen schmélern aber
nicht die Leistung, die Waitz im Zeitkontext zu-
kommt: die Grundlegung einer Anthropologie auf
kulturgeschichtlicher Basis und mit ihr die Formu-
lierung einer scharfsinnigen, empirisch wie metho-
disch begriindeten Kritik an Rassentheorien,?! die
mit der Verurteilung einer Instrumentalisierung von
Wissenschaft fiir Unterwerfung und Beherrschung
einhergeht.

Ich danke Arno Sonderegger und Andre Gingrich herzlich
fiir ihre wertvollen Hinweise, von denen der vorliegende
Text profitiert hat.

Zitierte Literatur

Boas, Franz
1938 The Mind of Primitive Man. New York: Macmillan. [Rev.
Ed.; Orig. 1909]

Bonnett, Alastair
2000 Anti-Racism. London: Routledge.

21 Interessant ist der Vergleich mit der dezidiert antirassis-
tischen Theorie von J. Africanus B. Horton, “The Negro’s
Place in Nature” (1868), die der Argumentation von Waitz in
einigen Ziigen dhnelt (sieche Sonderegger 2002b: 67-77).

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

19

Collinwood, J. Frederick
1863  Waitz’s Introduction to Anthropology. Anthropological
Review 1/3: 465-472.

Eriksen, Thomas Hylland
2010 Small Places, Large Issues. An Introduction to Social and
Cultural Anthropology. London: Pluto Press. [3rd Ed.]

Ferguson, James

1997  Anthropology and Its Evil Twin. “Development” in the
Constitution of a Discipline. In: F. Cooper and R. Pack-
ard (eds.), International Development and the Social Sci-
ences. Essays on the History and Politics of Knowledge;
pp. 150-175. Berkeley: University of California Press.

Firla, Monika

1997 Kants Thesen vom “Nationalcharakter” der Afrikaner,
seine Quellen und der nicht vorhandene “Zeitgeist”. Mit-
teilungen des Instituts fiir Wissenschaft und Kunst 52/3:
7-17.

Fredrickson, George M.
2002 Racism. A Short History. Princeton: Princeton University
Press.

Gerland, Georg
1877 Vorwort zur zweiten Auflage. In: T. Waitz, Anthropologie
der Naturvolker. Leipzig: Friedrich Fleischer. [2. Aufl.]

Geulen, Christian
2007 Geschichte des Rassismus. Miinchen: Verlag C. H. Beck.

Gingrich, Andre

2005 The German-Speaking Countries. In: F. Barth, A. Ging-
rich, R. Parkin, and S. Silverman, One Discipline, Four
Ways. British, German, French, and American Anthro-
pology; pp. 59-153. Chicago: University of Chicago
Press.

Gould, Stephen Jay

1994 The Geometer of Race. Discover Magazine (01.11.1994).
<http://discovermagazine.com/1994/nov/thegeometero
frac441> [08.08.2017]

1996 The Mismeasure of Man. New York: W. W. Norton. [Rev.
and Expanded Ed.]

Gupta, Akhil, and James Ferguson

1997 Beyond “Culture.” Space, Identity, and the Politics of
Difference. In: A. Gupta and J. Ferguson (eds.), Culture,
Power, Place. Explorations in Critical Anthropology;
pp. 33-51. Durham: Duke University Press.

Giirses, Hakan

1997 Vom Nationalismus der Elite zum Rassismus der Mitte.
Eine Beobachtung. Mitteilungen des Instituts fiir Wissen-
schaft und Kunst 52/3: 2-6.

2003 Funktionen der Kultur. Zur Kritik des Kulturbegriffs. In:
S. Nowotny und M. Staudigl (Hrsg.), Grenzen des Kultur-
konzepts. Meta-Genealogien; pp. 13-34. Wien: Turia +
Kant.

Harris, Mavin
1968 The Rise of Anthropological Theory. A History of Theo-
ries of Culture. London: Routledge & Kegan Paul.

Herder, Johann Gottfried

2012 Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der
Menschheit. (Hrsg. von Hans-Dietrich Irmscher.) Stutt-
gart: Reclam. (Reclams Universal-Bibliothek, 4460)
[Orig. 1774]

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

20

Hund, Wulf D.

1999 Rassismus. Die soziale Konstruktion natiirlicher Un-
gleichheit. Miinster: Westfilisches Dampfboot.

2006 Negative Vergesellschaftung. Dimensionen der Rassis-
musanalyse. Miinster: Westfilisches Dampfboot.

Jones, Robert Alun

1994  The Positive Science of Ethics in France. German Influ-
ences on “De la division du travail social.” Sociological
Forum 9/1: 37-57. [Special Issue: The 100th Anniversary
of Sociology’s First Classic: Durkheim’s “Division of La-
bor in Society”]

Klemm, Gustav

1843  Allgemeine Culturgeschichte der Menschheit. Bd. 1: Die
Einleitung und die Urzustinde der Menschheit. Leipzig:
B. G. Teubner.

Kraler, Albert, and Arno Sonderegger

2009 On “Race” and Related Categories of Dubious Value. An
Introduction. Stichproben. Wiener Zeitschrift fiir kritische
Afrikastudien 9/16: 3—15.

Lévi-Strauss, Claude

1981 Das Ende des Totemismus. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp. (Edition Suhrkamp, 128) [Orig. 1962]

Das wilde Denken. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
(Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, 14) [Orig. 1962]

Lowie, Robert H.
1937 The History of Ethnological Theory. New York: Holt,
Rinehart and Winston.

1997

Maigné, Carole

2004  Anthropologie der Naturvilker (1859) de Theodor Waitz.
Une anthropologie sans races? In: C. Trautmann-Waller
(dir.), Quand Berlin pensait les peuples (1850-1890);
pp. 197-210. Paris: CNRS Editions.

Nott, Josiah C., and George R. Gliddon

1856 Types of Mankind, Or Ethnological Researches Based
upon the Ancient Monuments, Paintings, Sculptures, and
Crania of Races, and upon Their Natural, Geographical,
Philological, and Biblical History. Philadelphia: J. B. Lip-
pincott. [1854]

Odom, Herbert H.
1967 Generalizations on Race in Nineteenth-Century Physical
Anthropology. Isis 58/1: 4-18.

Petermann, Werner

2004 Die Geschichte der Ethnologie. Wuppertal: Edition
Trickster im Peter Hammer Verlag.

“Real sind einzig und allein die Individuen”. Theodor
Waitz und die “Anthropologie der Naturvolker”. Paideu-
ma 55: 241-261.

2009

Pickering, Charles
1848 The Races of Man and Their Geographical Distribution.
Boston: Little and Brown.

Ploss, Hermann
1865 Vorwort. In: T. Waitz, Die Indianer Nordamerica’s. Eine
Studie; pp. iii—vi. Leipzig: Friedrich Fleischer.

Pott, August Friedrich

1856 Die Ungleichheit menschlicher Rassen hauptsichlich
vom sprachwissenschaftlichen Standpunkt .... Lemgo:
Meyer.

Rattansi, Ali

2007 Racism. A Very Short Introduction. Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

Erlaubnls Ist

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21.
Inhalts Im far

Eric Burton

Rohbeck, Johannes
2004  Geschichtsphilosophie zur Einfithrung. Hamburg: Junius.

Rousseau, Jean-Jacques
1984 Der Gesellschaftsvertrag. Leipzig: Reclam. (Reclams
Universal-Bibliothek, 699) [5. Aufl.; Orig. 1762]

Salles, Euseébe Francois de
1849 Histoire générale des races humaines ou philosophie eth-
nographique. Paris: B. Duprat.

Sieg, Ulrich

1994 Aufstieg und Niedergang des Marburger Neukantia-
nismus. Die Geschichte einer philosophischen Schul-
gemeinschaft. Wiirzburg: Konigshausen und Neumann.
(Studien und Materialien zum Neukantianismus, 4)

Sonderegger, Arno
2002a Jenseits der rassistischen Grenze. Die Wahrnehmung
Afrikas bei Johann Gottfried Herder im Spiegel seiner
Philosophie der Geschichte (und der Geschichten anderer
Philosophen). Frankfurt: Peter Lang. (Europiische Hoch-
schulschriften; Reihe 1: Deutsche Sprache und Literatur,
1840)
2002b J. Africanus B. Horton’s The Negro’s Place in Nature
(1868) — Eine frithe Antwort auf den “Wissenschaftli-
chen Rassismus” des 19. Jahrhunderts. Stichproben. Wie-
ner Zeitschrift fiir kritische Afrikastudien 2/4: 55-80.
Der Mensch — ein Mingelwesen? Reflexionen zur Ge-
schichte der Kulturanthropologie. In: H. Schmidinger
und C. Sedmak (Hrsg.), Der Mensch — ein Mingelwesen?
Endlichkeit — Kompensation — Entwicklung; pp. 65-79.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. (Topo-
logien des Menschlichen, 6)

2009

Spencer, Herbert
1876  The Study of Sociology. New York: Appleton.

Steffens, Henrich
1822  Anthropologie. Erster Band. Breslau: Josef Max.

Stocking, Jr., George W.
1987 Victorian Anthropology. New York: The Free Press.

Streck, Bernhard
2007 Einleitung. In: T. Waitz, Anthropologie der Naturvolker
[1859]; pp. v—xviii.

Waitz, Theodor

1848 Welchen Antheil soll der deutsche Reichstag an der Or-
ganisation des Unterrichtswesens nehmen? Marburg: El-
wert.

Anthropologie der Naturvolker. Ethnographisch und cul-
turhistorisch dargestellt. Theil 2: Die Negervolker und
ihre Verwandten. Leipzig: Friedrich Fleischer.
Anthropologie der Naturvolker. Ethnographisch und cul-
turhistorisch dargestellt. Theil 4, zweite Hilfte: Die Ame-
rikaner. Leipzig: Friedrich Fleischer.

Anthropologie der Naturvolker [1859]. (Einl. und hrsg.
von B. Streck.) Erster Theil: Ueber die Einheit des Men-
schengeschlechtes und den Naturzustand des Menschen.
Hildesheim: Olms-Weidmann.

Weule, Karl

1910 Die Kultur der Kulturlosen. Ein Blick in die Anfinge
menschlicher Geistesbetitigung. Stuttgart: Franckh’sche
Verlagshandlung. [3. Aufl.; Orig. 1900]

1860

1864

2007

Zimmerman, Andrew
2001  Anthropology and Antihumanism in Imperial Germany.
Chicago: University of Chicago Press.

Anthropos 113.2018

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

