
ANTHROPOS

113.2018: 1 – 20

Abstract. – The German philosopher Theodor Waitz has been of 
great importance for the discipline of anthropology, figuring in 
introductory volumes as one of its pioneers who firmly based his 
theoretical thinking and empirical enquiry on a relativist notion 
of culture. Through a close reading of his work, which is most 
relevant to the discipline, the first volume of his “Anthropologie 
der Naturvölker” (1859, published in English as “Introduction to 
Anthropology”), the article argues that Waitz’ objective of chal-
lenging contemporary racist theories is undermined not only by 
theoretical differentiation between primitive and civilised peo-
ples (Naturvölker and Kulturvölker) but also by a largely for-
gotten teleology which reinstates a hierarchical ordering of the 
world. [history of anthropology, culture, racism, enlightenment]

Eric Burton, Mag., Studium der Kultur- und Sozialanthropolo-
gie (BA) und Internationale Entwicklung (Mag.) an der Universi-
tät Wien und der Universität von Dar es Salaam. – Seit 2014 Dis-
sertant und Projektmitarbeiter im Forschungsprojekt “Entsandte 
Expert/inn/en von Entwicklungshilfe und Sozialistischer Hilfe in 
Zeiten der Systemkonkurrenz” der Universität Wien. – In seinen 
Publikationen in englischer und deutscher Sprache befasste er 
sich mit der deutschen Kolonialgeschichte sowie der Geschichte 
Tansanias und nachhaltiger Entwicklung.

Kann’s ein allgemeines Bild ohne Untereinander- 
und Zusammenordnung? Kann’s eine weite Aus-
sicht geben, ohne Höhe?

(Herder 2012 [1774]: ​31)

Die Gelehrten ertragen den Zweifel und das Schei-
tern, weil sie nicht anders können. Aber Unord-
nung ist das einzige, das sie nicht dulden kön-
nen und dürfen. Das Ziel der reinen Wissenschaft 
besteht darin, die Reduktion dieser chaotischen 
Wahrnehmung … bis zum höchsten und bewuß-
testen Punkt zu führen. In bestimmten Fällen könn-

te man sich fragen, ob der Typus von Ordnung, 
der erarbeitet worden ist, ein objektives Merkmal 
der Erscheinungen ist oder reine Konstruktion des 
Gelehrten.

(Simpson zit. nach Lévi-Strauss 1997: ​21)

Einleitung

1859 Jahren legte Theodor Waitz den ersten Band 
seiner “Anthropologie der Naturvölker” (fortan: 
AdN) vor, in der er sich mit der conditio wie auch 
der natura humana befasste. Die Anthropologie 
bestand zu jener Zeit noch nicht als eigenständige 
Disziplin, wenngleich sich ihre Konstitution schon 
abzeichnete, etwa in der Gründung ethnologischer 
und anthropologischer Gesellschaften in England 
(Stocking 1987). Waitz definierte die Anthropolo-
gie als die Wissenschaft vom Menschen, was für 
ihn bedeutete: von allen Menschen zu allen Zeiten 
(AdN: ​1). Seine “Anthropologie der Naturvölker” 
war ein bedeutender Einfluss auf das Denken des 
weiteren 19. Jahrhunderts, aber dieses Werk wird – 
gerade heutzutage – so wenig gelesen wie verstan-
den (vgl. Maigné 2004: ​197).

Dabei fehlt es nicht an in der anthropologischen 
Disziplin zentralen Personen, die den deutschen 
Philosophen, Psychologen und Pädagogen Theodor 
Waitz (1821–1864) als Einfluss benennen oder sich 
implizit auf seine theoretischen Annahmen stützen. 
Die englische Übersetzung desselben Werkes un-
ter dem Titel “Introduction to Anthropology” durch 

Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

Ordnung und Teleologie in der Anthropologie der Naturvölker (1859)  
von Theodor Waitz

Eric Burton

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


2 Eric Burton

Anthropos  113.2018

die Anthropological Society of London wurde von 
einem Rezensenten als erstes Lehrbuch der mo-
dernen Anthropologie für den englischen Sprach-
raum gefeiert (Collinwood 1863: ​465, 472). Rob-
ert Lowie (1937: ​16–18) nennt Waitz (neben Gustav 
Klemm und Christoph Meiners) als einen der Pio-
niere der Disziplin, die bereits einen Begriff von 
dem zentralen Gegenstand der späteren Disziplin, 
nämlich Kultur(-geschichte), hatten. Edward Bur-
nett Tylor sah sich durch die “Anthropologie der 
Naturvölker” davon überzeugt, dass Rassenunter-
schiede kein bestimmender Faktor soziokultureller 
Variation seien, Franz Boas griff Waitz’ Argumenta-
tion in “The Mind of Primitive Man” auf und Ruth 
Benedict lobte ihn als einen bedeutenden Pionier 
der Anthropologie (Gingrich 2005: ​80; Streck 2007: ​
xvi). Diese Einschätzungen demonstrieren die hohe 
Wertschätzung für Waitz, der nur ein – dafür sechs-
bändiges – Werk mit direkter Relevanz für die Dis-
ziplin vorlegte. 

Waitz wurde auch in späteren Dekaden sehr posi-
tiv rezipiert, nicht nur als Pionier der Kulturanthro
pologie, sondern  – nun vor allem im deutschen 
Sprachraum – auch als Gegner eines rassistischen 
Determinismus und Vorläufer des Kulturrelativis-
mus (Gingrich 2005: ​80). Die rezentesten Kom-
mentatoren Petermann (2009) und Streck (2007) 
gehen zwar auf Ambivalenzen ein, bleiben aber 
bei einer grundsätzlich äußerst positiven Interpre-
tation der “Anthropologie der Naturvölker”. Eine 
Ausnahme stellt der Kulturmaterialist Marvin Har-
ris (1968: ​102) dar, der Lowies Einschätzung, Boas 
habe sich auf Waitz gestützt, für ein Missverständ-
nis hält. Waitz habe die Beziehung zwischen “Ras-
se” und “Kultur” gründlich missverstanden und rei-
che in seinen relativistischen Positionen längst nicht 
an Boas heran. Tatsächlich ist, so auch das Argu-
ment dieses Artikels, der Relativismus von Waitz 
widersprüchlich.

Fragestellung und Übersicht über den Artikel

In diesem Artikel wird die sechsbändige “Anthropo-
logie der Naturvölker” unter besonderer Beachtung 
ihres ersten Bandes, der den Theorieteil für die fünf 
folgenden deskriptiven Bände über verschiedene 
Erdteile und Gesellschaften darstellt, in ihrem zeit-
genössischen Kontext betrachtet und einer genauen 
Lektüre unterzogen. Die darin vertretenen methodi-
schen Forderungen und argumentativen Grundposi-
tionen stellen sich im Zeitkontext als durchaus ei-
genwillig und, im Rückblick, wegweisend für die 
weitere Entwicklung der Disziplin dar. Nach einem 
kurzen biografischen Überblick und der Heraus

arbeitung der Hauptargumente, mit denen Waitz 
in die Debatte um die Ein- oder Vielheit, Gleich- 
oder Verschiedenwertigkeit der Menschheit interve
nierte, frage ich, welche Ordnung der Welt Theodor 
Waitz hier entworfen hat und welche geschichtsphi-
losophischen Annahmen in seinem Fortschrittsbild 
zum Ausdruck kommen. Die Schwerpunktlegung 
auf teleologische Aspekte ergibt sich aus der werk
immanenten Differenz zwischen den titelgeben-
den Naturvölkern und Kulturvölkern, die durch 
geschichtliche Abstraktionen, ergo geschichtsphi-
losophisch, begründet wird. Da Waitz viele empiri-
sche Beispiele heranzieht und Fortschrittsprozesse 
modellhaft darstellt, lässt sich auch von einer Ent-
wicklungstheorie sprechen.

Leben und intellektuelle Prägung von Theodor Waitz

Waitz war zeitlebens in erster Linie Philosoph. Zwar 
befasste er sich umfassend mit Psychologie, Päda-
gogik und gegen Ende seines jäh beendeten Lebens 
auch mit der Anthropologie, aber alle seine Studien 
verstand er als “praktische Philosophie” (Petermann 
2009: ​241). Die Ethnologie war in seinen Händen 
eine wichtige Hilfswissenschaft für ein pädagogi-
sches Anliegen, das aus heutiger Sicht humanistisch 
oder philanthropisch genannt werden kann (Streck 
2007: ​vii). Dabei ist der moralische Impetus von 
Waitz aber von einer moralischen Argumentation zu 
unterscheiden. Gerade seine ethnografischen Schrif-
ten waren keinesfalls platte Abhandlungen mit erho-
benem Zeigefinger, sondern vor allem der Versuch, 
Vorurteilen und Irrtümern in sozialen Fragen seiner 
Zeit entgegenzutreten (vgl. Ploss 1865: ​iii), was ein 
genuin wissenschaftliches Anliegen ist, insofern die 
Wissenschaft als Kraft in der Gesellschaft begriffen 
wird. Zudem war er auch immer wieder darum be-
müht, rein philanthropische Argumente als ungenü-
gend zurückzuweisen (AdN: ​386).

Die Bedeutung von Bildung wurde Franz Theo-
dor Waitz schon durch sein Elternhaus mitgegeben. 
Er wurde am 17. März 1821 in Gotha als Sohn von 
Heinrich Waitz geboren, seines Zeichens Stifts
prediger und Direktor des örtlichen Lehrersemi-
nars (Streck 2007: ​vii*). Der Sohn entschied sich 
früh für eine akademische Karriere, studierte auf 
Wunsch des Vaters erst Theologie, später Philoso-
phie und machte sich bald als Aristoteles-Experte 
und -Herausgeber einen Namen (Ploss 1865: v). 
Waitz habilitierte 1844 in Marburg, aber erhielt 
erst 1862 das Ordinariat. Seine liberale politische 
Grundhaltung sowie insbesondere das Engagement 
für die Volksschullehrer während der Märzrevolu-
tion 1848 hatten seine akademische Karriere mehr-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

Anthropos  113.2018

3

mals behindert (Sieg 1994: ​53–55; siehe auch Waitz 
1848). Am 21. Mai 1864 starb Waitz erst 43-jährig 
an Typhus.

Besonders einflussreich auf Waitzens Denken 
war sein Lehrer Johann Friedrich Herbart (1776–
1841), der die Psychologie als Synthese von Natur- 
und Geisteswissenschaften verstand und dabei strikt 
auf Empirie als Erkenntnisgrundlage1 setzte.2 Die-
se Zusammenführung von Natur- und Geisteswis-
senschaften sowie die Betonung der Empirie sind 
auch konstitutiv für die “Anthropologie der Natur-
völker” (1859–1872). Die Absicht, die der Philo-
soph Waitz mit diesem großen Werk verfolgte, war 
aufklärerisch und galt der Bekämpfung verbreite-
ter Vorurteile, insbesondere rassistischer Art. Das 
macht die Aktualität der Bände aus, die Waitz nicht 
mehr selbst fertigstellen konnte, die aber von sei-
nem Freund und Schüler, dem Geografen Georg 
Gerland (1833–1919), zu Ende geführt wurden.

Ordnungen und Rassismen (nach) der Aufklärung

In den Einteilungen von Waitz, wie auch vielen an-
deren Ordnungen der Menschheit, lassen sich vier 
Modi der Differenzierung unterscheiden: (a) eine 
primordiale, innerhalb der Menschheit differenzie-
rende Einteilung, in der alle Menschen auf gleiche 
Art und Weise wie in einem Raster horizontal zu-
geordnet werden (eine grundlegend relativistische 
Einordnung, etwa in Völker, Kulturen oder Rassen); 
(b) eine zweite historisierende, in der Gruppen auf 
dem linearen Zeitstrahl der Geschichte einer Epo-
che zugeordnet werden; (c) eine dritte zivilisatori­
sche, in der Gruppen wie Individuen auf einer Ver-
tikalen verortet werden, die zwischen den beiden 
Polen Zivilisation und Natur aufgespannt ist, sowie 
(d) die räumliche Fixierung von Gruppen auf be-
stimmten Kontinenten oder in Klima- und Vegeta-
tionszonen (vgl. auch Pickering 1848).

Dies entspricht den vier Dimensionen, die nach 
der Aufklärung immer enger miteinander verflochten 
wurden, sodass scheinbar vom Einen auf das Ande-
re geschlossen werden konnte. Alle diese Dimensio-
nen der Einteilung finden sich in Waitzens Kultur-
begriff, wobei die Verflechtung dieser Bedeutungen 
ein entscheidender Grund für die Inkonsequenzen 
ist, welche die “Anthropologie der Naturvölker” 
auszeichnen. Diese Inkonsequenzen führen zu Aus-

  1	 Dies in Abgrenzung zum Idealisten Friedrich Wilhelm 
Schelling (1775–1854) und dessen Schüler Henrich Steffens 
(1773–1845), der auch eine zweibändige Anthropologie vor-
legte (Steffens 1822). Intuition wurde hier der Empirie als Er-
kenntnismittel vorgezogen.

  2	 Maigné (2004); Streck (2007: ​vii); Petermann (2009: ​241).

sagen, die manchmal als rassistische, dem Zeitkon-
text geschuldete “Ausrutscher” in einem Werk be-
schrieben wurden, das Rassentheorien eigentlich die 
Grundlage entziehen sollte. Ist es sinnvoll, ein ein-
deutiges Urteil fällen zu wollen, wie rassistisch oder 
anti-rassistisch Waitz nun wirklich war?

Zur Erläuterung dieser Frage bietet sich eine 
Kontrastierung mit Johann Friedrich Blumenbach 
(1752–1840) an, der eine der ersten einflussrei-
chen Einteilungen der Menschheit in Rassen vor-
nahm und als Erfinder des Begriffs “kaukasisch” 
gilt. Waitz bezieht sich in der “Anthropologie der 
Naturvölker” häufig auf ihn, meist positiv oder zu-
mindest respektvoll kritisch. Blumenbach war ein 
Gegner der Sklaverei, sammelte Zeugnisse der in-
tellektuellen Leistungen von Afrikanern und ver-
trat die Ansicht eines gemeinsamen Ursprungs 
aller Menschen. Er gilt Teilen der Nachwelt da-
her als Anti-Rassist (für Beispiele s. Bonnet 2000: ​
19)  – aber lange nicht allen. Stephen Jay Gould 
(1994) bezeichnete ihn in einer eleganten Formu-
lierung ambivalent als “one of the least racist think-
ers of his day”. Harris hingegen sah in ihm einen 
“white supremacist” (1968: ​84), andere halten ihn 
für den Begründer der wissenschaftlichen Rassen-
lehre und aus diesem Grunde schlicht einen Ras-
sisten. Dies verweist auf die innere Widersprüch-
lichkeit von Theorien, die unter der Bezeichnung 
“rassistisch” oder “rassentheoretisch” auf der einen 
und “anti-rassistisch” auf der anderen verschleiert 
wird. “The ‘anti-racist’ and the ‘racist’ are very of-
ten the same person, the individual who struggles 
against racial intolerance and discrimination may 
also be someone who believes in racial and/or social 
hierarchy and the superiority of the West” (Bonnett 
2000: 19). Alastair Bonnet geht so weit, eine ge-
genseitig konstituierende Rolle von Rassismus und 
Anti-Rassismus in der westlichen Geistesgeschich-
te anzunehmen. Diese dialektische Position scheint 
mir fruchtbarer, um Widersprüchen Platz einzuräu-
men und der Aushandlung gesellschaftlicher Macht-
kämpfe, wie sie auch in akademischen Theorien ih-
ren Ausdruck finden, eine komplexere Dimension 
zu verleihen.

Die Anthropologie der Naturvölker als eine Ordnung  
der Welt

Eine Behandlung von Waitz im Sinne eines “Anti-
Rassisten” oder eines “racial determinist” (Harris 
1968: ​106, letzteres ein sachlich eindeutig falsches 
Urteil) halte ich daher für wenig produktiv. Genau 
so wenig kann er eindeutig in die Schubladen Uni-
versalismus oder Relativismus gesteckt werden. Ich 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


4 Eric Burton

Anthropos  113.2018

gehe stattdessen der Frage nach, welche Ordnung 
der Welt Waitz konstruierte (vgl. Hund 2006: ​28) 
und setze hierzu bei der werkimmanenten Differenz 
von “Culturvölkern” und “Naturvölkern” an. Die 
“Anthropologie der Naturvölker” enthält einerseits 
mehrere Argumente gegen die willkürliche Eintei-
lung des Menschen in Stämme, Rassen oder Völ-
ker, andererseits hält Waitz an der Verwendung die-
ser Termini fest und verortet die Hauptdifferenz der 
Menschheit zwischen Natur- und Kulturvölkern, die 
wiederum über eine kulturalistische Entwicklungs-
idee verbunden werden. Diese Unterscheidung von 
Kultur- und Naturvölkern wurde erst nach Waitz in 
akademischen Kreisen gängig. Offensichtlich liegt 
ihr die Dichotomie von Kultur und Natur zugrun-
de und es lohnt sich, den Kulturbegriff unter der 
Prämisse von “Ordnung” näher zu betrachten. Der 
Philosoph Hakan Gürses schreibt, dass der Kul-
turbegriff seit 300 Jahren, bei wechselnden Inhal-
ten, immer eine Handvoll gleicher Funktionen ein-
genommen habe, darunter auch eine tautologische 
Identität-Differenz-Funktion:

Die tautologische Aufgabe des Kulturbegriffs in diesem 
funktionalen Sinne ist es, ein Gerüst der Welt darzustel-
len, dessen Bauelemente Kulturen sind. Er ist auch in dem 
formalen Sinne insofern tautologisch, als er sich selbst 
ankündigt und bestätigt: Was ist Kultur? Das, was die 
Menschen voneinander unterscheidet und in Gruppen ein-
teilt. Wie konstatieren wir das Vorhandensein der Kultur? 
Durch kulturelle Differenzen (Gürses 2003: ​22).

Kultur als Ding-an-sich bezeichnet daher eine 
Einteilung der ganzen Menschheit, die in erster Li-
nie noch inhaltsleer ist. Alles was sie besagt ist, dass 
der Mensch ein inhärent kulturelles Wesen ist. Es 
handelt sich um eine bloße Wahrnehmungskatego-
rie, die keinen Gegensatz hat, sondern die Differenz 
in sich trägt (eigene versus fremde Kultur, verschie-
dene Rassen, verschiedene Völker). Diese Einteilun-
gen sind spätestens seit dem Denken der Aufklärung 
stark an Orte gebunden, wie auch die Anthropologie 
Differenzen, zumeist räumlich fixierte und Kulturen, 
Ethnien und Völker als einem Territorium zugehö-
rig betrachtete (Gupta and Ferguson 1997). Kultur 
entpuppt sich in dieser Lesart als ein Ding-an-sich, 
zumindest im Gebrauch ohne sprachlichen Wider-
part. Bei Waitz allerdings ist Kultur manchmal das 
Gegenteil von Natur, manchmal das Ding-an-sich, 
das wir an allen Menschen erkennen können, um 
aber gleichzeitig Unterschiede zwischen ihnen zu 
sehen. In der gleichen Doppelfunktion wurde im 
19. Jahrhundert auch der Rassebegriff benutzt (sie-
he Hund 1999: ​8), der bereits semantische Verknüp-
fungen mit aufklärerischen Fortschrittsideen ange-
nommen hatte.

Der Mensch in der Zeit: Geschichte und Fortschritt

Die Konzeption des Fortschritts ist ihrerseits ein 
Kind der Aufklärung und ihrer Geschichtsphiloso-
phie. Gemeinhin wird es Turgot (1727–1781) zuge-
schrieben, als erster nicht nur verschiedene Stufen 
des Menschen konstatiert, sondern diese Stufen in 
einem gemeinsamen Entwicklungszusammenhang 
betrachtet zu haben (Rohbeck 2004: ​33). Wulf D. 
Hund (2006: ​13) hat darauf hingewiesen, dass der 
aufklärerische Fortschrittsgedanke auch eine (spe-
zifisch europäische) Variante des Rassismus be-
gründete. Differenzen und Ungleichheiten, die 
auch durch die Vereinfachung des Reisens und die 
“Entdeckung” fremder Länder in einer neuen Wei-
se zu Bewusstsein kamen, erschienen mehr zu sein 
als nur Unterschiede: Sie galten nunmehr als Zeug-
nisse unterschiedlicher Entwicklungsmöglichkeiten 
der Menschheit (Hund 2006: ​28). 

In der Folge kreiste auch die Anthropologie in 
den Jahrzehnten ihrer Institutionalisierung um die 
Frage, was Menschen voneinander unterschied – 
und die Hauptantwort war hier, wie in mancher 
Geschichtsphilosophie der Aufklärung: ihre Ent-
wicklung (Ferguson 1997). Die vorgebrachten Stu
fentheorien (ob eine frühere von Klemm oder spä-
tere unter Einfluss der Evolutionstheorie von Tylor 
und Morgan) sahen dabei in mancher noch existie-
renden außereuropäischen Bevölkerung die frühen 
Stufen verkörpert. Die Geschichte des Menschen 
war im Jetzt beobachtbar, wenn auch nicht im Hier, 
sondern in der Fremde. Jede Gesellschaft (und mit 
ihr jedes Individuum) konnte auf einem Kontinu-
um der Entwicklung verortet werden. Die Entwick-
lungsidee stellte ein unangefochtenes Interpreta-
tionsschema der Welt dar; sie war ein Raster, in das 
jede Gesellschaft eingepasst werden konnte.

Geschichte, mit einer moralischen Komponente 
versehen, wurde zudem zu Fortschritt. Fortschritt 
trägt dann lineare, temporale Gerichtetheit (vor-
wärts in der Zeit) genauso in sich wie eine vertikale, 
normative Dimension (hin zu einem als besser defi-
nierten Zustand). Die ganze Welt bewegte sich nun 
auf den einzig in Europa erreichten Zustand der Ver-
nunft zu. So ist auch bei Waitz zu sehen, dass die 
primitive Welt weniger ihrer Rückständigkeit in ma-
terieller Hinsicht wegen bemängelt wird, sondern 
vor allem aufgrund ihrer “moralischen Abnormitä-
ten” (Petermann 2009: ​250).

Das Bewusstsein über Differenzen und die mo-
ralisierende Beurteilung der nichteuropäischen Völ-
ker traf zusammen mit einer rigideren Klassifikation 
und Typisierung von Menschen. Die ganzen neu-
en Beobachtungen von Entdeckungsreisen mussten 
in irgendeine Ordnung gebracht werden. Zwei sich 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

Anthropos  113.2018

5

häufig überlappende Grundpositionen waren, die 
Menschheit nach ihrem äußeren Erscheinen oder 
geografischen Kriterien einzuteilen. Voraussetzung 
für die Kategorisierung war die Entpersönlichung 
und Typisierung unter Ausschaltung von persönli-
chen und sozialen Elementen, ungefährdet durch 
empirisch abweichende Beispiele (Hund 2006: ​28).

Horizontale und hierarchisierte Einteilungen  
der Menschen

Zu dieser zeitlichen und vertikalen Ordnung der Welt 
trat auch die horizontale Einteilung der Menschheit 
hinzu. Obwohl nicht zwingend problematisch, wur-
de auch diese durch Hierarchien aufgeladen – meist 
durch Bezugnahme auf Fortschrittsideen. Raum und 
Rasse waren dabei nicht selten zwei Seiten einer 
Medaille. So heißt es in einem Lehrbuch der Biolo-
gie aus der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, dass 
ein “Rassensystem … der Versuch [ist], die gleiten-
de geographische Variabilität zu gliedern und durch 
… Klassifikation in eine Ordnung hineinzubringen” 
(Krapelin zit. nach Hund 1999: 8). Wie diese Ord-
nung auszuschauen hatte, nach der die Welt und ihre 
Bevölkerung einzuteilen war, wurde debattiert – bis 
Mitte des 19. Jahrhunderts hatte sich aber kein Kon-
sens herausgebildet (AdN: ​258–295).

Entsprechend vielstimmig waren denn auch die 
Diskussionen über klassifikatorische Begriffe wie 
Art, Rasse und Stamm. Die Jahrzehnte vor der Ver-
öffentlichung von Charles Darwins Theorie 1859 
waren die Epoche einer semantisch extrem unschar-
fen Verwendung des Rassebegriffs in wissenschaft-
lichen Disziplinen ebenso wie in populären Texten. 
Der Begriff Rasse wurde keinesfalls nur im auf-
klärerischen Sinn genutzt, in dem die Menschheit 
aus verschiedenen Rassen mit distinkten Hautfar-
ben bestand, “[v]ielmehr konnte Rasse ebenso als 
Bezeichnung einer individuellen Ausprägung von 
Eigenschaften, einer männlichen oder weiblichen 
Wesensart, eines Familienverbands, einer Nationa-
lität, einer regionalen Kultur, einer sozialen Schicht 
oder sogar eine Berufsgruppe sein” (Geulen 2007: ​
69). Waitz verwendet einigen Raum auf die Dis-
kussion der Begriffe Rasse, Art, Stamm, Varietät 
und ihrer Anwendbarkeit auf den Menschen, ohne 
zu schlüssigen Ergebnissen zu kommen (AdN: ​18–
39). Seine Überlegungen auf diesem Gebiet waren 
in den Augen von Zeitgenossen noch im gleichen 
Jahr durch das Werk Darwins überholt (Gerland  
1877).

Im Laufe des 19. Jahrhunderts wurden kulturell 
Andere immer mehr als biologisch Andere konzep-
tualisiert, in beiden Fällen der Andersartigkeit wur-

den ihnen aber Mängel gegenüber Europäern zuge-
schrieben (Sonderegger 2009: ​68). Dass Rassismus 
nicht auf Rassen rekurrieren muss, sondern auch mit 
Einheiten wie Kultur, ethnischer Gruppe, Zivilisa-
tion oder Volk operiert, ist seit den 1990er Jahren 
eine in den Sozialwissenschaften weitgehend ak-
zeptierte Position (Gürses 1997, Bonnett 2000).3 
In Hinsicht auf aufklärerische Theorien und Sche-
mata hat Hund (2006: ​18, 56–59) dann auch deut-
lich gezeigt, dass ein kulturalistischer Rassismus 
im Gewand des Universalismus der Vernunft hier 
viel deutlicher vorgebracht wird als ein biologisti-
scher, der erst mit der Evolutionstheorie wirklich 
an Bedeutung gewann (Hund 2006: ​55). So gelten 
der Aufklärung Menschen als Produkte ihres eige-
nen Schaffens (wie dies auch Waitz vertritt), wäh-
rend der biologische Rassismus eine menschlichen 
Gruppen inhärente Natur als Quasi-Subjekte der 
Geschichte annimmt.

Zu einem angemessenen Verständnis von Waitz
ens eigenem Ordnungsversuch ist es nun ange-
bracht, etwas detaillierter in die Diskussionen 
einzuführen, in die die “Anthropologie der Natur-
völker” eingreifen sollte. 

Interventionen der “Anthropologie  
der Naturvölker” in zeitgenössische Debatten

Methodologie der Anthropologie: Empirismus  
und Quellenkritik

Gleich welcher theoretischen Position eine anthro-
pologische Schrift aus der Mitte des 19. Jahrhun-
derts angehören mochte, ihr Charakter war mit Si-
cherheit kompilatorisch, gekennzeichnet durch 
Fluten von Beispielen aus den diversesten Zeiten 
und Räumen (für zahlreiche Beispiele siehe Peter-
mann 2009: ​242). In der Methode waren deswe-
gen aber lange nicht alle induktiv; gängig war eher 
die selektive Auswahl passender Beispiele und das 
Hinbiegen historischer und ethnografischer “Fak-
ten” zugunsten der jeweiligen Theorie. Dies be-
trifft ganz besonders die Beziehung zwischen Ver-
haltenseigenschaften und Vererbung. Rassistische 
Theorien erklären das (sichtbare) Verhalten dabei 
durch (unsichtbare) Vererbung und sind aufgrund 
dieser Struktur, von etwas Unsichtbarem auf Beob
achtbares zu schließen, faktisch nicht wiederlegbar 
(Harris 1968: ​81). Rassistische Argumentationen 

  3	 Hauptvertreter dieser Ansicht sind z. B. der französische So-
ziologe Pierre-André Taguieff sowie die Briten Paul Gilroy 
und Stuart Hall, beide Soziologen und wichtige Vertreter der 
Cultural Studies. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


6 Eric Burton

Anthropos  113.2018

verwahren sich der Empirie durch Immunisierungs-
strategien (Kraler and Sonderegger 2009: 3). 

Waitzens Idee von der Anthropologie basiert auf 
einem induktiven Verfahren,4 das solchen eindimen-
sionalen und willkürlichen Erklärungsweisen ent
gegensteht. “Alle diese schematisirenden Ansichten, 
so einfach bequem und einschmeichelnd sie sind, 
erweisen sich als unverträglich mit dem genauen 
Studium der Thatsachen” (AdN: ​394), schrieb er 
als ein entschiedener Gegner des Idealismus über 
solche Theorien, “für welche es an jeder Begrün-
dung durch Thatsachen fehlt” (AdN: ​232).5 Der 
Gegenstand der Anthropologie, der Mensch, wird 
uns “nur auf empirischem Wege bekannt” (AdN: 4). 
Da aber bisher noch so wenig bekannt sei, stehe 
Waitzens eigene Argumentation im “Bewußtsein ei-
nes schüchternen Versuchs, dessen Resultate nicht 
anders als fragmentarisch ausfallen können” (AdN: ​
396). Die These, dass alle Menschen einer Art an-
gehören und sämtliche Unterschiede kontingenten 
und “flüssigen” Charakters sind, kann er aufgrund 
seiner Argumente aber dennoch selbstbewusst vor- 
tragen.

Die Belege zieht er, wie seine Zeitgenossen, 
aus Reiseberichten (oder Arbeiten, die auf diesen 
aufbauen) sowie vereinzelten humanbiologischen 
Forschungen (z. B. Kraniologie, auf der Vermes-
sung von Schädeln basierend). Die Genauigkeit, 
mit der Waitz die von ihm verwendeten Quellen an-
gibt, entspricht dabei heutigen Standards und wurde 
zur Zeit der Ersterscheinung als vorbildlich gelobt 
(Collinwood 1863: ​466). Sogar eine Liste nicht zu 
Rate gezogener, weil unzugänglicher Werke findet 
sich im Vorwort des vierten Bandes über die “Ame-
rikaner” (Waitz 1864: ​vii).

Waitz stand Reiseberichten aber, der Notwen-
digkeit sie heranzuziehen zum Trotz, generell mit 
Skepsis gegenüber. Die Reisesituation, mit enormen 
Strapazen und quälenden Entbehrungen verbunden, 
mache ein angemessenes Urteil über andere Völker 
sehr schwer (AdN: ​308). Reisende hätten zudem 
ein ungeübtes Auge, das sie Unterschiede in einem 

  4	 Hauptverantwortlich für die empirische Ausrichtung bei 
Waitz selbst war wohl sein Lehrer Herbart; in der Ethno-
logie war der Brite James C. Prichard der Begründer einer 
Schule mit empirischer Absicherung.

  5	 Eine empirizistische, geradezu radikal theoriefeindliche Hal-
tung sollte typisch werden für Anthropologen des deutschen 
Kaiserreichs der 1870er. Endgültige Urteile über Fragen wie 
den Ursprung des Menschen wurden skeptisch zurückge-
wiesen und Adolf Bastian konstatierte, dass man eigentlich 
noch gar nichts wisse (Zimmerman 2001: ​115 f.). Es wäre 
eine Fehlannahme, Waitzens “Anthropologie” hier eine all-
zu große Bedeutung als Wegweiserin einzuräumen – in der 
deutschen Ethnologie blieb er, im Gegensatz zur Pädagogik, 
weitgehend unbeachtet (Sieg 1994: ​53–55).

Volk übersehen ließe6 (AdN: ​75). Alle Kontakte sei-
en, wie Waitz (1860: v) richtig erkannte, durch zu-
fällige Umstände sowie jeder Bericht stark individu-
ell geprägt. Einige Autoren gelten ihm gar gänzlich 
unfähig, verlässliche Berichte zu geben, weswegen 
ihre Urteile keinerlei Beachtung finden (AdN: vi). 

Subjektivität ist für Waitz aber nicht nur ein Pro-
blem der Reisenden, sondern genauso der Wissen-
schaftler. Augenscheinlich ideologisch gefärbte 
Urteile und nur mit ad hoc-Argumenten gestützte 
Theorien werden polemisch attackiert (s. auch un-
ten, Kritik an der Legitimationsfunktion der Anthro
pologie). Als Gegenmaßnahme bleibe hier nur me-
thodische Genauigkeit in Verbindung mit korrekter 
argumentativer Logik und Billigkeit. Für einen 
Lehnstuhlanthropologen ohne jede außereuropäi-
sche Reiseerfahrung scheint das aber nicht zu ge-
nügen, und so übernimmt der Stubengelehrte Waitz, 
dessen weiteste Reisen in französischen und itali-
enischen Bibliotheken endeten (Streck 2007: ​vi), 
auch selbst einige augenscheinlich falsche und grob 
generalisierende Schilderungen.7

Monogenese versus Polygenese

Heftig diskutiert wurde ab den 1840ern, ob die 
Menschheit einen Ursprung oder mehrere Ursprün-
ge habe. Die Theorie des einen Ursprungs (Mono-
genese) wurde dabei in der britischen Ethnology in 
Anschluss an die Schöpfungsgeschichte der Bibel 
formuliert und war auch unter deutschsprachigen 
Forschern die am häufigsten vertretene (Petermann 
2004: ​402). Der englische Hauptvertreter dieser 
Position, auf den sich in manch anderen Fragen 
auch Waitz bezieht, war der englische Arzt James 
C. Prichard, der allerdings nicht nur einen Ursprung 
und die Einheit der menschlichen Gattung annahm, 
sondern auch die Ausprägung verschiedener (nicht-
biologistischer) Rassetypen aus unterschiedlichen 
Zivilisationsprozessen (Fredrickson 2002: ​66 f.). 
Seine Schule ist weiter geprägt durch die Annahme 
der “Perfektabilität”, d. h. dass grundsätzlich alle 
Menschen die Höhe der europäischen Zivilisation 
erreichen können. 

Eine explizit rassistisch-polygenetische Position 
nahm Robert Knox (1791–1862) ein, ein Arzt aus 
dem schottischen Edinburgh, der Afrikaner für eine 
separate, niedere Rasse hielt und jede Veränder-

  6	 Der Nivellierung interner Unterschiede macht sich Waitz 
dann nur zwei Seiten weiter selbst schuldig (AdN: ​77).

  7	 So schreibt er z. B., afrikanische Stimmen seien “schwach 
und heiser bei den Männern, sehr hoch und schrillend bei den 
Weibern” (AdN: ​109, vgl. AdN: ​112).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

Anthropos  113.2018

7

barkeit dieser Rasse in Abrede stellte. Bei ihm wie 
bei anderen war diese Position mit einer Befürwor-
tung der Sklaverei verbunden. Die US-Amerikaner 
George R. Gliddon und Josiah Clark Nott erklär-
ten die Sklaverei zur “humansten”, den vermeint-
lich niederen Rassen angemessensten Existenz
weise (Harris 1968: ​91).

Waitz sind beide Standpunkte in ihrem absolu-
ten Geltungsanspruch suspekt. Er enthält sich aus 
methodischen Gründen einer eindeutigen Stellung-
nahme in der Ursprungsfrage und sieht zudem ein 
Urteil über die Einheit des Menschengeschlechts 
auch nicht an eine Entscheidung zwischen Mono- 
und Polygenese gekoppelt. Er schließt jedenfalls die 
biblische Version der Abstammung von einem Ur-
paar als höchst unwahrscheinlich aus und vermutet, 
der Mensch sei wahrscheinlich an mehreren Orten 
ungefähr gleichzeitig entstanden (AdN: ​224–228), 
was einer Annahme der Polygenese gleichkäme. Da 
diese Vermutung nicht belegbar sei, stellt sie aber 
keinen Ausgangspunkt zu weiteren Erläuterungen 
dar. Dieser Umgang mit der Frage nach dem Ur-
sprung (oder den Ursprüngen) des Menschen war 
ein zeitgenössisch durchaus ungewöhnlicher. Waitz 
zeige damit, so ein Rezensent, auch die Oberfläch-
lichkeit dieser Debatte (Collinwood 1863: ​465).

Wie erwähnt, stellte die Anthropologie für ihn 
keinen Selbstzweck, sondern die Grundlage der Phi-
losophie dar (Streck 2007: ​vi). Die Philosophie, und 
das war das dahinterliegende Interesse von Waitz an 
anthropologischen Diskussionen, könne nur aufge-
baut werden auf Basis einer umfassenden Kenntnis 
aller Menschen. Entsprechend gab sich der arbeit-
same Waitz auch nicht mit dem ersten, argumenta-
tiv ausgerichteten Band zufrieden, sondern stellte 
in einem Mammutprojekt die Unmengen an “Fak-
ten” über die außereuropäischen Kulturen in fünf 
weiteren Bänden dar, deren Umfang teils fast tau-
send Seiten erreichte. Laut seinem Freund und spä-
teren Nachlassverwalter, dem Geografen Georg 
Karl Cornelius Gerland (1833–1919), plante Waitz 
eine ebenso breit angelegte “Religionsphilosophie” 
(Streck 2007: ​vii). 

Grundlegend existiert nach Waitz eine Mensch-
heit, wenn auch mit verschiedenen “Stämmen”. Der 
Beweis wird auf zwei verschiedenen Wegen geführt: 
“naturhistorisch”, was der physischen Anthropolo-
gie entspricht, sowie “psychologisch”, womit neben 
psychologischen auch soziokulturelle und histori-
sche Faktoren gemeint sind. Diese beiden Argumen-
tationswege geben dem ersten Band der “Anthropo-
logie der Naturvölker” ihre Struktur.8

  8	 Eine detaillierte Beschreibung der Argumente, wie sie im 
Buch selbst gereiht sind, nimmt Petermann (2009) vor.

Die Belege, um die “Einheit des Menschen
geschlechts” zu untermauern, findet er im Zuge des 
Vergleichs von Differenzen zwischen Individuen 
innerhalb von Völkern (und Rassen) und zwischen 
Völkern (und Rassen). Das Ergebnis dieser Verglei-
che ist ein ums andere Mal, dass die internen Dif-
ferenzen größer sind als die Unterschiede zwischen 
den historisch entstandenen Kulturen und Völkern 
oder akademisch konstruierten Gruppen (wie Ras-
sen und Stämmen). “Der Mensch”, verstanden als 
generische Kategorie, wird aus relativ rezenten Rei-
seberichten hergeleitet, nicht aus spekulativen Ge-
schichtsbetrachtungen. Der Ursprung des Menschen 
ist mit den Methoden zur Mitte des 19. Jahrhun-
derts, wie Waitz selbst erwähnt, nicht festlegbar. 
Nichtsdestotrotz, vor allem seiner Annahme ge-
schuldet, dass verschiedene Ursprünge nicht aus-
reichten, um von verschiedenen Arten zu sprechen, 
wurde Waitz grundlegend als Vertreter einer mono-
genetischen Position rezipiert, die später auch von 
Rudolph Virchow, Adolf Bastian oder Franz Boas 
vertreten wurde (Gingrich 2005: ​81; Harris 1968: ​
102; vgl. Boas 1938: ​32).

Die bestehenden Differenzen zwischen Men-
schen seien allesamt “flüssig”, d. h. Unterschiede 
zwischen Individuen und Völker stellen für Waitz 
keine Hinweise (oder Äußerungen von) konstan-
ten Rassenmerkmalen dar. Das gilt für die physi-
sche wie die geistige Beschaffenheit des Menschen. 
Die biologische Diversität galt ihm als langfristi-
ges Ergebnis äußerer Einflüsse wie auch erworbener 
Merkmale (z. B. “Geistescultur”). Charles Darwins 
Werk “On the Origin of Species by Means of Natu-
ral Selection”, das im gleichen Jahr wie die “Anthro
pologie der Naturvölker” erschien, sowie Gregor 
Mendels sechs Jahre später publizierte Abhandlung 
über Pflanzenkreuzungen widerlegten9 Waitzens 
schwach argumentierte humanbiologische Ansich-
ten (Streck 2007: ​viii), aber die kulturanthropolo
gischen Annahmen ließen sein Werk nichtsdesto- 
trotz zu einer Grundlage der Anthropologie werden 
(Gerland 1877: ​vii). Entscheidend war hier, dass 
Waitz den Menschen zwar auf naturwissenschaftli-
che Weise in dem Sinne betrachtete, dass der Mensch 
uns nur auf dem Wege der Erfahrung erkenntlich 
werde, aber zusätzlich postulierte, dass sein Wesen 
nicht im isolierten Individuum, sondern nur im ge-
sellschaftlichen Zusammenleben und in kulturge-
schichtlicher Perspektive erkennbar sei (Petermann  
2009: ​243).

  9	 Zu beachten ist dabei aber die Rezeptionsgeschichte. Men-
dels Ausführungen wurden erst Jahrzehnte später wirklich re-
zipiert. Danke an Arno Sonderegger für diesen ergänzenden 
Hinweis.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


8 Eric Burton

Anthropos  113.2018

Für die Differenzierung zwischen Menschen 
wählt er verschiedene Bezeichnungen (Tab. 1), de-
nen er bestimmte Grade der Geschichtswirksamkeit 
zuspricht. Auffällig bei den häufig verwendeten Be-
zeichnungen ist erstens, dass den beiden Mittelkate-
gorien – Menschenstämmen (oder Rassen) und Völ-
kern – keine direkte Wirkkraft zugesprochen wird, 
während der Mensch an sich, als generische Über-
kategorie, sowie bestimmte Individuen als kleinste 
mögliche Einheit diese Wirkkraft in viel deutliche-
rer Weise besitzen. Damit unterscheidet er sich von 
seinen Zeitgenossen, von denen fast alle die Ge-
schichte als geprägt von Rassenkämpfen oder zu-
mindest bestimmten Rassenfähigkeiten sahen (Har-
ris 1968: ​100 f.), und steht stärker in der Tradition 
der Aufklärung. Innergesellschaftliche Unterschie-
de zwischen Herrschern und Beherrschten, Klas-
sen oder Familien werden von ihm ohne klare Me-
thode abgehandelt (AdN: ​320). Zweitens zeigt die 
obige Aufstellung, dass Waitz zufolge nur Kultur- 
und Naturvölker logische Gegenpole innerhalb der 
Menschheit darstellen. Diese Differenz wird weiter 
unten gesondert behandelt.

Die Begrifflichkeit der Rasse

Waitz selbst spricht eher von Art denn Rasse und 
sieht die Unterscheidung zwischen diesen bei-
den Kategorien als grundlegend schwierig, zumal 
sie nur anhand von Einzelfällen getroffen werden 
könne und nur für diese gültig sei (AdN: ​35, 37). 

Dementsprechend positioniert er sich auch in Op-
position zu Gustav Klemm (1843), der passive und 
aktive Rassen unterschied. Rasse ist für Waitz sehr 
wohl ein Identifikationsmarker, also Zeichen der 
Erkennbarkeit einer Gruppe, aber keine Ursache 
für Eigenschaften einer Gruppe (vgl. Sonderegger 
2002a: 58).

Die Einteilung der Menschheit in Rassen hält 
Waitz nicht für naturgegeben, sondern durch Ge-
lehrte bewerkstelligt – womit er eine Grundprämis-
se des späteren Konstruktivismus vorwegnimmt. In 
ihrer Willkür und Uneinheitlichkeit ist die Katego-
rie der Rasse für ihn wenig aussagekräftig, weil die 
internen Unterschiede die Unterschiede zwischen 
ihnen gemeinhin übertreffen – was mindestens seit 
Herder und ebenfalls bis heute ein Grundargument 
gegen den Rassismus darstellt:

Wie wenige Völker man also auch miteinander zu einer 
Menschenspecies vereinigen möchte, es werden sich in-
nerhalb dieser letzteren immer Differenzen unter den 
Stämmen Familien und Individuen finden, die ebenso 
groß sind als die Unterschiede der aufgestellten Arten 
selbst, …10 (AdN: ​246).

Rasse sei somit ein (von außen aufoktroyiertes) 
Identifikationsmerkmal, das zur Identifizierung aber 
nicht zur kausalen Erklärung tauge. In Bezug auf 

10	 Waitz erwähnt in diesem Zitat zwar die Begriffe Art und Spe-
cies statt Rasse, meint aber dieselbe Problematik. Auf den 
Seiten vor diesem Zitat bespricht er verschiedene Rassenthe-
orien.

Einheit zur Bezeichnung von 
Menschen

Anzahl und Abgrenzbarkeit Geschichtswirksamkeit

Menschengeschlecht/Art Nur eine Art; deutlich vom Tierreich 
unterschieden

Einzige Art, die zur Zivilisierung und 
Erhebung über den Naturzustand fä-
hig ist

Culturvölker und Naturvölker Culturvölker: bisher beschränkt auf 
Kaukasier (vereinzelt auch außereuro-
päische Gesellschaften so bezeichnet, 
z. B. Inkas);
Unterschied zu Naturvölkern flüssig

Faktisch nur Culturvölker mit tatsäch-
licher Geschichte; Naturvölker können 
aber theoretisch durch Fortschritt eben-
falls am Zivilisationsprozess teilneh-
men

Menschenstämme, Raçen Anzahl unklar; mit biologischen und 
kulturellen Sonderheiten; als historisch 
gewachsen zu betrachten
Flüssige Grenzen

Zwar selbst historisch gewachsen, aber 
keine spezifische Wirksamkeit

Völker Flüssige Grenzen Indirekt wirksam als Nährboden, Um-
feld für Individuen

Individuen Jedes Individuum spezifisch, zwar kul-
turell geprägt, aber einzigartig

Wirksam in Verbindung mit ihrem spe-
zifischem Umfeld

Tab. 1: Kategorisierungen des Menschen in der Anthropologie der Naturvölker (v. a. AdN: ​390).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

Anthropos  113.2018

9

das Rassenverständnis von Waitz ist aber noch ei-
niges hinzuzufügen. Sein theoretisches Verständnis 
von Stämmen oder Rassen bildet ein nichthierarchi-
sches Gerüst der Welt. Alle Menschen gehören zu 
Stämmen oder Rassen, die die gleichen Fähigkeiten 
zur Zivilisation besitzen und zudem unmöglich von-
einander abzugrenzen sind.

Die Gleichwertigkeit, die Waitz immer wieder 
mittels historischer und soziokultureller Faktoren 
darzustellen sucht, wird allerdings durch andere 
Ausführungen konterkariert und geradezu zunichte 
gemacht. Deutlichstes Beispiel dafür ist die ausführ-
liche Gegenüberstellung von Europäern (oder Wei-
ßen bzw. Kaukasiern) und “Negern”. Die Kontras-
tierung dieser beiden Gruppen stellt für Waitz den 
empirischen Test dar, ob der Mensch in physischer 
Hinsicht tatsächlich eine Art ist, da ihm diese beiden 
Gruppen die am weitesten voneinander entfernten 
Extreme bilden. Ästhetisch wie biologisch stehen 
sie an entgegengesetzten Enden seiner gelegentlich 
in Anschlag gebrachten Wertigkeitsskala, wobei der 
afrikanische Typ den Zusammenhang zwischen (un-
schönen) dicken Lippen und niedriger Kulturhöhe 
verkörpert (vgl. Streck 2007: ​vi). Hier missachtet 
er seine eigenen methodischen Prinzipien und lässt 
die Rigidität und Umsicht vermissen, die sonst sein 
Vorgehen kennzeichnen. 

Für Petermann (2009: ​245, 253) spricht in sol-
chen augenscheinlich rassistischen Äußerungen der 
Zeitkontext aus der “Anthropologie der Naturvöl-
ker”, nicht ihr Autor. Der sonst so scharfe Blick 
werde immer dann kurzsichtig, “wenn zeitgenössi-
sche Selbstverständlichkeiten ins Spiel kommen”. 
Dieser “intellektuelle Determinismus” (Firla 1997), 
wie man Petermanns Erklärungsprämisse hier nen-
nen kann, ist zwar einerseits in historischer Perspek
tive durchaus nachvollziehbar, anderseits nimmt er 
Waitz unzulässig in Schutz, denn er greift immer 
nur bei den Ansichten, die aus heutiger Sicht verur-
teilenswert wären. Es stimmt, dass Individuen, die 
für ihre Zeit unorthodoxe Positionen vertreten, in ei-
ner schwierigen Position sind, “struggling with and 
against their social context” (Bonnett 2000: 10). 
Trotzdem sind die Ambivalenzen nicht einfach mit 
einem Hinweis auf den Zeitgeist wegzurationalisie-
ren. Hier gilt es schlicht festzuhalten, dass Waitz 
selbst inkonsequent vorgegangen und eigenen me-
thodischen Vorgaben nicht gefolgt ist. Nur auf diese 
Weise konnte er aber seine Vorstellungen von Fort-
schritt, die ja vor allem auf einer überlegenden Mo-
ral und Ästhetik beruhten, stabilisieren. Schließlich 
belegt er an anderer Stelle mit empirischem Mate-
rial, dass der “allgemeine Typus [des Afrikaners]” 
“ganz Einbildung” ist (AdN: ​239) und der katego-
risierungswütige Betrachter in bestimmten Gebie-

ten “Verlegenheit [hat,] zu bestimmen wo die weiße 
Raçe aufhört und die schwarze beginnt” (AdN: ​240). 

Multikausalität: Die Komplexität der Geschichte

Wenn es aber körperlich wie geistig betrachtet nur 
eine Menschheit gibt, woher entspringt dann die Va-
riationsbreite der Menschen (ebenso physisch und 
geistig wie auch soziokulturell)? Die Unterschei-
dung von Phänotyp und Genotyp wurde von Waitz 
noch nicht getroffen. Rassen- oder klimadeterminis-
tische Modelle waren die Haupterklärungsmuster 
der Zeit, mit zunehmender Bedeutung der Rassen-
theorie. In der ewigen “nature vs. nurture”-Debatte 
der Anthropologie (vgl. Eriksen 2010: ​46) würde 
Waitz eher der “nurture”-Seite zuzurechnen sein. 
Natürliche wie soziale Verhältnisse des Menschen 
seien nicht nur in ihrer bestehenden Form sehr kom-
plex, sondern auch durch vielfältige Ursachen – kli-
matische, historische, soziale, kulturelle – geprägt. 
Ein einziges wirkendes Prinzip wie der Weltgeist 
(Hegel; AdN: ​474), das Klima (Montesquieu; AdN: ​
410) oder eine determinierende, letztlich biologi-
sche Triebfeder der Rassencharaktere (Gobineau; 
AdN: ​424 f.; vgl. Rattansi 2007: ​31 f.) seien daher 
keine Realität, sondern nur leere akademische Mo-
delle (AdN: ​364). Kulturentwicklung sei vielmehr 
durch äußere Verhältnisse “in ihrer mannigfaltigen 
Verkettung und tausendfachen Verschlingung” be-
günstigt (AdN: ​431).

Trotz einer naturwissenschaftlichen Anschauung 
seines Gegenstandes wäre ihm die Aufstellung von 
Gesetzen für soziale Prozesse und Fortschritt (wie 
z. B. Spencer 1876) aus der schieren Komplexität 
und Kontingenz gesellschaftlicher Entwicklung he-
raus gänzlich unmöglich. Da die Hauptdifferenz in-
nerhalb der menschlichen Art für Waitz zwischen 
Naturvölkern und Kulturvölkern besteht, sind kau-
sale Fragen vor allem auf Determinanten für Ent-
wicklung als allgemein menschlichen Prozess ge-
richtet (AdN: ​307). 

Die Variationsbreite des Menschen erklärt sich 
aus den gleichen Verhältnissen wie die Geschichte, 
zumal die Diversität als ein Resultat der Geschich-
te anzusehen ist. In der Einleitung nennt Waitz 
(AdN: 6) vier Faktoren, die als Ursachen in der Ge-
schichte geltend werden: die “leibliche Organisation 
des Menschen”, die (geistige) Kultur jeden Volkes, 
Umweltbedingungen sowie soziale Beziehungen ei-
ner bestimmten Gruppe nach innen und nach außen. 
Für historische Fragen nach Migrationsbewegungen 
und äußeren Einflüssen bezieht sich Waitz mitunter 
auf die Ergebnisse der in Deutschland erstarkenden 
Sprachforschung (z. B. Pott 1856), aber auch wie-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


10 Eric Burton

Anthropos  113.2018

der in einer kritischen Weise, die eher grammati-
schen Strukturen denn bloßen Vokabelvergleichen 
den Vorzug gibt (Waitz 1860: ​vii).

Kritik der Legitimationsfunktion der Wissenschaft

Waitz ist ein scharfer Kritiker von Kolonialismus, 
Mission und weißem Überlegenheitsdünkel (z. B. 
AdN: ​168, 179, 183–185). Die Kolonisierung Ame-
rikas ist ihm “eines der schwärzesten Blätter der 
gesamten Menschengeschichte” (AdN: ​167). Ein 
besonderer Dorn in Waitzens Augen waren die Ant-
worten, die die von ihm so genannte “amerikani-
sche Schule” auf die Fragen der menschlichen (Un-)
Gleichheit bereitstellte. Zu dieser “Schule” 11 gehör-
ten u. a. der Arzt Josiah C. Nott (1804–1873) und 
der Ägyptologe George R. Gliddon (1809–1857), 
die hocherfreut gewesen sein sollen, als sie hör-
ten, dass von ihnen vorgebrachte Argumente dem 
Staatssekretär John C. Calhoum nützlich waren, 
um Interventionen Englands gegen die “überkom-
mene Institution” der Sklaverei in den USA abzu-
wehren (Odom 1967: ​7; Nott and Gliddon 1856: ​
51 f.). Schon in ihrem Verständnis von Ethnologie 
wird deutlich, was Waitz gestört haben muss, sie sei: 

a science which investigates the mental and physical dif-
ferences of Mankind, and the organic laws upon which 
they depend; and which seeks to deduce from these in-
vestigations, principles of human guidance, in all the im-
portant relations of social existence (Burke zit. nach Nott 
and Gliddon 1856: ​49; Hervorhebung EB).

Das Vorgehen laut diesem Zitat von Luke Burke 
(damaliger Herausgeber des London Ethnological 
Journal) ist deduktiv und geht von der Annahme 
biologischer Unterschiede aus, womit Ähnlichkei-
ten zwischen Menschen also von vorneherein als 
Forschungsgegenstand ausgeschlossen sind. Nott 
und Gliddon vertreten in “Types of Mankind” die 
polygenetische Position, dass Menschen von jeher 
aus mehreren, konstanten Rassen bestünden (1856: ​
411). Die Konstanz der unterschiedlichen Ras-
sen wird u. a. anhand antiker ägyptischer Darstel-
lungen belegt, was Waitz für gänzlich unzulässig 
hält12 (AdN: ​249–251). Nott und Gliddon neigten 
zu “Uebertreibungen …, die eingegeben vom Inter-

11	 Als Begründer der Schule kann Samuel George Morton gel-
ten, der u. a. die geistige Begabung proportional zum Kopf-
volumen sah. Kraniologische Forschungen zu typografischen 
Zwecken spielten dann auch bei Nott und Gliddon eine Rolle, 
selbst Waitz griff auf sie zurück. Siehe auch Boas (1938: ​23) 
und das einflussreiche Werk “The Mismeasure of Man” 
(1996) des Biologen Stephen Jay Gould.

12	 Diese Beweisführung war durchaus verbreitet und findet 

esse des Sklavenhalters und Sklavenhändlers nur in 
America noch Glauben finden” (AdN: ​105). Dieser 
scharfe, mitunter polemische Ton findet sich beim 
stets abwägenden und argumentativ sich vorsich-
tig vorwärts tastenden Waitz13 fast nur in seiner lei-
denschaftlichen Gegnerschaft gegenüber der “ame-
rikanischen Schule”. In der Polemik hebt Waitz die 
Kritik auf eine abstrakte Stufe, wobei er die weit-
reichende Legitimationsfunktion der Wissenschaft 
umfassend problematisiert:

Wie viele Vorzüge hat doch eine solche Theorie! Sie ver-
söhnt uns zugleich mit Gott und mit den Niederträch-
tigkeiten der Menschen, sie schmeichelt unsrem Selbst-
gefühle mit der specifischen Vorzüglichkeit unserer 
intellectuellen und moralischen Begabung, sie überhebt 
uns der Mühe nach einer Motivirung der Culturzustände 
der Völker zu suchen. Sie wird deshalb wenigstens in der 
Gegenwart gewiß zahlreiche Anhänger behalten (AdN: ​
430 f.). 

Mit der Postulierung höherer und niederer Ras-
sen und dem Niedergehen letzterer als göttlicher 
Bestimmung (AdN: ​430) würden allerdings kei-
ne natürlichen Prozesse beschrieben, sondern ge-
schichtsträchtige Taten als natürlich und gerecht 
konstruiert. Selbst

Vertilgungskriege, wo jene den Weißen im Wege sind, 
… fänden dann nicht etwa ihre Entschuldigung, sondern 
vielmehr ihre einfache und volle Rechtfertigung darin, 
daß eben nur ein physisches Dasein durch sie zerstört 
würde, das ohne Sinn und Befähigung für höhere geisti-
ge Entwickelung dem Untergange preisgegeben werden 
darf, wo dieser als das Mittel erscheint einer höheren und 
reicheren Lebensgestalt Raum zu schaffen (AdN: ​14).

Theorien dieser Art waren vor allem im nordame-
rikanischen Kontext vor dem Bürgerkrieg politisch 
funktional. Nott und Gliddons “Types of Mankind” 
wurde 1856, also nur zwei Jahre nach der Erstver-
öffentlichung, bereits zum siebten Mal neu aufge-
legt, was erstens ein Hinweis auf die Beliebtheit von 
Argumenten gegen abolitionistische Politiken sowie 
zweitens das rege zeitgenössische Interesse an der 
Diskussion um die naturgeschichtliche Stellung ver-
schiedener Menschenrassen ist (Petermann 2009: ​
246). Aber die Rezeption blieb nicht auf die Süd-
staaten beschränkt, denn “was noch mehr ist, deut-
sche Gelehrte haben dieß gläubig nachgeschrieben” 
(AdN: ​168). Ein deutscher Anhänger dieser “natur-

sich auch in den einflussreichen Werken von Blumenbach 
und Morton (AdN: ​249).

13	 Sprachlich ist an der “Anthropologie der Naturvölker” auffäl-
lig, dass Waitzens für den Zeitgeist kontroversere Gedanken 
durch Konjunktive abgeschwächt sind (vgl. Petermann 2009: ​
253).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

Anthropos  113.2018

11

wissenschaftlich mystisch[en]” Position war etwa 
der Zoologe, Geograf und Amerikareisende E. F. 
Pöppig (1798–1868), für den der Mensch der Neu-
en Welt “von der Natur selbst dem Untergange ge-
weiht sei” und “wie von einem giftigen Hauche be-
rührt, aussterbe” (zit. nach AdN: ​163). Historische 
Notwendigkeit erscheint so, auch hier, als Legitima-
tion für Ausbeutung, Vertreibung, Versklavung und 
Genozid (vgl. Hund 2006: ​26).

Waitz bleibt auch skeptisch gegenüber in der 
Wissenschaft längst gängig gewordenen Begriffen, 
deren Substanz aber allzu häufig zu wünschen übrig 
lässt. Das betrifft gerade die Theorien der Entwick-
lungsstufen, Theorien biologischer Differenz und 
Theorien geistiger Unterschiede zwischen Men-
schen – alle diese konstruierten Unterschiede er-
kennt Waitz als eben das: Konstruktionen der Wis-
senschaft (AdN: ​246). Das Denken und Handeln 
der Naturvölker basiere letztlich psychologisch auf 
den gleichen Denkoperationen wie “unser” Handeln 
(AdN: ​12, 321).14 In seiner Unterscheidung von Na-
tur- und Kulturvölkern wird jedoch deutlich, dass 
Waitz einige seiner kritischen und fruchtvollsten 
Gedankengänge nicht zu Ende geführt hat.

Der arbeitsreiche Weg vom Naturzustand  
zur Zivilisation: Teleologie und Geschichte  
in der “Anthropologie der Naturvölker”

Progrès, tel que la philosophie de l’histoire com-
mande de le définir, c’est le rayonnement de la 
science des minorités sur l’ignorance des masses, 
c’est le rayonnement d’un peuple civilisé sur des 
voisins rudes, sur des populations barbares, sur des 
peuplades sauvages. … Tel est le progrès indéfi-
ni dont tout le monde parle aujourd’hui et auquel 
je crois comme tout le monde, ni plus ni moins 
(Salles 1849: ​352)!

Naturvölker sind titelgebend für alle sechs Bän-
de der “Anthropologie”. Der Begriff ist daher Pro-
gramm und es ist notwendig, seine spezifische 
Abgrenzung und Anwendung durch Waitz heraus-
zuschälen. Letztlich geht die Differenz zwischen 
Kultur- und Naturvölkern auf das Kriterium der 
Kultiviertheit zurück, das für antike genauso wie 
moderne Rassismen konstitutiv ist (Hund 2006: ​27). 
Kultur ist hier der “Umschlagpunkt von Differenz in 
Identität” (Gürses 2003: ​22), d. h. durch die Festle-

14	 Dieses Argument, dass solche Differenzen schaffende Be
griffe lediglich Produkte des gelehrten Geistes seien, wur-
de 100 Jahre nach der “Anthropologie der Naturvölker” von 
Claude Lévi-Strauss in “Das wilde Denken” (1997 [1962]) 
sowie, auf religionssoziologische Weise, in “Das Ende des 
Totemismus” (1981 [1962]) nochmals eloquent vorgebracht.

gung des Anderen wird das Eigene definiert. Die 
Artikulation jeder kulturellen Differenz bringt eine 
Identität hervor, die ebenfalls kulturell ist. 

Im Fall der “Anthropologie der Naturvölker” 
liegt dieser Differenz ein eklatantes moralisches 
Gefälle inne, womit sich Waitz im Rahmen auf-
klärerischer Zivilisationsgedanken bewegt. Seine 
Kategorien sind keinesfalls radikal anders als die 
Dichotomien zwischen Zivilisierten und Unzivili-
sierten, zwischen Kultivierten und Barbaren. Waitz 
aber gestaltet seine Kategorien kritisierbar, indem 
er sie ausbuchstabiert und insbesondere die Verwen-
dung des Naturvolkbegriffs selbst herleitet. 

Die Kultur auf dem Sockel: Naturvölker und 
Culturvölker

Vor Waitz war der Gegensatz von Natur- und Kul-
turvolk ein nicht allzu häufig verwendeter. Laut dem 
Grimmschen Wörterbuch tritt der Begriff “Natur-
volk” erstmals bei Johann Gottfried Herder auf, der 
ihn als ein betont nichtpejoratives Synonym für alle, 
“die wir Wilde nennen”, gebrauchte (zit. nach Pe-
termann 2004: ​313). Man sollte jedoch hinzufügen, 
dass dies in einer theologischen Schrift war und Her-
der sich nicht bemüßigt sah, den Terminus in seine 
Werke zur Geschichtsphilosophie einzubauen – ob-
wohl diese auch mit zahlreichen ethnografischen 
Berichten gespickt waren und den Kulturrelativis-
mus vorbereiteten. Es scheint also tatsächlich Waitz 
der Autor zu sein, durch den die Unterscheidung 
von Kultur- und Naturvolk15 dann ideengeschicht-
lich folgenreich wurde (Petermann 2004: ​313) – zu-
erst in der Anthropologie und schließlich auch dar-
über hinaus bis zum allgemeinen Sprachgebrauch.

15	 Angesichts vieler ähnlicher Begrifflichkeiten vor Waitz 
scheint die Popularisierung des Begriffs “Naturvölker” aber 
nur eine Frage der Zeit gewesen zu sein. Klemm (1843), der 
in der damaligen deutschen Anthropologie die bedeutendste 
Alternative zu Waitz darstellte, spricht von Urvölkern und 
Urzuständen, wenn auch nicht von Naturvölkern und Natur-
zuständen. Jean-Jaques Rousseau (1984[1762]) schreibt in 
seinem “Gesellschaftsvertrag” von einem “Naturzustand” 
(état de nature) im Gegensatz zum Gesellschaftszustand 
(état civil). Nicht zu vergessen ist auch, dass für Aristoteles – 
Waitz war Aristoteles-Kenner und bezieht sich auch in der 
“Anthropologie” mehrmals auf ihn – genauso wie für andere 
griechische Autoren “[d]ie Unterscheidung zwischen Helle-
nen und Barbaren … identisch mit der Unterscheidung zwi-
schen Kultur und ihrer Abwesenheit, zwischen Gesetz und 
Gesetzlosigkeit, zwischen Ordnung und Unordnung” war 
(Geulen 2007: ​20, vgl. auch die Erläuterungen zum distink-
ten griechischen Naturverständnis [Geulen 2007: ​22]). Die 
englische Übersetzung der “Anthropologie der Naturvölker” 
arbeitet vor allem mit dem Begriff “primitive peoples” (vgl. 
Collinwood 1863: ​465).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


12 Eric Burton

Anthropos  113.2018

“Cultur” steht bei Waitz für etwas Sekundäres, 
aus der menschlichen Natur erst Hervorgegangenes 
(AdN: ​306). Nicht bei allen Menschen zu allen Zei-
ten sei Kultur anzunehmen: es gebe einen vorkultu-
rellen Zustand des “Naturmenschen” (Tab. 2). Der 
dem Kulturzustand vorangehende “Zustand der Un-
bildung” wird auch synonym als “Uncultur” oder 
“Rohheit” bezeichnet (AdN: ​297) und als eine Exis-
tenzweise gekennzeichnet, “bei welcher alle geisti-
gen und moralischen Kräfte noch völlig unentwi-
ckelt sind” (AdN: ​306). Diese sei empirisch nicht 
beobachtbar, nicht heute (weil kein Mensch im Na-
turzustand mehr existiert) und auch nicht in der Ge-
schichte (wegen des zu großen zeitlichen Abstands 
und noch unausgegorener wissenschaftlicher Me-
thoden) und daher nur eine theoretische Vorannah­
me, die aber für die gesamte Menschheit getroffen 
wird (AdN: ​306, 337). Der Naturmensch sei eine 
Idealvorstellung, eine wissenschaftliche Fiktion, ein 
abstrakter Begriff wie “Kreis”, dessen tatsächliche 
Existenz ebenso unbewiesen sei wie die des Natur-
menschen, aber dessen Untersuchung dennoch ge-
winnbringend sei (AdN: ​340). 

Wenn Waitz nun von Naturvölkern spricht, meint 
er nicht diesen “Urzustand” vor jeder Entwicklung, 
sondern von Bevölkerungen, die bereits gewisse 
Anpassungsleistungen an ihre natürliche Umgebung 
vollbracht haben. Auch Sprachen und “Raçeneigen
thümlichkeiten” haben sich bereits überall heraus-
gebildet (AdN: ​339 f.). Diese Entwicklungen seien 
bereits signifikante Schritte, mitunter die schwers-
ten. Die “Culturvölker” würden dann eine weitere 

Stufe der Entwicklung darstellen, und der Unter-
schied zwischen diesen beiden Gruppen sei dem 
Blick (d. i., dem Blick des Europäers) offensichtlich:

Der Naturmensch bildet überall zum Culturmenschen ei-
nen so scharfen Contrast, daß es kaum noch der Eigen
liebe und Eitelkeit des letzteren bedarf um ihn glauben zu 
machen, daß er sich in geistiger Rücksicht specifisch von 
jenem unterscheide. Daß er selbst einst auf gleicher Stufe 
gestanden haben möge mit jenem, scheint ihm ein gerin-
ger Einwurf (AdN: ​297). 

Hier wird der aktuell lebende Naturmensch dem 
aktuell lebenden Kulturmenschen als seine eigene 
Vorstufe dargestellt: ein Blick in die eigene Ver-
gangenheit, das seit der Aufklärung viel verwende-
te Motiv der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen 
(vgl. Rohbeck 2004: ​33). Dieses Motiv konstatiert 
hingegen nicht nur eine Differenz, sondern trägt 
auch in sich, dass die Differenz zwischen Natur- 
und Kulturmensch keine qualitative, sondern eine 
graduelle ist (AdN: ​317). Dies ist eine weitere Va-
riierung der Hauptthese des Werks, dass die Unter-
schiede zwischen den Menschen nicht fest, sondern 
flüssig seien. Die geistige Einheit Menschen sehen 
wir nach Waitz bestätigt durch die “dieselben Moti-
ve des Handelns, dieselben Gemüthseigenschaften, 
dieselben Leidenschaften, dieselbe Weise der Erre-
gung … am rohen Naturmenschen auftreten wie am 
civilisirten Europäer ohne daß die Raçe einen Un-
terschied macht” (AdN: ​316). 

Nichtsdestotrotz bestehen aber Unterschiede, die 
geordnet werden können. Kulturvölker haben die 

Kulturstufe des Menschen Kennzeichen Ontologischer Status Erkennbarkeit

Culturvölker (Zivilisation) Ackerbau, stabile Rechts- und 
Regierungsverhältnisse, Pri-
vateigentum, Moral und Sitt-
lichkeit

Derzeit existent aus Erfahrung

Culturlose Völker / Natur-
völker

Ähnlich dem Naturmenschen: 
Weitgehende Formung durch 
äußere Umgebung, träge, zü-
gellos. 
Sie sind eigentlich keine Na-
turvölker (AdN: ​340), aber 
werden wegen ihrer Nähe zum 
Naturzustand trotzdem so be-
zeichnet (AdN: ​346)

Derzeit existent aus Abstraktion der Kul-
tur; Beleg aus Erfahrung 
(für Waitz nur über Reise-
berichte)

der Naturmensch Völlige Abhängigkeit von der 
Umwelt, noch keinerlei geisti-
ge Innovationen und Anpas-
sungsleistungen. Trägheit, Zü-
gellosigkeit und mangelndes 
Planungsvermögen.

Womöglich in der Ver-
gangenheit existent, viel-
leicht auch nie

postuliert als Annahme 
und (bzgl. Merkmalen) 
durch Abstraktion der 
Cultur vom Culturmen-
schen

Tab. 2: Waitzens Einteilung der Menschheit nach Kulturstufen in der “Anthropologie der Naturvölker” (AdN: v. a. 340–346).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

Anthropos  113.2018

13

positiven Eigenschaften auf ihrer Seite, Naturvöl-
ker die negativ konnotierten (Tab. 2). Mitunter fin-
det sich der Begriff der “Halbcultur” (AdN: ​124), 
der aber nicht näher definiert wird. Naturzustand 
und Zivilisierung (dieser Begriff weist – im Gegen-
satz zu Zivilisation – auf die Prozesshaftigkeit und 
damit verbundene Arbeit hin) sind die zwei Extre-
me, die das Kontinuum kultureller Differenzen aus-
machen. Der methodische Fehler von Waitz ist, das 
Anfangsstadium des Naturzustands aus dem höchs-
ten Stadium der Zivilisation zu abstrahieren. Mit 
dieser nicht induktiven sondern rein theoretischen 
Operation kann er lediglich eine selbstreferentielle 
Definition der Naturvölker erhalten, die nicht auf 
ihnen eigenen Eigenschaften,16 sondern auf will-
kürlich festgelegten, dem “Endzustand” entgegen-
gesetzten Kriterien basiert. Natur ist das, was nicht 
Kultur ist – womit Unterschiede gegenüber Ähn-
lichkeiten hervortreten.

Waitz setzt in der Abstraktion der Naturvölker 
aus den Kulturvölkern heraus auch nur einen ein-
zigen Referenzpunkt, nämlich die (imaginierte) eu-
ropäische Zivilisation, und gruppiert den Rest der 
Welt um dieses Zentrum herum. Dass der Begriff 
Naturvölker ebenso wie sein Gegenstück eine un-
zulässige Homogenisierung bedeutet, wird schon 
daran deutlich, dass Waitz interne Differenzen dem 
jeweils anderen Pol des Kontinuums menschlicher 
Existenzstadien zuweist. So bestärkt er in einer con­
tradictio in adiecto die Berechtigung zur Bezeich-
nung von Menschengruppen als Naturvölker da-
durch, “daß einzelne Spuren desjenigen Zustandes 
den wir als ursprünglichen erkannt haben, sich sehr 
bestimmt auch im Leben der Culturvölker nachwei-
sen und verfolgen lassen” (AdN: ​368). Wenn der 
Naturmensch in außereuropäischen Bevölkerungen 
erkannt wird, so nur durch einen tautologischen 
Schluss. Petermann (2009: ​249) spricht hier richtig 
von einer petitio principii, also einem Zirkelbeweis. 
In (den vom Urzustand bereits entfernten) Natur-
völkern trete der Naturmensch genauso zutage wie 
er in Kulturvölkern jederzeit wieder durchbrechen 
könne, oder auch tatsächlich zutage trete. Man mag 
hier auch einen Pluspunkt entdecken, weil Waitz 
sich überhaupt die Mühe macht, Kulturvölker – zu-
mindest in einem der folgenden kompilatorischen 

16	 Eigentlich sieht Waitz drei Möglichkeiten, einen sicheren Be-
griff der Naturvölker zu gewinnen: (1) die hier ausführlich 
geschilderte Abstraktion der Kultur, (2) die Betrachtung von 
Kindern als Analogie, was er aber genauso verwirft wie den 
Vergleich des Naturzustandes mit einem infantilen Stadium 
der Menschheit, sowie (3) Induktion aus den Zuständen der 
Naturvölker heraus (wobei der Naturvolkbegriff schon vor-
ausgesetzt wird und diese Operation in einer Bestätigung des 
Bekannten münden muss).

Bände – ebenso in seine Überlegungen mit einzu-
beziehen und so Verabsolutierungen zu vermeiden. 
Inkas und Azteken seien Beispiele für Kulturvöl-
ker (Waitz 1864: v), während moralische Verfehlun- 
gen von Europäern Spuren des Naturzustands bzw. 
einen Rückfall in den Naturzustand bedeuten wür-
de. Seine Rechtfertigung für diesen Doppelstandard 
stellt der Hinweis auf die Flüssigkeit der Grenzen 
zwischen allen Kulturzuständen dar (Waitz 1864: v). 
Die Ordnung der Welt müsse gerettet werden, auch 
wenn die Daten ihr nicht gehorchen wollen. 

Es ist offensichtlich, dass Naturvölker sich nur 
im Spiegelbild der Culturvölker zu erkennen ge-
ben, wie auch die Behauptung der Culturvölker nur 
durch ihr negatives Zerrbild der Naturvölker eine 
Bedeutung erhält. Die Merkmale sind jeweils der 
positive und negative Pol einer Kategorie. Waitz ab-
strahiert also auch die Culturvölker, deren Unvoll-
kommenheit er immer wieder erwähnt. Auf höchs-
ter theoretischer Ebene aber werden alle störenden 
empirischen Belege wegpoliert. So sei auch die Zi-
vilisation bisher “bis auf wenige und für das Gan-
ze des Menschengeschlechtes nicht sehr bedeuten-
de Ausnahmen” (AdN: 7) auf die kaukasische Rasse 
beschränkt geblieben (und werde es womöglich im-
mer bleiben). Kultur steht auch bei Waitz auf dem 
hohen, europäischen Sockel, den der Rest der Welt 
noch nicht erklommen hat und vielleicht nie erklim-
men wird (vgl. Petermann 2009: ​253). Aus heutiger 
anthropologischer Sicht verwendet die “Anthropo-
logie der Naturvölker” also einen Kulturbegriff, der 
dem ethnologischen Kulturverständnis vorangeht.17 

Die Verwirrung mit der Kultur ist hier wiewohl 
noch nicht ganz auf die Spitze getrieben. Kultur bei 
Waitz lässt sich mit normativen Begriffen wie Sitt-
lichkeit und Zivilisation eingrenzen. Von einer Ab-
surdität wie der “Kultur der Kulturlosen” zu schrei-
ben (wie es der Anthropologe Karl Weule 1910 tat) 
wäre ihm daher nicht eingefallen. Was er hingegen 
schon tut, ist in sämtlichen Bänden seiner “Anthro-
pologie” die “Culturhistorische Schilderung” außer-
europäischer Gesellschaften vorzunehmen.

Kultur zwischen Stufe und Ding-an-sich:  
Die hierarchische Ordnung der Welt

Waitz steht hier in der Spannung zwischen zwei 
verschiedenen Funktionen des Kulturbegriffs, ohne 

17	 Die Übertragung des Kulturbegriffs auf die “Naturvölker”, 
sprich das Herunterholen vom eurozentrischen Sockel, sieht 
Petermann (2009: ​253) als großen wissenschaftlichen Schritt 
voran. Diese Verallgemeinerung fand vor allem in den USA 
statt (laut Petermann auch in Deutschland, wobei hier offen 
bleibt, auf wen er sich bezieht).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


14 Eric Burton

Anthropos  113.2018

diese schlüssig auflösen zu können. Die eine ist die 
Differenz-Identität-Funktion in einem weitgehend 
unhierarchischen Sinne, dass nämlich alle Menschen 
eine gewisse “Culturgeschichte” und damit auch 
“Cultur” besitzen. Dies wird konterkariert durch die 
hierarchische Stufenordnung zwischen Natur und 
Kultur, indem bestimmte Kulturen wieder in die 
Nähe der Natur herabqualifiziert werden. Beide Ver-
wendungsweisen besitzen bei Waitz (der vereinzel-
ten Erwähnung von “geschichtslosen Völkern” zum 
Trotz) eine historische Dimension. Der Entwick-
lungsbegriff schimmert also durch jede Differenz 
hindurch und bietet sich als erklärender Faktor an.

Ein Problem, das sich für Waitz wie für ande-
re Anthropologen seiner Zeit stellte und für das es 
noch keine befriedigende Lösung gab, war eine 
Ordnung zu finden für die vielen “Daten”, die über 
die Völker der Welt gesammelt wurden und bereits 
ganze Bibliotheken füllten. In seinen illustrierenden 
Ausführungen über die fremden Völker, die er meist 
als Naturvölker zusammenfasst, hat er denn auch 
mit allerlei Inkonsistenzen zu kämpfen,18 die der 
Kohärenz seiner Begriffe entgegenstehen.

Da Kultur eine Kategorie der Differenz-Identität-
Dialektik ist, muss der Begriff Dichotomien wie Na-
tur und Kultur oder Hoch und Niedrig in sich selbst 
aufnehmen (Gürses 2003: ​22). So wird die tautolo-
gische Funktionsweise des Kulturbegriffs möglich: 

Was ist Kultur? Das, was die Menschen voneinander un-
terscheidet und in Gruppen einteilt. Wie konstatieren wir 
das Vorhandensein der Kultur? Durch kulturelle Differen-
zen (Gürses 2003: ​20). 

Gleiches lässt sich vom Entwicklungsbegriff sa-
gen, wie er seit der Aufklärung und gerade auch bei 
nicht auf Rassen rekurrierenden Autoren wie Waitz 
verwendet wurde: Was unterscheidet die Menschen 
voneinander? Ihre Entwicklung. Wie konstatieren 
wir das Vorhandensein von Entwicklung? Durch 
Differenzen im Entwicklungszustand. Der Entwick-
lungs- oder Zivilisierungsstand ist das evolutionäre 
Gerüst der Welt für den Aufklärer Turgot, den Päda-
gogen Waitz, für folgende evolutionistische Anthro-
pologen wie Tylor und das alljährliche Ranking aller 
Staaten der Welt durch das Entwicklungsprogramm 

18	 Petermann (2009: ​249) verweist auch hier wieder auf den 
Zeitkontext: “Doch wo wir heute Brüche und Differenzen 
sehen (wollen), glaubten frühere Jahrhunderte, es mit größe-
ren Einheiten (zum Beispiel Entwicklungsstufen) zu tun zu 
haben. Es hat demnach den Anschein, daß die postulierte Es-
sentialität ‘naturvölkischer’ Verhältnisse einen kategorischen 
Versuch darstellt, der globalen soziokulturellen Mannigfal-
tigkeit Herr zu werden, die expressive Fülle des Materials 
zu zähmen, indem man es auf einen gemeinsamen ‘Zustand’ 
(der Form, des Sinns, der Funktion) reduziert.”

der Vereinten Nationen. Womit der Entwicklungs-
begriff inhaltlich gefüllt wird, ist wie bei Kultur 
höchst variabel. Dass Gürses’ Gedanke vom Kul-
turbegriff auf den Zivilisierungsbegriff überhaupt 
transferierbar ist, liegt vor allem an den reichen Be-
zügen, die Entwicklungs- und Fortschrittskonzepte 
zu dem Kulturbegriff herstellen und umgekehrt der 
Kulturbegriff eine Stufenfolge in sich trägt. 

Teleologie: Von geistigen Höhen  
und moralischen Tiefen

Geschichtsphilosophie bedeutet für Waitz die “Auf-
stellung einer Schablone, welche bei der großen Ver-
schiedenartigkeit und mannigfaltigen Verschlingung 
der Verhältnisse von denen die Culturentwickelung 
der Völker bedingt ist, keinen Anspruch auf Allge-
meingültigkeit würde machen können” (AdN: ​475). 
Er ist der Geschichtsphilosophie gegenüber also kri-
tisch eingestellt und grenzt sein Vorhaben von ihr 
ab – und riskiert gerade damit, geschichtsphiloso-
phische Annahmen unhinterfragt in sein Werk ein-
fließen zu lassen. Gerade jene sind es, die in der Re-
zeption der “Anthropologie der Naturvölker” oft als 
eurozentrisch kritisiert wurden, wobei Belege dafür 
oberflächlich geblieben sind.

Die Überlegenheit der Zivilisation gegenüber 
den postulierten kulturlosen Zuständen wird in der 
“Anthropologie der Naturvölker” zumeist in schwer 
fassbaren “sittlichen” und moralischen Kategorien 
ausgedrückt. Schwer fassbar sind sie, weil sie zu 
den damaligen Doxa gehörten – den unausgespro-
chenen, aber allgemein bekannten Wahrheiten. Das 
betrifft gerade den Gedanken der Zivilisation als 
Entwicklungsziel. Mithin erwähnt Waitz, dass die 
höchste Stufe der Zivilisation noch nicht erreicht sei 
und teilt die Ansicht Kants (vgl. Sonderegger 2009: ​
68), dass das Erklimmen der finalen Stufe der “Mo-
ralität” eine nach wie vor ungelöste Aufgabe für die 
Menschheit darstelle. 

Für Petermann (2009: ​254) trifft “[d]ie Gleichung 
Zivilisation = Ordnung … den Kern der Waitzschen 
Ansichten.” Damit ist aber noch nicht gesagt, was 
für eine Art von Ordnung hier gemeint ist. Der Phi-
losoph und Pädagoge Waitz lässt materielle Katego-
rien zwar nicht gänzlich unberücksichtigt,19 gerade 
als Kausalfaktoren (AdN: ​433–456), aber wirkli-
cher Fortschritt findet doch nur in geistigen Kate-
gorien statt (AdN: ​474). Nur der Geist schaffe und 
erhalte Zivilisation, womit einmal mehr die spezi-

19	 Er selbst verweist auf Klemm (1843), der im Bereich der ma-
teriellen Kultur schon systematische Ordnungen vorgenom-
men hatte (Petermann 2004: ​412).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

Anthropos  113.2018

15

fisch menschliche Befähigung zum Fortschritt be-
stätigt sei. Waitz spricht eindeutig von “Entwicke-
lungshöhen”, in denen die Zivilisation oben und 
die Natur unten ist. “Entwickelungshöhe” ist gleich 
“Bildungshöhe” (AdN: ​305), Zivilisation ist “Sitt-
lichkeit” und “Moral”. Auch die richtige Form der 
Religion (de facto nur im Christentum realisiert) 
wird dem zugerechnet. 

Bei Waitz finden sich Metaphern wie Leitern 
oder Stufen nur inkonsistent – Stufenlehren der poli-
tischen Organisation und der Religionen etwa lehnt 
er explizit ab (AdN: ​361, 364), bezieht sich aber 
doch immer wieder auf “Culturstufen” und “Entwi-
ckelungsstufen”. Diese räumliche Metaphorik wird 
bisweilen mit einer zeitlichen verbunden, in der Völ-
ker der Rückständigkeit oder des Fortgeschritten-
seins erkannt werden (AdN: ​390). Tatsächlich geht 
er in einer Formulierung so weit, die Hauptfrage des 
Werkes – jener nach der Arteinheit des Menschen – 
nur von der teleologischen Betrachtung abhängig zu 
machen, “ob unter günstigen Umständen im Laufe 
der Zeit alle Völker und Menschenstämme diesel-
be Entwickelungshöhe zu erreichen vermögen oder 
nicht” (AdN: ​304). 

Die Stufen, die in späteren Evolutionstheorien 
anders benannt und ausdifferenziert werden, bleiben 
bei Waitz letztlich nur auf diese zwei beschränkt: 
Naturvölker (d. h., auf einer gewissen Stufe der Kul-
tur, aber noch sehr nahe am Naturzustand) und Kul-
turvölker. Entsprechend der Dichotomie-Funktion 
des Kulturbegriffs, in diesem Fall mit dem Wider
part Natur, ist ein mögliches Mittelglied ausge-
schlossen. Zivilisation sei jedoch reversibel und 
somit nicht zwangsläufig in der Zukunft überall vor-
handen. Auch die europäischen Völker seien kon
stant vom “Herabsinken” auf niedere Kulturstufen 
bedroht, wie die Gräueltaten der Kolonisten in al-
ler Welt, aber auch die niederen Klassen in Euro-
pa selbst zeigten. Gegen dieses Herabsinken helfe 
nur eins: ständige Arbeit. Für Waitz “ist es nur Ar-
beit welche der Fortschritt in der Civilisation auf al-
len Entwicklungsstufen der Gesellschaft vom Men-
schen verlangt, Arbeit und Verzicht auf den Genuß” 
(AdN: ​479). Die Trägheit und Unlust, sich zu betä-
tigen, sei in seiner eindeutigen Ausprägung ein be-
sonderes Merkmal des Naturmenschen, aber auch 
eine menschliche Universalie: “Civilisation ist wenn 
auch Kunst, doch nicht darum Verkünstelung und 
Unnatur, weil sie Mühe kostet und weil der rohe 
Mensch, sei er Europäer oder Africaner von Ge-
burt, ihr ursprünglich aus allen Kräften widerstrebt” 
(AdN: ​374). Diese Universalie wird nur durch ver-
einzelte, strebsame Individuen in günstigen Kontex-
ten transzendiert.

Das Individuum macht Geschichte

Damit ist auch eines klargestellt: Es gibt keinen 
Weltgeist im Hegelschen Sinne, der sich mittels 
und mit der Menschheit zum Höheren aufschwingt, 
noch ist Gott der Beweger des Zivilisationsrades. 
Genauso wenig sind es Rassen. Die Subjekte der 
Geschichte sind Individuen, die spezifische prak-
tische Probleme mittels geistlicher Anstrengung 
lösen – in bestimmten Kontexten, die für die Ak-
zeptanz neuer Ideen fruchtbar sein können, es aber 
gerade auf “niedrigen Culturstufen” in der Regel 
nicht sind. Begabte Individuen und Genies gibt es, 
da ist sich Waitz sicher, überall. Aber in einem on-
tologischen oder auch existentiellen Sinn sind sie 
in eine bestimmte kulturelle Welt geboren, in eine 
historische Situation, ein soziales Setting, dem sie 
sich nicht entziehen können. In diesem Kontext ver-
ortet, müssen sie handeln – und zwar in der Inter-
aktion mit anderen Individuen, was keinesfalls nur 
Vertreter des eigenen Volkes sein müssen. Jeder zu 
konstatierende Fortschritt, also alles, “[w]as als die 
Begabung und Entwickelung eines Volkes erscheint, 
ist der Hauptsache nach bedingt von der Wechsel-
wirkung der Individuen” (AdN: ​388).

Dies ist, einmal mehr, eine Gegenposition zu 
Nott und Gliddon oder Gobineau, die jegliche his-
torische Entwicklung nur als Ergebnis von vererb-
ten Rassenmerkmalen sahen, nicht als Folge von 
bewussten Handlungen, die auf bestimmte Zwecke 
gerichtet sind. Waitz widerstand dem Trend, das In-
dividuum durch Quasi-Subjekte zu ersetzen (auch 
wenn er später manchmal als ein Vertreter der “Völ-
kerpsychologie” gesehen wurde, vgl. Jones 1994, 
Maigné 2004). Er gestand Kultur, Klasse, Sprache 
und Rasse (in seinem Sinn biologisch weder kon
stanter noch klar abgrenzbarer Gruppen) ihre Ein-
flusskraft auf den Menschen zu, aber der Beweger 
der Geschichte und der Innovator von Institutionen 
blieb der Mensch. Diesen Gedanken weitete Waitz 
sogar auf die Religion aus, deren Rituale und An-
schauungen ebenfalls von Individuen kreiert wür-
den (AdN: ​466).

Dieses Individuum mit Weltgeltung kann theore­
tisch überall existieren. Waitz zeigt sich überzeugt, 
dass “eine Menge von wichtigen Erfindungen und 
Entdeckungen bei den farbigen Raçen in ähnlicher 
Weise gemacht worden sind wie in Europa” (AdN: ​
450) – nur sind sie außerhalb Europas nie in glei-
cher Weise auf fruchtbaren Boden gefallen. So wie 
“wir” die europäische Zivilisation “großen Män-
nern” verdanken würden, sei die europäische Zivi-
lisation auch Voraussetzung für die Wirksamkeit der 
einzelnen Genies. Es gehört “der rechte Mann in 
die rechte Zeit” (AdN: ​450). Letztlich bleiben also 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


16 Eric Burton

Anthropos  113.2018

de  facto nur europäische Männer als bedeutende 
Akteure der Geschichte übrig. Welche Bedingun-
gen haben diesen Fortschritt erlaubt?

Entwicklung durch Arbeit

Zwar sei die “Anthropologie der Naturvölker” keine 
Geschichte der Zivilisation, aber doch ein Versuch, 
allgemeine Motive zu untersuchen, “welche na-
mentlich den Anfängen der Cultur überall zu Grun-
de liegen und sie fortbewegen” (AdN: ​475). Es geht 
also um Kausalfragen. Da Waitz Entwicklung nur in 
Europa verwirklicht sah, muss seine Entwicklungs-
theorie notwendigerweise auf eine Abstraktion der 
partikularen, europäischen Geschichtserfahrung be-
schränkt bleiben. Eine erste Klasse möglicher Ur-
sachen von Entwicklung umfasst äußere (d. h. nicht 
geistige) Verhältnisse natürlicher wie sozialer Art.

Die Geografie, womit Klima und Naturumge-
bung gemeint sind, könne durchaus ein förderlicher 
Faktor sein, sei aber nicht ursächlich für den Zivi-
lisierungsprozess. Dadurch, dass die Natur gewisse 
Dinge zur Verfügung stellt oder eben nicht, werde 
nur eine niedere Stufe der Kultur erreicht, die vom 
Naturzustand noch nicht weit entfernt sei (AdN: ​
396–418). Dies sei die Situation vieler Naturvöl-
ker. In jedem Fall müsse die Stufe des sesshaften 
Ackerbaus durchlaufen werden, wenn es zur Zivi-
lisierung kommen solle (AdN: ​408). Dies liege vor 
allem in der Gewöhnung des Individuums an Arbeit. 
Nomaden, Jäger, Sammler und fischfangende Völ-
ker gelten lediglich als Vorstufen auf dem Weg zur 
Zivilisation. Eine weitere Vorstufe stellt die Institu-
tion des Privateigentums “als eine der wichtigsten 
Grundlagen der Civilisation” dar (AdN: ​440), da sie 
Selbstbeherrschung stifte (AdN: ​471). Mit einem 
Blick auf die soziale Organisation schätzt Waitz 
den Despotismus als funktional ein, um mittels äu-
ßeren Zwangs Ordnung zu halten, wenn er auch 
für weitere Entwicklung kontraproduktiv ist (AdN: ​
439 f.). Durch soziales Zusammenleben würden 
Einzelne diszipliniert und zu Gehorsamkeit, Selbst-
beherrschung und Arbeiten für das Allgemeinwohl 
angehalten (AdN: ​445). Handel und interkulturel-
ler Kontakt könnten Anreize zur Zivilisierung sein, 
müssten aber mit dem individuellen Bedürfnis nach 
Arbeit zusammenfallen (AdN: ​455).

Neben diesen materiellen und sozialen Bedin-
gungen gebe es aber auch “geistige Faktoren” für 
Entwicklung, zu denen Waitz als Erstes Religion 
zählt. Waitzens Aussagen zur Entwicklungsrelevanz 
von Naturvölker-Religion changieren zwischen hin-
derlich, irrelevant oder abhängig vom Inhalt (AdN: ​
459, 465, 456). Zu einem Element der Zivilisation 

werde Religion am ehesten durch den Einfluss von 
“Kulturheroen” wie Buddha, die auch die soziale 
Ordnung, Produktionsformen und die Künste er-
neuern (AdN: ​464–466). Der Islam hätte die Araber 
einst zu einem Volk hoher weltgeschichtlicher Be-
deutung gemacht, aber gleichzeitig die intellektuel-
le und moralische Entwicklung gedrückt. Die Un-
sittlichkeit des Islam zeige sich schon darin, dass 
Allah nur den Gläubigen gut gesonnen sei. Nichts-
destotrotz sei der Islam für Afrika jedoch adäquater 
als das Christentum, da er näher an der Kulturstufe 
der dortigen Bevölkerungen stehe (AdN: ​467). 

Die Erkenntnis als zweiter geistiger Faktor ne-
ben Religion ist nun der eigentliche Indikator für 
Entwicklung, “so daß fast überall im Leben der Völ-
ker der Stand der intellectuellen Bildung das all-
gemeine und directe Maaß des Culturzustandes 
überhaupt ist” (AdN: ​470). Der Fortschritt bringe 
weiteren Fortschritt hervor, indem geistige Regsam-
keit das Denken weiter antreibt. 

Es bleiben, nach Abwägungen und Relativierun-
gen, nur eine Handvoll Faktoren als eindeutige Ur-
sachen und notwendig zu erreichende Stufen übrig 
(Ackerbau, Privateigentum, Erkenntnis); andere äu-
ßere Faktoren gelten als möglicherweise günstige 
Faktoren für die Zivilisierung. Alle von Waitz ge-
nannten Faktoren sind aber gerichtet auf die Dis-
ziplinierung des Individuums und das Schaffen ei-
ner bürgerlichen Arbeitsmoral, denn “[d]urchgängig 
ist es nur Arbeit welche der Fortschritt in der Civi-
lisation auf allen Entwickelungsstufen der Gesell-
schaft vom Menschen verlangt, Arbeit und Verzicht 
auf den Genuß” (AdN: ​479). Im ersten Schritt der 
Entwicklung lerne der Mensch, die Natur zu beherr-
schen. Der zweite, weitaus schwierigere Schritt sei 
die Selbstbeherrschung. 

Die zentralen Elemente für diesen zweiten 
Schritt, den Übergang zur Zivilisation, sind (1) Ar-
beit, (2) Handlungsmacht der Individuen in einer 
(3) Situation der Geworfenheit und (4) Kontextge-
bundenheit der Interaktion. Sie werden in einem 
Satz besonders dicht verknüpft und zeigen die Es-
senz des Fortschrittskonzeptes von Theodor Waitz:

Allerdings ist es das Denken des Menschen welches die 
Civilisation erzeugt und erhält, aber dieses Denken ent-
steht nicht durch sich selbst … sondern dieses Denken 
ist die ineinandergreifende und sich gegenseitig tragen-
de Thätigkeit der zusammenlebenden Individuen, erzeugt 
durch die Umgebung in die sie gestellt sind, genährt und 
groß gezogen durch die historischen Schicksale von de-
nen sie ergriffen werden (AdN: ​474).

Diese Betrachtungen über Ursachen der Ent-
wicklung stehen relativ losgelöst vom Rest der “An-
thropologie”. Ihre Vorläufigkeit und relativ unsys-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

Anthropos  113.2018

17

tematische Natur ist vor dem bereits geschilderten 
Hintergrund zu sehen, dass neben Klimadetermi-
nismus und biologischem Determinismus noch kei-
ne wirklichen Alternativen ausgearbeitet waren und 
Waitz Hegels idealistische Konzeption eines durch 
die Menschheit waltenden Geistes strikt ablehnte. 
Somit konzeptualisierte er den historischen Prozess 
der Zivilisation nicht wie Klemm auf materieller 
Grundlage, sondern “in terms of mental variety and 
progress” (Gingrich 2005: ​80).

Die globale Arbeitsteilung als Zukunft  
des Menschengeschlechts

Wie beim Ordnungsbegriff ist zu klären, mit wel-
chem Inhalt Waitz die Teleologie besetzt. Bernhard 
Strecks Interpretation, Waitz habe in der “Anthro-
pologie der Naturvölker” “sein eigenes Verständnis 
von Universalgeschichte als eines Erziehungspro-
gramms” vorgelegt und damit Norbert Elias’ “Pro-
zess der Zivilisation” vorweggenommen (2007: v), 
scheint jedoch nicht völlig zutreffend. Auch die An-
sicht, “dass die Menschheit ein gemeinsames Ziel 
vor sich habe” (2007: ​vii), muss differenzierter dar-
gestellt werden.

Die Frage der Teleologie reißt Waitz selbst 
auf den letzten zehn Seiten des ersten Bandes an: 
“Werden wir uns also, wenn die Natur des Men-
schen überall eine und dieselbe ist, auch das Entwi-
ckelungsziel für alle Völker als eines und dasselbe 
zu denken haben?” (AdN: ​477) Eine erste Antwort 
lautet nein, denn es gebe durchaus Völker, die auch 
ohne “geistige Cultur” friedlich leben könnten. Vor
aussetzung dafür sei allerdings geografische Isola-
tion, um nicht in Kontakt mit anderen Völkern zu 
geraten (AdN: ​481 f.). Auch die europäische Zivili-
sation erscheine nicht für alle Menschen anstrebens-
wert, weil sie von den Kulturstufen der Naturvölker 
zu weit entfernt, mit ihnen inkompatibel sei.

Waitz selbst ist aber kein Relativist.20 So fragt 
er, ob man nicht möglicherweise alle “Phasen” der 
menschlichen Existenz und “alle Werthbestimmun-
gen die wir in die Begriffe von Cultur und Uncul-
tur hineinlegen, für rein subjectiv zu erklären” in 
der Lage sei (AdN: ​477) – und verneint im nächsten 
Atemzug mit der Begründung, dass nur in der Zivi-
lisation die spezifisch menschlichen Interessen ver-
folgt werden könnten. Erst nach der hart errunge-
nen Beherrschung der Natur können die eigentlich 

20	 Die Parallelen zu Boas sind dabei eklatant. Auch er spricht 
von “higher levels of culture”, “stages of development” oder 
einer “advanced stage of civilization” (1938: ​135, 182) und 
sieht Fortschritt in “intellectual achievements” (1938: ​197). 

menschlichen, d. i. geistigen Aufgaben zum Inhalt 
der (nach wie vor notwendigen) Arbeit werden. Die-
se geistige Arbeit ist mehr als bloßer Selbstzweck, 
sie bringt der ganzen Menschheit Profit (AdN: ​480), 
indem sie die Bedingungen nicht für allgemeinen 
Wohlstand, sondern für ein Leben schafft, “das von 
geistigem Gehalte erfüllt und getragen wird” (AdN: ​
480). Somit ist der Relativismus genauso zurück-
gewiesen wie die Möglichkeit mehrerer Entwick-
lungsziele:

In diesem Sinne sehen wir in der Civilisation die allge-
meine Bestimmung des Menschen. Sie ist das Entwicke-
lungsziel welches ihm durch seine eigene Natur vorge-
zeichnet ist, und an welchem deshalb alle Völker der Erde 
theilnehmen (AdN: ​480) 

Die Entwicklung des Menschen aus der Naturge-
schichte, aber über sie hinaus ist ein weiteres Mo-
tiv der Geschichtsphilosophie der Aufklärung, z. B. 
bei Kant (Rohbeck 2004: ​45 f.). Auch er sah es als 
die Natur des Menschen, jene aus seinen eigenen 
Anstrengungen heraus zu überwinden. Das Ziel der 
Menschheitsgeschichte ist dann interessanterweise 
auch bei Waitz eine Art globaler Verbund souve-
räner Staaten, wenngleich nicht politisch definiert 
(wie bei Kant), sondern durch die Rolle, die ver-
schiedene Völker im allgemeinen Zivilisationspro-
zess einzunehmen hätten.

Somit besteht die Zukunftsvision von Waitz nicht 
in einer einheitlichen, gesitteten, zivilisierten, Euro-
pa-ähnlichen Welt. Dies wäre die universalistische 
Variante, in der allen Menschen gleiche Fähigkei-
ten und gleiche Rechte eigen sind. Seine Vorstellung 
ist, angesichts der Absagen an jeden Klimadetermi-
nismus durchaus überraschend, eine Welt, in der 
nicht nur kulturelle Differenzen bestehen bleiben, 
sondern in der die globale Arbeitsteilung durch das 
Klima weitgehend vorgegeben ist. Grundlage der 
Einteilung ist die Annahme, dass es drei Arten von 
Arbeit (die ja Voraussetzung für jeden Fortschritt 
ist) gebe: materielle, soziale und geistige Arbeit. 
Die soziale Arbeit bestehe im Schaffen einer sta-
bilen politischen Ordnung und der Etablierung ge-
regelter Rechtsverhältnisse. Dies sei für jedes ein-
zelne Land notwendig und müsse auch von jedem 
Land für sich selbst bewerkstelligt werden. Anders 
sei dies im Fall der materiellen und geistigen Arbeit, 
auf die sich bestimmte Zonen spezialisieren können. 
Materielle Arbeit betrifft die Produktion von allem, 
was für das leibliche Überleben des Menschen von-
nöten ist. Hierzu seien die Tropenländer geeignet, 
deren heißes Klima weder geistige Tätigkeit erlaube 
noch einen Boden für das Christentum biete (AdN: ​
485 f.). Prädestiniert für die intellektuelle Arbeit sei-
en die Länder der gemäßigten Zonen (AdN: ​485).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


18 Eric Burton

Anthropos  113.2018

Dieses Zukunftsbild ist ein schlagkräftiger Be-
leg dafür, dass Waitz eben keinerlei “Bildungspro-
gramm” für die Naturvölker fordert. Aber auch auf 
einer anderen Ebene zeigt sich, dass er jedwedem 
Interventionswillen in den Fortgang der Geschichte 
skeptisch gegenübersteht. Im damaligen Kontext do-
minierten zwei Positionen die Debatten: Befürwor-
ter der Sklaverei sowie Gegner der Sklaverei. Beide 
Seiten beriefen sich meist auf moralische, religiöse 
Argumente und zogen bisweilen die Wissenschaf-
ten als Argumentationshilfen heran. In britischen 
Kreisen war die Existenz der niederen Rassen oder 
noch unzivilisierten Menschen Anlass für Zivilisie-
rung und Mission (Harris 1968: ​96 f.). Wie bereits 
gesehen, sah Waitz in diesen Unternehmen – ihren 
Zielen (schließlich hielt auch er die europäische Zi-
vilisation und das Christentum für das Maß aller 
Dinge) zum Trotz – nur noch mehr Unterdrückung, 
Gewalt und Blutvergießen. In diese Richtung deuten 
auch die Schlusssätze des ersten Bandes der “An-
thropologie”: “Die Civilisation muß langsam vor-
wärtsgehen, sonst geht sie zurück: die Geschichte 
der Revolutionen giebt in dieser Rücksicht dieselbe 
Lehre wie die der Missionen” (AdN: ​487). 

Zwischen dem fortgeschrittenen Kulturzustand 
der zivilisierten Völker und der noch naturnahen 
Stufe der Naturvölker klaffe eine Lücke, die zu 
überwinden noch viele Übergangsstadien zu durch-
laufen sind. Nur ein schlechter Erzieher würde so 
auf den Zögling einwirken wollen, dass das naturge-
gebene Gesetz des langsamen Fortschritts missach-
tet wird. Wo die Stufen zur höheren Bildung über-
sprungen statt mit harter Arbeit erklommen werden, 
drohe der Untergang (AdN: ​486 f.). 

Schlussfolgerungen:  
Das Wirrwarr im Kulturbegriff

In der Lektüre der “Anthropologie der Naturvöl-
ker” ist spürbar, wie Waitz “sich langsam, noch mit 
großen Orientierungsschwierigkeiten zu einer Ord-
nung der Dinge und Verhältnisse vorantastet, ohne 
die Kriterien und Begriffe dafür bereits gefunden zu 
haben” (Petermann 2009: ​256). Von der physischen 
und psychologischen Anthropologie noch nicht ge-
löst, ist dennoch eine eigene Orientierung zu kon-
statieren.

Zum einen besteht die Differenz von Kultur und 
Natur, wie sie sich auch in den Begriffen Natur- 
und Kulturvölkern ausdrückt. Dieser Gegensatz ist 
weder statisch noch sind seine Grenzen klar abge-
steckt. In ihm steckt auch eine zeitliche Ebene, da 
der Mensch Kultur erst im Laufe der Zeit aus einem 
überwundenen Naturzustand heraus entwickelt hat 

und zudem immer vom Zurücksinken in diesen be-
droht ist. 

Wenn Waitz allerdings allen Völkern der Welt 
eine “Culturgeschichte” zugesteht, so kündigt sich 
hier schon der klassische anthropologische Kultur-
begriff an, in dem allen Menschen Kultur zugespro-
chen wurde. Soweit kann Waitz aber nicht gehen, 
denn Kultur ist bei ihm schließlich nicht Zeichen 
aller Menschen, sondern nur der Zivilisierten. Kul-
tur wird zum Distinktionsmerkmal, das auch mo-
ralische Urteile und eine normative Ordnung der 
Menschheit zulässt. Vielleicht muss man diese In-
konsistenzen aber auch nicht wundernehmen, war 
doch ein Hauptargument der “Anthropologie der 
Naturvölker” eben, dass es unter Menschen keine 
festen Unterschiede gebe.

Wenn Harris (1968: ​80) schreibt, dass Mitte des 
19. Jahrhunderts keine “Wahrheit” so selbstver-
ständlich war wie jene, dass Menschen ihrer Her-
kunft und Schöpfung nach ungleich seien, dann 
stand Waitz dieser “Wahrheit” entschieden gegen-
über. Gelegentlichen suprematistischen Äußerungen 
zum Trotz war dieses Argument deutlich genug, um 
sein Werk weder für den Siegeszug des Nationa-
lismus noch die koloniale Euphorie brauchbar zu 
machen (Petermann 2009: ​258). Die Ausführlich-
keit in der Behandlung der biologischen Fragen 
des Menschseins waren dem Vermächtnis der “An-
thropologie” letztlich wenig dienlich, da Darwins 
Theorie Waitz hier in den Augen der Zeitgenossen 
schlagartig obsolet machte (Gerland 1876); gleich-
zeitig war sie aus Waitzens Sicht natürlich notwen-
dig, um wissenschaftlich fundiert in zeitgenössische 
Debatten um die Natur des Menschen eingreifen 
zu können. Aus dem obigen ist jedoch hervorge-
gangen, dass Waitz kein glasklarer “Anti-Rassist” 
war. Die Lektüre nur im Spiegel rassistischer oder 
anti-rassistischer Argumentation zu sehen aber be-
raubt Waitzens “Anthropologie der Naturvölker” 
nicht nur seiner Widersprüche, sondern ebenso sei-
ner Originalität. Zu den Stärken zählen dabei in ers-
ter Linie sein vielschichtiges Kausalitätsverständnis 
sowie methodologische Überlegungen, die bis heu-
te aktuell bleiben und Wissenschaftstreibende zur 
Selbstkritik mahnen.

Wo Waitz hingegen eindeutig rassistische An-
nahmen vorbringt – für die mitunter der Zeitkontext 
statt der Autor verantwortlich gemacht wurde – sind 
diese nicht nur inkonsistent mit seinen eigenen me-
thodischen Prinzipien, sondern auch funktional, um 
das Bild der Überlegenheit der europäischen Zivili
sation zu stabilisieren. Dies gilt umso mehr, da die 
Überlegenheit für Waitz nicht durch technologische 
oder sozioökonomische Errungenschaften begrün-
det wird, sondern in erster Linie durch Bildung und 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


Auf der Suche nach den Grenzen der Zivilisation

Anthropos  113.2018

19

Moral. Wer davon ausgeht, “daß die ethisch-ästheti-
schen Interessen den wesentlichen Mittelpunkt sei-
ner [des Menschens] eigenen Bestimmung ausma-
chen” (AdN: ​473), muss notwendigerweise einen 
festen, ethnozentrischen Begriff von Ethik und Äs-
thetik haben. An diesem Maßstab maß er aber auch 
seine “eigene” Gruppe, die Europäer, wie seine Kri-
tik an Unrecht legitimierender Wissenschaft, an Ko-
lonialismus und an Mission belegen. In seinem Ord-
nungsentwurf der Welt sah auch er eine Hierarchie, 
die letztlich für alle offensichtlich sei und Geltung 
erlangen würde. 

Gegen die Interpretation von Waitz als großem 
Erzieher der Welt steht seine Vision einer arbeits-
teilig organisierten Menschheit, in der nur manche 
Völker an den höchsten geistigen Aufgaben teilha-
ben. Ein Relativismus wird von Waitz als Option ge-
sehen, aber lässt sich schwerlich als sein Standpunkt 
feststellen, dafür ist die “Anthropologie der Natur-
völker” allzu sehr von universalistischen Annah-
men geprägt. Dies wird deutlich an der Leitdiffe-
renz des Werkes, die in der Gegenüberstellung von 
Natur- und Kulturvölkern und einem spezifischen, 
moralistischen Fortschrittmodell in der Tradition 
der Aufklärung besteht. Die Annahme der einen 
Menschheit (im Gegensatz zu verschiedenen Arten 
des Menschen) und der Gleichwertigkeit aller Men-
schen wird unterlaufen von einem eurozentrischen 
Kulturbegriff. Diese Inkonsistenzen schmälern aber 
nicht die Leistung, die Waitz im Zeitkontext zu-
kommt: die Grundlegung einer Anthropologie auf 
kulturgeschichtlicher Basis und mit ihr die Formu-
lierung einer scharfsinnigen, empirisch wie metho-
disch begründeten Kritik an Rassentheorien,21 die 
mit der Verurteilung einer Instrumentalisierung von 
Wissenschaft für Unterwerfung und Beherrschung 
einhergeht. 

Ich danke Arno Sonderegger und Andre Gingrich herzlich 
für ihre wertvollen Hinweise, von denen der vorliegende 
Text profitiert hat.

Zitierte Literatur

Boas, Franz
1938	 The Mind of Primitive Man. New York: Macmillan. [Rev. 

Ed.; Orig. 1909]

Bonnett, Alastair
2000	 Anti-Racism. London: Routledge.

21	 Interessant ist der Vergleich mit der dezidiert antirassis-
tischen Theorie von J. Africanus B. Horton, “The Negro’s 
Place in Nature” (1868), die der Argumentation von Waitz in 
einigen Zügen ähnelt (siehe Sonderegger 2002b: ​67–77).

Collinwood, J. Frederick
1863	 Waitz’s Introduction to Anthropology. Anthropological 

Review 1/3: ​465–472.

Eriksen, Thomas Hylland
2010	 Small Places, Large Issues. An Introduction to Social and 

Cultural Anthropology. London: Pluto Press. [3rd Ed.]

Ferguson, James
1997	 Anthropology and Its Evil Twin. ‘‘Development’’ in the 

Constitution of a Discipline. In: F. Cooper and R. Pack-
ard (eds.), International Development and the Social Sci-
ences. Essays on the History and Politics of Knowledge; 
pp. 150–175. Berkeley: University of California Press.

Firla, Monika
1997	 Kants Thesen vom “Nationalcharakter” der Afrikaner, 

seine Quellen und der nicht vorhandene “Zeitgeist”. Mit­
teilungen des Instituts für Wissenschaft und Kunst 52/3: ​
7–17.

Fredrickson, George M.
2002	 Racism. A Short History. Princeton: Princeton University 

Press.

Gerland, Georg
1877	 Vorwort zur zweiten Auflage. In: T. Waitz, Anthropologie 

der Naturvölker. Leipzig: Friedrich Fleischer. [2. Aufl.]

Geulen, Christian
2007	 Geschichte des Rassismus. München: Verlag C. H. Beck.

Gingrich, Andre
2005	 The German-Speaking Countries. In: F. Barth, A. Ging

rich, R. Parkin, and S. Silverman, One Discipline, Four 
Ways. British, German, French, and American Anthro-
pology; pp. 59–153. Chicago: University of Chicago 
Press.

Gould, Stephen Jay
1994	 The Geometer of Race. Discover Magazine (01. 11. 1994). 

< http://discovermagazine.com/1994/nov/thegeometero
	 frac441 > [08. 08. 2017]
1996	 The Mismeasure of Man. New York: W. W. Norton. [Rev. 

and Expanded Ed.]

Gupta, Akhil, and James Ferguson
1997	 Beyond “Culture.” Space, Identity, and the Politics of 

Difference. In: A. Gupta and J. Ferguson (eds.), Culture, 
Power, Place. Explorations in Critical Anthropology; 
pp. 33–51. Durham: Duke University Press.

Gürses, Hakan
1997	 Vom Nationalismus der Elite zum Rassismus der Mitte. 

Eine Beobachtung. Mitteilungen des Instituts für Wissen­
schaft und Kunst 52/3: ​2–6.

2003	 Funktionen der Kultur. Zur Kritik des Kulturbegriffs. In: 
S. Nowotny und M. Staudigl (Hrsg.), Grenzen des Kultur-
konzepts. Meta-Genealogien; pp. 13–34. Wien: Turia +  
Kant.

Harris, Mavin
1968	 The Rise of Anthropological Theory. A History of Theo-

ries of Culture. London: Routledge & Kegan Paul.

Herder, Johann Gottfried
2012	 Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der 

Menschheit. (Hrsg. von Hans-Dietrich Irmscher.) Stutt-
gart: Reclam. (Reclams Universal-Bibliothek, 4460) 
[Orig. 1774]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1


20 Eric Burton

Anthropos  113.2018

Hund, Wulf D.
1999	 Rassismus. Die soziale Konstruktion natürlicher Un-

gleichheit. Münster: Westfälisches Dampfboot. 
2006	 Negative Vergesellschaftung. Dimensionen der Rassis-

musanalyse. Münster: Westfälisches Dampfboot.

Jones, Robert Alun
1994	 The Positive Science of Ethics in France. German Influ-

ences on “De la division du travail social.” Sociological 
Forum 9/1: ​37–57. [Special Issue: The 100th Anniversary 
of Sociology’s First Classic: Durkheim’s “Division of La-
bor in Society”]

Klemm, Gustav
1843	 Allgemeine Culturgeschichte der Menschheit. Bd. 1: Die 

Einleitung und die Urzustände der Menschheit. Leipzig: 
B. G. Teubner.

Kraler, Albert, and Arno Sonderegger
2009	 On “Race” and Related Categories of Dubious Value. An 

Introduction. Stichproben. Wiener Zeitschrift für kritische 
Afrikastudien 9/16: ​3–15.

Lévi-Strauss, Claude
1981	 Das Ende des Totemismus. Frankfurt am Main: Suhr-

kamp. (Edition Suhrkamp, 128) [Orig. 1962]
1997	 Das wilde Denken. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

(Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, 14) [Orig. 1962]

Lowie, Robert H.
1937	 The History of Ethnological Theory. New York: Holt, 

Rinehart and Winston.

Maigné, Carole
2004	 Anthropologie der Naturvölker (1859) de Theodor Waitz. 

Une anthropologie sans races? In: C. Trautmann-Waller 
(dir.), Quand Berlin pensait les peuples (1850–1890); 
pp. 197–210. Paris: CNRS Éditions.

Nott, Josiah C., and George R. Gliddon
1856	 Types of Mankind, Or Ethnological Researches Based 

upon the Ancient Monuments, Paintings, Sculptures, and 
Crania of Races, and upon Their Natural, Geographical, 
Philological, and Biblical History. Philadelphia: J. B. Lip-
pincott. [1854]

Odom, Herbert H.
1967	 Generalizations on Race in Nineteenth-Century Physical 

Anthropology. Isis 58/1: ​4–18.

Petermann, Werner
2004	 Die Geschichte der Ethnologie. Wuppertal: Edition 

Trickster im Peter Hammer Verlag.
2009	 “Real sind einzig und allein die Individuen”. Theodor 

Waitz und die “Anthropologie der Naturvölker”. Paideu­
ma 55: ​241–261.

Pickering, Charles
1848	 The Races of Man and Their Geographical Distribution. 

Boston: Little and Brown.

Ploss, Hermann
1865	 Vorwort. In: T. Waitz, Die Indianer Nordamerica’s. Eine 

Studie; pp. iii–vi. Leipzig: Friedrich Fleischer.

Pott, August Friedrich
1856	 Die Ungleichheit menschlicher Rassen hauptsächlich 

vom sprachwissenschaftlichen Standpunkt …. Lemgo: 
Meyer.

Rattansi, Ali
2007	 Racism. A Very Short Introduction. Oxford: Oxford Uni-

versity Press.

Rohbeck, Johannes
2004	 Geschichtsphilosophie zur Einführung. Hamburg: Junius.

Rousseau, Jean-Jacques
1984	 Der Gesellschaftsvertrag. Leipzig: Reclam. (Reclams 

Universal-Bibliothek, 699) [5. Aufl.; Orig. 1762]

Salles, Eusèbe François de
1849	 Histoire générale des races humaines ou philosophie eth-

nographique. Paris: B. Duprat.

Sieg, Ulrich
1994	 Aufstieg und Niedergang des Marburger Neukantia-

nismus. Die Geschichte einer philosophischen Schul
gemeinschaft. Würzburg: Königshausen und Neumann. 
(Studien und Materialien zum Neukantianismus, 4)

Sonderegger, Arno
2002a	 Jenseits der rassistischen Grenze. Die Wahrnehmung 

Afrikas bei Johann Gottfried Herder im Spiegel seiner 
Philosophie der Geschichte (und der Geschichten anderer 
Philosophen). Frankfurt: Peter Lang. (Europäische Hoch-
schulschriften; Reihe 1: Deutsche Sprache und Literatur, 
1840)

2002b	 J. Africanus B. Horton’s The Negro’s Place in Nature 
(1868) – Eine frühe Antwort auf den “Wissenschaftli-
chen Rassismus” des 19. Jahrhunderts. Stichproben. Wie­
ner Zeitschrift für kritische Afrikastudien 2/4: ​55–80.

2009	 Der Mensch – ein Mängelwesen? Reflexionen zur Ge-
schichte der Kulturanthropologie. In: H. Schmidinger 
und C. Sedmak (Hrsg.), Der Mensch – ein Mängelwesen? 
Endlichkeit – Kompensation – Entwicklung; pp. 65–79. 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. (Topo-
logien des Menschlichen, 6)

Spencer, Herbert
1876	 The Study of Sociology. New York: Appleton.

Steffens, Henrich
1822	 Anthropologie. Erster Band. Breslau: Josef Max.

Stocking, Jr., George W.
1987	 Victorian Anthropology. New York: The Free Press.

Streck, Bernhard
2007	 Einleitung. In: T. Waitz, Anthropologie der Naturvölker 

[1859]; pp. v–xviii.

Waitz, Theodor
1848	 Welchen Antheil soll der deutsche Reichstag an der Or-

ganisation des Unterrichtswesens nehmen? Marburg: El-
wert.

1860	 Anthropologie der Naturvölker. Ethnographisch und cul-
turhistorisch dargestellt. Theil 2: Die Negervölker und 
ihre Verwandten. Leipzig: Friedrich Fleischer.

1864	 Anthropologie der Naturvölker. Ethnographisch und cul-
turhistorisch dargestellt. Theil 4, zweite Hälfte: Die Ame-
rikaner. Leipzig: Friedrich Fleischer.

2007	 Anthropologie der Naturvölker [1859]. (Einl. und hrsg. 
von B. Streck.) Erster Theil: Ueber die Einheit des Men-
schengeschlechtes und den Naturzustand des Menschen. 
Hildesheim: Olms-Weidmann.

Weule, Karl
1910	 Die Kultur der Kulturlosen. Ein Blick in die Anfänge 

menschlicher Geistesbetätigung. Stuttgart: Franckh’sche 
Verlagshandlung. [3. Aufl.; Orig. 1900]

Zimmerman, Andrew
2001	 Anthropology and Antihumanism in Imperial Germany. 

Chicago: University of Chicago Press.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-1

