
https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE  
AUS DEM TECTUM VERLAG 

Reihe Anglistik 

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE  
AUS DEM TECTUM VERLAG 
 
Reihe Anglistik 
 
Band 7 

 
 
Renate Laszlo 
  
Der altenglische Gelehrte Alkuin von 
York und seine Zeit 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Tectum Verlag 

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Renate Laszlo 

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit.  
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag:  
Reihe: Anglistik; Bd. 7 
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden, 
2018    
eISBN: 978-3-8288-6965-3 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4122-2 im Tectum Verlag erschienen.)

ISSN: 1861-6859 

Umschlagabbildung: Der junge Rabanus Maurus (links), unterstützt von 
seinem Lehrer Alkuin, dem Abt des Stifts St. Martin zu Tours (Mitte), 
überreicht dem Heiligen Martin, Erzbischof von Tours, (rechts) sein Werk 
De laudibus sanctae crucis. Darstellung in einem Manuskript aus Fulda um 
830/40 (Wien, ÖNB cod. 652, fol. 2v) 

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.  

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Inhaltsverzeichnis

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3

Alkuins Gedicht über die Kirche von York . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3

Die Geschichte Yorks während der Römerzeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4

Einladung der Sachsen zur Waffenhilfe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6

Die Christianisierung der Angelsachsen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8

Bischof Wilfrid von Nordhumbrien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

Die Wunder des heiligen Cuthbert . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

König Ecgfrith und seine Gemahlin Æthelthryth . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Bericht über den Gang durch das Fegefeuer. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

Exkurs zu Bedas Bericht über das Purgatorium. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

Wann entsteht die Vita Fursei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24

Die Entwicklung der Lehre vom Purgatorium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27

Die Aktivitäten der angelsächsischen Missionare . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

Bischof Johannes von York. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

Bischof Wilfrid II. von York . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

Erzbischof Egbert von York . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34

Egbert und sein Bruder König Eadberht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35

Alkuins Würdigung von Bedas Tod . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36

Alkuins Einstieg in die Füllung der Phantomzeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

Alkuins angeblicher Lehrer Ælberctus oder Ælberht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

Die Basilika Alma Sophia oder Sancta Sophia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

V

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Heinrich Hahns Forschungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

Altfrieds Vita S. Liudgeri . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

Altfrieds Beweis für die Phantomzeit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

Erzbischof Koaena oder Coena von York . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57

Das Yorker Münster . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59

Über die Schule in York . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

Die Büchersammlung von York . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

Alkuin und Lactantius . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

Die Tradition der Werke des Lactantius . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

Zurück zu Alkuins Gedicht über York. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69

Was bedeutet für Alkuin „in unseren Tagen“? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70

Die Auswirkungen der Phantomzeit in England. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72

Die Vita S. Dunstani – ein globaler Glücksfall. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73

Dunstans Erziehung durch irische Mönche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75

Die Handhabung der Phantomzeit in England . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

Cuthbert und Beda werden in Durham bestattet. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

Zusammenkunft des Witenagemots . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82

Die Ergebnisse der Synodalversammlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85

Die Zensur der angelsächsischen Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87

Die Übersiedlung Alkuins auf den Kontinent . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88

Warum datiert Beda weiter in die Phantomzeit?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92

Die Weiterführung von Bedas Kirchengeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

Winfrieds erste Lebenshälfte in England . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97

Aus Winfried wird Bonifatius . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99

Erzbischof Willibrord von Friesland . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100

Bonifatius wird Erzbischof . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103

Bonifatius wird angeblich Erzbischof von Mainz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107

Inhaltsverzeichnis

VI

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Einleitung

Der Todestag des nordhumbrischen Poeten Alkuin oder Alcuin ist
nach allgemeinem Konsens der 19. Mai des Jahres 804 nach Christus
oder der alten Inkarnationszeit. Ausgehend von diesem Datum und
anderen Gegebenheiten wird sein nicht überliefertes Geburtsjahr in
das vierte Jahrzehnt des achten Jahrhunderts datiert. Donald Bullough
schätzt es auf 731, Stephen Allott auf 732 und Richard Fletcher auf 740
alter Inkarnationszeit. Nimmt man den Mittelwert dieser kontroversen
Schätzungen, so wird er ungefähr 735 geboren, dem gleichen Jahr, in
dem Beda stirbt. Nach einem in Vers 1635/36 geschilderten Ereignis
hält Peter Godman unter Vorbehalt gewisser Voraussetzungen auch
ein Geburtsjahr zwischen 737/8 oder 745/6, also bis zu einem Jahr-
zehnt später als allgemein angenommen, für möglich (Fußnote,
S. 133).

Alkuin selbst sagt nichts über das Jahr seiner Geburt, die Zeit sei-
ner Kindheit oder Jugend und auch die auf hagiographischer Basis im
ersten Drittel des 9. Jhs. komponierte anonyme Vita Alcuini trägt we-
nig zur Aufhellung seines Lebens bei. Aus der Alkuins Werk innewoh-
nenden Liebe zu seiner Heimat lässt sich analog der Biografie Bedas
erschließen, dass Alkuin in York oder Umgebung zur Welt kommt, ab
dem siebten Lebensjahr in einer nordhumbrischen Klosterschule erzo-
gen wird und nach dem Abschluss seiner Studien mit dem Schreiben
beginnt. Nach allgemeiner Lehrmeinung schreibt er das in Rede ste-
hende Gedicht über York um oder nach 780/2 alter Inkarnationszeit,
also mitten in der nichtexistenten Phantomzeit.

Während des Mittelalters ist Alkuin sowohl in England als auch
auf dem Kontinent unbekannt und seine lateinischen Schriften werden
nicht beachtet. 1672 wird zum ersten Mal etwas von ihm gedruckt. En-
de des 18. Jhs. sind seine Dichtungen aufgearbeitet und Frobenius
Forster, Abt von Sankt Emmeram in Regensburg, liefert 1777 eine Aus-
gabe seiner lateinischen Werke in zwei Bänden, die 1851 von Migne in
Paris als Band 100 und 101 in Patrologiae cursus completus abgedruckt

1

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


werden; 1873 erscheinen Alkuins Briefe von Jaffé in Berlin als Band 6
in Bibliotheca rerum germanicarum.

Alles was von Alkuins Arbeiten zur Bibelexegese, an Heiligenviten,
Homilien und Gedichten, in seinen Beiträgen für den philosophischen,
grammatischen, mathematischen und rhetorischen Anfangsunterricht,
in seinen Briefen und vor allem in seiner literarischen Ausarbeitung
über die „Bischöfe, Könige und Heiligen der Kirche von York“ erhalten
ist, schreibt er ausschließlich als Studienmaterial für die Schüler der
Klosterschule.

Nach dem Wiederaufleben seiner Dichtungen im 18. Jh. nehmen
die Interpreten das, was Alkuin schreibt, für bare Münze und ver-
suchen, Alkuins Leben und Wirken aus seinen Werken abzuleiten, was
auch Peter Godman in der Einleitung auf Seite XXXVIII bestätigt.
Man realisiert nicht, dass Alkuins Gedichte dafür nicht geeignet sind
und ganz besondere Vorsicht bei der Auswertung seiner mehr als 300
hinterlassenen Briefe geboten ist, da es sich dabei um eigens für den
lateinischen Unterricht entworfene Muster mit erfundenen Inhalten
und imaginären Adressaten handelt, die niemals abgeschickt wurden.

Dadurch wird über den Autor und seine Zeit ein Geschichtsbild
entworfen, das unzutreffender und widersprüchlicher überhaupt nicht
sein kann. Das absurde Ergebnis der verfehlten Interpretation über Al-
kuin gipfelt in seiner angeblichen Zusammenarbeit mit dem fiktiven
Karl dem Großen, dem der Autor seine allgemeine Popularität und sei-
nen Bekanntheitsgrad in der Neuzeit verdankt, was auch aus der Bio-
grafie Karl der Grosse und seine Zeit von Donald Bullough 1966
(deutsch von Ursula Heilmann 1967) und der fast unübersehbaren Se-
kundärliteratur der letzten zwei bis drei Jahrhunderte ersichtlich ist.

Einleitung

2

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und
seine Zeit

Alkuins Gedicht über die Kirche von York

Die aus 1658 lateinischen Hexametern bestehende Dichtung ist in
einer anonymen und nicht datierten Kopie überliefert, die im 17. Jh. in
einem Sammelmanuskript des Klosters Saint-Thierry bei Reims in
Frankreich von dem Benediktiner Christopher Daubin entdeckt wird.

Jean Mabillon erkennt eine teilweise inhaltliche Orientierung des
Textes an Bedas Historia Ecclesiastica Gentis Anglorum und publiziert
1672 unter dem Titel Fragmentum Historiae de Pontificibus et Sanctis
Ecclesiae Eboracensis Scriptae a Poeta Anonymo die Zeilen 1–98 (unter
Auslassung von Zeile 66) und 1205–1658 des Gedichts, die seiner Mei-
nung nach keine Entsprechung bei Beda haben. Bezüglich des Autors
tappt Mabillon noch im Dunkeln. Aufgrund des Inhalts vermutet er
zwar als Verfasser einen Schüler des im Gedicht genannten, nur durch
Alkuin bekannten Erzbischofs Ælberctus von York, aber der Name des
Autors ist ihm nach dem jahrhundertelangen Schweigen über Alkuin
noch nicht geläufig.

Der erste Druck des vollständigen Gedichts, die so genannte Editio
princeps, wird 1691 unter dem Titel Versus de Patribus Regibus et Sanc-
tis Euboricensis Ecclesiae von Thomas Gale unter Assistenz von Thier-
ry Ruinart herausgegeben. Gale sagt im Vorwort, dass seine Ausgabe
auf das neunzehn Jahre vorher von Jean Mabillon gedruckte Fragment
aufbaut. Er ist der erste, der die Dichtung Alkuin zuordnet, dessen Au-
torschaft bis heute von niemand bestritten wird. Das ergäbe ohnehin
keinen Sinn, denn einer muss den überlieferten Text verfasst haben
und es ist bis jetzt kein anderer Autor im Wettbewerb.

Durch einen Schriftvergleich mit Briefen an Thomas Gale lässt
sich ermitteln, dass der Teil des Gedichts, den Mabillon 1672 nicht
druckt, von Thierry Ruinart für die Editio princeps kopiert wird. Gale

3

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


selbst hat nach unserem Wissen England nie verlassen und demzufolge
die Handschrift in Frankreich auch nicht zu Gesicht bekommen.

Während Mabillon von einer Handschrift ausgeht, erwähnen Gale
und Ruinart befremdlicherweise zwei überlieferte Manuskripte und
zwar einerseits die von Mabillon verwendete Kopie von Saint-Thierry
und andererseits eine weitere von Mabillon nicht erwähnte und auch
nicht mehr existierende von Saint-Remy, so dass der Eindruck entsteht,
der Text der Editio princeps basiere auf zwei mittelalterlichen Kopien.
Ob es ein zweites Manuskript gab, kann bis heute nicht abschließend
geklärt werden, zumal außer Mabillon und Gale auch Daubin und
Ruinart in die Editionsgeschichte involviert sind, von denen jeder sei-
nen Teil dazu beigetragen hat, Mabillon und Gale als Herausgeber,
Daubin als Entdecker des Texts in dem Sammelmanuskript in Saint-
Thierry und Ruinart als Kopist des Teils des Gedichts für die offizielle
Erstausgabe, den Mabillon in seinem Fragment nicht gedruckt hat.

Die Frage nach der von Gale und Ruinart erwähnten zweiten Ko-
pie ist deshalb heute noch relevant, weil Mabillon angibt, das überlie-
ferte Manuskript trage den Originaltitel Historia anglica carmine heroi-
co a quodam sapiente facta, der aber in der Handschrift von Saint
Thierry nicht enthalten ist. Dieser irreführende Sachverhalt lässt sich
klären, wenn man davon ausgeht, dass für Mabillons Druck in 1672
eine Abschrift angefertigt wird, die der Kopierer mit der in Rede ste-
henden Überschrift kennzeichnet, die Jean Mabillon dann als den Ori-
ginaltitel erachtet. Bezüglich der Erwähnung eines zweiten Fundortes
ist es durchaus verständlich, dass einer der Beteiligten, am ehesten
Ruinart, Saint-Thierry mit dem ähnlich klingenden Saint-Remy ver-
wechselt.

Seit der Publikation der Editio princeps 1691 gibt es bis zu der ver-
dienstvollen Ausgabe mit Übersetzung in das Englische von Peter
Godman 1982 keine wesentlich neuen Erkenntnisse über Alkuins Ge-
dicht über die Bischöfe, Könige und Heiligen der Kirche von York.

Die Geschichte Yorks während der Römerzeit

Das Gedicht eröffnet mit der Anrufung und Lobpreisung Christi, der
einzigen Stimme des Schöpfergottes, und seiner Heiligen und der Bitte

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

4

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


um Gewährung göttlicher Erleuchtung und heiliger Inspiration. Al-
kuins Augenmerk gilt der in Nordhumbrien gelegenen, von den Rö-
mern gegründeten, mit hohen Wällen gesicherten und erhabenen Tür-
men bestückten Stadt York, die sich gemäß Alkuin zur Zeit der Zuge-
hörigkeit der fruchtbaren Provinz Britannien zum römischen Welt-
reich, dank der Unterstützung der britannischen Stammeskönige
durch die römischen Soldaten und Verwaltungsbeamten, zu einem
Herrschaftsgebiet und Schmuckstück des Imperium Romanum, einem
internationalen Handelszentrum zu Wasser und zu Land für die (da-
mals bekannte) Welt, sowie zu einer furchterregenden Bastion gegen
feindliche Angriffe und gleichzeitig zu einem sicheren Zufluchtsort für
meerestaugliche Schiffe aus den fernsten Häfen entwickelt.

Alkuin berichtet, dass sich entlang der Ufer der fischreichen Ouse,
die durch York fließt, blumenüberladene Felder vor einer herrlichen
Landschaft aus Hügeln und Wäldern erstrecken und dieser gesunde,
wunderschöne Platz in der ansprechenden Umgebung geeignet ist,
durch seinen Reichtum viele Siedler und Königreiche aus aller Welt
anzuziehen.

Der Niedergang des Imperium Romanum erfordert 407/10 nach
Christus den Abzug der römischen Truppen aus Britannien. Mit den
Soldaten und Verwaltungsbeamten verlassen auch die von den Rö-
mern zur Verteidigung der Grenzen der römischen Provinz, besonders
des inzwischen in die Jahre gekommenen Hadrianswalles, eingesetzten
alemannischen Hilfstruppen das Land.

Alle Bemühungen der Britannier, weiterhin einen umfassenden
Schutz und militärische Hilfe von Rom zu erhalten, sind vergeblich.
Kaiser Honorius möchte zwar die Kolonie Britannien nicht aufgeben,
ist aber aus der Situation Roms heraus gezwungen, den britischen
Städten und Gemeinwesen in einem Brief zu empfehlen, selbst für die
eigene Sicherheit und Verteidigung Sorge zu tragen (Laszlo 1996, S. 7–
10). Die sich wie auf einem Präsentierteller darbietende, vom Meer
umgebene Insel mit den von Alkuin beschriebenen fruchttragenden
Feldern und fischreichen Gewässern, aber auch mit der von den Rö-
mern in vier Jahrhunderten geschaffenen Infrastruktur, die Alkuin
nicht erwähnt, mit drei befestigten Straßen von Süd nach Nord durch
das Land und nicht zuletzt mit der praktizierten Bauweise der Befesti-
gungsanlagen und sonstigen Gebäude aus Stein locken die Begierde

Die Geschichte Yorks während der Römerzeit

5

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


vieler Abenteurer aus Skandinavien oder vom europäischen Festland
an.

Einladung der Sachsen zur Waffenhilfe

Gemäß Alkuins Bericht versuchen vor allem die Pikten aus dem an-
grenzenden Schottland immer wieder, das Land zu erobern. Den
saumseligen Bewohnern Britanniens, die sich dank der römischen
Truppen, lange nicht um die Verteidigung oder Befriedung des Landes
kümmern mussten, droht in den nicht endenden Kämpfen mit den
Pikten eine Niederlage und die Sklaverei, da sie nicht in der Lage sind,
ihr Vaterland zu schützen und mit dem Schwert die Freiheit, an der
sich ihre Vorväter erfreuten, zurück zu gewinnen.

Um der trostlosen und existenzgefährdenden Lage zu begegnen,
versuchen die britannischen Stammeskönige mit dem Einverständnis
ihrer Untertanen, einen alten germanischen Volksstamm aus den äu-
ßeren Königreichen Germaniens (est antiqua Germaniae populos gens
inter et extera regna), dessen Angehörige wegen ihrer widerstandsfähi-
gen und robusten Eigenschaften den Beinamen oder Spitznamen (co-
gnomen) Saxi (Plural von lateinisch saxum: Stein, Felsen, Felsgestein)
tragen, zur Waffenhilfe gegen die unablässig angreifenden Feinde zu
gewinnen. Von der Angst getrieben, mit Tränen in den Augen, Ver-
sprechungen und kostbaren Geschenken schicken sie in den vierziger
Jahren des 5. Jhs. Boten auf das Festland, um die krieglustigen und
kampferprobten Sachsen zum Schutz ihres Vaterlandes anzuwerben.
Die lassen sich das nicht zweimal sagen, sondern eilen über das Meer
den Britanniern zu Hilfe gegen die barbarischen Pikten.

Ob Beda die für die Klosterschüler zweifellos interessante Version
über die Herleitung des Namens der Sachsen kennt und sie in der His-
toria Ecclesiastica Gentis Anglorum nur deshalb nicht bringt, weil sie
nicht in sein Konzept passt, lässt sich nicht sagen. Beda bezeichnet die
vom europäischen Festland nach Britannien kommenden Germanen
nicht als Saxi, sondern vornehm als Saxones oder Antiqui Saxones
(Sachsen oder Altsachsen). Auch Alkuin nennt die Sachsen an keiner
anderen Stelle des Gedichts Saxi, sondern stets – wie Beda – Saxones,
so in Zeile 123, 482 oder 1050.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

6

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Beda führt die Sachsen gemeinsam mit den Angeln als gens Anglo-
rum siue Saxonum „Stamm der Angeln oder Sachsen“ ein (I/15, S. 58).
Es fällt auf, dass er das Wort Volksstamm (gens) im Singular und nicht
im Plural gebraucht, und nicht Angeln und Sachsen schreibt, sondern
alternativ Angeln oder Sachsen. Die Ausdrucksweise Bedas scheint Al-
kuins Mitteilung zu stützen, dass es sich bei den Angeln oder Sachsen
um den gleichen Stamm handelt, dessen Angehörige neben dem Stam-
mesnamen wegen ihrer Unnachgiebigkeit und Härte den Spitznamen
tragen, zumindest spricht sie nicht dagegen.

Alkuins Version kann auch als Erklärung dienen, dass Britannien
im 5. Jh. von dem offiziellen Stammesnamen der germanischen Inva-
soren den Namen England erhält, die Königreiche im Süden des Lan-
des aber nach dem Beinamen ihrer jeweiligen Ansiedler und ihrer
Lage „West-, Süd-, Ostsachsen“ (Wessex, Sussex, Essex) genannt wer-
den.

Beda berichtet, dass sich die Ankömmlinge aus Germanien nach
der Ankunft in Britannien und der Zuweisung von Wohnplätzen so-
fort daran machen, die Pikten aus dem Land zu treiben. Danach
kommt eine noch größere Flotte mit einer stärkeren Abteilung von
Kriegern an Bord vom Festland und landet an der Küste Britanniens.

Erst nach dieser Mitteilung beginnt Beda zu spezifizieren und
führt die drei starken Völker auf, von denen die Festlandsgermanen
stammen, das sind die Sachsen, Angeln und Juten (Aduenerant autem
de tribus Germaniae populis fortioribus, id est Saxonibus, Anglis, Iutis),
was so interpretiert wird, dass die Jüten bei der ersten Ankunft der
Germanen in Britannien noch nicht dabei sind, sondern sich dem Zug
erst später anschließen.

Die Gäste aus Germanien erkennen schnell die oben beschriebe-
nen paradiesischen Lebensbedingungen in Britannien und lassen ihre
Familienangehörigen nachkommen, so dass das Gebiet, das die Alt-
sachsen auf dem Festland bewohnten, teilweise entvölkert wird und
für neue Siedler aus dem Osten Platz macht. Die Angelsachsen fordern
mehr Sold und Zugeständnisse, die aber die Britannier ihnen nicht zu-
gestehen wollen oder können. In dem daraus entstehenden Konflikt
richten die angelsächsischen Invasoren das Schwert gegen die Verbün-
deten und treiben die Bewohner aus ihren angestammten Königrei-
chen.

Einladung der Sachsen zur Waffenhilfe

7

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Wie grausam die Germanen gegen die einheimische Bevölkerung
vorgehen, übernimmt Beda in einer abgemilderter Form der mehr als
zweihundert Jahre vorher von dem britannischen Historiker Gildas
verfassten Chronik über den Untergang und die Eroberung Britanni-
ens (De excidio et Conquestu Britanniae), die in zwei Kopien aus dem
13. und 14./15. Jh. in der Universitätsbibliothek in Cambridge erhalten
ist.

Gildas wird im 5. Jh. geboren und lebt noch in der Konvention des
römisch-britannischen Bürgertums, das seit dem zweiten Jahrhundert
durch die römische Besatzung mit dem Christentum bekannt ist. Er ist
empört über das Unrecht, mit dem sich die Eindringlinge das Land an-
eignen, entsetzt über ihre Barbarei, Bestialität und Inhumanität, die er
als Zeitgenosse oder sogar Augenzeuge miterlebt und schreibt sich sei-
nen emotionalen Frust von der Seele. Die heidnischen Invasoren be-
zeichnet er als Galgenstricke mit dem lateinischen Schimpfwort furci-
feri, das die Römer für ihre aufsässigen oder arbeitsscheuen Sklaven
benutzen, denen sie zur Bestrafung ein Gabelholz auf den Rücken bin-
den (Laszlo, 1996, S. 16).

Zu spät erkennen die Britannier, dass sie mit der Einladung der
Sachsen zur Waffenhilfe gegen die Pikten den Bock zum Gärtner ge-
macht und ihren eigenen Untergang bewerkstelligt haben, was Alkuin
und auch Beda, als Nachfahren der Angelsachsen, allerdings höflich
und diskret verschweigen oder zu beschönigen versuchen.

Die Christianisierung der Angelsachsen

Alkuin lobt die Angelsachsen über alle Maßen und stellt die wider-
rechtliche Vertreibung der Einwohner Britanniens aus ihren ange-
stammten Wohnsitzen als die Ausführung einer von Gott gewollten
Aktion dar. Gott, der Herr, soll beschlossen haben, dass die Britannier
wegen ihrer Sünden und ihres Ungehorsams ihre Königreiche verlie-
ren und die glücklicheren Angelsachsen, die das Wort Gottes befolgen
(werden), dazu bestimmt haben, seinen Willen auszuführen, in die bri-
tannischen Städte einzuziehen und aus den eigenen Reihen mächtige
Könige hervorzubringen. Mit dieser trivialen Schilderung versucht Al-

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

8

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


kuin, die Siege der Angelsachsen und die grausame Vertreibung der
britannischen Bewohner zu rechtfertigen.

Die Version, dass Gott die Britannier mit dem Verlust ihrer Hei-
mat bestrafen will und die Angelsachsen ihm dazu als Werkzeug die-
nen, übernimmt Alkuin zwar von Beda, aber er intensiviert und über-
treibt, was verständlich ist, da er mit der Dichtung nicht nur das Chris-
tentum bei den Schülern stärken, sondern auch die gemeinsamen Vor-
fahren und das heimatliche York in einem günstigen Licht zeigen will.

Ohne die Mission der irischen Kirche und die Bemühungen ihrer
Bischöfe, das Christentum nach Nordhumbrien zu bringen, auch nur
mit einem Wort zu erwähnen, schildert der römische Erzkatholik Al-
kuin die Christianisierung Nordhumbriens durch die römische Kirche
unter der Schirmherrschaft von Papst Gregor dem Großen, dem uni-
versal von aller Welt verehrten Oberhirten von Rom, der, wie Alkuin
ausführlich belehrt, nicht nur gründlich und mit großem Engagement
die Felder Christi in Italien bestellt, sondern den Samen des Christen-
tums für das ewige Leben auch mannigfach überall in der Welt aus-
streut und seine Missionare sogar über den Ozean nach England
schickt, um das Gotteswort in die Herzen der heidnischen Anwohner
des Meeres einzupflanzen.

Aus politischen Gründen muss Edwin als designierter König von
Nordhumbrien nach dem plötzlichen Schlachtentod seines Vaters das
Land verlassen. Eine nächtliche Vision während seines Exils trägt dazu
bei, dass er nach seiner Rückkehr und Thronbesteigung zum Christen-
tum übertritt, dem römischen Missionar Paulinus den ersten Bi-
schofssitz in York einrichtet und sich mit seinen Angehörigen und sei-
nem Volk zu Ostern 627 taufen lässt. Sechs Jahre später erfährt die rö-
mische Kirche in York durch Edwins Tod in einer Schlacht einen jähen
Rückschlag. Bischof Paulinus geht mit der Witwe und den Kindern des
Königs nach Kent zurück und übernimmt das vakante Bischofsamt in
Rochester. Dort erreicht ihn 634 nachträglich das Pallium für die Er-
nennung zum ersten Erzbischof von York.

Nach Bedas Historia Ecclesiastica nimmt das römische Christen-
tum in Nordhumbrien unter den auf Edwin folgenden nordhumbri-
schen Königen Oswald, Oswiu, Ecgfrith und Aldfrith sowie den nach
einer Pause von mehr als drei Jahrzehnten auf Paulinus folgenden,
schon in Nordhumbrien geborenen und erzogenen Bischöfen Wilfrid,

Die Christianisierung der Angelsachsen

9

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Bosa, Wilfrid II. und Johannes von Beverly einen ständigen Auf-
schwung.

Ohne selbst Jahreszahlen oder Daten zu nennen, bearbeitet Alkuin
die chronologischen Aufzeichnungen Bedas für den Unterricht in der
Klosterschule selektiv in seinem Gedicht über die Kirche von York und
erweitert sie durch interessante Details, zusätzliche dramatische Pro-
phezeiungen, utopische Visionen und bewirkte Wunder, um sie in
kontinuierlich fließenden Versen entlang der von Beda vorgegebenen
Zeitachse in den Ablauf der Geschichte zu integrieren. Beda ist ein Ge-
schichtsschreiber, Alkuin ein Geschichtenschreiber.

Bischof Wilfrid von Nordhumbrien

Alkuin will in seinem Gedicht den Klosterschülern die Könige von
Nordhumbrien und die Bischöfe von York nahe zu bringen, wie er in
einer Grußadresse an das junge Volk von York selbst ausdrücklich be-
tont. Personen oder Ereignisse aus anderen englischen Königreichen
erwähnt er überhaupt nicht oder nur am Rande, es sei denn, seine
Landsleute spielen dabei eine Rolle.

Ab Zeile 577 beginnt Alkuin mit dem durch das himmlische Licht
des allmächtigen Gottes erleuchteten, durch seine Tugenden und Taten
weit und breit in aller Welt berühmten nordhumbrischen Bischof Wil-
frid I., der die bösen Schatten der Ignoranz aus dem ganzen Land ver-
treibt und das Licht und die Lehren der ewigen Erlösung in vielen Or-
ten unter die Völker und Nationen ausstreut.

Alkuin lässt einiges aus Wilfrids facettenreichem Leben aus, er-
wähnt beispielsweise nicht, dass er als junger Priester 664 maßgeblich
an der Synode von Whitby teilnimmt und dort mit seiner Sprachge-
wandtheit der römischen Kirche gegenüber der irischen zum Durch-
bruch verhilft, sondern konzentriert sich auf Wunder und vor allem
auf Wilfrids Bemühungen, mit heiligen Lehren die Südsachsen zum
christlichen Glauben zu führen und dieses Volk vor einem traurigen
Schicksal und dem schrecklichen Tod der Seele zu bewahren. Er er-
zählt, dass sich die Menschen in Sussex nach einer dreijährigen Dürre
ohne Tau oder Regen, in der die Erde austrocknet und keinerlei Nah-
rung für Mensch oder Tier hervorbringt, aus Verzweiflung massenhaft

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

10

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


von hohen Kliffs stürzen, um Selbstmord zu begehen, während sich
andere zwischen die wirbelnden Wellen werfen, um sich durch einen
schnellen Tod von einem langen Leiden zu befreien.

Nachdem Bischof Wilfrid den hoffnungslosen Südsachsen das
Wort Gottes verkündet und sie getauft hat, bringt eine Meeresbrise ru-
hige Schauer, so dass mit blühenden Feldern und ertragreichen Ernten
die Schönheit in das Land zurückkehrt und die Menschen sich mit
Körper und Seele an dem lebendigen Gott erfreuen können.

Nach der Taufe der Südsachsen will der eifrige Bischof schnell
nach Rom eilen, wird aber durch einen ungünstigen Wind mit seinem
Schiff nach Friesland verschlagen, wo er ein reiches Betätigungsfeld
vorfindet und Tausende von Menschen zum Christentum bekehrt.

Als er danach erneut zu dem angestrebten Ziel aufbrechen will,
wird er von einer akuten Krankheit befallen, die viele Tage lang immer
schlimmer wird, bis sein geschwächter Körper die Grenze des Erträgli-
chen erreicht. Vier Tage liegt er halbtot danieder, ist ohne Bewusstsein,
kann sich kaum bewegen und nur schwach atmen. Die Schüler und
Gefährten stehen jammernd und weinend, den Tod ihres Vaters bekla-
gend, um ihn herum.

Am fünften Tag erwacht er plötzlich aus dem Koma, setzt sich auf,
blickt sich um, starrt auf seine Begleiter, fragt verwundert, was für
einen Grund es zu solch einer wilden Trauer gibt und erzählt, dass der
allmächtige Richter dem, den er auserwählt, Gnade erweisen und den
Tod in eine Wiedergeburt umwandeln kann. Er habe ihm in seiner
Barmherzigkeit einen ganz in Weiß gekleideten Boten mit einem erns-
ten Gesichtsausdruck von den Sternen geschickt, der ihm folgende
Voraussage machte: Gott auf dem höchsten Thron schickt mich, Mi-
chael, um dir, Wilfrid, zu sagen, dass du von der Krankheit genesen
wirst. Unsere heilige Mutter Maria auf ihrem himmlischen Thron hat
die Trauerbekundungen und Bitten deiner Gefährten erhört und sich
durch Fürsprache und Gebete für deine Heilung und dein Weiterleben
eingesetzt. Nichtsdestotrotz sei aber vorbereitet. Heute in vier Jahren
werde ich dich wieder besuchen. Dann wirst du in Frieden an den
Küsten deines Heimatlandes sterben.

Alkuin übernimmt von Beda die Schilderung der Christianisie-
rung der Südsachsen mit dem von den Bewohnern lange ersehnten
Regen. Für das einprägsame Wunder der Wiedererweckung des an der

Bischof Wilfrid von Nordhumbrien

11

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Schwelle des Todes stehenden Bischofs und die Erscheinung mit dem
Erzengel Michael sowie dessen Prophetie, ändert er aber Ort und Zeit-
punkt.

Nach Beda setzt Wilfrid nach der Christianisierung der Südsach-
sen seine Reise nach Rom ungehindert fort und erst auf dem Rückweg
überfällt ihn in Frankreich die lebensbedrohende Krankheit. Weil eine
Weiterreise zu Pferd unmöglich ist, muss er auf einer Bahre nach
Méaux gebracht werden, wo er nach der Vision wieder gesundet.

Alkuin verlegt die Traumbegegnung Wilfrids deshalb aus Frank-
reich in die Zeit der (früheren) Missionstätigkeit des Bischofs in Fries-
land, um die ungünstige Vorgeschichte verschweigen zu können, die
den mittlerweile siebzigjährigen streitbaren Wilfrid veranlasst, sich
nach vielen Jahren erneut in Rom gegen seine erneute Absetzung aus
dem Bischofsamt von Nordhumbrien zu beschweren und um Rehabili-
tation nachzusuchen. Alkuin bringt damit zwar die Chronologie in
Wilfrids Biografie durcheinander, aber das stellt für ihn kein Problem
dar, da er generell auf die Angabe von Daten verzichtet.

Nach der Prophetie des Erzengels wird der exzellente Bischof Wil-
frid wieder gesund. Er stirbt in der Tat vier Jahre später in dem Kloster
Oundle und wird in der Kirche zu Ripon, die er zu Ehren des heiligen
Petrus erbaut hat, in Glück und Frieden zur Ruhe gelegt.

Die Wunder des heiligen Cuthbert

Ab Vers 646 befasst sich Alkuin mit den herausragenden Tugenden des
Mönchs, Missionars, Priesters, Askets und Bischofs Cuthbert, über den
ich im letzten Band der Zeitensprünge berichtet habe. Alkuin ent-
nimmt das fromme Leben und Wirken des Heiligen den beiden Viten
in Prosa und Poesie von Beda. Er lobt Cuthbert in den höchsten Tönen
als strahlendes Licht und engelgleiches Wesen und hält es für erforder-
lich, eine Reihe von Wundern aufzuzählen, die an Cuthbert oder durch
seine Gebete bewirkt werden, zum Beispiel, wie der Heilige den An-
ordnungen eines Engels folgt und sein geschwächter Körper dadurch
von einer durch eine Schwellung verursachten fieberhaften Krankheit
geheilt wird oder wie er als Junge durch sein Gebet fünf in Seenot ge-
ratene Flösse aus den stürmischen Wellen des Ozeans rettet. Als Cuth-

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

12

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


bert junge Lämmer auf der Weide hütet, sieht er, wie Bischof Aidans
Seele über die Sterne getragen wird; einem Engel bietet er irdisches
Brot an und erhält von ihm himmlisches Manna; wilde Tiere wärmen
den Heiligen mit ihrem Fell und Atem und ein Mönch, der das beob-
achtet, wird von Krankheit und Sünde gerettet. Ferner bewirken Cuth-
berts Gebete eine Teufelsaustreibung, die Vertreibung der bösen Geis-
ter von der Insel Farne, weiterhin Heilungen von Schwerkranken
durch die Berührung seiner Reliquien, als seine Mitbrüder bei der Ex-
humierung nach elf (Alkuin schreibt zehn) Jahren den Heiligen und
seine Kleidung unversehrt im Sarg vorfinden.

Alkuin betont, dass er noch mehr über Cuthbert schreiben würde,
wenn nicht der unvergleichliche und einmalige Beda schon alles ge-
schrieben hätte, womit er seine Wertschätzung und Verehrung für den
Chronisten Beda ausdrückt, wie dies wiederholt geschieht, zum Bei-
spiel in den Versen 685, 741, 781 und 1207.

König Ecgfrith und seine Gemahlin Æthelthryth

Analog zu Beda berichtet Alkuin, dass der nordhumbrische König
Ecgfrith nach dem Gewinn vieler Schlachten und der Unterwerfung
stolzer Völker eine edle Frau von königlicher Abstammung namens
Æthelthryth heiratet, die trotz einer zwölfjährigen Ehe mit dem König
unberührt bleibt. Die Wahrheit über ihre Reinheit während ihres Er-
denlebens enthüllt der Herr durch unwiderlegbare Zeichen an ihrem
Körper, als sechzig Jahre nach ihrem Tod bei ihrer Exhumierung, ähn-
lich wie bei Cuthbert nach zehn oder elf Jahren, das Fleisch und die
Kleidung noch unversehrt sind, die Sehnen und Muskeln noch Leben
haben und ihr heiliges Antlitz gerötet und anmutig erscheint. Æthel-
thryths Körper weist ein noch größeres Wunder auf, denn ein zwei Ta-
ge vor ihrem Ableben von einem Arzt gemachter Einschnitt ist völlig
verheilt und eine kleine Narbe verdeckt die Spuren des Tumors, an
dem sie litt.

Ihre Grabstätte wird vielen bekannt als eine Quelle der Heilung,
ganz besonders für Augenkrankheiten. Mehr will Alkuin darüber nicht
sagen, sondern er verweist auf die hervorragende Hymne, die Beda in
herrlichen Versen auf die heilige Jungfrau schreibt (IV/22, S. 380) und

König Ecgfrith und seine Gemahlin Æthelthryth

13

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


zitiert in diesem Zusammenhang ein altes Sprichwort, das besagt, dass
man kein Holz in den Wald tragen soll.

Unmittelbar darauf kommt Alkuin auf ein anderes, auch von Beda
berichtetes, für viele Leser wertvolles und denkwürdiges Ereignis zu
sprechen. Inmitten des schrecklichen Kampfes, in dem Prinz Aelfwine
stirbt, wird auch ein anderer Degen niedergeschlagen und liegt einen
Tag und die folgende Nacht leblos auf dem Schlachtfeld. Die Seele
kehrt jedoch wieder in seinen toten Körper zurück, er wird zum Leben
erweckt und macht sich müden Schrittes auf den Weg, wird aber vom
Feind gefangen genommen und nach seinem Namen gefragt. Aus
Angst, getötet zu werden, wenn er seine edle Geburt verlautbart, gibt
er sich als ein armer, im Band der Ehe gebundener Landmann aus.

Alkuin sagt nicht, dass die besagte Schlacht am River Trent gegen
König Aethelred von Mercien stattfindet, nennt nicht den von Beda
überlieferten Namen des in Rede stehenden Adligen Imma und geht
mit keinem Wort auf die von Beda geschilderten Bemühungen des
Erzbischofs Theodor von Canterbury ein, der durch seine Vermittlung
die bei den Germanen noch übliche Blutrache für den Tod des acht-
zehnjährigen Prinzen Aelfwine vermeiden kann und erreicht, dass nur
ein festgesetztes Wehrgeld zu zahlen ist (ZS 3/2007, S. 703), sondern
beschränkt sich auf die Schilderung der damit in Verbindung stehen-
den Wunder.

Der in der Schlacht schwer verwundete Degen wird versorgt,
kommt wieder zu Kräften und soll in Banden gelegt werden, um eine
Flucht zu verhindern, aber er kann nicht gefesselt werden, da die Ket-
ten auf wunderbare Weise immer wieder zerspringen. Der Feind ist
darüber verwundert und vermutet Magie oder Zaubersprüche, was
aber von ihm zurückgewiesen wird. Seine hohe Abkunft wird offenbar,
aber man tötet ihn nicht, sondern verkauft ihn an einen anderen
Herrn, der ihn auch nicht binden kann, weil seine Fesseln immer wie-
der abfallen.

Da dies meist zur dritten Stunde des Tages geschieht, wenn sein
Bruder frommen Herzens zur Messe zu gehen pflegt, führt er das
Wunder auf die Gebete des Bruders zurück, was sich auch bestätigt, als
er wieder nach Hause kommt, nachdem er aus der Gefangenschaft in
die Freiheit entlassen wurde.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

14

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Nach fünfzehnjähriger Regierungszeit zieht König Ecgfrith mit sei-
nen Truppen übers Meer und führt einen ungerechtfertigten Krieg ge-
gen die Iren, den Alkuin nicht billigt, da die Iren den Engländern im-
mer freundlich gesinnt waren. Die Pikten ergreifen sofort Partei für die
Iren und König Ecgfrith fällt inmitten seiner Gefolgsleute in einem
schrecklichen Kampf. Ecgfriths Nachfolger auf dem Königthron ist
sein Bruder Aldfrith, der sich von frühester Kindheit mit der Liebe
zum heiligen Lernen beschäftigt und den Alkuin nicht nur als König
sondern auch als einen Gelehrten und Lehrer von eloquenter Macht
und durchdringendem Intellekt bezeichnet. Aldfrith (685–704) stirbt
nach einer Spanne von neunzehn Jahren in Frieden und wird neben
seinen Vätern zur Ruhe gelegt. Zu dieser Zeit steht der verehrte
Bischof Bosa an der Spitze der Kirche von Nordhumbrien, ein Mann,
dessen Verdienste mit seinem hohen Rang korrespondieren.

Bericht über den Gang durch das Fegefeuer

Nach Bischof Bosas Tod ereignet sich in Nordhumbrien erneut eine
denkwürdige Vision, die Alkuin seinen Schülern mitteilen möchte,
weil er davon überzeugt ist, dass viele Menschen und ihre Seelen vom
ewigen Tod gerettet werden, wenn darüber in seinem Gedicht berich-
tet wird, eine gängige Formel, die ähnlich auch bei anderen Schriftstel-
lern, insbesondere bei Beda, vorkommt.

Alkuin erzählt, dass ein einfacher Mann, der verheiratet ist und
seinen Haushalt und sein Leben in Gerechtigkeit und Bescheidenheit
führt, ernsthaft erkrankt und schließlich zur ersten Nachtwache stirbt.
Am Ende der Nacht findet er auf wundersame Weise zum Leben und
Atem zurück und steht wieder auf. Alle Versammelten, die am Abend
sein Begräbnis durchführen wollten, ergreifen in großem Schrecken
die Flucht. Nur die Liebe seiner Ehefrau ist stärker als ihre Furcht. Sie
allein bleibt bei ihrem Mann, der vom Tod zurückkommt.

Ihr Mann ermutigt sie und sagt: „Du bist die einzige unter allen,
die mir treu bleibt und ich flehe dich an, dich nicht vor mir zu fürch-
ten. Ich lebe, ich bin wahrlich vom Tod auferstanden, aber jetzt muss
ich einem ganz anderen Leben folgen und den eitlen Freuden ein Ende
setzen“. Er enthüllt ihr, was er während seines temporären Todes gese-

Bericht über den Gang durch das Fegefeuer

15

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


hen hat, trennt sich ohne Verzug von all seinen Reichtümern und folgt
fromm dem monastischen Gesetz, um seinen Körper so vielen Kastei-
ungen zu unterwerfen, dass aus seiner jetzigen Lebensführung jeder-
mann leicht die Einwirkung des Erlebten erkennen kann. Fortan pflegt
er zu berichten, welche denkwürdigen Dinge sich während der Abwe-
senheit des Lebens aus seinem Körper ereigneten.

Auf diese Vision hat Alkuin seine Leser in einigen Beispielen be-
reits vorbereitet. Die Hinführung zu dem Thema beginnt er mit Cuth-
bert und Æthelthryth, deren Körper bei der jeweiligen Exhumierung
nach zehn oder elf beziehungsweise sechzig Jahren noch unverwest
sind. Sodann führt er an, dass der halbtot, an der Schwelle des Todes
liegende Bischof Wilfrid, den seine Gefährten schon aufgegeben haben,
nach mehreren Tagen unerwartet wieder gesund wird und entspre-
chend der Prophezeiung des Erzengels Michael noch vier Jahre lebt
und kommt zu dem Degen, der einen Tag und die darauf folgende
Nacht leblos auf dem Schlachtfeld liegt, ehe seine Seele wieder in den
Körper zurückkehrt, der anschließend aber auf wundersame Art und
Weise nicht mehr gefesselt werden kann.

Im Folgenden lässt Alkuin den Visionär, der während der ersten
Nachtwache stirbt, am Ende der Nacht auf wundersame Weise wieder
zum Leben und Atem zurückfindet und aufsteht, über die Dinge, die
er während der Abwesenheit des Lebens aus seinem Körper sieht und
erlebt, selbst sprechen:

Ein strahlendes Wesen führt mich aus meinem Körper. Wir schreiten
in Richtung der aufgehenden Sommersonne und kommen in ein weites
und tiefes Tal. Entlang dieses Tales erstreckt sich ein endloser Abgrund.
Eine Seite des Abgrunds ist mit schrecklich lodernden Flammen, die an-
dere mit gefrierendem Hagel angefüllt. Auf beiden Seiten wimmelt es von
Menschenseelen, die auf der einen Seite übermäßig verbrennen und –
wenn das Feuer unerträglich wird – in ihrem Elend in die Kälte auf der
anderen Seite springen, aber auch dort keine Linderung finden und weh-
klagend zurück in des Feuers lodernde Flammen getragen werden.

Als ich die unsäglichen Leiden der armen Seelen erblicke, kommt es
mir in den Sinn, es handele sich um die Bestrafung in der Hölle, von der
ich oft gehört habe, aber als ich das in Betracht ziehe, sagt mein Führer,
der meine Gedanken erkennt: „Das ist nicht, wie du denkst, die Region
der Hölle“. Er führt mich weiter nach vorn und plötzlich realisiere ich,

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

16

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


dass sich auf allen Seiten Dunst ausbreitet und sich die dunkelste Nacht
wie eine Decke auf uns legt, als wir in die Schatten eintreten. Ich kann
nichts sehen, nur die Umrisse meines Beschützers und seine leuchtende
Kleidung.

Plötzlich erheben sich vor uns, wie aus einer Grube, schreckliche
Flammenbälle und sinken wieder zurück. Ich bleibe dort allein und bin
sehr erschreckt. Die Bälle steigen auf, schweben hoch in der Luft, drehen
in ihrer Bewegung und sinken auf den Boden des Abgrundes, der mit den
Geistern von verdammten Menschen gefüllt ist, die wie Funken aufstei-
gen und mit dem Feuer zurückfallen. Ein mächtiger Gestank füllt alles
weit und breit.

Als ich das lange Zeit anstarre, umgibt mich äußerster Horror. Ich
weiß nicht, wohin ich meinen Schritt lenken soll, was ich tun kann, wel-
ches Ende mich in meiner Verzweiflung erwarten mag. Plötzlich höre ich
hinter mir das Jammern der Elenden und als sie näher kommen, erkenne
ich böse Dämonen, die fünf heulende Seelen zur Bestrafung in den Höl-
lenschlund schleppen. Die Dämonen erheben sich wieder aus dem lo-
dernden Feuer, tanzen um mich herum mit flammenden Augen, sprühen
brennende Wurfpfeile aus ihren Mündern und Nasenlöchern und stin-
kende Flammen drohen mich zu ergreifen mit ihren feurigen Zangen. Sie
können mich zwar nicht berühren, aber sie erschrecken mich. Umgeben
von Dunkelheit schaue ich aufgeregt umher, ob Hilfe in Sicht ist, die mich
vor dem grausigen Ungemach retten kann. Hinter mir blinkt es wie ein
Stern in der Dunkelheit, das Licht wird heller und heller. Mein Begleiter
erscheint plötzlich in einem Schwall von Licht und die schwarzen Dämo-
nen fliehen.

Wir richten unsere Reise gegen die aufgehende Wintersonne und ge-
langen in die klare Luft. Plötzlich erhebt sich vor uns eine riesige Mauer,
so endlos lang und hoch, dass ihre Ausmaße grenzenlos erscheinen. Als
wir näher kommen, stehen wir plötzlich, ich weiß nicht wie, oben auf der
Mauer und sehen vor uns eine ausgedehnte und wunderbare Ebene. Der
Duft ist so delikat und betörend, dass er den übel riechenden Gestank
bald aus meinem Gedächtnis treibt. Ein so glänzendes Licht scheint über
die gesegnete Ebene, dass es das Sonnenlicht eines ganzen Tages übertrifft.
Ich sehe, dass in dieser Region die Heiligen in freudvollen Mengen leben,
vergleichbar den himmlischen Königreichen, die allen Gesegneten ver-

Bericht über den Gang durch das Fegefeuer

17

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


sprochen werden. Als ich darüber nachdenke, erhalte ich die Antwort:
„Das sind nicht, wie du denkst, die Reiche des Himmels“.

Vor mir glänzt ein größeres und schöneres Licht, das die anderen mit
seiner übermäßigen Helle überstrahlt und alles Vorhergehende in der Tat
sehr düster erscheinen lässt. Süße Stimmen erheben sich, Lieder ertönen
und mit dem Licht kommt ein wohlriechender Duft und erfüllt mich mit
erwartungsvoller Freude, als mein Begleiter plötzlich stehen bleibt, sich
umdreht und mich den Weg zurückführt.

Als wir wieder das freie Feld betreten, fragt er mich, ob ich alles ver-
stehe und als ich verneine, fügt er unmittelbar hinzu: Du hast ein mit
Flammen und Eis angefülltes Tal gesehen, in denen die Seelen durch har-
te Bestrafung gereinigt und dann geläutert zu den Belohnungen des Le-
bens zurückkehren werden. Der das stinkende Feuer ausstoßende Ab-
grund, ist der Mund der Hölle. Derjenige, der in die Hölle hinein fällt,
kann niemals mehr gerettet werden. Der angenehme, mit Blumen und
süßem Duft angefüllte Ort, die Heimat weißgekleideter junger Menschen,
ist ein Platz der Ruhe, wo die Seelen verweilen, die Gutes getan haben
und das Königreich im Himmel schauen und nur diejenigen, die voll-
kommen perfekt sind, werden in die Höhe des Paradieses eingehen.

Da du noch einmal in deinen Körper treten und unter Menschen ein
Leben führen musst, das im Tod enden wird, bitte ich dich, deinen Cha-
rakter zu erneuern, deine Worte, deine Taten zu ändern, so dass deine
gesegnete Heimat einmal an diesem wunderschönen Ort sein wird. Da-
mit endet seine Rede und ich sehe plötzlich, ich weiß nicht wie, dass ich
bedeckt bin mit dem Mantel meiner eigenen Seele.

Die Frage, warum Alkuin eine derart phantastische Geschichte mit
so schaurigen Elementen in sein Gedicht über York einbaut, ist schnell
beantwortet, wenn man realisiert, dass er alle seine Dichtungen für
den Unterricht in der Klosterschule schreibt. Er will seinen Schülern
Angst und Schrecken einjagen und sie auf diese pädagogisch fragwür-
dige Art zu einer frommen und gottgefälligen Lebensweise erziehen.
Es bleibt jedoch die Frage offen, woher Alkuin die Horrorgeschichte
nimmt, die als ein Vorläufer der von Dante Alighieri um 1300 kompo-
nierten Divina Commedia angesehen werden kann.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

18

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Exkurs zu Bedas Bericht über das Purgatorium

Bekanntlich datiert der ehrwürdige Geschichtsschreiber Beda seine
Kirchengeschichte des englischen Volkes, die Historia Ecclesiastica
Gentis Anglorum, auf Anordnung des Klerus in das erste Drittel des 8.
alter Inkarnationszeit und benutzt dabei erstmalig den ausdrücklichen
Hinweis auf die Zeit nach der Geburt unseres Herrn Jesus Christus,
obwohl die 297-jährige nichtexistente Phantomzeit von 616–913 schon
seit etwa 120 Jahren in einigen Gebieten in England eingeschoben ist.
Diesen Zeiteinschub in der Chronologie überspringt Beda nach sei-
nem Tod mit der Überführung aus seinem Kloster in Jarrow nach
Durham, wo schon die Nachphantomzeit gilt, und seiner erstmaligen
Bestattung dort im ersten Drittel des 11. Jhs.

Bedas eigenen Angaben zufolge entnimmt er die Utopie von der
Läuterung der Seelen im Purgatorium oder Fegefeuer der Vita Fursei,
einer anonymen Lebensbeschreibung über den irischen Missionar Fur-
sa, der aus einem sehr edlen Geschlecht der Iren stammt, im Geist weit
edler als nach seiner Herkunft ist und im 7. Jh. auf seinem Weg zum
europäischen Festland in das Reich der Ostangeln kommt, das die rö-
mischen Missionare zwar kurz aufgesucht, aber auf ihrem Zug nach
Nordhumbrien wieder verlassen haben. Von dem ostanglischen König
Sigeberht wird Fursa freundlich empfangen und findet Gelegenheit,
missionarisch tätig zu werden. In der Historia Ecclesiastica widmet Be-
da dem durch hervorragende Tugenden ausgezeichneten, in Wort und
Tat berühmten Fursa ein Kapitel von mehr als fünf Seiten. (III/19,
S. 258 ff.).

Neben der ihm schriftlich vorliegenden Vita Fursei, schöpft Beda
aus der mündlichen Tradition der Germanen, die vor der Christiani-
sierung der Angelsachsen, außer kurzen Runeninschriften, die einzige
Art der Überlieferung ist und schreibt: „Bis heute lebt ein älterer Bru-
der unseres Klosters, der zu erzählen pflegt, dass ihm ein sehr from-
mer und wahrheitsliebender Mann sagte, dass er diesen Fursa im Land
der Ostangeln gesehen und die Visionen aus dessen Mund gehört ha-
be“. Die mündliche Tradition bemüht Beda immer, wenn er über etwas
berichtet, das er von vertrauenswürdigen Männern (Frauen bleiben
außen vor und werden nicht genannt) gehört hat, die das ihrerseits von
zuverlässigen Männern oder aus eigenem Erleben wissen.

Exkurs zu Bedas Bericht über das Purgatorium

19

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Entsprechend der Vita Fursei stellt Beda den Lebenslauf des iri-
schen Missionars wie folgt dar: Fursa wird ungefähr zu der Zeit, zu der
Papst Gregor der Große seine Missionare unter der Führung von Au-
gustinus zur Christianisierung der Angelsachsen nach England schickt,
in Irland in das irische Christentum hinein geboren. Er zeigt seit der
Zeit seiner Kindheit ein besonderes Bemühen um fromme Studien
und monastische Zucht und trachtet danach, alles was er zu tun ge-
lernt hat, sorgfältig auszuführen. Nachdem er das geistige Rüstzeug für
einen Missionar erworben hat, will er für den Herrn ein Leben in der
Fremde führen, wo immer er Gelegenheit findet.

Obwohl Beda ausdrücklich betont, dass die Vita Fursei das Leben
Fursas hinreichend darlegt, will er eine Begebenheit daraus in seine
Historia Ecclesiastica aufnehmen, weil er glaubt, dass sie für viele nütz-
lich ist: Fursa wird von einer körperlichen Krankheit befallen und für
würdig befunden, sich einer Engelserscheinung zu erfreuen, in der er
ermahnt wird, eifrig im begonnenen Dienst am Wort zu bleiben und
sich unermüdlich den gewohnten Vigilien und Gebeten zu widmen,
weil ihm der Tod gewiss, die Stunde aber ungewiss sei, wie der Herr
sagt: „Wachet also, weil ihr Tag und Stunde nicht wisst.“

Durch diese Vision bestärkt, baut Fursa schnell in einem befestig-
ten Ort, der in der Sprache der Engländer Cnobheresburg, das heißt
die Stadt des Cnobhere, genannt wird, ein Kloster, in dem er sich sei-
nen himmlischen Studien ungehindert widmen kann. Den in reizen-
der Umgebung von Wäldern und Meer gelegenen Boden erhält er von
dem vorerwähnten König Sigeberht. In einer anderen Quelle ist ergän-
zend überliefert, dass für den Klosterbau die Überreste einer römi-
schen Befestigungsanlage Verwendung finden, was auch erklärt, war-
um Fursa so schnell zu Rande kommt. Später wird das Kloster, wie Be-
da ausführt, von König Anna (?–654) und den Großen des Reiches mit
erhabenen Schenkungen ausgestattet.

Der von einer Krankheit befallene Fursa wird seinem Körper ent-
rissen und ist vom Abend bis zum Hahnenschrei seines Körpers entle-
digt. Während dieser Zeit genießt er den Anblick der Engelscharen
und hört ihre herrlichen Lobgesänge: „Die Heiligen werden von einer
Kraft zur anderen gehen“ und „Der Gott der Götter wird in Zion zu
sehen sein“.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

20

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Am Morgen wird Fursa in seinen Körper zurück gebracht, der
zweite Tag wird übersprungen und als er am dritten Tag wieder aus
dem Körper herausgeführt wird, beginnt die Vision von der Führung
Fursas durch das Purgatorium. Er sieht nicht nur die größeren Freu-
den der Seligen, sondern auch die größten Kämpfe der bösen Geister,
die unverschämt versuchen, ihm durch zahlreiche Anklagen den Weg
zum Himmel abzuschneiden und doch nichts erreichen, da die Engel
ihn schützen. (III/19, S. 256–264).

Als Fursa von den Engeln in die Höhe getragen wird, drängen ihn
seine Führer, auf die Erde zurück zu schauen, und er sieht unter sich
gleichsam ein finsteres Tal und vier Feuer in der Luft, die seine Beglei-
ter ihm als die Feuer der Lüge, Begierde, Zwietracht und Ruchlosigkeit
deuten, die die Welt verzehren werden. Die vier Feuer dehnen sich aus,
kommen aufeinander zu und vereinigen sich, so dass Fursa von Furcht
befallen wird. Die Engel beruhigen ihn mit den Worten: „Was du nicht
angezündet hast, wird dich nicht verbrennen“. Einer seiner drei Führer
geht voran und zerteilt die Feuer, die zwei anderen schützen ihn auf
beiden Seiten vor den Flammen. Er sieht einen Teufel die Brände von
Kriegen gegen die Gerechten entfachen. Es folgen die Anklagen der
bösen Geister und die Verteidigung der guten Geister.

Fursa bemerkt eine umfangreichere Ansammlung der himmli-
schen Scharen, aber auch viele heilige Männer aus seinem Volk, von
denen er schon durch ihren weit verbreiteten Ruf erfahren hat, dass sie
die Bischofswürde nicht unverdienterweise erlangten und von denen
er nicht wenig hörte, das sowohl für ihn selbst als auch für alle, die zu-
hören wollen, sehr heilsam ist.

Die Furcht und Schrecken einjagende Ausgestaltung der grausigen
Qualen des Fegefeuers dient in zunehmendem Maß der Festigung und
Verbreitung des christlichen Glaubens und trägt dazu bei, dass die
Christianisierung Englands flächendeckend und friedlich in etwas
mehr als einem halben Jahrhundert abgeschlossen wird. Zwischen den
christianisierten Volksstämmen in England gibt es in dieser Zeit so gut
wie keine kriegerischen Auseinandersetzungen. Diese beschränken
sich auf die Angriffe heidnischer Völker, zum Beispiel auf die Kriege
Pendas von Mercien in der ersten und die Überfälle der Dänen, wie die
Schlacht von Maldon, in der zweiten Hälfte des 7./10. Jhs.

Exkurs zu Bedas Bericht über das Purgatorium

21

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Die Sehnsucht der englischen Christen nach einer Romreise zu
den Apostelgräbern und der Wunsch nach einem Leben im Kloster
breiten sich aus. Viele junge Christen werden Missionare und strömen
auf den Kontinent, um die Menschen dort zu belehren und zu bekeh-
ren.

Zurück zu Fursas Gang durch das Purgatorium. Die drei Engel
wollen Fursa zu seinem Körper zurückbringen. Sie nähern sich dem
großen Feuer und ein Engel zerteilt, wie schon vorher, die Flammen.
Als aber Fursa zu dem zwischen dem Feuer geöffneten Durchgang
kommt, packen die sündigen Geister einen von denen, die sie im Feuer
rösten, schleudern diesen gegen Fursa, treffen ihn und verbrennen sei-
ne Schultern und seinen Oberkiefer. Fursa erkennt den Mann und er-
innert sich, dass er dessen Kleidung erhalten hat, als er starb. Sogleich
ergreift der heilige Engel den Brennenden und wirft ihn ins Feuer zu-
rück, um weiteren Schaden von Fursa abzuwenden. Aber der bösartige
Feind sagt: „Weist nicht den zurück, den ihr vorher aufgenommen habt.
Wenn ihr das Eigentum dieses Sünders angenommen habt, so müsst
ihr auch an seinen Strafen teilhaben“. Der Engel widerspricht und er-
klärt, dass Fursa nicht aus Habgier das Eigentum angenommen hat,
sondern um seine Seele zu retten und das Feuer verlöscht. Dann wen-
det sich der Engel zu Fursa und sagt: „Was du entzündet hast, hat in dir
gebrannt. Wenn du nämlich das Geld des in seinen Sünden gestorbe-
nen Mannes nicht angenommen hättest, würde auch seine Strafe nicht
in dir brennen“.

Beda erzählt, dass Fursa sein ganzes Leben lang die Zeichen der
Verbrennung trägt, die er in der Seele erduldete, sich jedoch bemüht,
wie er es auch früher zu tun pflegte, das Werk der Tugenden durch
Beispiele zu zeigen und durch Predigten zu verkündigen.

Die Einbindung der Narben Fursas an Schulter und Oberkiefer in
die übernatürliche Vision erfolgt sowohl aus erzieherischen Gründen,
um dem unbedarften Hörer oder Leser zu zeigen, dass das von einem
Sünder erworbene Gut nicht gedeiht und zu einer Mitverantwortung
und Mitbestrafung führt, als auch zur Erhöhung der Glaubwürdigkeit,
da Fursa offensichtlich diese Zeichen zeit seines Lebens am Körper
trägt, die er eventuell bei seiner Geburt oder durch einen realen Unfall
im Kindesalter oder seiner Jugend davongetragen hat.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

22

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Als den englischen Klöstern durch den Heideneinfall Gefahr droht,
zieht Fursa weiter nach Frankreich und stirbt am Hof Chlodwigs II.,
schreibt Beda, nennt aber keine Jahreszahl. Bei dem „Heideneinfall“
muss es sich um den Krieg handeln, mit dem der heidnische König
Penda von Mercien vor seinem Tod in 654 Ostanglien überzieht und in
dem Sigeberht, der inzwischen abgedankt hat und als Pazifist im Klos-
ter lebt, getötet wird.

Chlodwig II. gilt als zweiter Sohn des Merowingerkönigs Dagobert
I., der 633 geboren und 638/640 als Kind unter der Vormundschaft sei-
ner Mutter Nantechilde König von Neustrien und Burgund wird. Nach
König Siegberts Tod und der Ermordung von dessen Hausmeier Gri-
moald bemächtigt sich Chlodwig II. Austrasiens und wird damit wie-
der Herr über das ganze Frankenreich. Seine letzten Lebensjahre leidet
er unter einer Geisteskrankheit und stirbt schon um 656/657, kaum 23
Jahre alt.

Fursas Tod muss man notgedrungen aus diesen Daten für Clodwig
II. erschließen. Fletcher schätzt Fursas Florieren generell auf 620
bis 645 und seinen Aufenthalt in Ostanglien konkret auf die dreißiger
Jahre des 7. Jhs. Aus meiner Sicht verweilt der Missionar noch länger
in Ostanglien und gelangt erst kurz vor Chlodwigs II. Tod an den Hof
des Merowingerkönigs, da nichts über eine Missionstätigkeit Fursas in
Frankreich bekannt ist und nur die Beisetzung und die obligatorischen
Wunder an seinen Reliquien von Beda berichtet werden.

Chlodwigs Hausmeier Erkembald soll Fursas Leichnam im Porti-
cus der Kirche aufbahren, die er in seiner Villa in Péronne einrichtet,
bis die Kirche selbst geweiht ist. Als dies nach 27 Tagen geschieht, wird
der Leichnam aufgenommen, um beim Altar begraben zu werden und
er ist unverwest, wie bei Cuthbert und Æthelthryth, als hätte er in der-
selben Stunde dieses Leben verlassen. Sogar noch vier Jahre später, als
ein kleiner Schrein zur würdigen Aufnahme des Leichnams im Osten
des Altars errichtet wird, ist er ohne Anzeichen der Verwesung und
wird mit gebührender Ehre dorthin überführt. Beda fügt hinzu, dass
dort Fursas Verdienste häufig in vielen Wundern durch das Wirken
Gottes verherrlicht werden und schließt mit dem Statement, dass er
sich mit der Unvergänglichkeit von Fursas Körper befasst, damit den
Lesern besser bekannt wird, wie groß die Erhabenheit des Mannes
wirklich war (III/19, S. 256 ff.).

Exkurs zu Bedas Bericht über das Purgatorium

23

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


An anderen Stellen der Historia Ecclesiastica berichtet Beda über
gleichartige Wunder. Eins davon soll sich etwa hundert Jahre später in
Incuneningum in Nordhumbrien ereignen. Neben der Lokalität
tauscht Beda in der nordhumbrischen Version auch die Identität des
Visionärs aus, den er Dryhthelm nennt und als einen ordnungslieben-
den Familienvater beschreibt, der vor seiner Erkrankung mit seinem
Haushalt ein frommes Leben führt und nach seiner Vision als Asket in
ein Kloster geht. Beda beginnt:

Um diese Zeit geschah in Britannien ein denkwürdiges Wunder,
das den früher berichteten ähnlich war. Denn zur Erweckung der Le-
benden vom Tod der Seele kehrte jemand, der einige Zeit körperlich
tot war, ins körperliche Leben zurück und berichtete viele bemerkens-
werte Dinge, die er gesehen hatte; ich meine, dass hier einige von ih-
nen kurz aufgezählt werden müssen (V/12, S. 462–472).

Die darauf folgende Darstellung Bedas über den von Engeln ge-
führten visionären Gang eines Nordhumbriers durch das Purgatorium
dient Alkuin uneingeschränkt als Vorlage für den von mir oben refe-
rierten Bericht. Bedas fast identischen Report über den irischen Mis-
sionar Fursa und die Vita Fursei erwähnt Alkuin dagegen nicht. Ist ja
klar!

Wann entsteht die Vita Fursei

Beda nennt oder kennt weder den unbekannten Autor der Vita Fursei
noch die Herkunft dieser Biografie, sondern schreibt: „Bis heute lebt
ein älterer Bruder unseres Klosters, der zu erzählen pflegt, dass ihm
ein sehr frommer und wahrheitsliebender Mann sagte, dass er diesen
Fursa im Land der Ostangeln gesehen und die Visionen aus dessen
Mund gehört habe“. Daraus lässt sich erschließen, dass Fursa seine Fie-
berträume für reale Erlebnisse hält und selbst publik macht, wie das
ebenfalls von dem Nordhumbrier Dryhthelm berichtet wird.

Der Zeitpunkt, zu dem die Lebensbeschreibung über den Missio-
nar Fursa entsteht, lässt sich anhand der gegebenen Anhaltspunkte nä-
her bestimmen. Als Fursa nach Ostanglien kommt, trägt König Sige-
berht noch die Herrschaftszeichen. Wie lange er regiert, ist nicht über-
liefert. Vieles über die ostanglischen Könige jener Zeit liegt im Dun-

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

24

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


keln. Die römischen Missionare hinterlassen auf ihrem nach Norden
orientierten Zug in Ostanglien eine Baustelle, die viele Opfer fordert,
weil das ostanglische Christentum noch wenig gefestigt ist. Während
sich Edwin und seine Nordhumbrier 627 auf die Taufe durch Bischof
Paulinus vorbereiten, geht in Ostanglien alles drunter und drüber. Ein
König nach dem anderen dankt ab, wird abgesetzt oder getötet.

Der ostanglische König Readwald tritt um 616 als vierter Bret-
walda die Oberherrschaft über die Königreiche südlich des Humber an.
Readwald ist ein Wanderer zwischen zwei Welten. Er lernt in Kent das
Christentum kennen, fällt aber wieder in das Heidentum zurück und
opfert fortan in dem gleichen Heiligtum sowohl Christus als auch den
alten germanischen Göttern. Datum und Ursache seines Todes oder
seiner Abdankung sind umstritten.

Sein Nachfolger Eorpswold wird von dem nordhumbrischen Kö-
nig Edwin für das Christentum gewonnen, aber um 627/8 von einem
Heiden namens Richerht ermordet. Eorpswolds Bruder Sigeberht hat
auf der Flucht vor Readwald im Exil in Gallien die Taufe empfangen
und besteigt 630/1 den ostanglischen Thron.

Die Vakanz von drei Jahren zwischen den beiden Königen Eorps-
wold und Sigeberht ist auf die unterschiedliche Länge des Einschubs
der Phantomzeit in England zurückzuführen, worauf ich schon wie-
derholt hingewiesen habe. Im 7. Jh. alter Inkarnationszeit werden in
Wessex und anderen Gebieten Englands 297 leere Jahre eingeschoben,
für das restliche England wird die Phantomzeit bei der normannischen
Eroberung 766 mit einem Sprung zu 1066 auf drei Jahrhunderte aufge-
rundet. Bereits William von Malmesbury ist diese Diskrepanz von drei
Jahren in der Geschichtsschreibung aufgefallen. Er kann sie aber nicht
erklären und schreibt in seiner Gesta Regum Anglorum: „Mit dieser
Unstimmigkeit muss der Leser selbst zurechtkommen. Ich bin zufrie-
den, dass ich darauf aufmerksam machen kann und dabei belasse ich
es“ (ZS, 2/2009, S. 431).

Sigeberht will nach seiner Thronbesteigung in Ostanglien das, was
er bei den Galliern gut geordnet sah, nachahmen. Er richtet eine Schu-
le ein, um junge Leute in der Wissenschaft zu unterrichten, wobei ihm
Bischof Felix, über den Beda eine Biografie schreibt, sowie einige Er-
zieher und Lehrer aus Kent helfen. Aus christlicher Überzeugung legt
Sigeberht die Regierungsgeschäfte irgendwann nieder und geht in ein

Wann entsteht die Vita Fursei

25

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Kloster. Sein Nachfolger wird ein Verwandter namens Ecgric, der vor-
her schon einen Teil des Reiches innehat.

Als die Mercier mit einem starken Heer unter der Führung von
Penda, wie oben erwähnt, einen Krieg gegen die Ostangeln beginnen,
holen seine Landsleute Sigeberht gegen seinen Willen aus dem Kloster
und bitten ihn, mit ihnen in die Schlacht zu ziehen, um das ostangli-
sche Heer zu stärken und in der Hoffnung, dass der Geist der Krieger
weniger ängstlich sein und in Gegenwart des einst sehr starken und
hervorragenden Führers weniger an Flucht denken werde. Obwohl Si-
geberht widerspricht, führen ihn seine Landsleute in die Schlacht. Er
aber will, sein Gelübde nicht vergessend, außer einem Stab (auf den er
sich eventuell wegen seiner Gebrechen infolge eines hohen Alters stüt-
zen muss) nichts in der Hand haben, solange er von einem ansehnli-
chen Heer beschützt ist. Das ostanglische Heer wird indes bekanntlich
von den Merciern vernichtet oder in die Flucht geschlagen und Sige-
berht zusammen mit König Ecgric getötet. Dies geschieht zu einem
Zeitpunkt vor dem 654 erfolgten Tod des heidnischen Königs Penda
von Mercien.

Somit verbleibt für die Erstellung der Vita Fursei die Zeit zwischen
Fursas Tod in Frankreich und der Fertigstellung von Bedas Historia
Ecclesiastica in 731, das sind grob gerechnet die zweite Hälfte des 7.
und das erste Viertel oder Drittel des 8. Jhs. der alten Inkarnationszeit.

Der zur Zeit Sigeberhts aus Kent nach Ostanglien geschickte
Bischof Felix stirbt nach 17 Amtsjahren. Erzbischof Honorius von
Canterbury (627–653) weiht als Nachfolger entweder in 647 oder in
650 dessen Diakon Thomas aus dem Land der Gyrwe. Auch hier tritt
die oben erwähnte Differenz von drei Jahren auf.

Nachdem Thomas nach fünf Jahren aus dem Bischofsamt gerissen
wird, setzt Honorius 652 oder 654 Berhtgisl mit dem Beinamen Boni-
fatius aus dem Land der Kenter an seiner Stelle ein. Der hier doku-
mentierte Unterschied von nur zwei Jahren beruht darauf, dass bei
dem Amtsantritt von Bischof Berhtgisl die drei Jahre noch nicht ganz
vergangen sind.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

26

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Die Entwicklung der Lehre vom Purgatorium

Bei Jesus Christus und in den Evangelien ist von einem Purgatorium
oder Fegefeuer zwischen Himmel und Erde noch keine Rede. Erst in
der Bibelexegese greifen die Kirchenväter Augustinus, Hieronymus
und Tertullian auf die von Origines und den Gnostikern propagierte
platonische Idee der Strafe als Erziehung und Reinigung zurück und
konstatieren einen Ort der Läuterung für die Seelen der Verstorbenen
mit der Möglichkeit der Sündenvergebung nach dem Tod, in dem nur
die ganz Verworfenen für die ewige Verdammnis in der Hölle aussor-
tiert werden und die anderen eine Chance erhalten, in den Himmel
einzugehen. Diese von den Kirchenvätern fest gegründete Auslegung
über das Purgatorium ist in der irischen Kirche bekannt und wird von
den römischen Missionaren bei der Christianisierung der Angelsach-
sen mit nach England gebracht.

Die literaturbegeisterten Angelsachsen sind mit Dämonen, Magie
Zaubersprüchen und anderen übernatürlichen Phänomenen bestens
vertraut. Das beweisen unter anderem die Moorungeheuer Grendel
und seine Mutter aus dem Beowulfepos, wie auch die gespenstigen
Teufel, mit denen sich der heilige Guthlac, nach der Überlieferung sei-
nes Biografen, als Einsiedler in den Sümpfen von Crowland herum-
schlagen muss. Aus diesen heidnischen Vorstellungen entstehen die
Visionen über die unerträglichen Leiden im Fegefeuer mit den bösen
Geistern, brennenden Höllenfeuern und anderen Torturen.

Diesen aus der germanischen Tradition entwickelten übernatürli-
chen Vorgängen wird mit der Führung durch das Purgatorium einer
vom Körper losgelösten Seele eines später wieder zum Leben erweck-
ten Menschen ein grundlegend neues Element hinzugefügt und erst-
mals in der Vita Fursei schriftlich niedergelegt.

Dieser vollkommen neue Aspekt der Vita Fursei wird von Beda ge-
schickt referiert, durch die ähnliche Version aus Nordhumbrien ange-
reichert und von den Chronisten oder Lehrern ihren Lesern und Schü-
lern auf individuelle Weise vermittelt, wie aus Alkuins und Bedas Be-
richten über den Gang durch das Purgatorium ersichtlich ist, die sich
in der Grundtendenz und in vielen Einzelheiten gleichen, aber durch
die Hinzufügung von individuellen, markanten Einblendungen oder
geringfügigen Änderungen jeweils eine eigene Note erhalten.

Die Entwicklung der Lehre vom Purgatorium

27

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


In der Vita Fursei ist es ein gottesfürchtiger Kirchenmann, der das
Vorrecht genießt, das Purgatorium zu schauen und davon Kunde zu
geben, in Bedas nordhumbrischer Version, die von Alkuin fast wort-
wörtlich übernommen wird, ist es ein Angehöriger des einfachen Vol-
kes, den Beda Dryhthelm nennt, während er bei Alkuin namenlos
bleibt. Beide werden von Engeln oder guten Geistern durch den Ort
der Läuterung geführt.

Die Einbindung der mündlichen Tradition in Bedas Bericht zeigt,
dass das Thema bei den Angelsachsen bekannt und verbreitet ist. Aus
der Hinzufügung weiterer Konstellationen in Alkuins Bericht kann ge-
schlossen werden, dass diese Jenseitserfahrung in der lateinischen Lite-
ratur der Angelsachsen kursiert und modifiziert weitergeführt wird
und um 1300 in dem Meisterwerk Divina Commedia des Italieners
Dante Alighieri ihren literarischen Höhepunkt erreicht.

Seit Luther, Zwingli und Calvin wird die von den Kirchenlehrern
etablierte Lehre vom Fegefeuer als Ort der Reinigung und Läuterung
der Seelen der Verstorbenen von den reformierten Kirchen, die sich an
das Wort Gottes und die heilige Schrift halten, abgelehnt.

Die Aktivitäten der angelsächsischen Missionare

Ab Vers 1008 berichtet Alkuin über den Strom der angelsächsischen
Missionare, der sich nach der Christianisierung weit über die Grenzen
des Landes ergießt, um die Samen des Lebens zu anderen Völkern zu
tragen. Alkuin teilt auch hierzu keine Daten oder Jahreszahlen mit.

Einer von ihnen ist der heilige Bischof Egbert oder Ecgberct, ein
strahlendes Licht in seinen Lehren, der schon früh in seinem Leben
aus Liebe zur himmlischen Heimat sein Vaterland verlässt und erst
einmal nach Irland geht, um dort allen Menschen ein Beispiel zu geben,
wie sie leben sollen, das heißt, er will die irische Kirche auf die römi-
sche Kirche umstellen.

Von Beda wissen wir, dass Egbert 716 alter Inkarnationszeit ver-
sucht, als Missionar auf den europäischen Kontinent zu gelangen, doch
seine geplante Schiffsreise wird durch widrige Umstände immer wie-
der verhindert und er erhält den göttlichen Auftrag, die irischen Mön-
che von Iona in jeder Hinsicht in der Regel des apostolischen Glaubens

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

28

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


zu unterweisen, das heißt, sie über die Tonsur und das richtige Datum
des Osterfestes zu belehren. Durch die Lehre Egberts übernehmen die
irischen Klosterinsassen auf der Insel Iona, ungefähr achtzig Jahre
nachdem sie Bischof Aidan von dort zur Mission des englischen Vol-
kes ausgeschickt hatten, die katholischen Lebensbräuche unter ihrem
Abt Dunchad. Es bleibt ihnen eigentlich auch gar nichts anderes übrig,
da sie nach dem Ergebnis der Synode von Whitby 664 sonst alles hät-
ten aufgeben und nach Irland zurückkehren müssen, wie auch die an-
deren irischen Klostergemeinschaften in England, zum Beispiel Abt
Colman von Lindisfarne mit seinen irischen Glaubensbrüdern und
den angelsächsischen Mönchen, die ihm folgen wollen (ZS 2008, S. 175
und 427).

Egbert bleibt dreizehn Jahre auf der Insel Iona. Im 729. Jahr nach
der Fleischwerdung des Herrn, in dem Ostern am 24. April gefeiert
wird, geht er am gleichen Tag, nach der Messfeier zur Erinnerung an
die Auferstehung des Herrn, selbst zum Herrn ein und freut sich, dass
er solange im Fleisch erhalten wurde, bis er seine Zuhörer das Oster-
fest an dem Tag übernehmen und mit ihm zusammen begehen sehen
kann.

Alkuin lobt Egbert als einen Mann von hervorragender Frömmig-
keit, großzügig zu den Armen, bescheiden und genügsam für sich
selbst, wie auch sein in Wesensart und Werk zu ihm passender Mit-
streiter Wihtberht, der berühmt ist für seine Wunder und seine Fähig-
keit, vieles aus der Zukunft vorauszusehen. Wihtberht, der nur bei Be-
da und Alkuin genannt wird, gelingt es, im Gegensatz zu Egbert, auf
den Kontinent zu gelangen, kehrt aber nach zwei Jahren erfolgloser
Missionsarbeit bei den Friesen nach England zurück, um in Irland in
reinster Einsamkeit ein Leben in Kontemplation zu führen, so Alkuin.

Andere Missionare segeln mit ihren Schiffen über die östliche See
(die Nordsee von England aus betrachtet) auf der Suche nach heidni-
schen Ländern, wo sie durch das Wort den Samen der Erlösung in das
Herz der Barbaren streuen, wie der exzellente Bischof Willibrord, der
696 in Rom zum Erzbischof der Friesen geweiht wird und jahrelang in
Friesland missioniert, dort viele Kirchen baut und Priester einsetzt.
Über Willibrord, der 739 mit einundachtzig Jahren friedlich stirbt, ver-
fasst Alkuin je eine Vita in Prosa und in Poesie.

Die Aktivitäten der angelsächsischen Missionare

29

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Wie gefährlich das Leben auf dem europäischen Kontinent für die
englischen Missionare sein kann, zeigt Alkuin am Beispiel zweier
Nachfolger Willibrords, die ihren Einsatz mit dem Leben bezahlen.
Beide tragen den Namen Hewald und beide sind von glühendem Eifer
für den Glauben erfüllt. Ihre Mission im Leben und auch ihr Tod sind
identisch. Der einzige Unterschied zwischen ihnen ist die Farbe ihres
Haares, einer ist blond, der andere schwarz. Die beiden Hewalds kom-
men in das Land der heidnischen Sachsen und versuchen, einige von
ihnen für Christus zu gewinnen. Als die Heiden die Moral und die
neuen Gewohnheiten des christlichen Glaubens sehen, fürchten sie,
dass der Kult ihrer alten Götter schnell und vollständig ausgelöscht
werden könnte. Sie überwältigen die Mönche und ermorden sie grau-
sam. Der blonde Hewald wird sofort mörderisch erschlagen, der kräf-
tigere, dunkle Hewald erst nach langer Folter getötet.

Die Mörder werfen die toten Körper in den Rhein und diese wer-
den gegen die starke Strömung flussaufwärts auf wundersame Weise
elf Meilen (Beda schreibt 40) zu ihren Gefährten getragen. Wo immer
sich die Körper zur Nachtzeit im Wasser berühren, leuchtet ein brillan-
ter Strahl schimmernden Glanzes auf, heller als die Sterne und die
Mörder dieser heiligen Männer sehen die ganze Nacht dieses Leuchten.
Die Begleiter der Missionare finden die Getöteten und bestatten die
Märtyrer mit der ihnen gebührenden Ehre.

Alkuin berichtet weiter, dass immer mehr Diener des Wortes aus
England auf das Festland gehen, wie der exzellente Swithberht und
der Priester Wira, die sich zu ihrer Zeit eines außerordentlichen Ruh-
mes erfreuen. Nach Beda richtet Pippin II. von Heristal auf die Für-
sprache seiner Frau Plectrudis für Swithberht auf der Rheininsel Kai-
serswerth einen Bischofssitz ein.

Alkuin resümiert, dass er sich nicht mit allen Missionaren in sei-
nem Gedicht befassen kann, da er sich schon zu weit entfernt hat und
zu weit gewandert ist. Auch die nordhumbrischen Könige will er nicht
mehr anführen, die zu verschiedenen Zeiten nach Aldfrith (685–704),
regieren, sondern will zu den Bischöfen von York zurückkehren.

Der für uns bedeutendste angelsächsische Missionar wird weder
von Beda noch von Alkuin erwähnt. Vielleicht sind Beda die Erfolge
des Winfried Bonifatius noch nicht bekannt, aber Alkuin verschweigt
den Apostel der Deutschen, weil er die Befürchtung hegt, die spätere

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

30

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Aufarbeitung der Biografie des Erzbischofs von Mainz könnte das
sorgsam gehütete Geheimnis der Phantomzeit gefährden oder sogar
aufdecken.

Bischof Johannes von York

Die Verse 1080 bis 1215 des Gedichts widmet Alkuin dem für Fröm-
migkeit, Glaube, Verdienste und Klugheit berühmten Johannes, der
von 683 bis 705 Bischof von Hexham ist und nach Bosas Tod nach
York wechselt. Die Wunderheilungen und Wundertaten, die Johannes
durch Handauflegen, Segnungen und Gebete vollbringt, entnimmt Al-
kuin Bedas Historia Ecclesiastica (V/2, S. 434–440), der wiederum sei-
ne Kenntnisse von dem aufrichtigen Abt Berhrthun des dem heiligen
Petrus geweihten Klosters Inderauuda, was soviel wie „Im Wald der
Deirer“ bedeutet, hat.

Auch hier tritt wieder der Zeitunterschied von drei Jahren auf, den
Beda mit der Version zu kaschieren versucht, dass Johannes, als er we-
gen seines fortgeschrittenen Alters nicht mehr so fähig ist, das Bi-
schofsamt auszuüben, bereits 718 seinen Priester Wilfrid als seinen
Nachfolger im Bischofsamt von York weiht und sich in das erwähnte,
von ihm vorsorglich ein Jahr vorher in 717 gegründete Kloster „Im
Wald der Deirer“, das auch Beverly genannt wird, zurückzieht, wo er
im 721. Jahr der Fleischwerdung des Herrn nach dreiunddreißig Jah-
ren als Bischof in würdiger Weise das Leben in Gott vollendet. Beda
rechnet den Ruhestand von drei Jahren im Kloster Beverly den Bi-
schofsjahren des Johannes hinzu, um mit der Chronologie Schritt zu
halten.

Bischof Wilfrid II. von York

Von Beda wissen wir, dass Wilfrid II. – neben Bosa von York und Jo-
hannes von York – zu den fünf angelsächsischen Bischöfen gehört, die
ihre Ausbildung im Kloster Streaneshealh unter der Äbtissin Hild er-
halten. Wilfrid hat zuerst das Episkopat in Mittelanglien inne (IV/23,
S. 390), wird im Jahr 718 von Johannes zum Bischof von York geweiht

Bischof Wilfrid II. von York

31

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


(V/6, S. 446) und ist noch im Amt, als 731 die Historia Ecclesiastica
abgeschlossen wird (V/23, S. 534).

Beda berichtet weiter, dass Bischof Acca von Hexham (709–731)
in der Hoffnung auf eine bessere Lebensgestaltung Wilfrid II. auf-
sucht, danach die ganze Zeit bis zu Wilfrids Tod in dessen Gehor-
sam verbringt und mit ihm zusammen eine Romreise macht (V/21,
S. 506), sagt aber nicht, wann das geschieht und wie lange die zwei ab-
gesetzten Bischöfe in Rom bleiben. Er erklärt nur: „Als Acca mit Wil-
frid auch nach Rom geht, lernt er dort über die Einrichtungen der hei-
ligen Kirche viele nützliche Dinge kennen, die er in der Heimat nicht
gekannt hat“. Vielleicht spricht aus diesem Zitat der heimliche Wunsch
Bedas, selbst auch gerne einmal in seinen früheren Jahren in Rom ge-
wesen zu sein, aber welche nützlichen Dinge Acca in Rom kennen
lernt, sagt er nicht, weil Beda den wahren Grund für Accas und Wilfri-
ds gemeinsame Reise nach Rom verschweigen muss.

Ergänzend zu Beda ist Alkuin die maßgebliche und umfassendste
Quelle über Wilfrid II., jedoch, wie üblich, ohne Daten zu nennen. Er
erzählt, dass Wilfrid sich durch gute Taten und einen edlen Charakter
auszeichnet, seine Schätze nicht hortet, sondern sie zur Ehre Gottes in
reichem Maß an die Kirche verschenkt, nicht nur in seiner Stadt York,
sondern auch in anderen Orten, dabei nicht vernachlässigt, mit gläubi-
gem Herzen seine Herde zu vervielfachen, indem er großzügig in Wort
und Tat, Gottes Befehlen mit der Kraft seiner Worte und leuchtendem
Beispiel folgt und deshalb bei allen willkommen ist sowie geehrt, ver-
ehrt und geliebt wird.

Nach der Vollendung seiner Werke für die Kirche auf Erden begibt
sich dieser gute Hirte auf die Suche nach einem Platz, an den er sich
zurückziehen kann, um Gott mit all seiner Kraft zu dienen, sich ganz
dem kontemplativen Leben hinzugeben und die vielfachen, leeren Sor-
gen der Welt zu verlassen. Obwohl sein Körper auf Erden bleibt, ist
sein Geist schon ganz im Himmel und erwartet wachsam die Beloh-
nungen des ewigen Lebens, die er zu einer bestimmten Zeit am Ende
seines gegenwärtigen Lebens gewinnt, als er in den Armen von Engeln
zum Himmel getragen wird.

Accas Vertreibung von Hexham 731 und der Wechsel von Wilfrid
zu Egbert im Episkopat von York 732 wird in der noch von Beda selbst
bearbeiteten zweiten Rezension der Historia Ecclesiastica, die Annalen

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

32

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


bis 734 enthält, dokumentiert, aber weder Beda noch Alkuin nennen
einen triftigen Grund für diese offenbar miteinander in Verbindung
stehenden Ereignisse und informieren auch nicht darüber, wohin Wil-
frid sich zurückzieht und wo er die dreizehn letzten Jahre bis zu sei-
nem Tod, der in der Continuatio Bedae des Simeon von Durham für
745 dokumentiert wird, verbringt.

Da Beda und Alkuin nichts über die Motive sagen, die den zweiten
Wilfrid und Acca auf die gemeinsame Reise nach Rom treiben, muss
es vorerst Theorie bleiben, dass es sich dabei um eine Reaktion auf die
beiden Absetzungen handelt und dass diese mit den 297 leeren Jahren
zusammen hängen, die in Wessex, Durham und anderen Gebieten
Englands schon in die Geschichte eingeschoben sind und gegen deren
Anerkennung sich die Erzdiözese Canterbury extrem sträubt.

Dieses Problem beschäftigt den englischen Klerus spätestens seit
der Überführung der Gebeine des heiligen Cuthbert von Lindisfarne
698 alter Inkarnationszeit nach Durham, wo die neue Zeit schon ein-
geführt ist und der Sarg demzufolge im gleichen Jahr, aber mit einer
anderen Datierung ankommt (ZS 1/2010, S. 137–162), sowie dem Vor-
liegen der Vita Dunstani 1004 in Frankreich, in der der Sprung vom
7./8. in das 10./11. Jh. bereits vollzogen ist und mitgeteilt wird, dass
Dunstan der erste Abt der englischen Nation ist, was William von Mal-
mesbury aber mit rüden Beschimpfungen des Biografen und kategori-
scher Vehemenz leugnet (ZS 2/2008, S. 441/2) und es ist auch der An-
lass zu den Bestrebungen der Kirche von York im 7./10. Jh., sich vom
Erzbistum Canterbury unabhängig zu machen, über die Simeon von
Durham berichtet (ZS 1/2010, S. 17).

Das Thema muss auch Gegenstand des Treffens der angelsächsi-
schen politischen Institution Witenagemot (Rat der Weisen) am
15.10.705 in Brentfort bei London sein, das die Theologische Realenzy-
klopädie (Bonifatius, Band VII, 69) mit der nichts sagenden Floskel als
„der von Bischof Aldhelm voran getriebene propagandistische Einsatz
für romorientierte Kirchengewohnheiten“ umschreibt (ZS 1/2009,
S. 191).

Es liegt nahe und spricht vieles dafür, dass die Reise der beiden ab-
gesetzten Bischöfe Acca und Wilfrid II. nach Rom dazu dient, sich
beim Papst gegen ihre als ungerecht empfundene Entlassung aus dem
Bischofsamt zu beschweren, wie dies auch bei dem oben bezeugten

Bischof Wilfrid II. von York

33

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


nordhumbrischen Bischof Wilfrid I. der Fall ist, der im Laufe seines
jahrzehntelangen Dienstes in der Christianisierung der römischen Kir-
che mehrfach aus dem Bischofsamt vertrieben oder entlassen wird und
dadurch Bischof in York, Hexham, Ripon und Leicester ist und sich
auch als Missionar in Friesland und Sussex betätigt. Wilfrid wird zwei
Mal in Rom vorstellig, das letzte Mal 705 zusammen mit seinem Pries-
ter Acca. Er wird jedes Mal rehabilitiert und wieder eingesetzt (Beda,
V/19, S. 496–500).

Erzbischof Egbert von York

Alkuin knüpft in seinem Gedicht an Bedas Mitteilung über die Ernen-
nung Egberts zum Bischof von York 732 an und stellt den Wechsel im
Episkopat von Wilfrid auf Egbert diplomatisch als eine freiwillige Ab-
dankung hin. Er erzählt, dass Wilfrid II. die Bürde der pastoralen
Pflichten und die Leitung des ehrwürdigen Bischofssitzes weitergibt an
Egbert, der wegen seiner königlichen Vorfahren, deren Namen Alkuin
allerdings nicht verrät, in den Augen der Menschen angesehen und aus
der Sicht Gottes durch seine Verdienste noch hervorragender ist. Auch
Egbert soll, wie sein Vorgänger, seine irdischen Güter mit frommem
Herzen unter die Notleidenden und Armen verteilen und umso rei-
cher werden durch die Anhäufung der Schätze im Himmel.

Alkuin charakterisiert Egbert als gerecht, leutselig und beliebt,
aber auch unbarmherzig gegenüber den Bösen, lobt ihn in übertriebe-
ner Weise als einen ausgezeichneten Lehrer und berühmten Prälaten
der Kirche, der seine Tage und Nächte zwischen seinen heiligen Pflich-
ten aufteilt, während der Tageszeit die heilige Messe zelebriert, mit un-
aufhörlichem Fleiß in langen Nachtwachen betet, die Kirchen mit Sil-
ber, Gold, Edelsteinen und seidenen Tapeten schmückt, aufrichtige
Menschen für die Dienste am Altar konsekriert, Gottes Festtage feiert
und Hymnen aus gut geschulten Stimmen erklingen lässt.

Mit diesen für einen Priester unabdingbaren Pflichten und Aufga-
ben, ohne besondere Höhepunkte oder Reformen, geleitet Alkuin den
Erzbischof von York vierunddreißig Jahre lang auf einem sicheren Weg
bis zur normannischen Eroberung und berichtet seinen Tod ausge-
rechnet in 766. Wie Peter Godman (Fußnote zu Vers 1396, S. 109) an-

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

34

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


merkt, wird der Todestag Egberts auf den 19. November 766 termi-
niert, das sind, unter Berücksichtigung einer dreihundertjährigen
Phantomzeit, vierundzwanzig Tage nach der Schlacht von Hastings,
die am 14. Oktober 1066 stattfindet, in der Wilhelm von der Norman-
die mit seinem Sieg über König Harold den Grundstein für die Erobe-
rung Englands durch die Normannen legt.

Damit bleibt Egbert im 8. Jh. alter Inkarnationszeit und braucht
nicht in die nachnormannische Zeit mit neuer Datierung übernom-
men zu werden, wie das bekanntlich auch bei Beda selbst und den von
ihm erwähnten Personen und Ereignissen der Fall ist.

Das für Egbert und Beda geltende Prinzip hat auch für Alkuin
Gültigkeit. Auch er wird im 8. Jh. alter Inkarnationszeit geboren und
muss bis zu seinem Tod und sogar bis heute darin bleiben. Es ist ja die
„wahre Geschichtsschreibung“, die Beda und Alkuin mit der Weiterda-
tierung in die Inkarnationszeit hinein praktizieren.

Die „Geschichtsfälscher“ sind die bisher unidentifizierten Initiato-
ren der Phantomzeit, denen es gelingt, zweihundertsiebenundneunzig
Jahre (in Nordhumbrien sogar dreihundert Jahre) in die Geschichte
einzuschieben und bis heute, dank der Macht der Gewohnheit, erfolg-
reich durchzusetzen. Betrachten wir es einmal so, bekommt die Sache
ein ganz anderes Gesicht.

Zur Überbrückung von Bedas Tod in 735 bis zur normannischen
Eroberung in 766 genügt Alkuin allein Egberts Biografie. Um nicht zu
zeigen, dass ab 766 mit dem Jahr 1066 weiter datiert wird, verzichtet
Alkuin in kluger Voraussicht in dem ganzen Gedicht auf Datierungen
und verschweigt alle anderen Ereignisse und Personen die er als Er-
wachsener selbst miterlebt und die erst fünfundzwanzig Jahre nach Al-
kuins Tod und etwas mehr als sechs Jahrzehnte nach der normanni-
schen Eroberung, 1129, aus der Rückschau von Simeon von Durham
in der Continuatio Bedae zusammengetragen werden.

Egbert und sein Bruder König Eadberht

Völlig übergangslos und unerwartet teilt Alkuin mit, dass Erzbischof
Egbert auch einen Bruder hat, der, ebenfalls im Purpur geboren, der
nordhumbrische König Eadberht ist. Eadberht soll die Grenzen seines

Egbert und sein Bruder König Eadberht

35

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Reiches in vielen schrecklichen Verteidigungskriegen durch die Unter-
werfung der feindlichen Streitkräfte erweitern und die Menschen in
Nordhumbrien sollen unter der harmonischen Herrschaft von König
und Bischof glückliche Zeiten erleben. Dabei realisiert Alkuin offen-
sichtlich nicht, dass „viele schreckliche Verteidigungskriege“ und
„glückliche Zeiten in einer harmonischen Herrschaft“ sich zur glei-
chen Zeit ausschließen.

In literarischen Versen berichtet Alkuin weiter, dass der eine die
Kirche, der andere die Staatsgeschäfte führt, der eine das Pallium, das
der Papst geschickt hat, auf den Schultern und der andere die Krone
seiner Vorväter auf dem Kopf trägt, der eine mächtig und energisch,
der andre fromm und freundlich ist, beide friedlich zusammenleben,
wie es Verwandte tun sollen, zwei Brüder, die sich mit Freuden gegen-
seitig helfen, der eine herrscht vierunddreißig Jahre über die Kirche,
der andere trägt einundzwanzig Jahre die Krone seiner Vorväter. Beide
sind glücklich in ihren Werken und werden nach ihrem Tod in Frieden
begraben.

Alkuin ist die erste Quelle für König Eadberht und der einzige, der
ihn als einen Bruder von Egbert bezeichnet, allerdings ohne die Eltern
oder Vorfahren zu nennen.

Nach der Continuatio Bedae des Simeon von Durham übernimmt
König Eadberht die Regierung in Nordhumbrien 737 von Ceolwulf,
zieht bereits 740 mit einem Heer gegen die Pikten und wird getötet, so
dass er nur drei Jahre im Amt ist. In etwas verwirrender Weise er-
wähnt die Continuatio Bedae einen weiteren nordhumbrischen König
Eadberht, der 750 die Ebene von Kyle und andere Gebiete seinem
Reich hinzufügt, 753 in seinem fünften Regierungsjahr ist und 758 die
Herrschaft aus Liebe zu Gott und in ungestümem Verlangen nach der
himmlischen Heimat seinem Sohn Oswulf überlässt, nachdem er die
Tonsur des heiligen Petrus empfangen hat.

Alkuins Würdigung von Bedas Tod

Mit der Anmerkung, dass in der Regierungszeit Egberts ein Priester
mit außergewöhnlichen Verdiensten namens Beda seine Augen im ge-
genwärtigen Leben schließt und das Königreich der Sterne aufsucht,

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

36

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


leitet Alkuin über zu einem Epilog auf Beda, für den er nur einund-
dreißig Verszeilen verwendet, in denen er nicht mehr, sondern eher
weniger, in lyrischer Form verarbeitet, als Beda selbst in seiner kurzge-
fassten Autobiografie am Ende seiner Historia Ecclesiastica preisgibt.
So vermeidet Alkuin, versehentlich etwas zu erwähnen, das auf den
Zeitensprung in England hinweisen könnte.

Alkuin beendet den Nachruf auf Beda mit der Aufzählung einiger
Bücher des Meisters und der Mitteilung, dass die Qualität dieses Leh-
rers sich deutlich nach seinem Tod durch ein Heilungswunder zeigt,
als ein Kranker, den man mit den Reliquien des gesegneten Vaters um-
gibt, komplett von seiner Krankheit geheilt wird, sagt aber nicht, wo
und wann das geschieht und äußert sich auch nicht zu Bedas Aufbah-
rung in Jarrow und seiner Überführung nach Durham.

Mit der Beendigung der Historia Ecclesiastica kurz vor Bedas Tod
entfällt die inhaltliche Orientierungshilfe für Alkuins literarische Aus-
arbeitung des Gedichts über die „Könige, Bischöfe und Heiligen von
York“. Da keinerlei schriftliche Quellen vorliegen, ist der Autor für die
Weiterführung seiner Dichtung auf seinen eigenen Erfindungsreich-
tum und seine Fabulierkunst angewiesen. Es ist erstaunlich, was Alku-
in über den heiligen und wunderwirkenden Balthere, den ehrwürdigen
Eremiten Echha und den überragenden Bischof Ælberctus in seinem
Gedicht berichtet, die alle nur aus seiner Dichtung bekannt sind.

Bekanntlich datiert Beda in seiner Historia Ecclesiastica Gentis An-
glorum (Kirchengeschichte des Englischen Volkes) als erster Chronist
mit der Angabe „nach der Fleischwerdung des Herrn“ und zwar wohl-
überlegt, weil er den Änderungsprozess in der Zeitrechnung mit dem
Einschub von zweihundertsiebenundneunzig leeren Jahren bezie-
hungsweise drei leeren Jahrhunderten nicht wahrhaben darf oder will,
vielleicht in der irrigen Hoffnung, dass sich das Blatt noch einmal
wenden und die Welt zur alten Zeitrechnung zurück finden würde.

Vorausgesetzt, dass das auf 734 oder 735 der alten Inkarnationszeit
geschätzte Geburtsjahr für Alkuin zutrifft, wird der altenglischnord-
humbrische Gelehrte im Todesjahr Bedas in die nichtexistente Phan-
tomzeit hinein geboren. Bedas 731/34 fertig gestellte Historia ent-
wickelt sich schnell zu einem Bestseller, wird überall begehrt, kopiert
und gelesen. Viele Menschen in Alkuins Umgebung haben Beda per-
sönlich gekannt oder standen mit ihm in schriftlicher Verbindung, wie

Alkuins Würdigung von Bedas Tod

37

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


auch der im Jahr 732 der alten Inkarnationszeit von Beda verfasste
Brief an Egbert zeigt. Deshalb kann Alkuin, als er im Alter von viel-
leicht zwanzig oder fünfundzwanzig Jahren mit seiner Schriftstellerei
beginnt, die neue Zeitrechnung nicht einfach übernehmen und die
Kontinuität der von Beda zuerst eingeführten und konsequent durch-
gehaltenen alten Datierung unterbrechen.

Abgesehen von dem Vertrauensverlust und der Gefahr, sich unbe-
liebt oder lächerlich zu machen, müssten mit so einem Unterfangen
nicht nur Bedas Werke, allen voran die Historia Ecclesiastica Gentis
Anglorum und die daraus resultierenden umlaufenden Schriften, sowie
die angefallenen Urkunden und sonstigen Belege ab Beginn der Phan-
tomzeit umdatiert, sondern es müsste auch eine Erklärung für die
Zeitumstellung gegeben und die Gründe dafür genannt werden, die bis
heute nicht eindeutig geklärt sind und die Alkuin wohl auch nicht
kennt.

Alkuin darf den tonangebenden und verehrten Chronisten Beda
nicht desavouieren und möchte, genau so wenig wie Beda selbst, be-
stimmt kein Zeitfälscher sein! So versucht er, als einer der ersten
Schreiber nach der normannischen Eroberung, wenn nicht sogar der
allererste, eine Lösung zu finden, mit der er dieses Problem totschwei-
gen kann. Dabei kommt ihm Egberts Übernahme des Bischofsamtes
von York in 732 zu Hilfe, die in Bedas Historia Ecclesiastica dokumen-
tiert wird, was aus einer der ältesten überlieferten Handschriften aus
der ersten Hälfte des 8. Jhs. ersichtlich ist, dem in Canterbury aufbe-
wahrten Moore Manuskript.

Alkuin schließt an den von Beda bezeugten Wechsel im Bischofs-
amt von York in 732 an, bleibt aber seiner Gewohnheit treu und nennt
keine Jahreszahlen. Mit dieser ausgeklügelten Regelung muss er sich
weder für die alte noch für die neue Zeit entscheiden und braucht vor
allem die Existenz des Zeitsprungs nicht zu erwähnen. Er teilt als ers-
ter mit, dass Egbert das Pallium des Papstes auf seinen Schultern trägt,
also zum Erzbischof ernannt wird, und dass er nach einer Amtszeit
von insgesamt vierunddreißig Jahren stirbt. Mit dieser Angabe kann
sich jeder ausrechnen, dass dies 766 geschieht, gerade noch rechtzeitig,
um bis zum Tod in der Zeit vor der normannischen Eroberung zu blei-
ben. Ob Egberts Avancement zum Erzbischof von York und sein To-
desjahr manipuliert sind, bleibt Alkuins Geheimnis.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

38

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Es ist fast überflüssig darauf hinzuweisen, dass wieder die Diskre-
panz von drei Jahren ins Spiel kommt, die Alkuin damit umgeht, dass
er den Übergang des Bischofsamtes auf Egbert als freiwilligen Verzicht
seines Vorgängers Wilfried II. darstellt, der die Bürde des Amtes an-
geblich loswerden will, was merkwürdig erscheint, da Wilfried II. nach
seinem Ausscheiden aus dem Bischofsamt von York erst einmal mit
dem 731 von Hexham vertriebenen Bischof Acca eine Romreise unter-
nimmt und noch insgesamt dreizehn Jahre nach seinem angeblich frei-
willigen Rücktritt an einem nicht überlieferten Ort lebt. Sein Tod wird
in der Continuatio Bedae auf das Jahr 745 festgelegt.

Wie ich in dem Aufsatz „In England gehen die Uhren anders“, Teil
I und II, in ZS 3/2008 und ZS 1/2009 ausführlich dargelegt habe, er-
folgt der Umbruch in England in 766, als Alkuin einunddreißig Jahre
alt ist, mit einem Zeitsprung von drei Jahrhunderten in das Jahr 1066,
dem bis heute gültigen Datum der normannischen Eroberung.

Mit der normannischen Eroberung wird in England einschließlich
Nordhumbrien ein Schnitt gemacht, von dem bei der folgenden Be-
rechnung auszugehen ist. Die eingeschobene leere Zeit wird damit in
Nordhumbrien auf 300 Jahre aufgerundet und ist damit dort drei Jahre
länger als in anderen Gebieten Englands und auf dem Kontinent. Die-
ser Unterschied von drei Jahren, den ich schon mehrfach belegt habe,
ist darauf zurückzuführen, dass in einigen Landesteilen im 7. Jh. eine
Phantomzeit von 297 Jahren eingeschoben, die mit der normannischen
Eroberung für die restlichen Gebiete auf 300 Jahre aufgerundet wird
und macht sich bemerkbar, je nachdem, ob man mit der alten Inkarna-
tionszeit weiterzählt, wie Beda, oder aus der Zeit nach der normanni-
schen Eroberung zurückrechnet, wie Alkuin und andere.

Im ersten Viertel des 12. Jhs. weist William von Malmesbury aus-
drücklich auf diesen Zeitunterschied hin, muss aber zugeben. dass er
ihn nicht erklären kann. William empfiehlt dem Leser, selbst damit
fertig zu werden (ZS 2/2009, S. 431).

Einige Chronisten des 12. Jhs. entwickeln den Usus über die glei-
chen Geschehnisse zweimal im Abstand von jeweils drei Jahren in
leicht abgewandelter Form zu berichten, wie über die Schlacht von
Maldon, die in einigen Chroniken in das Jahr 991 gesetzt wird, in an-
deren zwei oder drei Jahre später (ZS 3/2007, S. 687–716). Andere
Chronisten, zum Beispiel Alkuin, handhaben dieses Problem, indem

Alkuins Würdigung von Bedas Tod

39

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


sie berichten, dass beispielsweise Bischöfe drei Jahre vor ihrem Tod
einen Nachfolger einsetzen und sich in die Einsamkeit zurückziehen,
die Zeit ihres Ruhestandes aber der Amtszeit hinzu rechnen.

Wann, wo und mit welchem Werk Alkuin mit dem Schreiben be-
ginnt, wird von den bisherigen Interpreten nur geschätzt, wie das auch
bei dem Jahr seiner Geburt der Fall ist. Nach meinen Recherchen ent-
steht sein Gedicht über York in den siebziger oder achtziger Jahren des
8. Jhs. im Exil in Frankreich. Die in dem Werk genannten Bischöfe und
Heiligen, einschließlich König Eadberht von Nordhumbrien, den Al-
kuin überraschenderweise als einen Bruder Egberts ausgibt, sind vor
766 verstorben, als letzter Egbert selbst, so dass keiner in die neue Zeit
nach der normannischen Eroberung übernommen werden muss.

Der offiziell in die Nachphantomzeit gesetzte Simeon von Durham
zieht 1083, nach seiner Ausbildung in Bedas Kloster Jarrow, nach Dur-
ham, wo schon seit mindestens 698/995, als Cuthbert von Lindisfarne
nach Durham überführt und dort beigesetzt wird, die neue Zeit gilt.
Wie Alkuin in seinem Gedicht über York führt auch Simeon von Dur-
ham in seiner Chronik aus der Rückschau die Annalen nach Beda bis
zum Jahr 766 fort. Da Simeon etwa fünfundzwanzig Jahre nach Alkuin
geboren wird und seine Chronik erst 1129 schreibt, kennt Alkuin we-
der die Chronik noch die darin enthaltene Continuatio Bedae, die aber
in einige aus dem 12. Jh. erhaltene Kopien von Bedas Historia Ecclesi-
astica Gentis Anglorum aufgenommen wird.

Auf dem europäischen Kontinent wird die eingeschobene Phan-
tomzeit von 297 Jahren in die Zeit zwischen 614 und 911 festgelegt, in
den einzelnen Königreichen in England beginnt der Einschub der 297
nichtexistenten Jahre fließend ab 616, in Wessex beispielsweise mit
dem Wechsel im Königsamt in 642/939 und in Nordhumbrien mit der
bereits erwähnten Verlängerung von drei auf insgesamt dreihundert
Jahren erst in 766/1066.

Danach müssen alle Persönlichkeiten und Begebenheiten, die der
Chronist Beda und in seinem Gefolge Alkuin von York sowie Simeon
von Durham in die 150 Jahre der leeren Zeit von 616 bis 766 hinein
dokumentieren, an das Ende der Phantomzeit ab dem Jahr 913 gesetzt
werden. Durch die Aufrundung um drei Jahre kommen wir in das Jahr
1066, das Jahr der normannischen Eroberung, mit dem der Einschub
der Phantomzeit in ganz Britannien abgeschlossen ist.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

40

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Viele Geschichtsschreiber des 12. Jhs. versuchen die eingeschobene
Phantomzeit zu vertuschen und füllen die Lücke in der Chronologie
aus der Retroperspektive mit Erfindungen aus, was zur Herausbildung
von Doppelgängern und verdoppelten Ereignissen führt. So ist der von
Beda in die Zeit von 674–716 gesetzte König Aethelred von Mercien
mit dem Aethelred (oder Ethelred) the Unready identisch, der seiner-
seits auch in dem Gedicht über die 991/4 stattfindende Schlacht von
Maldon mehrfach erwähnt wird und 1016 stirbt. Weitere Beispiele von
Geschichtsfälschungen gibt es in Hülle und Fülle.

Ungeachtet der Doppelbelegung der Zeit von 913–1066 durch
Weiter- und Rückdatierung verbleibt eine Lücke in der Geschichts-
schreibung von 147 Jahren von 766 bis 913. Was kann Alkuin damit
anfangen? Es bleiben ihm nur zwei Alternativen, wenn er den Zeit-
sprung nicht kundtun darf. Entweder muss er, wie Eadmer von Can-
terbury, die Zeit einfach auslassen oder sie mit erfundenen Inhalten
füllen.

Alkuin entschließt sich für die Möglichkeit, den Übergang mit
einer erfundenen Geschichtsschreibung zu gestalten. Mit dieser Fikti-
on schafft er den Anschluß an 766 und eine Etappe auf dem Sprung
zum Jahr 913, bemüht sich aber, genau wie sein Vorgänger und Mentor
Beda, nichts über den Zeiteinschub zu verlautbaren. Was er über die
Änderung in der Zeitrechnung weiß, lässt sich nicht sagen. Es fällt ja
heute noch schwer, alles richtig einzuordnen, obwohl wir es aus der
Retrospektive eigentlich überblicken können müssten.

Alkuins Einstieg in die Füllung der Phantomzeit

Nach der Dokumentierung von Erzbischof Egbert bis 766 (und der äu-
ßerst kurz gefassten Würdigung von Bedas Tod in dem Gedicht über
die „Könige, Bischöfe und Heiligen von York“) beginnt Alkuin ab Zeile
1319 seine Berichte in eigener Regie (ohne Bedas Vorlage) fortzufüh-
ren, um die alte Inkarnationszeit nach 766 mit der restlichen Phan-
tomzeit bis 913 zu verzahnen und einen möglichst nahtlosen Über-
gang zu erhalten und zu gestalten. Er erfindet die sonst nirgends be-
richteten Wunder eines Heiligen, den er mit den Worten einführt:
„Nun werde ich mich in lyrischer Form mit dir, heiliger Balthere, be-

Alkuins Einstieg in die Füllung der Phantomzeit

41

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


schäftigen und dir in diesem Gedicht einen Platz zuweisen“. Mit einer
nahezu göttlichen Verehrung fleht er den fiktiven Balthere an, seine
schwachen Kräfte zu erhalten und ihn durch die Tiefen des Ozeans mit
den Seemonstern und den Wellen so hoch wie Kliffs in den sicheren
Hafen zu führen.

Alkuin erzählt, dass der mächtige Kämpfer Balthere während sei-
ner Lebenszeit auf Erden zuweilen die Geister der Luft besiegt, als sie
ihn inmitten der Wellen des Ozeans zwischen schrecklichen Felsspit-
zen und steilen Klippen in zahllosen Gestalten angreifen, indem er die
feindlichen Mächte und Ungeheuer in einem erfolgreichen Kampf
furchtlos zermalmt und ihnen immer mit den Waffen des Kreuzes so-
wie Helm und Schild des Glaubens entgegen tritt.

Diese Ausführungen erinnern an die mythologische Tradition der
Germanen, insbesondere an die von Felix erstellte hagiographische
Biografie über den heiligen Guthlac, der sich in den Sümpfen von
Crowland gegen die teuflischen Dämonen durchsetzen muss.

Mit der Formulierung „während seiner Lebenszeit auf Erden“ weist
Alkuin darauf hin, dass sein erfundener Balthere das Zeitliche bereits
gesegnet hat, verzichtet aber auf die Nennung jeglicher Daten oder his-
torischer Ereignisse, so dass offen bleibt, wann er gelebt haben soll.

Gemäß Heinrich Hahn erwähnt Simeon von Durham in seiner
1129 erstellten Chronik den Tod eines Balthere 756, den er – im Ge-
gensatz zu Alkuin – nicht als einen Heiligen, sondern als einen Ana-
choreten bezeichnet. Die Nachricht ist auch in die Annalen von Lin-
disfarne übergegangen, die zusätzlich den Sterbeort des Eremiten mit
Tiningham oder Tyningham am Fluss Tyne in Schottand nahe Dunbar
angeben. Dieser schottische Einsiedler Balthere könnte Alkuin zu dem
Namen des von ihm erfundenen Heiligen inspiriert haben.

Solange Alkuin sich in der lyrischen Ausarbeitung seines Gedichts
über York an den in Bedas Historia Ecclesiastica dokumentierten Ereig-
nissen und Personen orientieren kann, ist ihm nicht nur Glaubwürdig-
keit garantiert, sondern seine literarische Inkompetenz fällt dem un-
voreingenommenen Leser auch nicht auf. Erst nach dem Wegfall die-
ser Vorgabe wird offenkundig, dass Alkuin nicht Bedas Klasse besitzt
und sein Versuch, zum Einstieg in die Füllung der Phantomzeit, aus
einer Kombination aus heidnisch-germanischer Überlieferung und
Heiliger Schrift den hypothetischen Balthere und seine Wunder zu

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

42

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


entwickeln, überschreitet die Grenze des Zumutbaren und der Vor-
stellbarkeit. Vielleicht ist das Alkuin selbst bewusst und auch der
Grund dafür, dass er sein Manuskript nicht öffentlich macht. Warum
sonst ist das Gedicht bei allen Chronisten während des Mittelalters un-
bekannt und wird in nur einer erst im 17. Jh. in Saint-Thierry entdeck-
ten Handschrift überliefert oder eventuell in einem zweiten Exemplar,
das bei einem Brand am 15. Januar 1774 in der Bibliothek von Saint-
Remi zerstört wurde?

Alkuin berichtet weiter, dass der heilige Balthere, als er eines Tages
inniglich betet, seine Gedanken nur auf den Himmel gerichtet, plötz-
lich einen gewaltigen Lärm und ein großes Getöse vernimmt, als wenn
eine Horde einen Feind vor sich hertreibt. Aus den oberen Wolken fällt
vor seine Füße eine in großer Furcht zitternde Seele, verfolgt von einer
drohenden Menge, die entschlossen ist, den unglücklichen Mann mit
verschiedenen Bestrafungen zu foltern. Aber jener fromme Vater um-
fasst die Seele fest mit seinen Armen, drückt sie in einer freundlichen
Umarmung an seine Brust und fragt, warum sie auf der Flucht ist und
was sie Böses getan hat.

Die Seele antwortet ihm: „Ich war einst ein Diakon, aber ich hatte
eine böse Absicht. Ich legte die Hände auf die Brust einer Frau – nicht
mehr. Während ich auf der Erde lebte, schämte ich mich, meine Sünde
zuzugeben. Deshalb verfolgen mich die grausamen Dämonen ohne
Unterlass seit dreißig Tagen, um mich zu peinigen. Ich wurde nicht
von ihnen gefangen, aber ich war niemals frei von Angst“. Einer der
furchterregenden Dämonen schreit: „Heute wirst du nicht entkommen,
nein, noch nicht einmal, wenn dich der heilige Petrus fest in den Ar-
men hielte. Du wirst deine Strafe, die du verdienst, erleiden, du Teufel“.
Balthere wird böse über die Beleidigung des Petrus und sagt: „Ich bin
hundertmal weniger wert als der Apostelfürst, aber im Vertrauen auf
Gottes Güte, sage ich dir, unbarmherziger, grausamer Tyrann, dass du
diese Seele heute nicht mit dir in die Hölle tragen wirst“. In andächti-
ger Meditation kniet Balthere nieder, fleht inständig unter Tränen, un-
ablässig heilige Gebete ausstoßend, zu Gott um Verzeihung für jene
Seele, bis er mit seinen eigenen Augen sieht, wie die Seele in den Ar-
men von Engeln hoch über die Sterne in den Himmel getragen wird.

Nach dieser etwas über seine Jenseitsvorstellung aussagenden
Schilderung berichtet Alkuin ein anderes Wunder, das Christus in sei-

Alkuins Einstieg in die Füllung der Phantomzeit

43

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


ner Gnade für den frommen Vater Balthere bewirkt. Es ist das exakte
Äquivalent zu dem, das sich in alten Zeiten zuträgt, als Jesus noch auf
Erden wandelt. Genau wie Petrus über die Wellen des Meeres schreitet,
tut es auch dieser heilige Vater Balthere.

Als er eines Tages auf der Klippe einer Steilküste entlang geht, will
es der Zufall, dass er hinunter fällt. Er wird von den Ozeanwellen auf-
gefangen und wandert über das Wasser mit trockenen Füssen genau so,
als ob er über ein Feld ginge, außer dass die Wogen ihn bei seinem Fall
von dem Felsen zarter aufnehmen, als die unnachgiebige Erde den
Herunterfallenden aufgenommen hätte. Die Wellen fließen, um ihn
vor einer Verletzung zu bewahren, bleiben aber so fest unter seinem
Schritt, dass er nicht ertrinkt, sondern über das Meer wie auf einem
festen Weg fortschreitet bis er zu dem auf dem Wasser driftenden Boot
kommt, in das er hinein klettert. Er macht diesen Ausflug so sicher zu
Fuß, dass kein Tropfen Wasser an seinen Kleidern, keine Feuchtigkeit
an seinen Schuhen ist. Alkuin resümiert, dass sich auf Christi Befehl
die Wellen in einen Pfad für die Gerechten und die Erde in einen Stru-
del für die Bösen verwandeln, das Meer die Demutsvollen trägt und
das Land die Stolzen verschlingt und schließt mit den Worten: „Nun,
heiliger Balthere, bitten wir dich, genau wie das Meer deinen Körper
sicher zu der vertrauten Küste zurücktrug, hilf uns mit deinen Gebeten,
dass unsere Seelen den Stürmen dieser Welt entkommen und in den
Hafen der Erlösung eintreten“.

Danach erwähnt Alkuin kurz einen in jenen Tagen berühmten
und ehrwürdigen Einsiedler Echha oder Echa, der weit von den Men-
schen entfernt in der Wildnis ein Leben in Keuschheit verbringt und
sich von weltlichen Ehren fernhält, um sich der himmlischen mit Gott,
dem König, zu erfreuen. Echa führt ein frommes Leben wie ein Engel
auf der Erde und sagt vieles von der Zukunft voraus wie ein Prophet.

Schon bei Mabillons Herausgabe der Editio princeps des Gedichts
über York in 1692 wird festgestellt, dass über Echa nichts in Erfahrung
zu bringen ist. Heinrich Hahn will sich damit nicht zufrieden geben,
sondern zieht 1880 die Möglichkeit in Erwägung, Echa könnte mit
einem Eremiten Etha identisch sein, dessen Todesjahr Simeon von
Durham mit 767 angibt.

Die Beschreibung von Echa bricht Alkuin ab mit den Worten:
„Meine Muse verbietet mir, mehr über diese Geschichte zu erzählen,

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

44

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


da sie weitereilt zum Ende des Gedichts und zu den Taten meines Leh-
rers, des weisen Ælberctus oder Ælberht, der Egbert in den Ehren die-
ses geachteten Bischofssitzes nachfolgt“.

Alkuins angeblicher Lehrer Ælberctus oder Ælberht

Nach der vorbereitenden Einführung der fiktiven Balthere und Echa
zur Füllung der restlichen Phantomzeit erfindet Alkuin den Priester,
Ælberctus oder Ælberht, den er nachträglich in sein Gedicht über York
einschaltet, nachdem er über Egberts Tod in 766 nach vierunddreißig
Jahren im Bischofsamt bereits berichtet hat, und den er als seinen Leh-
rer und den Nachfolger Egberts im Erzbischofsamt von York bezeich-
net, der aber in keiner anderen unabhängigen Quelle genannt wird, al-
so eine reine Erfindung Alkuins ist.

Wie alle anderen vorher in seinem Gedicht beschriebenen Bischö-
fe, teilweise mit den gleichen oder ähnlichen Worten, lobt Alkuin in
idealisierender Weise den hervorragenden Ælberht als einen guten
und gerechten Mann, großzügig, fromm und freundlich, Pfeiler, Leh-
rer und Verehrer des katholischen Glaubens, Leiter und Meister seiner
Kirche, ihr Beschützer und ihr Sohn, zudem ein Förderer von Gerech-
tigkeit und Gesetz, Verkünder der Erlösung, Hoffnung und Wohltäter
der Armen, Vater der Waisen, Tröster der Notleidenden, hart und
streng zu den verstockten Sündern, barsch zu den Stolzen, aber
freundlich und liebevoll zu den Guten. Der mit einem kritischen Intel-
lekt begabte Ælberht ist in seiner Rede nicht langatmig, in seinen Ta-
ten indes energisch und er wird immer bescheidener, je größer und
höher er in seinen Ehren aufsteigt. Kurz Alkuin lässt keine gute Eigen-
schaft aus, die nicht auf den erfundenen Lehrer Ælberht zutrifft.

Wir erfahren, dass der mit Erzbischof Egbert blutsverwandte
Ælberht aus einer vornehmen Familie stammt, die ihn früh mit Sorg-
falt den heiligen Studien weiht und ihn in seiner Knabenzeit in ein
Kloster gibt, damit seine geistigen und seelischen Kräfte während sei-
ner jungen Jahre reifen sollen, ein Vorrecht, das man üblicherweise
nachgeborenen oder unehelichen Kindern des Königs oder eines Prin-
zen angedeihen lässt, oder nachsagt, wenn der Betreffende später eine
herausragende Stellung erreicht. Die Charakterisierung Ælberhts kann

Alkuins angeblicher Lehrer Ælberctus oder Ælberht

45

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


auch auf Alkuin selbst zutreffen, der sie zur Verschleierung seiner eige-
nen Lebensgeschichte, wie sie sich partiell zuträgt oder er sie sich
wünscht, auf seinen hypothetischen Lehrer überträgt.

Ehe Alkuin in seiner wortreichen Lobpreisung fortfährt und er-
zählt, dass Ælberht von seinen frühesten Tagen an die herrlichsten
Dinge faszinieren, die ihn zu den höchsten Gipfeln der Gelehrsamkeit
tragen und ihm die Geheimnisse der Weisheit enthüllen, richtet er in
der Absicht, Ælberht in den Geschichtsablauf zu integrieren, eine Bitte
an die jungen Männer von York, ein wenig weiter mit ihm zu wandern,
um mit seinem Gedicht Schritt zu halten.

Alkuins Aussagen ist nicht zu entnehmen, wann Ælberht geboren
wird, wo der in allen Fächern geschulte Ælberht seine Ausbildung er-
hält, die klerikale Laufbahn beginnt oder seine Lehrtätigkeit ausübt,
sondern nur, dass die Gelehrsamkeit des außerordentlichen Knaben
mit seinen Lebensjahren wächst, so dass die hohen Hoffnungen der
anonymen Eltern nicht vergeblich sind und ihre Erwartungen nicht
enttäuscht werden.

Ælberht wird zu gegebener Zeit ein heiliger Diakon, erfüllt in sei-
ner Jugend diese Aufgabe gut und erfolgreich, empfängt als aufrechter
Mann die Priesterweihen, schreitet in seinen heiligen Taten und Ver-
diensten fort und wird als frommer Priester und weiser Lehrer in jeder
Hinsicht ein guter Gefährte des Erzbischofs Egbert, der ihn dazu aus-
wählt, den ganzen Klerus zu verteidigen und ihn zu einem Lehrer in
der Stadt York ernennt. Ælberht füllt die Herzen mit Strömen von
Weisheit und Gelehrsamkeit, fördert jeden nach seinen individuellen
Anlagen, unterrichtet einige sachkundig in den Künsten und Regeln
der Grammatik, gießt über andere eine Flut rhetorischer Eloquenz aus,
poliert einige mit dem Wetzstein der wahren Rede, lehrt andere Ge-
sang und Musik und führt sie mit lyrischen Schritten über die Höhen
des Parnassus, erklärt die Harmonie der Sphären, die fünf Zonen des
Himmels, die Bewegungen von Sonne und Mond, die sieben Planeten,
den Auf- und Niedergang der Himmelskörper, die Bewegungen der
Luft, die Beben auf der Erde und im Meer, die Mathematik, die Natur
der Menschen, Haustiere, Vögel, wilden Tiere und so weiter.

Wann immer Ælberht, der auch den Tag für die Feier des Osterfes-
tes reguliert, das Mysterium der heiligen Schrift ergründet und ent-
hüllt sowie die Tiefen der rauen und alten Gesetze auslotet, junge

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

46

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Männer mit ausgezeichnetem Charakter sieht, nimmt er sie zu sich,
um sie liebevoll zu unterrichten und so hat dieser Lehrer mehrere
Schüler, die er in einzelnen Disziplinen mit Hilfe der heiligen Schriften
unterweist.

Die detaillierte Aufzählung der Fächer, in denen Ælberht angeblich
die jungen Männer unterrichtet, liest sich wie das Curriculum des tri-
vium und quadrivium für Klosterschulen, obwohl nicht sicher ist, ob in
der ersten Hälfte des 8. Jh. dem Bischofssitz in York eine Schule ange-
gliedert ist, da eine Gründung nirgends genannt wird und Alkuin sich
ganz bewusst so indifferent äußert, dass es dem Rezensenten überlas-
sen bleibt, darüber zu entscheiden. Erst in den letzen Zeilen des Ge-
dichts, das eine Hommage an York darstellt, deutet Alkuin an, dass er
seit seiner frühesten Jugend in dieser Stadt gehegt, gepflegt und erzo-
gen wird.

In seinem Lob auf Ælberht vermittelt Alkuin Selbstverständlich-
keiten, die er teilweise auch anderen von ihm beschriebenen Bischöfen
zuteil werden lässt, Allgemeinplätze, die auf jeden Priester zutreffen
und führt – wie gesagt – Ælberht erst ein, nachdem er schon den Tod
dessen angeblichen Gönners Egbert in 766 berichtet hat.

Die Charakterisierung Ælberhts umfasst mehr als zweihundert
Zeilen, beginnt in Vers 1395 und endet, bis auf einen Abgesang mit
einem pflichtmäßigen Wunder, am Ende des Gedichts. Trotz der vielen
Worte gestaltet Alkuin die Information über Ælberht bewusst wenig
erhellend, bleibt deshalb widersprüchlich und gibt kein klares Bild, da
wie üblich, keine Jahreszahlen oder Ereignisse genannt werden.

Alles deutet darauf hin, dass Alkuin das Gedicht über York in anti-
zipatorischer Absicht schreibt und in einer Schublade verschließt, um
den Zeitpunkt abzuwarten, bis das kommunikative Gedächtnis dem
kulturellen gewichen ist und kein Zeitzeuge mehr lebt, der seine Anga-
ben in Frage stellen kann. Ob in Saint-Thierry in Frankreich oder in
einem anderen Versteck überdauert das Gedicht über York dann unge-
sehen und ungelesen die Zeit bis ins 17. Jahrhundert. Wenn dem so ist,
lassen sich viele Ungereimtheiten erklären, unter anderem die oft va-
gen Erklärungen, die verwendeten Klischees, die berichteten Banalitä-
ten und vor allem, warum Alkuin und sein Werk während des gesam-
ten Mittelalters unbekannt sind.

Alkuins angeblicher Lehrer Ælberctus oder Ælberht

47

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Aber zurück zur Darstellung des fiktiven Ælberht, der nach Alkuin
mehr als einmal mit Freuden die Route der Wallfahrer in fremde Län-
der nimmt, geleitet von der Liebe zur heiligen Weisheit, in der Hoff-
nung, dort neue Bücher und Studien zu finden und sie mit nach Eng-
land zurück zu bringen. Die Reise auf den Kontinent und nach Rom ist
eine nach der Christianisierung Englands für jeden Kleriker übliche
Gewohnheit oder sogar obligatorische Verpflichtung, die unter vielen
anderen auch für Abt Benedikt Bischof und seinen Nachfolger Ceol-
frith aus Bedas Kloster Wearmouth und Jarrow bezeugt ist (Beda
IV/18, S. 370).

Ælberht reist frommerweise auch in die Stadt Rom und besucht,
reich in der Liebe zu Gott, die heiligen Stätten weit und breit. Auf sei-
ner Heimreise wird der große Lehrer überall von den Herrschern der
Erde mit Ehren empfangen und mächtige Könige wünschen, ihn bei
sich zu behalten, um ihre Felder mit dem Strom heiligen Lernens zu
wässern, eine Parallele zu den hypothetischen Beziehungen, die Alkuin
zu dem fiktiven Karl dem Großen nachgesagt werden, den er angeblich
in Parma oder Padua auf der Rückkehr von einer Romreise treffen soll.

Aber Ælberht eilt zu der Aufgabe, sagt Alkuin, die Gottes Gnade
für ihn vorgesehen hat. Der Meister kehrt zurück, um seinem Heimat-
land zu dienen. Nach seiner Rückkunft an die heimatlichen Küsten
wird er bald mit der Übernahme einer pastoralen Aufgabe betraut und
durch öffentlichen Zuruf zum Erzbischof gekürt, eine Utopie, weil die
Berufung zum Erzbischof nicht kraft Akklamation erfolgt, sondern
mittels Übersendung des Palliums durch den Papst.

Wegen seiner heiligen Werke soll sich Ælberht als ein Schatz seines
Amtes und in jeder Hinsicht als ein guter Hirte erweisen, der Gottes
Herde hütet, den Wolf von ihr abhält, der den Lämmern Christi Scha-
den zufügen will, den Gläubigen die Speise des heiligen Wortes anbie-
tet, sie vor nagendem Hunger und quälendem Durst bewahrt, die in
der endlosen Wüste verirrten Wanderer auf liebevollen Schultern zu-
rück zur Herde des Herrn trägt und jene mit den schrecklichen Bestra-
fungen des Gesetzes verfolgt, die seinen freundlichen Predigten nicht
beiwohnen wollen, das heißt, wer sich nicht mit der Kirche konform
verhält und den Vorschriften ihrer Vertreter nicht beugt, fällt durch
das Raster, wobei es nicht nur um die Existenz gehen kann.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

48

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


In seinem Sinn für Gerechtigkeit soll Ælberht auch die unfügsa-
men Könige und Edlen nicht aussparen, sondern auch Hochgestellte
tadeln, wie es auch Alkuin angedichtet wird, der Karl den Großen we-
gen seiner grausamen Vorgehensweise gegen die Sachsen rügen und
zur Rede stellen soll.

Ælberhts vorheriger Eifer und Fleiß, die heilige Schrift zu lesen,
wird unter der Last der Verantwortung nicht geringer und er ist beides
in einem, ein weiser Lehrer und ein frommer Priester, der bei einigen
das Verständnis verbessert und den Charakter anderer veredelt. Als
dieser Vater zu der hohen Ehre voranschreitet, ändert er nicht seine
Gewohnheiten im Essen und Trinken. Obwohl er den Luxus meidet,
ist er kein Fanatiker für die exzessiv einfachen Speisen, sondern ge-
nießt stattdessen das Mittelmass, was ja auch von Alkuin bekannt ist,
der auch gern mal einen guten Tropfen trinkt.

Ab Vers 1488 berichtet Alkuin, dass Ælberht die Kirchen mit Or-
namenten von ausgesuchter Schönheit ausstattet, um den Glauben zu
fördern. An der Stelle (in der Kirche von York, was Alkuin nicht aus-
drücklich sagt), an der Edwin, der Kriegerkönig, 627 getauft wird und
damit in Nordhumbrien das römische Christentum einführt, das nach
seinem Tod 633 allerdings einen Rückschlag erleidet, soll Bischof
Ælberht einen großen Altar errichten, ihn mit Gold, Silber und Edel-
steinen schmücken und dem Namen des heiligen Paulus widmen, des
universalen Lehrers, den er von ganzem Herzen liebt. Über den Altar
soll er einen Leuchter mit drei großen Haltern hängen, in jedem eine
Reihe von neun Kerzen, und er soll ein silbernes Kreuz aufstellen.
Einen zweiten Altar soll er den Märtyrern und dem Kreuz widmen,
mit reinem Silber und erlesenen Steinen bedecken und eine gewichtige
Flasche aus purem Gold herstellen lassen, aus der die Priester, wenn sie
die heilige Messe zelebrieren, den Wein in den Kelch gießen.

Die Basilika Alma Sophia oder Sancta Sophia

Damit aber nicht genug. Alkuin erzählt weiter, dass in York während
Ælberhts Episkopats der Bau einer neuen Basilika in einem herrlichen
Design begonnen, fertig gebaut und geweiht wird. Dieses erhabene
Gebäude soll sich auf starke Säulen stützen mit glänzenden Arkaden,

Die Basilika Alma Sophia oder Sancta Sophia

49

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Decken und Fenstern versehen sein, in dem außerordentlichen Glanz
der Schönheit und einer reich gegliederten Innenausstattung leuchten
und sage und schreibe dreißig herrliche Altäre besitzen.

Mit den Worten: „Auf Geheiß ihres Lehrers wird diese Kirche von
Eanbald und Alkuin gebaut, die bei dieser Aufgabe mit großer Hinga-
be zusammenarbeiten“ führt Alkuin nicht nur Eanbald ein, den
Ælberht angeblich zwei Jahre und vier Monate vor seinem Tod (Vers
1565) zum Hilfsbischof weiht und zum Nachfolger im Erzbischofsamt
bestimmt, sondern nennt auch zum ersten Mal seinen eigenen Namen,
spricht quasi von sich selbst in der dritten Person und erwähnt seine
baumeisterlichen Fähigkeiten, die sonst nicht bezeugt sind.

Der Bericht über den Bau der Basilika Sancta Sophia bereitet der
Interpretation Schwierigkeiten. Von Beda wissen wir, dass König Ed-
win von Nordhumbrien im elften Jahr seiner Regierung von dem am
21. Juli 625 von Erzbischof Justus von Canterbury zum Bischof ge-
weihten römischen Missionar Paulinus am heiligen Tag des Osterfes-
tes, dem 12. April 627, mit allen Edlen seines Stammes und dem größ-
ten Teil seines Volkes getauft wird und zwar in der Kirche des heiligen
Petrus zu York, die Edwin selbst aus Holz in schneller Arbeit baut, als
er dort den Katechetenunterricht erhält und für den Empfang der Tau-
fe vorbereitet wird.

Edwin richtet seinem Lehrer und Bischof einen Bischofssitz in
York ein und Paulinus predigt von da an sechs aufeinander folgende
Jahre lang mit Zustimmung und Begünstigung Edwins bis zu dessen
Tod, nicht nur in Nordhumbrien, sondern auch im Land Lindsey, das
am südlichen Ufer des Flusses Humber liegt und bis zum Meer reicht.

Unter Anleitung dieses Paulinus beginnt Edwin eine größere und
erhabenere Kirche zu bauen, in deren Mitte die vorher gebaute Kapelle
eingeschlossen werden soll, aber bevor die Wandhöhe erreicht ist, wird
der König durch ein ruchloses Verbrechen getötet und hinterlässt die-
ses Werk seinem Nachfolger Oswald zur Vollendung (Beda II/14,
S. 184 f.).

Beda kommt nicht mehr auf den von Edwin um die Holzkapelle
herum begonnenen Kirchenbau zurück und Erzbischof Wilfried I. von
York läßt nach Mitteilung seines Biografen Eddius Stephanus um 670
die inzwischen baufällig gewordene Kirche wieder instand setzen. In
685 wird der heilige Cuthbert in Anwesenheit von König Ecgfrith von

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

50

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Nordhumbrien in York zum Bischof von Lindisfarne geweiht, wobei
sich zu seiner Weihe sieben Bischöfe versammeln, unter denen Erzbi-
schof Theodor von Canterbury seligen Angedenkens den Vorsitz führt
(Beda IV/28, S. 418). Dabei erwähnt Beda nur die Stadt York, aber kei-
ne Kirche, so dass die Weihe Cuthberts selbstredend noch in Edwins
Taufkirche stattfindet.

Alkuin erzählt in seinem Gedicht, ohne eine in York befindliche
Kirche zu nennen, dass der fiktive Ælberht an der Stelle, an der Edwin
627 die Taufe erhält, zwei Altäre aus Gold, Silber und Edelsteinen mit
einem außerordentlichen Kreuz errichtet und benutzt diesen Bericht
zur Überleitung auf die neue Basilika, die noch von Ælberht geplant,
erbaut und neun Tage vor Ælberhts Tod, im dritten Jahr seines Rück-
zugs vom Amt des Erzbischofs von ihm unter der Assistenz seines
Nachfolgers Eanbald der heiligen Weisheit geweiht wird.

Über diese nur aus Alkuins Gedicht bekannte Basilika ist bisher
viel gerätselt worden, weil von ihr keine Spuren erhalten sind, aber auf
den wirklich nahe liegenden Gedanken, dass sie, wie auch ihr Initiator
Ælberht, ein Hirngespinst Alkuins ist und niemals existiert hat, ist bis-
her noch niemand gekommen. Der Trick Alkuins, in drei Vierteln sei-
nes Gedichts über York die Vorgaben Bedas literarisch zu veredeln,
verschafft ihm Glaubwürdigkeit, und stellt auch seine fiktiven Berichte
nicht in Frage. Ganz im Gegenteil: Nach der Auffindung des Manu-
skripts im späten 17. Jh. bemühen sich die Spezialisten für die altengli-
sche Geschichte nicht nur, Relikte von der Kirche Sancta Sophia zu fin-
den, sondern auch auf Biegen und Brechen die Biografie des von Alku-
in so hoch gepriesenen Ælberhts zu ergründen und zu verifizieren,
dessen Leben und Taten vornehmlich und allein durch Alkuins Ge-
dicht über York bezeugt sind.

Heinrich Hahns Forschungen

Auf der verzweifelten Suche nach Ælberhts Identität berichtet Heinrich
Hahn in Forschungen zur deutschen Geschichte (1880, S. 562), dass
Bischof William Stubbs, der sich im 19. Jh. eingehend mit der altengli-
schen Literatur beschäftigt, die Vermutung ausspricht, dass die ge-
schichtlichen Angaben über die spätere Regierungszeit Karls des Gro-

Heinrich Hahns Forschungen

51

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


ßen von den achtziger Jahren an vielleicht der Feder Alkuins entstam-
men, was Pauli, wie Hahn berichtet, nur mit einigem Widerstreben er-
wähnt und stattdessen eine andere Vermutung ins Spiel bringt, näm-
lich, dass die Nachrichten, welche sich auf Karls Anfänge und die
Sachsenkriege in Simeon von Durhams Chronik beziehen, mit einem
Bischof Alubert in Verbindung stehen, der auf Wunsch Gregors von
Utrecht als Missionsbischof bei den Altsachsen ernannt wird.

Die nicht abwegige Vermutung von Bischof Stubbs, dass Alkuin
der Urheber der Mystifikation Karls des Großen ist, wird von Hahn
nicht weiter beachtet oder verfolgt, aber an die aus der Luft gegriffene
Hypothese von Pauli über die Gleichsetzung von Alubert und Ælberht,
klammert sich Hahn wie an einen Strohhalm und möchte seinerseits
„den Nachweis versuchen, dass in der That dieser Zusammenhang wie
die Identität von Ælberht und Alubert nicht zu den Unmöglichkeiten
gehört“, gibt aber zu bedenken, „dass mehr als der Beweis der Mög-
lichkeit bei allen diesen Quellenuntersuchungen, wenn nicht beson-
ders günstige Nachrichten vorhanden sind, nicht zu führen ist“.

Es ist zweckmäßig, sich den durch den Einschub der Phantomzeit
erfolgten Wandel in der Zeitrechnung von Zeit zu Zeit in Erinnerung
zu rufen, um stets vor Augen zu haben, dass die nach 614 weiter in die
alte Inkarnationszeit datierten Ereignisse und Personen in der Regel
einer 297 Jahre jüngeren Zeit angehören und ihr zugeordnet werden
müssen. Die Existenz eines bei den Altsachsen oder in Friesland ope-
rierenden Missionsbischofs Alubert braucht deshalb nicht einmal er-
funden zu sein, er müsste nur um rund drei Jahrhunderte verjüngt
werden, was Hahn allerdings nicht weiß und deshalb auch nicht über-
blickt. Die fakultative Gleichsetzung Aluberts mit dem von Alkuin kre-
ierten Ælberht hätte er sich allerdings sparen können.

Heinrich Hahn reflektiert, ohne zu einem definitiven Ergebnis zu
kommen, dass bei dem Schwanken der Namensschreibung im frühen
Mittelalter und der (vermeintlich) späten Wiedergabe in Simeon von
Durhams Chronik sich der Name von Ælberht in Alubert verwandelt
haben könnte. Er hält die Schwierigkeiten, die dieser Annahme entge-
genstehen, nicht für unüberwindlich und nennt mehrere kontinentale
Chroniken aus der alten Inkarnationszeit, die deutlich den Namen
Alubert für einen Missionsbischof haben.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

52

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Als Beispiel führt er die Vita S. Liudgeri an, die berichtet, dass Alu-
bert zu Gregor nach Utrecht kommt, dann in Begleitung von Liudger
und Sigibod zu seinem Bischof zurückkehrt, sich von diesem zum
Bischof weihen lässt, während Sigibod die Weihe zum Presbyter und
Liudger zum Diakon empfangen und Alkuin zu dieser Zeit dort Lehrer
ist. Nach dem Aufenthalt von einem Jahr in York kehrt Alubert in Be-
gleitung von Liudger nach Friesland zurück, bleibt bei Gregor als geist-
licher Mitarbeiter und geht, so wähnt Hahn, was aber nicht in der Vita
S. Liudgeri steht, nach Egberts Tod wieder nach York zurück und über-
nimmt dort 767 das Amt des Erzbischofs, eine Konstruktion, die mit
der von Alkuin erfundenen Biografie Ælberhts nicht in Einklang zu
bringen ist.

Altfrieds Vita S. Liudgeri

Hahn referiert weiter die um die Mitte des 9. Jhs. von Altfried, dem
dritten Bischof von Münster, verfasste Vita S. Liudgeri, in der kein
Bischof von York mit Namen genannt und keine Jahresangaben ge-
macht werden. Er übersieht aber, dass Liudger nach der Biografie 744
geboren und bei seinem ersten Aufenthalt in York zum Diakon ge-
weiht wird, was in England ab dem neunzehnten Lebensjahr möglich
ist, wie wir von Bedas Weihe wissen. Da Liudger nach einem Jahr mit
dem Missionsbischof Alubert zurück nach Friesland geht, ist er zu die-
sem Zeitpunkt mindestens zwanzig Jahre alt und wir schreiben das
Jahr 764. Eine andere Quelle nennt als Geburtsjahr Liudgers 742, da-
nach wäre er in 764 zweiundzwanzig Jahre alt, was aber, wie wir sehen
werden, vernachlässigt werden kann, weil es auf dasselbe hinausläuft.

Heinrich Hahn geht in seiner Interpretation davon aus, dass der in
der Vita S. Liudgeri genannte Alubert ein nordhumbrischer Missionar
ist, der nach einem Aufenthalt auf dem Kontinent noch einmal in Be-
gleitung von Liudger und Sigibod nach York geht, um sich zum
Bischof weihen zu lassen, nach einem Jahr auf das Festland zurück-
kehrt und ab 755 bis 767 zusammen mit Gregor in Friesland und Alt-
sachsen missioniert. Nach Egberts Tod soll er nach York zurückgehen
und die Nachfolge im Erzbischofsamt übernehmen.

Altfrieds Vita S. Liudgeri

53

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Das ist eine verwirrende Annahme, die schon deshalb nicht stim-
men kann, weil Liudger, der Alubert nach York und auch wieder zu-
rück begleitet, nach seiner Geburt in 742 oder 744 nicht schon vor 755,
im Alter von elf oder dreizehn Jahren, Diakon werden kann, die aber
auch nicht konform geht mit der erfundenen Biografie Ælberhts, der
seine Zeit nur in York verbringen soll, wie Alkuin schreibt, außer den
späteren Auslands- und Romreisen, die aber nicht der Mission dienen.

Über Hahns Zuschreibungen mit vielem „Wenn“ und „Aber“ kön-
nen wir eigentlich nur den Kopf schütteln, wir erfahren jedoch, wie
verbissen sich die Geschichtsforscher des 18. und 19. Jhs. mit den an-
stehenden Problemen beschäftigen und nach Lösungen suchen, die sie
teilweise an den Haaren herbeiziehen, die aber ohne den Einschub
einer Phantomzeit nicht zu finden sind.

Altfried berichtet weiter, dass Liudger nach seiner ersten Rückkehr
aus Nordhumbrien versucht, die Friesen zur Wiederaufnahme des
christlichen Glaubens zu bewegen, sich dann aber gegen den Wunsch
seiner Eltern und Gregors erneut zu seinem Lehrer Alkuin nach York
begibt, was unter Berücksichtigung des Einschubs der Phantomzeit et-
wa zu der Zeit geschieht, zu der die Skandinavier verstärkt versuchen,
in Nordhumbrien Fuß zu fassen und König Harold von England die
von seinem Bruder Tostig unterstützten Norweger an der Stamford
Brücke bei York besiegt, bevor es Herzog William von der Normandie
gelingt, in der Battle of Hastings am 14. Oktober 1066 England zu er-
obern, worüber ich in Heft 1/2008 der Zeitensprünge ausführlich be-
richte.

Damit wird klar, warum Liudgers Eltern gegen die zweite Reise
ihres Sohnes zu Alkuin Einwände erheben, denen sich auch Gregor
von Utrecht anschließt. Liudgers Studienzeit von dreieinhalb Jahren
während seines zweiten Aufenthalts bei Alkuin in York schließt offen-
sichtlich die drei Jahre mit ein, um die der Einschub in die Phantom-
zeit bei der normannischen Eroberung in England von 297 Jahren auf
300 Jahre aufgerundet und verlängert wird.

Bei der Erstellung der Vita S. Liudgeri in der Mitte des 9. Jhs. muss
der Biograf Altfried in die alte Inkarnationszeit datieren, da er in diese
Zeit hineingeboren wird und sich seine Zeitgenossen noch an den ers-
ten Bischof von Münster, den etwa vier Jahrzehnte vorher verblichenen
Liudger, erinnern, wie auch an die Personen seines Umfelds, die sich

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

54

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


noch im Rahmen des kommunikativen Gedächtnisses bewegen. Er
kann die Kontinuität in der Berichterstattung nicht unterbrechen oder
abändern und der Umstellung in der Geschichtsschreibung Ausdruck
verleihen, deren Grund, Anlass und Ausmaß er bestimmt auch nicht
kennt. Da ihm die sich anbahnende und teilweise schon durchgeführte
neue Datierung in der Zeitrechnung nicht unbekannt sein kann, um-
schreibt er die Folgen der normannischen Eroberung indifferent mit
‚Feindseligkeiten zwischen den Landesbewohnern und den Fremden’
und vermittelt damit, dass der Umbruch in England nicht so friedlich
und unkompliziert verläuft, wie er meist dargestellt wird (ZS, 3/2008,
S. 708/10).

Nach seinem abenteuerlichen zweiten Aufenthalt bei Alkuin in
York und seiner Rückkehr nach Friesland widmet sich Liudger weiter-
hin erfolgreich der Mission. In 784 absolviert er die für alle Geistlichen
verpflichtende Reise nach Rom, wird später der erste Bischof des Bis-
tums Münster in Westfalen, gründet ab 804 nicht nur Pfarrkirchen im
Münsterland, sondern auch die Klöster Helmstedt und Werden sowie
das Frauenkloster Nottuln, stirbt am 26. März 809 in Billerbeck und
wird in Werden begraben. Alles in der alten Inkarnationszeit.

Aus der Feder Liudgers sind keine schriftlichen Dokumente erhal-
ten, aber über den ersten Bischof von Münster und Schüler Alkuins
sind vier Biografien überliefert, die 1881 von Diekamp in Bd. IV der
Geschichtsquellen des Bistums Münster herausgegeben werden.

Altfrieds Beweis für die Phantomzeit

Altfried schreibt, dass Liudger durch die Feindseligkeiten zwischen
den Landesbewohnern und den Fremden zum Verlassen Yorks ge-
nötigt“ wird. Dieser Satz aus der Vita S. Liudgeri ist ein direkter Be-
weis für die Phantomzeit, da es sich bei den als Feindseligkeiten zwi-
schen den Landesbewohnern und den Fremden umschriebenen Que-
relen nur um die Verhältnisse in York unmittelbar nach der normanni-
schen Eroberung handeln kann, als die widerrechtlich in das Land ein-
gefallenen Normannen auch Nordhumbrien in Besitz nehmen und da-
bei nicht zimperlich vorgehen.

Altfrieds Beweis für die Phantomzeit

55

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


William von der Normandie lässt sich an Epiphanias 1067 (6. Ja-
nuar) zum englischen König krönen. Während der Krönungsfeierlich-
keiten entzünden seine vor der Kirche wartenden Bewacher mit ihren
Fackeln einen Brand, der später als ein Versehen ausgegeben wird,
dem aber drei Viertel der aus Holz gebauten Häuser in London zum
Opfer fallen.

Nach der Krönung ist es für William die wichtigste Aufgabe, sich
der Gunst des einheimischen Klerus zu versichern und die eingesesse-
nen angelsächsischen Kleriker in den unversehrten Kirchen und Klös-
tern in ihren Ämtern neu zu bestätigen. Die angelsächsischen Priester
und Bischöfe, die nicht bedingungslos zu einer Zusammenarbeit bereit
sind, werden ihres Amtes enthoben und gegen vorausschauend vom
Festland mitgebrachte normannische Geistliche ausgetauscht
(ZS. 3/2007, S. 710).

Bekanntlich zeigt der nordhumbrische Klerus wenig Bereitschaft
zur Übernahme der normannischen Gesetze und ist deshalb verstärkt
von der Absetzung und dem Austausch betroffen. Ein Grund für die
Zurückhaltung der Nordhumbrier in der Zusammenarbeit mit den
Normannen ist der Einschub der Phantomzeit, die in einigen Gebieten
Englands, zum Beispiel in Durham und Wessex, bereits vollzogen ist
und von den neuen Landesherren ohne viele Worte flächendeckend
und kompromisslos im ganzen Land eingeführt wird, während die
Nordhumbrier an der Kontinuität der alten Inkarnationszeit und der
Tradition Bedas festhalten wollen.

Aus der gewaltsamen Vertreibung Liudgers ist zu schließen, dass
auch Alkuin von der Säuberungsaktion betroffen ist und sein Amt ver-
liert, obwohl er aus gutem Grund selbst nichts darüber verlautbart,
weil er ja sonst die Phantomzeit hätte erwähnen müssen.

Die Historiker und Literaturwissenschaftler, die sich bisher mit
Alkuin beschäftigen, bestätigen ausnahmslos, dass dieser Nord-
humbrien verlässt, um auf dem Festland zu leben. In Unwissenheit
über die Umstände, die zu dem Wohnsitzwechsel führen, entwi-
ckeln sie eine absurde Theorie, die sie in Alkuins Werk hinein inter-
pretieren und die in der erfundenen Story gipfelt, dass Alkuins

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

56

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Übersiedlung auf Einladung von Karl dem Großen erfolgt und er an
dessen Hof eine bedeutende Rolle spielt.

Ganz sicher sind es die fehlenden Zukunftsperspektiven, die Alku-
in zu dem Schritt bewegen, Nordhumbrien zu verlassen. Der Auslöser
ist, wie erwähnt, neben der in ganz England einheitlich eingeführten
neuen Zeitrechnung auch der Umstand, dass die kirchlichen und welt-
lichen Positionen mit normannischen Geistlichen und Adligen umbe-
setzt werden. Die angelsächsische Oberschicht wird verfolgt, entrechtet,
abgesetzt und enteignet. In dem 1086 erstellten Doomsday Book wer-
den alle Ländereien Englands aufgelistet und von König William an
seine Gefolgsleute verteilt, was an vielen Beispielen belegt ist. Als 1083
die Landessprache von Altenglisch auf das normannische Französisch
umgestellt wird, ist Alkuin auf jeden Fall nicht mehr davon betroffen,
zum einen, weil er nicht englisch sondern lateinisch spricht und zum
anderen, weil er schon auf dem Kontinent ist.

Erzbischof Koaena oder Coena von York

Als Ergänzung berichtet Hahn ein anderes Forschungsergebnis, dessen
Tragweite ihm offenbar nicht bewusst ist und das er demzufolge auch
nicht richtig bewerten kann. In der Briefsammlung des Bonifatius be-
finden sich zwei Briefe, einer an und einer von Koaena oder Coena,
von dem noch ein weiterer Brief mit übereinstimmendem Inhalt an
Guthbert, den Abt von Wearmouth, erhalten ist, der die gleichen Rede-
wendungen, Klagen, Bitten, Geschenke und landschaftlichen Briefziele
enthält.

Dieser durch die Briefe belegte Coena wird nach den Ausführun-
gen von Hahn in einem nicht näher definierten Bischofskatalog von
York als Erzbischof zwischen Egbert und Eanbald für die gleiche Zeit
ausgewiesen, in der nach Alkuins Gedicht das Amt der erfundene
Ælberht innehaben soll, der aber in dem Bischofskatalog überhaupt
nicht erwähnt wird. Das impliziert, dass der anonyme und zeitlich
nicht festgelegte Verfasser des Bischofskataloges im Bemühen um die
Kontinuität in der Zeitrechnung und die dafür erforderliche Füllung
der Phantomzeit, entweder schon vor Alkuin oder in Unkenntnis der
ihm zuvorgekommenen Dichtung Alkuins, Coena das Episkopat von

Erzbischof Koaena oder Coena von York

57

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


York zuschreibt und damit für die gleiche Zeit einen zweiten phantom-
zeitlichen Erzbischof von York erfindet.

Der von Hahn zitierte Jaffé, der Ende des 19. Jhs. frühmittelalterli-
che Briefsammlungen herausgibt, vertraut dem ominösen Bischofska-
talog, stützt sich zusätzlich auf eine weniger bekannte Chronik und
setzt Coena, den er durch die Briefe als existent erachtet, was durchaus
nicht erwiesen ist, da es sich bei den Briefen auch um Fälschungen
handeln kann, kurzerhand auf dem Papier als Erzbischof von York für
767–781 ein, macht aber keine Andeutung, wie Hahn ausdrücklich
mitteilt, dass er Coena und Ælberht für die gleiche Person hält. Auf die
erwähnte Chronik, auf die sich Jaffé stützt, kann Hahn nicht näher ein-
gehen, weil sie ihm, wie er vor einhundertdreißig Jahren schreibt, gera-
de nicht zur Hand ist. So schreibt einer vom anderen ab, fälscht oder
kombiniert und die Sache wird kompliziert und immer verwirrter, nur
weil keiner die Phantomzeit kennt oder erahnt.

Hahn betont nachdrücklich, dass in dem Bischofskatalog von York
zwischen Egbert und Eanbald kein anderer als Coena aufgeführt ist
und fährt fort: „Nun ist freilich auffällig, dass Alkuin diesen Namen
nicht erwähnt, während er doch seinen Lehrer Ælberht ausführlich be-
spricht. Andererseits ist aber auch nirgends bemerkt, dass Ælberhts
Verwaltung eine Unterbrechung durch einen andern erlitten hätte“. Er
führt einige Beispiele an, in denen dies geschehen ist und resümiert:
„Auf Egbert folgt Ælberht, der als Hochbetagter seinen Schüler Ean-
bald in 778, zwei Jahre vor seinem Tod, zu seinem Stellvertreter und
Nachfolger bestimmt, um ein beschauliches Einsiedlerleben zu führen“.

So stellt sich Heinrich Hahn das vor! Er folgert aber ganz vernünf-
tig: „Da eine Unterbrechung ausgeschlossen erscheint, könnte in dem
Bischofskatalog ein Irrtum vorliegen“, gibt jedoch sogleich wieder
skeptisch zu bedenken: „Aber auch diese Annahme wird wankend
eben durch das Vorkommen jenes Namens in den Briefen“. Mit dem
Wissen über eine Phantomzeit hätte Heinrich Hahn erkannt, dass we-
der Ælberht noch Coena Erzbischof von York sein können, sondern
Erfindungen sind, die der Füllung der eingeschobenen Zeit dienen und
er hätte das Problem, das ihn so intensiv beschäftigt, lösen können.

In Ermangelung der Kenntnis über die Phantomzeit ignorieren die
Historiker und Literaten des 19. und 20. Jhs. die ungelösten Probleme.
Damit die Kritik über die Nachfolge im Bischofsamt in York nicht in

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

58

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


eine Sackgasse gerät, schenken die von Heinrich Hahn angeführten In-
terpreten Haddan und Stubbs der alternativen Frage Coena oder
Ælberht keine Aufmerksamkeit mehr, sondern sehen die Sache eher
unproblematisch. In ihrer Überschrift „Cena alias Ethelberht“ setzen
sie die beiden fiktiven Bischöfe (oder Erzbischöfe) von York gleich.
Damit ist ‚Coena’ auf ‚Cena’ geschrumpft und mit Ælberht, kurzer-
hand in Ethelberht abgeändert, zu einer Person verschmolzen. Unter
diesem Aliasnamen wird der auf Egbert folgende phantomzeitliche
Bischof oder Erzbischof von York bis heute geführt.

Das Yorker Münster

Trotz intensiver Nachforschungen gelingt den Wissenschaftlern weder
der Nachweis der Existenz Ælberhts noch der von ihm initiierten und
der Sancta Sophia geweihten Basilika. Das ist kein Wunder, weil man
etwas, das es nicht gibt, nicht finden oder beweisen kann.

In der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts werden Maßnah-
men zur Stützung und Festigung der Türme des Yorker Münsters er-
forderlich, die ab 1967 durchgeführt und mit einem überraschenden
Ergebnis 1973 abgeschlossen werden. Die bei der Konsolidierung des
Münsters in York entdeckten frühesten Fundamente sind unanfechtbar
das Werk des Thomas von Bayeux, des ersten normannischen Erzbi-
schofs von York, dessen Episkopat von 1070 bis 1100 währt und der
nach verbürgter Überlieferung das Münster einige Jahre nach seinem
Amtsantritt errichten lässt.

Wie aus dem von Derek Phillips 1975 erstellten Bericht in Friends
of York Minster 46th Annual Report über die zwischen 1967–73 durch-
geführten Ausgrabungen am Yorker Münster hervorgeht, lassen sich
von früheren Kirchen aus angelsächsischer Zeit in York keine Spuren
oder Überreste nachweisen, was für Edwins hölzerne, leicht vergängli-
che Taufkirche verständlich ist, für die imposante Basilika Sancta So-
phia aber die Gewissheit erbringt, dass 778/80 in York keine Basilika
geplant, erbaut und geweiht wird, wie Alkuin behauptet, und zwar wi-
der besseres Wissen behauptet, da er sich gewissermaßen selbst ein-
bringt und für den Bau verbürgt, nach seinen eigenen Worten sogar
selbst und ein anderer Zeitgenosse namens Eanbald, beides angebliche

Das Yorker Münster

59

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Schüler Ælberhts, auf Geheiß ihres Lehrers die Basilika erstellen und
bei dieser Aufgabe in einträchtiger Hingabe zusammen arbeiten.

Das bei den Ausgrabungsarbeiten gewonnene Forschungsergebnis
bekundet nicht nur, dass die Basilika Sancta Sophia nur der Phantasie
Alkuins entspringt, der mit der Erfindung dieser imaginären Kirche
versucht, das durch den Einschub der leeren Zeit entstandene Loch in
der Zeitgeschichte zu füllen, sondern es liefert auch mit dem Nachweis,
dass Thomas von Bayeux der erste Erbauer des Yorker Münsters ist,
einen eindeutigen Beweis für die Phantomzeit, die im restlichen Eng-
land und Nordhumbrien bei der normannischen Eroberung mit dem
Sprung von 766 auf 1066 offiziell wird.

Unter Berücksichtigung des Zeiteinschubs von 300 Jahren fallen
die fiktive Bauzeit von Alkuins erfundener Basilika im 8. Jh. der alten
Inkarnationszeit und die Errichtung des Yorker Münsters durch
Thomas von Bayeux einige Jahre nach seiner Ernennung zum Erzbi-
schof von York im 11. Jh. der neuen Inkarnationszeit zeitlich zusam-
men.

Mit dem Nachweis, dass es sich bei Alkuins Gedicht über die Kö-
nige, Bischöfe und Heiligen der Kirche von York um eine geschickt in-
szenierte Fälschung zur Füllung der Phantomzeit handelt, erübrigt es
sich eigentlich, mehr darüber zu schreiben, aber ich darf den Lesern
den Inhalt der restlichen etwas mehr als hundert Zeilen nicht vorent-
halten, weil sie die Fälschung Alkuins erhärten und besiegeln.

Über die Schule in York

Alkuin entwirft für seinen hypothetischen Lehrer Ælberht, allerdings
ohne Orte oder Daten zu nennen, einen Lebenslauf, wie wir ihn von
Beda, der ab dem siebten Lebensjahr in der Klosterschule Wearmouth
and Jarrow erzogen wird, kennen. Daraus schließen die bisherigen In-
terpreten auch für Alkuin selbst einen analogen Entwicklungsgang, der
natürlich nur in York sein kann und daraus resultierend muss es auch
eine episkopale Schule in York geben.

Aber weder in Alkuins Gedicht noch an einer anderen Stelle wird
eine Schule in York ausdrücklich erwähnt und auch die Ausgrabungen
ergeben keinen Hinweis auf eine Schule aus angelsächsischer Zeit, so

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

60

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


dass ich mich über die nicht erwiesene und nicht nachweisbare Schule
in York kurz fassen kann.

Zuweilen wird Paulinus, dem ersten Bischof von Nordhumbrien,
der von seinem Bischofssitz in York nach Edwins Taufe in 627 bis zum
Tod des Königs in 633, also gerade einmal sechs Jahre lang, das Evan-
gelium in Nordhumbrien und Lindsey predigt, die Gründung einer
Klosterschule zugeschrieben, was jedoch jeder Realität entbehrt. Auch
die Bischöfe Wilfried I., Bosa, Johannes, und Wilfried II. von York, die
das Bischofsamt vor Egbert innehaben, werden vergeblich mit der Ein-
richtung einer Schule in Verbindung gebracht. Verbleiben nur der zeit-
genössische Egbert und der fiktive Ælberht, den Alkuin an mehreren
Stellen in seinem Gedicht als seinen Lehrer bezeichnet.

Da eine klare Aussage über eine Schule in York fehlt, ist es nicht
einmal sicher, ob Alkuin selbst schon im Kindesalter in einem Kloster
unterrichtet und erzogen wird. Es gibt viele Argumente, die dagegen
sprechen, zum Beispiel, dass er erst relativ spät in Erscheinung tritt
und noch später mit dem Schreiben beginnt, aber auch die von Bischof
Stubbs geschilderten chaotischen Zustände in den Jahrzehnten vor
und nach der normannischen Eroberung in England (ZS 1/2008,
S. 167) und nicht zuletzt, dass keine Schule in York bezeugt ist.

Eine der ersten unabhängigen Quellen über Alkuin findet sich in
der um die Mitte des 9. Jhs. von Altfried verfassten Vita S. Liudgeri, die
Alkuin zu der Zeit, zu der Liudger in York weilt und zum Diakon ge-
weiht wird, als Lehrer in York bestätigt. Der von Altfried dokumentier-
te anschließende Aufenthalt Liudgers bei Alkuin erweckt den Eindruck,
dass in York keine Kinder, sondern junge Erwachsene unterwiesen
werden, was auch Alkuins Gedicht impliziert, in dem er sich in den
Zeilen 1515/16 an die „jungen Männer von York“ wendet.

Es wird auch nirgends berichtet, dass dem Bischofssitz in York ein
Skriptorium angeschlossen ist. Zwar bringt Liudger gemäß der Vita
S. Liudgeri Kopien von Büchern mit, als er nach Friesland zurückkehrt,
aber Altfried sagt nicht, dass diese in York kopiert werden. Von Boni-
fatius ist ein Brief an Egbert mit der Bitte um Abschriften von Bedas
Werken erhalten, deren Auslieferung aber nicht bestätigt wird.

Über die Schule in York

61

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Die Büchersammlung von York

Ælberht zieht sich vom Amt des Erzbischofs zurück (Vers 1523/24)
und überträgt den Bischofssitz freudig seinem geliebten Schüler Ean-
bald. Er verteilt sein beachtliches Vermögen, das ihm trotz seiner vie-
len fiktiven Ausgaben für wohltätige Zwecke, insbesondere für die
Ausstattung der Kirchen und den Neubau der Basilika geblieben ist,
auf folgende Weise. Die Wertsachen, Ländereien und das Geld ver-
macht er der Regierung der Kirche, seinen kostbarsten Schatz aller-
dings, den er über alles stellt, die ausgewählten Materialien zum Ler-
nen und Studieren, die erlesene, unschätzbare Sammlung von Büchern,
die dieser berühmte Lehrer überall zusammengetragen und unter
einem Dach gestapelt hat, vertraut er, wie ein Vater, seinem anderen
Sohn an, der beständig an seiner Seite ist, um dessen Durst nach Ge-
lehrsamkeit zu stillen.

Mit dieser Bemerkung findet Alkuin den Übergang zu der angeb-
lich reichhaltig ausgestatteten Büchersammlung von York. Nach Al-
kuins der Realität nicht standhaltenden Angaben über seinen Lehrer
Ælberht und dessen Bau einer Basilika mehrt sich der Verdacht, dass
seine Aufzählung über die in York vorhandenen Bücher auch in das
Reich der Legende gehören.

Die virtuelle Büchersammlung in York soll aus dem Vermächtnis
der antiken Väter bestehen, die Alkuin unter dem auch von Beda ver-
wendeten Sammelbegriff Veterum Vestigia Patrum zusammen fasst,
ferner aus allem, was die Römer in der lateinischen Welt besitzen, was
auch immer aus dem berühmten Griechenland in Latein übertragen
ist sowie aus den himmlischen Ergüssen des hebräischen Volkes und
was Afrika in Strömen von Licht ausgestreut hat. Schon diese pauscha-
le Übersicht lässt erkennen, dass die Aufzählung maßlos übertrieben
ist.

Alkuin nennt die Wahrnehmungen von Hieronymus und Hilarius,
von Bischof Ambrosius, Augustinus und dem heiligen Athanasius, die
Schriften des klugen Orosius, die Lehren von Gregor dem Großen und
Papst Leo, die glühenden Worte von Basil und Fulgentius, von Cassio-
dorus und Johann Chrysostomus, die Lehren von Aldhelm und dem
Magister Beda, die Schriften von Victorinus und Boethius, von den an-
tiken Historikern Pompejus und Pliny, von dem scharfsinnigen Aristo-

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

62

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


teles und dem großen Rhetoriker Cicero, alle Literatur von Sedulius
und Juvencus, von Alcimus, Avitus und Prudentius, Prosper, Paulinus,
Arator, die Werke von Fortunatus und Lactantius, die autoritativen
Schriften von Vergil, Statius und Lucan, dazu die Meister der gramma-
tischen Kunst, die Werke von Probus und Focas, Donatus, Priscian,
Servius, Eutyches und Comminianus und schließt seine Aufzählung
mit dem Hinweis, dass der Leser in der Yorker Bibliothek noch viele
andere außerordentliche Bände findet, dass er sich aber außerstande
sieht, alle Namen in sein Gedicht aufzunehmen, da dies länger dauern
würde, als es der poetische Gebrauch erlaubt und deutet damit an, dass
die Liste zu umfangreich ist, um realistisch zu sein. Und die Bücher al-
ler dieser Autoren soll der fiktive Ælberht zusammengetragen, gesam-
melt und unter dem Dach gestapelt haben!

Da Alkuin seinen Bericht über die illusorische Büchersammlung
von York mit dem Vermächtnis der antiken Väter beginnt, ist der Ver-
dacht nicht unberechtigt, dass er die antiken Schriftsteller aus der um
400 nach Christus von Hieronymus erstellten Literaturgeschichte über
die achtzig berühmten Männer De viris illustribus LXXX übernimmt,
zumal Hieronymus auch als erster in seiner Autorenliste namentlich
geführt wird. Alkuin teilt keine Buchtitel mit, aber selbst wenn man
von den avisierten Autorennamen nur die bekanntesten Werke in der
Bibliothek in York erwartet, geht die Ansammlung von Büchern über
den Umfang des Üblichen hinaus.

Die phantastische Büchersammlung in York wird im Mittelalter
nicht mehr erwähnt. In Englands Museen und Universitätsbibliothe-
ken gibt es vereinzelt Hinweise auf die von Alkuin zitierten Autoren,
bei denen sich aber eine Verbindung zu York nicht nachweisen lässt.
Die Mutmaßung, dass die überdimensionale Büchersammlung in York
Alkuins Phantasie entspringt, wird dadurch offensichtlich.

Alkuin und Lactantius

Einen Fehler macht auch der Gescheiteste. So auch Alkuin. Unter den
von ihm angeführten Autoren, die in der Yorker Bibliothek vertreten
sein sollen, ist auch Lucius Caecilius Firmianus Lactantius, wie des-
sen vollständiger Name lautet, der von etwa 250 bis 330 nach Christus

Alkuin und Lactantius

63

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


lebt, erst im Erwachsenenalter zum Christentum kommt, die erste la-
teinische Geschichte des Christentums verfasst und heute zu den Kir-
chenvätern zählt.

Für Lactantius und seine lateinischen Werke ist die oben erwähnte,
von Hieronymus um die Wende vom vierten zum fünften Jahrhundert
verfasste Literaturgeschichte über die achtzig berühmten Männer die
einzige antike Quelle. Mit den Worten: „Von Firmianus, der auch Lac-
tantius genannt wird, haben wir ein Symposium, das er in der Jugend
schrieb“ bestätigt Hieronymus, dass Lactantius seine Rätsel im dritten
Jahrhundert für ein Symposium schreibt. Hieronymus berichtet wei-
ter, dass Lactantius durch den im Jahr 284 von den Prätorianern zum
Kaiser proklamierten Diokletian als lateinischer Rhetor und Lehrer vor
dem Jahr 303 in dessen Residenz nach Nikomedien berufen wird, und
dass Lactantius in einem extrem hohen Alter den unehelichen Sohn
Crispus des Kaisers Konstantin I. am Hof zu Trier unterrichtet. Nach
der lobenden Erwähnung in Hieronymus’ De viris illustribus LXXX
hört man viele Jahrhunderte nichts mehr von dem lateinischen Rhetor
und Dichter Lactantius.

Die Schuld an dem langen Schweigen über Lactantius trägt der am
ersten März 492 zum Papst geweihte Galesius I., der im Decretum Ga-
lesianum die Werke der christlichen Schriftsteller in rezipierte und
nicht rezipierte Bücher einteilt und die Opuscula Lactantii sive Firmia-
ni, „die Werke des Lactantius oder Firmianus“, und zwar alle Werke
dieses Autors, auf die Liste der verbotenen Bücher setzt, so dass Lac-
tantius vom Klerus nicht mehr genannt, gelesen oder im Unterricht
verwendet werden darf. Damit ist um 500 die Karriere und Popularität
des römischen Kirchenschriftstellers vorerst einmal zu Ende, sein Na-
me wird in den Manuskripten getilgt und er wird im ausgehenden Al-
tertum und frühen Mittelalter nicht mehr erwähnt.

Als Folge des päpstlichen Verbots ist der Name des Lactantius
nachgewiesenermaßen ab dem 6. Jh. in keinem Bibliothekskatalog
mehr verzeichnet. Die einzige Ausnahme vermeldet Alkuin, der in sei-
nem im 8. Jh. komponierten Gedicht über York behauptet, die Werke
des Lactantius befänden sich in der Bibliothek in York, was von den
Kritikern zwar stets hervorgehoben, aber weder reflektiert noch hin-
terfragt wird. Keiner der Interpreten realisiert diesen Anachronismus
und erkennt, dass Lactantius erst wieder im 11. Jh. in Erscheinung tritt.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

64

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Deshalb kann es gar nicht anders sein, als dass Alkuin sein Gedicht
über York frühestens im 11. Jh. schreibt und zwar auf dem Festland, da
in England der Name des Lactantius erst einige Jahrhunderte später
wieder auftaucht.

Alkuins entscheidender Fehler ist, dass er Lactantius als einen in
der Büchersammlung in York vertretenen Autor darstellt. Hätte er sei-
ne virtuelle Aufzählung schon vor der Nennung des Namens Lactanti-
us abgebrochen, wären wir um einen unanfechtbaren Beleg für die
Phantomzeit ärmer. So aber bestätigt der im 4. Jh. verstorbene Lactan-
tius posthum, dass Alkuin nicht im 8. Jh. leben und schreiben kann,
sondern nach unserer heutigen Datierung erst im 11. Jh. und liefert
damit einen unbestreitbaren Beweis für eine Phantomzeit von drei
Jahrhunderten.

Die Tradition der Werke des Lactantius

Die Skriptoren umgehen das durch Papst Galesius I. ausgesprochene
Verbot, Lactantius weiterhin zu kopieren, indem sie seine Werke an-
onymisieren, also ohne die Angabe des Urhebers weiter verbreiten.
Oder sie ordnen sie einem Autor zu, der nicht durch ein päpstliches
Dekret belastet ist. Nur durch diese Maßnahmen gelingt den Schriften
des Lactantius das jahrhundertelange Überleben.

Eine Spur von Lactantius’ Werken in England ist die anonym über-
lieferte Übersetzung von Fragmenten aus dem Apolloniusroman in
die angelsächsische Sprache, die als Apollonius in Pentapolim in dem
Manuskript Corpus Christi College 210 aus dem 11. Jh. in Cambridge
aufbewahrt wird. Es ist die erste Übersetzung aus dem Apolloniuslied
des Lactantius in eine andere Landessprache. Ein lateinisches Vorbild,
aus dem die Übersetzung hergestellt wird, ist in England nicht überlie-
fert.

In einer der vier erhaltenen Sammelhandschriften mit altenglisch-
angelsächsischer Literatur, dem Codex Exoniensis, der von Bischof
Leofric bei seinem Tod in 1072 seiner Kathedrale in Exeter hinterlas-
sen und seither in der dortigen Bibliothek aufbewahrt wird, ist eine
anonyme Übersetzung des Gedichts über den Vogel Phönix in die
westsächsische Sprache erhalten. Wie bei dem Apolloniuslied ist auch

Die Tradition der Werke des Lactantius

65

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


diese anonyme Übersetzung die älteste bekannte Übertragung in eine
andere Landessprache, aber ein lateinisches Manuskript gibt es in Eng-
land ebenfalls nicht mehr.

Trotz der mächtigen Mittel, wie Bann und Interdikt, die zur Herr-
schaft über die Menschen eingesetzt werden und erlauben, in das Ge-
wissen und Leben des Einzelnen einzugreifen, tritt ab dem 11. Jh. nach
und nach ein Widerspruch gegen die Lehren und Gebräuche der römi-
schen Kirche hervor, was zur Folge hat, dass sich die Verdammung des
Lactantius durch das päpstliche Dekret allmählich entkrampft und
sein Name auf dem Festland mit der Zeit zunehmend öfter genannt
wird.

Das ist deutlich anhand der Überlieferung von Lactantius’ Gedicht
De ave Phoenice „Über den Vogel Phönix“ zu erkennen, von dem es
bis zum Ende des 10. Jhs. nur anonyme lateinische Abschriften gibt so-
wie die erwähnte, ebenfalls anonyme altenglische Fassung. Erst in
einem lateinischen Manuskript des Codex Leidensis Vossianus Q 33 aus
dem 11. Jh. wird der Name des Lactantius wieder genannt, wie auch in
nahezu allen späteren Abschriften des Gedichts aus dem Mittelalter.

Ein ganz besonderer Glücksfall kommt den cleveren Skriptoren bei
der Verbreitung der hundertteiligen Rätselsammlung des Lactantius zu
Hilfe, die der römische Autor im dritten Jahrhundert für ein Symposi-
um zusammenstellt und als Aenigmata Symposii, also als die „Rätsel
des Symposiums“ bezeichnet, was aber auch die „Rätsel des Symposi-
us“ bedeuten kann. Diesen Dualismus machen sich die lateinischen
Kopisten zunutze. Sie ignorieren einfach den Namen des wahren Au-
tors Lactantius und verbreiten seine Rätsel eifrig unter dem Namen ei-
nes erfundenen Dichters Symphosius, den zwar keiner kennt, der aber
auch nicht auf der Liste der verbotenen Bücher steht.

So kann die begehrte Rätselsammlung nach Herzenslust ohne Ge-
wissensbisse kopiert, als Studienmaterial verwendet und sogar als
Richtschnur für die eigenen Dichtungen gemacht werden, ohne mit
dem Gesetz der Kirche in Konflikt zu geraten. Etwa zwei Dutzend
mehr oder weniger vollständige Manuskripte der Rätselsammlung be-
finden sich noch heute unter dem Namen eines nie existierenden
Dichters Symphosius in Universitätsbibliotheken.

Von den römischen Missionaren, Bischöfen oder Äbten werden im
Zug der Christianisierung die Rätsel des Lactantius unter dem Namen

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

66

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


des hypothetischen Dichters Symphosius nach England gebracht und
sind schon im 7. Jh. bei dem ersten anglo-lateinischen Schriftsteller
Aldhelm nachweisbar, der sie als Muster für seine eigene hundertteili-
ge Rätselsammlung ausweist und den „Simposius Poeta“ als seinen
Mentor preist, obwohl er absolut nichts über den erfundenen Poeten
sagen kann, dessen Lebenszeit von den Interpreten konträr zwischen
dem 2. und 6. Jh. geschätzt wird.

Das älteste und eins der wenigen vollständigen, unter dem Namen
des Symphosius (oder eines verballhornten, aber ähnlichen Namens,
wie Simposius, Symfosius, Siphusius) überlieferten Manuskripte der
Rätselsammlung ist auf den Seiten 142 bis 156 des Codex Parisinus
Lat. 10318 aufgezeichnet, einer Sammelkopie der Nationalbibliothek
in Paris, die summa summarum acht, teilweise fragmentarische, Ma-
nuskripte über die symphosischen Rätsel aus dem 8. bis 13. Jh. aufbe-
wahrt.

Von den Handschriften der symphosischen Rätsel in der Biblio-
theca Apostolica des Vatikans nimmt der aus dem 10. Jh. stammende
Codex Vaticanus Regin. lat 1553 eine besondere Stellung ein, da er
neben den Rätseln des hypothetischen Symphosius auch die jeweils
hundert Rätsel des Aldhelm und des Tullius überliefert.

Auch in Sammelhandschriften in England befinden sich noch zwei
lateinische Manuskripte der symphosischen Rätsel und zwar auf den
Seiten 389–394 des Codex Cantabrigiensis Gg. V. 35 in Cambridge
und auf den Seiten 104–113 des Codex Londiniensis 12. C. XXIII im
britischen Museum in London. Die Anfertigung dieser Codices wird
allerdings nicht in das 7. oder 8. Jh. gesetzt, wie zu erwarten wäre, weil
Aldhelm, dessen Todesjahr Beda mit 709 angibt, die Rätsel des Sym-
phosius schon kennt und erwähnt, sondern erst in das 11. Jh. Dieser
Sachverhalt ist ein eklatantes Indiz für die Phantomzeit, nach der Ald-
helm nicht im 7. Jh. lebt und im 8. Jh. stirbt, sondern erst drei Jahr-
hunderte später.

Im 6. Jh. wird in Karthago die Anthologia latina zusammenge-
stellt. Darin werden die Aenigmata symphosii des Lactantius einem
Dichter Caelius Firmianus Symphosius zugeordnet. Der durch das
päpstliche Dekret verbotene Name Lactantius wird damit vermieden,
aber mit Symphosius wird ein Pseudonym kreiert, das Lactantius bis
zum heutigen Tag, mit einer Unterbrechung von rund einhundertfünf-

Die Tradition der Werke des Lactantius

67

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


zig Jahren im 18. und 19. Jh. nicht mehr losgeworden ist. Mehr da-
rüber in meiner Studie „Die poetischen Dichtungen des Lactantius“.

Eine der überlieferten Kopien der symphosischen Rätsel enthält
eine lateinische Marginalie mit dem Wortlaut: „Simposium oder si-
phonium sind die Rätsel, die Firmianus und Lactantius komponierten“.
Die Anführung der zwei verschiedenen Schreibweisen deuten an, dass
der Glossator mehrere Manuskripte kennt.

Da die Namen Lactantius und Firmianus bekanntermaßen zu
einer Dichterpersönlichkeit gehören, muss die irreführende Aussage
im Plural auf eine fehlerhafte Übersetzung der Erwähnung des Dich-
ters bei Hieronymus oder Galesius zurückgehen. Den Lapsus darf ich
dem fortschrittlichen Mönch verzeihen, da er der erste Nutzer der Rät-
sel ist, der Lactantius – nach dem langen Schweigen als Folge der Inde-
xierung – wieder als den wahren Autor erkennt.

Die anonyme Randbemerkung aus dem 11. Jh. muss allerdings sie-
ben Jahrhunderte warten, bis sie von Christoph August Heumann
1722 entdeckt wird und Lactantius als Autor der Rätselsammlung all-
gemeine Anerkennung erfährt, leider nur für eine begrenzte Dauer
von nicht einmal einhundertfünfzig Jahren, um dann von Alexander
Riese 1861 wieder verworfen zu werden, der die Ende des dritten Jahr-
hunderts komponierten Rätsel in einer durch die Phantomzeit be-
dingten falschen Rückrechnung irrtümlich in das 6. Jh. setzt und Lac-
tantius damit als Autor ausschaltet. Diese rückläufige Entwicklung
wird zwar im vorigen Jahrhundert aufgehoben und die Rätsel werden
ihrer dreihundert Jahre früheren Entstehungszeit wieder zugeordnet,
aber Lactantius selbst wird dabei vergessen oder ignoriert.

Als im Zug der Zeit das Decretum Galesianum im 11. Jh. an Be-
deutung verliert, wird Lactantius auf dem Kontinent wieder gesell-
schaftsfähig und seine anonymen Werke werden, soweit dies anhand
der Literaturgeschichte des Hieronymus und anderer Indizien möglich
ist, ihrem wahren Urheber nach und nach wieder zuerkannt.

Aber bis zur vollständigen Rehabilitation des Dichters Lucius Cae-
cilius (Coelius, Caelius) Firmianus Lactantius dauert es noch fast drei
Jahrhunderte. Erst mit der Erneuerung des Humanismus im 14. Jh. er-
hält Lactantius durch den am 20. Juli 1304 in Arezzo in Italien gebore-
nen Francesco Petrarca seine verdiente Anerkennung als „Cicero

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

68

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Christianus“ oder, wie ihn bereits Hieronymus nennt, als „Strom cice-
ronischer Beredsamkeit“.

Zurück zu Alkuins Gedicht über York

Alkuin gibt vor, die Erwähnung aller in der Yorker Büchersammlung
enthaltenen Bände würde den Rahmen seines Gedichts sprengen. Er
bricht seine Aufzählung der Autoren abrupt ab und geht unvermittelt
wieder zu dem guten Hirten, Vater und Lehrer Ælberht über, der sei-
nen Nachlass ordnet und, reich gesegnet mit einem hohen Alter und
guten Werken, zwei Jahre und vier Monate nachdem er sich in die Ein-
samkeit zurückgezogen hat, zum Ende des Lebens kommt und in Ge-
genwart seiner Schüler freudig in die himmlischen Gefilde eingeht.
Mit den zu den zwei Jahren erwähnten vier Monaten des dritten Jahres
kommt Alkuin wieder auf die durch die verlängerte Phantomzeit ver-
ursachte Differenz von drei Jahren.

Als der feindliche Tod im Schlaf die heiligen Augen Ælberhts für
immer schließt, ist es ein schwarzer Tag für die Hinterbliebenen, die er
vaterlos und verwaist, gebeugt von Tränen, Einsamkeit und Leid zu-
rücklässt, aber wie glänzend ist der Tag für Ælberht! Christus ist seine
Liebe, seine Speise und sein Trank, sein Alles, Leben, Glaube, Verste-
hen, Hoffnung, Licht, sein Weg, seine Glorie und seine Tugend,
schreibt Alkuin und fährt fort: „Im vierzehnten Jahr seiner Zeit als
Bischof schließt er am achten November seine Augen für immer, wäh-
rend diese trübselige Sonne in der sechsten Stunde des Tages scheint.
Eine große Menge wohnt seinem Begräbnis bei. Der Bischof mit dem
Klerus, die Leute, sowohl alt als auch jung, alle Sorge tragend, den Kör-
per ihres Vaters mit Ehre zu begraben“.

Alkuin klagt: „Oh Hirte, oh Vater, größte Hoffnung unseres Lebens.
Ohne dich werden wir auf den Wassern der Welt herumgestoßen, dei-
ner Führung beraubt, werden wir von zahllosen Wellen umstürmt und
wissen nicht, welchen Hafen wir erreichen werden, während sich der
Tag der Nacht und die Nacht dem Tag neigt, während sich das Jahr
teilt in die vier Jahreszeiten, so lang wie das Gras auf der Erde wächst,
die Sterne scheinen und der Wind die Wolken hinweg fegt, wird deine
Ehre, dein Ruhm und dein Lob für immer bleiben“.

Zurück zu Alkuins Gedicht über York

69

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Alkuin fragt rhetorisch, warum sein trauerndes Gedicht ihn an das
bedauerliche Ereignis erinnert, und fordert es auf, diesen Teil seiner
Erzählung zu verlassen, um nicht in dem Ozean von Tränen zu ertrin-
ken, sondern mit einem guten Wind in den Hafen zu eilen.

Was bedeutet für Alkuin „in unseren Tagen“?

Nach seiner Trauerrede auf den Tod und die Beisetzung Ælberhts
schreibt Alkuin in den Versen 1597–1601: „Als ich mein Gedicht hier
schließen wollte, kam mir ein Ereignis in den Sinn, das sich in unseren
Tagen ereignete – ein Erlebnis, das in meiner Knabenzeit geschah, bei
dem ich persönlich Zeuge war“

Es stellen sich die Fragen, warum Alkuin auf ein Ereignis aus sei-
ner Knabenzeit zurückgreift, das ihm an dieser Stelle gerade in den
Sinn kommt und was er mit der Eingliederung dieses Erlebnisses in
sein Gedicht sagen will. Vor allem die Ausdrücke „in unseren Tagen“
und „bei dem ich persönlich Zeuge war“ sind schwierig zu interpretie-
ren. Bezieht sich der Autor dabei auf eine ähnliche Wundergeschichte,
die er aus Bedas Bericht übernommen und kolportiert hat, die sich
aber vor seiner Zeit ereignete, bei der er nicht selbst Augenzeuge war?

Oder bedeutet die Passage ‚kam mir ein Ereignis in den Sinn,
das sich in unseren Tagen ereignete – ein Erlebnis, das in meiner
Knabenzeit geschah, bei dem ich persönlich Zeuge war’ etwas ganz
anderes und er verbindet mit der Redewendung „in unseren Tagen“
die Zeit seiner Kindheit und Jugend, die er noch selbst als Zeitzeuge
miterlebt, bevor die „fremden Tage“ in seiner Heimat anbrechen
mit einer neuen Zeitrechnung und der Fremdherrschaft der Nor-
mannen, die für Liudger die Heimkehr nach Friesland und für ihn
selbst das Exil auf dem Kontinent erzwingen?

Wenn man es so versteht, handelt es sich um einen eindeutigen
Hinweis auf die Phantomzeit, den Alkuin entweder gar nicht geben
will, sondern der ihm unbewusst entschlüpft oder aber er baut diese
kurze Passage ganz bewusst in den Text ein, um den aufmerksamen
Leser einzuweihen, dass alles, was er bisher nach Bedas Tod in dem
Gedicht schreibt, der Realität entbehrt und eine Fabel ist, die zeigt,

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

70

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


wie sich die Verhältnisse in England ohne die normannische Erobe-
rung hätten entwickeln können.

Vor dem Abschluss seines Gedichts fasst Alkuin noch einmal in
einer Wundergeschichte zusammen, was er in einer ähnlichen Form
unter Bezug auf Beda bereits vorher berichtet hat: Ein junger Mann in
der Stadt York, der ihn in seiner Knabenzeit durch seine Ratschläge
tief beeinflusst, betet eines Nachts allein in der Kapelle innig zur Got-
tesmutter, als plötzlich ein mildes Licht das Haus füllt und mit dem
Licht ein weißgekleideter Mann mit einem leuchtenden Angesicht und
einer großen aufrechten Haltung erscheint. Er hebt den jungen Mann,
der in Schrecken vor seine Füße fällt, mit freundlichen Worten auf und
zeigt ihm ein offenes Buch. Der junge Mann, dessen Namen Alkuin
nicht nennt, liest das Buch und als er es schließt, sagt die Lichtgestalt
„Wenn du das weißt, wirst du sogar bedeutendere Dinge erfahren.“, um
dann wieder zu verschwinden.

Ein paar Monate später wird der junge Mann von einer Krankheit
in seinen Gliedern befallen, liegt lange leblos, kämpft mit dem Tod
und bekommt kaum noch Atem. Alkuin steht ihm bei und hält ihn in
seinen Armen, als ihn sein Geist verlässt und sein Körper wie tot zu-
rück bleibt. Nach einiger Zeit kommt er wieder zum Leben, bewegt
seine Glieder und erzählt Alkuin, was er während der Abwesenheit
von seinem Körper erlebt hat: Auf einem wunderschönen Platz sieht er
viele frohe Menschen, von denen ihm einige, besonders die glückli-
chen Mitglieder der heiligen Kirche, bekannt und vertraut sind, die ihn
mit freundlichen Umarmungen willkommen heißen und wünschen,
mit ihm für immer und immer zusammen zu sein. Aber sein Führer
führt ihn schnell den Pfad zurück zu seinem eigenen Körper und sagt:
„Bei Sonnenaufgang wirst du wieder gesund werden, aber einer deiner
Brüder wird heute sterben und seine Wohnung hast du schon vorbe-
reitet gesehen“. Die Worte werden wahr. Als die Sonne rot in der Mor-
gendämmerung glüht, wird der junge Mann geschwind wieder gesund,
aber ein anderer Bruder ist vor Mittag tot.

Jedoch kurze Zeit später im gleichen Jahr wird auch der junge
Mann von einer Epidemie erfasst und sagt voraus: „Ich werde an dieser
Krankheit sterben und bald die Fesseln des Fleisches verlassen“. Und so
geschieht es auch. Als er im Sterben liegt und mit fließendem Atem
dahin ebbt, sieht einer der Brüder, ein wahrheitsliebender. aufrechter

Was bedeutet für Alkuin „in unseren Tagen“?

71

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Mann, der Wache hält, ein Wesen mit einem strahlenden Angesicht
und leuchtender Kleidung vom Himmel herab steigen, der die Lippen
des sterbenden Mannes küsst, freundlich seinen liegenden Körper um-
armt, seine Seele aus dem Gefängnis des Fleisches befreit und sie flie-
gend hinweg trägt über die Sterne in den Himmel.

Am Ende seines Gedichts erzählt Alkuin, wie er, einem rauen See-
mann gleich, auf seiner fragilen Barke durch die Ozeanwellen und die
verborgenen Untiefen segelt und sein Gedicht zurück in den Hafen der
Stadt York bringt, die ihn von den frühesten Jahren an nährt, aufzieht,
unterrichtet und für die er dieses rustikale Gedicht schreibt. Er fleht je-
ne Heiligen an, die er in seinen Versen berührt, sein leichtes Schiff
durch ihre Fürsprache und Gebete von dem Weltmeer zu dem Hafen
des Lebens zu führen.

Die Auswirkungen der Phantomzeit in England

Die in der Geschichtsschreibung in der zweiten Hälfte des ersten Jahr-
tausends auftretenden zeitlichen Unstimmigkeiten lassen sich nur
durch den erfolgten Einschub einer nicht existierenden Realzeit in die
Zeitrechnung erklären. Dieser auf 297 Jahre berechnete Zeitraum wird
als Phantomzeit bezeichnet und liegt in Britannien zwischen 616
und 913, zwei Jahre später als auf dem Kontinent. Demzufolge muss in
England nach 616 unmittelbar mit dem Jahr 914 weiter datiert werden.

In Nordhumbrien dagegen (außer in Durham) tritt die Phantom-
zeit erst 766 in Kraft, um, nach einer Verlängerung um drei Jahre auf
drei Jahrhunderte, mit der normannischen Eroberung ín 1066 zu en-
den.

Die Auswirkungen der Phantomzeit lassen sich in England beson-
ders gut nachweisen, weil sich die 297 eingeschobenen Jahre in Wessex
und Durham schon früh bemerkbar machen und weil sehr viel angel-
sächsische Literatur aus dem ersten Millennium erhalten ist.

Wäre die Phantomzeit öffentlich bekannt gemacht und überall zur
gleichen Zeit eingeführt worden, hätten wir heute kein Problem mehr
damit. Das ist aber nicht der Fall, ganz im Gegenteil. Der Einschub der
297 leeren Jahre in die Chronologie erfolgt streng geheim und wird in
der damals bekannten Welt erst nach und nach übernommen und an-

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

72

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


geglichen, so dass der Zeitsprung variabel zu verschiedenen Zeiten in
den einzelnen Ländern und Gebieten wirksam wird. Die Initiatoren
der Phantomzeit und der Anlass für ihren Einschub sind trotz der vie-
len Vermutungen – bisher noch nicht zufrieden stellend geklärt, wäh-
rend der Grund für die strikte Geheimhaltung zweifellos in dem Be-
streben der Kirche liegt, die Zeit von Christi Geburt nicht zu verän-
dern. Die sich durch den Einschub der leeren Jahre ergebenden Unge-
reimtheiten und Widersprüche versucht man seit dem Mittelalter mit
Erfindungen, Tricks und Manipulationen zu bereinigen.

Die Vita S. Dunstani – ein globaler Glücksfall

Die unter dem Pseudonym „B“ verfasste Vita San Dunstani ist die erste
Biografie über Dunstan. Sie liegt bereits in 1004, sechzehn Jahre nach
Dunstans Tod, in Frankreich vor und ist dem zeitgenössischen Erzbi-
schof Aelfric (995–1005) von Canterbury gewidmet. Diese Vita San
Dunstani ist nicht nur die erste Quelle über den westsächsischen König
Edmund sowie über den Abt, Bischof und Erzbischof Dunstan, son-
dern auch die erste und damit die älteste erhaltene Überlieferung für
Wessex nach dem Einschub der Phantomzeit.

Die Biografie berichtet, dass Dunstan im Jahr 943 von König Ed-
mund als Abt von Glastonbury eingesetzt wird und damit der erste
Abt der englischen Nation ist. Dass Dunstan, wie in der Biografie be-
richtet, tatsächlich der erste in England geborene Abt ist, trifft zu. Das
bestätigt nicht nur der Lebenslauf Dunstans und seiner Zeitgenossen,
sondern auch der gesamte Geschichtsverlauf Englands in der zweiten
Hälfte des ersten Millenniums. Daraus folgert, dass der englische Abt
Aldhelm von Malmesbury und die englische Äbtissin Hilda von
Streaneshealh, die von Beda in das 7. Jh. fehldatiert werden, erst im
10. Jh. unserer Zeit leben. Das ist ein eindeutiger Beweis für die ein-
geschobene Phantomzeit und den Zusammenfall des 7. mit dem 10.
Jh. in England.

Bereits in Heft 3/2006, S. 683 der Zeitensprünge habe ich mitgeteilt,
dass Adhelm nicht schon um 670 Abt von Malmesbury sein kann,
wie der Chronist Beda Venerabilis irrigerweise schreibt, weil das zur

Die Vita S. Dunstani – ein globaler Glücksfall

73

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


römischen Kirche gehörende Kloster in Malmesbury erst von dem Erz-
bischof Dunstan von Canterbury um 960 unserer Zeit gegründet wird.

Auch alle anderen Mitteilungen über den berühmten Poeten, Abt
und Bischof Aldhelm weisen auf das 10. Jh. als seine Lebenszeit hin,
zum Beispiel seine von William von Malmesbury bezeugte Verwand-
schaft mit der im 11./12. Jh. lebenden englischen Königin Mathilde,
der Schwiegertochter Wilhelm des Eroberers, oder dass Aldhelm – völ-
lig unüblicherweise – erst nahezu 400 Jahre nach seinem vermeintli-
chen Todesjahr heilig gesprochen wird. Ferner sind seine lateinischen
Schriften in dem für das Jahr 1000 typischen hermeneutischen
Schreibstil verfasst und werden erst im 11. Jh. bekannt. Nach den Aus-
grabungen des 20. Jhs stammen die von Aldhelm gegründeten Kirchen
und Klöster erst aus dem 10. Jh. und so weiter.

Die Präsentation Aldhelms im 7. Jh. durch Beda steht damit in
einem krassen Widerspruch zu Aldhelms Leben und Wirken im 10.
Jh. und ist infolgedessen ein untrüglicher Beweis für eine Phantomzeit
vom 7. bis zum 10. Jh., die durch die Dokumentation in der Vita
S. Dunstani, dass Dunstan der erste im Land geborene Abt der engli-
schen Nation ist, erhärtet wird. Dunstan ist in der ersten Hälfte des
10. Jhs. der Abt von Glastonbury, gefolgt von der Äbtissin Hilda in
Streaneshealh in 954 und dem Abt Aldhelm in dem von Dunstan ge-
gründeten Kloster von Malmesbury ab etwa 971 in der zweiten Hälfte
des 10. Jhs.

Über die Identität des Biografen der Vita S. Dunstani werden
mehrere Mutmaßungen geäußert, an denen ich mich nicht ohne weite-
res beteiligen möchte. Auf jeden Fall ist der Autor der Biografie mit
den Lebensverhältnissen Dunstans in Wessex bestens vertraut. Die
Widmung an den zeitgenössischen Erzbischof Aelfric von Canterbury
bestätigt die Zeit der Herausgabe der Biografie und lässt als Verfasser
auf einen Kirchenmann schließen. Das Vorliegen der Biografie in
Frankreich impliziert, dass der Biograf entweder generell dort lebt
oder eigens, um die Biografie zu veröffentlichen, Wessex verlässt und
in ein Gebiet in Frankreich geht, in dem der Sprung über die Phan-
tomzeit bereits vollzogen ist.

Der Umstand, dass die nordhumbrischen Chronisten Beda, Al-
kuin und Simeon von Durham nicht in der Biografie erwähnt wer-
den, ist ebenfalls ein eklatanter Beweis für die Phantomzeit! Das

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

74

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Jahr 1004, in dem die Biografie erscheint, entspricht dem Jahr 707 der
alten Inkarnationszeit. Zu diesem Zeitpunkt ist Beda gerade zum
Priester geweiht, steht am Anfang seiner Karriere als Chronist und ver-
schwendet noch keinen Gedanken an die Erstellung einer Kirchenge-
schichte des englischen Volkes, zu deren Abfassung er erst Jahrzehnte
später durch Vertreter des Erzbistums von Canterbury veranlasst wird.
Alkuin wird erst ungefähr 28 und Simeon von Durham 53 Jahre nach
dem Jahr 707 alter Inkarnationszeit geboren.

Weder Beda noch Alkuin erwähnen Dunstan, die Abtei Glaston-
bury oder König Edmund, weil sie nach dem Gebot der Kirche die
Phantomzeit absolut negieren und verschweigen müssen.

Der im 12. Jh. schreibende William von Malmesbury (1080/95–
1143), Sohn eines Normannen und einer Engländerin, kommt in sei-
ner Chronik über das Alter der Kirche von Glastonbury nicht drum
herum, das Leben und Wirken des berühmtesten Abtes von Glaston-
bury zu touchieren. Die in der Biografie von 1004 erfolgte wahrheits-
gemäße Überlieferung, dass Dunstan der erste Abt der englischen
Nation ist, streitet William vehement ab und verwendet viel Energie
darauf, den Biografen für diese zutreffende biografische Mitteilung
anzufeinden und ihn mit rüden Worten auf das Übelste zu verun-
glimpfen und zu diffamieren, um anschließend ohne eine weitere Er-
klärung oder Stellungnahme kurzerhand das Thema zu wechseln, wie
ich es in einem früheren Aufsatz bereits geschildert habe (ZS. 2/2008,
S. 441).

William lässt Dunstan erst in der Blüte seiner Jahre erstehen und
äußert sich nicht über dessen Vorleben. So kann er die Widersprüche
aus Dunstans Kindheit ohne Kommentar übergehen, insbesondere
auch die in den Lebensbeschreibungen über Dunstan stets wiederholte
Tatsache, dass er seine erste Ausbildung in einem von Mönchen der
irischen Kirche geleiteten Kloster erhält.

Dunstans Erziehung durch irische Mönche

Neben der fundamentalen Mitteilung, dass Dunstan der erste im Land
geborene Abt der englischen Nation ist, erfahren wir in der Vita
S. Dunstani von 1004 einiges über Dunstans Herkunft, seine Eltern,

Dunstans Erziehung durch irische Mönche

75

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


seine bischöflichen und königlichen Verwandten. Wir lernen Dunstan
als einen engagierten Förderer des frühen westsächsischen Christen-
tums sowie als Gründer der Klöster von Malmesbury und Exeter ken-
nen. Das Jahr seiner Geburt wird, wie auch in den fünf nachfolgenden
Viten über Dunstan, eisern verschwiegen, wird also in keiner einzigen
Quelle genannt (ZS. 2/2008, S. 424–446).

Das nirgends genannte Geburtsjahr Dunstans wird in den aktuel-
len Enzyklopädien nach dem Verlauf seines Lebens auf 909 berechnet.
Unter Berücksichtigung der 297 Phantomjahre wird Dunstan in 612
alter Inkarnationszeit geboren, ist also ein Zeitspringer, das heißt, die
nicht existierende Phantomzeit wird in Wessex während Dunstans Le-
benszeit in die Chronologie eingeschoben.

Von den weiteren Überlieferungspunkten in der ersten Biografie
über Dunstan darf ich einen herausgreifen, der, wie oben erwähnt, bis
heute ständig wiederholt wird: Dunstan erhält in seiner Kindheit und
Jugend die Ausbildung in einem von irischen Mönchen geleiteten
Kloster in England. Dabei werden nicht nur seine geistigen Fähigkei-
ten, sondern auch seine zeichnerische und handwerkliche Begabung
gefördert.

Die Erziehung Dunstans in einem von irischen Mönchen geleite-
ten Kloster in England ist aber für das 10. Jh. absolut inakzeptabel, weil
nach der Synode von Whitby in 664 alter Inkarnationszeit alle irischen
Klostergemeinschaften in England, die sich dem römischen Diktat
nicht beugen wollen, nach Irland zurückkehren. Das wird zuerst retro-
spektiv 731 von Beda berichtet.

Wie dem aufmerksamen Leser der Kirchengeschichte Bedas be-
kannt ist, bekundet der irische Abt Colman von Lindisfarne als Teil-
nehmer an der Synode von Whitby dem in Streaneshealh versammel-
ten Gremium unwiderruflich, dass er die Übernahme des römischen
Ritus für den christlichen Gottesdienst nicht mit seiner Erziehung, sei-
nem Missionsauftrag und seinem Gewissen vereinbaren kann. Mit den
irischen Mönchen seines Klosters Lindisfarne und den englischen, die
ihm folgen wollen, gehört er zu den ersten Rückwanderern nach Irland.
Auch alle anderen in England tätigen irischen Lehrer und Missionare
gehen entweder nach Irland zurück oder konvertieren zur römischen
Kirche. Gemäß Beda bekennt sich die Klostergemeinschaft von Iona
im nordwestlichsten Zipfel der Insel unter ihrem Abt Dunchad als letz-

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

76

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


te irische Bastion in England am Ostertag 729 zum römischen Ritus.
Danach kommen keine irischen Mönche mehr nach England und die
irische Missions- und Lehrtätigkeit ist dort beendet.

Der Sprung vom 7. in das 10. Jh. während seiner Lebenszeit er-
laubt es dem 612/909 geborenen Dunstan nicht nur, vor dem Einschub
der Phantomzeit die Ausbildung in seiner Jugend in einem irischen
Kloster zu genießen, sondern er ist auch nach dem Einschub der 297
Phantomjahre der erste Abt der englischen Nation. Sonst müsste ein
noch vor der Rückwanderung der irischen Lehrer nach Irland von iri-
schen Mönchen erzogener Dunstan im 7. Jh. geboren werden und bei
seinem in der Biografie auf 988 datierten Tod 376 Jahre alt sein, wie
das in einer ähnlichen Weise in einer irischen Chronik von einem
Mann berichtet wird, der mit 350 Jahren stirbt. Die vermeintlichen
Anachronismen in der Vita S. Dunstani stellen einen universalen
Glücksfall dar, der es erlaubt, die Phantomzeit zu beweisen. Oder?

Als Dunstans Biografie 1004 in Frankreich vorgelegt wird, kann
der Biograf die Synode von Whitby noch nicht kennen, die durch den
Einschub der Phantomzeit und dem dadurch bewirkten nahtlosen
Übergang vom 7. zum 10. Jh. zwar von 664 in das Jahr 961 gerechnet
werden muss, über die aber erstmals rückwirkend in 731 von Beda be-
richtet wird, was dem Jahr 1028 der Nachphantomzeit entspricht.

Die Vita S. Dunstani ist nicht nur die erste in die Nachphantom-
zeit datierte Überlieferung für England, sondern auch die einzige er-
haltene Dokumentation, die von der Zensur in Wessex nicht betroffen
ist und der englischen Geschichtsschreibung nicht angepasst wird.
Durch ihre frühe Erstellung und ihr Erscheinen im Ausland entgeht
sie einer Korrektur und vielleicht sogar der völligen Vernichtung
anlässlich der konzertierten Aktion in Wessex.

Die Handhabung der Phantomzeit in England

Die Handhabung der eingeschobenen Phantomzeit in England ist
kompliziert, kann aber mit Hilfe der normannischen Eroberung und
der Phantomzeitthese gelöst werden: Wer in England in der Zeit vor
dem Einschub der leeren Jahrhunderte zum ersten Mal erwähnt
wird, wo, wann, warum oder von wem auch immer, bleibt trotz vie-

Die Handhabung der Phantomzeit in England

77

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


ler Widersprüche, Zweifel und sogar Beweise in dieser Zeit solange
er lebt und praktisch bis heute. Das gewährleistet, dass in England
niemals eine Person oder ein Ereignis aus der alten Inkarnationszeit in
die Nachphantomzeit übernommen werden muss, erklärt also, dass,
allerdings nur scheinbar, niemand in der alten Inkarnationszeit gebo-
ren wird und in der Nachphantomzeit stirbt, wie das bei Dunstan der
Fall ist.

Andererseits muss jeder, der bei seiner Ersterwähnung in die
Nachphantomzeit springt, in dieser Zeit bleiben, koste es, was es
wolle. Diese konsequente Regelung gilt für alle Personen und Ereignis-
se in England, wie ich beispielhaft für Aldhelm und Dunstan doku-
mentiert habe. Und die Maxime heißt: Vor der Phantomzeit ist nach
der Phantomzeit.

Die in 1004 herausgegebene Vita S. Dunstani kann selbstverständ-
lich den Poeten Aldhelm noch nicht kennen, weil der erst in der 731
von Beda herausgegebenen Kirchengeschichte erstmals erwähnt wird,
was dem Jahr 1028 der Nachphantomzeit entspricht. Während Ald-
helm bereits 22 Jahre nach seinem Tod genannt wird, berichtet die Vi-
ta S. Dunstani über König Edmund erst 58 Jahre nach seiner in 946
erfolgten Ermordung durch einen Dänen.

Der anonyme Verfasser „B“, der die Biografie über Dunstan in
1004 in Frankreich vorlegt, will das von der Kirche streng gehütete Ge-
heimnis über den Einschub der Phantomzeit nicht preisgeben, sonst
hätte er das ja frank und frei sagen können. Vielleicht weiß er gar nicht
mehr, dass drei bis vier Generationen vorher eine Phantomzeit einge-
schoben wurde. Oder er hält die Zeitspanne von knapp sechs Jahr-
zehnten für ausreichend, um unbeschadet den Sprung Dunstans und
König Edmunds über die eingeschobenen 297 Jahre wagen zu können,
ohne dass die Phantomzeit publik wird, was ihm aber nur unvollkom-
men gelingt, da er nicht mit der Beharrlichkeit des 1004 noch weithin
unbekannten Priesters Beda in Nordhumbrien rechnet, der rund drei
Jahrzehnte später als der berühmteste Chronist Englands stirbt und
zeit seines Lebens in die nicht existierende Inkarnationszeit hinein da-
tiert, also die Synode von Whitby in das Jahr 664 setzt und noch Äbte
im 7. Jh. erwähnt, die nach dem Einschub der Phantomzeit in die
zweite Hälfte des 10. Jhs. gehören, was zu den Widersprüchen zwi-
schen Bedas Kirchengeschichte und der Vita S. Dunstani führt.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

78

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Damit ist die Vita S. Dunstani ein definitiver Beweis für die
Phantomzeit und zwar in vierfacher Hinsicht. Die Biografie zeigt,
dass der Sprung über die Phantomzeit in Wessex (und in Frankreich,
wo das Buch 1004 zuerst vorliegt) im 7./10. Jh. vollzogen wird, näm-
lich in 939 mit der Inthronisation von König Edmund, dem unmittel-
baren Nachfolger von Cynegisl, dessen Tod in 642 Beda noch in der
alten Inkarnationszeit bekundet (ZS. 2/2009, S. 449).

Sie offenbart zudem den Zeiteinschub der nicht existierenden 297
Jahre durch die zutreffende biografische Mitteilung über Dunstan,
dass er im 10. Jh. der erste Abt der englischen Nation ist, enthüllt
weiterhin, dass er (als ein Zeitspringer) in einem von irischen Mön-
chen geleiteten Kloster in England erzogen wird und bestätigt damit –
last not least – dass die Annalen Bedas, der in seiner Historia Ecclesias-
tica schon im 7. Jh. in England geborene Äbte vermeldet, 297 Jahre
nach vorn, aus der Phantomzeit, die in England 616 beginnt, in die Re-
alzeit nach dem Jahr 913, verschoben werden muss, wobei es sich bei
dem 7. und dem 10. Jh. um die gleiche Zeit handelt.

Cuthbert und Beda werden in Durham bestattet

Wie in Wessex, wird auch in Durham schon früh der Sprung über die
297 leeren Jahre aus dem 7. in das 10. Jh. vollzogen, was wir aus der
Exhumierung Cuthberts und seiner Umbettung in einen neuen
Schrein in Lindisfarne in 698 (alte Inkarnations- oder Phantomzeit),
sowie der nur scheinbar verzögerten Beisetzung seiner Gebeine in
Durham 297 Jahre später im Jahr 995 (Nachphantomzeit) ersehen, wo-
bei beide Datierungen das gleiche Jahr bezeichnen, einmal in Lindis-
farne vor und einmal in Durham nach der Einführung und dem Wirk-
samwerden der Phantomzeit.

Beda ist etwa 40 Jahre jünger als Cuthbert. Als Beda stirbt, wissen
die Mönche von Jarrow, dass man das Rad der Geschichte nicht zu-
rückdrehen und die mittlerweile vielerorts eingeführte Phantomzeit,
hundertzwanzig Jahre nach ihrem ersten Einschub in die Chronologie,
nicht mehr rückgängig machen kann. Deshalb handeln sie bei Beda
ähnlich wie die Mönche von Lindisfarne mit Cuthbert. In weiser Vor-
aussicht deponieren sie Bedas Leichnam nach seinem Tod zum Ab-

Cuthbert und Beda werden in Durham bestattet

79

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


transport im nördlichen Porticus von Jarrow und überführen ihn, oh-
ne es an die große Glocke zu hängen, heimlich nach Durham, weil
dort schon die Nachphantomzeit gilt (ZS. 1/2010, S. 159).

Bedas Tod wird in einem Brief seines Schülers Cuthbert, einem der
letzten in der alten Inkarnationszeit agierenden Äbte von Wearmouth
und Jarrow, auf den 25. Mai, einen Tag vor Himmelfahrt, in das Jahr
735 alter Inkarnationszeit datiert. Nach anderen Quellen stirbt Beda
schon 734, just in dem Jahr, in dem seine Kirchengeschichte rezensiert
wird. Das Jahr 734/5 korrespondiert mit Bedas Bestattung in Durham,
wird dort aber durch den erfolgten Einschub der leeren 297 Jahre
schon als das Jahr 1031/2 ausgewiesen.

Dies bestätigt auch Jan Beaufort in seinem 2004 für eine Usenet-
Diskussion über Bedas Kirchengeschichte verfassten und am 17. Fe-
bruar 2004 in der Gruppe de.sci.geschichte veröffentlichten Beitrag, den
er mir in einer E-Mail vom 29.1.2009 übermittelt, der besagt, dass das
in 1831 über Bedas Grab errichtete Säkulardenkmal in Durham die
schlichte Inschrift trägt „Hac sunt in fossa Bedae Venerabilis ossa“, in
der Übersetzung: „In diesem Grab ruhen die Gebeine des ehrwürdigen
Beda“. Auch Jan Beaufort ist davon überzeugt, dass die Bestattung Be-
das in Durham die erste Beisetzung des Chronisten ist.

Eigentlich ist es eine Ironie des Schicksals. Trotz der räumlichen
Nähe zu Jarrow erwähnt der Chronist Beda das Kloster in Durham in
seiner Kirchengeschichte mit keinem Wort, so als gäbe es den Ort gar
nicht. Beda muss die Phantomzeit verschweigen und darf nichts über
das Nachbarkloster Durham schreiben, weil dort die Nachphantomzeit
schon eingeführt ist. Und aus dem gleichen Grund, nämlich weil die
Phantomzeit in Durham schon eingeführt ist, wird Beda nach seinem
Tod heimlich still und leise von seinen Mitbrüdern von Jarrow, wo
noch die alte Inkarnationszeit gilt, nach Durham überführt und dort
beigesetzt.

Mit der Bestattung in Durham springt Beda als erster der drei
nordhumbrischen Schriftsteller, die trotz des Einschubs der 297 leeren
Jahre in 616, mit dem Jahr 617 (anstatt mit 914) weiter datieren, aus
dem Jahr seines Todes in 734/5 alter Inkarnationszeit in das Jahr
1031/2 der Nachphantomzeit.

Dem um 760 geborenen Simeon von Durham gelingt es als zwei-
tem, sich in einer gemeinsamen Aktion mit den fortschrittsbewussten

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

80

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Mönchen aus Bedas Kloster Jarrow nach der normannischen Erobe-
rung in das Kloster Durham zu lavieren, wo mindestens seit der Be-
stattung Cuthberts in 698/995 die Nachphantomzeit gilt und wo Beda
einige Jahrzehnte früher bestattet wurde.

Nach einer gebührenden Wartezeit von fünf bis sechs Jahrzehnten
nach der normannischen Eroberung beginnt Simeon von Durham, der
für die Nachwelt in der Geschichtsschreibung, dank des Einschubs der
Phantomzeit, als rund 325 Jahre jünger als Alkuin erscheint, ab 1129
der Nachphantomzeít mit einer Anleihe an einige – inzwischen zur
Füllung der Phantomzeit erfundene – Fälschungen, seine eigene retro-
spektive Geschichte für die drei leeren Jahrhunderte in England und
Nordhumbrien zu basteln.

Nur der noch in Nordhumbrien in der alten Inkarnationszeit le-
bende Alkuin wird von der normannischen Eroberung und der mit ihr
einhergehenden Einführung der Nachphantomzeit überrascht und es
gelingt ihm nicht, seine Tätigkeit als Lehrer in York zu sichern und
sich – wie es das Gros der Bevölkerung Nordhumbriens tut – den Nor-
mannen und ihrer Zeit anzuschließen. Was damals in York im Einzel-
nen vor sich geht, wissen wir nicht. Aber schon 1070 wird ein Nor-
manne als Bischof von York eingesetzt. Das sagt eigentlich schon alles.

Entweder wird Alkuin „durch die Feindseligkeiten zwischen den
Einheimischen und den Fremden“, wie Altfried in der Biografie über
Liudger die Übernahme der Herrschaft durch die Normannen in
Nordhumbrien beschreibt, genötigt, York zu verlassen, oder er kehrt
seiner Heimat freiwillig den Rücken aus Furcht vor den ihm seit seiner
Kindheit eingebläuten und angedrohten Sündenstrafen bei Nichtein-
haltung der kirchlichen Gebote, beispielsweise den Höllenqualen im
Purgatorium, die er in seinem Gedicht über York, in Anlehnung an
Beda, mit dem Gang durch das Fegefeuer ausführlich darstellt (ZS.
2/2010, S. 370).

Wie auch immer, ob Alkuin gefeuert oder von den Umständen
und der Entwicklung gezwungen wird, er verlässt Nordhumbrien, um
in der alten Inkarnationszeit bleiben zu können, da er nach der gelten-
den Regelung in England nicht in die Nachphantomzeit übernommen
werden und schon gar nicht in die nachnormannische Zeit springen
darf, sondern für immer in der niemals existierenden Phantomzeit, in

Cuthbert und Beda werden in Durham bestattet

81

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


die er in Nordhumbrien hinein geboren wird, bleiben muss, um die
297 eingeschobenen Phantomzeitjahre geheim zu halten.

Der Klerus ergreift jede erdenkliche Gelegenheit, um so viel zu ret-
ten, wie zu retten ist, damit die alte Inkarnationszeit (bei Beda erstmals
mit dem Zusatz in der Datierung „nach der Fleischwerdung des
Herrn“ versehen) bewahrt, der Zeitsprung vertuscht und die Leerzeit
mit erfundenen Personen und Ereignissen gefüllt wird, was ihm ja bis
heute gelingt. Die Weichen dazu werden 705 auf dem in der Theologi-
schen Realenzyklopädie dokumentierten Treffen des Rats der Weisen in
Brentford gestellt.

Zusammenkunft des Witenagemots

Am 15.10.705 trifft sich die angelsächsische politische Institution des
Witenagemots (Rat der Weisen) in Brentford bei London, um über den
„von Bischof Aldhelm vorangetriebenen propagandistischen Ein-
satz für romorientierte Kirchengewohnheiten“ zu beraten (Theologi-
sche Realenzyklopädie, Band VII, S. 69). Was unter der Verklausulie-
rung: „propagandistischer Einsatz für romorientierte Kirchenge-
wohnheiten“ zu verstehen ist und welches Ergebnis erzielt wird, bleibt
geheime Verschlusssache (bis heute).

Von Reinhold Rau wird als Gegenstand des Treffens irrigerweise
die notwendige Teilung des aus den Fugen geratenen Bistums Win-
chester vermutet, das bis 705 das einzige Bistum in Wessex ist und so-
gar noch die Insel Wight mit betreut. Aber das kann es nicht gewesen
sein, weil die Separation des Bistums zu diesem Zeitpunkt bereits
erfolgt ist und der Abt von Malmesbury schon als legitimierter
Bischof Aldhelm von Sherborne an dem Treffen des Rats der Wei-
sen teilnimmt und diese Zusammenkunft sogar initiiert.

Es muss etwas Bedeutenderes und Wichtigeres sein, das sich hinter
dem von Bischof Aldhelm von Sherborne „vorangetriebenen propa-
gandistischen Einsatz für romorientierte Kirchengewohnheiten“ ver-
birgt und den damit verbundenen Aufwand rechtfertigt, wie die Beset-
zung des Witenagemots mit König Ine und hochrangigen Kirchenver-
tretern sowie die Berufung einer Delegation unter der Leitung ihres

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

82

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Sprechers Winfried, die das geheim gehaltene Ergebnis der Beratung
mündlich dem Erzbischof von Canterbury überbringt.

Der Mainzer Priester Willibald, der bereits um 770 die Vita Bonifa-
tii erstellt, widmet sich ausführlich dem Ablauf dieser Zusammenkunft
des Witenagemots 705 in Brentford und schreibt dazu:

Nachdem wir die erhabene Tugendgröße dieses heiligen Mannes
(Winfried, später bekannt als Bonifatius) kurz dargelegt haben, glau-
ben wir das, was wir durch Berichte glaubhafter Männer gehört haben,
keinesfalls stillschweigend übergehen zu dürfen, sondern dass wir dazu
verpflichtet sind, es durch schriftliche Aufzeichnung offenkundig und
bekannt zu machen.

Willibald sagt allerdings nichts Konkretes über den Anlass des
Treffens und den Gegenstand der Beratung, die so geheim sind, dass
auch der Biograf sie offensichtlich nicht kennt. Ihm kommt es ohnehin
in erster Linie darauf an, das Ansehen, das Winfried schon als junger
Priester in England genießt, ins rechte Licht zu stellen. Er fährt fort:

Unter der Regierung des westsächsischen Königs Ine trat durch
den unerwarteten Ausbruch einer Empörung ein Gefahr drohender
Zustand ein, und sofort wurden die Diener Gottes von den Häuptern
der Kirche unter dem Beirat des genannten Königs zu einem Konzil
versammelt.

Auch in dieser Passage sagt Willibald nicht, was Sache ist, sondern
spricht von einem „unerwarteten Ausbruch einer Empörung und
einem dadurch ausgelösten Gefahr drohenden Zustand“, der sofor-
tiges Handeln durch die Einberufung des Konzils erfordert, ohne die
Ursache der Empörung zu nennen.

Willibald berichtet weiter, dass auf der Zusammenkunft in Brent-
ford von den Kirchenvertreten die Frage gestellt wird, wie man aus die-
sem frischen Zwist Rat schaffen und herauskommen könne, ferner
dass ein besonnener Ratschluss gefasst wird und die Versammlung es
für angemessen hält, eine Gesandtschaft zum Erzbischof der Stadt
Cantuaria (Canterbury) namens Berechtwald zu senden, damit es ih-
nen nicht als Anmaßung und Unbesonnenheit ausgelegt werden kön-
ne, dass sie etwas ohne den Rat des hohen Bischofs unternähmen.

Alle anwesenden Würdenträger des westsächsischen Klerus stim-
men der angeblich klugen Übereinkunft zu und König Ine wendet sich

Zusammenkunft des Witenagemots

83

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


sofort an alle Diener Christi, anzugeben, wen man mit der mündlichen
Überbringung der erwähnten Botschaft beauftragen könne.

Die maßgeblichen Kleriker, vor allem die „drei Äbte Beorhtwald
von Glastonbury, das mit seinem alten Namen Glestingsburg genannt
wird, Wynberht von Nursling und der Steuermann Gottes Wintra des
Klosters von Tisbury (Tyssesburg)“, führen Winfried vor König Ine,
der diesem den Inhalt der Botschaft an den Erzbischof mitteilt und ihn
mit mehreren Gefährten, die ihn begleiten sollen, in Frieden entlässt.

Dass es in 705 alter Inkarnationszeit (1002 Nachphantomzeit) die
höchste Zeit ist, einen Weg zu suchen, um die Phantomzeit vertuschen
zu können, wie es vom Klerus gefordert wird, zeigt nicht nur das vom
Biografen Willibald beschriebene „Eintreten des unter der Regierung
des westsächsischen Königs Ine unerwarteten Ausbruchs einer Empö-
rung mit einem Gefahr drohenden Zustand“, sondern auch die eben-
falls in 705, also im gleichen Jahr, erfolgte letzte Romreise des um 635
in die alte Inkarnationszeit hinein geborenen, äußerst zielstrebigen,
mittlerweile siebzigjährigen Bischofs Wilfried I. von Nordhumbrien,
der im Laufe seines wechselvollen Lebens den Einschub der Phantom-
zeit erkannt hat, dem es aber nicht gelingt, an Beda und dem Erzbis-
tum in Canterbury vorbei die Nachphantomzeit in England einzufüh-
ren, sondern trotz seiner großen Fähigkeiten immer wieder ausge-
bremst und viermal aus dem Bischofsamt entlassen wird, was den auf-
rechten Gottesstreiter mindestens dreimal nach Rom führt, um sich zu
beschweren und in dieser Sache zu intervenieren, wo er jedes Mal neu
eingeschworen, rehabilitiert und an einem anderen Ort in England
wieder als Bischof eingesetzt wird (ZS. 2/2010, S. 366/7), jedoch ohne
jemals zum Erzbischof zu avancieren. Aber auch die bereits sieben Jah-
re vor dem Treffen des Rats der Weisen erfolgte Exhumierung des mit
Wilfried I. etwa gleichaltrigen heiligen Cuthbert, der um 634 in die
Phantomzeit in Nordhumbrien hinein geboren wird, darin um das
Jahr 687 als Abt von Lindisfarne stirbt, elf Jahre später in 698 exhu-
miert, in einen neuen Schrein umgebettet und nach seiner Überfüh-
rung nach Durham dort in 995, also im gleichen Jahr, bestattet wird.
Nicht zuletzt gebietet auch das sich immer mehr ausbreitende Wissen
über die Phantomzeit sowie die kurz bevor stehende Herausgabe der
Vita S. Dunstani ein sofortiges Handeln für den Klerus.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

84

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Nach der Vita Bonifatii des Willibald verläuft die Reise Winfrieds
und seiner Begleiter nach Kent glücklich. Winfried macht seine Sache
gut, überbringt nach seiner Rückkehr König Ine und den mitversam-
melten kirchlichen Würdenträgern die ebenfalls geheim gehaltene
Antwort des verehrungswürdigen Erzbischofs und schafft dadurch al-
len eine große Freude. Willibald fährt fort, dass in der Folgezeit durch
die wunderbare Güte göttlicher Fügung Winfrieds Name so bekannt
wird und er bei allen weltlichen Würdenträgern sowohl als auch bei
den Inhabern der Kirchenämter in solchen Ehren steht, dass er häufig
ihren Synodalversammlungen beiwohnen darf, was ihm in Zukunft
von Nutzen sein soll. Diese Mitteilung Willibalds zeigt, dass Winfried
schon als junger Priester in England eine Sprosse auf der Karriereleiter
erklimmt.

Dass Winfried nach der erfolgreichen Bewältigung des ihm von
König Ine erteilten Auftrags bei allen in hohen Ehren steht, lasse ich
ja gelten, aber dass es ihm in der Zukunft von Nutzen sein wird und
er sehr häufig den Synodalversammlungen beiwohnen darf, wage
ich ernsthaft zu bezweifeln, da die 705 von dem Witenagemot (Rat
der Weisen) getroffene Regelung auch für die an dieser Zusammen-
kunft teilnehmenden Synodalen und selbstverständlich auch für
den jungen Priester Winfried gilt, für den die Übereinkunft eine
schwere Last bedeutet, derer er sich im Laufe seines langen Lebens
gern entledigen würde, was ihm aber trotz mehrmaliger Vorsprache
und Intervention beim heiligen Stuhl in Rom nicht gelingt.

Die Ergebnisse der Synodalversammlung

Was auf dem Treffen besprochen und vereinbart wird, kann aus der
folgenden Entwicklung erschlossen werden. Der unter strengster Ge-
heimhaltung sowohl der Verhandlungspunkte als auch der Ergebnisse
gefasste „besonnene Ratschluss“, den die Versammlung des Witenage-
mots für angemessen hält, erweist sich in der Folgezeit nicht für so aus-
gereift, wie es dem Rat der Weisen dünkt.

Da der Einschub der 297 leeren Jahre nachgewiesenermaßen in
Wessex und Durham seit dem 7. Jh. der alten Inkarnationszeit bereits
vollzogen ist, kann es nicht ausbleiben, dass die Phantomzeit immer

Die Ergebnisse der Synodalversammlung

85

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


verbreiteter bekannt wird und die Kirche zu spalten droht, was Willi-
bald mit dem „unerwarteten Ausbruch einer Empörung und dem Ein-
treten eines Gefahr drohenden Zustandes“ beschreibt.

Ausgehend von dem Status quo in England über die eingeschobe-
ne Phantomzeit versucht das Gremium des Rats der Weisen in Brent-
ford die Entwicklung in England in geordnete Bahnen zu lenken. Der
Witenagemot bestätigt die bisher schon praktizierte Handhabung der
Phantomzeit in England und schreibt sie fest.

Danach müssen alle in der nicht existierenden Phantomzeit do-
kumentierten Personen und die damit zusammen hängenden Ereig-
nisse unwiderruflich und für immer in der Zeit vor dem Einschub
der Phantomzeit bleiben und dürfen auf keinen Fall in die Nach-
phantomzeit übernommen werden. Im Gegenzug müssen alle Per-
sonen und Begebenheiten, die in der Überlieferung noch nicht ge-
nannt worden sind, künftig nach der eingeschobenen Zeit unterge-
bracht werden und für immer in der konventionellen Chronologie
bleiben.

Die Devise „einmal in der alten Inkarnations- oder Phantomzeit,
immer in dieser Zeit“ gilt bis zur normannischen Eroberung, also auch
für Alkuin, obwohl er erst 30 Jahre nach dem Treffen des Rats der Wei-
sen geboren wird.

Als die Chronisten nach der normannischen Eroberung die feh-
lende Zeit in der Zeitgeschichte bemerken, müssen sie vieles kaschie-
ren, manipulieren, verschleiern und rückwirkend fiktive Geschehnisse
und Personen erfinden, um die Leerzeit zu füllen. Vieles davon ist
noch nicht als Fälschung erkannt und gilt bis heute irrtümlich als
reale Geschichtsschreibung.

Was es so schwer macht, die Fälschungen zu erkennen und von
den der Wahrheit entsprechenden Begebenheiten abzugrenzen, sind
die bewunderungswürdigen Erfindungen, die sich die Chronisten ab
dem 11. Jh. einfallen lassen, um die eingeschobenen 297 inhaltsleeren
Jahre mit mehr oder weniger phantastischen, glaubwürdigen, span-
nenden, aber auch komplizierten Geschichten zu füllen, um die von
der Kirche verordnete Geheimhaltung der Phantomzeit zu gewährleis-
ten.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

86

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Die Zensur der angelsächsischen Literatur

Zu den Maßnahmen, die der englische Klerus in die Wege leitet, um
die eingeschobene Phantomzeit zu vertuschen, gehört auch die Zen-
sur der angelsächsischen Literatur, nach der alle schriftlichen Doku-
mente durchgesehen und gegebenenfalls korrigiert, neu abgeschrie-
ben oder vernichtet werden. Diesem Schicksal entgeht die Vita
S. Dunstani, weil sie im Ausland erscheint.

Die nach der Christianisierung Englands mit Hilfe des von den
Missionaren übernommenen lateinischen Alphabets zum ersten
Mal in verschiedenen angelsächsischen Dialekten aufgezeichneten
Originale der mündlich tradierten muttersprachlichen Literatur
werden bei dieser konzertierten Aktion in Wessex vor ihrer Ver-
nichtung durch vier unbelastete Sammelkopien in dem einheitli-
chen westsächsischem Dialekt, der zur Landessprache avanciert, er-
setzt. Die Verluste sind unschätzbar.

Die zensierten westsächsischen Codices, in denen der größte
Teil der altenglischen Literatur überliefert ist, werden allgemein
dem 10. Jh. zugeordnet. Das führt in der englischen Literaturwis-
senschaft zu der Streitfrage, ob die mündlich tradierte altenglische
Literatur im 7. oder im 10. Jh. zum ersten Mal aufgeschrieben wird.
Mit diesem Problem habe ich mich mehrfach in meinen Studien
über die altenglischen Rätselgedichte beschäftigt und auch in Auf-
sätzen und Vorträgen über das erste Rätsel des Exeterbuches aus-
einandergesetzt. Diese Frage lässt sich nur beantworten, wenn
durch den Einschub einer Phantomzeit das 7. mit dem 10. Jh. zu-
sammenfällt.

Außer den neu konzeptionisierten, dem 10. Jh. zugeschriebenen
altenglischen Sammelkopien sind mehrere dem 7. Jh. zudatierte angel-
sächsische Literaturdenkmäler erhalten, die der Korrektur oder Ver-
nichtung entgehen, weil sie ins Ausland verbracht und dort erhalten
geblieben sind, wie das vierzehnzeilige angelsächsische Rätselgedicht
über die eiserne Rüstung in einem ansonsten lateinischgriechischen
Codex, das als einziges altenglisches Rätselgedicht zweimal überliefert
wird, einmal in nordhumbrischem Dialekt in dem vorgenannten, in
Leiden in Holland aufbewahrten Manuskript Codex Vossius 106 und
ein zweites Mal in westsächsischem Dialekt in der Rätselsammlung des

Die Zensur der angelsächsischen Literatur

87

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Codex Exoniensis (ZS. 1/2009, S. 190/1). Oder das von mir entdeckte
und in 1996 dargestellte und erstmals gelöste, ursprünglich nordhum-
brische Rätsel des 7. Jhs. über das mystische Weinfass in dem nach Ita-
lien gelangten Codex Vercellensis, über das ich auch in einem früheren
Heft der Zeitensprünge berichtet habe (ZS. 1/2009, S. 168–193). Weder
von dem Weinfassrätsel noch von der anderen im Vercellibuch über-
lieferten angelsächsischen Literatur, die überwiegend aus Viten und
Homilien besteht, gibt es in England noch irgendeine Spur.

Auf dem in das 7. Jh. datierten, über fünf Meter hohen Ruthwell-
kreuz mit dem eingravierten Runengebet werden die Runen einer gan-
zen Passage herausgemeißelt und das ursprünglich aus zwei Monoli-
then bestehende Sandsteinkreuz selbst wird in sechs Teile zerschlagen,
was bisher einer späteren Zeit zugeordnet wurde. Außerdem wird eine
in ein kleines Metallkästchen im 7. Jh. eingeritzte Inschrift übersehen
und bleibt erhalten.

Die Übersiedlung Alkuins auf den Kontinent

Die konventionell mit der auf den 14. Oktober 1066 unserer Zeit ter-
minierten „Schlacht von Hastings“ eingeleitete normannische Erobe-
rung Englands verursacht einen ungeheuren gesellschaftlichen und
politischen Umbruch auf der Insel. Die sieben angelsächsischen Kö-
nigreiche werden sang- und klanglos abgeschafft und es gibt in Eng-
land nur noch ein einziges Königreich mit einem normannischen Kö-
nig an der Spitze. In ganz England und in Nordhumbrien wird in der
von den Eroberern aus der Normandie mitgebrachten; in Durham und
in Wessex bereits gültigen Zeitrechnung selbstverständlich, ohne ein
Wort darüber zu verlieren, mit dem Jahr 1067 weiterdatiert. Herzog
William von der Normandie lässt sich unter dem Schutz seiner Leib-
wache am 6. Januar 1067 in London zum König von England krönen.

Hand in Hand mit dem Wiederaufbau der von den heidnischen
Dänen im Süden Englands über viele Jahrzehnte verwüsteten Städte,
Klöster und Skriptorien werden die angelsächsischen Geistlichen in
England durch mitgebrachte normannische Priester, Äbte und Bischö-
fe ersetzt.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

88

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Die angelsächsischen und nordhumbrischen Dialekte werden 1083
gegen das normannische Französisch als Landessprache ausgetauscht,
der Landbesitz der entrechteten angelsächsischen Adligen wird 1086
im Doomsday Book erfasst und zum großen Teil an die Normannen
verteilt.

Alkuin darf die Datierung in die Nachphantomzeit für seine Per-
son nicht mehr in Anspruch nehmen, denn er kann nicht mit einem
Schlag dreihundert Jahre älter werden. Nach dem Gebot der Kirche
muss er in der Phantomzeit bleiben, um das Datum der Geburt Christi
nicht zu verändern. Und da Alkuin nicht aus der Phantomzeit in die
Realzeit übernommen werden darf, entfällt für ihn auch eine Über-
nahme in die nachnormannische Zeit. Demzufolge gibt es in Nord-
humbrien für Alkuin keinen Platz mehr, als 1070 der erste normanni-
sche Erzbischof in York eingesetzt wird.

Ob gefeuert oder nicht, Alkuin flieht auf den Kontinent, um dort
ein Plätzchen zu finden, um „nach ewigen, ernsten und großen Geset-
zen seines Daseins Kreise zu vollenden“ (wie Goethe sagen würde), das
heißt, Alkuin muss gemäß den romorientierten Kirchengewohnheiten
als eine reale Person in der niemals existenten Phantomzeit nach 766
weiter leben und in dieser irrealen Zeit 804 sterben.

Aus dem Ablauf der Geschichte in England ergibt sich, dass die
Annalen der 150 Jahre, die Beda in seiner Historia Ecclesiastica und Si-
meon von Durham in der weiterführenden Continuatio Bedae von 616
bis 766 in die nichtexistente Phantomzeit hinein datieren, in die Real-
zeit von 916 bis 1066 gesetzt werden müssen, was durch die These über
die Phantomzeit bestätigt wird. Dabei werden die 297 Jahre der einge-
schobenen Phantomzeit in Nordhumbrien auf 300 Jahre aufgerundet,
was zu der regelmäßig auftauchenden Diskrepanz von drei Jahren
führt, die auch dem westsächsischen Chronisten William von Malmes-
bury aufgefallen ist, die er angeblich nicht erklären kann.

Nach der normannischen Eroberung wird im ganzen Land ein-
heitlich mit dem Jahr 1067 kontinuierlich weiterdatiert. Die weiteren
nicht existenten 150 Phantomjahre von 766 bis 916 werden in England
von Alkuin von York, Simeon von Durham und anderen Chronisten
rückwirkend mit erfundenen Personen und Ereignissen ausgefüllt. die
teilweise bis heute als wahre Geschichtsschreibungen gelten.

Die Übersiedlung Alkuins auf den Kontinent

89

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Das Kirchengebot des Verbleibens in der alten Inkarnationszeit be-
gleitet Alkuin auf den Kontinent und verfolgt ihn dort bis zu seinem
Tod in 804 und in der Überlieferung sogar bis heute. Nach seiner
Übersiedlung auf den Kontinent darf er in den drei bis vier Jahrzehn-
ten seines erzwungenen Exils nie mehr nach England zurückkehren
oder mit seiner Heimat Kontakt aufnehmen, worunter er sehr leidet.
wo sich Alkuin in dieser Zeit aufhält, wird geheim gehalten und ist bis
heute nicht bekannt. Entsprechende Schlüsse können möglicherweise
aus dem französischen Kloster gezogen werden, in dem mehr als fünf-
hundert Jahre nach seinem realen Tod seine Werke gefunden wurden.

Wie sehr Alkuin unter Heimweh leidet, zeigen nicht nur die von
ihm erfundenen niemals stattgefundenen Besuche in Nordhumbrien
und die ebenfalls niemals abgeschickten dreihundert Briefe, sondern
auch eine Passage am Ende seines Gedichts über York, in der er auf
poetische Weise beschreibt, wie er als rauer Seemann auf dem Wasser
nach seinem Tod alle Gefahren und Klippen umschifft und sein Ge-
dicht sicher in den Hafen seiner Heimat York bringt.

Heinrich Hahn berichtet in Forschungen zur deutschen Geschichte,
dass Bischof William Stubbs im 19. Jh. in seinen Memorials of Saint
Dunstan die Meinung vertritt, dass die Angaben über die spätere Re-
gierungszeit Karls des Großen von den achtziger Jahren des achten Jhs.
an aus der Feder Alkuins entstammen (1880, S. 562).

Da Alkuin nach dem Jahr 766 in der Phantomzeit bleiben muss
und die wahren Umstände, die ihn von Nordhumbrien auf den Konti-
nent verschlagen, nicht nennen darf, erfindet er als Grund für seine
Übersiedlung auf das Festland die freundschaftliche Einladung eines
irrealen germanischen Sagenkönigs Karl der Gro0e, den er auf einem
Rückweg von einer nicht stattgefundenen Romreise getroffen haben
will und der ihn an den irrealen Königshof nach Aachen eingeladen
und als Lehrer seiner Palastschule in Tours eingesetzt haben soll. Das
ist eine erfundene Fiktion, die sich in die Chronologie eingeprägt hat
und bis heute als Realität gilt. Die Tatsache, dass Alkuin wegen des
dreihundertjährigen Zeiteinschubs seine Heimat in Nordhumbrien
verlassen und in einem Kloster in Deutschland verborgen sterben
musste, wird gar nicht in Betracht gezogen. So entstand die Legende
von dem übermächtigen Karl dem Gro8en.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

90

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Ein zur Füllung der Phantomzeit erfundener König oder sogar
Kaiser kann Alkuin nicht an den ebenfalls fiktiven Königs- oder Kai-
serhof einladen, keine Duzfreundschaft mit ihm schließen oder sich
von ihm in Briefen mit „David“ anreden lassen und er kann ihm auch
nicht die Leitung einer erfundenen Palastschule übertragen.

Dass die Lebensbeschreibung Einhards über Karl den Großen eine
Fälschung des 12. Jhs. ist, vermutete bereits Ranke. Es wird auch nach
dem Ausgrabungsergebnis in Seligenstadt in dem Internetartikel
„Steht Seligenstadt kopf?“ in Erwägung gezogen und harmoniert mit
der These über das erfundene Mittelalter.

Wenn wir unseren Menschenverstand bemühen, müssen wir er-
kennen, dass ein Mensch nicht solche für die ausgehende Antike über-
natürlich erscheinenden Wunder bewirkt haben kann, wie sie Karl auf
allen Gebieten zugeschrieben werden und von denen nichts erhalten
ist oder nachgewiesen werden kann. Hätte es den fiktiven Karl wirk-
lich gegeben, dann hätte der übermächtige Kaiser für seinen besten
und fähigsten Berater und Freund Alkuin in 804 ein Staatsbegräbnis
angeordnet und ihm ein die Zeiten überdauerndes bauliches Denkmal
gesetzt, ihn aber nicht in der Einsamkeit von Tours unter unbekannten
oder erfundenen Umständen in einer irrealen Zeit sterben lassen!

Durch seine erhaltenen Schriften ist Alkuin eine historische Per-
son. Aber keiner hinterfragt, warum Alkuin auf dem Kontinent in
einer nicht existenten Zeit leben muss, als in England schon die Nor-
mannen regieren, sondern alle nehmen in Kauf, dass Alkuin mitten in
der Phantomzeit über diese nicht existente Zeit fiktive Geschichten
schreibt, die sogar heute noch für bare Münze gehalten werden.

Alkuin ist ein äußerst geschickter Autor, das beweisen seine erhal-
tenen Schriften. Er vermeidet es tunlichst, irgendwelche Daten zu nen-
nen und hält sich in seinem Gedicht über die Könige, Bischöfe und
Heiligen von York bis zum Jahr 734 eng an Bedas Kirchengeschichte,
benutzt also Beda gewissermaßen als Zeugen seiner Ausführungen.
Mit dieser Taktik legt er den Grundstein für die Glaubwürdigkeit sei-
ner fiktiven Schriften, die er zur Füllung der Phantomzeit nach 766 bis
zu seinem Tod in 804 schreibt und für die es keine anderen Quellen
gibt.

Wie ich bereits in einer vorhergehenden Arbeit berichtet habe, er-
findet Alkuin in seinen drei bis vier letzten Lebensjahrzehnten Träu-

Die Übersiedlung Alkuins auf den Kontinent

91

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


mereien zur Füllung der nichtexistenten Zeit nach 766, wie die
Freundschaft mit dem imaginären Monarchen Karl, den Bau einer il-
lusionären angelsächsischen Holzbasilika in York, an deren Bau er
selbst aktiv beteiligt gewesen sein will, sowie einen erdachten Lehrer
und Erzbischof Ælberht von York, den es nie gegeben hat. Er schreibt
300 niemals abgeschickte irrelevante Briefe, nicht zuletzt ein Gedicht
über einen fiktiven Überfall der Wikinger auf das Kloster Lindisfarne
in 793 und eine darauf folgende unsinnige Wanderschaft von 297 Jah-
ren der Mönche von Lindisfarne mit dem 698 exhumierten und in
einen neuen Schrein umgebetteten Cuthbert kreuz und quer durch
Nordhumbrien und vieles andere mehr.

Alkuin ist der erste angelsächsische Chronist, der unmittelbar nach
der normannischen Eroberung die eingeschobene Phantomzeit, und
zwar den Teil von 766 bis 804, mit Fälschungen füllt, die bisher noch
nicht als solche erkannt sind, sondern als Realität angesehen werden.

Während des Mittelalters bleiben die imaginären Schriften Alkuins,
wie auch sein Name, unbeachtet. Sein Gedicht über die Könige, Bi-
schöfe und Heiligen von York wird erst im 17. Jh. in Frankreich wieder
entdeckt und Alkuins Gesamtwerk wird zum ersten Mal in 1777 in
Deutschland veröffentlicht.

Die Frage bleibt offen, wo die anderen Gedichte und die Prosawer-
ke Alkuins überleben und wo auf dem Kontinent 190 Jahre nach dem
offiziell erfolgten Einschub der 297 leeren Jahre die konventionelle Zeit
noch nicht eingeführt ist, so dass Alkuin dort noch mitten in der
Phantomzeit sterben kann? Oder geschieht das alles nur mit Hilfe und
Tricks seiner Klosterbrüder, bei denen er nach der normannischen Er-
oberung Englands auf dem europäischen Kontinent Unterschlupf fin-
det?

Warum datiert Beda weiter in die Phantomzeit?

Wie berichtet, datiert der nordhumbrische Chronist Beda in seiner
Historia Ecclesiastica Gentis Anglorum nach dem Jahr 616 mit dem Jahr
617 weiter in die alte Inkarnations- oder Phantomzeit.

Man darf davon ausgehen, dass ihm der Einschub der 297 Leerjah-
re in die Chronologie bekannt ist und er weiß, dass nach 616 mit dem

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

92

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Jahr 914 weiter datiert werden muss. Dafür gibt es Indizien, die ich
schon genannt habe, zum Beispiel der Abbruch seiner Berichterstat-
tung über Wessex, Lindisfarne und Cuthbert im 7. Jh. sowie das voll-
ständige Schweigen über die Abtei Glastonbury und vor allem über das
Kloster Durham, in dem schon im 7. Jh. der Zeitsprung vollzogen wird.

Beda wird um 675 geboren und stirbt 734/5, er lebt, stirbt und
schreibt also in der alten Inkarnationszeit und braucht deshalb keine
fiktiven Struktionen zur Füllung der Phantomzeit zu erfinden, sondern
kann die Daten der schriftlichen Überlieferung, der mündlichen Tra-
dition und seinem eigenen Erleben entnehmen. Bedas Chronik ist
zwar in die nichtexistente Phantomzeit 616 bis 913 fehldatiert, aber sie
entspricht den Personen und Begebenheiten der Nachphantomzeit ab
914.

Die Historia Ecclesiastica beendet Beda nach eigenen Angaben 731,
drei oder vier Jahre vor seinem Tod. Möglicherweise bearbeitet er auch
noch selbst die Rezension der Kirchengeschichte in 734.

Es stellt sich dem unvoreingenommenen Leser die Frage, warum
der aus der Retrospektive schreibende Beda ab 617 weiter in die alte
Inkarnationszeit datiert und die Phantomzeit nicht offen bekannt gibt.
Als einen einsichtigen Grund kann man anführen, dass Beda die Kon-
tinuität seiner Geschichtsschreibung in der Historia Ecclesiastica Gentis
Anglorum nicht abrupt unterbrechen und zu einer anderen Datierung
übergehen kann, ohne sein diesbezügliches Handeln zu begründen.
Und genau das will beziehungsweise darf Beda nicht.

Die Quellen, die Beda zur Verfügung stehen, habe ich in dem Bei-
trag in Heft 1/2010 der Zeitensprünge ab S. 140 zusammengestellt. Als
wichtigste Quelle nennt Beda den „in der Kirche von Canterbury von
Erzbischof Theodor seligen Angedenkens und von Abt Hadrian ausge-
bildeten, sehr ehrwürdigen und in allem überaus gelehrten Abt Albi-
nus“, den er als Urheber, Gewährsmann und Helfer bei diesem kleinen
Werk, wie er die Historia Ecclesiastica Gentis Anglorum bescheiden
nennt, bezeichnet. Diese Aussage bekräftigt Beda noch einmal mit
dem Statement: „Überhaupt wurde ich vor allem durch die Aufforde-
rung dieses Albinus veranlasst, es zu wagen, dieses Werk in Angriff zu
nehmen“.

Daraus ist der außerordentliche Einfluss zu erkennen, den die Ver-
treter der Kirche auf Beda und seine Kirchengeschichte ausüben. Beda,

Warum datiert Beda weiter in die Phantomzeit?

93

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


der sein Kloster in Nordhumbrien niemals verlässt, berichtet weiter,
dass die Nachrichten ihm in Briefen oder mündlichen Berichten durch
den Bischof der Londoner Kirche Nothelm (ein späterer Erzbischof
von Canterbury) übermittelt werden. Nothelm nimmt nicht nur öfter
die für die damalige Zeit verhältnismäßig weite und beschwerliche
Reise von London nach Jarrow in Kauf, sondern begibt sich sogar ei-
gens nach Rom und recherchiert dort für Bedas Kirchengeschichte.
Das heißt im Klartext, dass Canterbury und Rom (also Erzbischof und
Papst) Beda aufoktroyieren, dass er die von Dionysius Exiguus 525 be-
gründete christliche Zeitrechnung nicht unterbrechen darf, sondern
mit dem Zusatz zu der Datierung „nach der Fleischwerdung des
Herrn“, die Beda als erster Chronist verwendet, noch nachdrücklich
betonen soll und ihm zwingend vorgeben, was er schreiben darf oder
verschweigen muss.

Dass Beda Lunte gerochen und bemerkt hat, dass die Phantomzeit
verschwiegen werden soll, ist in seiner Historia Ecclesiastica unter der
Bezeichnung „das wahre Gesetz der Geschichtsschreibung“ zwischen
den Zeilen nachzulesen (ZS. 1/2010, S. 142). Was Beda eventuell über
den Einschub der Phantomzeit weiß oder nicht weiß, nimmt er als Ge-
heimnis mit ins Grab.

Die von Beda in die Zeit nach 616 bis zu seinem Tod dokumentier-
ten Geschehnisse und Personen sowie die voneinander unabhängigen
Fortsetzungen von Bedas Historia Ecclesiastica Gentis Anglorum durch
Alkuin und Simeon von Durham bis zum Jahr 766 sind nach dem Ge-
schichtsverlauf in England fehldatiert und müssen, wie oben ausführ-
lich berichtet, um rund drei Jahrhunderte nach vorn in das 10. bis 11,
Jh. versetzt werden, was durch die These über das erfundene Mittelal-
ter bestätigt wird. Das betrifft auch Caedmon, den einzigen nament-
lich bekannten muttersprachlichen Dichter der Angelsachsen, für den
Beda die erste und einzige Quelle ist. Beda widmet dem durch göttli-
che Erleuchtung vom Viehhirten zum angelsächsischen Poeten gewan-
delten Caedmon, seinem Leben im nordhumbrischen Kloster Strea-
neshealh zur Zeit der Äbtissin Hild sowie der Komposition des Schöp-
fungshymnus ein ganzes Kapitel in seiner Kirchengeschichte.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

94

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Die Weiterführung von Bedas Kirchengeschichte

Die Gelehrten Alkuin von York und Simeon von Durham führen nach
Bedas Tod die Fehldatierung weiter bis zum Jahr 766. Für Alkuin, der
im Todesjahr Bedas geboren wird, ist das Motiv, noch drei Jahrzehnte
weiter in die alte Inkarnationszeit zu datieren, das gleiche wie bei sei-
nem Meister Beda. Alkuin muss die Geschichtsschreibung nach der
Geburt Christi bewahren, weil ihm durch die zeitliche Nähe zu Beda
und das kommunikative Gedächtnis seiner Zeitgenossen keine andere
Wahl bleibt. Er beendet seine Fortschreibung mit dem Tod des Erzbi-
schofs Egbert von York, dessen Amtsantritt in 732 noch in Bedas 734
rezensierter Kirchengeschichte dokumentiert wird. Alkuin ist der erste,
der den Tod Egberts in 766 berichtet und ihn damit noch rechtzeitig
sterben lässt, damit er nicht in die nachphantomzeitliche und nachnor-
mannische Zeit übernommen werden muss. Egbert ist der letzte angel-
sächsische Erzbischof von York. Mit der normannischen Eroberung
wird auch in York die Nachphantomzeit eingeführt und 1070 folgt mit
dem Normannen Thomas von Bayeux Egberts Nachfolger im Erzbi-
schofsamt.

Simeon von Durham wird in Nordhumbrien vor der normanni-
schen Eroberung in die alte Inkarnationszeit hinein geboren. Er be-
ginnt seine Ausbildung im Kloster in Jarrow, in dem auch Beda lebte
und starb, und übersiedelt als noch unbekannter Klosterschüler oder
junger Mönch mit seinen Klosterbrüdern, die alle ungenannt bleiben,
nach der normannischen Eroberung von Jarrow nach Durham.

Mit dieser Umsiedlung springen die Klosterinsassen von Jarrow,
wo noch in die alte Inkarnationszeit datiert wird, in die Nachphantom-
zeit, die schon seit spätestens 698/995 in Durham gilt und entgehen
damit der in England verpflichtenden Regelung, ihr ganzes Leben lang
in der alten Inkarnationszeit verbleiben zu müssen. In Durham
schreibt Simeon aus der Retrospektive seine Continuatio Bedae als Ab-
schluss der alten Inkarnationszeit und Übergang zur Nachphantomzeit.

Durch das eigene Erleben und das kommunikative Gedächtnis sei-
ner Mitbrüder ist Simeon in der Lage, in der Continuatio Bedae die
Annalen für Nordhumbrien von Bedas Tod bis zum Jahr 766 fortzu-
führen und die Dokumentation so zu arrangieren, dass darin das Able-
ben von 22 bereits von Beda genannten kirchlichen und weltlichen

Die Weiterführung von Bedas Kirchengeschichte

95

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Honoratioren berichtet wird, so dass keiner von Bedas Zeitgenossen in
die mit der normannischen Eroberung eingeführte konventionelle Zeit
übernommen werden muss. In der Continuatio Bedae bestätigt Simeon
auch das bereits von Alkuin berichtete Hinscheiden des Erzbischofs
Egbert von York in 766, vor allem aber den Tod des Bonifatius, über
den er schreibt:

Im 754. Jahr wurde Bonifatius, der auch Winfried hieß, der
Bischof der Franken, mit 53 Gefährten durch das Martyrium gekrönt;
und an seiner Stelle wurde Hrethger (lat. Rehdgerus) von Papst Ste-
phan zum Erzbischof geweiht.

Bonifatius wird in der Continuatio Bedae als „Bischof der Franken“
bezeichnet, was er wirklich war, und nicht als „Erzbischof von Mainz“,
was er nur zum Schein war. Und bemerkenswert ist, dass nicht Lul als
Nachfolger des Bonifatius im Amt des Erzbischofs genannt wird, wie
nach der heute geltenden Lehrmeinung üblich, sondern Hrethger (lat.
Rehdgerus), der unschwer als Heriger, der erste Mainzer Bischof nach
der Phantomzeit (913–927) zu erkennen ist.

Um die von der Kirche geforderte Geheimhaltung der Phantom-
zeit zu bewahren, versucht Simeon die alte Inkarnationszeit, in die er
noch hineingeboren wird, mit der nachnormannischen Zeit, in der er
nach seinem Umzug nach Durham lebt, zu verbinden. Er übernimmt
pflichtgemäß den Tod des Bonifatius in der alten Inkarnationszeit, in
der dieser nach dem Gebot der Kirche für immer bleiben muss, bringt
aber weder die Orte Mainz oder Fulda noch die zur Füllung der Phan-
tomzeit erfundenen Vorgänger oder Nachfolger im Bischofsamt von
Mainz mit Bonifatius in Verbindung und nennt vor allem nicht den
fiktiven Lul, sondern überspringt mit dem Satz „und an seiner (Boni-
fatius’) Stelle wurde Hrethger von Papst Stephanus zum Erzbischof ge-
weiht“ die phantomzeitliche Geschichtsschreibung.

Da es sich bei dem in der Continuatio Bedae bezeugten, von Papst
Stephanus zum Nachfolger für Bonifatius geweihten Hrethger um den
ersten Mainzer Erzbischof (913–927) nach der Phantomzeit handelt,
zeigt diese Mitteilung, dass Simeon von Durham die Dauer der Phan-
tomzeit genau kennt.

Dass Simeon das Todesjahr des Bonifatius mit 754 angibt, wie es
von der herrschenden Lehre mittlerweile übernommen wird, und
nicht mit 755, wie es nach dem Zeugnis der Vita Bonifatii von Willi-

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

96

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


bald verbreitet wurde, bedarf gar keiner Erwähnung, da es ohnehin in
die Nachphantomzeit übertragen werden muss. Nach der konventio-
nellen Chronologie wird Bonifatius um 972/975 geboren und stirbt
1054.

Wie bereits oben erwähnt, schreibt Simeon von Durham, nach
einer gebührenden Wartezeit von etwa sechs Jahrzehnten nach der
normannischen Eroberung, im Jahr 1129 mit Hilfe von inzwischen er-
stellten Fälschungen seine eigene Geschichte über Nordhumbrien mit
fiktiven Einlagen zur Füllung der Phantomzeit.

Nach der bisherigen Geschichtsschreibung wird Winfried Bonifa-
tius etwa im gleichen Jahr wie Beda, allerdings nicht in Nordhumbrien,
sondern in Wessex, in die Phantomzeit hinein geboren und erhält sei-
ne Ausbildung Ende des 7. Jhs. in der Benediktinerabtei zu Exeter, die
nach der Vita Dunstani aber erst im 10. Jh. von Dunstan gegründet
wird! Um 700 alter Inkarnations- oder Phantomzeit wird Winfried im
Kloster in Nursling zum Priester geweiht, zieht in 718 im Alter von et-
wa fünfundvierzig Jahren zum ersten Mal nach Rom, muss danach sei-
ne letzten sechsunddreißig Lebensjahre in Germanien verbringen, um
die inzwischen publik gewordene eingeschobene Phantomzeit zu ver-
tuschen und darf deshalb nie mehr in seine Heimat nach Wessex in
England zurückkehren.

Winfrieds erste Lebenshälfte in England

Die Geburt und Ausbildung des Winfried Bonifatius wird in der 770
von dem Mainzer Priester Willibald erstellten Biografie in das späte 7.
Jh. gelegt und die Aktivitäten des Missionars in die erste Hälfte des fol-
genden 8. Jhs. Winfrieds Ort der Geburt wird erstmals im 14. Jh. von
dem normannischen Bischof John Grandisson von Exeter (1327–1369)
mit Crediton (Kirton) in Devonshire angegeben.

Nach der Theologischen Realenzyklopädie, VII, 69 erlernt Winfried
in der Benediktinerabtei in Exeter als puer oblatus unter Abt Wulfhard
die elementaren Kulturtechniken. Um 700 wechselt Winfried zu dem
von Abt Winberht geleiteten Kloster in Nursling (Nhutscelle) in der
Nähe von Southampton und wird im kanonischen Alter von etwa 30
Jahren zum Priester geweiht.

Winfrieds erste Lebenshälfte in England

97

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Dass er seine erste Ausbildung in Exeter erwirbt und nicht bei
einem Bischof in seinem Heimatort, ist eine Bestätigung dafür, dass
der fiktive Bischofssitz in Crediton rückwirkend nach der normanni-
schen Eroberung zur Fälschung des Lebenslaufes von Bischof Leofric
von Exeter erfunden wurde.

Durch seine Teilnahme als junger Priester in maßgeblicher Funkti-
on an dem Treffen des Rats der Weisen am 15. 10. 705 in Brentford bei
London steht auch für ihn fest, dass er, wie Aldhelm, Alkuin und viele
andere Personen und Ereignisse in England, für immer in der alten In-
karnationszeit bleiben muss und nicht – nach dem Einschub der 297
Jahre Phantomzeit – in das 10./11. Jh. gesetzt werden darf, obwohl im
Jahr 705, in dem die Zusammenkunft des Witenagemots stattfindet, die
Nachphantomzeit in Teilen Englands, wie in Durham und Wessex,
schon wirksam ist und in verschiedenen anderen Orten Englands nach
und nach eingeführt wird.

Der nordhumbrische Chronist Beda berichtet ab dem 8. Jh. in sei-
ner Kirchengeschichte nur noch sporadisch über die Vorgänge im Sü-
den Englands. Die angelsächsische Institution des Witenagemots wird
von Beda überhaupt nicht genannt und daher auch nicht deren Treffen
in Brentford bei London in 705. Auch den mit Beda etwa gleichaltrigen
Winfried Bonifatius und dessen frühe Aktivitäten in England und spä-
ter in Germanien werden von Beda mit keinem Wort erwähnt. Erst in
der von Simeon von Durham erstellten Continuatio Bedae, der Fortset-
zung der Kirchengeschichte des englischen Volkes, wird der Tod des
Bonifatius mit dem gültigen Todesjahr 754 vermeldet.

Nach der erfolgreichen Ausführung des ihm auf dem Treffen des
Rats der Weisen übertragenen verantwortungsvollen Auftrags als Spre-
cher der Delegation, die das Ergebnis dem Erzbischof von Canterbury
überbringt, widmet Winfried sich elf Jahre lang dem Ausbau der Klos-
terschule in Nursling. Eine ihm zugeschriebene Grammatik entsteht in
dieser Zeit, in der von einem öffentlichen Auftreten Winfrieds nichts
bekannt ist. Berichte über weitere Zusammenkünfte des Witenagemots
werden erst ab dem 11. Jh. überliefert.

Die Kleriker halten an den Vereinbarungen des Witenagemots fest.
Die Angst vor Interdiktion und angedrohten Qualen des Fegefeuers si-
chern der römischen Kirche den unverbrüchlichen Zusammenhalt
ihrer Mitglieder und den Siegeszug zwischen Antike und Mittelalter

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

98

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


mit dem Sprung über die eingeschobene Phantomzeit, die bis in unsere
Zeit erfolgreich geheim gehalten werden kann. Bis zum heutigen Tag
haben sich weder maßgebliche Kirchenvertreter noch der heilige Stuhl
in Rom zu der These über das erfundene Mittelalter geäußert.

Im Jahr 716 alter Inkarnationszeit schifft sich Winfried zum ersten
Mal in Richtung Friesland ein. Was veranlasst Winfried zur Reise auf
den Kontinent? Ein Grund dafür wird explizit nicht genannt. Man un-
terstellt als Motiv für die Überfahrt selbstredend die im Zug der Zeit
liegende Heidenmission und die sich durch die Nähe des Hafens bie-
tende Gelegenheit. Allerdings gibt es auch einen anderen Plan, den
Winfried zwei Jahre später verwirklicht.

Aus Winfried wird Bonifatius

Zunächst kehrt Winfried wieder in sein Kloster in England zurück,
weil in Friesland kriegsähnliche Zustände mit Revolten gegen die frän-
kische Oberherrschaft herrschen, die eine Mission unmöglich machen.
Die Wahl zum Abt von Nursling nach dem Tod von Winberht kann
Winfried nicht annehmen, da abzusehen ist, dass die Einführung der
Nachphantomzeit, in die Winfried nicht übernommen werden darf,
auch vor seinem Kloster in Nursling nicht halt machen wird. Er muss
deshalb fadenscheinige Gründe für seine Weigerung, das Amt des Abts
von Nursling zu übernehmen, anführen.

Mit einem Empfehlungsschreiben des mit ihm befreundeten Bi-
schofs Daniel von Winchester ausgestattet, unternimmt Winfried 718
seine erste Reise nach Rom. Winfried verlässt England, weil es ihn be-
drückt und sein Gewissen belastet, dass er den Zeiteinschub in die
Chronologie, der überall um ihn herum wirksam wird, wie in Durham
und Wessex, nicht offen bekennen und an ihm teilhaben darf, sondern
in der Vorphantomzeit verbleiben muss, was seinen Karriereaufstieg in
England verhindert. Er will in dieser Frage in Rom intervenieren, hat
aber keinen Erfolg.

Papst Gregor II. (715–11. 2. 731) bleibt hart und versichert sich
seiner kirchengesetzlichen Treue mit der Verleihung des sprechenden
Namens Bonifatius und der ihm am 15. Mai 719 zuteil werdenden Er-
nennung zum Missionar unter den Heiden. Dass diese eigens für Boni-

Aus Winfried wird Bonifatius

99

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


fatius erfundene Auszeichnung, die ihm in der Neuzeit den Titel
„Apostel der Deutschen“ einbringt, nur eine leere Phrase darstellt, be-
weisen die vielen bereits auf dem Festland ohne eine ausdrückliche Er-
mächtigung des Papstes wirkenden englischen Missionare.

Mit diesem dürftigen Erfolg kehrt Winfried Bonifatius über die
Alpen und durch Bayern nach Thüringen zurück. Nach der Überliefe-
rung in der Vita Bonifatii zieht es ihn rheinabwärts nach Utrecht zu
seinem Landsmann Willibrord, der seinerseits als einer der ersten in
England geborenen und ausgebildeten angelsächsischen Priester in
einer Staffel von insgesamt zwölf Missionaren um 690 auf das Festland
kommt, rund 15 Jahre vor dem Treffen des Witenagemots in Brentford.

Erzbischof Willibrord von Friesland

Nach ihrer Ankunft machen Willibrord und seine Gefährten einen
Umweg zum Dux Francorum Pippinus (Pippin II.), der sie bereitwillig
aufnimmt und nach Westfriesland schickt, das er kurz vorher, nach der
Vertreibung von König Radbod, besetzt hat. Der Hausmeier der Fran-
ken Pippin unterstützt die Missionare mit der Autorität des Herr-
schers, damit ihnen nicht irgendeiner ein Leid zufügt und verspricht
denen, die den Glauben annehmen, viele Vergünstigungen (Beda,
V/10, S. 496).

Nach jahrelanger Predigt der Missionare schickt Pippin mit Gunst
und Zustimmung aller Männer den ehrwürdigen Willibrord nach Rom
mit der Bitte an Papst Sergius I., Willibrord zum Erzbischof des Stam-
mes der Friesen zu weihen, was auf Wunsch Willibrords im 696. Jahr
nach der Fleischwerdung des Herrn, nachdem er den Namen Clemens
erhalten hat, in der Kirche der heiligen Märtyrerin Caecilia an deren
Geburtstag geschieht (Beda V/10 und 11, S. 456–462).

Nachdem Bonifatius von 719–722 erfolgreich mit Willibrord in
Friesland missioniert, viele Gläubige für den Herrn gewonnen, Hei-
dentempel zerstört und Oratorien (christliche Gebetshäuser) gebaut
hat, bietet ihm Erzbischof Willibrord wegen seines fortgeschrittenen
Alters (er stirbt 739 mit 81 Jahren in dem von ihm gegründeten Klos-
ter Echternach) das Amt eines Bischofs an, aber Bonifatius lehnt sofort
in hoher Demut ab. Er argumentiert, dass er des Bischofsamtes durch-

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

100

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


aus nicht würdig sei und bittet, man möchte ihm eine so hohe Würde
nicht übertragen, weil er noch in den nötigen Jahren stehe. Ja, er erfin-
det sogar die Ausrede, dass nach den Vorschriften des Kirchenrechts
für die Bischofsweihe das fünfzigste Lebensjahr erforderlich sei, das er
noch nicht ereicht habe, eine Bestimmung, die nach abendländischen
Quellen nicht zu belegen ist (Vita Bonifatii, Kap. 5, S. 486).

Willibald berichtet weiter, dass sich in der Folge ein langes Hin
und Her der Worte zwischen Willibrord und Bonifatius entspinnt, bei
dem es dem unermüdlich argumentierenden Erzbischof nicht gelingt,
Bonifatius zur Übernahme des angebotenen Bischofsamtes zu bewe-
gen, weil sich Bonifatius mit allen möglichen Entschuldigungen und
Weigerungen der Übernahme dieses hohen Amts zu entziehen ver-
sucht. In der abschließenden Entschuldigungsrede legt Bonifatius dem
Erzbischof die Gründe dar, die aber nicht genannt werden, und en-
det: „Deshalb wage ich auch nicht, ohne vom apostolischen Stuhle Rat
einzuholen und ohne dessen ausdrücklichen Befehl die Weihe zu einer
so hohen Stelle zu übernehmen. Ich beschwöre dich also, da ich durch
des eigenen Gelübdes Bande gefesselt bin, mich zu den Landen, zu
denen mich der heilige Stuhl zuerst sandte, ziehen zu lassen“. Der Bio-
graf Willibald fährt fort: „Als der heilige Mann (Willibrord) nun den
Inhalt seines so bedeutenden Gelübdes vernommen hat, erteilt er ihm
sofort seinen Segen und die Erlaubnis der Abreise“.

Diese in der 770 erstellten Vita Bonifatii dokumentierte Unterre-
dung zwischen Erzbischof Willibrord und Bonifatius ist schon von so
vielen Leuten gelesen und in die Kultursprachen übersetzt worden,
aber bis heute hat noch keiner hinterfragt oder zu erklären versucht,
um was es sich bei dem bedeutenden Gelübde des Bonifatius handelt,
so dass es höchste Zeit wird, diese Frage einmal zu stellen. Wie sich
unschwer erschließen lässt, ist es die Regelung, an der Winfried selbst
in nicht unerheblichem Maß mitgearbeitet hat und nach der er sein
ganzes Leben – wie auch Aldhelm, Alkuin und viele andere Zeitge-
nossen aus England – in der nicht existenten Phantomzeit bleiben
muss.

Als der um 658 in Nordhumbrien geborene Willibrord als junger
Priester vor dem Jahr 690 nach Friesland kommt und dort seine Missi-
onstätigkeit beginnt, ist in England oder Germanien von der einge-
schobenen Phantomzeit noch keine Rede. Der noch in der alten Inkar-

Erzbischof Willibrord von Friesland

101

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


nationszeit lebende Bischof von Lindisfarne Cuthbert ist wenige Jahre
vorher gestorben und wird erst acht Jahre später exhumiert und nach
Durham in die Nachphantomzeit überführt. Der Rat der Weisen wird
erst fünfzehn Jahre später nach Brentford bei London einberufen, um
dem durch den „unerwarteten Ausbruch einer Empörung und einem
dadurch ausgelösten Gefahr drohenden Zustand“ zu begegnen und die
Vita S. Dunstani liegt erst siebzehn Jahre später in Frankreich vor. Da
vom Klerus über die Phantomzeit strengstes Stillschweigen bewahrt
werden muss und nur mit Umschreibungen berichtet werden darf,
sind nur die Insider darüber eingeweiht und keine Kunde davon dringt
nach außen, so dass Erzbischof Willibrord erst in der Beichte des Boni-
fatius das Geheimnis erfährt.

Willibrord lässt Bonifatius ziehen. Der ist ab 722 wieder in Hessen
und schickt den anderweitig nicht bekannten Bynna nach Rom zur
streng geheim gehaltenen Berichterstattung. Der Biograf berichtet,
dass Bonifatius in dem von Bynna als Antwort überbrachten Schreiben
eine Einladung des Papstes erkennen will und in dem Bestreben, sich
gehorsam zu erweisen, in zahlreicher Gefolgschaft, umgeben von einer
Schar Brüder, sich durch Franken und Burgund über den Großen St.
Bernhard zum zweiten Mal nach Rom begibt, wo er nach eingehenden
Befragungen und Gesprächen mit dem Papst am 30. November 722
zum Bischof ohne einen festen Wohnsitz geweiht wird (Vita, S. 489).
Der Missionsbericht des Bonifatius, den Bynna nach Rom bringt, und
das Antwortschreiben des Papstes mit der (angeblichen) Einladung
sind nach einer Fußnote Raus nicht erhalten.

Selbstverständlich hat Bonifatius nicht die Absicht, sich in Rom
zum Bischof weihen zu lassen. Das stünde ja auch im Widerspruch zu
der entschiedenen Ablehnung des Angebots von Erzbischof Willibrord.
Vielmehr dient die zweite Romreise des Bonifatius abermals dem Ver-
such, sich von dem Bann, für immer in der Phantomzeit bleiben zu
müssen, lossprechen zu lassen, was ihm aber nicht gelingt, so dass er in
dieser Frage erneut erfolglos zurückkehren muss.

Bonifatius kann sich nicht noch einmal zu Willibrord begeben, der
jetzt sein Geheimnis kennt, und er kann auch nicht nach Wessex in die
Nachphantomzeit zurückkehren. Seine missliche Lage beschreibt Wil-
libald mit dem Satz: „Und obschon er anfangs den Mangel und die Not
dieser Welt in großem Maße ertragen musste, und durch mannigfache

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

102

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Drangsal und Nöte gehemmt war, streute er doch des göttlichen Wor-
tes Samen weiter aus“. Der umtriebige Bischof ohne einen festen
Wohnsitz lässt sich also nicht unterkriegen und missioniert weiter in
Hessen, später auch in Thüringen, vervielfältigt die Menge der Gläubi-
gen und Prediger und gründet die Klöster Orthorpf, Amöneburg und
Fritzlar. Als spektakulärstes Ereignis fällt in diese Zeit die Fällung der
ungeheuren „Donnereiche“ in Gaesmere (Geismar bei Fritzlar in Hes-
sen), die nach Willibald mit ihrem alten heidnischen Namen „Eiche
des Jupiters“ genannt wird. Daraus geht hervor, dass diese Eiche nicht
dem heidnisch-germanischen Gott Donar geweiht ist, wie oft fälsch-
lich übermittelt wird, sondern dem Gott Thor, dem germanischen
Äquivalent zu dem römischen Jupiter, die beide für den Donner ver-
antwortlich sind. Aus dem Holz dieser Eiche baut Bonifatius ein dem
heiligen Apostel Petrus geweihtes kleines Gotteshaus.

Willibald schreibt weiter, dass der Ruf der Predigt des Bonifatius
ruchbar wird und so sehr wächst, dass sein Name schon im größten
Teil Europas widerhallt und zu ihm aus den Landen Britanniens eine
große Anzahl Gottesdiener, Lehrer und Schreiber zusammenströmen,
sich als Mönche seiner Leitung unterordnen, weit und breit an vielen
Orten in Hessen und Thüringen predigen und das Volk von den un-
heiligen Abwegen des Heidentums zurückrufen.

Das ist eine plausible Erklärung für viele meist ungenannte Mön-
che und Nonnen, die England auf der Flucht vor der immer mehr um
sich greifenden Einführung und dem Wirksamwerden der Phantom-
zeit verlassen, um in Hessen und Thüringen, wo noch nach der alten
Inkarnationszeit datiert wird, das kirchliche Gebot zum Verschweigen
der 297 eingeschobenen leeren Jahre zu befolgen. Aus diesem Zuzug
rekrutiert Bonifatius geeignete Kirchenleute, die er als Priester, Bischö-
fe oder Äbte in den von ihm gegründeten Bischofssitzen und Klöstern
einsetzt, wie beispielsweise den mit seinem Biografen gleichnamigen
aber nicht identischen Bischof Willibald von Eichstätt.

Bonifatius wird Erzbischof

Nachdem Papst Gregor II. am 11. Februar 731 gestorben ist, sendet
Bonifatius gemäß der Vita Bonifatii wiederum Boten nach Rom, die

Bonifatius wird Erzbischof

103

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


den am 18. März 731 geweihten Bischof des apostolischen Stuhls Gre-
gor III. begrüßen und das Zeugnis der früheren engen Freundschaft
zwischen Gregor II. und Bonifatius vorlegen.

Der neue Papst erteilt den Boten eine gnädige Antwort, versichert
sie der engen Gemeinschaft und Freundschaft des apostolischen Stuh-
les, ja er verleiht dem in Germanien (immer noch ohne einen festen
Wohnsitz) missionierenden Bischof Bonifatius das erzbischöfliche Pal-
lium und schickt die Gesandten damit und mit Geschenken und ver-
schiedenen Reliquien der Heiligen ehrenvoll in die Heimat zurück.

Damit erkauft sich der neue Papst die demutsvolle Unterwürfig-
keit und Ergebenheit des Bonifatius, der in frommer Unterordnung
auch fernerhin der Freundschaft und Gemeinschaft des heiligen Bi-
schofs teilhaftig bleibt, und der apostolische Stuhl kann das Geheimnis
der Phantomzeit auch fürderhin bewahren. Bonifatius wird auch von
Papst Gregor III. nicht von dem Bann befreit. Er muss weiterhin in der
Phantomzeit bleiben und darf nicht mehr nach England zurückkehren.
In einer Fußnote schreibt Rau, dass das Schreiben des Papstes Gregori-
us III. an Bonifatius anlässlich der Übersendung des Palliums als Brief
28 (umdatiert) erhalten ist.

Bonifatius wird angeblich Erzbischof von Mainz

Die römische Gründung Mainz wird durch den Handel und Wandel
mit Rom schon früh mit dem Christentum bekannt. Bei der histori-
schen Aufarbeitung im 12. Jh. erstehen für die Jahre von 80 bis 350
nach Christus aus dem Dunkel der Kirchengeschichte 19 legendäre
Mainzer Bischöfe in Folge, die sonst nicht genannt werden und deren
Existenz unwahrscheinlich ist.

Für die Jahre nach 350 werden noch lückenhaft acht Mainzer Bi-
schofsnamen in verschiedenen Quellen aufgeführt, darunter – in einer
ursprünglich im 11. Jh. in Fulda erstellten Liste – Aurelius als der erste
Mainzer Bischof für die Jahre vor 406 bis 436 und Siegbert als Bischof
von Mainz für die Zeit von 587/89 bis 610/12. Mit Bischof Siegbert ist
die von Illig etablierte Phantomzeit mit einer Diskrepanz von zwei Jah-
ren erreicht. Die danach genannten Mainzer Bischöfe, beginnend mit

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

104

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


dem von Fredegar erwähnten Leudegasius (nach 612) bis zu Hatto I.
(831–913), sind Erfindungen zur Füllung der Phantomzeit.

Gut verpackt in dieser Gruppe der Phantomzeitbischöfe ist der
Missionar und Bischof der Franken Bonifatius, der durch den von ihm
selbst mitgetragenen Beschluss des Rats der Weisen von 705 in Brent-
ford bei London zwangsweise lebenslang in der Phantomzeit bleiben
und auch darin sterben muss, wie oben dokumentiert.

Nach der Überlieferung in der von Willibald erstellten Vita wird
Bonifatius 747, mitten in der Illig’schen Phantomzeit, Erzbischof von
Mainz. Eine Erzdiözese ohne einen Dom ist für mich undenkbar. Aber
ein Dom in Mainz, der erst 1009 erbaut wird, darf zur Zeit des Bonifa-
tius noch nicht existent sein, obwohl das Jahr 747 vor dem Einschub
der Phantomzeit die gleiche Zeit ist wie das Jahr 1044 nach der Phan-
tomzeit, der Mainzer Dom also zu diesem Zeitpunkt schon seit min-
destens fünfunddreißig Jahren existiert. Der Dom darf aber nicht in
Verbindung mit Bonifatius genannt werden, um das sorgsam gehütete
Geheimnis über die Phantomzeit nicht zu enthüllen.

Etwa sechs Jahre nach seiner Ernennung zum Erzbischof von
Mainz überträgt Bonifatius das Amt auf seinen Schüler Lul. Das ist
nach dem Kirchenrecht nicht vorgesehen und auch nicht statthaft, da
ein Erzbischof nur durch die Übersendung des Palliums durch den
Papst ernannt werden kann. Aber wen kümmert das? Die Ernennung
Luls zu seinem Nachfolger wird damit begründet, dass sich Bonifatius
im Alter von etwa achtzig Jahren mit 53 Begleitern noch einmal auf
eine Missionsreise nach Friesland begibt!

Was soll ein derartiges Unternehmen für einen Sinn haben für den
altersschwachen Erzbischof Bonifatius, der sich schon rund zehn Jahre
vorher sein Mausoleum in Fulda schuf? Darauf gibt es nur eine Ant-
wort. Die schöne Geschichte über die angebliche Missionsreise und
den Märtyrertod in Holland, die Ernennung Luls zu seinem Nachfol-
ger – höchstens als Bischof – wird nur erfunden, damit Bonifatius im 8.
Jh. bleibt.

Weil in Mainz schon mindestens seit der Erbauung des Doms in
1009 in die Nachphantomzeit datiert wird, darf der Tod des Bonifatius
nicht in Mainz dokumentiert werden, sondern auf einer eigens zu die-
sem Zweck inszenierten Missionsreise, die so spektakulär ist, dass sie
sich für immer gut einprägt. Der Erzbischof Bonifatius darf auch kei-

Bonifatius wird angeblich Erzbischof von Mainz

105

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


nesfalls in dem Mainzer Dom bestattet werden, weil es den ja noch
nicht geben darf, sondern in einem – in weiser Voraussicht – etwa
zehn Jahre vor seinem Tod gegründeten und im Voraus zu seinem Be-
gräbnisort bestimmten Kloster in Fulda, wo noch nach der Zeit vor
dem Einschub der Phantomzeit gerechnet wird. Das geschieht selbst-
verständlich alles im Einvernehmen und nach Absprache mit Rom
und nur aus dem Grund, dass die Phantomzeit verschwiegen werden
kann. So ein Aufwand!

Nachdem mit der Gründung des Klosters Fulda und der Bestim-
mung als Begräbnisstätte, das Verbleiben des Bonifatius im 8. Jh. gesi-
chert ist, kann Bonifatius einige Jahre später pro forma als Erzbischof
von Mainz eingesetzt werden, einfach so, nur durch die Übersendung
des Palliums durch Boten, ohne Feierlichkeiten im Dom. Und der (an-
gebliche) Erzbischof genießt das Privileg, einen Nachfolger in seinem
Amt zu bestimmen und sich mit ungefähr einem halben Hundert fikti-
ven Gefährten auf eine legendäre Missionsreise zu begeben, alles mit-
ten in der Phantomzeit. Dass diese Geschichte erfunden ist, muss je-
dem einleuchten, auch wenn sie noch so oft wiederholt und mit weite-
ren Einzelheiten ausgeschmückt wird. Der Zweck dieser Erfindung
dient ausschließlich der Vertuschung der Phantomzeit.

Mit der Fiktion über Bonifatius’ letzte Missionsreise nach Fries-
land und seine Ermordung in Dokkum am 5. Juni 754, nach den ers-
ten Quellen der Neuzeit erst 755, erübrigt sich nicht nur die punktge-
nau errechnete Eilüberführung des toten Bonifatius auf dem Seeweg
nach Mainz, sondern auch die in diesem Zusammenhang von Roland
Welcker gestellte Frage, warum die Schiffsreise nicht bis Hanau weiter
geführt wird, um eine günstigere Voraussetzung für den Weitertrans-
port über Land zu schaffen (ZS. 2/2005, S. 395–404).

Nachdem Bonifatius das Zeitliche segnet, beginnt der Transport
des Leichnams in Mainz und führt, was ja plausibel erscheint, an den
ehemaligen Wirkungsstätten vorbei über den 2004 geschaffenen Boni-
fatius Wanderweg nach Fulda, den Roland Welcker beschreibt. Bei der
Bewertung müssen die Kriterien und der Standard des 11. Jhs. der Re-
alzeit zugrunde gelegt werden, obwohl es die gleiche Zeit ist wie das
phantomzeitliche 8. Jh.

Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit

106

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Literaturverzeichnis
Allott, Stephan (1974): Alcuin of York – his life and letters, York
Beaufort, Jan (2004): Online-Beitrag vom 17. Februar 2004, in der Gruppe de.sci.ge-

schichte eingestellt, mir am 29.01.2009 von Herrn Beaufort übermittelt
Beda Venerabilis (731/4): Historia Ecclesiastica Gentis Anglorum, verschiedene

Ausgaben, siehe Spitzbart
Bullough, Donald (1965): The age of Charlemagne, London, in der übersetzt aus

dem Englischen von Ursula Heilmann (1966): Karl der Grosse seine Zeit, Wies-
baden

Campbell, A. (1953): Some Linguistic Features of Early Anglo-Latin Verse and its
use of Classical Models in: Transactions of the Philological Society göttliche Ko-
mödie, Divina Commedia, Übersetzung von Ida und Walther von Wartburg,
Zürich

Dante, Alighieri (1962): Die göttliche Komödie, Divina Commedia
Dümmler, E. (Hg, 1881): Versus de Patribus Regibus et Sanctis Euboricensis Eccle-

siae, MGH PLAC, S. 169–206, Berlin
Ebrard, Johann (1882): Bonifatius, der Zerstörer des Columbanischen Kirchentums

auf dem Festland, Gütersloh
Fletcher, Richard (1989): „Alcuin“ in: Who’s Who in Anglo-Saxon England, S. 106–

108, London
Froben, Frobenius (1777): Poema de Pontificibus et Sanctis Ecclesiae Eboracensis,

S. 242–258, Regensburg
Gale, Thomas (Hg. 1691): Historiae Britannicae, Saxonicae, Anglo Danicae Scripto-

res XV, S. 703–732, Oxford
Goodman, Peter (Hg, 1982): Alcuin, The Bishops, Kings and Saints of York, Oxford

Medieval Texts, Oxford
Hahn, Heinrich (1880): Die Continuatio Bedae, ihre vermutlichen Verfasser und

die Einsiedler Balthere und Echa: Forschungen zur Geschichte, Band 20,
S. 553–569, Göttingen

Harrison, Kenneth (1967): The Pre-Conquest Churches of York, with an Appendix
on eight-century Northumbrian annals, 4, S. 232–249

Illig, Heribert (1996): Das erfundene Mittelalter, Darmstadt
Jaffé, Philipp (1866): Bibliotheca rerum germanicarum, Band 3. Die Briefe des Bo-

nifatius, Berlin

107

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


Klopsch, Paul (1967): Anonymität und Selbstnennung mittellateinischer Autoren,
Mitteillateinisches Jahrbuch 4, S. 9–25

Laszlo, Renate (1996): Arthur, Dux Bellorum Britanniae, Marburg
– (2006): Rätselhafte Zeitsprünge in England, ZS. 18/3, S. 677–691
– (2007): In England gehen die Uhren anders, Teil I/II, ZS. 19/3, S. 687–716

und 20/1 S. 163–192
– (2008): Dunstan, erster Abt der englischen Nation. Über das Alter der Kirche von

Glastonbury, ZS. 20/2, S. 434–446
– (2009a): Runeninschrift und Weinfassrätsel, ZS. 21/1 S. 168–193
– (2009b): Der englische Chronist Aethelweard. Neues über die Phantomzeit,

ZS. 21/2, S. 677–692
– (2010): Der ehrwürdige Beda und der heilige Cuthbert, ZS. 22/1, S. 137–162
Mabillon, Jean (1672): Fragmentum Historiae de Pontificibus et Sanctis Ecclesiae

Eboracensis Scriptae a Poeta anonymo, Ælberti Episcopi discipulo circiter annum
DCCLXXXV, AASSOSB (Acta Sanctorum Ordinis Sancti Benedicti) saeculum
III, Pars II, pp. 558–569, Paris

Philips, Derek (1975): Excavations of York Minster (1867–1975): Friends of York
Minster 45th Annual Report, S. 19–25

Rau, Reinhold (Bearbeiter und Übersetzer (1968): Briefe des Bonifatius und Willi-
balds Leben des Bonifatius nebst einigen zeitgenössischen Dokumenten, (Boni-
fatii Epistulae – Willibaldi Vita Bonifatii), Darmstadt

San-Marte (1844): Nennius und Gildas ad fidem Codicum Manuscriptorum recen-
suit Josephus Stevenson, London: II Gildas, De excidio Britanniae mit Vorrede
von Stevenson, Praefatio, Historia, Epistola (Auszüge), Vita S. Gilda, Prologia,
Apologia, Capituli libri sequentis, Berlin

Scott, Emmet (2014): Guide to the Phantom Dark Age, Algora Publishing, New
York

Seiters 1845: Bonifatius, der Apostel der Deutschen, Mainz
Spitzbart, Günter (Hg, und Übers. 1997): Beda der Ehrwürdige, Kirchengeschichte

des englischen Volkes, Darmstadt
Stubbs, William (1874): Memorials of Saint Dunstan, Archbishop of Canterbury,

London (Rolls Series 63)
Theologische Realenzyklopädie TRE (1977–2004), Berlin
Wattenbach, Wilh. (1873): De Pontificibus Ecclesiae Eboracensis Carmen, Monu-

menta Alcuiniana, ed. P, Jaffé ‚W. Wattenbach und E. Dümmler, Bibliotheca Rer-
um Germanicarum, VI, 80–131, Berlin

Welker, Roland (2005): Der tote Bonifaz reist nach Fulda, (ZS. 2/2005, S. 395–404).
Werner, A. (1875): Bonifatius, der Apostel der Deutschen und die Romanisierung

von Mitteleuropa, Leipzig

Literaturverzeichnis

108

https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653


https://doi.org/10.5771/9783828869653 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 06:16:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869653

	Einleitung
	Der altenglische Gelehrte Alkuin von York und seine Zeit
	Alkuins Gedicht über die Kirche von York
	Die Geschichte Yorks während der Römerzeit
	Einladung der Sachsen zur Waffenhilfe
	Die Christianisierung der Angelsachsen
	Bischof Wilfrid von Nordhumbrien
	Die Wunder des heiligen Cuthbert
	König Ecgfrith und seine Gemahlin Æthelthryth
	Bericht über den Gang durch das Fegefeuer
	Exkurs zu Bedas Bericht über das Purgatorium
	Wann entsteht die Vita Fursei
	Die Entwicklung der Lehre vom Purgatorium
	Die Aktivitäten der angelsächsischen Missionare
	Bischof Johannes von York
	Bischof Wilfrid II. von York
	Erzbischof Egbert von York
	Egbert und sein Bruder König Eadberht
	Alkuins Würdigung von Bedas Tod
	Alkuins Einstieg in die Füllung der Phantomzeit
	Alkuins angeblicher Lehrer Ælberctus oder Ælberht
	Die Basilika Alma Sophia oder Sancta Sophia
	Heinrich Hahns Forschungen
	Altfrieds Vita S. Liudgeri
	Altfrieds Beweis für die Phantomzeit
	Erzbischof Koaena oder Coena von York
	Das Yorker Münster
	Über die Schule in York
	Die Büchersammlung von York
	Alkuin und Lactantius
	Die Tradition der Werke des Lactantius
	Zurück zu Alkuins Gedicht über York
	Was bedeutet für Alkuin „in unseren Tagen“?
	Die Auswirkungen der Phantomzeit in England
	Die Vita S. Dunstani – ein globaler Glücksfall
	Dunstans Erziehung durch irische Mönche
	Die Handhabung der Phantomzeit in England
	Cuthbert und Beda werden in Durham bestattet
	Zusammenkunft des Witenagemots
	Die Ergebnisse der Synodalversammlung
	Die Zensur der angelsächsischen Literatur
	Die Übersiedlung Alkuins auf den Kontinent
	Warum datiert Beda weiter in die Phantomzeit?
	Die Weiterführung von Bedas Kirchengeschichte
	Winfrieds erste Lebenshälfte in England
	Aus Winfried wird Bonifatius
	Erzbischof Willibrord von Friesland
	Bonifatius wird Erzbischof
	Bonifatius wird angeblich Erzbischof von Mainz

	Literaturverzeichnis
	Leere Seite
	Leere Seite

