M. Meeusen: Vamvouri Ruffy, Les Vertus thérapeutiques du banquet 23

ists and non-specialists alike — by which I leave unmentioned the book’s afforda-
bility (€ 45)."
FWO (KU Leuven) Michiel Meeusen

Holger Essler: Gliickselig und unsterblich. Epikureische Theologie bei Cicero und Philo-
dem. Mit einer Edition von PHerc. 152/157, Kol. 8—10. Basel: Schwabe 2011. 400 S.
(Epicurea. 2.) 6o €.

«La rappresentazione epicurea della divinitd come un essere vivente immortale e
beato sembra incompatibile con le leggi della fisica epicurea, secondo le quali
tutto ¢ fatto di atomi e tutte le combinazioni atomiche sono destinate a scioglier-
si. Non ¢ attestata una risposta certa degli Epicurei. A questa contraddizione si
pud ovviare in due modi differenti. O si postula come eccezione alla fisica epicu-
rea una speciale e imperitura costituzione corporea degli d&i o si la si spiega come
semplice concetto, come proiezione del pensiero che come tale non ricadrebbe
nelle leggi della fisica [...]. Complessivamente considerate le fonti rinviano ad
un’origine esterna del concetto, a divinita costituite di atomi speciali. Le fonti
concernenti la prolessi e la dottrina reologica epicuree smentiscono tutte la tesi dei
costrutti mentali».* Queste parole servono da degna introduzione alla discussione
di un lavoro destinato, come credo, a lasciar traccia nella storia dell’Epi—
kmezsmusforscbung e della teologia antica. Poiché esso ¢ stato gia recensito da vari
collegh1,3 mi limiterd qui a descriverne gli aspetti fondamentali per poi soffer-
marmi su qualche elemento meritevole di approfondimento. La prima caratteri-
stica del volume di E(ssler), che costituisce una versione riveduta della sua disser-
tazione dottorale e il quale si colloca a metd tra una monografia e un’edizione
critica, & rappresentata dalla sua duplice rilevanza, papirologica ed ermeneutica,
cioe dal significativo impatto che esso esercita tanto nell’ecdotica dei testi ercola-
nesi quanto nella discussione tuttora in corso sullo statuto ontologico degli dei
epicurei. Il metodo seguito dall’A., infatti, innovativo nella prassi editoriale e
solido sia nell’argomentazione che nella critica delle fonti, apporta progressi
fondamentali alla nostra conoscenza della dottrina teologlca epicurea, contri-
buendo in maniera decisiva alla soluzione di spinose aporie interpretative. Stori-
camente parlando, il lavoro di E. nasce dal progetto di una nuova edizione critica

' At the risk of becoming somewhat glischros, I include a list of (mostly bibliographical)
errata that came to my notice: Ti[t]chener (pp. 10, 254); Fle[m]ming (p. 13); Darbo-
Pe[s]chanski (p. 13 x2); Fri[e]da (p. 24); [autre] (p. 60); [v]an der Eijk (pp. 64, 255 x2, 256);
[«] peu convaincante» (p. 69); «d’apres le narrateur» should be ‘d’apres [’auteur]’ (p. 70),
since there is no narrative in Ps.-Aristotle’s [lpoPAfuoto guoikd; Van der Stock[t] (p. 96);
Guth[rlie (pp. 99, 204); en[iv]rent (p. 112); du[nam]eis (p. 156); pe[r]i (p. 188); Te[i]xeira (p.
254); Van der [S]tockt, [L.] (p. 255); Van [H]oof (p. 255); [v]on Staden (p. 257).

* H. Essler, Glickselig und unsterblich. Epikureische Theologie bei Cicero und Philo-
dem. Mit einer Edition von PHerc. 152/157, Kol. 8-10, Basel 2011 [quarta di copertina]. I
corsivo & mio.

3 Si vedano D. Armstrong in: BMCR, 2013.02.37; W.B. Henry in: JHS 133, 2013, 297—
298; G. Roskam in: Mnemosyne 67, 2013, 165-168; C. Chandler in: CR 63, 2013, 381-383.

72015123 - 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:11:42. © Inhatt.
Eraubnis ist je i untersagt, i ie mit, far oder in



https://doi.org/10.17104/0017-1417_2015_1_23

24 G. Ranocchia: Essler, Gliickselig und unsterblich

del trattato di Filodemo di Gadara Sugli déi (Ilepi Oedv, lat. De dis) contenuto in
PHerc. 152/157, di cui 'ultima edizione complessiva risale a Hermann Diels.” Di
tale edizione I’A. ha pubblicato a piu riprese diversi stralci apparsi in varie sedi,
avendo sempre I’accortezza di riservare la vera e propria edizione papirologica
alla rivista di riferimento degli studi ercolanesi.* Se si esclude un breve frammen-
to, edito ancora secondo le vecchie convenzioni tuttora in uso per i papiri ercola-
nesi,3 la porzione di testo contenuta nel volume qui in discussione (col. 8, s—col.
10, 6) rappresenta il primo di tali stralci pubblicati dall’A. in ordine di tempo. La
straordinaria rilevanza filosofica di questo specifico testo ha indotto E. a farne
oggetto di un’indagine indipendente trasformando quella che in origine doveva
essere I'introduzione all’edizione in un vero e proprio studio monografico, se-
condo una prassi non del tutto ignota agli studiosi.#

Dopo un’introduzione (pp. 10—32) dedicata allo stato delle fonti, a una sintesi
della storia degli studi e a questioni metodologiche, nel primo lungo capitolo (pp.
33-147) I’A. discute innanzitutto il fondamentale passo di Cic. ND 1, 4346, in
cui ’epicureo Velleio attribuisce ad Epicuro la tesi secondo la quale I’esistenza
degli déi sarebbe dimostrata dalla presenza in noi di rappresentazioni congenite o
innate di essi (insitas eorum vel potius innatas cognitiones) e dal consenso univer-
sale degli uomini (consensus omninm) sull’argomento. Tale passo & stato richia-
mato dai cosiddetti interpreti idealisti, cio¢ da quei moderni studiosi che hanno
sostenuto che gli dei per Epicuro sarebbero in realtd mere costruzioni mentali.s
Contro costoro E. dimostra che né I'uno né Paltro dei due argomenti addotti da
Velleio possono essere considerati genuinamente epicurei, ma sono frutto di una
mistificazione dovuta allo stesso Cicerone, il quale associerebbe indebitamente la
teoria (stoica) del consenso universale alla dottrina epicurea della prolessi, da lui

' Philodemos uber die Gotter. Drittes Buch. 1. Griechischer Text, Berlin 1917, APAW
1916, phil. hist. Klasse, Nr. 4; Id., Philodemos uber die Gétter. Drittes Buch. II. Erlaute-
rung des Textes, Berlin 1917, APAW 1916, phil. hist. Klasse, Nr. 6; Id., Philodemos uber
die Gotter. Erstes Buch. Griechischer Text und Erliuterung, Berlin 1916, APAW 1915,
phil. hist. Klasse, Nr. 7.

* Si vedano H. Essler, Falsche Gotter bei Philodem (Di IIT Kol. 8,5 — Kol. 10,6), CErc
39, 2009, 161—205 = Id., op. cit.,, 253-263; Id., Eine Auslegung Epikurs theologischer
Schriften, CErc 41, 2011, 13-25; Id., Die Gétterbewegung (Phld., Di 111, Kol. 10, 6-Kol.
11, 7), CErc 42, 2012, 259-275 = 1. , Space and Movement in Philodemus’ De dis 111 An
Anti-Aristotelian Acuount in: G. Ranocchia/Ch. Helmig/Ch. Horn (Eds.), Space in Hel-
lenistic Philosophy. Critical Studies in Ancient Physics, Berlin/Boston 2014, 101-123; Id.,
Freundschaft der Gotter und Toten. Mit einer Neuedition von Phld. Di III, Frg. 87 und
83, CErc 43, 2013, 9§—111.

3 Vedasi H. Essler, Un nuovo frammento di Ermarco nel PHerc. 152/157 (Filodemo, De
dis, libro I11), CEre 35, 2005, 53-9.

4 Mi permetto qui di rimandare al mio Aristone, Sul modo di liberare dalla superbia, nel
decimo libro De wvitiis di Filodemo, Firenze 2007.

5 Si vedano almeno G. Pfhgersdorffer Cicero uber Epikurs Lehre vom Wesen der Gét-
ter (nat. deor. 1, 49), WS 70, 1957, 235-253; J. Bollack, Epluure La pensée du plaisir, Paris
1975, 225-238; A.A. Long, Epicureans and Stoics, in: A.H. Armstrong (ed.), Classical
Mediterranean Spirituality, London 1986, 135-153; AA. Long/D.N. Sedley, The Hellenis-
tic philosophers, Cambridge 1987, 1, 139-149; D. Obbink, The Atheism of Epicurus,
GRBS 30, 1989, 187-223; D.N. Sedley, Lucretius and the Transformation of Greek Wis-
dom, Cambride 1998, 154. 66 nota 28; Id., Epicurus’ Theological Innatism, in: J. Fish/K.R.
Sanders (edd.), Epicurus and the Epicurean Tradition, Cambridge 2011, 29-52.

72015123 - 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:11:42. ©
Eraubnis ist je i untersagt, i ie mit, far oder in



https://doi.org/10.17104/0017-1417_2015_1_23

G. Ranocchia: Essler, Gliickselig und unsterblich 2§

parimenti equivocata. Dopo aver ripercorso la teoria epicurea della percezione,
I’A. si sofferma su ND 1, 49-50, la testimonianza-chiave dell’interpretazione
idealistica nonché «la piti controversa della teologia epicurea» (p. 67), dove lo
stesso Velleio fornisce un resoconto sulla percezione umana degli déi che ¢ stato
interpretato dagli idealisti, non senza contraddizioni e interventi arbitrari sul
testo, come una dimostrazione della loro esistenza nel senso da essi proposto,
cio¢ come Gedankenkonstrukte. Ma, come ha messo bene in luce E., tale reso-
conto, lungi dal concernere lo statuto ontologico degli dei, non ¢ altro che la
«descrizione di una formazione prolettica basata sulla percezione» (p. 331), la
quale non si riferisce all’esistenza o meno degli déi, ma al modo in cui not li per-
cepiamo. A questo equivoco avrebbe contribuito, secondo I’A., anche la confuta-
zione della teologia epicurea da parte dello stoico Cotta riportata in ND 1, 105~
114, impiegata dagli idealisti in combinazione con il passo precedente, la quale,
oltre ad essere in vari punti inattendibile, stravolgerebbe in senso esistenziale,
cioe come minaccia per la sussistenza reale degli dei epicurei, un resoconto origi-
nariamente consacrato alle modalita della percezione umana di essi, in particolare
alla formazione del flusso di immagini divine che colpisce 'uvomo, la quale le &
propedeutica. Alla fine del capitolo ’A. discute I’altra testimonianza fondamenta-
le della teologia epicurea, il celebre scolio a Epicur. KD 1 (D.L. 10, 139), invocato
tradizionalmente a favore dell’interpretazione realista che vuole gli déi epicurei
realmente esistenti al di fuori di noi, ma la cui oscurita ha per lungo tempo avalla-
to la proliferazione di teorie sull’esistenza di varie classi di divinita o di immagini
divine. Anche in questo caso linterpretazione di E. risolve brillantemente
I'impasse storicamente determinato dalla difficolta del passo ipotizzando una
semplice distinzione sul piano gnoseologico tra gli déi come specie e gli d&i come
individui: da una parte esisterebbe una visione intellettuale diretta della specie
divina, dall’altra sarebbe possibile inferire altre peculiarita sugli individui divini
attraverso I’analogia. Riferendole entrambe al processo della conoscenza, I’A.
riesce cosi ad armonizzare le due testimonianze principali della teologia epicurea.
Anche la citazione di Epicuro in passato ricavata dall’arbitraria combinazione
testuale di Phld. Pier. 1, col. 12, 11-14 e D. 3, col. 9, 26-27, parimenti richiamata
dai sostenitori della Klassentheorie, ¢ stata smentita dalla nuova ricostruzione
testuale del secondo passo ad opera di E., con la quale egli ha dimostrato che si
tratta di due passi del tutto indipendenti. Analogamente, nel nuovo testo critico
delle coll. 8-10 non si contrappongono pill, come voleva Diels, déi della conce-
zione popolare (Volksgorter) e dei epicurei né, come proponevano Vicol e Kany-
Turpin, due diverse categorie (e1dn) di divinita, ma piuttosto due differenti dimo-
re (£3n) di essi. Cade cosi ogni appiglio testuale per la Klassentheorie.

Nel secondo capitolo (pp. 148-187) E. affronta la teoria epicurea della prolessi
(mpdAnyic), analizzandone forma, funzione, contenuto e formazione, per la quale
egli si fonda correttamente su Lucr. DRN §, 1169-1182, avanzando di fatto una
nuova dettagliata interpretazione complessiva della gnoseologia epicurea. Il capi-
tolo successivo (pp. 188—245) & consacrato all'impiego di argomenti analogici in
campo teologico, in particolare all’¢miloyicudéc o ‘analisi empirica’, un metodo
inferenziale tipico della canonica epicurea. Di seguito si passa a trattare della
forma e struttura corporea degli dei e delle loro dimore (uetoxdcuo, intermun-
dia). Nel quarto e ultimo capitolo (pp. 246—330), riservato alla polemica filode-

172015123 - 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:11:42. © alt.
Eraubnis ist je i untersagt, i ie i far oder in



https://doi.org/10.17104/0017-1417_2015_1_23

26 G. Ranocchia: Essler, Gliickselig und unsterblich

mea contro gli ‘dei-stella’ (Sternengorter) della religione astrale e delle filosofie
platonica ed aristotelica, E. colloca la sua nuova ricostruzione testuale di Phld. D.
3, col. 8, s—col. 10, 6, a cui si & gid accennato. Questo nuovo eccellente testo criti-
co, decisamente superiore a quello di Diels, & preceduto da una breve introduzio-
ne tematica e da una concisa premessa papirologica, & accompagnato da una tra-
duzione tedesca e seguito da un esteso commentario ad locum. Nella conclusione
(pp- 331-358) ci si sofferma sulla questione se vi siano per Epicuro due o pilt
categorie di dei e sul possibile rapporto tra OnépBacic in Filodemo (D. col. 9, 20)
e transitio in Cicerone (ND 1, 49). Infine, si fa una rassegna critica delle interpre-
tazioni idealistiche e si abbozzano nuove intriganti ipotesi sulla costituzione
atomica degli dei epicurei. Il volume & degnamente concluso da un’abbondante
bibliografia e da un ricco apparato di indici (dei nomi, analitico, dei termini greci
e latini, delle fonti).

Prendendo le mosse dalla lampante dicotomia esistente tra ’esposizione della dottrina
teologica storicamente fornita da Epicuro e dagli Epicurei e la sua rappresentazione da
parte degli avversari, 'A. si sofferma sulla discordante varieta di posizioni, anche aperta-
mente contraddlttorle, espressa in varie epoche da questi ultimi. Si passa dal generico rico-
noscimento della fede epicurea nell’esistenza degli dei all’accusa aperta di ateismo. Talora
questa oscillazione si ritrova, anche a breve distanza, in una medesima opera in autori come
Cicerone o Sesto Empirico. Come ha messo ben in rilievo E., la dissonanza di tali posizioni
deriva, sul piano fisico, dall’apparente (e a tutt’oggi irrisolta) contraddizione tra ’eternita
degli dei epicurei e Iasserita caducitd di tutti gli aggregati atomici e, sul piano etico,
dall’ammissione verbale dell’esistenza della divinita e dalla contestuale negazione di ogni
influsso divino sul mondo e sulla vita dell’'uomo, un insegnamento che attirava su di sé
’accusa di ateismo pratico. Al determinarsi di tale situazione contribui anche, secondo I’A.,
il rifiuto epicureo della provvidenza divina e la propensione a negare agli déi tutte le carat-
teristiche tradizionalmente loro attribuite al di fuori di beatitudine e immortalitd. Questa
sorta di ‘apofaticitd’ nella teologia di Epicuro nasceva dall’esigenza, centrale per il suo
sistema morale, di liberare 'vomo dal timore degli d&i. Per questa ragione, secondo
un’interpretazione oggi piuttosto dlffusa egli avrebbe lasciato solo schizzata la sua teologia
senza elaborarla in maniera sistematica.! Soltanto pitt tardi, nel confronto dialettico con gli
Scettici, gli Epicurei sarebbero stati costretti a teorizzare una teologia coerente e compiu-

* Ma come ha mostrato E., anche questa opinione va almeno in parte ridimensionata.
L’attribuzione allo stesso Epicuro, a Metrodoro, a Demetrio Lacone, a Zenone di Sidone e
a Filodemo di opere Iept Bedv, [ept dcdtnroc e Tept edeePeloc e I'interesse per problemi
teologici da parte di Ermarco e Apollodoro ci restituisce «il quadro di una trattazione
ininterrotta di questioni teologiche all’interno della scuola epicurea e di una perdurante
produzione letteraria in questo campo dall’inizio della scuola epicurea fino all’epoca di
Filodemo» (p. r1). Per di pity, degli scarsi frammenti superstiti dei due scritti teologici di
Epicuro (il De dis e il De sanctitate), tramandati nel De dis e nel De pietate di Filodemo, la
maggioranza tratta della costituzione corporea e delle caratteristiche dei corpi divini, ciog
di temi sorprendentemente attinenti ai fondamenti fisici della teologia epicurea.

La discordanza delle fonti antiche ¢ emblematicamente rispecchiata dalla polarizzazione
degli interpreti moderni attorno alle due posizioni concorrenti sopra accennate, anch’esse
ulteriormente articolate al loro interno. I realisti che, come sappiamo, vedono negli dei
esseri viventi tridimensionali realmente esistenti al di fuori di noi, si dividono storicamente,
a seconda di come si intenda la bipartizione presente nel gia richiamato scolio a Epicur. KD
1, in coloro che distinguono due o piti categorie di divinita, in quanti distinguono due

' Vedasi, ad esempio, ].D. Mikalson, Religion in Hellenistic Athens, London 1998, 122—
123.

* Vedasi D. Obbink, art. cit., 190.

3 Su questo vedasi anche H. Essler, Eine Auslegung cit., 13-14.

172015123 - 216.73.216.60, am 25012026, 07:11:42. ©
Eraubnis ist je i untersagt, i ie mit, far oder in



https://doi.org/10.17104/0017-1417_2015_1_23

G. Ranocchia: Essler, Gliickselig und unsterblich 27

differenti tipi di immagini divine e in coloro, infine, che vedono in detta bipartizione due
aspetti non contrapposti, ma piuttosto complementari. Anche gli idealisti che, al contrario,
attribuiscono agli dei epicurei un’esistenza puramente ideale come meri concetti consistenti
«di quelle medesime immagini che sono anche alla base della nostra percezione di essi» (p.
22), si suddividono sul piano storico in due diverse fasi. La prima, che ha tra i suoi rappre-
sentanti studiosi come C. Giussani, E. Bignone e C. Bailey, concepisce gli déi come cascate
di immagini ininterrottamente (ri)fluenti (Wasserfallgstter) con un’esistenza meramente
formale, mai individuale. La seconda fase, inaugurata da G. Pfligersdorffer e poi sviluppata
da]. Bollauk A.A. Long, D.N. Sedley ¢ D. Obbink, vede in essi delle semplici costruzioni
mentali esistenti solo nella nostra rappresentazione le quali, a differenza degli aggregati
atomici, sarebbero imperiture. Questa tesi ha goduto di credito soprattutto nel mondo
anglosassone. Ma, mentre Obbink, contro la schiacciante evidenza delle fonti tarde, da per
scontata una continuitd dottrinale in campo teologico in senso idealistico da parte degli
Epicurei, Bollack, Long e Sedley, a cid indotti proprio dalla palese impronta realistica della
stragrande maggioranza di esse, hanno attribuito la tesi idealistica al solo Epicuro, il quale
I’avrebbe tenuta nascosta per ragioni di prudenza lasciando spazio a travisamenti successivi
del suo pensiero in senso realistico. Ma come ha rimarcato E. sulla scia di D. Babut, a
favore di una cosi vistosa discontinuita dottrinale dei discepoli rispetto al fondatore su
questo punto non vi sono né testimonianze né ragioni storiche di sorta. Anzi, «& stata
segnalata spesso e con insistenza I'inverosimiglianza di una tesi secondo la quale Epicuro
avrebbe sostenuto un’interpretazione comprensibile unicamente da noi in un’unica testi-
monianza appartenente a una fonte polemica, interpretazione che sarebbe stata poi travisa-
ta dai suoi seguaci, che pure avevano accesso all’'opera complessiva, e ignorata dai suoi
oppositori, nonostante la presenza in essa di evidenti spunti per attacchi polemici» (p. 344).
Anche I'affermazione di Long e Sedley secondo cui «le nostre impressioni degli dei sono
vere, ma 1 loro oggetti non sono steremnia, ma solo flussi di immagini» contraddice per E.
la teoria epicurea della percezione, per la quale i flussi di immagini non possono mai essere
oggetto, ma solo mezzo di trasmissione. In particolare, essa contrasta con I'affermazione di
Epicuro (Ep. Hdt. 49) secondo la quale la forma trasmessa dalle immagini ¢ sempre quella
di un corpo solido, mai quella di un flusso di immagini. Inoltre, come ha messo in rilievo J.
Rist," per gli Epicurei le percezioni, se da una parte non garantiscono la verita dei giudizi
intorno alle caratteristiche del loro oggetto, ne assicurano tuttavia ’esistenza. Lo stesso
vale per gli dei. Se noi li percepiamo mentalmente, comunque li percepiamo, essi devono
esistere. Infine, ’'A. adduce opportunamente il passo di Sesto Empirico (M. 8, 9) in cui si
dichiara che per gli Epicurei tutto cid che & vero (oc?m@sc) ¢ anche sussistente (brdpyov).
Cosi, se come sostengono Long e Sedley le nostre percezioni degli d&i sono vere, questi
devono esistere. Per E., perfino il processo di concettualizzazione tramite ingigantimento
di caratteristiche umane ipotizzato dagli idealisti non & da considerarsi genuinamente
epicureo in quanto contrastante con testimonianze certe. Del resto, alla tesi per cui poiché
non esistono in natura esseri viventi corrispondenti al nostro concetto degli dei, allora
questi non esistono, J. Mansfeld ha contrapposto I'argomentazione contraria, centrale per
la fisica di Epicuro (Hdt. 56-59), per cui rimpicciolendo al minimo i corpi arriviamo a
dimostrare ’esistenza di corpi invisibili non ulteriormente divisibili, gli atomi. E sebbene
questa conclusione sia frutto di inferenza, cid non significa che per gli Epicurei gli atomi
non esistano.”

In realta, come ha rimarcato E., per tutta ’etd ellenistica, dalla fondazione della scuola
(Epicur. Ep. Men. 123) a Filodemo (D. col. 12, 2-14; col. 14, 21~col. 15, 11; {r. 26), gli dei
sono considerati dagli Epicurei degli esseri viventi ({@ov, {dic) antropomorfl beati e im-
mortali. Gia Ermarco attribuiva loro il respiro e la parola, come attestato in un estratto dal
De dis filodemeo (col. 13, 20—col. 14, 18) assai probabllmente proveniente dal trattato
Contro Empedocle, scritto, ancora vivente Epicuro, prima della conclusione del ITepi

" Epicurus. An Introduction, Cambridge 1972, 23.
* Vedasi J. Mansfeld: Aspects of Epicurean Theology, Mnemosyne 46, 1993, 172-210,

spec. 173.

172015123 - 216.73.216.60, am 25012026, 07:11:42. ©
Eraubnis ist je i untersagt, i ie mit, far oder in



https://doi.org/10.17104/0017-1417_2015_1_23

28 G. Ranocchia: Essler, Gliickselig und unsterblich

@Ocewc da parte di quest’ultimo. Anche in Lucrezio Iesistenza degli déi & implicitamente
presupposta in vari luoghi. In DRN 5, 181-186, ad esempio, per negare che gli deéi abbiano
creato 1l mondo e gli uomini, Lucrezio afferma che essi non avrebbero potuto farlo in
quanto non in possesso di rappresentazioni di essi, non essendo questi ancora esistenti. Il
fatto che si possa avere rappresentazioni solo di cid che esiste deve valere anche per gli dei.
Se noi ce li rappresentiamo, essi devono esistere. Infine, anche secondo Velleio, nel primo
libro del De natura deorum, gli déi appaiono come esseri viventi e senzienti in possesso di
una forma specifica. Ora, se si escludono questo trattato, il gia menzionato scolio a Epicur.
KD 1 e le Epistole a Meneceo (123) e a Erodoto (76-78), a far luce sulla complessa questio-
ne rimangono solo le testimonianze desumibili dai papiri ercolanesi, specialmente quelle
inferibili dai trattati teologici filodemei. Accanto agli scarni resti del trattato di Demetrio
Lacone conservato in PHerc. 1o12, sono in effetti il De pietate € il De dis di Filodemo a
fungere da banco di prova dell’attendibilitd della controversa testimonianza ciceroniana e
delle due interpretazioni attualmente concorrenti. In particolare, & gia stata provata la
dipendenza del De natura deorum di Cicerone dal De pietate di Filodemo." Per cid che
concerne il De dis, solo alcune sovrapposizioni con Cicerone sono dimostrabili. Tuttavia,
per I’A. & probabile che anch’esso, analogamente al De pietate, abbia funto da fonte per
Cicerone. Se cio & vero, Filodemo viene a rappresentare per noi una fonte primaria per la
ricostruzione della teologia epicurea. Com’e noto, perd, lo stato di avanzamento delle
edizioni moderne dei testi filosofici ercolanesi & tuttora abbondantemente arretrato rispet-
to alle aspettative degli studiosi. La seconda parte del De pietate attende da quasi venti anni
di essere pubblicata e la nuova edizione critica complessiva del De dis, annunciata da Knut
Kleve pit di trenta anni orsono, deve ancora vedere la luce. L’edizione parziale di E., uni-
tamente a quelle apparse in altre sedi sempre per le sue cure, ¢ preliminare proprio a questa
nuova edizione complessiva.

Come viene anche visivamente segnalato dalla duplice presenza della coronide all’inizio
e alla fine di esso, nel testo incluso nel lavoro qui in discussione (D. 3, col. 8, s—col. 10, 6) &
contenuta un’unitd argomentativa in sé conchiusa che ha come tema le dimore degli dei.
Dopo una premessa sull’organizzazione della materia (col. 8, 5-11) e un’introduzione al
soggetto discusso (col. 8, 12-20), Filodemo espone in positivo la dottrina secondo cui vi &
un luogo appropriato per ogni essere vivente (col. 8, 20—30?) e quella concernente pilt
specificamente le sedi degli d&i (col. 8, 307—34?). Successivamente confuta la dottrina teolo-
gica degli “dei-stella’ e si sofferma sulle false rappresentazioni divine dovute a immagini
contaminate di essi (col. 8, 35—43) e sul meccanismo stesso della contaminazione, per il
quale egli adduce ad esempio, per analogia con ottica, il caso della falsa identificazione di
oggetto reale e oggetto riflesso (col. 8, 43—col. 9, 20). Infine, egli applica tale meccanismo al
caso degli ‘dei-stella’ (col. 9, 20-36). Filodemo conclude con ’affermazione della superiori-
ta delle dimore metacosmiche sui templi eretti dalla mano dell’uomo, rispetto ai quali esse
sono percid pilt degne di venerazione (col. 9, 36—col. 1o, 6). Orbene, dalla nuova accurata
ricostruzione testuale di questo capitolo fornito dall’A. si desume con chiarezza
un’esistenza fisica e biologica degli déi. Ora, com’® noto, secondo Long e Sedley Filodemo
in quest’opera non discuterebbe di come gli d&i effettivamente siano, ma di come noi ce li
dobbiamo immaginare. E cosi essa non contraddirebbe Pinterpretazione idealistica. Ma E.
ha dimostrato al di 14 di ogni ragionevole dubbio che in D. 3, col. 8, 5—col. 10, 6, la spiega-
zione delle nostre false rappresentazioni degli dei ¢ fisica e che il resoconto in esso conte-
nuto & non solo prescrittivo, ma pure descrittivo. Anche altre sezioni conservate del De dis
presuppongono un’esistenza reale e tridimensionale degli dei. E cosi, nella parte conclusiva
del libro si parla espressamente di nutrizione, respirazione, linguaggio e sonno degli di.
Come sottolinea giustamente ’A., tutto cid non avrebbe senso se gli déi non avessero
un’esistenza reale per Filodemo.

' Vedasi, da ultimo, R. McKirahan: Epicurean Doxography in Cicero, De natura deorum
Book [, in: G. Giannantoni/M. Gigante (edd.): Epicureismo Greco e Romano. Atti del
Congresso Internazionale (Napoli, 19-26 maggio 1993), Napoli 1996, 2, 865-878.

172015123 - 216.73.216.60, am 25012026, 07:11:42. ©
Eraubnis ist je i untersagt, i ie mit, far oder in



https://doi.org/10.17104/0017-1417_2015_1_23

G. Ranocchia: Essler, Gliickselig und unsterblich 29

La conclusione ¢ che deve esistere una specifica sostanza divina composta del tutto o in
parte di atomi speciali, particolarmente sottili e in quanto tali non percepibili dai sensi. E
quanto testimoniano Demetrio Lacone, Filodemo, Lucrezio, Cicerone, Aezio e lo scolio a
Epicur. KD 1. Inoltre, la distinzione tra guasi corpus e quasi sanguis in Cic. ND 1, 49 sug-
gerisce all’A. che tale sostanza potrebbe essere formata da vari tipi di atomi, non da uno
soltanto. Per questa ragione, per E. gli d&i o sono fatti di una specifica tipologia di atomi
divini o quantomeno la contengono insieme ad altre. Ora, poiché, conformemente alla
teoria epicurea della percezione, gli e{dwho emessi dagli deéi devono essere fatti degli stessi
atomi dei corpi da cui provengono, anche le immagini divine che colpiscono I'uomo sono
composte di atomi divini e arrecano, cosi, letteralmente divinita agli womini. In questo
senso, per Filodemo anche le false immagini degli d&i, come ad esempio quelle degli ‘déi-
stella’, sono divine nella misura in cui contengano atomi divini. Ebbene, pur senza dichia-
rare espressamente di aderire alle tesi recentemente formulate da R. Piettre’ € A. Drozdek®
sul contributo fornito dalle immagini divine alla felicita dell’'uomo € su una loro possibile
funzione vitalizzante e conservativa per ’anima, anche per E. «gli d&i epicurei possiedono,
senza intenzione e sforzo da parte loro, un influsso benefico sugli uomini. [nviando come
tutti gli oggetti immagini di sé, permettono agli uomini di procurarsi la visione della vita
beata e cosi di avere davanti agli occhi della mente un ideale al quale 1 saggi possano avvici-
narsi. E, inoltre, gia la ricezione delle loro immagini, e con esse quella degli atomi divini,
appare di per sé salutare per gli uomini. S puo disquisive se questi atomi abbiano un effetto
stabilizzante sulla coesione degli atomi dell’anima» (pp. 357-358).> L’A. non sviluppa
ulteriormente quest’ultima affermazione, astenendosi dal prendere posizione su una que-
stione, come questa, cosi gravida di conseguenze per la psicologia epicurea, ma si limita a
richiamare ’esortazione di Epicuro,* a partecipare alle feste religiose tradizionali in quanto
occasioni per formarsi concezioni pure degli deéi. Ora, pero, tale richiamo, oltre ad essere
difficilmente difendibile sul piano filosofico,’ & insufficiente a soddisfare la curiosita susci-
tata nel lettore da un’affermazione di questo genere. E cosi, rimane di fronte a noi un gran-
de interrogativo. Ma di cido non deve essere fatta una colpa all’A.. Speculare sugli effetti
prodotti nell’anima dalle immagini emesse dai corpi divini e sulle loro possibili implicazio-
ni per la vita dell’'uomo non rientrava negli scopi immediati di questo lavoro. Quel che &
certo & che la nuova edizione complessiva del De dis annunciata da E. ci riserverd anche in
futuro importanti sorprese. E cid rappresenta, ove mai necessario, un’ulteriore dimostra-
zione della decisiva importanza rivestita dai papiri ercolanesi per la nostra conoscenza della
filosofia greca.

Veniamo ora all’edizione critica vera e propria. L’editio princeps del De dis, curata da
A.A. Scotti per la Collectio prior,S risale al 1839 ¢ la prima edizione complessiva, che & a
tutt’oggi anche 'unica basata sull’autopsia del papiro, & stata pubblicata da W. Scott nel
1885.”7 Dopo Scott, una nuova edizione complessiva del trattato filodemeo fu curata tra il
1916 e il 1917 da H. Diels. Quest’ultima, perd, nonostante alcune letture autoptiche e la
ricchezza del commentario, ¢ sostanzialmente un’edizione di seconda mano, in quanto,

' Epicure, dieu et image de dieu: une autarcie extatique, Revue de Phistoire des religions
216, 1999, §—30, Spec. 20—30.

* Epicurean gods, CIM 56, 2005, 155-166, spec. 165—166.

31l corsivo & mio.

+ Ap. Phld. Piet. 1, col. 26, 27—col. 27, 20. Cfr. anche Diog. Oen. fr. 19, col. 2, 6—col. 3,
14.

5 Com’¢ noto, 1 miti legati ai luoghi di culto nei quali si celebravano feste religiose attri-
buivano spesso agli deéi proprio quelle caratteristiche e quei comportamenti da Epicuro
fermamente condannati come loro inappropriati. O si deve ritenere che gualungue imma-
gine divina impressa nell’anima durante un atto di culto, purché dotata delle proprieta della
beatitudine e dell’immortalita, sia comunque benefica per 'anima per il semplice fatto di
contenente atomi divini?

¢ Herculanensium Voluminum Quae supersunt, Tomus VI, Neapoli 1839, 1-83.

7 Vedasi W. Scott, Fragmenta Herculanensia, Oxford 1885, 93—203.

72015123 - 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:11:42. ©
Eraubnis ist je i untersagt, i ie i mit, far oder in



https://doi.org/10.17104/0017-1417_2015_1_23

30 G. Ranocchia: Essler, Gliickselig und unsterblich

oltre a basarsi sulle incisioni della Coflectio prior, & fondata, sia per il papiro che per i dise-
gni napoletani, sulle letture di Scott e, per i disegni oxoniensi, sui facsimili riprodotti
nell’edizione del medesimo Scott € su una copia di essi fatta precedentemente eseguire da
Theodor Gomperz. Lo stesso Diels rimarco la provvisorieta della sua edizione, la cui
inaffidabilita & stata poi dimostrata dalle successive ricostruzioni parziali di G. Arrighetti
(coll. 10-13), P.G. Woodward (coll. 8-10) ¢ ora di E. (coll. 8-11; frr. 8. 6. 87. 83).
L’edizione critica inclusa nel volume qui in discussione, che ¢ sistematicamente fondata
sull’autopsia del manoscritto originale, si riferisce alla sezione testuale compresa tra col. 8,
5 e col. 1o, 6. Essa segue la numerazione delle colonne e delle linee adottata da Scott e si
presenta, a detta dello stesso A., come un’editio minor. Per comprendere meglio tale affer-
mazione & necessario confrontare la vera e propria edizione papirologica, apparsa in Cro-
nache Ercolanesi nel 2009." Qui il testo & incolonnato e — per la prima volta nell’edizione di
un papiro di Ercolano - articolato in trascrizione diplomatica e trascrizione letteraria
secondo la convenzione gia in uso per i papiri greco-egizi. I segni critici sono quelli del
sistema di Leida, fatta eccezione per le mezze parentesi quadre inferiori | ,, utilmente im-
piegate dall’A. per le lezioni testimoniate solo o in maniera pill sicura dai disegni, una
peculiarita della papirologia ercolanese. A cio si aggiunga I'uso del grassetto per le porzioni
di testo ricollocate a partlre da sovrapposti e sottopost, altra peculiarita di questa discipli-
na, in uso da poco pitt di un decennio nelle edizioni di testi ercolanesi.® Se limitate alla
trascrizione diplomatica, entrambe le convenzioni sono assai lodevoli, in quanto capaci di
fornire un immediato colpo d’occhio sul testo originale e le sue fonti, cosi come “fotografa-
t1” dal papirologo. E., perd, inspiegabilmente estende I'uso delle mezze parentesi quadre
anche alla trascrizione letteraria, la quale a rigore dovrebbe essere la sede per soli interventi
filologici, appesantendo la lettura senza motivo. E poiché giustamente egli riproduce solo
quest’ultima nell’editio minor inclusa nel volume qui in discussione, ci ritroviamo sia nel
testo che nell’apparato con informazioni di stretta pertinenza papirologica che poco inte-
ressano al filologo o allo storico della filosofia. Nella trascrizione diplomatica dell’edizione
papirologica le lezioni incerte sono indicate con punti sublineari isolati, quelle semplice-
mente incomplete con lettere puntate. Nella letteraria le prime diventano di norma lettere
puntate, le seconde perdono il punto. Per segnalare una lezione del disegno modificata
dall’editore, un’ulteriore peculiarita della papirologia ercolanese, I’A. impiega nella lettera-
ria delle semplici lettere puntate, riproducendo correttamente nella diplomatica la lezione
originaria. Poiché, come sappiamo, le lezioni dei disegni sono incluse tra mezze parentesi
quadre anche nella letteraria, sono evitate possibili confusioni con le lettere incerte del
papiro. Ma, anche cosi, rimane arduo distinguere direttamente nel testo una lezione del
disegno modificata dall’editore da una lezione incerta del medesimo. L’uso di lettere asteri-
scate, una convenzione autorevolmente introdotta da Reinhold Merkelbach in papirologia
generale € alquanto comune tra gli editori di testi ercolanesi almeno a partire da Obbink,
avrebbe evitato all’editore di dover impiegare le mezze parentesi quadre per le lezioni dei
disegni anche nella trascrizione letteraria. Nell’apparato diplomatico le lettere incerte sono
descritte o indicando tra parentesi tonde le possibili alternative o mediante brevi espressio-
ni verbali, rimandando a un’apposita appendice per una descrizione pili dettagliata. Le
sequenze di lettere provenienti da strati sOvVrapposti € SOLtOpOSti sono seguite rispettiva-
mente da ®" ¢ ¥, Nell’apparato della letteraria si registrano solo i supplementi di prece-
denti editori companblh con le tracce superstiti e lo spazio disponibile. Le letture avanzate
da precedenti studiosi e accolte nel testo sono indicate solo nei casi in cui, nell’originale o
nei disegni, le lettere siano andate perdute. In tutti gli altri casi E. rinuncia molto opportu-
namente a segnalare il primo autore di una determinata lettura per evitare appesantimenti
giudicati estranei a un vero e proprio apparato critico. Nel complesso, il sistema editoriale

" Vedasi H. Essler, Falsche Gotter cit., 165-169.

* A partire da J. Fish, Philodemus’ On the Good King According to Homer: Columns.
21-31, CErc 32, 2002, 187-232, ¢ G. Leone, Epicuro, Della natura, libro XXXIV (PHerc.
1431), CErc 32, 2002, 7-135.

172015123 - 216.73.216.60, am 25012026, 07:11:42. ©
Eraubnis ist je i untersagt, i ie mit, far oder in



https://doi.org/10.17104/0017-1417_2015_1_23

G. Ranocchia: Essler, Gliickselig und unsterblich 31

introdotto dall’A., in parte migliorato nelle edizioni parziali successive,’ costituisce un
importante passo in avanti nell’ecdotica dei testi ercolanesi. Esso contribuisce a riavvicinare
la papirologia ercolanese a quella greco-egizia e, se ulteriormente perfezionato, ha buone
possibilita di imporsi come paradigmatico per le future edizioni di questi testi. Il nuovo
testo ristabilito da E., pitt lineare e comprensibile rispetto al passato, &€ migliore di quelli a
lui precedenti tanto per le nuove letture, decisive per I'interpretazione del passo, quanto
per la plausibilita delle integrazioni proposte. Mi limito qui a segnalare alcuni possibili
miglioramenti basati sulla mia personale autopsia del papiro. A col. 8, 39, ad &et va forse
preferito oft]el per la presenza di una lacuna di mezza lettera tra o ed &. A col. 9, 18, pro-
pongo v pévny, una lettura congruente con lo spazio disponibile che sottintenderebbe
vonew; a L. 20, il 8¢, grammaticalmente non necessario, & in posizione troppo avanzata per
essere plau31b1le Subito dopo, leggo nell’interlinea 109 (tfic Essler): & dunque probabile che
sia qui sottinteso dwcthpotoc, piuttosto che Swoctdeenc (Essler, p. 314); a L. 31 fin,, leggo
¢Govciac (of ] v o [ Essler); al. 33, in outie, I'ultima lettera, mutuata dai dlsegm corrispon-
de a un’sovrapposto nel papiro e pertanto non va stampata nel testo: propongo di leggervi
ait[tloy; a 1. 34 fin., delle due possibili integrazioni tp(émoc) e Ad(yoc) proposte dall’A.,
preferisco la seconda anziché la prima, in quanto essa richiamerebbe obt]oc 8 6 Adyoc del
v. 305 a l. 41, in mutdvtov le prime quattro lettere sembrano sovrastate da punti di espun-
zione: si tratta di una correzione dello scriba in 8viwv? Si segnalano anche piccoli lapsus: a
col. 8, 11, nel testo & stampato mp(c) invece di npdc (mp(6c) andrebbe in apparato); a col. 9
37, nel testo si stampa [Gmelvon senza segnalare in apparato che si intende [an(elvan), e cosi
la linea appare piit lunga del normale.

In generale, se si prescinde da talune sviste e da certe ripetizioni, perfettamente
comprensibili in un lavoro giovanile come quello da noi qui discusso, il volume
di E. & un prodotto di elevato livello scientifico ed editoriale che per la novita del
metodo e delle tesi ivi sostenute & destinato a far molto discutere anche al di fuori
della ristretta cerchia degli specialisti di Epicuro e dei papiri ercolanesi.

Roma, Consilio Nazionale delle Ricerche Graziano Ranocchia

Tim Stover: Epic and Empire in Vespasianic Rome. A New Reading of Valerius Flaccus’
Argonautica. Oxford: Oxford UP 2012. XTI, 244 S. 55 £.

La quantitd di lavori dedicati alle Argonantiche di Valerio Flacco negli ultimi
decenni ¢ emblematica dell’interesse che la critica sta portando sugli autori della
cosiddetta ‘Silver Epic’ Per quanto riguarda Valerio, accanto ai commenti che
ormai coprono quas1 tutti gli otto libri che sono giunti fino a noj, il saggio per
certi aspetti plomerlsnco di Debra Hershkowitz (Oxford 1998) & stato pratica-
mente I'unico in epoca moderna ad offrire uno studio a tutto campo sul poema,
affrontando sia le tematiche letterarie che quelle legate al contesto ideologico e
socio—politico in cui fu scritto. A tre lustri di distanza, il lavoro di Stover (di
seguito S.) si prefigge di offrire una nuova indagine sul poema (ed in particolare
sull’aspetto storico—politico), partendo da una precisa idea di fondo: scrivendo le
Argonauntiche in epoca vespasianea, il poeta intenderebbe ricostruire e rinnovare

" A partire dall’edizione del 2011 (vedasi H. Essler, Eine Auslegung cit., 15—17), trascri-
zione diplomatica e trascrizione letteraria appaiono correttamente affiancate (in preceden-
za esse erano stampate 'una sul recto, ’altra sul verso della medesima pagina) e le mezze
parentesi quadre inferiori | ;, impiegate nel testo per le lezioni dei disegni, sono sostituite
da quelle superiori "

172015123 - 216.73.216.60, am 25012026, 07:11:42. ©
Eraubnis ist je i untersagt, i ie mit, far oder in



https://doi.org/10.17104/0017-1417_2015_1_23

