7. Die motivationale Dynamik der Vernunft

Die politische Philosophie untersucht die Struktur, die Inhalte, die Ko-
hirenz und die Dynamik der politischen Vernunft: Sie skizziert das
Ideal einer gerechten Gesellschaft in groben Umrissen; dann gibt sie
Griinde dafiir an, warum dieses Ideal der Gerechtigkeit entspricht; dar-
iiber hinaus zeigt sie auf, dafd dieses Ideal den Menschen in seinen psy-
chologischen Moglichkeiten nicht iiberfordert und damit stabil sein
kann. SchlieBlich bestimmt sie das Verhiltnis einer idealen Gerechtig-
keitskonzeption zur politischen Realitit und zeigt eine Méglichkeit des
Ubergangs von letzterer zu ersterer auf, in allen vier Teilbereichen gibt
es dabei eine Auseinandersetzung zwischen Utilitaristen und Vertrags-
theoretikern. Der politische Konstruktivismus gab uns eine Antwort auf
die utilitaristische Herausforderung einer sich auf blofie Intuitionen
stiitzenden vertragstheoretischen Begriindungsstrategie. Besonders in-
teressiert habe ich mich bei dieser Begriindungsdebatte fiir die Paralle-
len und Differenzen zwischen der intrapersonalen und der interperso-
nalen Verteilungsgerechtigkeit. Gelegentlich sind wir auch auf die Pro-
bleme der inhaltlichen Bestimmung einer Gerechtigkeitskonzeption zu
sprechen gekommen; die politische Philosophie kann jedoch die Inhalte
der politischen Gerechtigkeit der eigenen Ausiibung der Fahigkeit zur
politischen Selbstbestimmung einem bestimmten Gemeinwesen nicht
aus den Hinden nehmen; was die Inhalte angeht, hat sie sich auf die
Skizzierung grober Umrisse zu beschrinken.

Der dritten Frage nach der Stabilitit und der vierten Frage nach der
Realisierbarkeit einer Gerechtigkeitskonzeption wollen wir uns in die-
sem abschliefenden Kapitel zur motivationalen Dynamik der politi-
schen Vernunft noch einmal eingehender zuwenden. Die Fragen nach
der Stabilitit und deren Realisierbarkeit betreffen den Einklang einer
begriindeten Gerechtigkeitskonzeption mit den Quellen der Motivation
menschlichen Handelns; schlieflich sind begriindete Gerechtigkeits-
konzeptionen nur ein Aspekt der moglichen Motivierung des Handelns;
stabil und damit auch wohlgeordnet ist eine gerechte Gesellschaft nur
dann, wenn moralische Handlungsgriinde auch zu effektiv motivieren-
den Triebfedern des Handelns werden. Selbst Abweichungen vom Ideal,

269

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kleinere Verletzungen einer Konzeption der Gerechtigkeit werden nicht
eine Eskalation von Vergeltungsschldgen verursachen und schlieflich
den Zusammenbruch der gesellschaftlichen Kooperation bewirken;
vielmehr greift ein dynamischer Korrekturmechanismus, der durch die
rationale Motivation ihrer Mitglieder wieder zuriick zum wohlgeordne-
ten Ausgangszustand fithren wird. Unter bestimmten Umstinden kann
jedoch eine Kluft zwischen Griinden und Motiven, zwischen der Er-
kenntnis des moralisch Geforderten und der Bereitschaft, sich gegen
inneren und dufleren Widerstand dafiir einzusetzen, auftreten. Den Ur-
sachen, die fiir diese Verfehlung einer rationalen Handlungsmotivation
verantwortlich sind, und den verschiedenen Méoglichkeiten, diese Ver-
fehlungen der rationalen Motivation zu beheben, werden wir hier unsere
Aufmerksamkeit zu schenken haben.

Einleitend méchte ich einige Anmerkungen zur Debatte zwischen /n-
ternalismus und Externalismus hinsichtlich der Motivation des Han-
delns durch moralische Griinde vorausschicken (7. 1.). Wieder haben
wir uns dann den zwei verschiedenen Seiten des Problems zuzuwenden:
der Person und der Politik. Die Frage, wie sich eine Person mit ihrer
jeweiligen Konzeption des guten Lebens in eine wohlgeordnete Gesell-
schaft integrieren kann, ist Gegenstand sowohl einer rationalen Psy-
chologie als auch einer politischen Soziologie des politischen Liberalis-
mus (7. 2.), welche eine Gratwanderung zwischen den Werten der per-
sonalen Integritit (7. 2. 1.), dem Erfordernis einer sozialen Stabilitit im
iibergreifenden Konsens (7. 2. 2.) und den spezifischen Bedingungen
einer politischen Legitimitit nicht vollkommen gerechter Institutionen
(7. 2. 3.) zu unternehmen haben.

Ist die Frage nach der Stabilitit noch auf die ideale Dynamik der po-
litischen Vernunft begrenzt, so wird es im Anschluf} daran darum ge-
hen, die reale Dynamik der politischen Vernunft und ihren Einfluf} auf
nicht-ideale Verhiltnisse unter die Lupe zu nehmen (7. 3.). Dabei wer-
den wir, je nach Ursache der Verfehlung des Gerechtigkeitsideals, zwi-
schen zwei Teilen einer nicht-idealen Theorie der politischen Vernunft
zu unterscheiden haben: So gibt es eine absichtlich boswillige oder ei-
geninteressierte Verletzung der Konzeption der Gerechtigkeit durch
einige Mitglieder einer Gesellschaft: das Problem der partiellen Befol-
gung einer Konzeption der Gerechtigkeit (7. 3. 1.); oder aber die wirt-
schaftlichen bzw. kulturellen Verhiltnisse einer Gesellschaft sind nicht
so, daB sie eine unmittelbare Anwendung einer bestimmten Idealkon-
zeption der Gerechtigkeit zulassen wiirden: das Problem der ungiinsti-
gen Umstdnde (7. 3. 2.). An das Ende dieses Kapitels mochte ich einige
Uberlegungen iiber das Verhiltnis von gemeinsamen Giitern und der
Gerechtigkeit eines politischen Gemeinwesens stellen, die vor allem

270

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch eine ethische Dimension in diese Betrachtung der motivationalen
Dynamik der politischen Vernunft mit einbeziehen soll (7. 4.).

7. 1. Griinde als Motive moralischen Handelns?

Wenn von der motivationalen Dynamik der Vernunft in Psychologie
oder Politik die Rede ist, so ist damit ihr méglicher Einflufl auf reale
Verhéltnisse gemeint, die den Idealen der Moraltheorie nicht entspre-
chen. Die Vernunft bildet dann nicht nur das Fundament eines Idealbil-
des, das wir neben die realen Verhiltnisse stellen konnen, um anschlie-
flend zu bedauern, dafl die Realitit nicht mit diesem Ideal iiberein-
stimmt; sie erlaubt uns auch, von ihrer Struktur ausgehend, die Realitt
nach dem Vorbild dieses Idealbilds zu gestalten; sic beinhaltet eine
dynamische Komponente, die nicht bei der Begriindung des Ideals ste-
henbleibt, sondern sich auf die Motivation menschlichen Handelns er-
streckt. Damit kommt ihr auch eine psychologische und im weiteren
Sinne auch historisch-politische Relevanz zu.

Diese These einer potentiell psychologischen und politischen Dyna-
mik der Vernunft ist nicht unumstritten. Man kann sie, in einer ersten
groben Klassifizierung, einem motivationstheoretischen Internalismus
zuordnen und einem moralpsychologischen Externalismus entgegenset-
zen; die Debatte zwischen Internalisten und Externalisten gilt der Frage
nach der motivationalen Dynamik von guten Griinden iiberhaupt (Nagel
1970, 7; zum Diskussionsstand vgl. Rinderle 1997). Die Internalisten
vertreten die These, daB gute Griinde oder begriindete moralische (und
auch prudentielle) Urteile immer zugleich auch Motive unseres Han-
delns sein werden. Ein guter Handlungsgrund, der keine Motivations-
kraft in sich trigt, kann von vornherein nicht als guter Grund gelten.
Die Motivationskraft ist eine der konstitutiven Bedingungen eines guten
Handlungsgrundes; Internalisten nechmen cinen konzeptionellen Zu-
sammenhang von Griinden und Motiven des Handelns an. Die Externa-
listen verteidigen dagegen die Auffassung, daB} gute Griinde moglicher-
weise auch ohne Motivationskraft bleiben konnen. Jedenfalls ist die
Motivationskraft keine notwendige Bedingung fiir einen guten Hand-
lungsgrund. Der Zusammenhang von Griinden und Motiven ist fiir den
Externalisten blo kontingenter, empirischer Natur. Die Einsicht ins
moralisch oder prudentiell Richtige beinhaltet keine Schubkraft, diese
Einsicht auch in die Tat umzusetzen. Niherhin lassen sich zwei Vari-
anten des Internalismus unterscheiden: Die Naturalisten unter den In-
ternalisten erkennen nur die Motivationskraft von gegebenen empiri-

271

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Wiinschen an. Hare (und auf ihre Weisc auch Walzer oder Wil-
liams) zihlen heute beispielsweise zu den naturalistischen Internalisten.
Sie lehnen die Moglichkeit von guten legitimatorischen Griinden insge-
samt ab, die jenseits der Empirie in einer reinen praktischen Vernunft
wurzeln wiirden; diesbeziiglich jedenfalls haben sie in Hume ihren ge-
meinsamen Vorginger:

,-Reason, being cool and disengaged, is no motive to action, and directs only the
impulse received from appetite or inclination by showing us the means of at-
taining happiness or avoiding misery.” (Hume 1957, 112)

Die Kognitivisten unter den Internalisten von Platon bis Nagel sprechen
dagegen auch rationalen Einsichten, Meinungen und Uberzeugungen
Motivationskraft zu; siec nehmen die Moglichkeit moralischer Kritik und
Rechtfertigung jenseits der blof) empirisch vorhandenen Handlungsmo-
tive an. Der Internalismus muf} deshalb nicht notwendigerweise zu einer
Position des moralischen Relativismus fithren (Daniels 1996, 112f);
Scanlon erkennt beispielsweise Walzers Kritik (1987 und 1983) an der
Autoritit der Moraltheorie an, denn moralische Gesichtspunkte besitzen
nicht ohne weiteres auch immer schon eine motivierende Kraft (1992,
5f.), doch aus der Aufgabe, die potentielle Kluft zwischen Griinden und
Motiven des Handelns zu iiberbriicken, folgt deshalb nicht schon die
notwendige Abhdngigkeit guter Handlungsgriinde von motivationalen
Handlungsdispositionen und damit die praktische Irrelevanz der Mo-
raltheorie, die nur gute Handlungsgriinde zu ihrem Gegenstand hat.*

' Zwar gilt das Phanomen der Willensschwiche gemeinhin als Achillesferse einer intemali-
stischen Moralpsychologie, die nicht erklaren kann, warum eine Person nicht von ihren besten
Handlungsgrinden motiviert sein kann (zum Problem der Willensschwiche etwa bei Hare vgl.
Lukes 1971, Frankena 1988). Doch der Intemalismus behauptet ja nicht die durchgangige
Rationalitat des menschlichen Handelns, d. h. nicht alles Handeln ist auch gut begriindet. Und
damit ist auch das Phanomen des irrationalen Handelns kemn hinreichendes Argument dafur,
daB gute Griinde nicht auch Motive des Handelns sind. Die Willensschwiche ist ja als Ver-
fehlung einer hoherstufigen Rationalititskonzeption zu verstehen und durchaus mit der These
kompatibel, daB die besten Griinde auch immer als Motive Eingang ins Handeln finden. Fur
den Intemalisten hat die Motivationskraft von Griinden nichts mit der Willensstarke, sondem
mit deren rationalem Gehalt zu tun. Und fir den Extemalisten ist die Ursache der Differenz
von Legjtimation und Motivation moralischen Handelns durchaus nicht in einer Willensschwa-
che der Akteure zu suchen. Ein moralischer Kognitivismus kdnnte also gut Hand in Hand mit
einem motivationstheoretischen Externalismus gehen. AuBerdem 14Bt sich nun ein naherhin
kognitivistische Internalismus selbst noch einmal in verschiedene Spielarten aufgliedem: Der
reine kognitivistische Intemalist kommt fur die Motivation moralischen Handelns ganz ohne
Winsche aus. Der konstitutive kognitivistische Intemalist benétigt zur wirksamen Motivation
durch Emsichten zudem von diesen Einsichten konstituierte Wiinsche. Der nicht-konstitutive
kognitivistische Internalist nimmt die Notwendigkeit der Anwesenheit von nicht durch diese
Einsichten konstituierten Wiinsche zur wirksamen Motivation durch kognitive Zustinde an
(vgl. Mele 1996).

272

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manchmal wird nun diese dem Internalismus immanente Entgegen-
setzung zwischen Naturalisten und Kognitivisten auch an der Frage fest-
gemacht, ob die Vernunft se/bst das Motiv fiir moralisches Handeln
bilden kann; nur wird dabei oft dic notwendige Unterscheidung eines
praktischen und eines theoretischen Vernunftgebrauchs iibergangen.®
Denn es stellt sich nun die wichtige Frage, ob die praktische Vernunft,
die wir im politischen Konstruktionsverfahren kennengelernt und inter-
pretiert haben, iiberhaupt einen kognitiven oder epistemischen Gehalt
aufweist? Wir haben diese Auffassung zuriickgewiesen (vgl. Abschnitt
6. 1.), ohne uns dabei zur Annahme einer naturalistischen oder relativi-
stischen Position genétigt zu sehen. Vielmehr schienen uns die Gerech-
tigkeitsprinzipien, die Resultate des Konstruktionsverfahrens, Ausdruck
eines verniinftigen Wollens der Parteien im hypothetischen Urzustand zu
sein. Sie driicken keine besonderen Einsichten aus®, sondern haben ihre
Wurzel in einem bestimmten Selbstverstindnis der vertragschliefenden
Parteien als freier und gleicher Personen. Nach Rawls tragen beispiels-
weise auch die drei verschiedenen Formulierungen des Kategorischen
Imperativs bei Kant zu einem tieferen Verstdndnis des Sittengesetzes
und damit auch zu einer besseren Motivation bei, diesem gemif zu
handeln (Rawls 1989, 90; Kant 1977 Bd. VII, 70, vgl. Korsgaard iiber
die Rolle der Philosophie bei Hume 1994b, 53f). Das Uberlegungs-
gleichgewicht ist dabei als eine Form eines rationalistischen und nicht-
relativistischen Infernalismus zu verstehen: eine weder naturalistische
noch kognitivistische Variante des Internalismus, die den Bezug zu den
faktisch vorhandenen moralischen Uberzeugungen nicht verlieren
mochte (Daniels 1996, 117).

Die Frage, ob die Vernunft ein Motiv fiir moralisches Handeln abge-
ben kann, bewegt sich deshalb auch jenseits der Dichotomie von kogni-

2 Bei Habermas findet sich dieser Gegensatz in der nicht ganz gliicklichen Terminologje von
epistemischen versus pragmatischen Grinden gekleidet (1996: 1. Eine genealogische Be-
trachtung zum kognitiven Gehalt der Moral, 11 - 64; vgl. auch 1983, 67f1.). Er identifiziert
dabei jedoch zwei verschiedene Fragen, wenn er den epistemischen Gehalt von moralischen
Urteilen mit der Rationalitat der Handlungsmotivation gleichsetzz. Doch Kognitionen, die
einen Wahrheitsbezug aufweisen, konnen unter Umstinden auch ohne Motivationskraft
bleiben, und pragmatische Grilnde wiederum konnen auch rationale Handlungsmotive bilden.
# Kersting bezeichnet den Vertrag als bloBes Erkenntnisverfahren der politischen Ethik, als
universalistisches moralepistemologisches Kriterium (1994, 352), das Vertragsargument sei
daher nur begrimdungstheoretisch erfolgreich, vermoge ,,aber nicht den einzelnen zum morali-
schem Handeln in der Welt zu motivieren* (ibid., 52); deshalb stelle Hobbes* staatsphilosophi-
scher Kontraktualismus ,,die Antwort auf das motivationstheoretische Scheitem des morali-
schen Kontraktualismus* von Rawls dar (Ibid., 53). DaB die Konstruktion der Gerechtigkeits-
prinzipien keine objektiven moralischen Tatsachen wie in einem Erkenntnisprozef§ abbildet,
haben wir bereits gesehen; daB der Idee einer allgemeinen Zustimmung auch eine Motivati-
onskraft innewohnen kann, soll nun noch gezeigt werden.

273

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tivistischem und naturalistischem Internalismus; ein rationalistischer
Internalismus kann die potentielle Motivationskraft von rationalen
Wiinschen - auch ohne notwendigen Wahrheitsbezug - beriicksichtigen.
Er kann sich auf das Motiv stiitzen, dafl wir aus einem reinen, nicht-
empirischen Interesse heraus bereits verniinftig sein wollen; und dieses
inhaltlich leere, dennoch nicht rein formale Motiv eroffnet die Moglich-
keit, dal gute Griinde auch Motive des Handelns werden kénnen; Griin-
de konnen uns gerade deshal/b zum Handeln motivieren, weil sie uns
nicht von einer externen Autoritit vorgeschrieben, sondern der Aus-
druck eines elementaren Bestandteils der Person, Ausdruck ihrer Pri-
Disposition zum rationalen Handeln sind. Handlungsgriinde bediirfen
nicht empirischer, a-rationaler Wiinsche, die ihnen manchmal ent-
gegenkommen, manchmal zuwiderlaufen; sie sind immer schon in dem
rationalen Personen gemeinsamen Wunsch verankert, der sie dazu ver-
anlafit, ihre Handlungen auch gegeniiber anderen Personen begriinden
zu wollen.

,»We have reason to do what is right because we want our actions to be ones that
could be justified to others on grounds they could not reasonably reject.” (Scan-
lon 1992, 6) ,,Those universalistic moralities are supposed, after all, to answer
to something very important in us. They are not imposed from ourside, but
reflect our own disposition to view ourselves, and our need to accept ourselves,
from outside. Without such acceptance we will be in a significant way alienated
from our lives.* (Nagel 1986, 198; meine Hervorhebungen)

Die Motivation zum moralischen Handeln kann nach Rawls (vgl. PL:
Lecture 11, § 7: The Basis of Motivation in the Person, 81ff.) auf diese
Weise durch verniinftige Wiinsche, durch prinzipien- oder konzeptions-
abhdngige Wiinsche sichergestellt werden,; sie sind von objekt-abhdngi-
gen Wiinschen insofern unterschieden, als sie sich nicht aus vorgegebe-
nen Objekten des Begehrens ableiten, sondern vielmehr die Hervorbrin-
gung bestimmter Objekte (und dazu gehort etwa ein gutes Leben bzw.
eine gerechte Gesellschaftsordnung) zum Zwecke setzen.

,Our reasoning about our future presupposes ... a conception of ourselves as
enduring over time, from the past into the future. To speak of our having con-
ception-dependent desires we must be able to form the corresponding concep-
tion and to see how the principles belong to and help to articulate it. (PL, 84)

Diese verniinftigen Volitionen sind weder mit blo empirischen Volitio-
nen noch mit epistemischen Kognitionen gleichzusetzen. Sie sind von
der Vernunft konstituierte und in der realen Praxis des faktischen Wol-
lens immer schon wirksame Motive des moralischen Sollens. Damit
geht es auch nicht mehr um die Frage, ob Griinde allein schon moti-
vieren konnen - die Griinde haben hier von Anfang an einen Bezug zu

274

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einem praktischen Handlungskontext -, sondern die Fragestellung hat
sich dahingehend verkehrt, ob Volitionen begriindete Motive des Han-
delns sein konnen? Die Griinde des moralischen Handelns sind wesent-
lich mit dessen Motiven verkniipft, und Motive wurzeln ihrerseits wie-
der in Volitionen; hinter diese Einsicht Humes liBt sich nicht mehr
zuriickgehen; doch sein Naturalismus macht die Motivation zur Moral
von der Anwesenheit bestimmter Wiinsche und Neigungen, die Legiti-
mitit und Motivationskraft der Moral von empirischen Kontingenzen
abhingig. Das motivationale Dynamik der praktischen Vernunft iiber-
windet den Humeschen Naturalismus, der politische Liberalismus sieht
die Biirger eines wohlgeordneten Gemeinwesens nicht nur als passive
Triger von Wiinschen und Neigungen an; er nimmt vielmehr an, dafl
sie auch Verantwortung fiir ihre Handlungszwecke iibernehmen kénnen
und daf sie ihre Volitionen nach verniinftigen Kriterien beurteilen kon-
nen (Rawls PL, 186). Verniinftige Volitionen richten sich nimlich nach
den aus dem politischen Konstruktionsverfahren gewonnenen Gerech-
tigkeitsprinzipien aus; fiir sie ist der Bezug zu einem Verfahren der ra-
tionalen Rechtfertigung von Handlungszwecken konstitutiv.

Wenn die Handlungsmotive ihrerseits eine Reflexion der Handlungs-
griinde enthalten, dann verkehrt sich auch die zentrale Fragestellung fiir
eine Motivationstheorie der politischen Rationalitit. Die Frage, ob und
wie Griinde auch Motive fiir moralisches Handeln sein konnen, kann
sich nur aus einer fiktiven Trennung von urteilender und handelnder
Instanz, von Beobachter- und Teilnehmerperspektive ergeben, nur aus
einer dem Handelnden selbst gegeniiber externen Perspektive laBt sich
sagen, daf} die Motive seines Handelns unbegriindet sind;, die Triebfe-
dern des Handelns mogen dann tatsichlich in einem grofien Abstand zu
den bestméglichsten, dem Handelnden selbst aber unzuginglichen
Handlungsgriinden stehen.

Fiir den Handelnden sind gute Griinde dagegen immer auch hand-
lungsrelevant; auf die Dauer wird er nicht systematisch seinen besten
Handlungsgriinden entgegenhandeln kénnen und wollen; wenn die
urteilende und die handelnde Instanz aber um des vorrangigen Wertes
der personalen oder der politischen Autonomie willen identisch zu set-
zen sind, dann sind die stirksten Motive des Handelnden auch immer
die besten Griinde des Urteilenden. Das bedeutet nicht, daf alle rational
motivierten Handlungen auch moralisch zu rechtfertigen wiren, die sich
in den Motiven widerspiegelnde Reflexion der Handlungsgriinde kann
durch ungiinstige politische oder psychologische Umstinde behindert
worden sein, durch ungiinstige kognitive oder gesellschaftliche Umstin-
de behindert worden. Dieses Verhiltnis von Motiven und Griinden des
Handelns bedeutet auch nicht, das zeigt das Phinomen der Willens-

275

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schwdche (vgl. Abschnitt 5. 2.), daB} alle Handlungen rational motiviert
sein miifiten; doch unmoralisches Handeln kann nur in dem schwachen
Sinne irrational genannt werden, als es gegen den hohergeordneten
Wert der Autonomie verstoBit. so erlaubt uns dieser Wert wenigstens,
wenn er auch nicht die generelle /rrationalitit der Immoralitdt fundie-
ren kann, von der Moglichkeit der Rationalitit des moralischen Han-
delns zu sprechen.

Die Frage nach der Motivation des Amoralisten muf} dann allerdings
unbeantwortet bleiben. Ohne Motiv zum moralischen Handeln kann es
zwar weiterhin Griinde fiir moralisches Handeln geben - hier bietet sich
hochstens ein moralischer Externalismus als Ausweg an -, doch diese
Griinde werden nicht auf die Motive des Amoralisten Zugriff erhalten,
der Amoralist 14Bt sich nicht mit moralischen Griinden zum morali-
schen Handeln bewegen. Die nicht-ideale Theorie wird daraus folgern,
daB wir zum Zweck der Stabilitit unter Umstinden auf prudentielle
Griinde zuriickzugreifen haben; und wenn nicht einmal diese wirksam
sein sollten, denn sie setzen eine Konzeption des guten Lebens einer
Person voraus, wird zuletzt nichts anderes iibrig bleiben, als auf die
Gegenwartsziel-Theorie der Rationalitit oder, als ultima ratio, auf die
Kraft guter Griinde zu verzichten und auf dufleren Zwang zuriickzu-
greifen. Nur wird letzterer dem Amoralisten gegeniiber nicht mehr be-
griindet werden konnen und dann als irrational erscheinen miissen. Im
Gegensatz zum Anarchisten, oder einem unverniinftigen Fundamentali-
sten, die sich bei ihrer Kritik einer mit Zwang operierenden Herr-
schaftsordnung auf moralische Griinde stitzen, kann der Amoralist
hochstens prudentielle oder temporal relativierte pragmatische Griinde
fiir seine rationale Kritik des politischen Zwanges anfiihren.

Die Rechtsform des Zusammenlebens wird dann unter Umstinden
mit repressiven Mitteln zu erhalten, das motivationale Defizit durch ein
staatliches Gewaltmonopol, der fehlende Selbstzwang durch einen poli-
tisch legitimierten Fremdzwang zu ersetzen sein. Dabei hat das Recht
und dessen Sanktionen vom Blickwinkel der Moralpsychologie aus
geschen den groflen Vorteil, daB sie die Motive und Einstellungen des
Handelns freistellt, ohne damit schon auf die potentielle Dynamik der
politischen Vernunft Verzicht zu leisten. Ein duflerer Normenkonfor-
mismus, eine blofe Legalitit, das Handeln gemifl der Pflicht gilt als
ausreichend (Habermas FG, 148; Hoffe PG, 164). Allerdings ist auch die
Klugheit auf eine rationale Motivation angewiesen; auch kluges Han-
deln erfordert zur Motivation keine empirischen Wiinsche, sondern kon-
zeptions-abhdngige Wiinsche (PL, 84; vgl. Nagel 1970, 15), manchen
jugendlichen Gewalttitern imponiert selbst die Drohung nicht, daB sie
ihr ganzes Leben durch kleinere Straftaten ruinieren konnen; sie haben

276

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vielleicht keine Konzeption als selbst-stindiger Personen in der Zeit von
sich selbst entwickelt; letztlich kommen wir hier wieder auf ethische
Fragen des guten Lebens zu sprechen. Auch folgenkalkulierendes Den-
ken, und darauf sind legale Sanktionen angewiesen, erfordern be-
stimmte Motivationen, dic beim Amoralisten, bei irrational willens-
schwachen oder rational gegenwartsorientierten Personen nicht unbe-
dingt vorausgesetzt werden kénnen. Deshalb werden wir im folgenden
Abschnitt auch nur eine ideale Dynamik der politischen Vernunft darle-
gen kénnen; die nicht-ideale oder reale Dynamik der Vernunft, die sich
zuletzt auch mit dem Faktum der Irrationalitit und der Immoralitit
auseinandersetzen mufl, erortere ich erst im iiberndchsten Abschnitt.

7. 2. Rationale Psychologie und politische Soziologie

Der politische Liberalismus beansprucht ein echt moralisches Ideal zu
artikulieren, das uns die Kritik von Ungerechtigkeiten in der wirklichen
Welt erméglicht, er besifle damit zumindest krifische Relevanz. Doch
stellt er mehr als nur ein abstraktes moralisches Sollen dem sozialen
Sein gegeniiber? Ist die Struktur der politischen Vernunft nicht nur ein
philosophisches Gedankengebiude ohne Folgen fiir die politische Welt?
Bisher haben wir uns allein im Bereich der idealen Theorie bewegt; der
Nachweis, daB der politische Konstruktivismus im anspruchsvollsten
Sinn auch eine historische oder biographische Relevanz aufweist, steht
noch aus. Laft sich auf seiner Grundlage auch eine Idee entwickeln, wie
die von ihm artikulierte Konzeption der politischen Gerechtigkeit unter
ungiinstigen real-historischen Umstinden realisiert werden kann? Kann
die Idee des politischen Liberalismus unmittelbare kausale Wirkfaktor
sein, der einen Transitionsprozef} in Bewegung zu setzen vermag?

Die historische Bedeutung der Theorien des Gesellschaftsvertrags
und des Utilitarismus steht aufler Frage (vgl. Abschnitt 1. 2.); doch
wenn wir hier von einer historischen Relevanz sprechen, haben wir
mehr im Sinn; Sie geht iiber die blofe Beschreibung eines Transitions-
prozesses hinaus und fragt danach, ob dieser Prozef auch von einem
BewubBtsein der Anspriiche der Moral ausgelost worden ist; vielleicht
sind dabei bis zu einem gewissen Grad auch der Moral externe Wirk-
krifte, wie etwa der Eigennutz oder gefiihlsmiafige Sympathie mit im
Spiel gewesen. Doch sie diirfen nicht die moralischen Motive ginzlich
ersetzen, sonst wire die jeweilige Moraltheorie, das von ihr artikulierte
moralische Bewufitsein ohne historische Relevanz in unserem an-
spruchsvollen Sinn gebliecben. Um der statischen Struktur der politi-

277

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Vernunft nun eine dynamische Dimension zu verleihen, werden
wir uns zu fragen haben, welche Bedingungen es erlauben, eine zu-
nichst erzwungene Befolgung der Gerechtigkeitsprinzipien in eine frei-
willige, wenn auch noch nicht auf echter Uberzeugung beruhende Befol-
gung zu verwandeln, und diese auf einem blof duflerlichen Kompromif}
beruhende Befolgung in eine echte Loyalitit iiberzufithren, die ihre
Motive, unabhidngig von augenblicklichen Machtkonstellationen, aus
einer bestimmten umfassenden Moraltheorie schopft. Die Gerechtig-
keitsprinzipien werden erst dann um ihrer selbst willen und ausschliefi-
lich aufgrund ihrer moralischen Legitimitéit befolgt.

7. 2. 1. Personale Integritit

Beginnen wir in diesem Abschnitt mit der Person, mit der psychologi-
schen oder motivationalen Relevanz der Moraltheorie des Gesellschafts-
vertrags, um uns anschliefflend der allgemein politischen Relevanz des
Ideals des Gesellschaftsvertrags im Vergleich zu derjenigen des Utilita-
rismus zuzuwenden. Im Bereich der Psychologie hat sich der Moraltheo-
retiker folgender Frage des Amoralisten zu stellen: "Angenommen Du
hast recht und bestimmte moralische Forderungen sind tatsdchlich be-
griindet, warum sollte ich mein Handeln nach ihnen ausrichten?" Auf
die Prisentation der begriindeten Forderungen der Moral antwortet er:
So what? Der Grund ist ihm nicht Grund genug; er fragt dariiber hinaus
nach einem Motiv, das ihn veranlassen konnte, der begriindeten morali-
schen Forderung in seinem Handeln nachzukommen. Lafit man sich
iiberhaupt auf diese Fragestellung ein, hat man sich mehrerer Fallen zu
vergegenwartigen, in die man bei der Vermengung der Geltungs- und
der Motivationsfrage leicht tappen kann. Der Amoralist setzt niamlich
voraus, daB erst eine Antwort auf die Motiv-Frage einen zureichenden
Grund abgeben werde, eine Handlung auch auszufiihren; diese Pramisse
mufl man allerdings nicht unbedingt akzeptieren, wenn man etwa als
Externalist die Auffassung vertritt, dal eine Handlung selbst dann ge-
fordert sei, wenn es fiir den Adressaten kein Motiv gibt, sie auszufiihren.

Antwortet man auf die Frage des Amoralisten mit prudentiellen
Griinden, so begegnet man einer weiteren Schwierigkeit: Abgesehen
ndmlich davon, daf viele Personen auch prudentiellen Griinden nicht
zugiinglich sind 14uft man hier nimlich Gefahr, den spezifischen Cha-
rakter der Moral durch ihre Reduktion auf die prudentielle Konzeption
der Rationalitit letztlich zum Verschwinden zu bringen; insofern mora-
lisches Handeln auf guten Griinden beruht, ist Moral durch eine ihr
eigene Form einer moralischen Rationalitit zu rechtfertigen, die wir in

278

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Form eines reinen praktischen Vernunftvermogens als Bestandteil der
Struktur der politischen Vernunft eingefithrt haben; diese Form der
Rationalitit kann in bestimmten Umstinden von der prudentiellen oder
instrumentellen Rationalitit Unterstiitzung erhalten, doch sie ist deshalb
nicht schon auf diese zu reduzieren.

Die Frage konnte auch schlicht als unzulissig verworfen werden: Es
gebe einfach keine guten Griinde, aufler denen, daB Moral sich immer
selbst geniigen miisse. Nach weiteren Motiven zu fragen miisse notwen-
digerweise in die Irre fithren; jede Antwort auf diese Frage konne nur
auflermoralische Griinde anfithren, und damit wére der Vorrang der
Moral vor anderen Erwigungen in Frage gestellt. Sicherlich ist die so
motivierte Ablehnung der Frage immer dann am Platz, wenn man sich
die Frage so vorstellt, daf} sie auf die Substitution der Griinde der Moral
etwa durch auBermoralische Mofive abzielt; doch will man sich nach
den Antriebsfedern oder Motiven und nicht nur nach den Griinden fiir
moralisches Handeln fragen, so hat diese Frage ihre gute Berechtigung,
Wir miissen daher nach einer Verbindung zwischen unserer vertragstheo-
retischen Konstruktion der politischen Moral und den Antriebsfedern
des Handelns suchen; bereits die prudentielle Konzeption der Ra-
tionalitdt stellt besondere Anforderungen an die Handlungsmotivation
einer Person, das langfristige Interesse kann den augenblicklichen Wiin-
schen durchaus widersprechen; auch in diesem Falle ist ein moglicher
guter Handlungsgrund, der grofite individuelle Nutzen in der Zukunft,
nicht immer schon ein gutes Handlungsmotiv.

Gerade die Moglichkeit zur Verfolgung unserer prudentiell rationaler
Interessen bezeugt damit aber, daB wir nicht einfach unseren Wiinschen
und Neigungen des Augenblicks wehrlos ausgeliefert sind. Wir konnen
uns ein Bild von uns selbst als relativ stabiler Handlungseinheiten in der
Zeit machen; wir haben eine Vorstellung davon, was wir im Leben er-
reichen wollen, und unsere Wiinsche der Gegenwart lassen sich aus
diesen Vorstellungen ableiten. Thomas Nagel (1970) hat beispielsweise
gezeigt, daf) gerade die Klugheit auf einer besonderen Abstraktionslei-
stung von unseren gegenwirtigen Wiinschen beruht (vgl. auch Nozick
1993, 9), jede bestimmte Konzeption des guten Lebens wird auf diese
Weise eine Relativierung gegenwirtiger Wiinsche abverlangen. Eine
Konzeption des guten Lebens generiert daneben eine besondere Sorte
von Handlungsmotiven, eine besondere Sorte von Wiinschen; diesen
Wiinschen ist dann ein Bezug zu zweckgebundenen Handlungsprinzi-
pien oder einer Konzeption des guten Lebens eingeschrieben, ein abstrak-
tes, rational begriindetes Prinzip selbst kann zur handlungsmotivieren-
den Triebfeder werden. Im Unterschied zu objekt-abhdngigen Wiinschen
spricht Rawls, das habe ich bereits im letzten Abschnitt angesprochen,

279

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daher zunichst von prinzipien-abhdngigen Wiinschen und zuletzt auch
von hohergeordneten, konzeptions-abhdngigen Wiinschen:

"These desires can be described by saying that the principles we desire to act
from are seen as belonging to, and as helping to articulate, a certain rational or
reasonable conception, or a political ideal. For example, we may desire to con-
duct ourselves in a manner appropriate to someone who is rational, whose con-
duct is guided by practical reasoning." (PL, 84)

Objekt-abhdngige Wiinschen haben korperliche Bediirfnisse nach Nah-
rung und Schlaf zum Inhalt; sie erstrecken sich auf Macht, Ehre, Reich-
tum und kénnen im Mitleid, in der Liebe oder beim Hafl auch andere
Personen zu ihrem Bezugspunkt haben. Prinzipien-abhdngige Wiinsche
machen das Objekt des Begehrens zum Resultat einer bestimmten von
der Reflexion und Abstraktion anhand von Prinzipien angeleiteten Be-
schreibung; ohne die Bezugnahme auf allgemeine Handlungsgrundsitze
konnen sie gar nicht adiquat formuliert werden. Konzeptions-abhdngige
Wiinsche betten zuletzt verschiedene Prinzipien in eine iibergreifende
Vorstellung dessen ein, was ein gufes Leben bzw. eine gerechte Gesell-
schaft ausmacht; sie leiten sich ihrerseits also aus einem bestimmten
Lebensentwurf oder einem politischen Ideal ab, und sie wirken so auch
auf die Ausbildung von Handlungsmotiven ein.

Als Person mit einem bestimmten Lebensentwurf werde ich mir nur
Prinzipien einer bestimmten Sorte zu eigen machen; und eine Gesell-
schaft, die sich selbst als ein faires System der sozialen Kooperation
organisieren will, wird auch nur bestimmte Gerechtigkeitsprinzipien als
gute Griinde moralischer Normen und Urteile anerkennen. Konzeptions-
abhingige Wiinsche stellen eine hoher-stufige Quelle von Handlungs-
motiven dar, die auf die Formung, Kritik und Verianderung von gegebe-
nen Handlungsmotiven Einflufl nehmen. Objekte erhalten somit in man-
chen Fillen nur im Lichte bestimmter Prinzipien Einfluf} auf die Moti-
vation unseres Handelns, und Prinzipien bediirfen in vielen Fillen einer
kohirenten Artikulation innerhalb einer Konzeption unserer selbst als
einheitlicher Person (im Falle der Klugheit) oder einer Konzeption un-
serer Gesellschaft als fairer Kooperation (im Falle der Gerechtigkeit).
Konzeptionen des Guten oder des Gerechten stellen somit eine mogliche
Quelle von Handlungsmotiven dar; sie enthalten zudem Vorrangsregeln
bei Konflikten zwischen verschiedenen Prinzipien. Hares Kritik an der
potentiellen Inkonsistenz unserer moralischen Intuitionen (vgl. Ab-
schnitt 4. 1.) kann somit auch mit dem Hinweis auf eine klare Hierar-
chisierung verschiedener und eventuell widerspriichlicher Prinzipien
innerhalb einer Konzeption der Gerechtigkeit entkriftet werden.

280

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Motivation wird also in dieser rationalen Moralpsychologie des
politischen Liberalismus weder blofd durch empirische Wiinsche eigen-
interessierter Privatpersonen noch durch kognitive Einsichten in das
moralisch Geforderte sichergestellt; verniinftige Volitionen weisen einen
konstitutiven Bezug auf zu einer bestimmten Gerechtigkeitskonzeption.
Gute Griinde finden dann iiber eine hoher-geordnete, gegeniiber ver-
schiedenen Inhalten zunichst neutrale Form der Motivation Eingang in
die Antriebsfedern rationalen Handelns; sie finden in dem Wunsch,
rational zu handeln, gewissermafien einen Ankerplatz in der Hand-
lungsmotivation. Willensschwache Personen erscheinen uns ja deshalb
als irrational, als sie diesem hoher-geordneten Wunsch zuwider handeln
(Abschnitt 5. 2.) und ihrer selbstreferenticllen Verantwortung der Kon-
stitution und Erhaltung eines praktischen Handlungssubjekts, das sich
seine Handlungen zuschreiben lassen kann, nicht nachkommen (Ab-
schnitt 5. 4. 4)). Dagegen findet die Moralpsychologie des politischen
Liberalismus in der Integritit einer ihren hoher-geordneten Wiinschen
entsprechend handelnden Person ein Modell, welches auch die ideale
Dynamik der Vernunft gewihrleisten kann.

Diese philosophisch orientierte Moralpsychologie (zur Gegeniiber-
stellung einer empiristischen und einer rationalistischen Tradition be-
ziiglich der Entwicklung von moralischen Gefiihlen vgl. TJ § 69,
458ff.), die nicht allein auf kontingent-empirischen Motiven beruht,
sondern auch rational generierte Motive aus Prinzipien oder Konzeptio-
nen mit in die Handlungstheorie einbezieht, wird den Inhalten einer
Gerechtigkeitskonzeption auch praktische Relevanz in nicht-idealen
Umstdnden verleihen. Die politische Vernunft gewinnt hier ihre psy-
chologische Dynamik aus einer besonderen Variante der internalisti-
schen Moralpsychologie: Griinde leiten sich nicht nur - wie bei der Hu-
meschen oder naturalistischen Variante des Internalismus - aus gegebe-
nen Motiven des Handelns ab. Motive lassen sich vielmehr aus guten
Griinden fiir moralisches Handeln ableiten. Das kann man eine Kanfi-
sche oder rationalistische Variante des Intfernalismus nennen, die auch
den Nachweis zu fiihren erlaubt, dafl die Ideen des politischen Libera-
lismus keine Ufopie bleiben miissen, sondern in einem von der Vernunft
angeleiteten Transitionsprozel schrittweise realisiert werden konnen
(vgl. Abschnitt 7. 3. 1.).

Neben dieser Form einer Abhingigkeit von Prinzipien bei der Formung
unserer Handlungsmotive gibt es auch eine Formung unserer Wiinsche
und Neigungen durch gesellschaftliche Institutionen und Prozesse; die
Tatsache, daB jemand in einer gerechten Gesellschaft aufwichst, wird es
ihm erleichtern, einen Sinn fiir Gerechtigkeit auszubilden. Er wird den

281

https://dol.org/10.5771/6783495893003-268 - am 17.01.2028, 14:43:58.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wunsch erwerben, nicht nur die Konzeption der Gerechtigkeit duBerlich
zu befolgen, sondern die Befolgung ihrer Prinzipien selbst zum hoher-
stufigen Motiv seines Handelns zu machen; die Institutionen einer ge-
rechten Gesellschaft prigen den Charakter, die Ideale und Lebensent-
wiirfe ihrer Mitglieder.

"It has always been recognized that the social system shapes the desires and
aspirations of its members; it determines in large part the kind of persons they
want to be as well as the kind of persons they are. Thus an economic system is
not only an institutional device for satisfying existing wants and desires but a
way of fashioning wants and desires in the future." (Rawls 1979, 9f; vgl. auch
TJ § 41, 259 und auflerdem Scheffler HM, 138; Nagel EP, 96f.; Daniels 1996:
7. Moral theory and the plasticity of persons, 120 - 143)*

Die Selbstbestimmung des Menschen kann daher auch einen Umweg
nehmen; wir bestimmen nicht nur unsere jeweilige Lebensentwiirfe auf
unmittelbare Weise selbst; schliefllich werden wir bei der rationalen
Verfolgung unserer Vorstellung eines guten Lebens durch alle mogli-
chen dufleren Zwinge eingeschrinkt. Insofern wir uns aber an der Ge-
staltung einer Gesellschaft gemif bestimmter Gerechtigkeitsprinzipen
beteiligen, konnen wir im politischen Engagement zusammen mit ande-
ren Einflul darauf nehmen, wie der institutionclle Rahmen aussehen
wird, innerhalb dessen wir unserer Vorstellung des Guten nachgehen
und der seinerseits wiederum nicht ohne priagenden Einfluf} auf unsere
Konzeptionen eines guten Lebens sein wird. Den beiden Quellen der
Instabilitit, die wir in Kapitel 4 identifiziert haben, kann mit einer ra-
tionalen Moralpsychologie einerseits und einer politischen Soziologie
andererseits begegnet werden; die Moralpsychologie stiitzt sich auf
prinzipien- und konzeptions-abhdngige Wiinsche; die politische Sozio-
logie hat die Idee eines iibergreifenden Konsenses zu ihrem Gegenstand,
der zum Brennpunkt verschiedener Welt- und Lebensanschauungen
werden kann und die Stabilitit einer gerechten Gesellschaft unter der
Bedingung eines Faktums des Pluralismus gewihrleistet. Beide Dimen-
sionen zusammen garantieren die praktische Relevanz des politischen
Liberalismus.

® Nach Keohane ist etwa ein System der Kooperation auf intemationaler Ebene erheblich
schwerer zu errichten als zu erhalten; die Errichtung macht die unter Umstanden durchaus
langfristig selbstinteressierten Vorleistungen und Opfer eines Hegemons notwendig, welcher
offentliche Giter produziert und den anderen, trittbrettfahrenden Mitgliedem einer intematio-
nalen Kooperationssystems zur Verfiigung stellt (1984, 50). Doch die Erhaltung eines Systems
der Kooperation bedarf dieser anspruchsvollen Voraussetzungen deshalb nicht mehr, weil die
Existenz von internationalen Institutionen die Definition und Wahmehmung des Selbstinteres-
ses der Beteiligten dahingehend wird verandert haben, daB sie sich von selbst und ohne ufere
Anreize oder Druck, ohne ihnen extern auferlegte, positive oder negative Sanktionen eines
Hegemons an der Erhaltung des Kooperationssystems beteiligen wollen (Ibid., 63).

282

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Stability is secured by sufficient motivation of the appropriate kind acquired
under just institutions." (PL, 141f; vgl. TJ, Kap. VII)

Ein iibergreifender Konsensus besteht in der genuinen, aus moralischen
Motiven gespeisten Unterstiitzung und Befolgung einer bestimmten
Konzeption der politischen Gerechtigkeit. Er impliziert damit auch, daf
die personale Integritdt der Mitglieder einer Gesellschaft, die als empi-
rische Realisierung des Ideals der personalen Autonomie gelten kann
(Herman 1993, 155), nicht der sozialen Stabilitdt zum Opfer gebracht
wird. All diejenigen, die gemeinsam bestimmte politische Wertvorstel-
lungen bejahen konnen, tun dies aus je eigenen und durchaus unter-
schiedlichen Griinden, die wiederum aus ihren eigenen Wertvorstellun-
gen erwachsen und von diesen getragen werden; so kann eine Konzep-
tion der politischen Gerechtigkeit auch in einer pluralistischen Gesell-
schaft von verschiedenen umfassenden Doktrinen gestiitzt werden; jede
Doktrin beinhaltet gute Griinde, dieser Konzeption der Gerechtigkeit
auch dann zuzustimmen, wenn ihr andere Personen aus ganz anderen
Griinden zustimmen.

7. 2. 2. Ubergreifender Konsens

Rawls nennt den iibergreifenden Konsens (overlapping consensus) eine
zweite Stufe seiner Gerechtigkeitstheorie (PL, 140; ID, 334, TJ § 59,
387f.; vgl. Nagel EP, 12); er soll eine Antwort auf die Frage nach der
politischen Stabilitit einer Gesellschaft geben und ist als Komplement
der vertragstheoretischen Begriindung seiner Konzeption als einer er-
sten Stufe seiner Theorie zu verstehen. Der iibergreifende Konsens bein-
haltet, dad Personen auch aus anderen als den vertragstheoretischen
Griinden zum Ergebnis einer liberalen Gerechtigkeitskonzeption kom-
men konnen, nicht nur die vom Kontraktualisten ausgezeichneten
Griinde gelten im tibergreifenden Konsens als gute moralische Griinde.
Je nach zugrundeliegender Weltanschauung oder Moraldoktrin tritt die
politische Vernunft, verstanden als eine Instanz der handlungsanleiten-
den Begriindung von Gerechtigkeitsprinzipien, also im Plural auf.
Rawls stellt sich die Frage. wie sich seine Gerechtigkeitskonzeption
zu umfassenden moralischen und philosophischen Doktrinen verhiilt,
die nicht auf der gleichen Konzeption der politischen Person und der
Idee eines fairen Systems der sozialen Kooperation beruhen; er kommt
zu dem Ergebnis, dafl andere Doktrinen die Ergebnisse des Konstrukti-
onsverfahrens aus ihrer je eigenen Perspektive nachvollziehen und tei-
len konnen, wenn sie auch den spezifisch konstruktivistischen Weg zu

283

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihrer Erlangung nicht mitgehen wollen. Die Doktrin von Gerechtigkeit
als Fairnef} ist nur eine von mehreren Moglichkeiten, um zu einer libe-
ralen Gerechtigkeitskonzeption zu kommen; selbst religiose Weltan-
schauungen, metaphysische Doktrinen und utilitaristische Moral-
theorien konnen eine liberale Konzeption der sozialen Kooperation un-
terstiitzen und mittragen, auch der moralische Realismus kann damit
zuletzt in diese pluralistische Konzeption der politischen Rationalitit
integriert werden, denn dort zahlt gerade keine umstrittene Auffassung
der Metaphysik zu den Eintrittsbedingungen.

Damit werden keine zusitzlichen Griinde fiir die Richtigkeit der
durch vertragstheoretische Argumente unabhingig durchgefiihrten Be-
griindung nachgereicht; doch versichert sich der Vertragstheoretiker so
der Moglichkeit einer politischen Stabilitdt seiner Konzeption, wenn er
in einer pluralistischen Gesellschaft realistischerweise nicht mehr davon
ausgehen kann, dal seine Grundannahmen von allen verschiedenen
Auffassungen iiber das gute Leben geteilt werden. Umfassende und
allgemeine Moraltheorien konnen somit zur Stabilitit der Gerechtig-
keitskonzeption des politischen Liberalismus unter der Bedingung des
verniinftigen Pluralismus beitragen. Um/fassend ist eine Moraldoktrin
dann, wenn sie alle anerkannten Werte und Tugenden innerhalb eines
einzigen prazis artikulierten Systems enthilt (Rawls PL, 13). Die Dis-
kurstheorie der Moral wire ein Beispicl einer umfassenden Doktrin
(Rawls 1995a, 132), damit muf} sie nicht notwendig auch allgemein
sein. Die Allgemeinheit der Moraltheorie hingt dariiber hinaus davon
ab, ob sie tatsichlich alle méglichen Probleme beantworten kann, ob sie
alle moglichen Gegenstinde und Anwendungsbereiche der Moral iiber-
haupt beinhalten kann: Der Utilitarismus ist ein Beispiel fiir ¢ine allge-
meine Moraltheorie, Rawls spricht von einer universalen Reichweite des
Prinzips der Niitzlichkeit (universal scope, PL, 261, vgl. LP, 40), das
fiir alle Situationen gleichermaflen angewendet wird. Der politische
Liberalismus ist nun weder umfassend noch allgemein; er enthilt kein
voll artikuliertes System aller Werte und Tugenden; er kennt nur die
Idee eines politischen Gutes, namlich die Verwirklichung einer gerech-
ten Gesellschaft, und er enthilt die entsprechenden politischen Tugen-
den, die auf die Erreichung dieses Gutes abzielen:

»Der entscheidende Punkt dabei ist, daB die Einfiihrung dieser Tugenden in
eine politischen Konzeption nicht zum perfektionistischen Staat einer umfassen-
den Lehre fiihrt.“ (Rawls ID, 379; vgl. dagegen Galston 1989, 718)

Auch wird die Idee des politischen Liberalismus nicht auf alle mogli-
chen Gegenstinde der Moraltheorie angewendet, seine Reichweite be-
schrénkt sich auf die Grundstruktur einer Gesellschaft. Einer schrittwei-

284

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen Erweiterung der Reichweite der konstruktivistischen Entschei-
dungsprozedur steht jedoch prinzipiell nichts im Wege;, nur miissen
dann fiir jeden Anwendungsgegenstand die Ausgangsbedingungen je-
weils neu festgelegt und das Verfahren ihnen entsprechend durchgefiihrt
werden - mit jeweils neuen Ausgangsideen hinsichtlich der Subjekte und
der Objekte ihrer Theorie; das macht das Verfahren umstindlicher und
aufwendiger, doch damit dem entsprechenden Problembereich angemes-
sener als andere Moraltheorien. Denkbare Erweiterungen sind bei-
spielsweise das Anwendungsgebiet der zwischenstaatlichen oder in-
ternationalen Gerechtigkeit, die Frage nach der individuellen Moralitét
oder eben die Frage nach der Anwendung der Gerechtigkeitsideale auf
nicht-ideale Verhiltnisse; diese Gebiete erfordern jeweils andere Ant-
worten, die Einheitlichkeit der Vorgehensweise wird durch das Kon-
struktionsverfahren gewahrt (PL, 26). Rawls kann den politischen Kon-
struktivismus so - im Gegensatz zum Universalismus anderer philoso-
phischer Systeme mit einer allgemeinen Reichweite - in seiner Reich-
weite als universal bezeichnen (universal in its reach, LP, 39), obwohl
er fiir verschiedene Bereiche nicht von den gleichen Grundannahmen
ausgeht; ihm stehen keine allgemeinen Prinzipien zur Verfiigung, die in
allen Situationen angewendet werden kénnten.

In A Theory of Justice war die Stabilitit noch durch eine Konvergenz
von Gutem und Gerechtem gewiahrleistet (TJ, LX: The Good of Justice);
die Idee der Gerechtigkeit wurde selbst zu einem Bestandteil des guten
Lebens der Mitglieder einer wohlgeordneten Gesellschaft: sie hatten
somit aus ihrer eigenen Perspektive jeweils Grund genug, sich nach den
Prinzipien einer fairen sozialen Kooperation zu richten. Dieses optimi-
stische Gesellschaftsideal wird heute, in einem Zegitalter von ethnischen,
religiosen und kulturellen Spannungen zunehmend unglaubwiirdig; so
sagt Rawls selbst, dafl seine Auffassung der Stabilitat in Teil III Ends
von 4 Theory of Justice unrealistisch (PL, xvii) und auBlerdem nicht mit
der gesamten Sichtweise konsistent gewesen sei (PL, xvi).

Rawls spricht in diesem Zusammenhang von einem Faktum des Plu-
ralismus (PL, 36), welches die moderne Gesellschaft der Moraltheorie
als Ausgangsdatum vorgibt; es ist nicht mehr realistisch zu erwarten,
dafl der Liberalismus selbst in die Konzeption des guten Lebens der
Biirger einer liberalen Gesellschaft einmiinden wird. Vielmehr be-
schrinkt sich der Liberalismus in seiner politischen Ausprigung auf die
Regelung des Zusammenlebens innerhalb einer politischen Gemein-
schaft insgesamt; die verschiedenen metaphysischen Weltanschauungen
und umfassenden Moraldoktrinen regeln dagegen das Zusammenleben
von bestimmten Gruppen innerhalb dieser politischen Gemeinschaft.

285

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

War A Theory of Justice noch Ausdruck eines umfassenden Liberalis-
mus - denn sie artikulierte auch eine einzig moégliche liberale Konzep-
tion des Guten innerhalb ihres Systems -, so verzichtet der politische
Liberalismus auf die Integration aller Konzeptionen des Guten in seine
Theorie, und dies gerade zu dem Zweck, die /nfegration aller verniinfti-
gen Konzeptionen des guten Lebens in einer stabilen liberalen Gesell-
schaftsordnung zu ermoglichen. Die Stabilitidt einer wohlgeordneten
Gesellschaft darf also nicht mit Hilfe von staatlichen Zwangsmitteln
durchgesetzt werden, und nicht einmal liberale Konzeptionen eines
guten Lebens, die etwa auf der Autonomie der Person als Grundwert
basieren, diirfen mit Hilfe der repressiven Macht staatlicher Organe
absichtlich gegeniiber anderen Konzeptionen des guten Lebens bevor-
zugt werden; das wiirde einer Instrumentalisierung des Rechts zum
Zweck der gesellschaftlichen Verwirklichung einer bestimmten Idee des
guten Lebens gleichkommen.

Abgesehen von der fragwiirdigen Legitimitat einer solchen Instru-
mentalisierung des Rechts zum Zweck der Durchsetzung des Guten ist
bereits die dem Guten inhidrente Fragilitdt, das vom Gliick, vom Zufall,
von personlichen Neigungen, Talenten und Fahigkeiten abhingige Ge-
lingen eines guten Lebens ein gutes Argument gegen eine derartige
Instrumentalisierung der Politik zum Zwecke der Durchsetzung einer
solchen Konzeption. Verniinftige Personen werden es deshalb nicht
zulassen, daf} die politische Macht zur Unterdriickung von umfassenden
Moraldoktrinen eingesetzt wird, die ihrerseits zwar nicht unverniinftig,
trotzdem aber von ihren Ansichten verschieden sind (Rawls PL, 60).%
Der iibergreifende Konsens soll die Versohnung von personaler Inte-
gritit und sozialer Stabilitit erlauben; er erfordert nicht, daB die Grund-
legung der politischen Vernunft unabhingig von den umfassenden mo-
ralischen oder ethischen Doktrinen der Biirger einer liberalen Gesell-
schaft vorgenommen wird; es geniigt ihm, daf die Pluralitit verschiede-
ner gleich verniinftiger Moraldoktrinen in den beiden nach dem Kon-

% Wir finden diese durch eine wechselseitige Irreduzibilitit und Interdependenz gekennzeich-
nete Struktur des Rechten und des Guten iibrigens sowohl auf dem Gebiet der Politik als auch
innerhalb der Moralpsychologie der Person: Darwall (1977) hat auf den wichtigen Unterschied
von Selbstachtung (auf die Dimension der Autonomie und des Rechts bezogen) und Selbst-
schatzung (auf die Dimension des Gliicks und eines gelingenden Lebens bezogen) aufmerk-
sam gemacht, die von in 4 Theory of Justice (TJ § 67, 440) iibersehen wird: Selbstachtung
148t sich nicht allein aus einem gelingenden Leben ableiten; und die Selbstschitzung wiederum
kann nicht auf die bloBe Ausiibung des Vermdgens zur Bestimmung einer Konzeption des
guten Lebens reduziert werden. Eine Konzeption des guten Lebens, deren Realisierung einfach
auch eine Gliickssache ist, stellt ja zuletzt auch keine Idealvorstellung der praktischen oder
theoretischen Vermnunft, sondem ein Ergebnis der Ausiibung unserer Einbildungskraft dar
(Rawls 1989, 91).

286

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

struktionsverfahren gebildeten Gerechtigkeitsprinzipien konvergieren.
Ein verniinftiger Dissens beziiglich allgemeiner moralischer Fragen
schliefit einen partiellen Konsens beziiglich der Prinzipien politischer
Gerechtigkeit nicht aus,

Die Biirger miissen daher das Ideal der politischen Vernunft auch
nicht als Resultat eines politischen Kompromisses, wie etwa in einem
modus vivendi sehen, sie konnen es von ihren eigenen Primissen ausge-
hend akzeptieren (PL, 218); hier konnten beispielsweise Katholiken und
Utilitaristen gleichermafien bestimmten Gerechtigkeitsprinzipien zu-
stimmen, wenn dies auch aus unterschiedlichen Griinden geschieht
(kritisch dazu aber Hampton 1989, 798). Und ein Grund mufl nicht
unbedingt ein an einem einheitlichen Mafistab gemessenen Vorteil ent-
sprechen, es sind Griinde, und zwar Griinde heterogener, pluralistischer
Art, die in einer nach dem Gesellschaftsvertrag legitimierten politischen
Herrschaftsordnung gleich verteilt sind. Der tibergreifende Konsens
erlaubt dadurch eine egalitdre Distribution von pluralen Griinden, und
deshalb gibt es in einer pluralistischen Gesellschaft nicht mehr nur ein
einziges, sondern viele verschiedene Uberlegungsgleichgewichte (Dani-
els 1996, 149). Sogar verschiedene metaphysische Positionen konnen in
diesem Brennpunkt zusammentreffen, moralische Realisten, moralische
Konstruktivisten und auch Skeptiker kénnen den wesentlichen, aus dem
politischen Konstruktionsverfahren hervorgehenden Inhalten des iiber-
greifenden Konsenses zustimmen; und sie konnen dies jeweils aus ganz
verschiedenen, jeweils anderen Theorien entspringenden Griinden. Die
Integration in eine nach diesem Muster realisierte gesellschaftliche
Einheit erfordert keinen Kompromifl aus pragmatischen Erwigungen
der gegenwirtigen Machbarkeit; der iibergreifende Konsens beinhaltet
die gegenseitige Anerkennung von verschiedenen verniinftigen Moral-
doktrinen und Konzeptionen des guten Lebens, die sich allesamt des
Anspruchs enthalten, die einzig rationale Grundlegung der Prinzipien
der politischen Gerechtigkeit zu artikulieren.

Drei Charakteristika kennzeichnen nach Rawls verniinftige Doktrinen:
Sie sind erstens das Resultat der reinen spekulativen Vernunft und driik-
ken eine einheitliche, alle Kenntnisse und Werte integrierende Weltsicht
aus; ohne den Gebrauch eines reinen theoretischen Vernunftvermégens
wiirden allgemeine Weltanschauungen, die unsere empirischen Kennt-
nisse tbersteigen, nicht moglich sein (Rawls 1989, 103). Weiterhin
beinhalten sie auch die Ausiibung unseres Vermogens zur praktischen
Vernunft, denn sie zeichnen einige Werte vor anderen aus und geben
eine Methode vor, wie Wertkonflikte entschieden werden kénnen. Und
drittens erwachsen sie selbst aus ciner bestimmten Tradition; sie sind

287

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Resultat der Geschichte und der damit verbundenen Auseinandersetzung
um die richtige Auslegung einer bestimmten Kultur (PL, 55). Vier ver-
schiedene Moglichkeiten lassen sich unterscheiden, wie sich eine umfas-
sende verniinftige Moraldoktrin zum Inhalt des iibergreifenden Konsen-
ses in Beziehung setzten 140t

Eine erste Moglichkeit der prinzipiellen Identitdit wiirde in einer di-
rekten Ableitung des Inhalts des iibergreifenden Konsenses aus einer
umfassenden liberalen Moraldoktrin bestehen, die umfassenden libera-
len Moraltheorien etwa von Kant und J. St. Mill stehen in einer solchen
Bezichung zum iibergreifenden Konsens. Auflerdem konnen die Sicht-
weisen von Kant und Mill als diejenigen Theorien angesechen werden,
die eine entscheidende kausale Rolle auch bei der Entstehung und Ent-
wicklung der liberalen Gesellschaften, wie wir sie heute kennen, ge-
spielt haben; aus unserer cigenen politischen Kultur entnehmen wir
auch die beiden Ideen der politischen Person und der Idee einer fairen
Kooperation, mit welchen wir unser Konstruktionsverfahren mit einem
Fundament versehen haben.

Zweitens gibt es die Moglichkeit einer partiellen Konvergenz: Be-
stimmte Doktrinen stehen zwar nicht in diesem unmittelbaren Ablei-
tungsverhdltnis zum iibergreifenden Konsens stehen, treten aber auch
nicht in Konflikt mit ihm, sondern konvergieren vielmehr mit seinen
Inhalten. Vielleicht konnte man den Utilitarismus von Hare zu dieser
zweiten Kategorie zihlen; Parfits Version einer utilitaristischen Moral
ist dagegen nicht geniigend entfaltet, um iiber ihr Verhiltnis zu einem
iibergreifenden Konsens zu entscheiden. Der Verdacht erscheint aller-
dings nicht unbegriindet, daf secine paternalistische Auffassung hin-
sichtlich der personalen Autonomie auch particlle Konflikte mit dem
politischen Liberalismus generieren wird.

Sie wire dann wohl einer dritten Kategorie von Sichtweisen zuzuord-
nen, die in einem wenigstens partiellen Konflikt mit den Inhalten des
iibergreifenden Konsenses stehen, sie jedoch aus taktischen Griinden
voriibergehend akzeptieren.® An dieser Stelle 14Bt sich auch nicht mehr

 Im iibergreifenden Konsens treffen wir auf die allgemeine Frage nach dem Vorrang der
Moral gegeniiber Konzeptionen des guten Lebens. Meiner Klassifizierung der méglichen
Verhiltnisarten des Rechten und des Guten im ubergreifenden Konsens ahnlich unterscheidet
Seel (1995, 351) drei Moglichkeiten, die Motivation zur Moral sicherzustellen: Die strategi-
sche Motivation sichert den Vorrang der Moral durch die Anerkennung der Zweckdienlichkeit
moralischen Handelns fur eigeninteressierte Zwecke, das wire in etwa das Aquivalent zum
modus vivendi im Bereich der Politik, der dort deshalb keine Stabilitat gewahrleisten kann,
weil diese dabei ,,vom zufilligen Zusammentreffen gliucklicher Umstiande* (ID, 293; vgl. ID
310) abhangig bleibt. Die echte moralische Motivation wurzelt dagegen in der Einsicht, daB
der Vorrang der Moral ,,um der anderen willen geboten ist* (Seel 1995, 351); eine starke
moralische Motivation schlieBlich begriindet moralisches Handeln ,,im eigenen Interesse und

288

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von einem Konsens iiber wesentliche Inhalte sprechen; die aus pragma-
tischen Griinden motivierte Akzeptanz der beiden Gerechtigkeitsprinzi-
pien des politischen Liberalismus 146t nicht mehr als einen auf einem
Kompromify beruhenden modus vivendi zu; er wird von Griinden ge-
stiitzt, die nicht genuin moralischer Natur sind, sondern aus der Beriick-
sichtigung der augenblicklich unvorteilhaften Distribution politischer
Macht resultieren. Eine echte Uberzeugung steht nicht hinter diesen
strategischen Erwigungen, dennoch basiert der modus vivendi immer
noch auf einer freiwilligen Zustimmung zu den wesentlichen Inhalten
der distributiven Gerechtigkeit, wie sie im politischen Liberalismus zum
Ausdruck kommen. Die gesellschaftliche Stabilitit verdankt der modus
vivendi aber nur kontingenten Umstdnden; verindern sich die Macht-
verhiltnisse, konnte es zu einer Aufkiindigung auch der Zustimmung zu
den Gerechtigkeitsprinzipien kommen.

Schlieflich gibt es Sichtweisen, die sich in einem prinzipiellen Kon-
ikt mit dem iibergreifenden Konsens befinden; nicht einmal die Reali-
sierung eines modus vivendi ist in diesem Falle mehr méglich, und an
dieser Stelle sind wir daher auf eine nicht-ideale Theorie der Gerechtig-
keit angewiesen, manche Weltanschauungen erlauben nicht einmal
mehr diese Art eines politischen Kompromisses. Manche religidsen
Fanatiker sind weder verniinftig noch rational. Die Beriicksichtigung
der gegebenen politischen Machtverhiltnisse geht nicht in ihr Kalkiil
mit ein; sicher ist diese Sichtweise unverniinfiig, mifit man sie an den
Malfistiben der hier formulierten politischen Vernunft; sie ist dariiber
hinaus auch irrational in unserem Sinne, denn das Machbare, die Reali-
sierung der Werte mit den zur Verfiigung stehenden Mitteln, interessiert
sie nicht. Die Biirden der Vernunft werden etwa von diesen fundamenta-
listischen Sichtweisen nicht mehr akzeptiert, und deshalb wird fiir die-
sen Fall auch der Gebrauch des Zwangsmonopols des Staates gerecht-
fertigt sein. Jedoch muB} der gerechtfertigte Gebrauch von Zwangsmit-
teln (ob innerstaatlich oder international), der ausschlieBlich der Unter-
bindungen bestimmter rechtswidriger Handlungen dient, nicht in eine
pauschale Verurteilung der den Handlungen zugrundeliegenden Welt-
anschauung fithren; die Rechtfertigung des Gebrauch von Zwangsmit-

um der anderen willen.” (Ibid.) Die Defmition der starken Motivation - die das Aquivalent
zum Ubergreifenden Konsens im Bereich der Politik darstellt - gerit Seel allerdings zum
Zwitter, denn sie postuliert zwei eventuell widersprechende Bedingungen. Wenn er dann die
starke moralische Motivation ein ,falsches moralpsychologisches Ideal” nennt, welche die
,-Erfahrung der Differenz zwischen moralischer Orientierung und Gliicksorientierung® einebne
(Ibid., 353), Gbergeht Seel die Schwierigkeit einer wirklichen Verankerung des Vorrangs der
Moral: Denn aus welchen Ressourcen kann eine echte moralische Motivation tatsachlich ihre
handlungsbewirkende Kraft schépfen? Reicht dazu die bloBe Meinung, daBl es moralisch
geboten ist, ,,mein Handeln um der anderen willen zu modifizieren*? (Ibid.)

289

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

teln entbindet uns selbst nicht von den Biirden des Urteils. Die Politik,
auch wenn sie im Recht ist, kann kein Urteil tiber letzte Wahrheiten
fillen; sie enthilt sich gerade eines letzten Urteils in der Rivalitit ver-
schiedener Weltanschauungen.

Selbst der Utilitarismus kann nun zum Bestandteil dieses iibergrei-
fenden Konsenses werden, wenn er sich denn zur Vernunft bringen 14ft;
nach Rawls kann man sich durchaus verniinftige Formen des Utilitaris-
mus vorstellen (PL, 37), und dann kann das Prinzip des grofiten Ge-
samtnutzens kompatibel mit einer liberalen Konzeption der Gerechtig-
keit erscheinen (PL, 170; Rawls 1987, 12). Auch eine utilitaristische
Moraldoktrin wird in diesem Falle die beiden Gerechtigkeitsprinzipien
tragen, und zwar aus moralisch-prinzipiellen, nicht nur machtorientiert-
pragmatischen Griinden. Nur bildet jetzt der politische Konstruktivis-
mus, und nicht, wie noch Hare annahm, der Utilitarismus die kritische
Basis, die eine Legitimation und eine Limitation unserer politischen
Ideale und Wertvorstellungen erlaubt. Die konstruktivistisch begriindete
Gerechtigkeitskonzeption erméglicht uns - zum Teil - auch eine
Schlichtung unserer manchmal miteinander in Konkurrenz tretenden
Intuitionen und Werte, jedenfalls soweit sie sich auf die Frage nach der
gerechten politischen Ordnung erstrecken; und der Utilitarismus wird
sich dann gefallen lassen miissen, kritisiert bzw. auch in seine Grenzen
verwiesen zu werden, wenn seine Schlufifolgerungen mit anderen,
wichtigeren Werten nicht in Einklang zu bringen sind.*®

¢ Die Auffassungen von Bentham, Edgeworth und Sidgwick, ebenso wie diejenigen von
Brandt, Hare und Smart sieht Rawls als mit den Gerechtigkeitsprinzipien von Gerechtigkeit als
FaimeB unvereinbar an (ID, 311 FN. 19); Rawls hilt es einfach fur emen utopischen An-
spruch, daB alle Biirger die gleiche umfassende Moraldoktrin annehmen konnten (PL, 39). Die
indirekte Variante des Utilitarismus von J. St. Mill ist fiir Rawls ein méglicher Kandidat fiir
den iibergreifenden Konsens (ID, 312 FN. 21; ID 355 FN. 29). Das widerspricht jedoch
anderen AuBerungen von Rawls, denen zufolge J. St. Mill gar nicht als Utilitarist angesehen
werden darf (1982, 160 FN. 2; TJ § 76, 502). Gewirth meint dagegen, daB Mill wie ein
Utilitarist die Individualrechte dem Gesamtnutzen subordiniert (1982, 157).

8 Scheffler hilt diesen Versuch einer Integration des Utilitarismus in den ébergreifenden
Konsens fir wenig tiberzeugend weil inkonsistent: "If utilitarianism is said to be included in
the overlapping consensus on Rawls's two principles, then are we to imagine that uti-
litarians endorse Rawls's arguments for the rejection of utilitarianism even as they continue
to affirm that view? This seems incoherent. Moreover, even the fundamental ideas from
which the arguments for the two principles proceed, and which the original position helps
to model, are ideas which, according to Rawls himself, utilitarianism does not accept.”
(1994, 9) Auch Rawls hat an anderer Stelle Zweifel daran geauBert, ob der klassische Utilita-
rismus die liberale Auffassung teilen konnte, daB die Biirger einer demokratischen Gesellschaft
eine Pluralitit von Lebensentwiirfen und Konzeptionen des Guten verfolgen (Rawls 1982,
179). Argumente gegen den ubergreifenden Konsens stellen aber Schefflers Ausfiihrungen
nicht unmittelbar dar, denn er iibersieht zum Beispiel, daB das Konzept des ibergreifenden
Konsenses gerade nicht erfordert, daB wir die beiden fundamentalen Ideen des politischen
Liberalismus, also die politische Konzeption der Person und das faire System der sozialen

290

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn also Parfits Versuch, unsere Intuitionen zu revidieren, teil-
weise neutralisiert werden konnte, so konnen wir nun, was ihren Status
angeht, die inhaltliche Kompatibilitdt, teilweise sogar eine Komple-
mentaritct zwischen dem Utilitarismus und einer Moraltheorie des poli-
tischen Liberalismus konstatieren, manche Spielarten des Utilitarismus
werden, was die Politik angeht, zu den gleichen Resultaten wie die
Theorie des Gesellschaftsvertrags kommen. Doch ist diese Konvergenz
allein kein hinreichendes Argument fiir den Utilitarismus als Begriin-
dungsmodell einer Konzeption der politischen Gerechtigkeit; der Gesell-
schaftsvertrag macht die Kompatibilitit von Utilitarismus und politi-
scher Gerechtigkeit viel plausibler als der grofte Gesamtnutzen. Damit
haben wir auch einen wesentlichen Schritt zur Kldrung des anfinglich
rein deskriptiven Status unserer Ausgangsintuition der Verschiedenheit
von Personen getan. Zunéchst ist diese Intuition nur eine fiir politische
Fragen relevante Intuition, sie erhebt keine Anspriiche hinsichtlich
anderer Bereiche der moralischen Reflexion; sie griindet ihrerseits in
einer bestimmten politischen Kultur, ist deshalb aber nicht der Revision
und Kritik entzogen. Der politische Konstruktivismus geht von dieser
Intuition aus, er nimmt aber andererseits, wenn notwendig, auch be-
stimmte Korrekturen an ihr vor; zudem erlaubt sie zuletzt auch die poli-
tische Integration von Weltanschauungen in einem Idealbild der gesell-
schaftlichen Einheit, die gar nicht von den gleichen Grundlagen ausge-
hen. Deshalb kann der politischen Vernunft zuletzt eine dynamische Di-
mension bei ihrer Anwendung auf eine Vielzahl verschiedener Weltan-
schauungen und Lebensentwiirfe und bei ihrer Anwendung auch auf
nicht-ideale Umstdnde zugeschrieben werden.

7. 2. 3. Legitimitit durch Stabilitit?

Oft wird nun die Frage nach der politischen Stabilitit einer Gesellschaft
als fiir die Frage nach deren moralischen Legitimitit unerheblich abge-
tan (zu diesem Spannungsverhéltnis vgl. Rawls TJ § 76: The Problem of
Relative Stability, 496 - 504; Nagel EP, 35). Doch die Stabilitidt einer
Gesellschaft ist nun bereits als solche von Interesse fiir deren Mitglieder;
denn sie ist auch die Voraussetzung fiir die rationale Verfolgung und
Verwirklichung der je eigenen Konzeption des guten Lebens. Ohne die
Stabilisierung von gegenseitigen Erwartungshaltungen, ohne ein zu-

Kooperation, akzeptieren. Sicherlich werden manche religiosen Weltanschauungen diese Ideen
nicht akzeptieren und trotzdem aus genuin moralischen Griinden, die thren eigenen Sichtwei-
sen entspringen, den beiden Gerechtigkeitsprinzipien zustimmen und somit Teil auch des
abergreifenden Konsenses werden kdnnen.

291

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mindest minimales MaB an Verlaflichkeit der gesellschaftlichen und
auch personalen Beziehungen. ohne ein gewisses Maf} an Vertrauen in
die Einhaltung von bestimmten Regeln wire die langfristige Planung
und Verfolgung von bestimmten Lebensentwiirfen unméglich; sie hilft
mit, eine personal-psychologische Stabilitdt als Voraussetzung auch der
Integritat der Person zu gewdhrleisten; es geht namlich nicht um die
Stabilitit als Selbstzweck; die VerlaBlichkeit und Vorhersagbarkeit, die
sie ermoglicht kann der Ausbildung und Erhaltung einer personalen
oder politischen Handlungsfihigkeit wertvolle Dienste erweisen.

Selbst wenn man zum Beispiel etwa eine Verabredungen nicht ein-
halt, so nimmt man dem anderen, der sich darauf verlassen hat, doch
die Moglichkeit, sich fiir diese Zeit etwas anderes vorzunehmen. Ver-
sprechen erméglichen eine Koordination der Handlungen verschiedener
Menschen, die unterschiedliche Zwecke verfolgen;, die VerldBlichkeit
wird dabei unabhingig von einzelnen, je bestimmten Zwecken zu einem
Wert, der sich allein aus dem allgemeinen Interesse an einer gewissen
Planungssicherheit bei der Ausiibung unserer Autonomie ableiten 146t.

"Your interest in the coordination promise is a reliance interest: that is, you
have no interest until you have come to rely on the expectation of fulfillment in
undertaking action in the interim. For example, you may have turned down
some splendid opportunity that is then lost to you if I do not fulfill. ... If reliance
on the promise alters the behavior of one of the parties, fulfilling the promise
becomes increasingly obligatory for the other (or others)." (Hardin MLR, 49 und
85f.; Pizzorno 1991, 215; Scanlon 1990, 200; Williams 1985, 187, Buchanan
LL, 77).

Deshalb steht die personale Integritit nicht nur im Dienste der Stabilitit
in einem tibergreifenden Konsens, umgekehrt leistet die gesellschaftli-
che Stabilitdt ihren Beitrag zur Moglichkeit der Ausbildung der perso-
nalen Integritit. Daher kann die Stabilitdt einer Gesellschaftsordnung
auch als eine der Wurzeln ihrer politischen Legitimitdt gelten, wenn sie
auch nicht in jeder Hinsicht den Prinzipien der Gerechtigkeit entspre-
chen sollte. Feinberg ist daher auch zuzustimmen, wenn er die These
vertritt, daf} jede Reform das Risiko in sich birgt, das wertvolle Ver-
trauen in eingespielte und stabile Verfahren der Konfliktiésung unter
Umstinden aufs Spiel zu setzen:

Every reform of an imperfect practice or institution is likely to be unfair to
someone or other. To change the rules in the middle of the game, even when
these rules were not altogether fair, will disappoint the honest expectations of

those whose prior commitments and life plans were made in genuine reliance on
the continuance of the old rules.« (1973, 268)

292

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In ciner Gesellschaft, in welcher es stindig Reformbestrebungen oder
gar revolutiondrer Umwilzungen geben wiirde, um die Institutionen an
eine bestimmte Konzeption der Gerechtigkeit anzupassen, kann kein
Mensch der rationalen Verfolgung seiner Zwecke nachgehen. Die Er-
wartungen ihrer Mitglieder wiirden dort stindig enttduscht werden; der
Handelnde kann aufgrund der permanent sich verindernden &dufleren
Handlungsumstinde die Folgen seines Handelns nicht einmal mehr
anniherungsweise verldBlich kalkulieren; daher gehért nach Rawls auch
ein Respekt von eingespielten Verfahrensweisen zur Biirgerpflicht (duty
of civility), bestimmte Defekte nicht ganz gerechter, gesellschaftlicher
Institutionen sollen akzeptiert werden, um eine allgemeine Atmosphére
des wechselseitigen Vertrauens nicht zu vergiften (TJ § 53, 355).

Die Stabilitdt einer Gesellschaftsordnung ist deshalb ein wesentlicher
Aspekt wenn nicht ihrer Gerechtigkeit, so doch ihrer politischen Legi-
timitdt, ohne diese Stabilitdt gidbe es nicht die Moglichkeit der ratio-
nalen Verfolgung einer Konzeption des guten Lebens. Wenn also auch
eine Gesellschaftsordnung nicht véllig gerecht ist, dafiir aber bestimmte
Regeln eingehalten werden und allgemein bekannte Prozeduren ein
minimales Mall an Vorhersehbarkeit von politischen Entscheidungen
garantieren, wenn daher auch die Biirger gegenseitige Erwartungen iiber
ihr zukiinftiges Verhalten ausbilden konnen, dann ist wenigstens die
Verfolgung der individuellen Konzeptionen des guten Lebens trotz einer
nur mangelhaften Realisierung der Gerechtigkeit nicht in Frage gestellt.
Da bereits die Befriedigung bestimmter rationaler Erwartungshaltungen
einen Wert darstellt, der durch die Befriedung der sozialen Verhiltnisse
realisiert wird, ist eine soziale Ordnung, die wenigstens ein Minimum
an VerliBlichkeit garantiert, von Bedeutsamkeit bei der Beantwortung
der Frage nach deren politischen Legitimitit; das heiit natiirlich nicht,
daB die Stabilitit allein bereits deren Legitimitdt garantieren konnte.
Sicherlich bedarf es dazu auch cines Bezuges zu den unter den gegebe-
nen nicht-idealen Umstinden realisierbaren bzw. realisierten Aspekten
einer Konzeption der politischen Gerechtigkeit.

7. 3. Nicht-ideale Theorie

Die nicht-ideale Theorie des politischen Liberalismus greift die letzte
Frage nach den Realisierungsbedingungen einer kontraktualistisch be-
griindeten Gerechtigkeitskonzeption wieder auf; sie betrifft das Verhilt-
nis von philosophischem Ideal und politischer Wirklichkeit, das wir
bisher weitgehend ausgeklammert haben, und sie antwortet auf den

293

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

utilitaristischen Einwand einer praktischen Irrelevanz des Ideals des
Gesellschaftsvertrags. Sie ist das Ergebnis einer konstruktiven Konfron-
tation von philosophischer Vernunft und realpolitischer Unvernunft, das
Ergebnis einer Auseinandersetzung der Moraltheorie mit der ,,wider-
stindigen Realitit, mit der sich das normative Risonnement ins Beneh-
men setzen will.“ (Habermas FG, 88) Zu Beginn dieser Untersuchung
waren wir um die Verhéltnisbestimmung von Rationalitit und Moralitit
bemiiht, die innerhalb der idealen Theorie stattfand; wollen wir die
ideale Theorie nun auf nicht-ideale Verhiltnisse erweitern, dann miissen
wir dieses Verhiltnis von Rationalitdt und Moralitit auf die real gege-
bene Situationen erweitern, die von verschiedenen Spielarten der /rra-
tionalitdt und der Immoralitdt gekennzeichnet sind. Die nicht-ideale
Theorie umfalit etwa "the theory of punishment and compensatory ju-
stice, just war and conscientious objection, civil disobedience and mili-
tant resistance” (TJ § 53, 351) und gewihrleistet damit die praktische
Relevanz der Gerechtigkeitsprinzipien, die ihrerseits nur zu einer idea-
len Theorie der Gesellschaft zihlen (TJ § 39, 246).

Die nicht-ideale Theorie enthidlt zwei Teilgebiete, die sich in bezug
auf die Ursachen unterscheiden, aufgrund derer die unmittelbare An-
wendung der Gerechtigkeitsprinzipien nicht moglich erscheint. In gro-
ben Umrissen hat Rawls eine nicht-ideale Theorie fiir das Gebiet der
internationalen Politik ausgearbeitet, und dort haben die beiden Teile
der nicht-idealen Theorie folgende Elemente: Zunichst gilt es die Exi-
stenz von expansionistischen und friedensbedrohenden Regimen als
Problem eines ersten Teils der nicht-idealen Theorie zu beriicksichtigen,
die sich mit der partiellen Befolgung der liberalen Konzeption der in-
ternationalen Gerechtigkeit beschiftigt. Die internationale Staatenge-
meinschaft kann mit diesen Regimen bestenfalls einen durch das ratio-
nale Interesse stabilisierten modus vivendi errichten. Im Extremfall hat
die internationale Staatengemeinschaft auch das Recht, sich gegen ge-
walttitige Ubergriffe mit Hilfe von Sanktionen aller Art (von wirt-
schaftlichen bis hin zu militdrischen Sanktionen) zu verteidigen.® Im
zweiten Teilbereich der nicht-idealen Theorie geht es dann um diejeni-
gen Gesellschaften, deren innere Verhdltnisse es noch nicht erlauben,
die gesellschaftliche Ordnung entsprechend einer Konzeption der Ge-

® Dabei war nach Rawls etwa das Bombardement von Hiroshima gegen Ende des 2. Welt-
kriegs nicht gerechtfertigt. Er nennt es eines der ,, great evils“ (1995b, 326) der Geschichte;
denn die Zivilbevolkerung darf im Krieg nur in duBersten Notfillen zum Objekt von milita-
rischen Angriffen werden. Rawls unterstreicht, daB wir zu keiner Zeit frei von der Beurteilung
unserer Handlungen durch moralische Prinzipien sind. Unter nicht-idealen Umstinden und
selbst im Krieg verlieren moralische Urteile und Unterscheidungen ihre Bedeutung nicht
(1995b, 327).

294

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rechtigkeit zu gestalten; hier steht die Staatengemeinschaft in der
Pflicht, diesen Staaten, denen es an wesentlichen wirtschaftlichen und
kulturellen Ressourcen mangelt, bei der Schaffung der Voraussetzungen
zur Aufnahme in die Staatengemeinschaft und zur Anwendung der
idealen Theorie zu helfen (Rawls LP, 62; vgl. auch Rinderle 1994b,
688ff.). Wir wollen diese beiden Teilbereiche der nicht-idealen Theorie
verallgemeinern und auf die innergesellschaftlichen Verhiltnisse an-
wenden; dabei kommen uns Ausfithrungen in Political Liberalism (4.
Vorlesung, §§ 6 und 7) iiber allgemeine gesellschaftliche Transitions-
prozesse zu Hilfe.

Zunichst will ich die partielle Befolgung der Gerechtigkeitskonzep-
tion betrachten (Abschnitt 7. 3. 1), die uns als ein Fall von Immoralitat
zu gelten hat. Die Nichtbefolgung einer Gerechtigkeitskonzeption - zum
eigenen rationalen Vorteil - ist dabei die eine Moéglichkeit. Die absicht-
liche und mutwillige Zerstorung einer gerechten oder wenigstens legi-
timen Ordnung - und hier mub} der rationale Vorteil keine Rolle mehr
spielen - ist eine andere Moglichkeit; letztere mufl wohl als das eigent-
lich politisch Bose gelten, das mit der Rationalitidt in keinem Zusam-
menhang mehr steht. Die Befolgung einer Gerechtigkeitskonzeption
ausschlieflich zum eigenen rationalen Vorteil und ohne verniinftige
oder moralische Motivation durch einen Gerechtigkeitssinn charakteri-
siert den modus vivendi, der ebenfalls zur nicht-idealen Theorie zu zih-
len ist; er kann dort jedoch eine wichtige Funktion der Uberleitung hin
zu idealen Verhiltnissen einnehmen kann.

Dann will ich auf die ungiinstigen Umstdnde, die fehlenden wirt-
schaftlichen, politischen, kulturellen und psychologischen Vorausset-
zungen eingehen, die eventuell den Versuch der Errichtung und Er-
haltung einer gerechten Gesellschaftsordnung vereiteln koénnen (Ab-
schnitt 7. 3. 2.). Der zweite Teil der nicht-idealen Theorie gilt dem
Verhiltnis des Ideals zur Irrationalitdat, auch wenn ideale und nicht-
ideale Theorie aufeinander verweisen, ist es wichtig, deren wechselsei-
tige Unabhingigkeit hervorzuheben. Die Artikulation einer Gerechtig-
keitskonzeption kann nicht von realen Umstinden abhingen und wird
auch nicht von der Existenz der Unvernunft, von der Existenz unver-
niinftiger umfassender Moraldoktrinen und Weltanschauungen, beein-
flubt (PL, 65); umgekehrt bleibt die nicht-ideale Theorie natiirlich ei-
nerseits auf die Vorgabe eines Ideals angewiesen, muf dariiber hinaus
aber die realen Verhiltnisse beriicksichtigen, welche der Verwirkli-
chung dieses Ideals im Wege stehen konnten.

295

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. 3. 1. Partielle Befolgung

Der Biirgerkrieg wire der Extremfall einer nicht-idealen Theorie; die
politischen Institutionen sind dann in ihrer Existenz bedroht, man kann
iiberhaupt nicht mehr von einer politischen Handlungseinheit sprechen,
auf welche eine nicht-ideale Theorie der Gerechtigkeit Anwendung
finden konnte. Stabilisieren sich die Machtverhiltnisse so, dal} ein ge-
ordneter, wenn auch nicht moralisch motivierter modus vivendi reali-
siert wird, haben wir eine Grundstruktur der Gesellschaft, auf welche
eine Theorie der Gerechtigkeit angewendet werden kann. Der modus
vivendi ist von einem partiellen Konflikt und einer partiellen Konver-
genz zwischen den Konzeptionen des guten Lebens und der Konzeption
der politischen Gerechtigkeit gepragt, und das bedeutet, daB nur eine
prekire, von dufleren Umstinden abhingige Stabilitit realisiert werden
kann. Rawls duflert nun die Hoffnung, dal} es eine progressive Entwick-
lung vom modus vivendi zu einem ibergreifenden Konsens geben wird
(ID, 293), der scinerseits durch eine echte moralische Motivation der
Mitglieder einer wohlgeordneten Gesellschaft gekennzeichnet ist; mit
moralischen Motiven sind hier nicht nur die im vertragstheoretischen
Sinne rational begriindete Handlungsmotive angesprochen; denn die
Idee des politischen Liberalismus erkennt eine Pluralitit der Quellen
echter moralischer Griinde und Motive des Handelns an (vgl. Abschnitt
7.2.2).

Dieser Ubergang wiirde zum einen die historische Relevanz des Ide-
als des politischen Liberalismus beglaubigen; er wiirde auch eine Ant-
wort auf die Kritik darstellen, da} der iibergreifende Konsens nur ein
utopisches, nicht realisierbares Ideal sei, da es an den politischen und
psychologischen Kriften fehle, diesen Konsens herzustellen (PL, 158);
auflerdem wiirde er eng mit einer bestimmten Aoralpsychologie der
liberalen Person zusammenhingen, die in den entsprechenden Umstin-
den einen Gerechtigkeitssinn ausbilden wird. Bei diesem Entwicklungs-
prozef} sollen die bloff prudentiellen und extra-moralischen Motive, die
den modus vivendi stabilisieren, zugleich mit der Ausbildung einer ge-
rechten Konzeption der gesellschaftlichen Verhiltnisse auch in genuin
moralische Motive transformiert werden. Die praktische Relevanz des
Ideals eines iibergreifenden Konsenses hidngt also wesentlich auch von
einer Moralpsychologie ab, welche ihrerseits die Motivationskraft von
konzeptions-abhdngiger Volitionen annimmt; wenn wir dann zunichst
eine rein strategisch begriindete Zustimmung zu einer Konzeption der
Gerechtigkeit vorliegen haben, so werden sich nach und nach auch mo-
ralische Motive der Zustimmung einstellen.

296

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stabilitit eines modus vivendi unterscheidet sich von einem Sta-
bilitdt garantierenden ibergreifenden Konsens durch die Abwesenheit
einer genuin moralischen Zustimmung zu den grundlegenden Prinzipi-
en eines Systems der gesellschaftlichen Kooperation. Der modus vivendi
kann durchaus von moralischer Bedeutsamkeit sein, was namlich die
langfristige Planung von bestimmten Zielen angeht; der iibergreifende
Konsensus macht im Gegensatz dazu die Zustimmung zu einer be-
stimmten gesellschaftlichen Ordnung aber nicht nur von gegebenen
Machtverhiltnissen in der Gesellschaft abhingig; und er realisiert damit
ein hoheres Maf} an Stabilitit. Ein blofler modus vivendi ist hochst fra-
gil; sobald sich die realen Machtverhiltnisse innerhalb einer Gesell-
schaft verdndern, wird auch die Zustimmung zu deren Herrschaftsord-
nung fragwiirdig, dagegen kann der ibergreifende Konsensus auf die
Loyalitit seiner Mitglieder auch dann zihlen, wenn sich die gesell-
schaftlichen Verhiltnisse verandern, denn er nétigt sie nicht zu duferli-
chen Kompromissen; er hingt auch nicht von Griinden ab, die den eige-
nen Konzeptionen des guten Lebens gegeniiber bloB externe Griinde
sind. Die Art der Zustimmung ist hier von vornherein eine grundsitzli-
che und basiert nicht auf einer blofen Kalkulation der besten Verhal-
tensstrategie in einem gegebenen gesellschaftlichen Umfeld.

Ein konstitutioneller Konsens kann dabei eine wichtige Scharnier-
funktion iibernehmen, er stellt eine Zwischenetappe beim Ubergang des
modus vivendi zum tibergreifenden Konsens dar. Inspiriert durch einen
Aufsatz von Kurt Baier (1989) hat Rawls diesen Zwischenschrift neu in
seine Idee des politischen Liberalismus mit aufgenommen; Baier fiihrt
fiir den konstitutionellen Konsens den Vorteil ins Feld, daB er keinen
Konsens iiber eine Konzeption der Gerechtigkeit beinhalten muB; er
beschrankt sich auf Verfahrensfragen, er hat Entscheidungsregeln zum
Inhalt und 148t substantielle Inhalte der Gerechtigkeit auflen vor. Diese
Regeln werden dabei nicht allein aus einem strategischen Interesse,
sondern um ihrer selbst willen als wertvoll anerkannt; sie garantierten
die Stabilitit einer Gesellschaft, ohne eine inhaltliche Konvergenz mo-
ralischer Uberzeugungen vorauszusetzen.

"Such an agreement on the process of adjudication when interests conflict - call
it a 'constitutional consensus' - is valued for its own sake and for much the same
reason as a consensus on a principle of justice would be valued: it maintains
stability over a wide range of distributions of power." (Baier 1989, 775)

Baier zufolge ist ein solcher konstitutioneller Konsens fiir die Lsung
gesellschaftlicher Konflikte und die Errichtung einer friedlichen und
stabilen sozialen Ordnung ausreichend; er Konsens muf} dabei drei Er-
fordernissen geniigen (PL, 161 - 163): Bestimmte Rechte und Prinzipien

297

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind erstens nicht Gegenstand politischer Entscheidungen; sie sind dem
normalen Gesetzgebungsverfahren dadurch entzogen, daB sie Bestand-
teil der Verfassung eines Gemeinwesens sind, welche bestimmte
Grundfragen beziiglich der Regelung politischer Verfahren jenseits der
Kalkulation sozialer Interessen und jenseits von Mehrheitsentscheiden
beantwortet hat. Das zweite Erfordernis hingt mit der verniinftigen
Grundlage zusammen, auf die sich die Anwendung der Gerechtigkeit-
sprinzipien innerhalb eines bestimmten Kontextes bezieht. Die Prin-
zipien bezichen sich auf bestimmte institutionelle Grundtatsachen, und
ihre Anwendung hat 6ffentlich nachvollziehbar zu sein, um das Ver-
trauen der Biirger in den offentlichen Entscheidungsprozef zu gewédhr-
leisten. Ein konstitutioneller Konsens erfordert schlieflich bestimmte
politische Tugenden wie Toleranz und wechselseitige Achtung (Rawls
PL, 122), die die soziale Kooperation fordern helfen.

Rawls will sich jedoch mit einem bloflen Verfahrenskonsens noch
nicht zufrieden geben; er zielt auf die Erreichung einer sozialen Einheit
ab, die ihren Mittelpunkt jenseits eines Konsensus iiber blofie Verfah-
rensfragen haben mufl. Um jedoch dem Utopie-Vorwurf zu entgehen,
beginnt auch Rawls mit der Annahme, daf} es keine solche Zustimmung
zu einer politischen Konzeption der Gerechtigkeit gebe, da es noch an
den politischen, gesellschaftlichen und psychologischen Kriften fehle
(PL, 158). Der konstitutionelle Konsensus kann als Ubergangsetappe die
Liicke zwischen politischer Realitit und philosophischem Ideal fiillen,
zwar mangelt es ihm einerseits noch an der gleichen Tiefe (depth) des
iibergreifenden Konsens (PL, 149); denn er griindet nicht auf den Ideen
der politischen Person und der gesellschaftlichen Kooperation, die ich
im vorhergegangenen Kapitel vorgestellt habe (PL, 158). Auflerdem ist
seine Reichweite (breadth) insofern begrenzt, als er sich nicht auf die
Grundstruktur einer Gesellschaft insgesamt, sondern blof} auf bestimmte
formale Rechte und Verfahrensgrundsitze (PL, 164) bezieht. Im Gegen-
satz zum konstitutionellen Konsensus ist der iibergreifende Konsens
zum einen in den moralischen Ideen der politischen Person und der
gesellschaftlichen Kooperation verwurzelt und erstreckt sich zum ande-
ren auch auf substantielle soziale Rechte, wie faire Chancengleichheit
und staatliche Garantien der Befriedigung von Grundbediirfnissen; diese
Rechte sind Bestandteile der Gesetzgebungspraxis; sie gehen iber die
blofle Verfassung einer politischen Gemeinschaft hinaus. Der konstitu-
tionelle Konsens beschrinkt sich dagegen auf eine Ubereinstimmung in
substantiell sicherlich gehaltvollen Verfahrensfragen; die Losung aber
etwa von Verteilungskonflikten iiberldft er dem politischen Prozef.

Allerdings hat der konstitutionelle Konsens den grofien Vorteil, daf
er auf relativ anspruchslosen Voraussetzungen griindet und dennoch

298

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach und nach eine Beeinflussung der Biirger im Sinne eines an-
spruchsvolleren Ideals ermoglichen kann. Im konstitutionellen Konsens,
der noch durch eine eigeninteressierte Zustimmung zu den Gerechtig-
keitsprinzipien zu charakterisieren ist, tendieren die politischen Verfah-
rensregelungen dazu "fo shift citizens' comprehensive doctrines to that
they at least accept the principles of liberal constitution." (PL, 163)
Allgemein macht sich Rawls hierbei auch die Tatsache zunutze, daf3
umfassende Doktrinen des guten Lebens nicht alle Werte umfassen, so
daf hier immer ein gewisser Spielraum auch fiir zusitzliche kooperative
Werte und Tugenden, fiir eine Dynamik also der Vernunft im Bereich
der menschlichen Psychologie iiberhaupt besteht. Die Konzeption der
politischen Gerechtigkeit, bildet si¢ erst einmal die Grundlage der of-
fentlichen Diskussion iiber gemeinsame Angelegenheiten, kann be-
stimmte Prozesse auslosen und Krifte fordern, die eine Entwicklung zu
einem ftieferen und breiteren Konsens einleiten als ihn der konstitutio-
nelle Konsens darstellt; allein die Einiibung in die Angewohnheit, ande-
re Personen mit Hilfe von Argumenten auf der Grundlage ihrer eigenen
Vorstellungen zu iiberzeugen, fithrt dazu, daf} eine Person nicht in ihrer
eigenen Sichtweise verharrt, da sie lernt, von ihren eigenen Urteilen
iiber die Gestaltung der Politik zu abstrahieren und die Uberzeugungen
anderer Menschen in ihrem Urteil zu beriicksichtigen.

Die Integrationskraft eines konstitutionellen Konsenses kann so zu
einem Wandel der Denkungsart dessen Mitglieder fithren; die Plastizi-
tit, die Formbarkeit der Menschen in der Gesellschaft wird eine gradu-
elle Transformation ihrer respektiven Konzeptionen des guten Lebens in
die Wege leiten, und zwar im Sinne einer liberalen Konzeption der
politischen Gerechtigkeit. Eine politische Ordnung, die auf der Basis
eines konstitutionellen Konsensus arbeitet, wird die Priferenzen ihrer
Biirger so formen und festigen, daf} ihre Konzeptionen des guten Lebens
wenn auch nicht konvergieren, so doch im oben genannten Sinne sich
zu verniinftigen Konzeptionen entwickeln werden; damit wird ihre Inte-
gration in der vom iibergreifenden Konsensus gebildeten gesellschaftli-
chen Einheit moéglich. Erst in einem iibergreifenden Konsensus 146t sich
dann eine Gerechtigkeitskonzeption direkt von den verschiedenen Kon-
zeptionen des guten Lebens ableiten (zur moglichen Ableitung der libe-
ralen Toleranz aus einem religiosen Weltbild vgl. Ricoeur 1991, 310);
er verwirklicht mehr als nur eine externe Kompatibilitdt. Der gesell-
schaftliche Pluralismus hat sich unter seinem Einflufl zu einem ver-
niinftigen Pluralismus geldutert; auch wenn dieses Ideal nie erreicht
werden wird und man sich ihm nur immer weiter annihern kann (PL,
165), so gibt es doch die Zielrichtung vor, an welcher sich der Transiti-
onsprozef} zu orientieren hat.

299

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Umgang mit der partiellen Befolgung einer Konzeption der Ge-
rechtigkeit sind auch besondere Vorkehrung etwa hinsichtlich des Of-
fentlichkeitsprinzips wichtig; unter ungiinstigen Umstéinden der partiel-
len Nichtbefolgung mag es beispielsweise auf allgemeine Zustimmung
stoBen, wenn manchmal das Offentlichkeitsprinzip nicht eingehalten
wird. Um das oberste politische Gute der Gerechtigkeit zu verwirkli-
chen, kann es sogar angebracht sein die Unwahrheit zu sagen oder be-
stimmte Dinge zu verheimlichen; das bedeutet nicht, da der Zweck hier
alle Mittel heiligt. Aber unter besonderen Umstinden wird der Verant-
wortung fiir mégliche Folgen Prioritit gegeniiber der Gesinnung beziig-
lich bestimmter deontologischer Restriktionen eingerdumt werden miis-
sen; die blofie Wahrhaftigkeit mag als Ideal vielleicht dort fehl am Plat-
ze sein, wo Menschenleben auf dem Spiel stehen. So argumentiert
Korsgaard gegen Kants beriihmtes Beispiel, mit Hilfe dessen er das
kategorische Liigeverbot illustriert:

,»-The murderer wants to make you a tool of evil; he regards your integrity as a
useful sort of predictability. (1996a: 5. The right to lie: Kant on dealing with
evil, 133 — 158, 145; vgl. Bok 1989a, 45 und 1989b)

Es kann unter ungiinstigen Umstidnden gute politische Griinde geben,
die nun eben nicht 6ffentlich gemacht werden konnen (vgl. Abschnitte
1. 3, 3.5 und 5. 5.). Eine Ethik der politischen Verantwortung hat
auch die Konsequenzen einer zu rigiden Anwendung von moralischen
Standards zu tragen, die woméglich auch noch unzulissigerweise und
ohne adiquate Modifikation aus dem Bereich der personalen Gerechtig-
keit in die Politik iibernommen worden sind. Gerade auch die Aufierung
von moralischen Urteilen kann ja in bestimmten Situationen ihren in-
haltlich begriindeten moralischen Zweck verfehlen oder dessen Realisie-
rung vereiteln.

7. 3. 2. Ungiinstige Umstinde

Die Tatsache, dah Gerechtigkeitsprinzipien zum Orientierungspunkt fiir
die nicht-ideale Theorie werden konnen, macht sie fiir die politische
Praxis relevant (TJ § 39, 246). Der erste Teil der nicht-idealen Theorie
bezieht sich auf eine partielle Befolgung der Gerechtigkeitsprinzipien;
der zweite hat es nun mit deren Nicht-Anwendbarkeit aufgrund ungiin-
stiger wirtschaftlicher, historischer oder kultureller Verhiltnisse zu tun.
Dieser Teil der nicht-idealen Theorie kommt zur Anwendung, wenn
"the conditions of societies ... lack the political and cultural traditions,
the human capital and know-how, and the resources, material and tech-

300

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nological, that make well-ordered societies possible” (LP, 62). Rawls
spricht auch von natiirlichen Begrenzungen, die etwa eine teilweise Ein-
schriankung des ersten, vorrangigen Freiheitsgrundsatzes rechtfertigen
konnen:

"A restriction can derive from the natural limitations and accidents of human
life, or from historical or social contingencies." (TJ § 39, 244)

Die Prioritit des Freiheitsgrundsatzes ist also nicht in allen moglichen
Umstinden erfordert; sie setzt ihrerseits giinstige Umstinde voraus, die
ihrerseits von bestimmten kulturellen und wirtschaftlichen Faktoren
abhingig sind und dariiber hinaus auch die Existenz eines dementspre-
chenden politischen Willens, und d. h. die Bereitschaft zur allgemeinen
Befolgung von Gerechtigkeitsprinzipien, erkennen lassen (PL, 297).
Doch die zur idealen Theorie zdhlende Bestimmung der Gerechtigkeits-
prinzipien wird deshalb weder von der Existenz des Bosen, der Immo-
ralitit oder der Unvernunft abhingig gemacht (Rawls PL, 65).

Im Falle von ungiinstigen Verhiltnissen stellt sich fiir den politischen
Praktiker aus der Perspektive einer Theorie der Gerechtigkeit eine dop-
pelte Aufgabe: Wie kann zum einen mit diesen Beschrinkungen auf
eine moralisch gerechtfertigte Art und Weise umgegangen werden?
Schliefilich konnen wir uns selbst in nicht-idealen Umstinden nicht von
allen moralischen Forderungen befreit schen. Wir haben es jetzt nicht
wie im ersten Teil der nicht-idealen Theorie mit Ungerechtigkeiten zu
tun; trotzdem machen etwa Situationen der extremen Knappheit an
lebensnotwendigen Giitern die Anwendung von Gerechtigkeitsprinzi-
pien nicht eben leicht. Hume hat diesen Bereich der extremen Knapp-
heit vom Anwendungsbereich der Tugend der Gerechtigkeit ausge-
schlossen:

,.Produce extreme abundance or extreme necessity, implant in the human breast
perfect moderation and humanity or perfect rapaciousness and malice; by ren-
dering justice totally useless you thereby destroy its essence and suspend its
obligation upon mankind.“ (1957, 19).

Und gibt es zum anderen Moglichkeiten, diese Verhiltnisse so zu dn-
dern und zu verbessern, daf} sie fiir die Anwendung der idealen Theo-
rie, eine unmittelbare Anwendung also der Gerechtigkeitsprinzipien in
Frage kommen konnen? Eine wohlgeordnete Staatengemeinschaft hitte
etwa die Pflicht, einem armen Land aus der wirtschaftlichen Not zu
helfen, so daB dort die Etablierung einer Konzeption der innerstaatli-
chen Gerechtigkeit méglich und die es zum Mitglied der wohlgeordne-
ten Staatengemeinschaft qualifiziert. Angesichts natiirlicher Beschrin-
kungen sind etwa selbst Einschrinkungen des Freiheitsgrundsatzes

301

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denkbar. Die Freiheit mufl auch von Wert fiir die Betroffenen sein (TJ §
36, 226). Der Wert der Freiheit bemifit sich dabei an den Handlungsop-
tionen, die den Mitgliedern einer Gesellschaft tatsdchlich zur Verfiigung
stehen. Unter ungiinstigen Umstinden kann dieser Wert schr klein wer-
den, und deshalb kann das erste Gerechtigkeitsprinzip dort zugunsten
einer Beschleunigung der wirtschaftlichen bzw. kulturellen Entwicklung
hintangestellt werden. Paternalistischen Tyrannen und Diktatoren soll
damit nicht Tir und Tor geoffnet werden; doch ist die Irrationalitit
nicht die alleinige Rechtfertigung einer Freiheitsbeschrankung. Hinzu
kommt nimlich, daf diese Entwicklungsmafinahmen darauf abstellen
miissen, die Ausbildung einer Fahigkeit zur Selbstbestimmung zu for-
dern und damit die verschiedenen Formen der Irrationalitit zu iiberwin-
den.

Nur zu einem einzigen Zweck ist eine voriibergehende Subordination
des Freiheitsgrundsatzes unter andere Gesichtspunkte zu rechtfertigen:
wenn sie zur Ausbildung derjenigen Fahigkeiten und Umstinde fiihrt,
welche die Ausiibung des Vermogens zur Freiheit erst erméglichen. Die
paternalistische Intervention ist etwa bei einem Kind aufgrund be-
stimmter natiirlicher Beschrinkungen gerechtfertigt, insofern sie einen
Schutz gegen seine eigene psychologisch begrindete Irrationalitdt dar-
stellt (TJ § 39, 250), wenn die Voraussetzungen nicht gegeben sind,
wird etwa auch die Gewissensfreiheit oder die Reichweite der Mehr-
heitsregel eingeschriankt werden konnen (TJ § 39, 246). Doch sollen
diese Mafinahmen immer darauf abzielen, daB die Einschrankungen
ausschlieflich dem Zweck dienen, die Verhiltnisse auf eine Weise zu
verandern und neu zu gestalten, daf sie nach und nach die Anwendung
der idealen Theorie erlauben. Die langfristigen, moralischen Vorteile,
und diese Kosten-Nutzen-Rechnung ist hier nicht utilitaristisch zu ver-
stehen, wiegen dann ein kurzfristiges, moralisches Opfer auf (vgl. auch
Sens Rechte-Konsequentialismus Abschnitt 5. 3. 3.):

,It may be reasonable to forgo part of these freedoms when the long-run benefits
are great enough to transform a less forunate society into one where the equal
liberties can be fully enjoyed. This is especially true when circumstances are not
conducive to the exercise of these rights in any case.* (Rawls TJ § 39, 247)

Diese Ausfithrungen bediirfen allerdings einer doppelt einschriankenden
Erginzung: Auf der einen Seite diirfen natiirliche oder soziale Gege-
benheiten nicht als Vorwand angefiihrt werden, um bestimmte gesell-
schaftliche Ungerechtigkeiten als unvermeidbar darzustellen; die Skla-
verei beispielsweise kann niemals aufgrund von wirtschaftlichen
Schwierigkeiten als gerechtfertigt angesehen werden. Fiir Kriegsgefan-
gene kann sie hochstens als das geringere Ubel angesehen werden; wenn

302

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine noch grofere Ungerechtigkeit wie etwa die Ermordung aller Gefan-
genen die einzige Alternative wire (TJ § 39, 248). Nur unter diesen
extremen Umstinden kann sogar die Sklaverei von den Betroffenen
voriibergehend toleriert werden, doch koénnen soziale Kontingenzen
nicht als Rechtfertigung fiir Abstriche an moralischen Standards heran-
gezogen werden. Auf der anderen Seite sind gerade kulturelle Notwen-
digkeiten im Gegensatz zu duBleren, natiirlichen Beschrinkungen zum
groferen Teil selbstverschuldet und rechtfertigen nicht den Gebrauch
des Begriffs einer natiirlichen Beschrinkung; eine Kultur, die elementa-
ren Grundsitzen einer Gerechtigkeitstheorie widerspricht, hat nichts mit
den nicht-idealen Umstianden, sondern viel mehr etwas mit einer parfi-
ellen Befolgung von Gerechtigkeitsprinzipien zu tun und fillt daher in
den Bereich der ersten Teil der nicht-idealen Theorie. Perfektionistische
Ideale werden dann etwa als Rechtfertigung der Einschriankungen der
moralisch begriindeten Gerechtigkeitsgrundsitze herangezogen, doch
besitzt diese Art einer Rechtfertigung - moralisch gesehen - keinen an-
deren Stellenwert als etwa eine pragmatische oder ethische Rechtferti-
gung der Verletzung von Gerechtigkeitsgrundsitzen. Wie wir geschen
haben erlaubt uns jedoch eine mogliche Rationalitit von unmoralischem
handeln nicht, unsere Begriffe einfach neu zu definieren und in diesem
Fall dann von moralischem Handeln zu sprechen. Unmoralisches Han-
deln bleibt unmoralisch selbst dann, wenn manche gute Griinde fiir es
sprechen mogen und es dann auch zurecht als rational bezeichnet wer-
den kann.

Oft bildet aber eine Mischung aus kultureller Rickstindigkeit und
politischer Ungerechtigkeit die Wurzel auch von sozialen Ungerechtig-
keiten und groflen wirtschaftlichen Schwierigkeiten und macht die An-
wendung von Gerechtigkeitsprinzipien so schwierig; und allzuoft sind
natiirliche Beschriankungen lediglich die Folge einer nur partiellen Be-
folgung der Gerechtigkeitsprinzipien, so dall sich der zweite Teil der
nicht-idealen Theorie nahtlos an den ersten anschlieit und dessen Er-
ginzung darstellt. Eine Befolgung der Gerechtigkeitsprinzipien wird
Rawls zufolge in den meisten Féllen auch die beste Vorsorge zur Ver-
meidung von natiirlich oder kulturell bedingten ungiinstigen Verhaltnis-
sen darstellen:

"Perhaps there is no society anywhere in the world that, were its people rea-
sonably and rationally governed and their numbers sensibly adjusted to their
economy and resources, could not have a decent and worthwhile life." (LP, 64)

Die beiden Teile der nicht-idealen Theorie der Gerechtigkeit stehen
damit ihrerseits in einem komplexen Wechselverhiltnis: Oft ist die nur
partielle Befolgung von Gerechtigkeitsprinzipien selbst das Resultat von

303

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ungiinstigen wirtschaftlichen und kulturellen Umstéinden; andererseits
verstirkt eine partielle Befolgung die Tendenz hin zu einer Verschlech-
terung dieser ungiinstigen Umstinde. Doch diese besonderen Schwierig-
keiten zuriickstellend konnen wir das Zusammenspiel von idealer und
nicht-idealer Theorie abschliefend so charakterisieren: Ideale und nicht-
ideale Theorie stehen in einem doppelten Verhiltnis zueinander. Die
ideale Theorie hat zunéchst als Voraussetzung einer nicht-idealen Theo-
rie zu gelten; erstere legt die Ziele fest, welche letzterer als Orientie-
rungsrahmen vorgegeben sind; auflerdem stellt die ideale Theorie Kate-
gorien des Erlaubten und des Verbotenen zur Verfiigung, die selbst in
der nicht-idealen Theorie zur Unterscheidung legitimer und illegitimer
Mittel zur Erreichung und Realisierung der von der idealen Theorie
vorgegebenen Ziele notwendig sind.

Umgekehrt ist die nicht-ideale Theorie notwendige Ergdnzung und
unentbehrliches Komplement einer idealen Theorie der Gerechtigkeit,
die erst in der Anwendung auch auf reale Umstinde ihren Abschlufl
finden und praktische Relevanz gewinnen wird. Die realen Umstinde
politischen Handelns sind einer idealen Theorie auch insofern nicht
véllig fremd, als im weiten Uberlegungsgleichgewicht (vgl. Abschnitt 2.
3. 2.) bereits der Aspekt der sozialen Realisierbarkeit einer Gerechtig-
keitstheorie eine wichtige Rolle fiir deren Uberzeugungskraft spielte; der
Bezug beispiclsweise auf die Gesellschaftstheorie, die politische Oko-
nomie und auch die Entwicklungspsychologie sind bereits von entschei-
dender Bedeutung beim komplexen ProzeB der Formulierung und Be-
griindung der Gerechtigkeitsprinzipien gewesen. Thnen ist ein Bezug zur
realen Welt von Anbeginn eingeschrieben; ihr einziger Zweck besteht
schlieBlich darin, dafl wir unser Urteilen und Handeln im Alltag an
ihnen orientieren konnen. Die Frage nach ihrer Anwendbarkeit tritt
ihnen deshalb nicht als duflerlicher Nebenaspekt gegeniiber, sie ist ih-
nen bereits bei ihrer Formulierung mit auf den Weg gegeben.

7. 4. Gemeinsame Giiter und Gerechtigkeit

Wenn uns die politische Autonomie eines Gemeinwesens als fundamen-
taler Wert erschien, der sich in den Gerechtigkeitsprinzipien selbst au-
thentifiziert und der Struktur und Dynamik der politischen Vernunft zu-
grunde liegt, so gilt es doch nicht zu iibersehen, daBl es neben diesem
unmittelbar politischen Gut andere gemeinsame Giiter einer je spezifi-
schen Gesellschaft gibt:

304

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Other socially collective ends may well exist besides that of being a well-or-
dered society but these ends cannot be upheld by the coercive apparatus of the
state. If socially collective communitarian aims could survive in no other way,
why whould we regret their demise? (Rawls 1975a, 550)

Diese Giiter sind zwar ihrerseits nicht politischer Natur, sie haben nicht
unmittelbar die Schaffung oder Erhaltung einer wohlgeordneten Gesell-
schaft zu ihrem Inhalt. Rawls meint nun, daB} der Zwangsapparat des
Staates nicht zur Verfolgung dieser Ziele eingesetzt werden diirfe; das
entspricht auch der Bestimmung einer Zielneutralitit politischen Han-
delns in der liberalen Gesellschaft (vgl. Abschnitt 1. 3.). Doch ist das
eine realistische Annahme fiir die reale Politik? Ein politisches Ge-
meinwesen kann sich und wird sich im Normalfalle wohl auch der For-
derung kollektiver Giiter mit Hilfe positiver Anreize annehmen; auch
die Steuerecinnahmen, die zur Finanzierung der Bildungs- und Kultur-
politik verwendet werden, sind schlieflich Resultat einer Anwendung
des staatlichen Zwangs. Es wire zu kurz gegriffen, das Wesen der Poli-
tik allein im Gebrauch von Zwangsmitteln zu sehen oder es allein auf
die Realisierung einer bestimmten Konzeption der Gerechtigkeit - im
Sinne etwa der Verwirklichung einer fairen Verteilung von Grundgii-
tern - zu verkiirzen, schlieBlich arbeitet die Politik nicht nur mit repres-
siven Zwangsmitteln, mit der Einschrinkung der Willkiirfreiheit; sie
macht auch Hoffnungen und verspricht etwa gesellschaftlichen Verhalt-
nisse zu schaffen, in denen die Realisierung bestimmter Formen eines
guten Lebens erleichtert wird.” Dieser Zusammenhang ist zu beriick-
sichtigen, wenn wir zuletzt nicht-politische Giiter im Verhdltnis zu
spezifisch politischen Giitern in eine abschlieffende Betrachtung einbe-
ziehen wollen.

Nicht nur das Vermégen zur Selbstbestimmung kann einen gemein-
sam geteilten Wert einer Gemeinschaft darstellen (PL, 146, FN. 13);
Jjede spezifische Gemeinschaft wird sich zusitzlicher Werte als der Be-
stimmungsmerkmale ihrer kollektiven Identitit bedienen; diese Werte
liegen nun jenseits der politischen Werte, die die Biirger in jeder ge-
rechten Gemeinschaft teilen. Eine gemeinsame Kultur, eine gemein-
same Geschichte, eine bestimmte Religion, bereits gemeinsame Erfah-

™ Foucault zufolge zielt Politik auch auf die aktive Produktion von bestimmten Lebensfor-
men, von Wissen und Macht (1976, 98) ab, wann auch ein Verstandnis der politischen Macht
als bloB negativ wirksamen Beschrankung unserer Willkiirfreiheit in unserer Gesellschaft die
allgemeine Form ihrer Akzeptierbarkeit darstellt (1976, 114). Der Diskurs einer repressiven
politischen Macht ist nach Foucault selbst wesentlicher Bestandteil der versteckten Ausiibung
einer diffusen und kapillarisch wirksamen, nicht mehr spezifisch politischen Macht, die zZum
Zwecke der gesellschaftlichen Auto-Stabilisierung zum SchluB auch auf die Konstitution der
Subjekte Einflufl nimmt.

305

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rungen, die das Zusammenleben auf einem bestimmten Territorium mit
sich bringt, kénnen eine Verbundenheit, ein Zusammengehorigkeitsge-
fithl zwischen den Mitgliedern einer Gesellschaft bekraftigen, die ihren
Ursprung nicht blof} in der Vernunft allein haben; diese kontingenten
empirischen oder besser ethischen Bedingungen, die ein spezifisches
Gemeinwesen definieren und gegeniiber anderen abzugrenzen erlauben,
sind sicherlich auch Quellen und Bestandteile der 6ffentlichen Delibe-
ration der Grundsitze der politischen Gerechtigkeit.

Neben der moralischen und der pragmatischen gilt es zuletzt auch
eine ethischen Dimension in unserer Strukturbestimmung der politi-
schen Vernunft vor allem gerade in Hinblick auf deren motivationale
Dynamik zu beriicksichtigen; ndherhin kommt dem ethischen Gebrauch
der Vernunft innerhalb der politischen Rationalitit die Aufgabe der
Stiftung einer kollektiven Identitdt zu. Allerdings lassen sich vom
Standpunkt der Struktur der politischen Vernunft, wie wir sie im Laufe
dieser Arbeit entfaltet haben, aus einer Konzeption der kollektiven
Identitit nicht ohne die Beriicksichtigung der Gesichtspunkte der inner-
staatlichen und internationalen Gerechtigkeit wie auch dem individual-
pragmatischem Gebrauch der praktischen Vernunft politische Hand-
lungsanweisungen ableiten, den Gebrauch von Zwang iiberhaupt kén-
nen diese kontingenten Umstinde sicherlich nicht legitimieren, das
blofle Bestehen etwa einer Kultur sagt nichts iiber deren Existenzbe-
rechtigung; doch wird jedes Gemeinwesen auch mit Hilfe bestimmter
Anreize jenseits des blofien Zwanges eine partikulare kulturelle Identitit
schiitzen und pflegen wollen.

Wenn Rawls Eingriffe des Staates in diesen Bereich generell ablehnt,
so 1aft sich seine Idee des politischen Liberalismus wenigstens in dieser
Hinsicht insofern als ein umfassender Liberalismus verstehen, als er
annimmt, daB die politische Autonomie der einzige Wert sei, den die
Mitglieder einer wohl-geordneten liberalen Gesellschaft teilen kénnen.
Wenn Rawls auch den Wert der personalen Autonomie nicht iiber alle
anderen moglichen Werte stellt, so scheint er doch den Wert der politi-
schen Autonomie fiir eine Gemeinschaft iiber alle méglichen anderen
Werte und Giiter zu stellen und damit eine substantialistische Fehlinter-
pretation der politischen Autonomie auf Kosten ihres intrinsischen Ver-
fahrenscharakters zu fordern, diese enge Sichtweise erweitert er selbst
durch sein Konzept einer hierarchisch wohl-geordneten Gesellschaft
(LP, 50f), fiir die eine Konzeption eines gemeinsamen Guten die
Grundlage der politischen Gerechtigkeit ist. Nach auflen, im Konzert
der Volker, ist eine hierarchisch wohl-geordnete Gesellschaft friedfertig;
die nicht notwendig egalitir verteilten Rechte und Pflichten ihrer Mit-
glieder leiten sich im Binnenverhiltnis aus einer allgemein anerkannten

306

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konzeption des gemeinschaftlichen Guten ab. Doch ist dieses Konzept
einer hierarchischen Gesellschaft bei Rawls dem Begriff einer wohlge-
ordneten liberalen Gesellschaft einfach diametral entgegengesetzt, sinn-
voller wire es gewesen, diese beiden Begriffe als zwei Idealtypen zu
fassen, zwischen denen sich ein Kontinuum, ein ganzes Spektrum ver-
schiedener Gesellschaftstypen 6ffnet.

Man mag nimlich Zweifel daran anmelden, ob die Unterscheidung
zwischen hierarchischen und liberalen Gesellschaften tatsdchlich so
eindeutig zu treffen ist, wie dies Rawls anzunehmen scheint. Hierar-
chisch wohlgeordnete Gesellschaften leiten ihre Legitimitdt von einer
Konzeption eines gemeinsamen Guten, liberal wohlgeordnete Gesell-
schaften die ihre von einer Konzeption des durch die aligemeine Zu-
stimmbarkeit konstituierten Rechten ab. In Gesellschaften des ersten
Typs kommt dem Guten ein Vorrang gegeniiber dem Rechten zu, in
Gesellschaften des zweiten Typs ist das Gute dem Rechten subordiniert;
doch da Rawls schon sehr restriktive Bedingungen wahit, die fiir hierar-
chisch wohlgeordnete Gesellschaften erfiillt sein miissen (LP 50f.), fragt
es sich, ob nicht bereits hier ein minimales Maf} des Rechten am Werke
ist, das diese restriktiven Bedingungen zu fundieren vermag. Und wenn
nun liberale Gesellschaften dariiber hinaus wenigstens einer beschrank-
ten Konzeption auch eines gemeinsamen Gutes bediirfen, das iiber den
ganz von kulturellen und historischen Besonderheiten absehenden Wert
der politischen Autonomie hinausgeht, konnten wir auch sagen, dah
beide Gesellschaftstypen nichts anderes als die beiden entgegengesetzten
Pole eines breitgeficherten Spektrums von wohlgeordneten Gesell-
schaften sind, die sich jeweils durch eine bestimmte Mischung des
Rechten und des Guten in ihrer Besonderheit charakterisieren. Dabei ist
ihnen immer ein grundsitzlicher Vorrang des Rechten vor dem Guten,
gleichzeitig aber auch immer eine iiber das blofle Rechte hinausschie-
Bende Konzeption eines von allen geteilten Gutes gemeinsam.”

Eine je kulturell oder historisch bestimmte Gemeinschaft wiirde sich
durch eine Mischung aus liberal-demokratischen und hierarchisch-kom-

' Sicherlich ist dieses gemeinsame Gute dann kemne feststehende GroBe, sondern Bestandteil
einer politischen Auseinandersetzung und gemeinsamer Bezugspunkt rivalisierender Inter-
pretationen. Schon die verschiedenen Konzeptionen des guten Lebens einzelner Birger ent-
halten nicht nur Vorstellungen iber das eigene Wohlergehen, sondemn umfassen gleichzeitig
immer auch Vorstellungen des Guten fiir das gemeinsame Zusammenleben in einer politischen
Einheit (Rawls 1975a, 537f). Von diesen Vorstellungen ausgehend bewerben sich auch
einzelne Politiker oder Parteien um die Besetzung der wichtigsten politischen Amter einer
Gesellschaft; sie sind nicht bloB Vertreter partikularistischer Interessen, ,,instead, to gain
enough support to win office, they must advance some conception of the public good* (TJ §
36, 222). Und die Birger bewerten dann ihrerseits ,, which policies advance their conception
of the public good. “ (TJ § 36, 225).

307

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

munitaristischen Elementen zusammensetzen, moralische und ethische
Gesichtspunkte gehen gleichermaflen mit in die Konstitution einer kol-
lektiven Identitit ein. Nur befinden sie sich, hierin dhnlich dem Verhilt-
nis des rationalen und des verniinftigen Vermogens in der Konzeption
der politischen Person (vgl. Abschnitt 6. 2.) in einem wechselseitigen
Voraussetzungs- und Subordinationsverhdlmis. Die Moral setzt die
Ethik, die Gemeinschaft voraus, weil sie sonst ihres Anwendungsgegen-
standes beraubt wiirde, gleichzeitig begrenzt sie aber die Anspriiche der
Ethik, eines gemeinschaftlichen Selbstverstindnisses auf bestimmte
Bedingungen, die einem adidquat spezifizierten Verallgemeinerungsver-
fahren (etwa in Form eines interkulturellen Vertragsabschlusses) genii-
gen kénnen. So wiren die nicht-politischen offentlichen Griinden in
einer liberalen Gesellschaft zwar den politischen, in der rationalen Zu-
stimmung aller Mitglieder einer Gesellschaft fundierten Griinden unter-
geordnet, nicht jedoch aus ihnen abzuleiten; jedenfalls gibt es keinen
Grund anzunchmen, dafl es neben den politischen Werten nicht auch
andere Werte geben sollte, die dann Grundlage oder Gegenstand der
besonderen Politik eines Gemeinwesens sein werden. Rawls unterschei-
det etwa auch die Selektion der Gerechtigkeitsprinzipien von der Ver-
fassungsgebung einer bestimmten Gemeinschaft, bei der wir auch all-
gemeine Informationen - wie zum Beispiel bestimmte Traditionen oder
ethische Einstellungen ihrer Mitglieder - iiber diese Gesellschaft in
Betracht zu ziehen haben (Rawls 1995a, 152).

SchlieBlich bildet jedes Gemeinwesen ein gemeinsames Geschichts-
bewufitsein, nationale Interessen und gemeinsame politische Projekte
aus; diese Begriffe nechmen allesamt auch die Vorstellung eines Ge-
meinwohls und eine Vorstellung davon in Anspruch, wie dieses ge-
schiitzt und geférdert werden kann. Im Unterschied zum Utilitarismus
und dessen konstitutiven Begriff des grofiten Gesamtnutzens geht das
Gemeinwohl nicht aus einer blolen Agglomeration, einer Summierung
der Individualnutzenniveaus aller Gesellschaftsmitglieder hervor; das
Gemeinwohl sieht gerade das individuelle Wohl als mit der Wohlfahrt
einer durch Geschichte und Kultur definierten Gemeinschaft unzer-
trennlich verkniipft. Nur in bezug auf ein iibergreifendes Gut kann das
Individuum hier die eigene Konzeption des guten Lebens bestimmen
und verfolgen; es lebt nicht in einem kulturlosen Raum, sondern in einer
Gemeinschaft, aus der es neben der Sprache auch gemeinschaftliche
Werte, Erfahrungen und Hoffnungen fiir den eigenen Lebensentwurf
bezieht.

Das Gemeinwohl ist im Unterschied zum utilitaristischen Kriterium
des Gesamtnutzens auch nicht ein von Rechten unabhingiger Standard
der Bewertung unserer politischen Institutionen. Der Utilitarismus leitet

308

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Rechte aus einem davon unabhingigen Guten, dem grofiten Gesamt-
nutzen ab; das Gemeinwohl konnte jedoch, auch wenn es nicht aus die-
sem herzuleiten ist, den Begriff des Rechten als eines seiner konstituti-
ven Elemente beinhalten. Insbesondere ist etwa die Idee der Gesellschaft
als einer Einheit von sozialen Einheiten (the notion of society as a so-
cial union of social unions, PL, 323; vgl. T § 79. The Idea of a Social
Union, 520 - 529) eine Idee des gemeinsamen Guten, die eine Idee der
sozialen Gerechtigkeit als eines ihrer konstitutiven Elemente voraus-
setzt, diec Konzeption eines gemeinsamen Gutes einer gerechten Ge-
sellschaft ist gerade das Resultat der Ausiibung des Vermogens zur poli-
tischen Autonomie; dadurch ist es unmittelbar auch mit einer Gerechtig-
keitsperspektive verkniipft und erhilt dadurch auch seine besondere
Rechtfertigung. Es kommt also wesentlich auf die Reihenfolge an; das
Gemeinwohl wird erst nach der Rechtfertigung und Interpretation der
Idee der politischen Gerechtigkeit prisentiert; es folgt der Idee der poli-
tischen Autonomie nach, die im Gedanken des Gesellschaftsvertrags
zum Ausdruck kommt, und darin ist auch die Spezifizitit einer vertrags-
theoretisch akzeptablen Idee des Gemeinwohis zu sehen. Dagegen 1463t
weder der Utilitarismus den grofiten Gesamtnutzen diesen Test der Ge-
rechtigkeit passieren, noch scheinen sich manche Formen des Kom-
munitarismus um die Frage zu kiimmern, ob eine gemeinsame ge-
schichtliche oder kulturelle Basis mit den Grundsitzen der politischen
Gerechtigkeit in Einklang zu bringen ist.

Die Idee des Gesellschaftsvertrags in seiner spezifischen Form eines
politischen Konstruktionsverfahrens konnte als Test fungieren, den eine
bestimmte Idee des Gemeinwohls in bezug auf ihre allgemeine Zu-
stimmbarkeit passieren muf}; dann aber kann letztere durchaus recht
verschiedene Formen annehmen. Gerade die Europdische Vereinigung
kann uns als Beispiel dafiir gelten, wie eine gemeinsame Konzeption der
Gerechtigkeit mit vielen verschiedenen kulturell und geschichtlich im-
prdgnierten Konzeptionen des Gemeinwohls in Einklang zu bringen ist
(vgl. Habermas 1996, 255). Jede Rechtsordung ist auch der Ausdruck
einer partikularen Lebensform, nicht nur eine Spiegelung des univer-
sellen Gehalts der Grundrechte (ibid., 253), und diese Aussage kann die
Hypothese eines Kontinuums zwischen hierarchisch wohlgeordneten
und liberal wohlgeordneten Gesellschaften nur bestitigen. In hierar-
chisch wohlgeordneten Gesellschaften wiirde eine traditionalistische
Form der Begriindung moralischer Prinzipien, in liberal wohlgeordne-
ten Gesellschaften wiirde dagegen fiir den speziellen Bereich der Kon-
zeption der politischen Gerechtigkeit, eine Form der Begriindung mora-
lischer Prinzipien anzutreffen sein, die sich durch eine gleichmiBige

309

hitps/dol.org/10.5771/9783485993903-268 - am 17.01.2026, 14:43:58,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beriicksichtigung der Interessen aller Biirger beschreiben 148t (vgl. Tu-
gendhat 1993).

Die Ausiibung der politischen Autonomie hat nach Habermas zwi-
schen moralischen, ethischen und pragmatischen Grinden und Ge-
sichtspunkten zu vermitteln (FG, 139; Habermas 1996, 254; zur Unter-
scheidung dieser unterschiedlichen Begriindungsarten vgl. Habermas
1991, 100ft.); dabei stellt sich die Frage, ob moralische Griinde dort als
nur noch als Materie der Anwendung der politischen Autonomie ange-
sehen werden, die mehr oder weniger gleichwertig neben Fragen der
ethischen Identitdt und der sei es individual-prudentiellen oder sozial-
utilitaristischen pragmatischen Nutzenmaximierung rangieren. Wenn
aber wie bei Rawls die Aufonomie und die Realisierung einer gemein-
schaftlichen Integritdt als Leitwerte firmieren, ergibt sich daraus ein
spezieller Vorrang der moralischen Betrachtung bei der Frage nach der
Gerechtigkeit politischer Institutionen. Erst wenn dieser Vorrang be-
riicksichtigt wird, kann sich die Politik auch in Form der Solidaritdt auf
die aktive Forderung der Ausbildung und Erhaltung der Infegritdt einer
bestimmten, ethisch individuierten Lebensform beziehen. Die Gerech-
tigkeit bezieht sich dagegen nicht auf eine besondere, ethisch individu-
ierte Lebensform; als eine politische Konzeption stellt sie vielmehr die
Rahmenbedingungen fiir die Ausbildung einer personalen Integritit
aller Mitglieder einer Gesellschaft zur Verfiigung, und damit erscheint
sie auch qualitativ von der Solidaritit als aktiver Férderung bestimmter
Konzeptionen des guten Lebens verschieden. Opfer fiir ein gemeinsames
Projekt, das die bloBe Sphire der Politik und der Errichtung eines ge-
rechten Gemeinwesens iibersteigt, sind nicht Gegenstand moralischer
Forderungen und konnen den Mitgliedern einer Gesellschaft auch nicht
mit Hilfe des Zwangsapparates des Staates auferlegt werden; doch sind
sie natiirlich erlaubt, und fiir einen bestimmten historischen Kontext, fiir
ein je partikulares Gemeinwesen konnen sie dann auch zum Gegenstand
einer politischen Aktivitidt werden.

310

https://dol.org/10.5771/6783495893003-268 - am 17.01.2028, 14:43:58.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1. Gründe als Motive moralischen Handelns?
	7.2. Rationale Psychologie und politische Soziologie
	7.2.1. Personale Integrität
	7.2.2. Übergreifender Konsens
	7.2.3. Legitimität durch Stabilität?

	7.3. Nicht-ideale Theorie
	7.3.1. Partielle Befolgung
	7.3.2. Ungünstige Umstände

	7.4. Gemeinsame Güter und Gerechtigkeit

