
7. Die motivationale Dynamik der Vernunft

Die politische Philosophie untersucht die Struktur, die Inhalte, die Ko­
härenz und die Dynamik der politischen Vernunft: Sie skizziert das 
Ideal einer gerechten Gesellschaft in groben Umrissen; dann gibt sie 
Gründe dafür an, warum dieses Ideal der Gerechtigkeit entspricht; dar­
über hinaus zeigt sie auf, daß dieses Ideal den Menschen in seinen psy­
chologischen Möglichkeiten nicht überfordert und damit stabil sein 
kann. Schließlich bestimmt sie das Verhältnis einer idealen Gerechtig­
keitskonzeption zur politischen Realität und zeigt eine Möglichkeit des 
Übergangs von letzterer zu ersterer auf; in allen vier Teilbereichen gibt 
es dabei eine Auseinandersetzung zwischen Utilitaristen und Vertrags­
theoretikern. Der politische Konstruktivismus gab uns eine Antwort auf 
die utilitaristische Herausforderung einer sich auf bloße Intuitionen 
stützenden vertragstheoretischen Begründungsstrategie. Besonders in­
teressiert habe ich mich bei dieser Begründungsdebatte für die Paralle­
len und Differenzen zwischen der intrapersonalen und der interperso­
nalen Verteilungsgerechtigkeit. Gelegentlich sind wir auch auf die Pro­
bleme der inhaltlichen Bestimmung einer Gerechtigkeitskonzeption zu 
sprechen gekommen; die politische Philosophie kann jedoch die Inhalte 
der politischen Gerechtigkeit der eigenen Ausübung der Fähigkeit zur 
politischen Selbstbestimmung einem bestimmten Gemeinwesen nicht 
aus den Händen nehmen; was die Inhalte angeht, hat sie sich auf die 
Skizzierung grober Umrisse zu beschränken.

Der dritten Frage nach der Stabilität und der vierten Frage nach der 
Realisierbarkeit einer Gerechtigkeitskonzeption wollen wir uns in die­
sem abschließenden Kapitel zur motivationalen Dynamik der politi­
schen Vernunft noch einmal eingehender zuwenden. Die Fragen nach 
der Stabilität und deren Realisierbarkeit betreffen den Einklang einer 
begründeten Gerechtigkeitskonzeption mit den Quellen der Motivation 
menschlichen Handelns; schließlich sind begründete Gerechtigkeits­
konzeptionen nur ein Aspekt der möglichen Motivierung des Handelns; 
stabil und damit auch wohlgeordnet ist eine gerechte Gesellschaft nur 
dann, wenn moralische Handlungsgründe auch zu effektiv motivieren­
den Triebfedern des Handelns werden. Selbst Abweichungen vom Ideal, 

269

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kleinere Verletzungen einer Konzeption der Gerechtigkeit werden nicht 
eine Eskalation von Vergeltungsschlägen verursachen und schließlich 
den Zusammenbruch der gesellschaftlichen Kooperation bewirken; 
vielmehr greift ein dynamischer Korrekturmechanismus, der durch die 
rationale Motivation ihrer Mitglieder wieder zurück zum wohlgeordne­
ten Ausgangszustand fuhren wird. Unter bestimmten Umständen kann 
jedoch eine Kluft zwischen Gründen und Motiven, zwischen der Er­
kenntnis des moralisch Geforderten und der Bereitschaft, sich gegen 
inneren und äußeren Widerstand dafür einzusetzen, auftreten. Den Ur­
sachen, die für diese Verfehlung einer rationalen Handlungsmotivation 
verantwortlich sind, und den verschiedenen Möglichkeiten, diese Ver­
fehlungen der rationalen Motivation zu beheben, werden wir hier unsere 
Aufmerksamkeit zu schenken haben.

Einleitend möchte ich einige Anmerkungen zur Debatte zwischen In- 
ternalismus und Extemalismus hinsichtlich der Motivation des Han­
delns durch moralische Gründe vorausschicken (7. 1). Wieder haben 
wir uns dann den zwei verschiedenen Seiten des Problems zuzuwenden: 
der Person und der Politik. Die Frage, wie sich eine Person mit ihrer 
jeweiligen Konzeption des guten Lebens in eine wohlgeordnete Gesell­
schaft integrieren kann, ist Gegenstand sowohl einer rationalen Psy­
chologie als auch einer politischen Soziologie des politischen Liberalis­
mus (7. 2 ), welche eine Gratwanderung zwischen den Werten der per­
sonalen Integrität (7. 2. 1), dem Erfordernis einer sozialen Stabilität im 
übergreifenden Konsens (7. 2. 2.) und den spezifischen Bedingungen 
einer politischen Legitimität nicht vollkommen gerechter Institutionen 
(7. 2. 3.) zu unternehmen haben.

Ist die Frage nach der Stabilität noch auf die ideale Dynamik der po­
litischen Vernunft begrenzt, so wird es im Anschluß daran darum ge­
hen, die reale Dynamik der politischen Vernunft und ihren Einfluß auf 
nicht-ideale Verhältnisse unter die Lupe zu nehmen (7. 3 ). Dabei wer­
den wir, je nach Ursache der Verfehlung des Gerechtigkeitsideals, zwi­
schen zwei Teilen einer nicht-idealen Theorie der politischen Vernunft 
zu unterscheiden haben. So gibt es eine absichtlich böswillige oder ei­
geninteressierte Verletzung der Konzeption der Gerechtigkeit durch 
einige Mitglieder einer Gesellschaft: das Problem der partiellen Befol­
gung einer Konzeption der Gerechtigkeit (7. 3. 1); oder aber die wirt­
schaftlichen bzw. kulturellen Verhältnisse einer Gesellschaft sind nicht 
so, daß sie eine unmittelbare Anwendung einer bestimmten Idealkon­
zeption der Gerechtigkeit zulassen würden: das Problem der ungünsti­
gen Umstände (7. 3. 2 ). An das Ende dieses Kapitels möchte ich einige 
Überlegungen über das Verhältnis von gemeinsamen Gütern und der 
Gerechtigkeit eines politischen Gemeinwesens stellen, die vor allem 

270

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch eine ethische Dimension in diese Betrachtung der motivationalen 
Dynamik der politischen Vernunft mit einbeziehen soll (7. 4 ).

7. 1. Gründe als Motive moralischen Handelns?

Wenn von der motivationalen Dynamik der Vernunft in Psychologie 
oder Politik die Rede ist, so ist damit ihr möglicher Einfluß auf reale 
Verhältnisse gemeint, die den Idealen der Moraltheorie nicht entspre­
chen. Die Vernunft bildet dann nicht nur das Fundament eines Idealbil­
des, das wir neben die realen Verhältnisse stellen können, um anschlie­
ßend zu bedauern, daß die Realität nicht mit diesem Ideal überein­
stimmt; sie erlaubt uns auch, von ihrer Struktur ausgehend, die Realität 
nach dem Vorbild dieses Idealbilds zu gestalten, sie beinhaltet eine 
dynamische Komponente, die nicht bei der Begründung des Ideals ste­
henbleibt, sondern sich auf die Motivation menschlichen Handelns er­
streckt. Damit kommt ihr auch eine psychologische und im weiteren 
Sinne auch historisch-politische Relevanz zu.

Diese These einer potentiell psychologischen und politischen Dyna­
mik der Vernunft ist nicht unumstritten. Man kann sie, in einer ersten 
groben Klassifizierung, einem motivationstheoretischen Internalismus 
zuordnen und einem moralpsychologischen Externalismus entgegenset­
zen; die Debatte zwischen Intemalisten und Extemalisten gilt der Frage 
nach der motivationalen Dynamik von guten Gründen überhaupt (Nagel 
1970, 7; zum Diskussionsstand vgl. Rinderle 1997). Die Internalisten 
vertreten die These, daß gute Gründe oder begründete moralische (und 
auch prudentielle) Urteile immer zugleich auch Motive unseres Han­
delns sein werden. Ein guter Handlungsgrund, der keine Motivations­
kraft in sich trägt, kann von vornherein nicht als guter Grund gelten. 
Die Motivationskraft ist eine der konstitutiven Bedingungen eines guten 
Handlungsgrundes; Intemalisten nehmen einen konzeptionellen Zu­
sammenhang von Gründen und Motiven des Handelns an. Die Externa- 
listen verteidigen dagegen die Auffassung, daß gute Gründe möglicher­
weise auch ohne Motivationskraft bleiben können. Jedenfalls ist die 
Motivationskraft keine notwendige Bedingung für einen guten Hand­
lungsgrund. Der Zusammenhang von Gründen und Motiven ist für den 
Extemalisten bloß kontingenter, empirischer Natur. Die Einsicht ins 
moralisch oder prudentiell Richtige beinhaltet keine Schubkraft, diese 
Einsicht auch in die Tat umzusetzen. Näherhin lassen sich zwei Vari­
anten des Internalismus unterscheiden: Die Naturalisten unter den In­
temalisten erkennen nur die Motivationskraft von gegebenen empiri- 

271

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheu Wünschen an. Hare (und auf ihre Weise auch Walzer oder Wil­
liams) zählen heute beispielsweise zu den naturalistischen Intemalisten. 
Sie lehnen die Möglichkeit von guten legitimatorischen Gründen insge­
samt ab, die jenseits der Empirie in einer reinen praktischen Vernunft 
wurzeln würden; diesbezüglich jedenfalls haben sie in Hume ihren ge­
meinsamen Vorgänger.
,,Reason, being cool and disengaged, is no motive to action, and directs only the 
impulse received from appetite or inclination by showing us the means of at- 
taining happiness or avoiding misery.“ (Hume 1957, 112)

Die Kognitivisten unter den Intemalisten von Platon bis Nagel sprechen 
dagegen auch rationalen Einsichten, Meinungen und Überzeugungen 
Motivationskraft zu; sie nehmen die Möglichkeit moralischer Kritik und 
Rechtfertigung jenseits der bloß empirisch vorhandenen Handlungsmo­
tive an. Der Intemalismus muß deshalb nicht notwendigerweise zu einer 
Position des moralischen Relativismus fuhren (Daniels 1996, 112f ); 
Scanlon erkennt beispielsweise Walzers Kritik (1987 und 1983) an der 
Autorität der Moraltheorie an, denn moralische Gesichtspunkte besitzen 
nicht ohne weiteres auch immer schon eine motivierende Kraft (1992, 
5f ); doch aus der Aufgabe, die potentielle Kluft zwischen Gründen und 
Motiven des Handelns zu überbrücken, folgt deshalb nicht schon die 
notwendige Abhängigkeit guter Handlungsgründe von motivationalen 
Handlungsdispositionen und damit die praktische Irrelevanz der Mo­
raltheorie, die nur gute Handlungsgründe zu ihrem Gegenstand hat.61

61 Zwar gilt das Phänomen der Willensschwäche gemeinhin als Achillesferse einer intemali- 
stischen Moralpsychologie, die nicht erklären kann, warum eine Person nicht von ihren besten 
Handlungsgründen motiviert sein kann (zum Problem der Willensschwäche etwa bei Hare vgl. 
Lukes 1971, Frankena 1988). Doch der Intemalismus behauptet ja nicht die durchgängige 
Rationalität des menschlichen Handelns, d. h. nicht alles Handeln ist auch gut begründet. Und 
damit ist auch das Phänomen des irrationalen Handelns kein hinreichendes Argument dafür, 
daß gute Gründe nicht auch Motive des Handelns sind. Ehe Willensschwäche ist ja als Ver­
fehlung einer höherstufigen Rationalitätskonzeption zu verstehen und durchaus mit der These 
kompatibel, daß die besten Gründe auch immer als Motive Eingang ins Handeln finden. Für 
den Intemalisten hat die Motivationskraft von Gründen nichts mit der Willensstärke, sondern 
mit deren rationalem Gehalt zu tun. Und für den Extemalisten ist die Ursache der Differenz 
von Legitimation und Motivation moralischen Handelns durchaus nicht in einer Willensschwä­
che der Akteure zu suchen. Ein moralischer Kognitivismus könnte also gut Hand in Hand mit 
einem motivationstheoretisehen Extemalismus gehen. Außerdem läßt sich nun ein näheihin 
kogpitivistische Intemalismus selbst noch einmal in verschiedene Spielarten aufgliedem: Der 
reine kogpitivistische Intemalist kommt für die Motivation moralischen Handelns ganz ohne 
Wünsche aus. Der konstitutive kogpitivistische Intemalist benötigf zur wirksamen Motivation 
durch Einsichten zudem von diesen Einsichten konstituierte Wünsche. Der nicht-konstitutive 
kogpitivistische Intemalist nimmt die Notwendigkeit der Anwesenheit von nicht durch diese 
Einsichten konstituierten Wünsche zur wirksamen Motivation durch kognitive Zustände an 
(vgl. Mele 1996).

272

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manchmal wird nun diese dem Intemalismus immanente Entgegen­
setzung zwischen Naturalisten und Kognitivisten auch an der Frage fest­
gemacht, ob die Vernunft selbst das Motiv für moralisches Handeln 
bilden kann; nur wird dabei oft die notwendige Unterscheidung eines 
praktischen und eines theoretischen Vemunftgebrauchs übergangen.62 
Denn es stellt sich nun die wichtige Frage, ob die praktische Vernunft, 
die wir im politischen Konstruktionsverfahren kennengelemt und inter­
pretiert haben, überhaupt einen kognitiven oder epistemischen Gehalt 
aufweist? Wir haben diese Auflassung zurückgewiesen (vgl. Abschnitt
6. 1), ohne uns dabei zur Annahme einer naturalistischen oder relativi­
stischen Position genötigt zu sehen. Vielmehr schienen uns die Gerech­
tigkeitsprinzipien, die Resultate des Konstruktionsverfahrens, Ausdruck 
eines vernünftigen Wollens der Parteien im hypothetischen Urzustand zu 
sein. Sie drücken keine besonderen Einsichten aus , sondern haben ihre 
Wurzel in einem bestimmten Selbstverständnis der vertragschließenden 
Parteien als freier und gleicher Personen. Nach Rawls tragen beispiels­
weise auch die drei verschiedenen Formulierungen des Kategorischen 
Imperativs bei Kant zu einem tieferen Verständnis des Sittengesetzes 
und damit auch zu einer besseren Motivation bei, diesem gemäß zu 
handeln (Rawls 1989, 90; Kant 1977: Bd. VII, 70; vgl. Korsgaard über 
die Rolle der Philosophie bei Hume 1994b, 53f.). Das Überlegungs­
gleichgewicht ist dabei als eine Form eines rationalistischen und nicht­
relativistischen Intemalismus zu verstehen, eine weder naturalistische 
noch kognitivistische Variante des Intemalismus, die den Bezug zu den 
faktisch vorhandenen moralischen Überzeugungen nicht verlieren 
möchte (Daniels 1996, 117).

63

Die Frage, ob die Vernunft ein Motiv für moralisches Handeln abge­
ben kann, bewegt sich deshalb auch jenseits der Dichotomie von kogni- 

62 Bei Habermas findet sich dieser Gegensatz in der nicht ganz glücklichen Terminologie von 
epistemischen versus pragmatischen Gründen gekleidet (1996: 1. Eine genealogische Be­
trachtung zum kognitiven Gehalt der Moral, 11 - 64; vgl. auch 1983, 67ff.). Er identifiziert 
dabei jedoch zwei verschiedene Fragen, wenn er den epistemischen Gehalt von moralischen 
Urteilen mit der Rationalität der Handlungsmotivation gleichsetzl. Doch Kognitionen, die 
einen Wahrheitsbezug aufweisen, können unter Umständen auch ohne Motivationskraft 
bleiben, und pragmatische Gründe wiederum können auch rationale Handlungsmotive bilden.
63 Kersting bezeichnet den Vertrag als bloßes Erkenntnisverfahren der politischen Ethik, als 
universalistisches moralepistemologisches Kriterium (1994, 352); das Vertragsargument sei 
daher nur begründungstheoretisch erfolgreich, vermöge „aber nicht den einzelnen zum morali­
schem Handeln in der Welt zu motivieren“ (ibid., 52); deshalb stelle Hobbes4 staatsphilosophi­
scher Kontraktualismus „die Antwort auf das motivationstheoretische Scheitern des morali­
schen Kontraktualismus“ von Rawls dar (Ibid., 53). Daß die Konstruktion der Gerechtigkeits­
prinzipien keine objektiven moralischen Tatsachen wie in einem Erkenntnisprozeß abbildet, 
haben wir bereits gesehen; daß der Idee einer allgemeinen Zustimmung auch eine Motivati­
onskraft innewohnen kann, soll nun noch gezeigt werden.

273

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tivistischem und naturalistischem Intemalismus; ein rationalistischer 
Internalismus kann die potentielle Motivationskraft von rationalen 
Wünschen - auch ohne notwendigen Wahrheitsbezug - berücksichtigen. 
Er kann sich auf das Motiv stützen, daß wir aus einem reinen, nicht­
empirischen Interesse heraus bereits vernünftig sein wollen; und dieses 
inhaltlich leere, dennoch nicht rein formale Motiv eröffnet die Möglich­
keit, daß gute Gründe auch Motive des Handelns werden können; Grün­
de können uns gerade deshalb zum Handeln motivieren, weil sie uns 
nicht von einer externen Autorität vorgeschrieben, sondern der Aus­
druck eines elementaren Bestandteils der Person, Ausdruck ihrer Prä- 
Disposition zum rationalen Handeln sind. Handlungsgründe bedürfen 
nicht empirischer, a-rationaler Wünsche, die ihnen manchmal ent­
gegenkommen, manchmal zuwiderlaufen; sie sind immer schon in dem 
rationalen Personen gemeinsamen Wunsch verankert, der sie dazu ver­
anlaßt, ihre Handlungen auch gegenüber anderen Personen begründen 
zu wollen.
jWe have reason to do what is right because we want our actions to be ones that 
could be justified to others on grounds they could not reasonably reject.“ (Scan- 
Ion 1992, 6) „Those universalistic moralities are supposed, after all, to answer 
to something very important in us. They are not imposed from ourside, but 
reflect our own disposition to view ourselves, and our need to accept ourselves, 
from outside. Without such acceptance we will be in a significant way alienated 
from our lives.“ (Nagel 1986, 198; meine Hervorhebungen)

Die Motivation zum moralischen Handeln kann nach Rawls (vgl. PL: 
Lecture II, § 7: The Basis of Motivation in the Person, 81ff.) auf diese 
Weise durch vernünftige Wünsche, durch prinzipien- oder konzeptions­
abhängige Wünsche sichergestellt werden; sie sind von objekt-abhängi­
gen Wünschen insofern unterschieden, als sie sich nicht aus vorgegebe­
nen Objekten des Begehrens ableiten, sondern vielmehr die Hervorbrin­
gung bestimmter Objekte (und dazu gehört etwa ein gutes Leben bzw. 
eine gerechte Gesellschaftsordnung) zum Zwecke setzen.
„Our reasoning about our fiiture presupposes ... a conception of ourselves as 
enduring over time, from the past into the future. To speak of our having con- 
ception-dependent desires we must be able to form the corresponding concep­
tion and to see how the principles belong to and help to articulate it.“ (PL, 84)

Diese vernünftigen Volitionen sind weder mit bloß empirischen Volitio- 
nen noch mit epistemisehen Kognitionen gleichzusetzen. Sie sind von 
der Vernunft konstituierte und in der realen Praxis des faktischen Wol­
lens immer schon wirksame Motive des moralischen Sollens. Damit 
geht es auch nicht mehr mn die Frage, ob Gründe allein schon moti­
vieren können - die Gründe haben hier von Anfang an einen Bezug zu 

274

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem praktischen Handlungskontext sondern die Fragestellung hat 
sich dahingehend verkehrt, ob Volitionen begründete Motive des Han­
delns sein können? Die Gründe des moralischen Handelns sind wesent­
lich mit dessen Motiven verknüpft, und Motive wurzeln ihrerseits wie­
der in Volitionen; hinter diese Einsicht Humes läßt sich nicht mehr 
zurückgehen; doch sein Naturalismus macht die Motivation zur Moral 
von der Anwesenheit bestimmter Wünsche und Neigungen, die Legiti­
mität und Motivationskraft der Moral von empirischen Kontingenzen 
abhängig. Das motivationale Dynamik der praktischen Vernunft über­
windet den Humeschen Naturalismus, der politische Liberalismus sieht 
die Bürger eines wohlgeordneten Gemeinwesens nicht nur als passive 
Träger von Wünschen und Neigungen an; er nimmt vielmehr an, daß 
sie auch Verantwortung für ihre Handlungszwecke übernehmen können 
und daß sie ihre Volitionen nach vernünftigen Kriterien beurteilen kön­
nen (Rawls PL, 186). Vernünftige Volitionen richten sich nämlich nach 
den aus dem politischen Konstruktionsverfahren gewonnenen Gerech­
tigkeitsprinzipien aus; für sie ist der Bezug zu einem Verfahren der ra­
tionalen Rechtfertigung von Handlungszwecken konstitutiv.

Wenn die Handlungsmotive ihrerseits eine Reflexion der Handlungs­
gründe enthalten, dann verkehrt sich auch die zentrale Fragestellung für 
eine Motivationstheorie der politischen Rationalität. Die Frage, ob und 
wie Gründe auch Motive für moralisches Handeln sein können, kann 
sich nur aus einer fiktiven Trennung von urteilender und handelnder 
Instanz, von Beobachter- und Teilnehmerperspektive ergeben, nur aus 
einer dem Handelnden selbst gegenüber externen Perspektive läßt sich 
sagen, daß die Motive seines Handelns unbegründet sind; die Triebfe­
dern des Handelns mögen dann tatsächlich in einem großen Abstand zu 
den bestmöglichsten, dem Handelnden selbst aber unzugänglichen 
Handlungsgründen stehen.

Für den Handelnden sind gute Gründe dagegen immer auch hand­
lungsrelevant; auf die Dauer wird er nicht systematisch seinen besten 
Handlungsgründen entgegenhandeln können und wollen; wenn die 
urteilende und die handelnde Instanz aber um des vorrangigen Wertes 
der personalen oder der politischen Autonomie willen identisch zu set­
zen sind, dann sind die stärksten Motive des Handelnden auch immer 
die besten Gründe des Urteilenden. Das bedeutet nicht, daß alle rational 
motivierten Handlungen auch moralisch zu rechtfertigen wären; die sich 
in den Motiven widerspiegelnde Reflexion der Handlungsgründe kann 
durch ungünstige politische oder psychologische Umstände behindert 
worden sein, durch ungünstige kognitive oder gesellschaftliche Umstän­
de behindert worden. Dieses Verhältnis von Motiven und Gründen des 
Handelns bedeutet auch nicht, das zeigt das Phänomen der Willens­

275

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schwäche (vgl. Abschnitt 5. 2.), daß alle Handlungen rational motiviert 
sein müßten; doch unmoralisches Handeln kann nur in dem schwachen 
Sinne irrational genannt werden, als es gegen den höhergeordneten 
Wert der Autonomie verstößt; so erlaubt uns dieser Wert wenigstens, 
wenn er auch nicht die generelle Irrationalität der Immoralität fundie­
ren kann, von der Möglichkeit der Rationalität des moralischen Han­
delns zu sprechen.

Die Frage nach der Motivation des Amoralisten muß dann allerdings 
unbeantwortet bleiben. Ohne Motiv zum moralischen Handeln kann es 
zwar weiterhin Gründe für moralisches Handeln geben - hier bietet sich 
höchstens ein moralischer Extemalismus als Ausweg an -, doch diese 
Gründe werden nicht auf die Motive des Amoralisten Zugriff erhalten; 
der Amoralist läßt sich nicht mit moralischen Gründen zum morali­
schen Handeln bewegen. Die nicht-ideale Theorie wird daraus folgern, 
daß wir zum Zweck der Stabilität unter Umständen auf prudentielle 
Gründe zurückzugreifen haben; und wenn nicht einmal diese wirksam 
sein sollten, denn sie setzen eine Konzeption des guten Lebens einer 
Person voraus, wird zuletzt nichts anderes übrig bleiben, als auf die 
Gegenwartsziel-Theorie der Rationalität oder, als ultima ratio, auf die 
Kraft guter Gründe zu verzichten und auf äußeren Zwang zurückzu­
greifen. Nur wird letzterer dem Amoralisten gegenüber nicht mehr be­
gründet werden können und dann als irrational erscheinen müssen. Im 
Gegensatz zum Anarchisten, oder einem unvernünftigen Fundamentali­
sten, die sich bei ihrer Kritik einer mit Zwang operierenden Herr­
schaftsordnung auf moralische Gründe stützen, kann der Amoralist 
höchstens prudentielle oder temporal relativierte pragmatische Gründe 
für seine rationale Kritik des politischen Zwanges anfuhren.

Die Rechtsform des Zusammenlebens wird dann unter Umständen 
mit repressiven Mitteln zu erhalten, das motivationale Defizit durch ein 
staatliches Gewaltmonopol, der fehlende Selbstzwang durch einen poli­
tisch legitimierten Fremdzwang zu ersetzen sein. Dabei hat das Recht 
und dessen Sanktionen vom Blickwinkel der Moralpsychologie aus 
gesehen den großen Vorteil, daß sie die Motive und Einstellungen des 
Handelns freistellt, ohne damit schon auf die potentielle Dynamik der 
politischen Vernunft Verzicht zu leisten. Ein äußerer Normenkonfor­
mismus, eine bloße Legalität, das Handeln gemäß der Pflicht gilt als 
ausreichend (Habermas FG, 148; Höffe PG, 164). Allerdings ist auch die 
Klugheit auf eine rationale Motivation angewiesen; auch kluges Han­
deln erfordert zur Motivation keine empirischen Wünsche, sondern kon- 
zeptions-abhängige Wünsche (PL, 84; vgl. Nagel 1970, 15); manchen 
jugendlichen Gewalttätern imponiert selbst die Drohung nicht, daß sie 
ihr ganzes Leben durch kleinere Straftaten ruinieren können; sie haben 

276

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielleicht keine Konzeption als selbstständiger Personen in der Zeit von 
sich selbst entwickelt; letztlich kommen wir hier wieder auf ethische 
Fragen des guten Lebens zu sprechen. Auch folgenkalkulierendes Den­
ken, und darauf sind legale Sanktionen angewiesen, erfordern be­
stimmte Motivationen, die beim Amoralisten, bei irrational willens­
schwachen oder rational gegenwartsorientierten Personen nicht unbe­
dingt vorausgesetzt werden können. Deshalb werden wir im folgenden 
Abschnitt auch nur eine ideale Dynamik der politischen Vernunft darle­
gen können; die nicht-ideale oder reale Dynamik der Vernunft, die sich 
zuletzt auch mit dem Faktum der Irrationalität und der Immoralität 
auseinandersetzen muß, erörtere ich erst im übernächsten Abschnitt.

7. 2. Rationale Psychologie und politische Soziologie

Der politische Liberalismus beansprucht ein echt moralisches Ideal zu 
artikulieren, das uns die Kritik von Ungerechtigkeiten in der wirklichen 
Welt ermöglicht, er besäße damit zumindest kritische Relevanz. Doch 
stellt er mehr als nur ein abstraktes moralisches Sollen dem sozialen 
Sein gegenüber? Ist die Struktur der politischen Vernunft nicht nur ein 
philosophisches Gedankengebäude ohne Folgen für die politische Welt? 
Bisher haben wir uns allein im Bereich der idealen Theorie bewegt; der 
Nachweis, daß der politische Konstruktivismus im anspruchsvollsten 
Sinn auch eine historische oder biographische Relevanz aufweist, steht 
noch aus. Läßt sich auf seiner Grundlage auch eine Idee entwickeln, wie 
die von ihm artikulierte Konzeption der politischen Gerechtigkeit unter 
ungünstigen real-historischen Umständen realisiert werden kann? Kann 
die Idee des politischen Liberalismus unmittelbare kausale Wirkfaktor 
sein, der einen Transitionsprozeß in Bewegung zu setzen vermag?

Die historische Bedeutung der Theorien des Gesellschaftsvertrags 
und des Utilitarismus steht außer Frage (vgl. Abschnitt 1. 2 ); doch 
wenn wir hier von einer historischen Relevanz sprechen, haben wir 
mehr im Sinn: Sie geht über die bloße Beschreibung eines Transitions- 
prozesses hinaus und fragt danach, ob dieser Prozeß auch von einem 
Bewußtsein der Ansprüche der Moral ausgelöst worden ist; vielleicht 
sind dabei bis zu einem gewissen Grad auch der Moral externe Wirk­
kräfte, wie etwa der Eigennutz oder gefühlsmäßige Sympathie mit im 
Spiel gewesen. Doch sie dürfen nicht die moralischen Motive gänzlich 
ersetzen, sonst wäre die jeweilige Moraltheorie, das von ihr artikulierte 
moralische Bewußtsein ohne historische Relevanz in unserem an­
spruchsvollen Sinn geblieben. Um der statischen Struktur der politi- 

277

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Vernunft nun eine dynamische Dimension zu verleihen, werden 
wir uns zu fragen haben, welche Bedingungen es erlauben, eine zu­
nächst erzwungene Befolgung der Gerechtigkeitsprinzipien in eine frei­
willige, wenn auch noch nicht auf echter Überzeugung beruhende Befol­
gung zu verwandeln, und diese auf einem bloß äußerlichen Kompromiß 
beruhende Befolgung in eine echte Loyalität überzufuhren, die ihre 
Motive, unabhängig von augenblicklichen Machtkonstellationen, aus 
einer bestimmten umfassenden Moraltheorie schöpft. Die Gerechtig­
keitsprinzipien werden erst dann um ihrer selbst willen und ausschließ­
lich aufgrund ihrer moralischen Legitimität befolgt.

7. 2. 1. Personale Integrität

Beginnen wir in diesem Abschnitt mit der Person, mit der psychologi­
schen oder motivationalen Relevanz der Moraltheorie des Gesellschafts­
vertrags, um uns anschließend der allgemein politischen Relevanz des 
Ideals des Gesellschaftsvertrags im Vergleich zu derjenigen des Utilita­
rismus zuzuwenden. Im Bereich der Psychologie hat sich der Moraltheo­
retiker folgender Frage des Amoralisten zu stellen: "Angenommen Du 
hast recht und bestimmte moralische Forderungen sind tatsächlich be­
gründet, warum sollte ich mein Handeln nach ihnen ausrichten?" Auf 
die Präsentation der begründeten Forderungen der Moral antwortet er: 
So what? Der Grund ist ihm nicht Grund genug; er fragt darüber hinaus 
nach einem Motiv, das ihn veranlassen könnte, der begründeten morali­
schen Forderung in seinem Handeln nachzukommen. Läßt man sich 
überhaupt auf diese Fragestellung ein, hat man sich mehrerer Fallen zu 
vergegenwärtigen, in die man bei der Vermengung der Geltungs- und 
der Motivationsfrage leicht tappen kann. Der Amoralist setzt nämlich 
voraus, daß erst eine Antwort auf die Motiv-Frage einen zureichenden 
Grund abgeben werde, eine Handlung auch auszufuhren; diese Prämisse 
muß man allerdings nicht unbedingt akzeptieren, wenn man etwa als 
Extemalist die Auffassung vertritt, daß eine Handlung selbst dann ge­
fordert sei, wenn es für den Adressaten kein Motiv gibt, sie auszufuhren.

Antwortet man auf die Frage des Amoralisten mit prudentiellen 
Gründen, so begegnet man einer weiteren Schwierigkeit: Abgesehen 
nämlich davon, daß viele Personen auch prudentiellen Gründen nicht 
zugänglich sind läuft man hier nämlich Gefahr, den spezifischen Cha­
rakter der Moral durch ihre Reduktion auf die prudentielle Konzeption 
der Rationalität letztlich zum Verschwinden zu bringen; insofern mora­
lisches Handeln auf guten Gründen beruht, ist Moral durch eine ihr 
eigene Form einer moralischen Rationalität zu rechtfertigen, die wir in 

278

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Form eines reinen praktischen Vemunftvermögens als Bestandteil der 
Struktur der politischen Vernunft eingefiihrt haben; diese Form der 
Rationalität kann in bestimmten Umständen von der prudentiellen oder 
instrumentellen Rationalität Unterstützung erhalten, doch sie ist deshalb 
nicht schon auf diese zu reduzieren.

Die Frage könnte auch schlicht als unzulässig verworfen werden: Es 
gebe einfach keine guten Gründe, außer denen, daß Moral sich immer 
selbst genügen müsse. Nach weiteren Motiven zu fragen müsse notwen­
digerweise in die Irre führen; jede Antwort auf diese Frage könne nur 
außermoralische Gründe anführen, und damit wäre der Vorrang der 
Moral vor anderen Erwägungen in Frage gestellt. Sicherlich ist die so 
motivierte Ablehnung der Frage immer dann am Platz, wenn man sich 
die Frage so vorstellt, daß sie auf die Substitution der Gründe der Moral 
etwa durch außermoralische Motive abzielt; doch will man sich nach 
den Antriebsfedem oder Motiven und nicht nur nach den Gründen für 
moralisches Handeln fragen, so hat diese Frage ihre gute Berechtigung. 
Wir müssen daher nach einer Verbindung zwischen unserer vertragstheo­
retischen Konstruktion der politischen Moral und den Antriebsfedem 
des Handelns suchen; bereits die prudentielle Konzeption der Ra­
tionalität stellt besondere Anforderungen an die Handlungsmotivation 
einer Person, das langfristige Interesse kann den augenblicklichen Wün­
schen durchaus widersprechen; auch in diesem Falle ist ein möglicher 
guter Handlungsgrund, der größte individuelle Nutzen in der Zukunft, 
nicht immer schon ein gutes Handlungsmotiv.

Gerade die Möglichkeit zur Verfolgung unserer prudentiell rationaler 
Interessen bezeugt damit aber, daß wir nicht einfach unseren Wünschen 
und Neigungen des Augenblicks wehrlos ausgeliefert sind. Wir können 
uns ein Bild von uns selbst als relativ stabiler Handlungseinheiten in der 
Zeit machen; wir haben eine Vorstellung davon, was wir im Leben er­
reichen wollen, und unsere Wünsche der Gegenwart lassen sich aus 
diesen Vorstellungen ableiten. Thomas Nagel (1970) hat beispielsweise 
gezeigt, daß gerade die Klugheit auf einer besonderen Abstraktionslei­
stung von unseren gegenwärtigen Wünschen beruht (vgl. auch Nozick 
1993, 9); jede bestimmte Konzeption des guten Lebens wird auf diese 
Weise eine Relativierung gegenwärtiger Wünsche abverlangen. Eine 
Konzeption des guten Lebens generiert daneben eine besondere Sorte 
von Handlungsmotiven, eine besondere Sorte von Wünschen; diesen 
Wünschen ist dann ein Bezug zu zweckgebundenen Handlungsprinzi­
pien oder einer Konzeption des guten Lebens eingeschrieben, ein abstrak­
tes, rational begründetes Prinzip selbst kann zur handlungsmotivieren­
den Triebfeder werden. Im Unterschied zu objekt-abhängigen Wünschen 
spricht Rawls, das habe ich bereits im letzten Abschnitt angesprochen, 

279

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daher zunächst von prinzipien-abhängigen Wünschen und zuletzt auch 
von höhergeordneten, konzeptions-abhängigen Wünschen.
"These desires can be described by saying that the principles we desire to act 
from are seen as belonging to, and as helping to articulate, a certain rational or 
reasonable conception, or a political ideal. For example, we may desire to con- 
duct ourselves in a männer appropriate to someone who is rational, whose con- 
duct is guided by practical reasoning." (PL, 84)

Objekt-abhängige Wünschen haben körperliche Bedürfnisse nach Nah­
rung und Schlaf zum Inhalt; sie erstrecken sich auf Macht, Ehre, Reich­
tum und können im Mitleid, in der Liebe oder beim Haß auch andere 
Personen zu ihrem Bezugspunkt haben. Prinzipien-abhängige Wünsche 
machen das Objekt des Begehrens zum Resultat einer bestimmten von 
der Reflexion und Abstraktion anhand von Prinzipien angeleiteten Be­
schreibung; ohne die Bezugnahme auf allgemeine Handlungsgrundsätze 
können sie gar nicht adäquat formuliert werden. Konzeptions-abhängige 
Wünsche betten zuletzt verschiedene Prinzipien in eine übergreifende 
Vorstellung dessen ein, was ein gutes Leben bzw. eine gerechte Gesell­
schaft ausmacht; sie leiten sich ihrerseits also aus einem bestimmten 
Lebensentwurf oder einem politischen Ideal ab, und sie wirken so auch 
auf die Ausbildung von Handlungsmotiven ein.

Als Person mit einem bestimmten Lebensentwurf werde ich mir nur 
Prinzipien einer bestimmten Sorte zu eigen machen; und eine Gesell­
schaft, die sich selbst als ein faires System der sozialen Kooperation 
organisieren will, wird auch nur bestimmte Gerechtigkeitsprinzipien als 
gute Gründe moralischer Normen und Urteile anerkennen. Konzeptions­
abhängige Wünsche stellen eine höher-stufige Quelle von Handlungs­
motiven dar, die auf die Formung, Kritik und Veränderung von gegebe­
nen Handlungsmotiven Einfluß nehmen. Objekte erhalten somit in man­
chen Fällen nur im Lichte bestimmter Prinzipien Einfluß auf die Moti­
vation unseres Handelns, und Prinzipien bedürfen in vielen Fällen einer 
kohärenten Artikulation innerhalb einer Konzeption unserer selbst als 
einheitlicher Person (im Falle der Klugheit) oder einer Konzeption un­
serer Gesellschaft als fairer Kooperation (im Falle der Gerechtigkeit). 
Konzeptionen des Guten oder des Gerechten stellen somit eine mögliche 
Quelle von Handlungsmotiven dar; sie enthalten zudem Vorrangsregeln 
bei Konflikten zwischen verschiedenen Prinzipien. Hares Kritik an der 
potentiellen Inkonsistenz unserer moralischen Intuitionen (vgl. Ab­
schnitt 4. 1.) kann somit auch mit dem Hinweis auf eine klare Hierar- 
chisierung verschiedener und eventuell widersprüchlicher Prinzipien 
innerhalb einer Konzeption der Gerechtigkeit entkräftet werden.

280

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Motivation wird also in dieser rationalen Moralpsychologie des 
politischen Liberalismus weder bloß durch empirische Wünsche eigen­
interessierter Privatpersonen noch durch kognitive Einsichten in das 
moralisch Geforderte sichergestellt; vernünftige Volitionen weisen einen 
konstitutiven Bezug auf zu einer bestimmten Gerechtigkeitskonzeption. 
Gute Gründe finden dann über eine höher-geordnete, gegenüber ver­
schiedenen Inhalten zunächst neutrale Form der Motivation Eingang in 
die Antriebsfedem rationalen Handelns; sie finden in dem Wunsch, 
rational zu handeln, gewissermaßen einen Ankerplatz in der Hand­
lungsmotivation. Willensschwäche Personen erscheinen uns ja deshalb 
als irrational, als sie diesem höher-geordneten Wunsch zuwider handeln 
(Abschnitt 5.2.) und ihrer selbstreferentiellen Verantwortung der Kon­
stitution und Erhaltung eines praktischen Handlungssubjekts, das sich 
seine Handlungen zuschreiben lassen kann, nicht nachkommen (Ab­
schnitt 5. 4. 4 ). Dagegen findet die Moralpsychologie des politischen 
Liberalismus in der Integrität einer ihren höher-geordneten Wünschen 
entsprechend handelnden Person ein Modell, welches auch die ideale 
Dynamik der Vernunft gewährleisten kann.

Diese philosophisch orientierte Moralpsychologie (zur Gegenüber­
stellung einer empiristischen und einer rationalistischen Tradition be­
züglich der Entwicklung von moralischen Gefühlen vgl. TJ § 69, 
458ff ), die nicht allein auf kontingent-empirischen Motiven beruht, 
sondern auch rational generierte Motive aus Prinzipien oder Konzeptio­
nen mit in die Handlungstheorie einbezieht, wird den Inhalten einer 
Gerechtigkeitskonzeption auch praktische Relevanz in nicht-idealen 
Umständen verleihen. Die politische Vernunft gewinnt hier ihre psy­
chologische Dynamik aus einer besonderen Variante der intemalisti- 
schen Moralpsychologie: Gründe leiten sich nicht nur - wie bei der Hu- 
meschen oder naturalistischen Variante des Internalismus - aus gegebe­
nen Motiven des Handelns ab. Motive lassen sich vielmehr aus guten 
Gründen für moralisches Handeln ableiten. Das kann man eine Kanti- 
sche oder rationalistische Variante des Internalismus nennen, die auch 
den Nachweis zu führen erlaubt, daß die Ideen des politischen Libera­
lismus keine Utopie bleiben müssen, sondern in einem von der Vernunft 
angeleiteten Transitionsprozeß schrittweise realisiert werden können 
(vgl. Abschnitt 7. 3. 1).

Neben dieser Form einer Abhängigkeit von Prinzipien bei der Formung 
unserer Handlungsmotive gibt es auch eine Formung unserer Wünsche 
und Neigungen durch gesellschaftliche Institutionen und Prozesse; die 
Tatsache, daß jemand in einer gerechten Gesellschaft auf wächst, wird es 
ihm erleichtern, einen Sinn für Gerechtigkeit auszubilden. Er wird den 

281

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wunsch erwerben, nicht nur die Konzeption der Gerechtigkeit äußerlich 
zu befolgen, sondern die Befolgung ihrer Prinzipien selbst zum höher­
stufigen Motiv seines Handelns zu machen; die Institutionen einer ge­
rechten Gesellschaft prägen den Charakter, die Ideale und Lebensent­
würfe ihrer Mitglieder.
"It has always been recognized that the social System shapes the desires and 
aspirations of its members; it determines in large part the kind of persons they 
want to be as well as the kind of persons they are. Thus an economic System is 
not only an institutional device for satisfying existing wants and desires but a 
way of fashioning wants and desires in the future." (Rawls 1979, 9f.; vgl. auch 
TJ § 41, 259 und außerdem Scheffler HM, 138; Nagel EP, 96f.; Daniels 1996: 
7. Moral theory and the plasticity of persons, 120 - 143)64

Die Selbstbestimmung des Menschen kann daher auch einen Umweg 
nehmen; wir bestimmen nicht nur unsere jeweilige Lebensentwürfe auf 
unmittelbare Weise selbst; schließlich werden wir bei der rationalen 
Verfolgung unserer Vorstellung eines guten Lebens durch alle mögli­
chen äußeren Zwänge eingeschränkt. Insofern wir uns aber an der Ge­
staltung einer Gesellschaft gemäß bestimmter Gerechtigkeitsprinzipen 
beteiligen, können wir im politischen Engagement zusammen mit ande­
ren Einfluß darauf nehmen, wie der institutionelle Rahmen aussehen 
wird, innerhalb dessen wir unserer Vorstellung des Guten nachgehen 
und der seinerseits wiederum nicht ohne prägenden Einfluß auf unsere 
Konzeptionen eines guten Lebens sein wird. Den beiden Quellen der 
Instabilität, die wir in Kapitel 4 identifiziert haben, kann mit einer ra­
tionalen Moralpsychologie einerseits und einer politischen Soziologie 
andererseits begegnet werden; die Moralpsychologie stützt sich auf 
Prinzipien- und konzeptions-abhängige Wünsche; die politische Sozio­
logie hat die Idee eines übergreifenden Konsenses zu ihrem Gegenstand, 
der zum Brennpunkt verschiedener Welt- und Lebensanschauungen 
werden kann und die Stabilität einer gerechten Gesellschaft unter der 
Bedingung eines Faktums des Pluralismus gewährleistet. Beide Dimen­
sionen zusammen garantieren die praktische Relevanz des politischen 
Liberalismus.

64 Nach Keohane ist etwa ein System der Kooperation auf internationaler Ebene erheblich 
schwerer zu errichten als zu erhalten; die Errichtung macht die unter Umständen durchaus 
langfristig selbstinteressierten Vorleistungen und Opfer eines Hegemons notwendig, welcher 
öffentliche Güter produziert und den anderen, trittbrettfahrenden Mitgliedern einer internatio­
nalen Kooperationssystems zur Verfügung stellt (1984, 50). Doch die Erhaltung eines Systems 
der Kooperation bedarf dieser anspruchsvollen Voraussetzungen deshalb nicht mehr, weil die 
Existenz von internationalen Institutionen die Definition und Wahrnehmung des Selbstinteres­
ses der Beteiligten dahingehend wird verändert haben, daß sie sich von selbst und ohne äußere 
Anreize oder Druck, ohne ihnen extern auferlegte, positive oder negative Sanktionen eines 
Hegemons an der Erhaltung des Kooperationssystems beteiligen wollen (Ibid., 63).

282

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Stability is secured by sufficient motivation of the appropriate kind acquired 
under just institutions." (PL, 14 lf.; vgl. TJ, Kap. VIH)

Ein übergreifender Konsensus besteht in der genuinen, aus moralischen 
Motiven gespeisten Unterstützung und Befolgung einer bestimmten 
Konzeption der politischen Gerechtigkeit. Er impliziert damit auch, daß 
die personale Integrität der Mitglieder einer Gesellschaft, die als empi­
rische Realisierung des Ideals der personalen Autonomie gelten kann 
(Herman 1993, 155), nicht der sozialen Stabilität zum Opfer gebracht 
wird. All diejenigen, die gemeinsam bestimmte politische Wertvorstel­
lungen bejahen können, tun dies aus je eigenen und durchaus unter­
schiedlichen Gründen, die wiederum aus ihren eigenen Wertvorstellun­
gen erwachsen und von diesen getragen werden; so kann eine Konzep­
tion der politischen Gerechtigkeit auch in einer pluralistischen Gesell­
schaft von verschiedenen umfassenden Doktrinen gestützt werden; jede 
Doktrin beinhaltet gute Gründe, dieser Konzeption der Gerechtigkeit 
auch dann zuzustimmen, wenn ihr andere Personen aus ganz anderen 
Gründen zustimmen.

7. 2. 2. Übergreifender Konsens

Rawls nennt den übergreifenden Konsens (pverlapping consensus) eine 
zweite Stufe seiner Gerechtigkeitstheorie (PL, 140; ID, 334; TJ § 59, 
387f.; vgl. Nagel EP, 12); er soll eine Antwort auf die Frage nach der 
politischen Stabilität einer Gesellschaft geben und ist als Komplement 
der vertragstheoretischen Begründung seiner Konzeption als einer er­
sten Stufe seiner Theorie zu verstehen. Der übergreifende Konsens bein­
haltet, daß Personen auch aus anderen als den vertragstheoretischen 
Gründen zum Ergebnis einer liberalen Gerechtigkeitskonzeption kom­
men können, nicht nur die vom Kontraktualisten ausgezeichneten 
Gründe gelten im übergreifenden Konsens als gute moralische Gründe. 
Je nach zugrundeliegender Weltanschauung oder Moraldoktrin tritt die 
politische Vernunft, verstanden als eine Instanz der handlungsanleiten­
den Begründung von Gerechtigkeitsprinzipien, also im Plural auf.

Rawls stellt sich die Frage, wie sich seine Gerechtigkeitskonzeption 
zu umfassenden moralischen und philosophischen Doktrinen verhält, 
die nicht auf der gleichen Konzeption der politischen Person und der 
Idee eines fairen Systems der sozialen Kooperation beruhen; er kommt 
zu dem Ergebnis, daß andere Doktrinen die Ergebnisse des Konstrukti­
onsverfahrens aus ihrer je eigenen Perspektive nachvollziehen und tei­
len können, wenn sie auch den spezifisch konstruktivistischen Weg zu 

283

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer Erlangung nicht mitgehen wollen. Die Doktrin von Gerechtigkeit 
als Fairneß ist nur eine von mehreren Möglichkeiten, um zu einer libe­
ralen Gerechtigkeitskonzeption zu kommen; selbst religiöse Weltan­
schauungen, metaphysische Doktrinen und utilitaristische Moral­
theorien können eine liberale Konzeption der sozialen Kooperation un­
terstützen und mittragen; auch der moralische Realismus kann damit 
zuletzt in diese pluralistische Konzeption der politischen Rationalität 
integriert werden, denn dort zählt gerade keine umstrittene Auffassung 
der Metaphysik zu den Eintrittsbedingungen.

Damit werden keine zusätzlichen Gründe für die Richtigkeit der 
durch vertragstheoretische Argumente unabhängig durchgeführten Be­
gründung nachgereicht; doch versichert sich der Vertragstheoretiker so 
der Möglichkeit einer politischen Stabilität seiner Konzeption, wenn er 
in einer pluralistischen Gesellschaft realistischerweise nicht mehr davon 
ausgehen kann, daß seine Grundannahmen von allen verschiedenen 
Auffassungen über das gute Leben geteilt werden. Umfassende und 
allgemeine Moraltheorien können somit zur Stabilität der Gerechtig­
keitskonzeption des politischen Liberalismus unter der Bedingung des 
vernünftigen Pluralismus beitragen. Umfassend ist eine Moraldoktrin 
dann, wenn sie alle anerkannten Werte und Tugenden innerhalb eines 
einzigen präzis artikulierten Systems enthält (Rawls PL, 13). Die Dis­
kurstheorie der Moral wäre ein Beispiel einer umfassenden Doktrin 
(Rawls 1995a, 132), damit muß sie nicht notwendig auch allgemein 
sein. Die Allgemeinheit der Moraltheorie hängt darüber hinaus davon 
ab, ob sie tatsächlich alle möglichen Probleme beantworten kann, ob sie 
alle möglichen Gegenstände und Anwendungsbereiche der Moral über­
haupt beinhalten kann: Der Utilitarismus ist ein Beispiel für eine allge­
meine Moraltheorie; Rawls spricht von einer universalen Reichweite des 
Prinzips der Nützlichkeit (universal scope, PL, 261; vgl. LP, 40), das 
für alle Situationen gleichermaßen angewendet wird. Der politische 
Liberalismus ist nun weder umfassend noch allgemein; er enthält kein 
voll artikuliertes System aller Werte und Tugenden; er kennt nur die 
Idee eines politischen Gutes, nämlich die Verwirklichung einer gerech­
ten Gesellschaft; und er enthält die entsprechenden politischen Tugen­
den, die auf die Erreichung dieses Gutes abzielen:
„Der entscheidende Punkt dabei ist, daß die Einführung dieser Tugenden in 
eine politischen Konzeption nicht zum perfektionistischen Staat einer umfassen­
den Lehre fuhrt.“ (Rawls ID, 379; vgl. dagegen Galston 1989, 718)

Auch wird die Idee des politischen Liberalismus nicht auf alle mögli­
chen Gegenstände der Moraltheorie angewendet, seine Reichweite be­
schränkt sich auf die Grundstruktur einer Gesellschaft. Einer schrittwei­

284

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen Erweiterung der Reichweite der konstruktivistischen Entschei­
dungsprozedur steht jedoch prinzipiell nichts im Wege; nur müssen 
dann für jeden Anwendungsgegenstand die Ausgangsbedingungen je­
weils neu festgelegt und das Verfahren ihnen entsprechend durchgeführt 
werden - mit jeweils neuen Ausgangsideen hinsichtlich der Subjekte und 
der Objekte ihrer Theorie; das macht das Verfahren umständlicher und 
aufwendiger, doch damit dem entsprechenden Problembereich angemes­
sener als andere Moraltheorien. Denkbare Erweiterungen sind bei­
spielsweise das Anwendungsgebiet der zwischenstaatlichen oder in­
ternationalen Gerechtigkeit, die Frage nach der individuellen Moralität 
oder eben die Frage nach der Anwendung der Gerechtigkeitsideale auf 
nicht-ideale Verhältnisse; diese Gebiete erfordern jeweils andere Ant­
worten, die Einheitlichkeit der Vorgehensweise wird durch das Kon­
struktionsverfahren gewahrt (PL, 26). Rawls kann den politischen Kon­
struktivismus so - im Gegensatz zum Universalismus anderer philoso­
phischer Systeme mit einer allgemeinen Reichweite - in seiner Reich­
weite als universal bezeichnen (universal in its reach\ LP, 39), obwohl 
er für verschiedene Bereiche nicht von den gleichen Grundannahmen 
ausgeht; ihm stehen keine allgemeinen Prinzipien zur Verfügung, die in 
allen Situationen angewendet werden könnten.

In A Theory of Justice war die Stabilität noch durch eine Konvergenz 
von Gutem und Gerechtem gewährleistet (TJ, IX: The Good of Justice)', 
die Idee der Gerechtigkeit wurde selbst zu einem Bestandteil des guten 
Lebens der Mitglieder einer wohlgeordneten Gesellschaft: sie hatten 
somit aus ihrer eigenen Perspektive jeweils Grund genug, sich nach den 
Prinzipien einer fairen sozialen Kooperation zu richten. Dieses optimi­
stische Gesellschaftsideal wird heute, in einem Zeitalter von ethnischen, 
religiösen und kulturellen Spannungen zunehmend unglaubwürdig; so 
sagt Rawls selbst, daß seine Auffassung der Stabilität in Teil III Ends 
von A Theory of Justice unrealistisch (PL, xvii) und außerdem nicht mit 
der gesamten Sichtweise konsistent gewesen sei (PL, xvi).

Rawls spricht in diesem Zusammenhang von einem Faktum des Plu­
ralismus (PL, 36), welches die moderne Gesellschaft der Moraltheorie 
als Ausgangsdatum vorgibt; es ist nicht mehr realistisch zu erwarten, 
daß der Liberalismus selbst in die Konzeption des guten Lebens der 
Bürger einer liberalen Gesellschaft einmünden wird. Vielmehr be­
schränkt sich der Liberalismus in seiner politischen Ausprägung auf die 
Regelung des Zusammenlebens innerhalb einer politischen Gemein­
schaft insgesamt; die verschiedenen metaphysischen Weltanschauungen 
und umfassenden Moraldoktrinen regeln dagegen das Zusammenleben 
von bestimmten Gruppen innerhalb dieser politischen Gemeinschaft. 

285

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


War A Theory of Justice noch Ausdruck eines umfassenden Liberalis­
mus - denn sie artikulierte auch eine einzig mögliche liberale Konzep­
tion des Guten innerhalb ihres Systems so verzichtet der politische 
Liberalismus auf die Integration aller Konzeptionen des Guten in seine 
Theorie, und dies gerade zu dem Zweck, die Integration aller vernünfti­
gen Konzeptionen des guten Lebens in einer stabilen liberalen Gesell­
schaftsordnung zu ermöglichen. Die Stabilität einer wohlgeordneten 
Gesellschaft darf also nicht mit Hilfe von staatlichen Zwangsmitteln 
durchgesetzt werden; und nicht einmal liberale Konzeptionen eines 
guten Lebens, die etwa auf der Autonomie der Person als Grundwert 
basieren, dürfen mit Hilfe der repressiven Macht staatlicher Organe 
absichtlich gegenüber anderen Konzeptionen des guten Lebens bevor­
zugt werden; das würde einer Instrumentalisierung des Rechts zum 
Zweck der gesellschaftlichen Verwirklichung einer bestimmten Idee des 
guten Lebens gleichkommen.

Abgesehen von der fragwürdigen Legitimität einer solchen Instru­
mentalisierung des Rechts zum Zweck der Durchsetzung des Guten ist 
bereits die dem Guten inhärente Fragilität, das vom Glück, vom Zufall, 
von persönlichen Neigungen, Talenten und Fähigkeiten abhängige Ge­
lingen eines guten Lebens ein gutes Argument gegen eine derartige 
Instrumentalisierung der Politik zum Zwecke der Durchsetzung einer 
solchen Konzeption. Vernünftige Personen werden es deshalb nicht 
zulassen, daß die politische Macht zur Unterdrückung von umfassenden 
Moraldoktrinen eingesetzt wird, die ihrerseits zwar nicht unvernünftig, 
trotzdem aber von ihren Ansichten verschieden sind (Rawls PL, 60).65 
Der übergreifende Konsens soll die Versöhnung von personaler Inte­
grität und sozialer Stabilität erlauben; er erfordert nicht, daß die Grund­
legung der politischen Vernunft unabhängig von den umfassenden mo­
ralischen oder ethischen Doktrinen der Bürger einer liberalen Gesell­
schaft vorgenommen wird; es genügt ihm, daß die Pluralität verschiede­
ner gleich vernünftiger Moraldoktrinen in den beiden nach dem Kon­

65 Wir finden diese durch eine wechselseitige Irreduzibilität und Interdependenz gekennzeich­
nete Struktur des Rechten und des Guten übrigens sowohl auf dem Gebiet der Politik als auch 
innerhalb der Moralpsychologie der Person: Darwall (1977) hat auf den wichtigen Unterschied 
von Selbstachtung (auf die Dimension der Autonomie und des Rechts bezogen) und Selbst­
schätzung (auf die Dimension des Glücks und eines gelingenden Lebens bezogen) aufmerk­
sam gemacht, die von in A Theory of Justice (TJ § 67, 440) übersehen wird: Selbstachtung 
läßt sich nicht allein aus einem gelingenden Leben ableiten, und die Selbstschätzung wiederum 
kann nicht auf die bloße Ausübung des Vermögens zur Bestimmung einer Konzeption des 
guten Lebens reduziert werden. Eine Konzeption des guten Lebens, deren Realisierung einfach 
auch eine Glückssache ist, stellt ja zuletzt auch keine Idealvorstellung der praktischen oder 
theoretischen Vernunft, sondern ein Ergebnis der Ausübung unserer Einbildungskraft dar 
(Rawls 1989,91).

286

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


struktionsverfahren gebildeten Gerechtigkeitsprinzipien konvergieren. 
Ein vernünftiger Dissens bezüglich allgemeiner moralischer Fragen 
schließt einen partiellen Konsens bezüglich der Prinzipien politischer 
Gerechtigkeit nicht aus.

Die Bürger müssen daher das Ideal der politischen Vernunft auch 
nicht als Resultat eines politischen Kompromisses, wie etwa in einem 
modus vivendi sehen, sie können es von ihren eigenen Prämissen ausge­
hend akzeptieren (PL, 218); hier könnten beispielsweise Katholiken und 
Utilitaristen gleichermaßen bestimmten Gerechtigkeitsprinzipien zu­
stimmen, wenn dies auch aus unterschiedlichen Gründen geschieht 
(kritisch dazu aber Hampton 1989, 798). Und ein Grund muß nicht 
unbedingt ein an einem einheitlichen Maßstab gemessenen Vorteil ent­
sprechen, es sind Gründe, und zwar Gründe heterogener, pluralistischer 
Art, die in einer nach dem Gesellschaftsvertrag legitimierten politischen 
Herrschaftsordnung gleich verteilt sind. Der übergreifende Konsens 
erlaubt dadurch eine egalitäre Distribution von pluralen Gründen, und 
deshalb gibt es in einer pluralistischen Gesellschaft nicht mehr nur ein 
einziges, sondern viele verschiedene Überlegungsgleichgewichte (Dani­
els 1996, 149). Sogar verschiedene metaphysische Positionen können in 
diesem Brennpunkt Zusammentreffen; moralische Realisten, moralische 
Konstruktivisten und auch Skeptiker können den wesentlichen, aus dem 
politischen Konstruktionsverfahren hervorgehenden Inhalten des über­
greifenden Konsenses zustimmen; und sie können dies jeweils aus ganz 
verschiedenen, jeweils anderen Theorien entspringenden Gründen. Die 
Integration in eine nach diesem Muster realisierte gesellschaftliche 
Einheit erfordert keinen Kompromiß aus pragmatischen Erwägungen 
der gegenwärtigen Machbarkeit; der übergreifende Konsens beinhaltet 
die gegenseitige Anerkennung von verschiedenen vernünftigen Moral­
doktrinen und Konzeptionen des guten Lebens, die sich allesamt des 
Anspruchs enthalten, die einzig rationale Grundlegung der Prinzipien 
der politischen Gerechtigkeit zu artikulieren.

Drei Charakteristika kennzeichnen nach Rawls vernünftige Doktrinen: 
Sie sind erstens das Resultat der reinen spekulativen Vernunft und drük- 
ken eine einheitliche, alle Kenntnisse und Werte integrierende Weitsicht 
aus; ohne den Gebrauch eines reinen theoretischen Vemunftvermögens 
würden allgemeine Weltanschauungen, die unsere empirischen Kennt­
nisse übersteigen, nicht möglich sein (Rawls 1989, 103). Weiterhin 
beinhalten sie auch die Ausübung unseres Vermögens zur praktischen 
Vernunft, denn sie zeichnen einige Werte vor anderen aus und geben 
eine Methode vor, wie Wertkonflikte entschieden werden können. Und 
drittens erwachsen sie selbst aus einer bestimmten Tradition; sie sind 

287

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Resultat der Geschichte und der damit verbundenen Auseinandersetzung 
um die richtige Auslegung einer bestimmten Kultur (PL, 55). Vier ver­
schiedene Möglichkeiten lassen sich unterscheiden, wie sich eine umfas­
sende vernünftige Moraldoktrin zum Inhalt des übergreifenden Konsen­
ses in Beziehung setzten läßt.

Eine erste Möglichkeit der prinzipiellen Identität würde in einer di­
rekten Ableitung des Inhalts des übergreifenden Konsenses aus einer 
umfassenden liberalen Moraldoktrin bestehen; die umfassenden libera­
len Moraltheorien etwa von Kant und J. St. Mill stehen in einer solchen 
Beziehung zum übergreifenden Konsens. Außerdem können die Sicht­
weisen von Kant und Mill als diejenigen Theorien angesehen werden, 
die eine entscheidende kausale Rolle auch bei der Entstehung und Ent­
wicklung der liberalen Gesellschaften, wie wir sie heute kennen, ge­
spielt haben; aus unserer eigenen politischen Kultur entnehmen wir 
auch die beiden Ideen der politischen Person und der Idee einer fairen 
Kooperation, mit welchen wir unser Konstruktionsverfahren mit einem 
Fundament versehen haben.

Zweitens gibt es die Möglichkeit einer partiellen Konvergenz'. Be­
stimmte Doktrinen stehen zwar nicht in diesem unmittelbaren Ablei­
tungsverhältnis zum übergreifenden Konsens stehen, treten aber auch 
nicht in Konflikt mit ihm, sondern konvergieren vielmehr mit seinen 
Inhalten. Vielleicht könnte man den Utilitarismus von Hare zu dieser 
zweiten Kategorie zählen; Parfits Version einer utilitaristischen Moral 
ist dagegen nicht genügend entfaltet, um über ihr Verhältnis zu einem 
übergreifenden Konsens zu entscheiden. Der Verdacht erscheint aller­
dings nicht unbegründet, daß seine paternalistische Auffassung hin­
sichtlich der personalen Autonomie auch partielle Konflikte mit dem 
politischen Liberalismus generieren wird.

Sie wäre dann wohl einer dritten Kategorie von Sichtweisen zuzuord­
nen, die in einem wenigstens partiellen Konflikt mit den Inhalten des 
übergreifenden Konsenses stehen, sie jedoch aus taktischen Gründen 
vorübergehend akzeptieren.66 An dieser Stelle läßt sich auch nicht mehr 

66 Im übergreifenden Konsens treffen wir auf die allgemeine Frage nach dem Vorrang der 
Moral gegenüber Konzeptionen des guten Lebens. Meiner Klassifizierung der möglichen 
Verhältnisarten des Rechten und des Guten im übergreifenden Konsens ähnlich unterscheidet 
Seel (1995, 351) drei Möglichkeiten, die Motivation zur Moral sicherzustellen: Die strategi­
sche Motivation sichert den Vorrang der Moral durch die Anerkennung der Zweckdienlichkeit 
moralischen Handelns für eigen interessierte Zwecke, das wäre in etwa das Äquivalent zum 
modus vivendi im Bereich der Politik, der dort deshalb keine Stabilität gewährleisten kann, 
weil diese dabei „vom zufälligen Zusammentreffen glücklicher Umstände“ (ID, 293; vgj. ID 
310) abhängig bleibt. Die echte moralische Motivation wurzelt dagegen in der Einsicht, daß 
der Vorrang der Moral „um der anderen willen geboten ist“ (Seel 1995, 351); eine starke 
moralische Motivation schließlich begründet moralisches Handeln „im eigenen Interesse und 

288

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von einem Konsens über wesentliche Inhalte sprechen; die aus pragma­
tischen Gründen motivierte Akzeptanz der beiden Gerechtigkeitsprinzi­
pien des politischen Liberalismus läßt nicht mehr als einen auf einem 
Kompromiß beruhenden modus vivendi zu; er wird von Gründen ge­
stützt, die nicht genuin moralischer Natur sind, sondern aus der Berück­
sichtigung der augenblicklich unvorteilhaften Distribution politischer 
Macht resultieren. Eine echte Überzeugung steht nicht hinter diesen 
strategischen Erwägungen; dennoch basiert der modus vivendi immer 
noch auf einer freiwilligen Zustimmung zu den wesentlichen Inhalten 
der distributiven Gerechtigkeit, wie sie im politischen Liberalismus zum 
Ausdruck kommen. Die gesellschaftliche Stabilität verdankt der modus 
vivendi aber nur kontingenten Umständen; verändern sich die Macht­
verhältnisse, könnte es zu einer Aufkündigung auch der Zustimmung zu 
den Gerechtigkeitsprinzipien kommen.

Schließlich gibt es Sichtweisen, die sich in einem prinzipiellen Kon­
flikt mit dem übergreifenden Konsens befinden; nicht einmal die Reali­
sierung eines modus vivendi ist in diesem Falle mehr möglich, und an 
dieser Stelle sind wir daher auf eine nicht-ideale Theorie der Gerechtig­
keit angewiesen; manche Weltanschauungen erlauben nicht einmal 
mehr diese Art eines politischen Kompromisses. Manche religiösen 
Fanatiker sind weder vernünftig noch rational. Die Berücksichtigung 
der gegebenen politischen Machtverhältnisse geht nicht in ihr Kalkül 
mit ein; sicher ist diese Sichtweise unvernünftig, mißt man sie an den 
Maßstäben der hier formulierten politischen Vernunft; sie ist darüber 
hinaus auch irrational in unserem Sinne, denn das Machbare, die Reali­
sierung der Werte mit den zur Verfügung stehenden Mitteln, interessiert 
sie nicht. Die Bürden der Vernunft werden etwa von diesen fundamenta­
listischen Sichtweisen nicht mehr akzeptiert, und deshalb wird für die­
sen Fall auch der Gebrauch des Zwangsmonopols des Staates gerecht­
fertigt sein. Jedoch muß der gerechtfertigte Gebrauch von Zwangsmit­
teln (ob innerstaatlich oder international), der ausschließlich der Unter­
bindungen bestimmter rechtswidriger Handlungen dient, nicht in eine 
pauschale Verurteilung der den Handlungen zugrundeliegenden Welt­
anschauung fuhren; die Rechtfertigung des Gebrauch von Zwangsmit­

um der anderen willen.“ (Ibid.) Die Definition der starken Motivation - die das Äquivalent 
zum übergreifenden Konsens im Bereich der Politik darstellt - gerät Seel allerdings zum 
Zwitter, denn sie postuliert zwei eventuell widersprechende Bedingungen. Wenn er dann die 
starke moralische Motivation ein „falsches moralpsychologisches Ideal“ nennt, welche die 
„Erfahrung der Differenz zwischen moralischer Orientierung und Glücksorientierung“ einebne 
(Ibid., 353), übergeht Seel die Schwierigkeit einer wirklichen Verankerung des Vorrangs der 
Moral: Denn aus welchen Ressourcen kann eine echte moralische Motivation tatsächlich ihre 
handlungsbewirkende Kraft schöpfen? Reicht dazu die bloße Meinung, daß es moralisch 
geboten ist, „mein Handeln um der anderen willen zu modifizieren“? (Ibid.)

289

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teln entbindet uns selbst nicht von den Bürden des Urteils. Die Politik, 
auch wenn sie im Recht ist, kann kein Urteil über letzte Wahrheiten 
fallen; sie enthält sich gerade eines letzten Urteils in der Rivalität ver­
schiedener Weltanschauungen.

Selbst der Utilitarismus kann nun zum Bestandteil dieses übergrei­
fenden Konsenses werden, wenn er sich denn zur Vernunft bringen läßt; 
nach Rawls kann man sich durchaus vernünftige Formen des Utilitaris­
mus vorstellen (PL, 37), und dann kann das Prinzip des größten Ge­
samtnutzens kompatibel mit einer liberalen Konzeption der Gerechtig­
keit erscheinen (PL, 170; Rawls 1987, 12).67 Auch eine utilitaristische 
Moraldoktrin wird in diesem Falle die beiden Gerechtigkeitsprinzipien 
tragen, und zwar aus moralisch-prinzipiellen, nicht nur machtorientiert- 
pragmatischen Gründen. Nur bildet jetzt der politische Konstruktivis­
mus, und nicht, wie noch Hare annahm, der Utilitarismus die kritische 
Basis, die eine Legitimation und eine Limitation unserer politischen 
Ideale und Wertvorstellungen erlaubt. Die konstruktivistisch begründete 
Gerechtigkeitskonzeption ermöglicht uns - zum Teil - auch eine 
Schlichtung unserer manchmal miteinander in Konkurrenz tretenden 
Intuitionen und Werte, jedenfalls soweit sie sich auf die Frage nach der 
gerechten politischen Ordnung erstrecken; und der Utilitarismus wird 
sich dann gefallen lassen müssen, kritisiert bzw. auch in seine Grenzen 
verwiesen zu werden, wenn seine Schlußfolgerungen mit anderen, 
wichtigeren Werten nicht in Einklang zu bringen sind.68

67 Die Auffassungen von Bentham, Edgeworth und Sidgwick, ebenso wie diejenigen von 
Brandt, Hare und Smart sieht Rawls als mit den Gerechtigkeitsprinzipien von Gerechtigkeit als 
Fairneß unvereinbar an (ID, 311 FN. 19); Rawls hält es einfach für einen utopischen An­
spruch, daß alle Bürger die gleiche umfassende Moraldoktrin annehmen könnten (PL, 39). Die 
indirekte Variante des Utilitarismus von J. St. Mill ist für Rawls ein möglicher Kandidat für 
den übergreifenden Konsens (ID, 312 FN. 21; ID 355 FN. 29). Das widerspricht jedoch 
anderen Äußerungen von Rawls, denen zufolge J. St. Mill gar nicht als Utilitarist angesehen 
werden darf (1982, 160 FN. 2; TJ § 76, 502). Gewiith meint dagegen, daß Mill wie ein 
Utilitarist die Individualrechte dem Gesamlnutzen subordiniert (1982, 157).
68 Scheffler hält diesen Versuch einer Integration des Utilitarismus in den übergreifenden 
Konsens für wenig überzeugend weil inkonsistent: "If utilitarianism is said to be included in 
the overlapping consensus on Rawls's two principles, then are we to imagine that uti- 
litarians endorseRawls''s arguments for the rejection of utilitarianism even as they continue 
to affirm that view? This seems incoherent. Moreover, even the fundamental ideas from 
which the arguments for the two principles proceed, and which the original position helps 
to model, are ideas which, according to Rawls himself, utilitarianism does not accept." 
(1994, 9) Auch Rawls hat an anderer Stelle Zweifel daran geäußert, ob der klassische Utilita­
rismus die liberale Auffassung teilen könnte, daß die Bürger einer demokratischen Gesellschaft 
eine Pluralität von Lebensentwürfen und Konzeptionen des Guten verfolgen (Rawls 1982, 
179). Argumente gegen den übergreifenden Konsens stellen aber Schefflers Ausführungen 
nicht unmittelbar dar, denn er übersieht zum Beispiel, daß das Konzept des übergreifenden 
Konsenses gerade nicht erfordert, daß wir die beiden fundamentalen Ideen des politischen 
Liberalismus, also die politische Konzeption der Person und das faire System der sozialen 

290

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn also Parfits Versuch, unsere Intuitionen zu revidieren, teil­
weise neutralisiert werden konnte, so können wir nun, was ihren Status 
angeht, die inhaltliche Kompatibilität, teilweise sogar eine Komple­
mentarität zwischen dem Utilitarismus und einer Moraltheorie des poli­
tischen Liberalismus konstatieren; manche Spielarten des Utilitarismus 
werden, was die Politik angeht, zu den gleichen Resultaten wie die 
Theorie des Gesellschaftsvertrags kommen. Doch ist diese Konvergenz 
allein kein hinreichendes Argument für den Utilitarismus als Begrün­
dungsmodell einer Konzeption der politischen Gerechtigkeit; der Gesell­
schaftsvertrag macht die Kompatibilität von Utilitarismus und politi­
scher Gerechtigkeit viel plausibler als der größte Gesamtnutzen. Damit 
haben wir auch einen wesentlichen Schritt zur Klärung des anfänglich 
rein deskriptiven Status unserer Ausgangsintuition der Verschiedenheit 
von Personen getan. Zunächst ist diese Intuition nur eine für politische 
Fragen relevante Intuition, sie erhebt keine Ansprüche hinsichtlich 
anderer Bereiche der moralischen Reflexion; sie gründet ihrerseits in 
einer bestimmten politischen Kultur, ist deshalb aber nicht der Revision 
und Kritik entzogen. Der politische Konstruktivismus geht von dieser 
Intuition aus, er nimmt aber andererseits, wenn notwendig, auch be­
stimmte Korrekturen an ihr vor; zudem erlaubt sie zuletzt auch die poli­
tische Integration von Weltanschauungen in einem Idealbild der gesell­
schaftlichen Einheit, die gar nicht von den gleichen Grundlagen ausge­
hen. Deshalb kann der politischen Vernunft zuletzt eine dynamische Di­
mension bei ihrer Anwendung auf eine Vielzahl verschiedener Weltan­
schauungen und Lebensentwürfe und bei ihrer Anwendung auch auf 
nicht-ideale Umstände zugeschrieben werden.

7. 2. 3. Legitimität durch Stabilität?

Oft wird nun die Frage nach der politischen Stabilität einer Gesellschaft 
als für die Frage nach deren moralischen Legitimität unerheblich abge­
tan (zu diesem Spannungsverhältnis vgl. Rawls TJ § 76: The Problem of 
Relative Stability, 496 - 504; Nagel EP, 35). Doch die Stabilität einer 
Gesellschaft ist nun bereits als solche von Interesse für deren Mitglieder; 
denn sie ist auch die Voraussetzung für die rationale Verfolgung und 
Verwirklichung der je eigenen Konzeption des guten Lebens. Ohne die 
Stabilisierung von gegenseitigen Erwartungshaltungen, ohne ein zu­

Kooperation, akzeptieren. Sicherlich werden manche religiösen Weltanschauungen diese Ideen 
nicht akzeptieren und trotzdem aus genuin moralischen Gründen, die ihren eigenen Sichtwei­
sen entspringen, den beiden Gerechtigkeitsprinzipien zustimmen und somit Teil auch des 
übergreifenden Konsenses werden können.

291

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mindest minimales Maß an Verläßlichkeit der gesellschaftlichen und 
auch personalen Beziehungen, ohne ein gewisses Maß an Vertrauen in 
die Einhaltung von bestimmten Regeln wäre die langfristige Planung 
und Verfolgung von bestimmten Lebensentwürfen unmöglich; sie hilft 
mit, eine personal-psychologische Stabilität als Voraussetzung auch der 
Integrität der Person zu gewährleisten; es geht nämlich nicht um die 
Stabilität als Selbstzweck; die Verläßlichkeit und Vorhersagbarkeit, die 
sie ermöglicht kann der Ausbildung und Erhaltung einer personalen 
oder politischen Handlungsfähigkeit wertvolle Dienste erweisen.

Selbst wenn man zum Beispiel etwa eine Verabredungen nicht ein­
hält, so nimmt man dem anderen, der sich darauf verlassen hat, doch 
die Möglichkeit, sich für diese Zeit etwas anderes vorzunehmen. Ver­
sprechen ermöglichen eine Koordination der Handlungen verschiedener 
Menschen, die unterschiedliche Zwecke verfolgen; die Verläßlichkeit 
wird dabei unabhängig von einzelnen, je bestimmten Zwecken zu einem 
Wert, der sich allein aus dem allgemeinen Interesse an einer gewissen 
Planungssicherheit bei der Ausübung unserer Autonomie ableiten läßt.
"Your interest in the coordination promise is a reliance interest: that is, you 

have no interest until you have come to rely on the expectation of fulfillment in 
undertaking action in the interim. For example, you may have tumed down 
some splendid opportunity that is then lost to you if I do not fulfill. ... If reliance 
on the promise alters the behavior of one of the parties, fulfilling the promise 
becomes increasingly obligatory for the other (or others)." (Hardin MLR, 49 und 
85f.; Pizzomo 1991, 215; Scanlon 1990, 200; Williams 1985, 187; Buchanan 
LL, 77).

Deshalb steht die personale Integrität nicht nur im Dienste der Stabilität 
in einem übergreifenden Konsens; umgekehrt leistet die gesellschaftli­
che Stabilität ihren Beitrag zur Möglichkeit der Ausbildung der perso­
nalen Integrität. Daher kann die Stabilität einer Gesellschaftsordnung 
auch als eine der Wurzeln ihrer politischen Legitimität gelten, wenn sie 
auch nicht in jeder Hinsicht den Prinzipien der Gerechtigkeit entspre­
chen sollte. Feinberg ist daher auch zuzustimmen, wenn er die These 
vertritt, daß jede Reform das Risiko in sich birgt, das wertvolle Ver­
trauen in eingespielte und stabile Verfahren der Konfliktlösung unter 
Umständen aufs Spiel zu setzen:
,JEvery reform of an imperfect practice or Institution is likely to be unfair to 
someone or other. To change the rules in the middle of the game, even when 
these rules were not altogether fair, will disappoint the honest expectations of 
those whose prior commitments and life plans were made in genuine reliance on 
the continuance of the old rules.“ (1973, 268)

292

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In einer Gesellschaft, in welcher es ständig Reformbestrebungen oder 
gar revolutionärer Umwälzungen geben würde, um die Institutionen an 
eine bestimmte Konzeption der Gerechtigkeit anzupassen, kann kein 
Mensch der rationalen Verfolgung seiner Zwecke nachgehen. Die Er­
wartungen ihrer Mitglieder würden dort ständig enttäuscht werden; der 
Handelnde kann aufgrund der permanent sich verändernden äußeren 
Handlungsumstände die Folgen seines Handelns nicht einmal mehr 
annäherungsweise verläßlich kalkulieren; daher gehört nach Rawls auch 
ein Respekt von eingespielten Verfahrensweisen zur Bürgerpflicht (duty 
of civilityy, bestimmte Defekte nicht ganz gerechter, gesellschaftlicher 
Institutionen sollen akzeptiert werden, um eine allgemeine Atmosphäre 
des wechselseitigen Vertrauens nicht zu vergiften (TJ§53,355).

Die Stabilität einer Gesellschaftsordnung ist deshalb ein wesentlicher 
Aspekt wenn nicht ihrer Gerechtigkeit, so doch ihrer politischen Legi­
timität, ohne diese Stabilität gäbe es nicht die Möglichkeit der ratio­
nalen Verfolgung einer Konzeption des guten Lebens. Wenn also auch 
eine Gesellschaftsordnung nicht völlig gerecht ist, dafür aber bestimmte 
Regeln eingehalten werden und allgemein bekannte Prozeduren ein 
minimales Maß an Vorhersehbarkeit von politischen Entscheidungen 
garantieren, wenn daher auch die Bürger gegenseitige Erwartungen über 
ihr zukünftiges Verhalten ausbilden können, dann ist wenigstens die 
Verfolgung der individuellen Konzeptionen des guten Lebens trotz einer 
nur mangelhaften Realisierung der Gerechtigkeit nicht in Frage gestellt. 
Da bereits die Befriedigung bestimmter rationaler Erwartungshaltungen 
einen Wert darstellt, der durch die Befriedung der sozialen Verhältnisse 
realisiert wird, ist eine soziale Ordnung, die wenigstens ein Minimum 
an Verläßlichkeit garantiert, von Bedeutsamkeit bei der Beantwortung 
der Frage nach deren politischen Legitimität; das heißt natürlich nicht, 
daß die Stabilität allein bereits deren Legitimität garantieren könnte. 
Sicherlich bedarf es dazu auch eines Bezuges zu den unter den gegebe­
nen nicht-idealen Umständen realisierbaren bzw realisierten Aspekten 
einer Konzeption der politischen Gerechtigkeit.

7. 3. Nicht-ideale Theorie

Die nicht-ideale Theorie des politischen Liberalismus greift die letzte 
Frage nach den Realisierungsbedingungen einer kontraktualistisch be­
gründeten Gerechtigkeitskonzeption wieder auf; sie betrifft das Verhält­
nis von philosophischem Ideal und politischer Wirklichkeit, das wir 
bisher weitgehend ausgeklammert haben, und sie antwortet auf den 

293

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


utilitaristischen Einwand einer praktischen Irrelevanz des Ideals des 
Gesellschaftsvertrags. Sie ist das Ergebnis einer konstruktiven Konfron­
tation von philosophischer Vernunft und realpolitischer Unvernunft, das 
Ergebnis einer Auseinandersetzung der Moraltheorie mit der „wider­
ständigen Realität, mit der sich das normative Räsonnement ins Beneh­
men setzen will.“ (Habermas FG, 88) Zu Beginn dieser Untersuchung 
waren wir um die Verhältnisbestimmung von Rationalität und Moralität 
bemüht, die innerhalb der idealen Theorie stattfand; wollen wir die 
ideale Theorie nun auf nicht-ideale Verhältnisse erweitern, dann müssen 
wir dieses Verhältnis von Rationalität und Moralität auf die real gege­
bene Situationen erweitern, die von verschiedenen Spielarten der Irra­
tionalität und der Immoralität gekennzeichnet sind. Die nicht-ideale 
Theorie umfaßt etwa "the theory of punishment and compensatory ju- 
stice, just war and conscientious objection, civil disobedience and mili­
tant resistance" (TJ § 53, 351) und gewährleistet damit die praktische 
Relevanz der Gerechtigkeitsprinzipien, die ihrerseits nur zu einer idea­
len Theorie der Gesellschaft zählen (TJ § 39, 246).

Die nicht-ideale Theorie enthält zwei Teilgebiete, die sich in bezug 
auf die Ursachen unterscheiden, aufgrund derer die unmittelbare An­
wendung der Gerechtigkeitsprinzipien nicht möglich erscheint. In gro­
ben Umrissen hat Rawls eine nicht-ideale Theorie für das Gebiet der 
internationalen Politik ausgearbeitet, und dort haben die beiden Teile 
der nicht-idealen Theorie folgende Elemente: Zunächst gilt es die Exi­
stenz von expansionistischen und friedensbedrohenden Regimen als 
Problem eines ersten Teils der nicht-idealen Theorie zu berücksichtigen, 
die sich mit der partiellen Befolgung der liberalen Konzeption der in­
ternationalen Gerechtigkeit beschäftigt. Die internationale Staatenge­
meinschaft kann mit diesen Regimen bestenfalls einen durch das ratio­
nale Interesse stabilisierten modus vivendi errichten. Im Extremfall hat 
die internationale Staatengemeinschaft auch das Recht, sich gegen ge­
walttätige Übergriffe mit Hilfe von Sanktionen aller Art (von wirt­
schaftlichen bis hin zu militärischen Sanktionen) zu verteidigen.69 Im 
zweiten Teilbereich der nicht-idealen Theorie geht es dann um diejeni­
gen Gesellschaften, deren innere Verhältnisse es noch nicht erlauben, 
die gesellschaftliche Ordnung entsprechend einer Konzeption der Ge­

69 Dabei war nach Rawls etwa das Bombardement von Hiroshima gegen Ende des 2. Welt­
kriegs nicht gerechtfertigt. Er nennt es eines der „great evils“ (1995b, 326) der Geschichte; 
denn die Zivilbevölkerung darf im Krieg nur in äußersten Notfällen zum Objekt von militä­
rischen Angriffen werden. Rawls unterstreicht, daß wir zu keiner Zeit frei von der Beurteilung 
unserer Handlungen durch moralische Prinzipien sind. Unter nicht-idealen Umständen und 
selbst im Krieg verlieren moralische Urteile und Unterscheidungen ihre Bedeutung nicht 
(1995b, 327).

294

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtigkeit zu gestalten; hier steht die Staatengemeinschaft in der 
Pflicht, diesen Staaten, denen es an wesentlichen wirtschaftlichen und 
kulturellen Ressourcen mangelt, bei der Schaffung der Voraussetzungen 
zur Aufnahme in die Staatengemeinschaft und zur Anwendung der 
idealen Theorie zu helfen (Rawls LP, 62; vgl. auch Rinderte 1994b, 
688ff). Wir wollen diese beiden Teilbereiche der nicht-idealen Theorie 
verallgemeinern und auf die innergesellschaftlichen Verhältnisse an­
wenden; dabei kommen uns Ausführungen in Political Liberalism (4. 
Vorlesung, §§ 6 und 7) über allgemeine gesellschaftliche Transitions- 
prozesse zu Hilfe.

Zunächst will ich die partielle Befolgung der Gerechtigkeitskonzep­
tion betrachten (Abschnitt 7. 3. 1), die uns als ein Fall von Immoralität 
zu gelten hat. Die Nichtbefolgung einer Gerechtigkeitskonzeption - zum 
eigenen rationalen Vorteil - ist dabei die eine Möglichkeit. Die absicht­
liche und mutwillige Zerstörung einer gerechten oder wenigstens legi­
timen Ordnung - und hier muß der rationale Vorteil keine Rolle mehr 
spielen - ist eine andere Möglichkeit; letztere muß wohl als das eigent­
lich politisch Böse gelten, das mit der Rationalität in keinem Zusam­
menhang mehr steht. Die Befolgung einer Gerechtigkeitskonzeption 
ausschließlich zum eigenen rationalen Vorteil und ohne vernünftige 
oder moralische Motivation durch einen Gerechtigkeitssinn charakteri­
siert den modus vivendi, der ebenfalls zur nicht-idealen Theorie zu zäh­
len ist; er kann dort jedoch eine wichtige Funktion der Überleitung hin 
zu idealen Verhältnissen einnehmen kann.

Dann will ich auf die ungünstigen Umstände, die fehlenden wirt­
schaftlichen, politischen, kulturellen und psychologischen Vorausset­
zungen eingehen, die eventuell den Versuch der Errichtung und Er­
haltung einer gerechten Gesellschaftsordnung vereiteln können (Ab­
schnitt 7. 3. 2 ). Der zweite Teil der nicht-idealen Theorie gilt dem 
Verhältnis des Ideals zur Irrationalität, auch wenn ideale und nicht­
ideale Theorie aufeinander verweisen, ist es wichtig, deren wechselsei­
tige Unabhängigkeit hervorzuheben. Die Artikulation einer Gerechtig­
keitskonzeption kann nicht von realen Umständen abhängen und wird 
auch nicht von der Existenz der Unvernunft, von der Existenz unver­
nünftiger umfassender Moraldoktrinen und Weltanschauungen, beein­
flußt (PL, 65); umgekehrt bleibt die nicht-ideale Theorie natürlich ei­
nerseits auf die Vorgabe eines Ideals angewiesen, muß darüber hinaus 
aber die realen Verhältnisse berücksichtigen, welche der Verwirkli­
chung dieses Ideals im Wege stehen könnten.

295

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. 3 . 1. Partielle Befolgung

Der Bürgerkrieg wäre der Extremfall einer nicht-idealen Theorie; die 
politischen Institutionen sind dann in ihrer Existenz bedroht, man kann 
überhaupt nicht mehr von einer politischen Handlungseinheit sprechen, 
auf welche eine nicht-ideale Theorie der Gerechtigkeit Anwendung 
finden könnte. Stabilisieren sich die Machtverhältnisse so, daß ein ge­
ordneter, wenn auch nicht moralisch motivierter modus vivendi reali­
siert wird, haben wir eine Grundstruktur der Gesellschaft, auf welche 
eine Theorie der Gerechtigkeit angewendet werden kann. Der modus 
vivendi ist von einem partiellen Konflikt und einer partiellen Konver­
genz zwischen den Konzeptionen des guten Lebens und der Konzeption 
der politischen Gerechtigkeit geprägt; und das bedeutet, daß nur eine 
prekäre, von äußeren Umständen abhängige Stabilität realisiert werden 
kann. Rawls äußert nun die Hoffnung, daß es eine progressive Entwick­
lung vom modus vivendi zu einem übergreifenden Konsens geben wird 
(ID, 293), der seinerseits durch eine echte moralische Motivation der 
Mitglieder einer wohlgeordneten Gesellschaft gekennzeichnet ist; mit 
moralischen Motiven sind hier nicht nur die im vertragstheoretischen 
Sinne rational begründete Handlungsmotive angesprochen; denn die 
Idee des politischen Liberalismus erkennt eine Pluralität der Quellen 
echter moralischer Gründe und Motive des Handelns an (vgl. Abschnitt 
7. 2. 2.).

Dieser Übergang würde zum einen die historische Relevanz des Ide­
als des politischen Liberalismus beglaubigen; er würde auch eine Ant­
wort auf die Kritik darstellen, daß der übergreifende Konsens nur ein 
utopisches, nicht realisierbares Ideal sei, da es an den politischen und 
psychologischen Kräften fehle, diesen Konsens herzustellen (PL, 158); 
außerdem würde er eng mit einer bestimmten Moralpsychologie der 
liberalen Person Zusammenhängen, die in den entsprechenden Umstän­
den einen Gerechtigkeitssinn ausbilden wird. Bei diesem Entwicklungs­
prozeß sollen die bloß prudentiellen und extra-moralischen Motive, die 
den modus vivendi stabilisieren, zugleich mit der Ausbildung einer ge­
rechten Konzeption der gesellschaftlichen Verhältnisse auch in genuin 
moralische Motive transformiert werden. Die praktische Relevanz des 
Ideals eines übergreifenden Konsenses hängt also wesentlich auch von 
einer Moralpsychologie ab, welche ihrerseits die Motivationskraft von 
konzeptions-abhängiger Volitionen annimmt; wenn wir dann zunächst 
eine rein strategisch begründete Zustimmung zu einer Konzeption der 
Gerechtigkeit vorliegen haben, so werden sich nach und nach auch mo­
ralische Motive der Zustimmung einstellen.

296

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Stabilität eines modus vivendi unterscheidet sich von einem Sta­
bilität garantierenden übergreifenden Konsens durch die Abwesenheit 
einer genuin moralischen Zustimmung zu den grundlegenden Prinzipi­
en eines Systems der gesellschaftlichen Kooperation. Der modus vivendi 
kann durchaus von moralischer Bedeutsamkeit sein, was nämlich die 
langfristige Planung von bestimmten Zielen angeht; der übergreifende 
Konsensus macht im Gegensatz dazu die Zustimmung zu einer be­
stimmten gesellschaftlichen Ordnung aber nicht nur von gegebenen 
Machtverhältnissen in der Gesellschaft abhängig; und er realisiert damit 
ein höheres Maß an Stabilität. Ein bloßer modus vivendi ist höchst fra­
gil; sobald sich die realen Machtverhältnisse innerhalb einer Gesell­
schaft verändern, wird auch die Zustimmung zu deren Herrschaftsord­
nung fragwürdig; dagegen kann der übergreifende Konsensus auf die 
Loyalität seiner Mitglieder auch dann zählen, wenn sich die gesell­
schaftlichen Verhältnisse verändern, denn er nötigt sie nicht zu äußerli­
chen Kompromissen; er hängt auch nicht von Gründen ab, die den eige­
nen Konzeptionen des guten Lebens gegenüber bloß externe Gründe 
sind. Die Art der Zustimmung ist hier von vornherein eine grundsätzli­
che und basiert nicht auf einer bloßen Kalkulation der besten Verhal­
tensstrategie in einem gegebenen gesellschaftlichen Umfeld.

Ein konstitutioneller Konsens kann dabei eine wichtige Scharnier­
funktion übernehmen, er stellt eine Zwischenetappe beim Übergang des 
modus vivendi zum übergreifenden Konsens dar. Inspiriert durch einen 
Aufsatz von Kurt Baier (1989) hat Rawls diesen Zwischenschritt neu in 
seine Idee des politischen Liberalismus mit aufgenommen; Baier fuhrt 
für den konstitutionellen Konsens den Vorteil ins Feld, daß er keinen 
Konsens über eine Konzeption der Gerechtigkeit beinhalten muß; er 
beschränkt sich auf Verfahrensfragen, er hat Entscheidungsregeln zum 
Inhalt und läßt substantielle Inhalte der Gerechtigkeit außen vor. Diese 
Regeln werden dabei nicht allein aus einem strategischen Interesse, 
sondern um ihrer selbst willen als wertvoll anerkannt; sie garantierten 
die Stabilität einer Gesellschaft, ohne eine inhaltliche Konvergenz mo­
ralischer Überzeugungen vorauszusetzen.
"Such an agreement on the process of adjudication when interests conflict - call 
it a ’constitutional consensus' - is valued for its own sake and for much the same 
reason as a consensus on a principle of justice would be valued: it maintains 
stability over a wide ränge of distributions of power." (Baier 1989, 775)

Baier zufolge ist ein solcher konstitutioneller Konsens für die Lösung 
gesellschaftlicher Konflikte und die Errichtung einer friedlichen und 
stabilen sozialen Ordnung ausreichend; er Konsens muß dabei drei Er­
fordernissen genügen (PL, 161 - 163): Bestimmte Rechte und Prinzipien 

297

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind erstens nicht Gegenstand politischer Entscheidungen; sie sind dem 
normalen Gesetzgebungsverfahren dadurch entzogen, daß sie Bestand­
teil der Verfassung eines Gemeinwesens sind, welche bestimmte 
Grundfragen bezüglich der Regelung politischer Verfahren jenseits der 
Kalkulation sozialer Interessen und jenseits von Mehrheitsentscheiden 
beantwortet hat. Das zweite Erfordernis hängt mit der vernünftigen 
Grundlage zusammen, auf die sich die Anwendung der Gerechtigkeit­
sprinzipien innerhalb eines bestimmten Kontextes bezieht. Die Prin­
zipien beziehen sich auf bestimmte institutionelle Grundtatsachen, und 
ihre Anwendung hat öffentlich nachvollziehbar zu sein, um das Ver­
trauen der Bürger in den öffentlichen Entscheidungsprozeß zu gewähr­
leisten. Ein konstitutioneller Konsens erfordert schließlich bestimmte 
politische Tugenden wie Toleranz und wechselseitige Achtung (Rawls 
PL, 122), die die soziale Kooperation fördern helfen.

Rawls will sich jedoch mit einem bloßen Verfahrenskonsens noch 
nicht zufrieden geben; er zielt auf die Erreichung einer sozialen Einheit 
ab, die ihren Mittelpunkt jenseits eines Konsensus über bloße Verfah­
rensfragen haben muß. Um jedoch dem Utopie-Vorwurf zu entgehen, 
beginnt auch Rawls mit der Annahme, daß es keine solche Zustimmung 
zu einer politischen Konzeption der Gerechtigkeit gebe, da es noch an 
den politischen, gesellschaftlichen und psychologischen Kräften fehle 
(PL, 158). Der konstitutionelle Konsensus kann als Übergangsetappe die 
Lücke zwischen politischer Realität und philosophischem Ideal füllen; 
zwar mangelt es ihm einerseits noch an der gleichen Tiefe (depth) des 
übergreifenden Konsens (PL, 149); denn er gründet nicht auf den Ideen 
der politischen Person und der gesellschaftlichen Kooperation, die ich 
im vorhergegangenen Kapitel vorgestellt habe (PL, 158). Außerdem ist 
seine Reichweite (breadth) insofern begrenzt, als er sich nicht auf die 
Grundstruktur einer Gesellschaft insgesamt, sondern bloß auf bestimmte 
formale Rechte und Verfahrensgrundsätze (PL, 164) bezieht. Im Gegen­
satz zum konstitutionellen Konsensus ist der übergreifende Konsens 
zum einen in den moralischen Ideen der politischen Person und der 
gesellschaftlichen Kooperation verwurzelt und erstreckt sich zum ande­
ren auch auf substantielle soziale Rechte, wie faire Chancengleichheit 
und staatliche Garantien der Befriedigung von Grundbedürfnissen; diese 
Rechte sind Bestandteile der Gesetzgebungspraxis; sie gehen über die 
bloße Verfassung einer politischen Gemeinschaft hinaus. Der konstitu­
tionelle Konsens beschränkt sich dagegen auf eine Übereinstimmung in 
substantiell sicherlich gehaltvollen Verfahrensfragen; die Lösung aber 
etwa von Verteilungskonflikten überläßt er dem politischen Prozeß.

Allerdings hat der konstitutionelle Konsens den großen Vorteil, daß 
er auf relativ anspruchslosen Voraussetzungen gründet und dennoch 

298

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach und nach eine Beeinflussung der Bürger im Sinne eines an­
spruchsvolleren Ideals ermöglichen kann. Im konstitutionellen Konsens, 
der noch durch eine eigeninteressierte Zustimmung zu den Gerechtig­
keitsprinzipien zu charakterisieren ist, tendieren die politischen Verfah­
rensregelungen dazu "to shift citizens' comprehensive doctrines to that 
they at least accept the principles of liberal Constitution. ” (PL, 163) 
Allgemein macht sich Rawls hierbei auch die Tatsache zunutze, daß 
umfassende Doktrinen des guten Lebens nicht alle Werte umfassen, so 
daß hier immer ein gewisser Spielraum auch für zusätzliche kooperative 
Werte und Tugenden, für eine Dynamik also der Vernunft im Bereich 
der menschlichen Psychologie überhaupt besteht. Die Konzeption der 
politischen Gerechtigkeit, bildet sie erst einmal die Grundlage der öf­
fentlichen Diskussion über gemeinsame Angelegenheiten, kann be­
stimmte Prozesse auslösen und Kräfte fördern, die eine Entwicklung zu 
einem tieferen und breiteren Konsens einleiten als ihn der konstitutio­
nelle Konsens darstellt; allein die Einübung in die Angewohnheit, ande­
re Personen mit Hilfe von Argumenten auf der Grundlage ihrer eigenen 
Vorstellungen zu überzeugen, führt dazu, daß eine Person nicht in ihrer 
eigenen Sichtweise verharrt, daß sie lernt, von ihren eigenen Urteilen 
über die Gestaltung der Politik zu abstrahieren und die Überzeugungen 
anderer Menschen in ihrem Urteil zu berücksichtigen.

Die Integrationskraft eines konstitutionellen Konsenses kann so zu 
einem Wandel der Denkungsart dessen Mitglieder führen; die Plastizi­
tät, die Formbarkeit der Menschen in der Gesellschaft wird eine gradu­
elle Transformation ihrer respektiven Konzeptionen des guten Lebens in 
die Wege leiten, und zwar im Sinne einer liberalen Konzeption der 
politischen Gerechtigkeit. Eine politische Ordnung, die auf der Basis 
eines konstitutionellen Konsensus arbeitet, wird die Präferenzen ihrer 
Bürger so formen und festigen, daß ihre Konzeptionen des guten Lebens 
wenn auch nicht konvergieren, so doch im oben genannten Sinne sich 
zu vernünftigen Konzeptionen entwickeln werden; damit wird ihre Inte­
gration in der vom übergreifenden Konsensus gebildeten gesellschaftli­
chen Einheit möglich. Erst in einem übergreifenden Konsensus läßt sich 
dann eine Gerechtigkeitskonzeption direkt von den verschiedenen Kon­
zeptionen des guten Lebens ableiten (zur möglichen Ableitung der libe­
ralen Toleranz aus einem religiösen Weltbild vgl. Ricoeur 1991, 310); 
er verwirklicht mehr als nur eine externe Kompatibilität. Der gesell­
schaftliche Pluralismus hat sich unter seinem Einfluß zu einem ver­
nünftigen Pluralismus geläutert; auch wenn dieses Ideal nie erreicht 
werden wird und man sich ihm nur immer weiter annähem kann (PL, 
165), so gibt es doch die Zielrichtung vor, an welcher sich der Transiti- 
onsprozeß zu orientieren hat.

299

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Umgang mit der partiellen Befolgung einer Konzeption der Ge­
rechtigkeit sind auch besondere Vorkehrung etwa hinsichtlich des Öf­
fentlichkeitsprinzips wichtig; unter ungünstigen Umständen der partiel­
len Nichtbefolgung mag es beispielsweise auf allgemeine Zustimmung 
stoßen, wenn manchmal das Öffentlichkeitsprinzip nicht eingehalten 
wird. Um das oberste politische Gute der Gerechtigkeit zu verwirkli­
chen, kann es sogar angebracht sein die Unwahrheit zu sagen oder be­
stimmte Dinge zu verheimlichen; das bedeutet nicht, daß der Zweck hier 
alle Mittel heiligt. Aber unter besonderen Umständen wird der Verant­
wortung für mögliche Folgen Priorität gegenüber der Gesinnung bezüg­
lich bestimmter deontologischer Restriktionen eingeräumt werden müs­
sen; die bloße Wahrhaftigkeit mag als Ideal vielleicht dort fehl am Plat­
ze sein, wo Menschenleben auf dem Spiel stehen. So argumentiert 
Korsgaard gegen Kants berühmtes Beispiel, mit Hilfe dessen er das 
kategorische Lügeverbot illustriert:
„The minderer wants to make you a tool of evil; he regards your integrity as a 
useful sort of predictability.“ (1996a: 5. The right to lie: Kant on dealing with 
evil, 133 - 158, 145; vgl. Bok 1989a, 45 und 1989b)

Es kann unter ungünstigen Umständen gute politische Gründe geben, 
die nun eben nicht öffentlich gemacht werden können (vgl. Abschnitte 
1. 3., 3. 5. und 5. 5 ). Eine Ethik der politischen Verantwortung hat 
auch die Konsequenzen einer zu rigiden Anwendung von moralischen 
Standards zu tragen, die womöglich auch noch unzulässigerweise und 
ohne adäquate Modifikation aus dem Bereich der personalen Gerechtig­
keit in die Politik übernommen worden sind. Gerade auch die Äußerung 
von moralischen Urteilen kann ja in bestimmten Situationen ihren in­
haltlich begründeten moralischen Zweck verfehlen oder dessen Realisie­
rung vereiteln.

7. 3. 2. Ungünstige Umstände

Die Tatsache, daß Gerechtigkeitsprinzipien zum Orientierungspunkt für 
die nicht-ideale Theorie werden können, macht sie für die politische 
Praxis relevant (TJ § 39, 246). Der erste Teil der nicht-idealen Theorie 
bezieht sich auf eine partielle Befolgung der Gerechtigkeitsprinzipien; 
der zweite hat es nun mit deren Nicht-Anwendbarkeit aufgrund ungün­
stiger wirtschaftlicher, historischer oder kultureller Verhältnisse zu tun. 
Dieser Teil der nicht-idealen Theorie kommt zur Anwendung, wenn 
"the conditions of societies ... lack the political and cultural traditions, 
the human Capital and know-how, and the resources, material and tech-

300

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nological, that make well-ordered societies possible" (LP, 62). Rawls 
spricht auch von natürlichen Begrenzungen, die etwa eine teilweise Ein­
schränkung des ersten, vorrangigen Freiheitsgrundsatzes rechtfertigen 
können:
"A restriction can derive from the natural limitations and accidents of human 
life, or from historical or social contingencies." (TJ § 39, 244)

Die Priorität des Freiheitsgrundsatzes ist also nicht in allen möglichen 
Umständen erfordert; sie setzt ihrerseits günstige Umstände voraus, die 
ihrerseits von bestimmten kulturellen und wirtschaftlichen Faktoren 
abhängig sind und darüber hinaus auch die Existenz eines dementspre­
chenden politischen Willens, und d. h. die Bereitschaft zur allgemeinen 
Befolgung von Gerechtigkeitsprinzipien, erkennen lassen (PL, 297). 
Doch die zur idealen Theorie zählende Bestimmung der Gerechtigkeits­
prinzipien wird deshalb weder von der Existenz des Bösen, der Immo­
ralität oder der Unvernunft abhängig gemacht (Rawls PL, 65).

Im Falle von ungünstigen Verhältnissen stellt sich für den politischen 
Praktiker aus der Perspektive einer Theorie der Gerechtigkeit eine dop­
pelte Aufgabe: Wie kann zum einen mit diesen Beschränkungen auf 
eine moralisch gerechtfertigte Art und Weise umgegangen werden? 
Schließlich können wir uns selbst in nicht-idealen Umständen nicht von 
allen moralischen Forderungen befreit sehen. Wir haben es jetzt nicht 
wie im ersten Teil der nicht-idealen Theorie mit Ungerechtigkeiten zu 
tun; trotzdem machen etwa Situationen der extremen Knappheit an 
lebensnotwendigen Gütern die Anwendung von Gerechtigkeitsprinzi­
pien nicht eben leicht. Hume hat diesen Bereich der extremen Knapp­
heit vom Anwendungsbereich der Tugend der Gerechtigkeit ausge­
schlossen.
,,Produce extreme abundance or extreme necessity, implant in the human breast 
perfect moderation and humanity or perfect rapaciousness and malice; by ren- 
dering justice totally useless you thereby destroy its essence and suspend its 
Obligation upon mankind.“ (1957, 19).

Und gibt es zum anderen Möglichkeiten, diese Verhältnisse so zu än­
dern und zu verbessern, daß sie für die Anwendung der idealen Theo­
rie, eine unmittelbare Anwendung also der Gerechtigkeitsprinzipien in 
Frage kommen können? Eine wohlgeordnete Staatengemeinschaft hätte 
etwa die Pflicht, einem armen Land aus der wirtschaftlichen Not zu 
helfen, so daß dort die Etablierung einer Konzeption der innerstaatli­
chen Gerechtigkeit möglich und die es zum Mitglied der wohlgeordne­
ten Staatengemeinschaft qualifiziert. Angesichts natürlicher Beschrän­
kungen sind etwa selbst Einschränkungen des Freiheitsgrundsatzes 

301

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denkbar. Die Freiheit muß auch von Wert für die Betroffenen sein (TJ § 
36, 226). Der Wert der Freiheit bemißt sich dabei an den Handlungsop­
tionen, die den Mitgliedern einer Gesellschaft tatsächlich zur Verfügung 
stehen. Unter ungünstigen Umständen kann dieser Wert sehr klein wer­
den, und deshalb kann das erste Gerechtigkeitsprinzip dort zugunsten 
einer Beschleunigung der wirtschaftlichen bzw. kulturellen Entwicklung 
hintangestellt werden. Paternalistischen Tyrannen und Diktatoren soll 
damit nicht Tür und Tor geöffnet werden; doch ist die Irrationalität 
nicht die alleinige Rechtfertigung einer Freiheitsbeschränkung. Hinzu 
kommt nämlich, daß diese Entwicklungsmaßnahmen darauf abstellen 
müssen, die Ausbildung einer Fähigkeit zur Selbstbestimmung zu för­
dern und damit die verschiedenen Formen der Irrationalität zu überwin­
den.

Nur zu einem einzigen Zweck ist eine vorübergehende Subordination 
des Freiheitsgrundsatzes unter andere Gesichtspunkte zu rechtfertigen: 
wenn sie zur Ausbildung deijenigen Fähigkeiten und Umstände führt, 
welche die Ausübung des Vermögens zur Freiheit erst ermöglichen. Die 
paternalistische Intervention ist etwa bei einem Kind aufgrund be­
stimmter natürlicher Beschränkungen gerechtfertigt, insofern sie einen 
Schutz gegen seine eigene psychologisch begründete Irrationalität dar­
stellt (TJ § 39, 250); wenn die Voraussetzungen nicht gegeben sind, 
wird etwa auch die Gewissensfreiheit oder die Reichweite der Mehr­
heitsregel eingeschränkt werden können (TJ § 39, 246). Doch sollen 
diese Maßnahmen immer darauf abzielen, daß die Einschränkungen 
ausschließlich dem Zweck dienen, die Verhältnisse auf eine Weise zu 
verändern und neu zu gestalten, daß sie nach und nach die Anwendung 
der idealen Theorie erlauben. Die langfristigen, moralischen Vorteile, 
und diese Kosten-Nutzen-Rechnung ist hier nicht utilitaristisch zu ver­
stehen, wiegen dann ein kurzfristiges, moralisches Opfer auf (vgl. auch 
Sens Rechte-Konsequentialismus Abschnitt 5. 3. 3 ):
, Jt may be reasonable to forgo part of these freedoms when the long-run benefits 
are great enough to transform a less forunate society into one where the equal 
liberties can be fully enjoyed. This is especially true when circumstances are not 
conducive to the exercise of these rights in any case.“ (Rawls TJ § 39, 247)

Diese Ausführungen bedürfen allerdings einer doppelt einschränkenden 
Ergänzung. Auf der einen Seite dürfen natürliche oder soziale Gege­
benheiten nicht als Vorwand angeführt werden, um bestimmte gesell­
schaftliche Ungerechtigkeiten als unvermeidbar darzustellen; die Skla­
verei beispielsweise kann niemals aufgrund von wirtschaftlichen 
Schwierigkeiten als gerechtfertigt angesehen werden. Für Kriegsgefan­
gene kann sie höchstens als das geringere Übel angesehen werden; wenn 

302

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine noch größere Ungerechtigkeit wie etwa die Ermordung aller Gefan­
genen die einzige Alternative wäre (TJ § 39, 248). Nur unter diesen 
extremen Umständen kann sogar die Sklaverei von den Betroffenen 
vorübergehend toleriert werden; doch können soziale Kontingenzen 
nicht als Rechtfertigung für Abstriche an moralischen Standards heran­
gezogen werden. Auf der anderen Seite sind gerade kulturelle Notwen­
digkeiten im Gegensatz zu äußeren, natürlichen Beschränkungen zum 
größeren Teil selbstverschuldet und rechtfertigen nicht den Gebrauch 
des Begriffs einer natürlichen Beschränkung; eine Kultur, die elementa­
ren Grundsätzen einer Gerechtigkeitstheorie widerspricht, hat nichts mit 
den nicht-idealen Umständen, sondern viel mehr etwas mit einer parti­
ellen Befolgung von Gerechtigkeitsprinzipien zu tun und fällt daher in 
den Bereich der ersten Teil der nicht-idealen Theorie. Perfektionistische 
Ideale werden dann etwa als Rechtfertigung der Einschränkungen der 
moralisch begründeten Gerechtigkeitsgrundsätze herangezogen; doch 
besitzt diese Art einer Rechtfertigung - moralisch gesehen - keinen an­
deren Stellenwert als etwa eine pragmatische oder ethische Rechtferti­
gung der Verletzung von Gerechtigkeitsgrundsätzen. Wie wir gesehen 
haben erlaubt uns jedoch eine mögliche Rationalität von unmoralischem 
handeln nicht, unsere Begriffe einfach neu zu definieren und in diesem 
Fall dann von moralischem Handeln zu sprechen. Unmoralisches Han­
deln bleibt unmoralisch selbst dann, wenn manche gute Gründe für es 
sprechen mögen und es dann auch zurecht als rational bezeichnet wer­
den kann.

Oft bildet aber eine Mischung aus kultureller Rückständigkeit und 
politischer Ungerechtigkeit die Wurzel auch von sozialen Ungerechtig­
keiten und großen wirtschaftlichen Schwierigkeiten und macht die An­
wendung von Gerechtigkeitsprinzipien so schwierig; und allzuoft sind 
natürliche Beschränkungen lediglich die Folge einer nur partiellen Be­
folgung der Gerechtigkeitsprinzipien, so daß sich der zweite Teil der 
nicht-idealen Theorie nahtlos an den ersten anschließt und dessen Er­
gänzung darstellt. Eine Befolgung der Gerechtigkeitsprinzipien wird 
Rawls zufolge in den meisten Fällen auch die beste Vorsorge zur Ver­
meidung von natürlich oder kulturell bedingten ungünstigen Verhältnis­
sen darstellen:
"Perhaps there is no society anywhere in the world that, were its people rea- 
sonably and rationally govemed and their numbers sensibly adjusted to their 
economy and resources, could not have a decent and worthwhile life." (LP, 64)

Die beiden Teile der nicht-idealen Theorie der Gerechtigkeit stehen 
damit ihrerseits in einem komplexen Wechselverhältnis: Oft ist die nur 
partielle Befolgung von Gerechtigkeitsprinzipien selbst das Resultat von 

303

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ungünstigen wirtschaftlichen und kulturellen Umständen; andererseits 
verstärkt eine partielle Befolgung die Tendenz hin zu einer Verschlech­
terung dieser ungünstigen Umstände. Doch diese besonderen Schwierig­
keiten zurückstellend können wir das Zusammenspiel von idealer und 
nicht-idealer Theorie abschließend so charakterisieren: Ideale und nicht­
ideale Theorie stehen in einem doppelten Verhältnis zueinander. Die 
ideale Theorie hat zunächst als Voraussetzung einer nicht-idealen Theo­
rie zu gelten; erstere legt die Ziele fest, welche letzterer als Orientie­
rungsrahmen vorgegeben sind; außerdem stellt die ideale Theorie Kate­
gorien des Erlaubten und des Verbotenen zur Verfügung, die selbst in 
der nicht-idealen Theorie zur Unterscheidung legitimer und illegitimer 
Mittel zur Erreichung und Realisierung der von der idealen Theorie 
vorgegebenen Ziele notwendig sind.

Umgekehrt ist die nicht-ideale Theorie notwendige Ergänzung und 
unentbehrliches Komplement einer idealen Theorie der Gerechtigkeit, 
die erst in der Anwendung auch auf reale Umstände ihren Abschluß 
finden und praktische Relevanz gewinnen wird. Ehe realen Umstände 
politischen Handelns sind einer idealen Theorie auch insofern nicht 
völlig fremd, als im weiten Überlegungsgleichgewicht (vgl. Abschnitt 2. 
3. 2.) bereits der Aspekt der sozialen Realisierbarkeit einer Gerechtig­
keitstheorie eine wichtige Rolle für deren Überzeugungskraft spielte; der 
Bezug beispielsweise auf die Gesellschaftstheorie, die politische Öko­
nomie und auch die Entwicklungspsychologie sind bereits von entschei­
dender Bedeutung beim komplexen Prozeß der Formulierung und Be­
gründung der Gerechtigkeitsprinzipien gewesen. Ihnen ist ein Bezug zur 
realen Welt von Anbeginn eingeschrieben; ihr einziger Zweck besteht 
schließlich darin, daß wir unser Urteilen und Handeln im Alltag an 
ihnen orientieren können. Die Frage nach ihrer Anwendbarkeit tritt 
ihnen deshalb nicht als äußerlicher Nebenaspekt gegenüber; sie ist ih­
nen bereits bei ihrer Formulierung mit auf den Weg gegeben.

7. 4. Gemeinsame Güter und Gerechtigkeit

Wenn uns die politische Autonomie eines Gemeinwesens als fündamen- 
taler Wert erschien, der sich in den Gerechtigkeitsprinzipien selbst au­
thentifiziert und der Struktur und Dynamik der politischen Vernunft zu­
grunde liegt, so gilt es doch nicht zu übersehen, daß es neben diesem 
unmittelbar politischen Gut andere gemeinsame Güter einer je spezifi­
schen Gesellschaft gibt:

304

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Other socially collective ends may well exist besides that of being a well-or- 
dered society but these ends cannot be upheld by the coercive apparatus of the 
state. If socially collective communitarian aims could survive in no other way, 
why whould we regret their demise?“ (Rawls 1975a, 550)

Diese Güter sind zwar ihrerseits nicht politischer Natur, sie haben nicht 
unmittelbar die Schaffung oder Erhaltung einer wohlgeordneten Gesell­
schaft zu ihrem Inhalt. Rawls meint nun, daß der Zwangsapparat des 
Staates nicht zur Verfolgung dieser Ziele eingesetzt werden dürfe; das 
entspricht auch der Bestimmung einer Zielneutralität politischen Han­
delns in der liberalen Gesellschaft (vgl. Abschnitt 1. 3 ). Doch ist das 
eine realistische Annahme für die reale Politik? Ein politisches Ge­
meinwesen kann sich und wird sich im Normalfalle wohl auch der För­
derung kollektiver Güter mit Hilfe positiver Anreize annehmen; auch 
die Steuereinnahmen, die zur Finanzierung der Bildungs- und Kultur­
politik verwendet werden, sind schließlich Resultat einer Anwendung 
des staatlichen Zwangs. Es wäre zu kurz gegriffen, das Wesen der Poli­
tik allein im Gebrauch von Zwangsmitteln zu sehen oder es allein auf 
die Realisierung einer bestimmten Konzeption der Gerechtigkeit - im 
Sinne etwa der Verwirklichung einer fairen Verteilung von Grundgü- 
tem - zu verkürzen; schließlich arbeitet die Politik nicht nur mit repres­
siven Zwangsmitteln, mit der Einschränkung der Willkürfreiheit; sie 
macht auch Hoffnungen und verspricht etwa gesellschaftlichen Verhält­
nisse zu schaffen, in denen die Realisierung bestimmter Formen eines 
guten Lebens erleichtert wird.70 Dieser Zusammenhang ist zu berück­
sichtigen, wenn wir zuletzt nicht-politische Güter im Verhältnis zu 
spezifisch politischen Gütern in eine abschließende Betrachtung einbe­
ziehen wollen.

Nicht nur das Vermögen zur Selbstbestimmung kann einen gemein­
sam geteilten Wert einer Gemeinschaft darstellen (PL, 146, FN. 13); 
jede spezifische Gemeinschaft wird sich zusätzlicher Werte als der Be­
stimmungsmerkmale ihrer kollektiven Identität bedienen; diese Werte 
liegen nun jenseits der politischen Werte, die die Bürger in jeder ge­
rechten Gemeinschaft teilen. Eine gemeinsame Kultur, eine gemein­
same Geschichte, eine bestimmte Religion, bereits gemeinsame Erfah­

70 Foucault zufolge zielt Politik auch auf die aktive Produktion von bestimmten Lebensfor­
men, von Wissen und Macht (1976, 98) ab, wenn auch ein Verständnis der politischen Macht 
als bloß negativ wirksamen Beschränkung unserer Willkürfreiheit in unserer Gesellschaft die 
allgemeine Form ihrer Akzeptierbarkeit darstellt (1976, 114). Der Diskurs einer repressiven 
politischen Macht ist nach Foucault selbst wesentlicher Bestandteil der versteckten Ausübung 
einer diflusen und kapillarisch wirksamen, nicht mehr spezifisch politischen Macht, die zum 
Zwecke der gesellschaftlichen Auto-Stabilisierung zum Schluß auch auf die Konstitution der 
Subjekte Einfluß nimmt.

305

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rungen, die das Zusammenleben auf einem bestimmten Territorium mit 
sich bringt, können eine Verbundenheit, ein Zusammengehörigkeitsge­
fühl zwischen den Mitgliedern einer Gesellschaft bekräftigen, die ihren 
Ursprung nicht bloß in der Vernunft allein haben; diese kontingenten 
empirischen oder besser ethischen Bedingungen, die ein spezifisches 
Gemeinwesen definieren und gegenüber anderen abzugrenzen erlauben, 
sind sicherlich auch Quellen und Bestandteile der öffentlichen Delibe- 
ration der Grundsätze der politischen Gerechtigkeit.

Neben der moralischen und der pragmatischen gilt es zuletzt auch 
eine ethischen Dimension in unserer Strukturbestimmung der politi­
schen Vernunft vor allem gerade in Hinblick auf deren motivationale 
Dynamik zu berücksichtigen; näherhin kommt dem ethischen Gebrauch 
der Vernunft innerhalb der politischen Rationalität die Aufgabe der 
Stiftung einer kollektiven Identität zu. Allerdings lassen sich vom 
Standpunkt der Struktur der politischen Vernunft, wie wir sie im Laufe 
dieser Arbeit entfaltet haben, aus einer Konzeption der kollektiven 
Identität nicht ohne die Berücksichtigung der Gesichtspunkte der inner­
staatlichen und internationalen Gerechtigkeit wie auch dem individual­
pragmatischem Gebrauch der praktischen Vernunft politische Hand­
lungsanweisungen ableiten; den Gebrauch von Zwang überhaupt kön­
nen diese kontingenten Umstände sicherlich nicht legitimieren; das 
bloße Bestehen etwa einer Kultur sagt nichts über deren Existenzbe­
rechtigung; doch wird jedes Gemeinwesen auch mit Hilfe bestimmter 
Anreize jenseits des bloßen Zwanges eine partikulare kulturelle Identität 
schützen und pflegen wollen.

Wenn Rawls Eingriffe des Staates in diesen Bereich generell ablehnt, 
so läßt sich seine Idee des politischen Liberalismus wenigstens in dieser 
Hinsicht insofern als ein umfassender Liberalismus verstehen, als er 
annimmt, daß die politische Autonomie der einzige Wert sei, den die 
Mitglieder einer wohl-geordneten liberalen Gesellschaft teilen können. 
Wenn Rawls auch den Wert der personalen Autonomie nicht über alle 
anderen möglichen Werte stellt, so scheint er doch den Wert der politi­
schen Autonomie für eine Gemeinschaft über alle möglichen anderen 
Werte und Güter zu stellen und damit eine substantialistische Fehlinter­
pretation der politischen Autonomie auf Kosten ihres intrinsischen Ver­
fahrenscharakters zu fördern, diese enge Sichtweise erweitert er selbst 
durch sein Konzept einer hierarchisch wohl-geordneten Gesellschaft 
(LP, 50f), für die eine Konzeption eines gemeinsamen Guten die 
Grundlage der politischen Gerechtigkeit ist. Nach außen, im Konzert 
der Völker, ist eine hierarchisch wohl-geordnete Gesellschaft friedfertig; 
die nicht notwendig egalitär verteilten Rechte und Pflichten ihrer Mit­
glieder leiten sich im Binnenverhältnis aus einer allgemein anerkannten 

306

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzeption des gemeinschaftlichen Guten ab. Doch ist dieses Konzept 
einer hierarchischen Gesellschaft bei Rawls dem Begriff einer wohlge­
ordneten liberalen Gesellschaft einfach diametral entgegengesetzt; sinn­
voller wäre es gewesen, diese beiden Begriffe als zwei Idealtypen zu 
fassen, zwischen denen sich ein Kontinuum, ein ganzes Spektrum ver­
schiedener Gesellschaftstypen öffnet.

Man mag nämlich Zweifel daran anmelden, ob die Unterscheidung 
zwischen hierarchischen und liberalen Gesellschaften tatsächlich so 
eindeutig zu treffen ist, wie dies Rawls anzunehmen scheint. Hierar­
chisch wohlgeordnete Gesellschaften leiten ihre Legitimität von einer 
Konzeption eines gemeinsamen Guten, liberal wohlgeordnete Gesell­
schaften die ihre von einer Konzeption des durch die allgemeine Zu- 
stimmbarkeit konstituierten Rechten ab. In Gesellschaften des ersten 
Typs kommt dem Guten ein Vorrang gegenüber dem Rechten zu, in 
Gesellschaften des zweiten Typs ist das Gute dem Rechten subordiniert; 
doch da Rawls schon sehr restriktive Bedingungen wählt, die für hierar­
chisch wohlgeordnete Gesellschaften erfüllt sein müssen (LP 50f), fragt 
es sich, ob nicht bereits hier ein minimales Maß des Rechten am Werke 
ist, das diese restriktiven Bedingungen zu fündieren vermag. Und wenn 
nun liberale Gesellschaften darüber hinaus wenigstens einer beschränk­
ten Konzeption auch eines gemeinsamen Gutes bedürfen, das über den 
ganz von kulturellen und historischen Besonderheiten absehenden Wert 
der politischen Autonomie hinausgeht, könnten wir auch sagen, daß 
beide Gesellschaftstypen nichts anderes als die beiden entgegengesetzten 
Pole eines breitgefächerten Spektrums von wohlgeordneten Gesell­
schaften sind, die sich jeweils durch eine bestimmte Mischung des 
Rechten und des Guten in ihrer Besonderheit charakterisieren. Dabei ist 
ihnen immer ein grundsätzlicher Vorrang des Rechten vor dem Guten, 
gleichzeitig aber auch immer eine über das bloße Rechte hinausschie­
ßende Konzeption eines von allen geteilten Gutes gemeinsam.71

Eine je kulturell oder historisch bestimmte Gemeinschaft würde sich 
durch eine Mischung aus liberal-demokratischen und hierarchisch-kom- 

71 Sicherlich ist dieses gemeinsame Gute dann keine feststehende Größe, sondern Bestandteil 
einer politischen Auseinandersetzung und gemeinsamer Bezugspunkt rivalisierender Inter­
pretationen. Schon die verschiedenen Konzeptionen des guten Lebens einzelner Bürger ent­
halten nicht nur Vorstellungen über das eigene Wohlergehen, sondern umfassen gleichzeitig 
immer auch Vorstellungen des Guten für das gemeinsame Zusammenleben in einer politischen 
Einheit (Rawls 1975a, 537f). Von diesen Vorstellungen ausgehend bewerben sich auch 
einzelne Politiker oder Parteien um die Besetzung der wichtigsten politischen Ämter einer 
Gesellschaft; sie sind nicht bloß Vertreter partikularistischer Interessen, „instead, to gain 
enough support to win office, they must advance some conception of the public good“ (TJ § 
36, 222). Und die Bürger bewerten dann ihrerseits „ which policies advance their conception 
of the public good. “ (TJ § 36, 225).

307

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


munitaristischen Elementen zusammensetzen; moralische und ethische 
Gesichtspunkte gehen gleichermaßen mit in die Konstitution einer kol­
lektiven Identität ein. Nur befinden sie sich, hierin ähnlich dem Verhält­
nis des rationalen und des vernünftigen Vermögens in der Konzeption 
der politischen Person (vgl. Abschnitt 6. 2.) in einem wechselseitigen 
Voraussetzungs- und Subordinationsverhältnis'. Die Moral setzt die 
Ethik, die Gemeinschaft voraus, weil sie sonst ihres Anwendungsgegen­
standes beraubt würde, gleichzeitig begrenzt sie aber die Ansprüche der 
Ethik, eines gemeinschaftlichen Selbstverständnisses auf bestimmte 
Bedingungen, die einem adäquat spezifizierten Verallgemeinerungsver­
fahren (etwa in Form eines interkulturellen Vertragsabschlusses) genü­
gen können. So wären die nicht-politischen öffentlichen Gründen in 
einer liberalen Gesellschaft zwar den politischen, in der rationalen Zu­
stimmung aller Mitglieder einer Gesellschaft fundierten Gründen unter­
geordnet, nicht jedoch aus ihnen abzuleiten; jedenfalls gibt es keinen 
Grund anzunehmen, daß es neben den politischen Werten nicht auch 
andere Werte geben sollte, die dann Grundlage oder Gegenstand der 
besonderen Politik eines Gemeinwesens sein werden. Rawls unterschei­
det etwa auch die Selektion der Gerechtigkeitsprinzipien von der Ver­
fassungsgebung einer bestimmten Gemeinschaft, bei der wir auch all­
gemeine Informationen - wie zum Beispiel bestimmte Traditionen oder 
ethische Einstellungen ihrer Mitglieder - über diese Gesellschaft in 
Betracht zu ziehen haben (Rawls 1995a, 152).

Schließlich bildet jedes Gemeinwesen ein gemeinsames Geschichts­
bewußtsein, nationale Interessen und gemeinsame politische Projekte 
aus; diese Begriffe nehmen allesamt auch die Vorstellung eines Ge­
meinwohls und eine Vorstellung davon in Anspruch, wie dieses ge­
schützt und gefördert werden kann. Im Unterschied zum Utilitarismus 
und dessen konstitutiven Begriff des größten Gesamtnutzens geht das 
Gemeinwohl nicht aus einer bloßen Agglomeration, einer Summierung 
der Individualnutzenniveaus aller Gesellschaftsmitglieder hervor; das 
Gemeinwohl sieht gerade das individuelle Wohl als mit der Wohlfahrt 
einer durch Geschichte und Kultur definierten Gemeinschaft unzer­
trennlich verknüpft. Nur in bezug auf ein übergreifendes Gut kann das 
Individuum hier die eigene Konzeption des guten Lebens bestimmen 
und verfolgen; es lebt nicht in einem kulturlosen Raum, sondern in einer 
Gemeinschaft, aus der es neben der Sprache auch gemeinschaftliche 
Werte, Erfahrungen und Hoffnungen für den eigenen Lebensentwurf 
bezieht.

Das Gemeinwohl ist im Unterschied zum utilitaristischen Kriterium 
des Gesamtnutzens auch nicht ein von Rechten unabhängiger Standard 
der Bewertung unserer politischen Institutionen. Der Utilitarismus leitet 

308

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Rechte aus einem davon unabhängigen Guten, dem größten Gesamt­
nutzen ab; das Gemeinwohl könnte jedoch, auch wenn es nicht aus die­
sem herzuleiten ist, den Begriff des Rechten als eines seiner konstituti­
ven Elemente beinhalten. Insbesondere ist etwa die Idee der Gesellschaft 
als einer Einheit von sozialen Einheiten (the notion of society as a so­
cial union of social unions, PL, 323; vgl. TJ § 79: The Idea of a Social 
Union, 520 - 529) eine Idee des gemeinsamen Guten, die eine Idee der 
sozialen Gerechtigkeit als eines ihrer konstitutiven Elemente voraus­
setzt; die Konzeption eines gemeinsamen Gutes einer gerechten Ge­
sellschaft ist gerade das Resultat der Ausübung des Vermögens zur poli­
tischen Autonomie; dadurch ist es unmittelbar auch mit einer Gerechtig­
keitsperspektive verknüpft und erhält dadurch auch seine besondere 
Rechtfertigung. Es kommt also wesentlich auf die Reihenfolge an; das 
Gemeinwohl wird erst nach der Rechtfertigung und Interpretation der 
Idee der politischen Gerechtigkeit präsentiert; es folgt der Idee der poli­
tischen Autonomie nach, die im Gedanken des Gesellschaftsvertrags 
zum Ausdruck kommt, und darin ist auch die Spezifizität einer vertrags­
theoretisch akzeptablen Idee des Gemeinwohls zu sehen. Dagegen läßt 
weder der Utilitarismus den größten Gesamtnutzen diesen Test der Ge­
rechtigkeit passieren, noch scheinen sich manche Formen des Kom­
munitarismus um die Frage zu kümmern, ob eine gemeinsame ge­
schichtliche oder kulturelle Basis mit den Grundsätzen der politischen 
Gerechtigkeit in Einklang zu bringen ist.

Die Idee des Gesellschaftsvertrags in seiner spezifischen Form eines 
politischen Konstruktionsverfahrens könnte als Test fungieren, den eine 
bestimmte Idee des Gemeinwohls in bezug auf ihre allgemeine Zu- 
stimmbarkeit passieren muß; dann aber kann letztere durchaus recht 
verschiedene Formen annehmen. Gerade die Europäische Vereinigung 
kann uns als Beispiel dafür gelten, wie eine gemeinsame Konzeption der 
Gerechtigkeit mit vielen verschiedenen kulturell und geschichtlich im­
prägnierten Konzeptionen des Gemeinwohls in Einklang zu bringen ist 
(vgl. Habermas 1996, 255). Jede Rechtsordung ist auch der Ausdruck 
einer partikularen Lebensform, nicht nur eine Spiegelung des univer­
sellen Gehalts der Grundrechte (ibid., 253), und diese Aussage kann die 
Hypothese eines Kontinuums zwischen hierarchisch wohlgeordneten 
und liberal wohlgeordneten Gesellschaften nur bestätigen. In hierar­
chisch wohlgeordneten Gesellschaften würde eine traditionalistische 
Form der Begründung moralischer Prinzipien, in liberal wohlgeordne­
ten Gesellschaften würde dagegen für den speziellen Bereich der Kon­
zeption der politischen Gerechtigkeit, eine Form der Begründung mora­
lischer Prinzipien anzutreffen sein, die sich durch eine gleichmäßige 

309

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Berücksichtigung der Interessen aller Bürger beschreiben läßt (vgl. Tu­
gendhat 1993).

Die Ausübung der politischen Autonomie hat nach Habermas zwi­
schen moralischen, ethischen und pragmatischen Gründen und Ge­
sichtspunkten zu vermitteln (FG, 139; Habermas 1996, 254; zur Unter­
scheidung dieser unterschiedlichen Begründungsarten vgl. Habermas 
1991, lOOff ); dabei stellt sich die Frage, ob moralische Gründe dort als 
nur noch als Materie der Anwendung der politischen Autonomie ange­
sehen werden, die mehr oder weniger gleichwertig neben Fragen der 
ethischen Identität und der sei es individual-prudentiellen oder sozial­
utilitaristischen pragmatischen Nutzenmaximierung rangieren. Wenn 
aber wie bei Rawls die Autonomie und die Realisierung einer gemein­
schaftlichen Integrität als Leitwerte firmieren, ergibt sich daraus ein 
spezieller Vorrang der moralischen Betrachtung bei der Frage nach der 
Gerechtigkeit politischer Institutionen. Erst wenn dieser Vorrang be­
rücksichtigt wird, kann sich die Politik auch in Form der Solidarität auf 
die aktive Förderung der Ausbildung und Erhaltung der Integrität einer 
bestimmten, ethisch individuierten Lebensform beziehen. Die Gerech­
tigkeit bezieht sich dagegen nicht auf eine besondere, ethisch individu- 
ierte Lebensform; als eine politische Konzeption stellt sie vielmehr die 
Rahmenbedingungen für die Ausbildung einer personalen Integrität 
aller Mitglieder einer Gesellschaft zur Verfügung; und damit erscheint 
sie auch qualitativ von der Solidarität als aktiver Förderung bestimmter 
Konzeptionen des guten Lebens verschieden. Opfer für ein gemeinsames 
Projekt, das die bloße Sphäre der Politik und der Errichtung eines ge­
rechten Gemeinwesens übersteigt, sind nicht Gegenstand moralischer 
Forderungen und können den Mitgliedern einer Gesellschaft auch nicht 
mit Hilfe des Zwangsapparates des Staates auferlegt werden; doch sind 
sie natürlich erlaubt, und für einen bestimmten historischen Kontext, für 
ein je partikulares Gemeinwesen können sie dann auch zum Gegenstand 
einer politischen Aktivität werden.

310

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269 - am 17.01.2026, 14:43:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1. Gründe als Motive moralischen Handelns?
	7.2. Rationale Psychologie und politische Soziologie
	7.2.1. Personale Integrität
	7.2.2. Übergreifender Konsens
	7.2.3. Legitimität durch Stabilität?

	7.3. Nicht-ideale Theorie
	7.3.1. Partielle Befolgung
	7.3.2. Ungünstige Umstände

	7.4. Gemeinsame Güter und Gerechtigkeit

