
II. Theoretische Spurenlegung 57

zu überdenken. Die Singenden üben ihr Recht auf legalisierte Zugehörigkeit aus, ih-

re Forderung ist der einleitende Moment, was jedoch noch lange nicht heißt, dass sie

dieses Recht auch bekommen werden oder dass es durch ihre performative kollekti-

ve Handlung wirksam wird (vgl. Butler/Spivak 2007: 45). In jedem Fall aber ist es eine

Diskursmobilisierung:

Die Leute, die da singen, singen offensichtlich nicht von einem Naturzustand aus. Sie

singen von den Straßen von San Francisco und Los Angeles aus. Was bedeutet, daß sie

nicht nur die Sprache der Nation verändern, sondern auch deren öffentlichen Raum.

Die Forderung nach der Ausübung von Freiheit, die mit der Staatsbürgerschaft einher-

geht, ist dieAusübungdieser Freiheit in einleitender Form: Sie beginnt sich zunehmen,

wonach sie verlangt. (Butler/Spivak 2007: 46f.)

Acts of Citizenship irritieren somit die dominante gesellschaftliche Realität. Es sind

Handlungen, die mehr als einen formalen Status beschreiben. Sie sind als ein dy-

namischer Prozess, eine Praxis zu verstehen, welche neue Arten des Denkens oder

Zugehörigkeit(en) hervorbringen kann. Damit bildet sich ein kontinuierlicher Prozess

ab, denn damit Bürgerschaft überhaupt möglich ist, muss es immer das ›andere‹

geben, welches das Gegenteil repräsentiert (vgl. King 2016: 46).

2. Über das theoretisierte Subjekt

Ich habe in den vorangehenden Kapiteln das Konstrukt der aufenthaltsrechtlichen Ille-

galität skizziert und aufgezeigt, dass dieses einer permanenten Wandlung durch sich

verschiebende Grenzziehungen, immer wieder neu ausgehandelte Migrationspolitiken

und divergierende Rechtsprechungen unterworfen ist.

Indem die MigrantInnen auf die Bedingungen des nationalstaatlich eingefassten

Raums reagieren, transformieren sie die Regulierungs- und Integrationsbemühun-

gen, die die Zielländer unternehmen, in eine eigene, ›klandestine‹ Migrationsform

um und kreieren dabei einen ›driftenden‹ sozialen Raum, d.h. selbst dort, wo sie

sich auf national- oder suprastaatliche rechtliche und soziale Strukturen stützen,

deterritorialisieren sie diese. (Karakayalı/Tsianos 2007: 10)

So möchte ich mich Serhat Karakayalı und Vassilis Tsianos anschließen und das illega-

lisierte Subjekt in einem ›driftenden‹ Raum verorten, welcher erst durch das Zusam-

menspiel vonMigrationskontrollpolitiken und der Reaktionen durchMigrant:innen auf

diese erzeugt wird. Daran anknüpfend theoretisiere ich die in diesem Raum agieren-

den Subjekte. Ausgehend von der Grenze, der Mobilität und der Bürgerschaft skizziere

ich die unterschiedlich zum Vorschein tretenden Figuren, Typen und Figurationen. Es

sind Figuren der sozialen Imagination, worunter Heidrun Friese (2017: 25) »die Bilder,

die von mobilen Menschen gezeichnet werden«, fasst. Dazu gehören auch Denkfigu-

ren, wie sie Zygmunt Bauman (1996; 1997) skizziert, welche eher als heuristisches Mit-

tel beschriebenwerden können, etwas Begriffliches zu veranschaulichen (vgl. Rolshoven

2012: 12).Während ich Figuren und Typen hier äquivalent verwende,möchte ichmit der

Figuration jedoch insbesondere den relationalen Aspekt hervorheben, der durch seine

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

Bezugnahme auf Bürgerschaft beziehungsweise auf das Nicht-Vorhandensein dieser

deutlich zutage tritt. Figuren, Typen und Figurationen meinen hier also weder eine

fixierte Identität noch eine spezifische Person, sondern sie sind als eine mobile so-

ziale Position zu lesen: Insofern Individuen eine bestimmte soziale Position einneh-

men und damit einen Kurs einschlagen, finden sie sich in einer spezifischen Dynamik

wieder oder werden von dieser erfasst und somit figuriert (vgl. Nyers 2019: 1). Ich wer-

de mich im Folgenden sowohl auf bereits konzeptualisierte Denkfiguren wie jene von

Zygmunt Bauman oder Julia Schulze Wessel fokussieren, davon ausgehend diese je-

doch durch erweiterte Denkfiguren beziehungsweise Figurationen ergänzen, welche

vielleicht nicht konkret als solche benannt oder konzeptualisiert sind, sich aber aus der

Lektüre empirischer Arbeiten über illegalisierte Subjekte ergeben. Neben öffentlich-

medialen sowie politischen Diskursen produzieren auch ethnografische Studien und

migrationsforschungskritische Ansätze Figuren und Figurationen. Dazu zähle ich die

häufig eingesetzte ›Gespenster-Metapher‹ oder die Zuschreibung politischer Aktivität,

woraus sich die Figuration des ›Aktivisten‹ speist.

Da es in den folgenden Kapiteln um die soziale Konstruktion der Figur geht und

nicht um das tatsächlich real existierende Äquivalent, verzichte ich auf eine erweiterte

Genderformel, um den Blick auf die Konstruktion der Figur zu legen und keine Ver-

wechslung mit der realen und komplexen heterogenen Lebensrealität zuzulassen. Die

zunächst ein männlich konnotiertes Bild und bildet weder weibliche noch nicht-binäre

Positionen ab. Diese Konnotation ist bewusst gewählt, da öffentlich-mediale Repräsen-

tationen häufig mit dem Bild des ›männlichen Migranten‹ korrelieren. Mein empiri-

sches Datenmaterial wird jedoch mit genau der sozialen Imagination dieser Bilder und

Figuren brechen, indem auch vielfältige weibliche Stimmen die Ergebnisrepräsentation

prägen.

2.1. Figuren der Grenze: Helden, Opfer, Feinde

I am the border. (Khosravi 2011: 99)

Die Figur des Illegalisierten werde ich zunächst aus einer grenztheoretischen Perspek-

tive politiktheoretisch bestimmen. Dazu skizziere ich die politischen Theorien Hannah

Arendts (1955) und Julia Schulze Wessels (2017), die sich beide der Figur des ›Flücht-

lings‹16 beziehungsweise ›Staatenlosen‹ widmen. Von der politiktheoretischen Bestim-

mung ausgehend werfe ich mit Heidrun Friese (2017) einen Blick auf die Verstrickun-

gen gegenwärtiger öffentlich-medialer Bilder, welche an der Schaffung der sozialen

Figur des ›Flüchtlings‹ beteiligt sind und auf tradierten sozialen Imaginationen und

Ordnungssystemen beruhen. So folge ich der Verbindungslinie einer politiktheoreti-

schen Konfiguration der Grenzfigur und ihrer medialen und politisch formierten Bil-

der und Darstellungsformen. Beides speist sich aus dem demokratietheoretischen Pa-

16 Im Folgenden verwende ich den Terminus ›Flüchtling‹ immer dann, wenn es um das öffentlich-

mediale Bild der Figur geht, da auch der etymologische Bezug zur Begrifflichkeit des ›Flüchtlings‹

dieses Bild verstärkt (vgl. auch Glossar Neue deutscheMedienmacher:innen. Online verfügbar un-

ter https://glossar.neuemedienmacher.de /glossar/fluechtlinge/, zuletzt geprüft am 11.02.2021).

Benennung der Figur –›Held‹, ›Tourist‹, ›Anti-Bürger‹ oder ›Aktivist‹ – suggeriert damit

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de
https://glossar.neuemedienmacher.de


II. Theoretische Spurenlegung 59

radox (vgl. Friese 2017: 74, vgl. auch Kapitel II. 1.3.1). In diesem Spannungsverhältnis

greifen sowohl sogenannte harte Grenzen, physical barriers, wie auch weniger greifbare

Grenzen der Wahrnehmungsebenen, mental boundaries, ineinander und bedingen sich

wechselseitig (vgl. Rumford 2006: 156). So werde ich abschließend auf Shahram Khos-

ravis (2011) autoethnografische Analyse verweisen, um diese mental boundaries, welche

auf der personifizierten Empfindung, selbst zur Grenze gemacht zu werden, beruhen.

Eine Betrachtung der ethnografischen Verortung markiert die Verbindung politiktheo-

retischer Konzeptualisierungen sowie deren öffentlich-medialer Bilder mit der alltags-

praktischen Wirkmächtigkeit der Grenzfigur und kann diese zusätzlich verdichten.

Die Grenzfigur zu konzeptualisieren bedeutet auch, sie als Figur des ›Flüchtlings‹

in den Blick zu nehmen. Während Arendt die Bemühungen, zwischen Geflüchteten

und Staatenlosen zu unterscheiden, als künstliche Konstruktion entlarvt,17 fasst daran

anknüpfend Julia Schulze Wessel (2017) in ihrer Konzeption der Grenzfigur die Figur

des ›Flüchtlings‹ mit dem ›undokumentierten Migranten‹ äquivalent. In der medialen

Vermittlung ist zudem das Feindbild des ›Asylanten‹ oder ›Flüchtlings‹ mit Beginn der

1990er Jahre mittlerweile zum Bedrohungsszenario der ›illegalen Einwanderung‹ aus-

geweitet worden und die Gestalt des ›illegalen Migranten‹ hat den ›Flüchtling‹ längst

abgelöst (vgl. Heck 2008: 37): »Der Flüchtlingmuß als das angesehen werden,was er ist,

nämlich nicht weniger als ein Grenzbegriff« (Agamben 2002: 143). Um die Grenzfigur

zu bestimmen, werde ich demnach an politiktheoretische Figuren und mediale Bild-

vermittlung anschließend keine klare Abgrenzung von Staatenlosigkeit, Illegalisierten

und Geflüchteten vornehmen. Abschließend werde ich diskutieren, warum die theore-

tische Konzeptualisierung der Grenzfigur als Figur des ›Flüchtlings‹ und ihre unpräzise

Abgrenzung zu Illegalisierten –wenn auch analytisch sinnvoll – dennoch unzureichend

ist und zudem zu einer Diskursverschiebung beiträgt.

Julia Schulze Wessel (2017) diagnostiziert eine Leerstelle in der Standortbestim-

mung der Grenzfigur gegenüber vielfältigerTheoretisierung des ›Staatsbürgers‹ als po-

litisches Subjekt. Dabei unterscheidet sie deutlich zwischen der arendtschen Figur des

›Flüchtlings‹ und Staatenlosen und »der heutigen Figur des undokumentiertenMigran-

ten« (Schulze Wessel 2017: 98). So würde nach Arendt der ›Flüchtling‹ die Zerrüttung

der Nationalstaaten offenbaren, denn eben diese Zerrüttung einer in Nationalstaaten

gegliederten Weltordnung brachte die Figur überhaupt erst hervor (vgl. ebd.: 27). Der

Ausschluss einer immer größeren Gruppe von Menschen in Europa führte dazu, dass

sie in ein ›Niemandsland‹ verwiesen wurden, »in dem es weder Recht noch Gesetz noch

irgendeine Form geregelten menschlichen Zusammenlebens gab« (Arendt 1955: 433) –

17 In den Zwischen- und Nachkriegsjahren galten beinah alle Geflüchteten auch als staatenlos und

vice versa. Zudem ›retteten‹ sich viele Geflüchtete in die ›Illegalität‹, als kurz vor Kriegsausbruch

die Abschreckungsmaßnahmen gegenüber Staatenlosen, die nicht ohneWeiteres deportiert wer-

den konnten, zunahmen. So sahen sich viele gezwungen, in der Illegalität unter den Bedingun-

gen der absoluten Gesetzlosigkeit ihren verlässlichsten Schutz zu suchen. Arendt beschreibt das

Phänomen, dass auch reguläre Staatsbürger:innen unter demDeckmantel der Reisenden in west-

liche Länder kamen, sich aber eigentlich als Geflüchtete erwiesen. Bei drohender Repatriierung

bemühten sie sich, sich ihrer Staatsbürgerschaft zu entledigen, und verwandelten sich sozusagen

in Staatenlose. So kumuliert das Phänomen der Staatenlosigkeit mit dem der Flucht (vgl. Arendt

1955: 449f; 457).

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

ein Phänomen, welches Étienne Balibar (2009: 192) ähnlich zur Sprache bringt, wenn

er gegenwärtig Geflüchtete »in the land of (political) nowhere which can also become a

counterpolitical or an antipolitical space« (Herv. i. O.) verortet. Grenzen spielen demnach

für den ›Flüchtling‹ in Arendts Denken keine Rolle mehr, denn sie sind in jenem Land

genauso rechtlos wie in einem anderen und bewegen sich in einem endlosen Raumohne

Grenzen, eine existenzielle Heimatlosigkeit auf ihren Schultern lastend. So formuliert

sie: »Wen immer die Verfolger als Auswurf der Menschheit aus dem Lande jagten […]

wurde überall auch als Auswurf der Menschheit empfangen« (Arendt 1955: 434). Gren-

zen gewinnen lediglich für diejenigen an Bedeutung, die durch ihr Staatsbürgerrecht

darin Schutz finden. Die Figur des ›Flüchtlings‹ steht für Arendt insofern außerhalb

jeglichen Rechts und in keinem Beziehungsverhältnis mehr zu Grenzsetzungen: »[W]er

immer einmal die Rechte, die in der Staatsbürgerschaft garantiert waren, verloren hat-

te, blieb rechtlos« (ebd.: 431). Die Figur des ›Flüchtlings‹ ist nach Arendt (1955: 483) »aus

allen menschlichen Gemeinschaften herausgeschleudert«. Sie zeichnet sich durch ihre

»Unbezogenheit zur Welt« (ebd.: 484) und ihre »stumme Individualität« (ebd.) aus. Der

Staat ist der einzige Akteur, der aktiv über Ein- und Ausschluss entscheidet und so die

Figur des ›Flüchtlings‹ als rechtloses Subjekt hervorbringt. Damit beschreibt Arendt ein

binäres Opfer-Täter-Verhältnis (vgl. Schulze Wessel 2017: 34).

Arendt ist jedoch – wie in bereits vorangehenden Kapiteln angemerkt – als Kind ih-

rer Zeit zu lesen: »Die Atmosphäre des öffentlichen Lebens der zwanziger Jahre schien

geladenmit der schwülen und unheilvollen, diffusen Irritabilität einer Strindbergschen

Familientragödie« (Arendt 1955: 431). Sie beschreibt das Phänomen der Staatenlosig-

keit zur damaligen Zeit als willkürlichen Prozess, der eben auch jene innerhalb der

von einem Nationalstaat umschlossenen Grenzen und sogar vormalige Staatsangehö-

rige treffen kann – denn durch die plötzliche Entrechtung einer Gruppe vonMenschen,

beziehungsweise ihre ›Denaturalisierung‹, um im arendtschen Duktus zu bleiben, be-

durfte es in den 1930er Jahre nur weniger Schritte (vgl. ebd.: 455). Gegenwärtig haben

sich Grenzen jedoch stark transformiert und treten auch außerhalb europäischen Bo-

dens in Erscheinung. Aus Sicht heutiger Migrant:innen gilt es insofern nicht mehr, die

auf Landkarten klar definierte Grenzlinie zu überschreiten, sondern vielmehr neue in

sich verschachtelte Grenzräume zu durchqueren. Im heutigen Verständnis der Critical

Border Studies rückt die Figur des ›Flüchtlings‹ vermehrt als aktiver Akteur in den Blick

und hier setzt Schulze Wessels Konzeptualisierung der heutigen Grenzfigur an. Wäh-

rend in Arendts Verständnis die Figur des ›Flüchtlings‹ eine Figur der totalen Exklusi-

on ist,18 ist die Figur in Schulze Wessels Konzeptualisierung aktiv gestaltender Akteur.

Der ›Flüchtling‹ oder ›undokumentierteMigrant‹ ist Grenzgestaltender, der aktiv an der

Transformation der Grenzverläufe und damit auch an der politischen Ordnung betei-

18 Jedoch lässt auch Arendt nicht unerwähnt, dass es durchaus Privilegien und juridische Vorteile

in der Staatenlosigkeit zu entdecken gab, denn so kann die Flucht in die Staatenlosigkeit auch

als Widerstand gelesen werden, um nicht in eine ›Heimat‹ abtransportiert zu werden, die Betrof-

fene nicht als solche anerkannten. Nur so gelang es, »dem Schreckgespenst der Repatriierung«

(Arendt 1955: 449) zu entgehen (vgl. ebd.: 455). So stellt zwar die Figur des ›Staatenlosen‹ bei Han-

nah Arendt eine Figur der Exklusion dar, jedoch nicht der totalen Machtlosigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theoretische Spurenlegung 61

ligt ist, und wird gleichzeitig zum Grenzverletzenden, indem er die souveräne Grenze

unterläuft (vgl. Schulze Wessel 2017: 106-117).

Heidrun Friese untersucht die affektive Dimension und soziale Funktion eben die-

ser Grenzfigur. Sie argumentiert, dass es gerade die Bilder über Geflüchtete sind, die in

Endlosschleife im globalen Medienraum zirkulieren, die Öffentlichkeit prägen und po-

litische wie juristische Entscheidungen legitimieren (vgl. Friese 2017: 14). Diese schaffen

unterschiedliche Figuren, die in einer Spannung zueinander stehen und »miteinander

verschlungen« (ebd.: 74) sind: »Die soziale Imagination bebildert Mobilität, ordnet sie

dem Topos Krise, Katastrophe und der Tragödie zu, deren Darsteller Opfer, Feinde oder

Heroen sind« (ebd.: 20). Es sind diese Figuren der ›Feinde‹, ›Opfer‹ und ›Helden‹, die

sich aus einem Repertoire sozialer Imaginationen speisen, die aus ganz unterschiedli-

chen Traditionen, politischen und symbolischen Ordnungen hervorgehen und welche

durch die Kraft medialer Vermittlung auch politisch wirksamwerden. Gleichzeitig wird

durch die Produktion der Figuren kontinuierlich Differenz erzeugt, »sie produzieren

den Fremden und damit zugleich das, was wir als eigene Normalität erkennen« (ebd.:

18), denn »[h]inter der Angst vor dem Fremden stand und steht die Angst um das Eige-

ne« (Bade 2001: 65).

Friese analysiert die zum Teil zugespitzte Medienberichterstattung sowie die po-

pulistischen Züge in Teilen der Bevölkerung und die der Politiker:innen, welche durch

die sich immer wieder reproduzierenden Bilder überfüllter Boote auf dem Mittelmer

gestützt werden. Diese sind bestückt mit Begriffen wie Flut oder Welle, die dem Kata-

strophenschutz eigen sind, die eine Invasion suggerieren, die keinMitgefühl evozieren,

so formuliert sie scharf: »Wer nicht zurMenschheit gezählt wird, um denwird nicht ge-

trauert« (Friese 2017: 38). Es sind bedrohlich gezeichnete Bilder, die ein Phantasma des

Kolonialismus heraufbeschwören und die imaginierte Invasion auf überfüllten Booten

zum ›Feind‹ stilisieren (vgl. Friese 2017: 33-45). Eine daran anknüpfende Deutungsfo-

lie macht die Menschen wiederum zu machtlosen ›Opfern‹, die vor Krieg und Gewalt

fliehen: »Plötzlich verwandelten sich die Migranten von einer anonymen Masse in Ein-

zelpersonen mit einem furchtbaren Schicksal« (Holert/Terkessidis 2006: 20). Die Figur

des ›Opfers‹ wurde beispiellos in dem berühmt gewordenen Foto eines an die Küste

gespülten leblosen Kinderkörpers, Alan Kurdi, zur Ikonografie erklärt und ist der In-

begriff unschuldigen Leids (vgl. Friese 2017: 49).

Das Opfer muss einerseits individualisiert werden, der Zuschauer an den fürchterli-

chen Details seines Leids beteiligt sein, es muss andererseits gleichzeitig zum univer-

salisierbaren Opfer werden, um Affekt und Identifikation zu erlauben – das Leid des

Anderen offenbart mein Leid, meine Verwundtbarkeit [sic.], Verwundbarkeit als sol-

che. (Friese 2017: 51)

So diagnostiziert Friese auch die narzisstisch-pathischen Züge, die diese Figur als Pro-

jektionsfläche liefernmuss. Zwarmuss sie ihr individuelles Gesicht zeigen, aber sie darf

nicht frei entscheiden, welche Konturen ihr Gesicht annimmt, sondern es wird von ihr

erwartet, sich dem Bild mit einer Geschichte des Leids zu fügen. Sie muss authentisch

und emotional sein, umdenHelfenden den Status der Rettenden zuzusprechen. So sind

Rettende und Helfende auf den Körper der anderen angewiesen (vgl. Friese 2017: 52f.).

Gleichzeitig drängt die Sichtbarkeit der Rettenden die Geretteten und ›Opfer‹ wieder-

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

um in die Unsichtbarkeit (vgl. ebd.: 57). So weist Friese (2017: 59) die heroisierende Be-

richterstattung über private Seenotrettung schroff zurück: »Ein altes kolonialesMuster:

weiße europäische Männer und schwarze Körper. Frauen sind als Krankenschwestern

mit auf der Mission.« Sie kritisiert, dass damit aktives Handeln und Agency der Men-

schen unsichtbar bleiben. Sie werden auf die Figur des ›Opfers‹ fixiert und es braucht

die Figur, um das europäische Held:innennarrativ zu stabilisieren. Damit bleibt der

Opferdiskurs ahistorisch wie auch apolitisch (vgl. ebd.: 63). Neben der Figur des ›Op-

fers‹ steht jedoch noch eine weitere Figur, die des ›Helden‹, denn so »verwandelt sich

die um Hilfe ringende Hand des Ertrinkenden in die (rote) Faust, den Rettungsanker

des Kampfes« (ebd.: 67). Der ›Held‹ ist wie auch der ›Feind‹ und das ›Opfer‹ eine sym-

bolisch überhöhte Figur, die den Menschen, welchen Mobilität verwehrt wird, einen

autonomen Kampf zuschreibt, sich ihre Rechte zu nehmen. Auch dieses Bild kommt

dabei nicht ohne seine affektive Dimension aus, denn so verbildlicht der ›revolutionäre

Kämpfer‹ die vermeintlich gemeinsam empfundene Ungerechtigkeit, die geteilte Wut

und die Traurigkeit über die Tragödie, welche das Grenzregime produziert. Das Bild

verlangt nach authentischer Kommunikation von Betroffenheit, Wut und Empörung,

denn der ›Held‹ erlöst von der eigenen Sprachlosigkeit und die Zuschauenden können

den ›Helden‹ zelebrieren, der sich dem Unrecht der Staatsmacht entgegenstellt, und

sich gar »selbst als unerschütterlich und siegreich feiern« (ebd.: 70). Letztlich führt je-

doch auch die Heroisierung zur Verweigerung des Anspruchs an ein Leben in Normali-

tät nach individuellen Vorstellungen und Wünschen. Die Figur des ›Flüchtlings‹ bleibt

in ihrer funktionalen Begrenzung auf der affektiven Folie des ›Feindes‹, ›Opfers‹ oder

›Helden‹ verhaften, dient als Projektion der Abwehr, des Mitleids, der Identifikation

(vgl. ebd.: 65-72).

Wird eine Verbindungslinie von der politiktheoretischen Verortung der Grenzfigur

Arendts sowie Schulze Wessels zu der Analyse medialer und politisch wirksamer Bilder

der sozialen Figur ›Flüchtling‹ gezogen, ist eine gemeinsame Struktur auszumachen.

Die von Friese herausgearbeitete soziale und affektive Funktion der Figur des ›Fein-

des‹, ›Helden‹ oder ›Opfers‹ lässt sich wie eine Blaupause auf ihre jeweilige politiktheo-

retische Verortung legen. Während Arendt eine Figur der totalen Exklusion zeichnet,

ist diese nur noch in ihrer Funktion als hilfloses ›Opfer‹ zu verstehen. Schulze Wessel

überschreibt die Grenzfigur hingegen mit einer Figur, die zum aktiv mitgestaltenden

Akteur wird und dadurch entweder zu dem zu bekämpfenden ›Feind‹ oder zu dem zum

›Helden‹ Stilisierten avanciert.

Khosravi wiederum konzipiert die Grenzfigur in seiner autoethnografischen Ver-

ortung durch den ihn durchdringenden Blick von außen (vgl. auch Kapitel II. 1.1.1).

Er selbst ist der ›andere‹, der ›Fremde‹, der ›Gast‹, dessen Präsenz immer nur tempo-

rär geduldet wird. Er ist die Grenze, was er auch mit »the power of the host over the

guest« (Khosravi 2011: 126) umschreibt – einmachtvoller Akt, der Gastfreundschaft aus-

schließlich für jene bereithält, die ein valides Visum, einen Pass, eine Arbeit, Bildung

mitbringen, und höchstens für eine kleine Gruppe ausgewählter machtloser Geflüchte-

ter. Khosravi (2011: 84) kommentiert lakonisch: »I am one detail on the continuum of

racial othering, of dehumanizing those who are of another colour, belief or culture. So

how could I take it personally?« Der Akt, alle anderen auszuschließen, ist ein souveräner

Akt, der die Grenzen wiederum zu bestätigen weiß. Der ›muslimische männliche Mi-

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theoretische Spurenlegung 63

grant‹ wird gebraucht, um die ›zivilisierte europäische Männlichkeit‹ zu konstruieren

(vgl. ebd.: 126). Die Migrantin ist die unterdrückte, handlungsohnmächtige Frau und

steht der emanzipierten Europäerin gegenüber (vgl. Castro Varela 2013: 66): »Der Staat

produziert damit richtige und falsche Zugehörigkeiten und die Anerkennungsregeln,

die damit einhergehen« (ebd.: 72). Die als solche identifizierte Grenzfigur trägt somit

auch zumErhalt der nationalen Identität des ›Staatsbürgers‹ bei und ist zur Affirmation

eben jener Grenzen wichtig.

Mediale Bilder sowie Aussprüche von Politiker:innen zu sogenannter illegaler Mi-

gration beziehen sich auf eben jene überfüllten Boote oder auf die Märsche ganzer

Gruppen von Menschen über grüne Grenzen hinweg, auf rassifizierte beziehungsweise

kulturalisierte ›andere‹. Nicht nur auf migrationspolitischer und medialer Ebene wird

dabei genau dort das ›Irreguläre‹ verortet (vgl. Kapitel II. 1.2.1) – auch in der wissen-

schaftlichen Rezeption verschwimmen die Grenzen zwischen Illegalisierung und Ge-

flüchteten. Diese Verschiebung findet beispielsweise auch in der politiktheoretischen

Konzeption Schulze Wessels statt, die auf die Ungenauigkeit zwar hinweist (vgl. Schul-

ze Wessel 2017: 81), diese dann aber selbst übernimmt, indem die Grenzfigur die Figur

des ›undokumentierten Migranten‹ darstellt und äquivalent zur Figur des ›Flüchtlings‹

fungiert.19 Es findet eine Überlagerung der Verortungsebenen statt, denn das, was sich

in Khosravis (2011: 99) Worten so unmittelbar ausdrücken lässt mit seiner dringlichen

Bemerkung »I am the border«, bezieht sich auf eine Facette der Grenzfigur, die sich aus

jenen sozialen Imaginationen speist, wie sie Friese beschreibt, sich jedoch nicht auf den

tatsächlichen Aufenthaltsstatus reduzieren lässt. Genau hier greifen die von Friese ana-

lysierten Bilder, die eine Grenzfigur erzeugen, mit der ethnografisch situierten Figur

Khosravis ineinander, da diese Bilder für Betroffene im Alltag wirksam werden – unab-

hängig davon, ob sie Asylsuchende, Illegalisierte oder europäische Staatsbürger:innen

sind. Die zugeschriebenen Termini des ›Undokumentierten‹, ›Irregulären‹ oder ›Ille-

galen‹ schieben sich jedoch immer wieder schablonenartig darüber und vereinnahmen

die mit der Grenzfigur assoziierten Bilder.

Allzu häufig wird dabei die mediale Mitschaffung der Bilder vernachlässigt und so

bleibt die Frage, wer sichtbar gemacht wird und wer nicht, meist unberührt (vgl. Frie-

se 2017: 104). Die ethnografische Verortung der Grenzfigur macht damit das Paradox

sichtbar, dass eine diskursive Verschiebung durch die unpräzisen Abgrenzungen von

Geflüchteten, ›undokumentiertenMigranten‹, oder sogenannter illegalerMigration da-

zu beiträgt, diese gebündelt an die Grenzfigur und damit an das Bild des ›Flüchtlings‹

19 Schulze Wessel verortet undokumentierte Migrant:innen dort, wo ein illegalisierter Grenzüber-

tritt gelingen muss, und grenzt sich damit von Arendt ab, die die Geflüchteten und Staatenlosen

innerhalb des Nationalstaats verortet, da diese durch den zugeschriebenen ›Minderheitenstatus‹

plötzlich sämtliche Rechte verloren (vgl. Schulze Wessel 2017: 116). Diese Abgrenzung ist zum ei-

nennotwendig, daArendt natürlich auch in ihrer historischenVerortung zu lesen ist, wenn sie über

die Entrechtung der Jüd:innen und das Problem der Staatenlosigkeit unter anderem in den Zwi-

schenkriegsjahren schreibt. Dennoch wird die von Schulze Wessel konzipierte Grenzfigur, welche

sich ihres Erachtens aus der ›undokumentiertenMigration‹ speist, deckungsgleich zumGeflüchte-

ten behauptet und sie verkennt die Heterogenität des illegalisierten Aufenthaltes, der auch durch

sich verschiebende Rechtsprechung nach bereits legaler Einreise beispielsweise als Tourist:in wie-

der erlöschen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

zu heften, an den sichtbaren ›Flüchtling‹. Oder um es mit Friese zuzuspitzen: »Die zum

Feind Erklärtenmüssen sichtbar werden undmit ihnen die Helfer, die die Schleusen öff-

nen und das Landmit unerwünschtenMenschen fluten« (Friese 2017: 40, eigene Herv.).

Und es sind diese medial gezeichneten Bilder und Figuren, die sich schablonenhaft

zusammenfügen und das Subjekt auf der Folie eines wirkmächtigen Kollektivs fest-

schreiben, welches meist auf rassifizierten Stereotypen und einer kolonialgeschichtli-

chen Vergangenheit beruht: »Bilder sind nie unschuldig« (ebd.: 20). So wie sich Grenzen

jedoch immer erst durch ihr Überschreiten materialisieren, tritt auch die Grenzfigur

erst durch die Sichtbarmachung der in sie eingeschriebenen Grenze in Erscheinung.

Es entsteht ein Paradox, denn aus aufenthaltsrechtlicher Perspektive muss die Figur

des ›undokumentierten Migranten‹ eigentlich mit Praktiken und Strategien arbeiten,

die den Mangel des Aufenthaltsstatus im öffentlichen Raum unsichtbar machen. So

lässt sich der illegalisierte Aufenthalt ja gerade nur bewerkstelligen, wenn Betroffene

nicht als Grenzfiguren erkannt werden.

2.2. Typen der Mobilität: Vagabunden, Touristen, Gespenster

Mobility is the name of the game: one must be able to move when the needs push or

the dreams call. (Bauman 1996: 12)

Während unter dem Blickwinkel der Grenze insbesondere die Kontrolle und Verhinde-

rung von Mobilität im Fokus steht, wird unter der Perspektive der Bewegung der ›no-

madische‹ Lebensstil im postmodernen Zeitalter sichtbar, welcher sich durch die Orts-

ungebundenheit, Fluidität und Hybridität auszeichnet. Mit dem Mobility Turn in den

1990er Jahren wurde die Figur des ›Nomaden‹ zur zentralen Metapher postmodernen

Denkens. ›Jetset-‹, ›Laptop-›‹ und ›Greencard-Nomaden‹ werden zum emanzipatori-

schen Symbol, zu Global Citizens, unterwegs im globalen Dorf (vgl. Keller 2005: 9f.; Lenz

2010: 65). Im Folgenden werde ich den bereits skizzierten Grenzfiguren verschiedene

Typen der Mobilität entgegensetzen, das heißt die Typisierung nicht von der Grenze

her denken, sondern von ihrer Bewegung aus. Dabei stütze ich mich insbesondere auf

die von Zygmunt Bauman konzipierten dichotomen Typisierungen des ›Vagabunden‹

und des ›Touristen‹, um diese anschließend mit den weniger haptischen, aber vielfach,

wenn auch meist beiläufig beschriebenen ›Gespenstern‹ der Migration zu ergänzen.

Grundsätzlich scheint es klare Bestrebungen der Abgrenzung zwischen mobilen

Menschen zu geben. Gerade die Tourismus- und Migrationsforschung wird häufig als

separat voneinander betrachtete Forschungsfelder betrieben, beziehungsweise wird

das Zusammendenken beider Mobilitätsformen meist mit Befremden quittiert (vgl.

Holert/Terkessidis 2006: 10). Migration und Tourismus werden als »Pole einer Mobi-

litätshierarchie« begriffen, wobei sich bei näherer Betrachtung herausstellt, wie sich

beide »als verschiebbare Größen eines Mobilitätskontinuums« gegenseitig bedingen

und eine klare Trennung schwierig wird (vgl. Lenz 2010: 116). Letztlich zeichnet sich

sowohl Tourismus als auch Migration durch eine (meist) grenzüberschreitende Be-

wegung aus und eine definitorische Abgrenzung ist aus dieser Perspektive betrachtet

gar nicht so leicht. So kann auch Tourismus als eine Form von temporärer Migration

gedeutet werden. Holert und Terkessidis (2006: 240-242) verweisen auch auf das

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theoretische Spurenlegung 65

Image von (Massen-)Tourismus und Migration, welches ein ähnliches ist, wenn die

Reisenden als Fluten empfunden werden und Tourismus als eine Form von Flucht aus

dem einengenden Alltag gefasst wird. So sehen Urlauber:innen in den Geflüchteten

die »Doppelgänger ihres neoliberalen, zur Mobilität verdammten Selbst« (ebd.: 12).

Natürlich ist es zynisch, Flucht vor Armut oder Krieg mit der Flucht aus den Alltags-

zumutungen privilegierter Gesellschaften zu vergleichen, und auch das Image wirkt

sich ganz unterschiedlich auf Menschen in Bewegung aus. Bei näherer Betrachtung

wird deutlich, dass sich die Räume der Tourist:innen mit denen der Migrant:innen

scheinbar nicht verschränken dürfen, was auch damit zu tun hat, dass es sich nicht

ausschließlich um geografische, sondern vielmehr um soziale Räume handelt (vgl.

ebd.: 10).

Die Kreuzfahrt auf dem Mittelmeer kann sich in der Nähe des mit undokumentier-

ten Migranten beladenen Fischerbootes befinden und beide sind in vollkommen un-

terschiedlichen, nicht kompatiblen Räumen angesiedelt. Diesen hier beschriebenen

Grenzraum kann der Tourist nicht betreten, genauso wenig wie den Grenzraum in-

nerhalb der Europäischen Union. Der Grenzraum kann überhaupt nur noch selektiv

betreten werden. (Schulze Wessel 2017: 134)

Das verbreitete Bedürfnis, die Bereiche Tourismus und Migration strikt zu trennen,

mag in der Forschungmit dem bereits genannten Befremden zu tun haben beziehungs-

weise mit der Befürchtung, dass es einem Zynismus gleichkommt, wenn der Blick auf

die Mobilität allein das Ambivalente und Nomadische oberflächlich feiert, während die

repressiven Dynamiken von Herrschaft unberührt bleiben (vgl. Bojadžijev 2011: 139).

Arendt (1955: 455) wiederum sieht im Bedürfnis der Trennung der Bereiche auch ein

politisches Kalkül begründet:

Währenddie Staaten ein Interesse daranhatten, ihre fremdländischeBevölkerung fein

säuberlich in möglichst viele administrative Kategorien aufzuteilen, um so wenig wie

möglich Staatenlose übrig zu behalten, hatten die Fremden umgekehrt ein Interesse

daran, in einem unentwirrbaren Chaos von Flüchtlingen, Staatenlosen, ›Wirtschafts-

emigranten‹, und ›Touristen‹ zu verschwinden.

So hat die Einwanderungmit einem Tourist:innenvisum eine lange Tradition. Bereits in

den 1950er und 1960er Jahren reisten beispielsweise Spanier:innen und Portugies:innen

als Tourist:innen in Deutschland ein, um eine Arbeit zu suchen (vgl. Holert/Terkessidis

2006: 41). Und Tourist:innen können umgekehrt zu permanenten Resident:innen und

damit Migrant:innen werden. Während Holert und Terkessidis (2006) die vielfältigen

Überschneidungspunkte herausarbeiten, in denen Tourismus und Migration sich in

einem Kontinuum der Mobilität begegnen, möchte ich den Fokus auf die Unterschied-

lichkeiten von den von Zygmunt Bauman (1996; 1997) skizzierten Typen des ›Touristen‹

und ›Vagabunden‹ legen, denn so beschreibt er diese als die größte Spaltung einer post-

modernen Gesellschaft. Der ›Tourist‹ und der ›Vagabund‹ sind seiner Ansicht nach die

zentralen Metaphern gegenwärtigen Lebens (vgl. Bauman 1996: 14).

Bauman beschreibt den ›Vagabunden‹ als den ehemaligen Landstreicher, eine her-

renlose Figur, die nicht zu kontrollieren ist, da ihre Bewegungen als unvorhersehbar

gelten. Er ist auf die Großzügigkeit der Ansässigen angewiesen und von ihnen hängt es

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

ab, wie lange er bleibt. Gleichzeitig ist er hoffnungsvoll Getriebener, abhängig von den

Nachrichten, die von anderen, ›besseren‹ Orten zeugen, die vielleicht gastlicher, we-

niger grausam sind. So bleibt der ›Vagabund‹ auch immer ein ›Fremder‹. Selbst wenn

er versucht, es nicht zu sein, ist die Erinnerung an seine Ankunft immer allgegenwär-

tig, »er riecht noch nach anderen Orten, nach jenem Jenseits, gegen das die Heimat-

stätte der Einheimischen gebaut worden war« (Bauman 1997: 154f.). Nirgendwo wird er

willkommen geheißen: »[I]f the tourist move because they find the world irresistibly at-

tractive, the vagabonds move because they find the world unbearably inhospitable« (Bau-

man 1996: 14, Herv. i. O.). Während der frühe, moderne ›Vagabund‹ in der Unterzahl

war, kehrt sich in der Postmoderne das Verhältnis nun um. Die Sesshaften, die ewig

Ansässigen geraten in Bewegung, Orte lösen sich auf, Arbeitsplätze gehen verloren,

Beziehungsnetze brechen auseinander (vgl. Bauman 1997: 153-155). Der ›Vagabund‹ ist

nun einer unter vielen und es besteht die Möglichkeit, »daß die Leute, die er auf Touren

trifft, auch Vagabunden sind – Vagabunden heute oder morgen« (ebd.: 155).

Der ›Vagabund‹ und der ›Tourist‹ haben viel gemein und sind dennoch sehr ver-

schieden. So geraten beide immer wieder an Orte, denen sie niemals zugehören. Dabei

ist jedoch entscheidend, dass der ›Vagabund‹ in seiner Bewegung gestoßen wird, wo-

hingegen der ›Tourist‹ gezogen wird. So gesehen bewegt der ›Tourist‹ sich absichtlich,

das Um-zu begleitet sein Handeln und nicht das Infolge-von. Der ›Vagabund‹ ist damit

Inbegriff eines marginalen Menschen, wohingegen Tourismus eine marginale Aktivität

darstellt. Der ›Tourist‹ hat eine neue Erfahrung zum Ziel, er möchte in die ›fremde‹

Welt eintauchen, um sie dann schnell wieder abzuschütteln, sobald er genug davon hat.

So sind Tourist:innenorte von einer »himmelschreienden, demonstrativen […] Ausge-

fallenheit, doch auch [reich] an einer Fülle von Sicherheitspolstern und gut markier-

ten Fluchtwegen« (Bauman 1997: 157). Die Welt erscheint dem ›Touristen‹ grenzenlos

freundlich, sie ist ausschließlich von ästhetischer Natur: »Only the shallowest of roots,

if any, are struck. Only skin-deep relations, if any, are entered with the locals« (Bauman

1996: 12). Letztlich erkauft sich der ›Tourist‹ das Recht, nicht belästigt zu werden. Das

Bewusstsein, ein Zuhause zu haben, ist dabei Teil seines Handelns. Nur so kann er die

Erfahrungen sammeln und genießen, denn »[w]as immermeinemGesicht hier, im Tou-

ristenland, geschehen mag, welche Maske ich aufsetze, mein ›wirkliches Gesicht‹ ist in

sicherer Verwahrung, makellos sauber, fleckenresistent und unbeschmutzt« (Bauman

1997: 158). Dem steht gleichzeitig die Angst vor der Heimatgebundenheit gegenüber,

denn nichts wäre schlimmer für den ›Touristen‹, als an seinem Fortgang von Zuhause

gehindert zu werden (vgl. ebd.: 156-159). Die Identität des ›Touristen‹ ist keine, die zu

fest sitzen soll, die zu sehr am Körper klebt, und somit ist er der Inbegriff der Verwei-

gerung seiner Identitätsfixierung (vgl. Bauman 1996: 11). Gleichzeitig wird der ›Tourist‹

zum Modell des Bürgers schlechthin: jemand, der kommt, um nicht allzu lange zu

bleiben; der sein Geld mitbringt und keines zu verdienen braucht; der keine Steuern

zahlt, aber konsumiert; der am Gemeinwesen der Golfclubs und gated communities

teilnimmt, aber kein gesteigertes Interesse an einer politischen Teilhabe am Ort sei-

nes Aufenthalts hat. Der Tourist ist der perfekte postpolitische citoyen, für den Städte

gebautwerden, aus denen jede Spur der Polis getilgt ist. (Holert/Terkessidis 2006: 262,

Herv. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theoretische Spurenlegung 67

Der ›Vagabund‹ ist Alter Ego des ›Touristen‹ und das bedeutet, so Bauman, als Mülleimer

zu dienen, in den alle unaussprechlichen Vorahnungen und unausgesprochenen Ängste

hineingeworfen werden. Der ›Vagabund‹ bildet den dunklen Hintergrund, vor dessen

Fassade der ›Tourist‹ umso heller erstrahlen kann. Denn gerade die allzu eklatanten

Nöte des ›Vagabunden‹ reduzieren die Sorgen des ›Touristen‹ auf lediglich marginale

Unannehmlichkeiten (vgl. Bauman 1996: 15).

Während Holert und Terkessidis (2006) darauf verweisen, dass Tourismus nichts

anderes darstellt als eine temporäre Migration, kehrt Bauman (1996: 14) das Verhält-

nis um und bezichtigt die Figur des ›Vagabunden‹ als ›unfreiwilligen Touristen‹. Ge-

rade dieser Gedankengang offenbart das Spannungsverhältnis zwischen dem ›Touris-

ten‹ und dem ›Vagabunden‹, welches tendenziell verschleiert wird, wenn Tourismus als

Form der Migration gedeutet wird. So wird ersichtlich, dass der ›Vagabund‹ und der

›Tourist‹ an zwei unterschiedlichen Polen eines Kontinuums zu verorten sind, wobei

die Wahlfreiheit ausschlaggebend ist, an welchem Pol sich jemand befindet: Je mehr

Wahlfreiheit jemand hat, desto höher ist auch der Rang in der sozialen Hierarchie ei-

ner postmodernen Gesellschaft (vgl. Bauman 1996: 14). Das entspricht in etwa dem von

Amartya Sen formulierten Capability-Ansatz, der Chancenungleichheit und Benachtei-

ligung jenseits quantifizierter Parameter fasst und auf eben die Freiheit des Handelns

einesMenschen zurückführt. Eine Person, die aus religiösen Gründen streng fastet und

an Unterernährung leidet, ist nicht gleichzusetzen mit einer Person, die genauso un-

terernährt ist und Hunger leidet, weil sie nicht die Möglichkeit hat, etwas zu Essen zu

besorgen (vgl. Sen 2010: 258-263). Eine Person, die ihr sicheres Zuhause verlässt und

Erholung oder Abenteuer anderswo sucht, ist nicht gleichzusetzen mit einer Person,

die ihr Zuhause verlassen muss. So bringt es Friese (2017: 13) treffend auf den Punkt:

»Möglichkeiten, sich durch die Welt zu bewegen, Träumen zu folgen und sich an einem

anderen Ort niederzulassen, sind ungleich verteilt.«

Nun wurde bereits aus einer migrationspolitischen Perspektive dargelegt, dass

das staatliche Bestreben, Kategorien der Mobilität zu bilden, dazu beiträgt, diese zu

kontrollieren, nicht jedoch der Vielseitigkeit an Gründen für die Bewegungen der Mi-

grant:innen gerecht werden kann (vgl. Kapitel II. 1.2.1). So bilden auch die Denkfiguren

Baumans ein in sich stimmiges Gegensatzpaar ab, welches nicht zwangsläufig dem rea-

len Äquivalent entsprechen muss, denn wie bereits mit Arendt (1955: 455) argumentiert,

haben Migrant:innen auch »ein Interesse daran, in einem unentwirrbaren Chaos von

Flüchtlingen, Staatenlosen, ›Wirtschaftsemigranten‹, und ›Touristen‹ zu verschwin-

den«. Im Folgenden möchte ich dieses von Arendt benannte Chaos untersuchen, denn

so zeichnet sich die illegalisierte Bewegung per se durch eine Nicht-Zuordenbarkeit

aus, welche – gerade wegen der zugeschriebenen Unsichtbarkeit – häufig mit fan-

tastischen und mystifizierenden Beschreibungen bedacht wird. Darauf verweist auch

der Begriff der ›klandestinen‹ Migration, welcher insbesondere im Italienischen und

Spanischen benutzt wird: clandestino. Der Begriff weist etymologisch auf eine geheime

Tat hin, die eigentlich verboten ist. Das Geheimnis besitzt dabei eine doppelte Präsenz,

es ist abwesend und anwesend, genauso wie es sichtbar und unsichtbar zugleich ist

(vgl. Friese 2017: 44f.). Bekannt wurden der Begriff und seine Verbindung zu Menschen

ohne Papiere unter anderem durch das Lied Clandestino der Band Manu Chao, welcher

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

ein Millionenpublikum erreichte. Eine Passage des Texts liest sich auf Deutsch in etwa

so:

Ich ging in eine Stadt im Norden,

um zu arbeiten;

mein Leben habe ich zwischen

Ceuta und Gibraltar gelassen.

Ich bin ein Rochen im Meer,

ein Gespenst in der Stadt.

Mein Leben ist verboten,

sagen die Behörden.20

In diesen Zeilen deutet sich bereits an, was auch in wissenschaftlicher Literatur viel-

fach aufgegriffen und häufig rezitiert wurde: »Ein Gespenst geht um in der Welt, und

sein Name ist Migration« (Hardt/Negri 2003: 225). Das ›Gespenst‹ bezieht sich hier auf

genau die Tatsache, dass keine Kriterien ausreichen, die Mobilität der Menschen zur

Gänze zu fassen. So würde in den Ordnungsbemühungen der unüberschaubaren Viel-

falt wissenschaftlicher Studien zum Thema Migration vor allem eines offensichtlich:

das ›Entgleitende‹, das nicht Fassbare der Migration (vgl. Karakayalı 2008: 12): »Die il-

legale Migration scheint alle Eigenschaften des Gespensts der Migration auf sich zu

vereinen« (ebd.). Erst durch den teilweise spontanen wie radikalen Rechtsentzug wer-

den Subjektpositionen hervorgebracht, die auch María do Mar Castro Varela mit Ver-

weis auf Judith Butler und Gayatri Chakravorty Spivak als »gespensterhafte Menschen«

bezeichnet (vgl. Castro Varela 2013: 72). Benz und Schwenken (2005: 368) beziehen eben-

falls das ›Gespenstische‹ auf die ›irreguläre‹ Migration. Ein Blick auf wissenschaftliche

Publikationen zu illegalisierter Migration bestätigt die Tendenz einer Mystifizierung

dieser Form der Migration, so haben sie Titel wie Illegal und unsichtbar? (Wilcke 2018),

Gespenster der Migration (Karakayalı 2008) oder Leben in der Schattenwelt (Alt 2003). Wo-

möglich liegt genau in der Mystik, dem ›Gespenstischen‹ die von Andersson (2014: 10f.)

beschriebene Faszination für die Figur des ›illegalisiertenMigranten‹,welche in etlichen

Texten sowohl journalistischer als auch wissenschaftlicher Art zum Ausdruck kommt.

Michael Hardt und Antonio Negri (2003: 225) betonen, dass es gerade die verborge-

neMigration sei, die offizielle und legale Migration beiWeitem übertreffen würde: »Die

Grenzen nationaler Souveränität sind durchlässig wie ein Sieb, und jeder Versuch, die

Migrationsbewegungen vollständig zu regulieren, scheitert am gewaltsamen Druck.«

Denn die Migrant:innen bewegen sich in einem »Schattenreich« wie »Gespenster«, sie

sind von einer »geisterhaften Existenz« gezeichnet. Die »Unsichtbarkeit« ist eine Über-

lebensstrategie, um sich vor polizeilicher Kontrolle zu schützen (vgl. Holert/Terkessi-

dis 2006: 92). Die ›Gespenster‹ der Migration vereinen so einerseits den Nexus ›heim-

lich–unheimlich‹ auf sich sowie damit einhergehend den Hauch einer Glorifizierung,

denn so wird ihnen eine Macht zugesprochen, die sich implizit in der mystischen, un-

sichtbaren Heimlichkeit ihrer Bewegung manifestiert: »Clandestine migration, I sen-

sed, was not all gloom: it was also a journey of self-realization that revealed the resili-

20 Eine deutsche Übersetzung des Lieds Clandestino findet sich hier: https://musikguru.de/manu-cha

o/songtext-clandestino-453475.html, zuletzt geprüft am: 12.01.2021.

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html
https://musikguru.de/manu-chao/songtext-clandestino-453475.html


II. Theoretische Spurenlegung 69

ence, restlessness, and striving of a very contemporary human condition« (Andersson

2014: 11). Es ist diese Art der Glorifizierung, welche auch häufig den Vertreter:innen der

Autonomie der Migration (vgl. Kapitel II. 1.2.2) vorgeworfen wird und nachfolgend von

Hardt und Negri überhöht zum Ausdruck gebracht ist:

Alle Mächte der alten Welt haben sich vereint und kämpfen gnadenlos dagegen an,

aber die Bewegung ist nicht aufzuhalten. […] Wirtschaftsexperten versuchen dieses

Phänomen zu erklären, […] doch auch die liefern […] keine Erklärung für dieses unstill-

bare Verlangen nach Bewegungsfreiheit.« (Hardt/Negri 2003: 225)

Die Heimlichkeit beruht auf dem nicht dokumentierten Grenzübertritt, den informel-

len Netzwerken, der Schattenwirtschaft. Das Unheimliche drückt sich in eben genau

dieser Nicht-Fassbarkeit der Mobilität aus.Was ist, wenn der ›Tourist‹ gar kein ›Tourist‹

ist, sondern diesen Deckmantel für andere Zwecke nutzt? Typen der Mobilität werden

so unkontrollierbar, ein Chaos zeichnet sich ab. Das Unheimliche drückt sich in die-

ser mangelnden Kontrollierbarkeit aus und wird deshalb zur Projektionsfläche zahlrei-

cher Befürchtungen und Ängste (vgl. Karakayalı 2008: 13). Das Unheimliche beinhal-

tet aber auch die Faszination. Während die Denkfiguren Baumans das hierarchische

Mobilitätskontinuum konturieren und der ›Vagabund‹ und der ›Tourist‹ dazu dienen,

grenzüberschreitende Mobilität von jeweils unterschiedlichen sozialen Positionen her-

aus zu typisieren, verweisen die ›Gespenster‹ der Mobilität auf die viel benannte Nicht-

Fassbarkeit, Nicht-Zuordenbarkeit der Migration, aber eben auch darauf: Hier gibt es

Spannendes zu entdecken. Anders als bei der skizzierten Grenzfigur des ›Flüchtlings‹

ist das ›Gespenst‹ als ›unsichtbares‹ Gegenstück zu lesen, welches Grenzen unterläuft

und sich nicht zu erkennen gibt und welchem vergeblich versucht wird, durch Schaf-

fung politischer Mobilitätskategorien zu begegnen.

Ich bin ein Rochen im Meer,

ein Gespenst in der Stadt.

Mein Leben ist verboten,

sagen die Behörden.

2.3. Figurationen der Bürgerschaft: Antibürgertum, Aktivismus, Abstraktion

Und was heißt es, vom Staat entlassen oder aufgegeben, dafür aber an andere Macht-

formenübergeben zuwerden, die staatsähnliche Züge haben können oder nicht? (But-

ler/Spivak 2007: 9)

Im Folgenden geht es um die Figurationen des ›Bürgers‹ beziehungsweise seines Ge-

genstücks, des ›Nicht-Bürgers‹. Daher ist hier von Figuration die Rede, da diese den re-

lationalen Aspekt abbildet, denn die Figurationen der Bürgerschaft beinhalten bereits

im Namen das, worauf sie sich beziehen: den Status oder Nicht-Status als Bürger:in-

nen. Auch in diesem Kapitel stelle ich drei Facetten heraus. Zunächst nähere ich mich

aus ethnografischer Perspektive der Figuration des ›Anti-Bürgers‹, welche als Abwehr

oder Gegenbild zum ›loyalen Bürger‹ zu fassen ist und in binärer Opposition zu die-

sem steht. Eine migrationsforschungspolitische Perspektive – und hier kann auch auf

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

das von mir beschriebene Konzept der Acts of Citizenship verwiesen werden – konturiert

den ›Nicht-Bürger‹ als ›Aktivisten‹, welcher in der Lage ist, auf genau die Kluft zu ver-

weisen, die sich zwischen den Inkludierten und Exkludierten auftut. In einem letzten

Schritt diskutiere ich die philosophische Dimension, bezugnehmend auf das ›nackte

Leben‹ Giorgio Agambens, welches – beraubt von seiner Bürgerschaft – aus allen ge-

sellschaftlichen Bezügen herausgefallen scheint.

In Khosravis (2011: 115) Analyse wird der Illegalisierte zum ›Anti-Bürger‹, den alles

ausmacht, was der ›wahre‹ Bürger nicht ist: »Unidentified and therefore unmanage-

able masses of foreigners are contrasted to the ideal citizen.« Der ›Anti-Bürger‹ ist

unverantwortlich, unmoralisch, unehrlich und unethisch, indem er bestehende Nor-

men untergräbt und ein Sicherheitsrisiko für das ›normale‹ Leben darstellt (vgl. ebd.:

116). Dem ›irregulären‹ Bürger wird ein normatives Gepäck auferlegt, welches auf dem

Nicht-Gewolltsein, dem Nicht-Normalen und der ihn umwehenden Gefahr basiert (vgl.

Nyers 2019: 11): »There is a fuzziness, a messiness in the figure of the irregular citi-

zen« (ebd.: 10). Die ›irreguläre‹ Bürgerschaft ist insofern nur in ihrer binären Funktion

zu verstehen und ein ›Kriminell–nicht-kriminell‹-Paradigma ist in sie eingeschrieben.

Gerade diese Binaritäten ›legal–illegal‹, ›normal–abnormal‹, ›wir–andere‹ etablieren ei-

ne normative hierarchische Beziehung. Die diskursive Konstruktion des Illegalisierten

als Figuration des ›Anti-Bürgers‹ ist damit enorm moralisch aufgeladen. Für die Auf-

rechterhaltung der Hierarchie braucht es diesen jedoch, um den ›Staatsbürger‹ zu af-

firmieren: »Während die kolonialen Untertanen-Subjekte als ›Andere‹ des europäischen

Bürgers konstruiert werden, sind sie gleichzeitig in das diskursive und politische Wir-

kungsfeld der Staatsbürgerschaft in Europa einbezogen« (Mezzadra 2009: 211). So ge-

sehen braucht es auch deportierbare ›Nicht-Bürger‹, da jede Deportation abgelehnter

Geflüchteter als Sieg des Wohlfahrtsstaats gefeiert werden kann (vgl. Nyers 2019: 157;

Khosravi 2011: 118).

Der Status beziehungsweise der Entzug oder die Absprache desselben wird zum

Mittel, »Menschen innerhalb eines Machtfeldes diskursiv zu konstituieren und juri-

disch zu berauben« (Butler/Spivak 2007: 25). Diese Menschen sind jedoch nicht hand-

lungsohnmächtig in diesem Machtfeld verhaftet, worauf zahlreiche Studien aufmerk-

sam machen: »Ausgerechnet ihre Nicht-Identifizierbarkeit verleiht der ›illegalen‹ Mi-

grantin eineminimale politische Identität« (Holert/Terkessidis 2006: 90). So untersucht

Helen Schwenken (2006) die Selbstorganisation illegalisierter Migrant:innen in der EU

und Peter Nyers (2019) analysiert in Anlehnung der Acts of Citizenship die Acts of Irre-

gular Citizenship, welche wiederum Ähnlichkeiten zu den von Holger Wilcke (2018: 235)

benannten »Politiken der Unsichtbarkeit« aufweisen:

In ihren alltäglichen Kämpfen nehmen sich Illegalisierte diese Rechte, ohne dass sie

ihnen formal zustünden. Ihre Form der gesellschaftlichen Partizipation verläuft dabei

jenseits der hegemonialen, juridisch festgeschriebenen Ausschlusskategorien, denen

sie sich damit zugleich widersetzen. (Ebd.: 10)

Auch Natasha King widmet sich in ihrer Studie den migrantischen Kämpfen, welche

sie unter eine No Borders Politics subsumiert. Diese beschreibt sie als einen Akt der Ab-

lehnung und des Unterlaufens der Grenzen, welcher nicht zwangsläufig als direkt ar-

tikulierter Widerstand, beispielsweise in Form von Protesten, sichtbar sein muss. Das

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theoretische Spurenlegung 71

konstante Grenzüberschreiten ohne Erlaubnis kann insofern als ein indirektes Agie-

ren gegen nationalstaatliche Grenzen gelesen werden und bedeutet ihrer Ansicht nach

eine Autonomie der Migration gegenüber dem Staat (vgl. King 2016: 19): »Practices of

autonomy represent other ways of being to the state« (ebd.: 20). Der Kampf für die

Freiheit der Bewegung erfordert jedoch auch, zu sichtbaren Handlungen des Wider-

stands zu greifen. Hier sei beispielhaft auf den March of Hope im Sommer 2015 verwie-

sen (vgl. Kapitel II. 1.2.1) oder auf die von Butler diskutierten Proteste in den USA (vgl.

Kapitel II. 1.3.2). Die No Borders Politics würden King zufolge demnach zwischen die-

sen beiden Ebenen navigieren, die eigentlich nicht miteinander kompatibel sind, aber

in der Praxis gemeinsam auftreten: die verdeckten Praktiken, die sich der öffentlichen

Sichtbarkeit entziehen, einerseits und das offensive, öffentliche Einfordern von Rechten

gegenüber dem Staat andererseits (vgl. King 2016: 20f.). Michel Agier (2016) beschäf-

tigt sich ebenfalls mit der politischen Konstitution der Ausgeschlossenen. Illegalisierte

Subjekte verkörpern seiner Ansicht nach eine politische Aktion, welche durch den Grenz-

raum hervorgebracht wird (vgl. Agier 2016: 9).21 Durch die ›freie‹ Bewegung, welche als

›irregulär‹ gelabelt wird, wird eine politische Dimension nicht nur konturiert, sondern

auch performativ ausgehandelt. Die Figuration des ›Aktivisten‹ wird dem handlungs-

ohnmächtigen ›Opfer‹ gegenübergestellt, sie wird zur Opposition (vgl. Agier 2016: 154).

Die von der Bürgerschaft Ausgeschlossenen werden unter einer solchen Perspektive al-

lein durch ihr Dasein als politisch Handelnde und damit ›Aktivisten‹ figuriert.

Jemand fällt aus der Nation nicht einfach so heraus, sondern wird für mangelhaft be-

funden undwird auf dieseWeise, durch die Bezeichnung und deren implizite und aktiv

wirksame Kriterien, zum ›Mangelwesen‹. (Butler/Spivak 2007: 25)

Die aus der Nation ›Herausgefallenen‹ sind diejenigen, die Arendt (1955: 483) als das

»abstrakte Menschenwesen« identifiziert, welches das »genaue Gegenbild des Staats-

bürgers« beschreibt, der nichts anderes ist als ein Mensch und doch ist er dies gerade

nicht. Der Nationalstaat hat die Möglichkeit, eine normative Unterscheidung zwischen

jenen zu treffen, die politisch dazugehören, und jenen, die außerhalb der politischen

und nationalen Gemeinschaft zu verorten sind. Das natürliche Leben, welches qua Ge-

burt als schützenswert gilt, verschwindet »in der Figur des Bürgers, in dem sich die

Rechte ›bewahrt‹ finden« (Agamben 2002: 136). Und damit entsteht die fatale Dialektik,

dass ausgerechnet derMensch, der seiner Identität als ›Bürger‹ beraubt ist, nicht länger

als Mensch behandelt wird (vgl. Holert/Terkessidis 2006: 104): »So schließt die Nation

[…] den Kreis, den die Geburt […] des Menschen geöffnet hat« (Agamben 2002: 137).

Insofern ist der ›Illegalisierte‹ der »Inbegriff dieser entblößten Menschlichkeit« (Hol-

ert/Terkessidis 2006: 80). Die Herausgefallenen, die außerhalb der Gesetze stehen, sind

nach Arendt »de facto vogelfrei« (Arendt 1955: 465).

[I]hre Weltlosigkeit ist wie eine Aufforderung zum Mord, insofern der Tod von Men-

schen, die außerhalb aller weltlichen Bezüge rechtlicher, sozialer und politischer Art

21 Es sei angemerkt, dass Agier von einer situierten, kontextuellen Analyse ausgeht und die politi-

sche Dimension als eine von drei zentralen Dimensionen der Subjektivierung von Migrant:innen

in sogenannten Borderzones analysiert (vgl. Agier 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

stehen, ohne jede Konsequenzen für die Überlebenden bleibt. Wenn man sie mordet,

ist es, als sei niemandem ein Unrecht oder auch nur ein Leid geschehen. (Ebd.: 484)

Die FigurHomo Sacer (Agamben 2002) ist Inbegriff der von Arendt beschriebenen Vogel-

freiheit. Sie wird als juristische Verkörperung des ›nackten Lebens‹ beschrieben. Die-

se wird durch den Ausnahmezustand erzeugt, indem in einem Akt der Souveränität

rechtsfreie Räume entstehen (vgl. Holert/Terkessidis 2006: 104). Das ›nackte Leben‹ ist

zugleich heilig, da es nicht geopfert, wohl aber getötet werden kann. Es ist eine rätsel-

hafte Figur,welche sich durch die Gewalt auszeichnet, die ihr zugefügtwerden kann: die

nicht sanktionierbare Tötung. Der Souverän und derHomo Sacer stellen zwei symmetri-

sche Figuren dar, denn dem Souverän gegenüber sind alle Menschen potenziell Homi-

nes Sacri und umgekehrt ist der Homo Sacer derjenige, dem gegenüber jeder Mensch als

Souverän handeln kann (vgl. Agamben 2002: 81-83; 94). Als konkretes Beispiel benennt

Giorgio Agamben den ›Flüchtling‹, welcher den Abstand zwischen Geburt und Nation

auf der politischen Bühne zur Geltung und damit jenes ›nackte Leben‹ zum Vorschein

bringe. Dieses ›nackte Leben‹ wird aus der staatlichen Ordnung abgesondert und einzig

den Menschenrechten ausgeliefert und somit zum Objekt der Hilfe und des Schutzes

stilisiert (vgl. ebd.: 140-143):

Die ›flehenden Augen‹ des ruandischen Kindes, mit dessen Fotografie man Geld sam-

meln möchte, das man aber ›jetzt schwerlich noch lebend antreffen wird‹, sind die

vielleicht prägnanteste Chiffre des nackten Lebens in unserer Zeit, deren die humani-

tären Organisationen in einem exakt symmetrischen Verhältnis zur staatlichen Macht

bedürfen. (Ebd.: 143)

Hier knüpft Agamben an Arendt an, die formulierte: »Vor der abstrakten Nacktheit des

Menschseins hat die Welt keinerlei Ehrfurcht empfunden; die Menschenwürde war of-

fenbar durch das bloße Auch-ein-Mensch-sein nicht zu realisieren« (Arendt 1955: 480).

Oder wie Holert und Terkessidis (2006: 92) treffend zusammenfassen: »Entweder wer-

den die Migranten als Opfer auf ihr Nur-Mensch-Sein reduziert, oder sie werden als

Außergesetzliche zu ›Nicht-Personen‹ gemacht.« Butler und Spivak (2007: 9) kritisie-

ren jedoch, dass ein Staat, indem er Subjekte verstößt oder entbindet, dies durch eine

Machtausübung tut, die sich auf Grenzen oder Gefängnisse gründet, und das bedeutet,

dass es sich eben nicht um ›nacktes Leben‹ handele, sondern vielmehr um eine Macht-

konstellation, »die eigens dazu bestimmt ist, die Lage, den Zustand, des Enteigneten

zu schaffen und zu erhalten«. So sind Geflüchtete wie Staatenlose zwar außerhalb des

gesetzlichen Schutzes, jedoch nicht auf das ›nackte Leben‹ zurückgeworfen, und da-

mit nicht auf einen Zustand, der außerhalb des Gemeinwesens liegt, sondern ganz im

Gegenteil, ihr Leben ist von Macht durchdrungen. Damit widersprechen sie Agamben,

denn ganz egal, wie elend sich eine Situation gestalten mag, niemand sei je in eine

Sphäre außerhalb des Politischen zurückgeworfen: »Das fallengelassene Leben ist so-

mit gesättigt mit Macht; jedoch ohne Anrechte oder Verpflichtungen« (Butler/Spivak

2007: 25). Es stellt sowohl das Verstoßene als auch das einbehaltene Leben dar und ist

damit »in genau demMomentmachtgesättigt […], da es der Staatsbürgerschaft beraubt

wird« (ebd.: 30).

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theoretische Spurenlegung 73

Die Figurationen der ›Nicht-Bürgerschaft‹ oder der informellen Bürgerschaft ver-

körpern entweder den ›Anti-Bürger‹, den es in seiner zweifelhaften Loyalität abzuweh-

ren gilt, oder den ›Aktivisten‹, der in der Lage ist, auf die Lücke aufmerksam zumachen,

die sich zwischen dem Nur-Mensch-Sein, aber Nicht-Bürger-Sein auftut. Das Subjekt,

welches in Abwesenheit von Bürgerschaft gedacht wird, ist jedoch auch eines, welches

aus der Nation herausgefallen scheint, welches als ›fallengelassenes‹ oder gar ›nacktes‹

Leben bezeichnet wird. Es ist eine Abstraktheit, die sich in ihm ausdrückt: »Dies abs-

trakte Menschenwesen, das keinen Beruf, keine Staatszugehörigkeit, keine Meinung

und keine Leistung hat, durch die es sich identifizieren und spezifizieren könnte, ist

gleichsam auch das genaue Gegenbild des Staatsbürgers« (Arendt 1955: 483). Es ist ein

Menschenwesen, welches auf das ›nackte Leben‹ in der Interpretation Agambens zu-

rückgeworfen ist oder in der Analyse Bulters und Spivaks als das machtgesättigste Sub-

jekt überhaupt gefasst werden kann.

Er ist gleichzeitig der Mensch und das Individuum überhaupt, das allerallgemeinste

und das allerspeziellste, das beides gleichermaßen abstrakt ist, weil es gleichermaßen

weltlos bleibt. (Arendt 1955: 484)

3. Aufenthaltsrechtliche Illegalität: politisch-normative Strukturen
und selektive (Un-)Sichtbarkeiten

Eine Forschung über das Erzählen von Lebensnischen und Gedankenwelten in der

aufenthaltsrechtlichen Illegalität ruft eine Kategorie auf und reproduziert damit ein

Machtverhältnis, indem die Lebensrealität Illegalisierter abseits der (rechtlichen)

Norm in den Fokus rückt. Menschen ohne Aufenthaltsstatus zum Objekt der For-

schung zu machen bedeute, so Andersson (2014: 12) in Anlehnung an Nicholas De

Genova, eine erkenntnistheoretische Gewalt auszuüben, indem zwangsläufig auch

eine nationalstaatszentrierte Perspektive dazu aufgerufen werden muss und stabili-

siert wird. Gleichzeitig muss mit Kategorien gearbeitet werden, um Realitäten und

Erfahrungen abbilden zu können. Daraus ergibt sich ein Spannungsfeld zwischen der

Notwendigkeit, Kategorien zu dekonstruieren und sie gleichzeitig überhaupt erst zu

bestimmen und als wirksam anzuerkennen (vgl. Goel in Bojadžijev et al. 2014: 28).

Die in den vorangehenden Kapiteln dargelegten Perspektiven, Konzepte und metho-

dischen Zugriffe sind ein Versuch, die Kategorie der aufenthaltsrechtlichen Illegalität

theoretisch nicht als natürliche Ordnung zu stabilisieren, sondern ihre hegemonialen

Konstruktionsmechanismen in den Fokus zu rücken.

Grenze, Mobilität und Bürgerschaft bilden die formalen Achsen, die aufenthalts-

rechtliche Illegalität als Konstrukt hervorbringen. Ein Blick auf sich stetig wandelnde

Grenzziehungen, Auslagerungen und Grenzerneuerungen, einhergehend mit divergie-

renden Migrationspolitiken auf Grundlage einer ideellen demokratischen nationalen

Basis, die immer auch Ausschluss erzeugt, legt kein starres Feld oder gar ›natürli-

ches‹ Phänomen frei, sondern macht vielmehr ein amorphes Konstrukt sichtbar. Für

die illegalisierte Migration bedeutet dies, dass sich je nach Gesetzesbestimmung ein

neuer Raum in Bewegung ergibt, ein »driftende[r] soziale[r] Raum« (Karakayalı/Tsia-

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006 - am 14.02.2026, 10:17:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

