
Soziale Welt 57 (2006), S. 111 – 129

Transnationale Heiratsmuster und transnationale 
Heiratsstrategien.
Ein Erklärungsansatz zur Partnerwahl von Migranten

Von Elisabeth Beck-Gernsheim

Zusammenfassung: Wer heiratet wen und warum? Die Partnerwahl unter Migranten ist zum
Thema politischer und wissenschaftlicher Diskussionen geworden. Empirische Untersuchungen,
die sich mit Migrantengruppen unterschiedlicher Herkunft befassen, zeigen einen durchgängig
ähnlichen Trend: Viele Migranten heiraten einen Partner, der aus dem Herkunftsland kommt.
Während in der Öffentlichkeit dieses Verhalten meist als Zeichen mangelnder Integration gewer-
tet wird, ergibt die hier vorgelegte Analyse ein deutlich anderes Bild. Demnach sind die Beweg-
gründe vor allem  in der Besonderheit transnationaler Räume zu suchen und in den Lebensbedin-
gungen, die sich in solchen Räumen herausbilden. Drei solcher Bedingungskonstellationen
werden gezeigt. Da sind erstens die Anforderungen der Familienloyalität, die sich angesichts
wachsender Migrationsschranken neu gestalten: Personen im Herkunftsland setzen auf Heirat als
Migrationschance. Zweitens spielen hier die neuen Formen der weltweiten Ungleichheit eine
Rolle, die Hierarchie zwischen Ländern der Ersten und Dritten Welt. Das gibt Migranten, die den
Sprung in die ersehnte Erste Welt geschafft haben, Status und Ansehen in der Herkunftsgesell-
schaft und auf dem dortigen Heiratsmarkt viel Aushandlungsmacht. Drittens schließlich sind die
Geschlechterverhältnisse in Bewegung geraten, in der Mehrheitsgesellschaft, aber auch in Mig-
rantenfamilien. In dieser Konstellation sind Männer wie Frauen bemüht, die Machtbalance in der
Ehe neu auszutarieren – und dabei kann die Heiratsverbindung mit einem aus dem Herkunftsland
nachziehenden Partner strategische Vorteile versprechen.

1. Einleitung: Migration und die Frage der Integration

In den letzten Jahrzehnten hat die geographische Mobilität rapide zugenommen, und zwar
weltweit. Immer mehr Menschen bewegen sich über immer größere Distanzen, über die
Grenzen ihrer Herkunftsregion und oft auch über nationale Grenzen hinweg. In der Folge
verändern sich nicht nur die Länder, aus denen viele Menschen abwandern, sondern ebenso
die Länder, die starke Einwanderung erfahren. In diesen, den Aufnahmeländern, wird die
Bevölkerung zunehmend bunter gemischt, ethnisch heterogener – und dies nicht nur in Län-
dern wie USA und Kanada, die ihrem Selbstverständnis nach Einwanderungsländer sind,
sondern auch in vielen Ländern Mittel- und Westeuropas, die sich bislang weit eher als Nati-
onalstaaten mit weitgehend homogener Bevölkerung sahen.

Je mehr nun die neue Konstellation ins Bewusstsein gerät – und je mehr insbesondere
deutlich wird, dass viele der Zuwanderer dauerhaft ansässig werden –, desto mehr wird in
den Aufnahmeländern die  Frage verhandelt, wie sich das Verhältnis zwischen einheimischer
und zugewanderter Bevölkerung gestaltet. Integrieren die Zuwanderer sich, passen sie sich
den Anforderungen der neuen Umgebung an, finden sie Zugang zur Mehrheitsgesellschaft?
Oder bleiben sie dauerhaft unter sich, halten fest an den Sitten und Bräuchen der fernen Hei-
mat, bilden eigene Parallelgesellschaften innerhalb des Aufnahmelandes?  

Mit anderen Worten: Es ist das Thema der Integration, das sich zunehmend ins Zentrum
schiebt. Über Integration wird diskutiert – aus unterschiedlichen Blickwinkeln und mit un-
terschiedlichen Bewertungen – in Politik und Wissenschaft, in Medien und Öffentlichkeit
(z.B. Bade/Bommes 2004; Sachverständigenrat für Zuwanderung und Integration 2004).
Vom Bildungssystem bis zum Arbeitsmarkt, von Gesundheit bis Wohnen, von Freizeitver-
halten bis zu Freundschaftsnetzwerken – in den verschiedensten Bereichen wird nach der

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


112 Elisabeth Beck-Gernsheim

Position der Migranten und ihrem Verhalten gefragt. In diesem Zusammenhang gerät nicht
zuletzt auch das Heiratsverhalten ins Blickfeld, und die Frage heißt dann: Heiraten die Mig-
ranten nur untereinander? Oder gehen sie auch Verbindungen ein mit Partnern/Partnerinnen
aus der Mehrheitsgesellschaft? Der Antwort wird großes Gewicht beigemessen, weil sie
vielfach als Maßstab für Integration gilt. Wird eine Zunahme »gemischter« Ehen festgestellt
– zwischen Zuwanderern und Einheimischen, z.B. zwischen Türken und Deutschen –, so
wird dies als deutlicher Hinweis auf eine Annäherung zwischen den Gruppen gesehen,  als
Zeichen für gelingende Integration (z.B. Esser 1980; Leggewie 2000, S. 97ff; Ohliger/Raiser
2005, S. 45; Vascovics 1987).  Wenn die Migranten dagegen vorwiegend Mitglieder ihrer ei-
genen ethnischen Gruppe heiraten, wenn Türken wiederum Türken und Marokkaner wieder-
um Marokkaner heiraten –, so wird dies als problematisch gewertet, als Hinweis auf soziale
Distanz, ja auf Absonderung. »Sie« wollen sich fernhalten von »uns«, sie bleiben dauerhaft
untereinander –  so heißt es dann. 

Was also wissen wir über Partnerwahl und Heiratsverhalten bei Migranten? Als Material-
basis zur Beantwortung dieser Frage nehme ich empirische Untersuchungen, die sich gezielt
mit dem Heiratsverhalten von Migranten in verschiedenen Aufnahmeländern befassen. Da-
bei geht es um türkische Migranten in Deutschland (Straßburger 1999, 2000, 2003) bzw.
Migranten aus den ehemaligen Anwerbeländern in Deutschland (Klein 2000; Vetter 2001);
türkische und marokkanische Migranten in den Niederlanden (Distelbrink/Loozen 2005;
Hooghiemstra 2001); türkische und marokkanische Migranten in Belgien (Lievens 1999; Re-
niers 2001); Migranten aus Südasien (Indien, Bangladesch, Pakistan) in Großbritannien
(Ballard 1990; Shaw 2001, 2004); vietnamesische Migranten in den USA (Thai 2003); sowie
algerische, türkische und marokkanische Migranten in Frankreich (Autant 1995; Boulahbel-
Villac 1995; Munoz 1999). Wie leicht zu erkennen, handelt es sich dabei um Gruppen ganz
unterschiedlicher Herkunft, Kultur und Geschichte. Und dennoch gibt es ein verbindendes
Merkmal, das seinen Ursprung hat im globalen Wohlstandsgefälle. Wenn man die jüngere
Geschichte betrachtet, so handelt es sich jeweils um Gruppen, die aus ärmeren Ländern ge-
kommen sind, um in den wohlhabenden Ländern einen Arbeitsplatz und eine bessere Exis-
tenzsicherung zu finden. Mithin: es handelt sich um die Gruppen der klassischen Arbeitsmi-
granten, die oft (wenn auch durchaus nicht immer) in ihren Herkunftsländern in den
ländlichen Gebieten ansässig waren, dort eher zur Unterschicht oder unteren Mittelschicht
zählten, nicht selten nur eine geringe Ausbildung hatten.

2. Wer heiratet wen? Was man aus den vorhandenen Daten (nicht) ablesen kann

Der Trend

Was Partnerwahl und Heiratsverhalten dieser Migranten betrifft, zeichnen die vorliegenden
Untersuchungen im Kern immer wieder ein ähnliches Bild. Je nach Gruppe gibt es spezifi-
sche Hintergründe, Rahmenbedingungen, Einflussfaktoren, aber dennoch zeichnet sich ein
gemeinsames Grundmuster ab. Auf einen Satz zusammmengefasst: Ob Türken, Marokkaner,
Pakistani, Vietnamesen – viele Migranten heiraten einen Partner/eine Partnerin, der/die aus
dem Herkunftsland kommt (Autant 1995; Ballard 1990; Distelbrink/Loozen 2005;
Hooghiemstra 2001; Janßen/Polat 2006; Lievens 1999; Reniers 2001; Shaw 2001, 2004;
Straßburger 1999, 2000, 2003; Thai 2003). 

Die Frage ist nur: Was besagt dieser Trend? Ist durch solche Befunde belegt, dass die Mi-
granten vorwiegend in ihren ethnischen Kolonien verbleiben und sich sozial nur wenig in der
Mehrheitsgesellschaft verankern?

Im folgenden will ich zeigen, warum diese Schlussfolgerung – obwohl sie so naheliegend
doch scheint – dennoch nicht stimmt. Das liegt wesentlich daran, dass die statistischen Daten

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


Transnationale Heiratsmuster und transnationale Heiratsstrategien 113

an entscheidenden Punkten erhebliche Lücken und Unschärfen enthalten. Aus genau diesem
Grund bleiben sie mehrdeutig – und können, so meine These, über Integration oder Nicht-In-
tegration der Migranten nichts aussagen.

Lücken in der deutschen Heiratsstatistik

Nehmen wir Deutschland als Beispiel, und hier wiederum die größte Migrantengruppe in
Deutschland, nämlich die Türken. Auf den ersten Blick scheint es ganz einfach: Wir haben
in Deutschland eine amtliche Statistik, die die Eheschließungen in Deutschland registriert,
dabei auch die Nationalität der Eheschließenden ausweist, womit man für jedes Jahr  feststel-
len kann, zum einen: wie viele türkisch-türkische Ehen geschlossen werden, und zum ande-
ren: wie viele deutsch-türkische Ehen. Wo also liegt das Problem? 

Auf mindestens drei grundlegende Schwierigkeiten stößt man hier. Zum einen erfasst die
deutsche Heiratsstatistik nur diejenigen Ehen, die auf einem deutschen Standesamt geschlos-
sen werden. Das fiel solange nicht ins Gewicht, als die Bevölkerung in Deutschland weitest-
gehend aus »Einheimischen« bestand, also mehr bis minder homogen war. Deutsche Staats-
bürger, so kann man annehmen, werden im Regelfall zu einem deutschen Standesamt gehen,
so sie heiraten wollen. Mit der Zunahme von Migration aber gewinnen andere Optionen an
Bedeutung. So können Migranten in ihrem Herkunftsland heiraten; oder auf dem Konsulat
ihres Herkunftslandes in Deutschland; oder auch in einem Drittland (Klein 2000; Straßbur-
ger 1999, 2000; Beck-Gernsheim 2004, S. 120f). Was also ist  mit den türkischen Migranten,
die in Deutschland leben, in Köln oder Frankfurt, aber in der Türkei heiraten, in Istanbul
oder einem kleinen Ort in Ostanatolien? Was ist mit denen, die zwar in Köln oder Frankfurt
heiraten – aber nicht auf  dem Standesamt dort, sondern auf dem jeweiligen Konsulat? Die
Antwort heißt ganz einfach: Sie werden in der amtlichen Statistik nicht erfasst. Und das sind
nicht bloß Einzelfälle, im Gegenteil. Aus einer Studie, die über komplizierte Umwege auch
andere Datenquellen erschließt, wissen wir so viel zumindest: Von den türkischen Migran-
ten, die in Deutschland leben, heiraten die meisten im Herkunftsland, einige auf  dem türki-
schen Konsulat in Deutschland – und nur eine Minderheit geht zum Standesamt hierzulande
(Straßburger 1999, 2000). Dies also ist der erste Grund, warum die Daten der amtlichen
deutschen Eheschließungs-Statistik nicht als Maßstab für Integration oder Nicht-Integration
taugen: weil sie nur einen relativ kleinen Teil der Heiraten von türkischen Migranten erfas-
sen. Oder wie Straßburger schreibt: Der »Flexibilität transnational handelnder Individuen
wird die national ausgerichtete Heiratsstatistik nicht gerecht« (2000, S. 44).

Die zweite Schwierigkeit ergibt sich daraus, dass die deutsche Eheschließungsstatistik nur
nach Staatsangehörigkeit sortiert, nicht aber nach Herkunft.  Dies fiel solange kaum ins Ge-
wicht, als die meisten Migranten ihre Staatsangehörigkeit beibehielten. Aber inzwischen hat
sich die Situation deutlich verändert: In den letzten Jahren ist die Zahl der Einbürgerungen
erheblich gestiegen, nicht zuletzt infolge des neuen Staatsangehörigkeitsrechts, das am
1.1.2000 in kraft trat (Bundesamt für Migration und Flüchtlinge 2005, S. 81ff). Wenn aber
die Einbürgerungen zunehmen, dann lässt sich aus den Daten der deutschen Eheschließungs-
statistik immer weniger ablesen, ob jemand innerhalb seiner Herkunftsgruppe heiratet oder
darüber hinaus. Nehmen wir zur Veranschaulichung Fatih Akins Film »Gegen die Wand«,
der im Jahr 2004 auf der Berlinale den Goldenen Bären gewann. Im Zentrum des Films steht
die Geschichte eines jungen Mannes und einer jungen Frau türkischer Herkunft, die seit lan-
gem in Deutschland leben und hier heiraten. Da beide die deutsche Staatsangehörigkeit ha-
ben, würde ihre Ehe in der deutschen Eheschließungsstatistik als deutsch-deutsche erschei-
nen. Die Tatsache, dass sie innerhalb ihrer Herkunftsgruppe heiraten – was vielfach als
Zeichen von Abschottung und Rückzug in einen Sonderraum gilt –, würde in der Statistik
also gar nicht mehr sichtbar. Und stellen wir uns den anderen Fall vor: Hätte nur der eine der

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


114 Elisabeth Beck-Gernsheim

beiden, der Mann oder die Frau, sich einbürgern lassen, so wäre ihre Ehe als eine deutsch-
türkische Verbindung in die Eheschließungsstatistik eingegangen – und würde mithin, nach
der gängigen Sichtweise, als Indiz für gelungene Integration gelten. Dies also ist der zweite
Grund, warum die deutschen Eheschließungsstatistiken nicht als Maßstab für Integration
oder Nicht-Integration der Migranten taugen: weil sie für das Faktum steigender Einbürge-
rung blind sind. Weil die ausländische Herkunft von Eingebürgerten in der Statistik verdeckt
wird, entsteht ein statistisches Zerrbild. In der Folge ist die Heiratsstatistik nicht geeignet,
gesellschaftliche Annäherungs- oder Abgrenzungsprozesse aufzuzeigen, die zwischen Mig-
ranten und Aufnahmegesellschaft stattfinden (Straßburger 2000, S. 44f; siehe auch Nauck
2004, S. 86f). 

Hinzu kommt schließlich ein weiterer Punkt, der in den öffentlichen Debatten kaum je ins
Blickfeld gerät (siehe hierzu Straßburger 2003, S. 32f): Zum Heiraten gehören bekanntlich
immer zwei. Wenn also Ehen etwa zwischen Deutschen und Türken nur selten stattfinden –
woher wissen wir dann, auf welcher Seite die Barrieren bestehen? Kommen solche Ehen nur
selten zustande, weil die Türken keine Annäherung an die Deutschen wollen? Oder könnte
es vielleicht auch umgekehrt sein: Sind es (manchmal, oft, wie oft) vielleicht auch die Deut-
schen, die keine Annäherung suchen? Aus einschlägigen Untersuchungen gibt es dazu einige
Befunde, und diese lassen erkennen, dass es auf beiden Seiten Vorbehalte gibt –  bei den Mi-
granten wie bei den Deutschen (Scheibler  1992, S. 74ff; Straßburger 2003, S. 32; Vetter
2001, S. 210). Das aber heißt: Wenn wir die Heiratsstatistiken als Hinweis auf  Integrations-
bereitschaft oder mangelnde Integrationsbereitschaft betrachten wollen, dann können wir da-
bei nicht nur auf die Türken (oder sonstigen Zuwanderer) blicken, sondern wir müssen auch
fragen: Zu wie viel Integration sind die Deutschen bereit?

3. Migration und Partnerwahl: Voraussetzungen und Hintergrundbedingungen

Aber auch wenn die vorliegenden Untersuchungen zum Heiratsverhalten von Migranten sys-
tematische Lücken und Unschärfen aufweisen und deshalb über Intgration oder Nicht-Inte-
gration wenig aussagen können, so ist auf der anderen Seite doch auffallend, dass sie im
Kern immer wieder ähnliche Befunde präsentieren. Als Partner werden häufig Personen ge-
wählt, die aus dem Herkunftsland kommen –  dieser Trend ist zu beobachten über eine Reihe
von Jahren, bei verschiedenen Migrantengruppen und in verschiedenen Aufnahmeländern. 

Weil die entsprechenden Befunde also auf eine systematische Linie hindeuten, ist es im
Zeitalter der weltweiten Migrationsströme eine durchaus sinnvolle Aufgabe, sie zum Gegen-
stand einer genaueren Analyse zu machen und nach den Ursachen sowie nach den gesell-
schaftlichen Konsequenzen zu fragen. Im folgenden  geht es zunächst einmal um die Ursa-
chen, und die Leitfrage heißt: Woraus erklärt sich der beschriebene Trend? Was bewegt z.B.
viele der türkischen Migranten dazu, bei der Frage der Partnerwahl den Blick auf das Her-
kunftsland zu richten – auch wenn sie in Deutschland geboren und aufgewachsen sind, auch
wenn sie hier ansässig sind? Warum ein Leben in Deutschland – und dann einen Mann oder
eine Frau aus der Türkei? Was sind die Bedingungen, Einflussfaktoren, Motivlagen, die zu
solchen Entscheidungen führen?

Vorliegende Erklärungsansätze

Zur Frage der Heiratsbeziehungen innerhalb und zwischen sozialen Gruppen gibt es in der
Soziologie eine Reihe von Erklärungsansätzen. So hat schon Robert Merton das Thema »In-
termarriage« ins Blickfeld gerückt, die Heiratsbeziehungen zwischen Menschen verschiede-
ner Nationalität, Ethnie, Klasse (1941/1976). Er hat dabei auf sozialstrukturelle Vorausset-
zungen bzw. Barrieren der Partnerwahl verwiesen, die sich aus den demographischen
Merkmalen der Gruppen als Teilheiratsmärkte ergeben (also Größe einer sozialen Gruppe;

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


Transnationale Heiratsmuster und transnationale Heiratsstrategien 115

ihr Männer-/Frauenanteil; ihre altersmäßige Zusammensetzung; schließlich die Kontaktdich-
te zu anderen Gruppen) (1976, S.220). Von solchen Einflussfaktoren, so Merton, hängt ab,
wie groß die Wahrscheinlichkeit ist, einen Partner eher in der eigenen Gruppe oder eher au-
ßerhalb derselben zu finden. 

Neuere Autoren haben diese Überlegungen weitergeführt und als Analyse von Gelegen-
heitsstrukturen ausdifferenziert (z.B. Klein 2000; Spickard 1989, S.6ff und S. 361ff; Vetter
2001). So hat Klein z.B. für verschiedene Gastarbeiternationen in der Bundesrepublik
Deutschland berechnet, welche Zusammenhänge zwischen der Exogamierate der betrachte-
ten Gruppe und ihrem Männer-/Frauenanteil sowie ihrem quantitativen Umfang bestehen
(2000, S. 330). Ebenfalls mit Blick auf die sogenannten Gastarbeiternationen hat Vetter er-
mittelt, welche sozialstrukturellen Heiratsbarrieren zwischen den einzelnen Nationen beste-
hen (2001).

Aber Gelegenheitsstrukturen sind immer nur ein Teil der Einflussfaktoren, nicht deren Ge-
samtheit. In diesem Sinne haben die oben genannten Autoren alle auch die Bedeutung weite-
rer Bedingungen betont, insbesondere das Gewicht von kulturellen Normen und Schranken.
So  verweist Merton z.B. auf die verbreitete Endogamieregel, die den Einzelnen dazu auffor-
dert, bei der Partnerwahl innerhalb der eigenen Gruppe zu bleiben (1976, S. 228ff); Klein
nennt das soziale Prestige einer Nationalitätengruppe oder die kulturelle Distanz zwischen
verschiedenen Gruppen (2001, S. 310ff); Vetter spricht von sprachlicher, konfessioneller
oder religiöser Affinität (2001, S. 210ff);  und Spickard lenkt die Aufmerksamkeit auf die
Vorstellungsbilder, die verschiedene ethnische Gruppen vom jeweils »Anderen« haben
(1989, passim).

Solche Faktoren können erklären, wieso das Heiratsverhalten häufig dem Muster der Ho-
mogamie folgt. Das Motto heißt dann  »gleich und gleich gesellt sich gern« – und dies gilt,
so kann man vermuten, wohl auch für Migranten. Die Neigung, einen Partner aus dem Her-
kunftsland zu wählen, mag so gesehen nicht sonderlich exzeptionell scheinen, sondern eher:
normal. Wenn türkische Migranten vorwiegend Türken heiraten, dann ist dies demnach
nichts anderes als das, was ähnlich auch Schwaben tun und ebenso Katholiken, Mittel-
schicht-Angehörige, Bauern: sie heiraten vielfach innerhalb ihres sozialen Umfeldes. So
könnte man die Frage dann auch umgekehrt stellen: Was an diesem Heiratsmuster ist überra-
schend – ist es nicht umgekehrt das wahrscheinliche und erwartbare? 

Bei genauerem Hinsehen allerdings erweist sich diese Argumentationskette als nicht un-
problematisch. Implizit vorausgesetzt wird hier nämlich eine gewissermaßen natürliche Ho-
mogenität zwischen Migranten und der Bevölkerung im jeweiligen Herkunftsland. Demnach
bilden die türkischen Migranten in Deutschland zusammen mit den Türken in der Türkei
eine gemeinsame Gruppe, und ebenso die marokkanischen Zuwanderer in Frankreich mit
den Marokkanern in Marokko. 

Dass aber eine solche Sortierung zweifelhaft ist, lassen die Befunde vieler neuerer Migra-
tionsstudien erkennen. Migranten türkischer Herkunft in Deutschland (oder pakistanischer
Herkunft in Großbritannien) sind demnach nicht einfach Türken bzw. Pakistanis, sondern sie
bilden – in bezug auf Erfahrungen, Erwartungen, Bedürfnisse, Werte – eine eigenständige
Gruppe, eben die der Deutschtürken (oder der britischen Pakistanis). Ihre Lebenspraxis ist
nicht einfach eine Weiterführung der Traditionen, die sie aus der Heimat mitgenommen und
bei der Ankunft im Gastland wieder ausgepackt haben, sondern ist ebenso geprägt von der
Erfahrung der Migration, des Neuankommens in einem fremden Land, und von den sozialen,
politischen, rechtlichen, wirtschaftlichen Bedingungen im jeweiligen Aufnahmeland. Von
Religion bis Familie, von Arbeit bis Feiern: Zentral ist stets der doppelte Bezugsrahmen, der
Spannungsbogen zwischen dem »Hier« und dem »Dort«, aus dem neue kulturelle Mischfor-
men erwachsen (Baumann 2002; Kibria 1993;  Tietze 2001).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


116 Elisabeth Beck-Gernsheim

Ein transnationaler Erklärungsansatz

Genau diese eigentümliche Lebensform der Migranten bildet den Ausgangspunkt für den Er-
klärungsansatz, den ich im folgenden vorschlagen will. Er greift das Konzept der »Transnati-
onalen Migration« auf, das in der Migrationsforschung zunehmend an Bedeutung gewinnt
(Glick Schiller/Basch/ Blanc-Szanton 1992; Pries 1996, 1997; Faist 2000; Fassmann 2002).
Mit transnationaler Migration ist, grob zusammengefasst, folgendes gemeint: Migration heu-
te ist immer weniger ein einmaliger und endgültiger Wanderungsvorgang, sondern immer
häufiger ein sich über Jahre oder gar Jahrzehnte hinziehender Prozess, gekennzeichnet durch
ein Hin und Her zwischen Herkunftsland und Aufnahmegesellschaft. Es kommt vielfach
nicht mehr zu einem eindeutigen Verlassen der Herkunftsgesellschaft und zu einer definiti-
ven Zuwanderung in eine Aufnahmegesellschaft, sondern zu einer Lebensform, die dazwi-
schen liegt und beide Gesellschaften verbindet. In der Folge entstehen neuartige Netzwerke
– sozialer und politischer, wirtschaftlicher und kultureller Art –, die sich zwischen Her-
kunftsländern und Aufnahmegesellschaften herausbilden. Diese Verflechtungen werden
transnationale soziale Räume genannt. 

Im folgenden will ich zeigen, wie die beschriebenen Muster des Heiratsverhaltens Sinn
und Bedeutung gewinnen, wenn man sie im Kontext von transnationalen Lebensbedingungen
und Lebensprojekten entschlüsselt. Vorweg als These zusammengefasst: Aus der Besonder-
heit transnationaler sozialer Räume entstehen charakteristische Motive, Ziele und Hoffnun-
gen, charakteristische Hindernisse, Zwänge, Enttäuschungen, die das Leben von Migranten
auf vielen Ebenen prägen – auch und nicht zuletzt im Bereich des Heiratsverhaltens. 

Um diesen Zusammenhang angemessen entfalten zu können, muss man zunächst einmal den
Kontext und die Akteure genauer bestimmen. Im nächsten Schritt soll deshalb gezeigt werden,
wie die Partnerwahl bei Migranten oft in charakteristisch eigenen Formen verläuft: Sie wird
wesentlich bestimmt von Abwägungen und Interessen im Rahmen des Familienverbandes.

Der Einfluss der Familie

Migrantenfamilien weisen insgesamt eine große kulturelle Vielfalt auf, die sich aus der Ver-
schiedenartigkeit ihrer nationalen, ethnischen und kulturellen Herkunft ergibt. Und auch
wenn man speziell die Arbeitsmigranten betrachtet, findet man keine einheitliche Gruppe,
sondern viele Unterschiede je nach nationaler, regionaler, ethnischer Herkunft, nach Religion,
Bildungsstand, Aufenthaltsdauer, ökonomischer Integration im Ankunftsland usw. (Ballard
1990; Lesthaeghe/Surkin 1995; Pyke 2004; Shaw 2001, 2004; Sökefeld 2004). Dennoch kann
man einige Grundzüge feststellen, die vielen Familien der Arbeitsmigranten gemeinsam sind
– und die sie deutlich von der Mehrheit der Familien der Aufnahmegesellschaft abheben. Be-
sonders sichtbar wird dies im Generationen- und Geschlechterverhältnis: Da gelten unter den
türkischen, marokkanischen, pakistanischen Zuwanderern oft erheblich andere Regeln und
Leitbilder als unter den Angehörigen der deutschen, französischen, britischen Mehrheitsge-
sellschaft (z.B. Gestring u.a. 2004; Sechster Familienbericht 2000, S. 8f; Shaw 2004).

Insgesamt gilt, der Familienverband hat in den Herkunftskulturen vieler Arbeitsmigranten
ein weit größeres Gewicht als die Einzelpersonen, und er spielt nicht zuletzt bei der Partner-
wahl eine wichtige Rolle. Während im Westen die beiden direkt Betroffenen – Mann und
Frau – nach eigenen Wünschen und Neigungen den Partner/die Partnerin suchen, ist in den
Herkunftsländern der Arbeitsmigranten oft ein anderes Heiratsmuster verbreitet.  Da ist die
Suche nach einem angemessenen Ehepartner für den Sohn oder die Tochter vielfach Aufga-
be der Eltern und des Familienverbandes, wobei diese meist aus dem engeren Umkreis von
Verwandtschaft, Dorfgemeinschaft, Nachbarschaft wählen, dabei Hierarchieregeln und Loy-
alitätsregeln folgen, auf Besitz und soziale Stellung achten. Mit anderen Worten: Hier ist oft

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


Transnationale Heiratsmuster und transnationale Heiratsstrategien 117

die arrangierte Ehe die Norm – im Extremfall als aufgezwungene Ehe (die Eltern befehlen),
doch zur Gegenwart hin häufiger in milderer Form (auf die Wünsche der Kinder wird Rück-
sicht genommen). 

Wie einschlägige Studien zeigen, wird diese letztere Form auch von vielen Migrantenfami-
lien im Aufnahmeland praktiziert (Autant 1995; Ballard 1990; Bouhlabel-Villac 1995,
S. 127; Foner 1997, S. 964; Lestaeghe/Surkin 1995, S. 13f; Nökel 2002, S. 214ff; Shaw 2001,
S. 324f; Shaw 2004, S. 280ff; Straßburger 1999, S. 154ff). Demnach kommen viele Ehen
zwar über Vermittlung der Familien zustande, aber die Kinder sind nicht bedingungslos dem
Willen der Eltern unterworfen, sondern haben zumeist ein Mitspracherecht.

Angesichts solcher Bedingungen stellt sich die Frage nun etwas genauer: Was motiviert
die Eltern und oft auch die Kinder dazu, bei der Braut- bzw. Bräutigamsuche den Blick auf
das Herkunftsland zu richten? Warum sollte es für sie erstrebenswert sein, dass der Sohn
oder die Tochter jemand aus jenem armen und fernen Land heiratet, das sie selbst vor vielen
Jahren verließen? Und umgekehrt kann man die Frage mit ähnlicher Berechtigung stellen:
Was motiviert die Eltern und Kinder im jeweiligen Herkunftsland, ihrerseits eine Heirat zu
wünschen, die für sie Trennung bedeutet und große geographische Distanzen aufreißt? War-
um sollte es für sie wünschenswert sein, wenn der Sohn oder die Tochter jemanden heiratet,
der in der Ferne ansässig ist und dort zur Gruppe der Minderheiten gehört?

Nach dem bisher Gesagten kann man die Antwort vermuten: Solche Heiratsmuster kom-
men zustande, weil die Partnerwahl weiterhin nach den tradierten Regeln verläuft. Dahinter
steht das alte Motiv, das der familialen Allianzen, das sich durchhalten kann auch über Län-
der und Kontinente hinweg. Kurz zusammengefasst: Die Macht des Familienverbandes ist
stärker als die Gegenkräfte, die geographischen und sozialen Trennlinien, die in der Migrati-
onssituation angelegt sind. 

 Oder so jedenfalls könnte man meinen. Aber schaut man in die einschlägigen Studien hin-
ein, so zeigt sich ein weitaus komplexeres Bild. Demnach ist es ein ganzes Geflecht von Erwä-
gungen, Motiven, Ambitionen, die bei dieser Art der Braut- bzw. Bräutigamsuche hereinspie-
len. Dazu gehört auch der Einfluss des Familienverbandes. Aber das eigentlich Überraschende
ist, und genau dies will ich im folgenden zeigen: Die geographische Distanz ist kein Hinde-
rungsgrund, sondern, ganz im Gegenteil, oft die entscheidende Voraussetzung einer solchen
Verbindung. Die Heirat kommt oft gerade deshalb zustande, weil die Partner zunächst nicht im
selben Land leben, sondern der eine im Herkunftsland ansässig ist, der andere im Aufnahme-
land. Pointiert formuliert: Die Differenz zwischen Herkunfts- und Aufnahmeland ist es gera-
de, die zur Paarbildung führt, sie ist der heimliche Heiratsvermittler und Trauzeuge der Paare.

4. Warum die Menschen im Herkunftsland transnationale Verbindungen suchen

Wohlstandsgefälle und transnationale Lebensprojekte

Beginnen wir mit Blick auf diejenigen, die im Herkunftsland leben. So unterschiedlich deren
Umstände auch sein mögen, so gibt es doch ein durchgängiges Merkmal, das viele der Her-
kunftsländer verbindet: Von den Ländern der Ersten Welt sind sie getrennt durch ein starkes
Wohlstandsgefälle.

 Nun hat es freilich Armut und Not wohl immer in der Menschheitsgeschichte gegeben. Aber
die Idee, aus dem Schicksal auszubrechen und zu neuen Ufern sich aufzumachen, ist durchaus
nicht selbstverständlich, im Gegenteil: war vielen Menschen früherer Epochen durchaus fremd. 

Warum also findet diese Idee heute viel breiteren Anklang, viel mehr Resonanz? Aus der
Vielfalt der Bedingungen will ich hier nur eine herausgreifen: Eine wichtige Rolle spielen
die zahlreichen Angebote der kulturellen Globalisierung, die neuartige Botschaften, Anreize,

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


118 Elisabeth Beck-Gernsheim

Verheißungen vermitteln und so die Phantasie der Menschen wesentlich anregen. Auf diesen
Zusammenhang hat der Anthropologe Arjun Appadurai verwiesen, der die Wirkung von
Massenmedien betrachtet, z.B. von Filmen, Fernsehsendungen, Nachrichten. Der Wirkungs-
kreis solcher Medien ist  heute enorm: Sie finden Verbreitung bis in ferne Länder und Konti-
nente; und sie gelangen dort nicht mehr nur in die Metropolen, sondern immer mehr auch in
die entferntesten Dörfer, sei es in Indien oder Ostanatolien. Die derartig vermittelten Bilder
sind, wie wir wissen, vielfach verzerrt, voller Fiktionen und Mythen. Aber ob realitätsge-
recht oder nicht, entscheidend ist ein anderer Punkt, und den macht Appadurai nachdrück-
lich klar: Solche Bilder beeinflussen heute die Lebensprojekte von immer mehr Menschen
an immer mehr Orten der Welt. »Auf der ganzen Welt betrachten mehr und mehr Menschen
durch die Optik möglicher, von den Massenmedien in jeder nur denkbaren Weise angebote-
nen Lebensformen ihr eigenes Leben. Das bedeutet: Phantasie ist heute ... in ungezählten
Varianten Motor für die Gestaltung des gesellschaftlichen Lebens vieler Menschen in vieler-
lei Gesellschaften« (1998, S. 22). Statt das eigene Leben einfach als Schicksal hinzunehmen,
beginnen immer mehr Menschen, sich andere Welten vorzustellen und die eigene damit zu
vergleichen. So wird das Leben auch der ganz gewöhnlichen Menschen nicht mehr nur durch
die unmittelbaren Gegebenheiten bestimmt, »sondern immer mehr .. durch die Möglichkei-
ten ..., die von den Massenmedien (direkt oder indirekt) als realisierbar suggeriert werden«
(1998, S. 24). Mit anderen Worten: Warum soll ich arm sein und unterdrückt, hungern und
hoffnungslos schuften – wenn es anderswo Menschen gibt, die reichlich zu essen haben, ein
Haus und ein Auto besitzen, bei Krankheit zum Arzt gehen können? Warum hier leiden?
Warum nicht versuchen, dorthin zu kommen?

Und so wird Migration zum Traum vieler Menschen in vielen Ländern der Zweiten und
Dritten Welt. Migration: dieses Wort verheißt Ausstieg aus Enge und Not, es verheißt Auf-
stieg und ein neues, besseres Leben. 

Restriktive Migrationsbedingungen: Festung Erste Welt 

Noch vor einigen Jahrzehnten war dieser Traum für viele Menschen erfüllbar. In den reichen
Ländern des Westens wurden Arbeitskräfte gesucht, und so konnten viele Menschen als Ar-
beitsmigranten in die Erste Welt kommen. Nachdem inzwischen aber auch  in den einst pros-
perierenden Ländern sich Armut und Arbeitslosigkeit ausbreiten, sind aus den ehemaligen
Anwerbeländern längst Länder des Anwerbestopps geworden. Migranten sind unerwünscht
– sofern sie nicht Kapital, Bildung, andere wertvolle Ressourcen mitbringen. In der Folge ist
die Migrationsgesetzgebung zunehmend restriktiver geworden, die »Festung Europa« bzw.
»Festung Erste Welt« ist ausgebaut worden und mit immer mehr Schutzwällen umgeben:
Wachttürme, Bewegungsmelder, Infrarot-Kameras sichern sie ab.

Manche nun versuchen den Weg über Asyl. Aber seitdem die Anerkennungsverfahren
verschärft worden sind, ist dies kaum eine realistische Hoffnung. Andere versuchen, ein Da-
sein als »Illegale« zu fristen. Aber das ist erst recht eine verzweifelte Hoffnung, die Aussicht
auf ein Leben mit vielen Risiken, Ängsten und Unsicherheiten.

Doch es bleibt noch ein anderer Weg: »Familienzusammenführung« heißt das magische
Wort, das einen legalen Einreiseweg verspricht. Je nach Land sind die einschlägigen Bestim-
mungen einmal enger, einmal weiter gefasst, aber im Kern ist die Regel stets ähnlich (Kof-
man 2004). Wer in den USA, in der EU, in Kanada oder Australien legal ansässig ist, kann
enge Familienangehörige nachholen, die anderswo leben.1 

1) In den EU-Ländern und den USA ist Familienzusammenführung inzwischen der am meisten prakti-
zierte Einreiseweg, in Kanada und Australien fallen zwischen einem Drittel und einem Viertel der
Einreisen in diese Kategorie (Khoo 2001, S. 112f; Kofman 2004, S. 243f; Swiaczeny 2004, S. 31).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


Transnationale Heiratsmuster und transnationale Heiratsstrategien 119

Von daher erklärt sich, warum in den ökonomisch benachteiligten Ländern heute ein neuer
Traum sich verbreitet: der Traum von der Heirat, die Einreise in eines der Wohlstandsländer
erlaubt. Wer in der Times of India die Rubrik Heiratsgesuche liest, findet Sätze wie: »Schöne
hellhäutige Frau aus guter Familie, Brahmanin, sucht Mann zweck Heirat, Greencardholder
bevorzugt« (Yogheswar 2003). Ein Mann mit Einreisebillet! Ein Mann, der mich mitnehmen
kann! Das ist der Wunschkandidat in den Armutsregionen der Welt, von Indien bis zu den
Philippinen, von Brasilien bis Russland. Je mehr Migration zum Lebensprojekt wird, und je
mehr andere Migrationswege sich als verschlossen erweisen, desto mehr wird Heirat zum
Wunschziel, zur Hoffnung, zum Traum vom besseren Leben – nicht eine beliebige Heirat,
sondern die Heirat mit einem Mann oder einer Frau aus dem Westen. 

Die Frage ist nur, wie man einen solchen Partner oder eine solche Partnerin findet. Wer
keine Verbindung zur Ersten Welt hat, mag sein Glück über Heiratsannoncen versuchen,
über international tätige Heiratsagenturen oder über Arbeit im expandierenden Gewerbe des
Sex-Tourismus. Aber wer in der Türkei lebt oder in einem der anderen Länder, aus denen die
Arbeitsmigranten einst kamen, der hat oft eine bessere Chance: Er kann familiäre Netzwerke
einsetzen (Wilpert 1992). Er hat, welch ein Glück! einen Bruder, oder einen Cousin seines
Vaters, oder einen einstigen Nachbarn, der heute in Frankfurt ansässig ist (oder in Amster-
dam, in Straßburg, in London). Daraus kann man neue Allianzen aufbauen, im Grundmuster
einfach: Wenn aus deinem Sohn und meiner Tochter ein Paar wird, dann ist dies eine
gute Verbindung – und sie bringt noch ein besonderes Hochzeitsgeschenk, die Migrations-
garantie. 

In der Folge gewinnen die einstigen Arbeitsmigranten und deren Kinder einen ganz neuen
Status. Sie werden hochbegehrte Partner für junge Männer und Frauen, die in den Herkunfts-
ländern leben. »Marrying a migrant’s daughter is by far the most attractive way to gain ad-
mittance to the Netherlands, or in fact any Western country« (Böcker 1994, S.97). Das ist die
ungewollte Nebenfolge der Migrationsrestriktionen: Je mehr die »Festung Europa«  bzw. die
Festung USA ausgebaut wird, desto mehr gewinnt in den Armutsregionen der Welt der Fa-
milienverband an Gewicht und Bedeutung. Weil familiale Netzwerke und familiale Bezie-
hungen zum letzten Einlasstor in die Festung geraten, werden sie nun zum Anker für Migra-
tionspläne und -hoffnungen. Zum Beispiel in Pakistan: »Young men pin their hopes of social
advancement on going to England by marrying a relative there« (Shaw 2001, S.17). 

Und ähnliche Hoffnungen haben junge Männer – und Frauen – in anderen Ländern. Zum
Beispiel in der Türkei: Gaby Straßburger hat eine junge Frau türkischer Herkunft interviewt,
die in Deutschland aufwächst. In den Ferien, so erzählt sie, fahren sie regelmäßig in die Tür-
kei, in den Heimatort ihrer Eltern. Aber diese Ferien werden ihr zunehmend lästig. Denn
seitdem sie 14 Jahre alt ist, bekommt sie dort ständig Heiratsofferten. Und die meisten Be-
werber haben vor allem eines im Sinn: Sie wollen nach Deutschland.

»Wenn wir in Urlaub gefahren sind, hab ich gedacht um Gottes willen, wenn der Urlaub
[nur bald] zuende ist! ... Du hattest gar keinen Urlaub gehabt, sondern dauernd Besuche.
Wollt ich nicht mehr hin. Meistens ist es so, dass die wollen ... dass ich dort in der Türkei
heirate und die hierher bringen würde. Deswegen kommen die immer zu meinen Eltern« (In-
terview-Ausschnitt aus Straßburger 1999, S. 158; ähnlich auch Autant 1995, S. 175).

Nach dem bisher Gesagten wird zumindest die eine Seite der transnationalen Heiratsver-
bindungen erklärbar. Für diejenigen, die im Herkunftsland leben, wird die Heirat mit einem
Partner, der in der Ersten Welt ansässig ist, zur großen Hoffnung, vergleichbar dem Lottoge-
winn. Die Heirat wird zum Einlassbillet, um den Weg in das gelobte Land Anderswo antre-
ten zu können: Sie wird zur »Einwanderungsstrategie« (Shaw 2001, S. 326ff).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


120 Elisabeth Beck-Gernsheim

5. Warum die Migranten zu transnationalen Heiratsverbindungen bereit sind

Aber umgekehrt stellt sich noch immer die Frage: Warum heiraten diejenigen, die bereits in
der Ersten Welt angekommen sind – also die Migranten und deren Kinder – einen Partner,
der aus dem Herkunftsland kommt? Was versprechen sie sich von einer solchen Verbin-
dung? Was sind ihre Motive, ihre Beweggründe?

In den vorliegenden Materialien werden – so meine These – vor allem drei Motivbündel
erkennbar. Das sind zum einen Bindungen bzw. Verpflichtungen aus Familiensolidarität;
zweitens Verheißungen von Aufstiegsmobilität; und drittens schließlich die Hoffnung, die
Machtbalance im Geschlechterverhältnis beeinflussen zu können.

Verpflichtungen aus Familienloyalität 

In den Ländern, aus denen die Arbeitsmigranten kommen, hat, wie oben beschrieben, der Fa-
milienzusammenhalt meist großes Gewicht, Familiensolidarität und Familienloyalität sind
wichtige Werte. Dass man sich wechselseitig unterstützt – und dies nicht nur in der unmittel-
baren Familie, sondern auch im weitverzweigten Familienverband -, ist ein Gebot der Moral,
eine selbstverständliche Aufgabe. Man hilft einander beim Hausbau, bei Geschäften, bei der
Suche nach Arbeit. Und man hilft einander insbesondere auch dann, wenn es um Auswande-
rung geht. Migration ist in vielen Fällen kein Individualunternehmen, sondern ein Familien-
projekt (z.B. Pries 1996; Shaw 2001). 

Von daher ist die erste Vermutung, dass auch bei den Heiraten, um die es in unserem Zu-
sammenhang geht, Familiensolidarität eine wichtige Rolle spielt. Tatsächlich findet man in
den vorliegenden Untersuchungen immer wieder auch entsprechende Hinweise. So wird in
einer Studie von Migranten berichtet, die aus der Dominikanischen Republik gekommen
sind und in den USA leben. Um Familienangehörige nachholen zu können, haben sie allerlei
Tricks und Strategien entwickelt, die restriktiven Einreisebestimmungen ihren Zwecken an-
passend und »offener« gestaltend. Zum Beispiel:

»Out of a sense of moral obligation (›prestando una ayuda‹, or ›lending a helping hand‹),
some migrants helped needy members of their kindred and to a lesser extent other members
of their networks to travel to the United States. In some instances, this was accomplished by
loaning one’s U.S. residence documentation – the coveted ›green card‹ – to a relative re-
sembling the identification photograph on the card ...  Other migrants ›lent a helping hand‹
by marrying their poor cousins or other kin ... in order to sponsor their migration. In such ca-
ses ... sexual relations between ›marriage partners‹ were proscribed« (Georges 1990, S. 88f).

Ähnliche Strategien, so darf man vermuten, sind auch Migranten in anderen Ländern be-
kannt. Wer nicht das Glück hatte, in eine der Wohlstands- und Friedensoasen dieser Welt ge-
boren zu werden, der muss Fähigkeiten des Überlebens entwickeln, vor allem die von den
Herrschenden vorgegebenen Regeln flexibel auslegen lernen. In westlichen Augen gilt solches
Handeln freilich als Betrug und Täuschungsmanöver, und Ehen der beschriebenen Art werden
»Scheinehen« genannt und verfolgt. Aber die handelnden  Migranten sehen darin nichts An-
stößiges, im Gegenteil. Sie urteilen nach einem anderen moralischen Kompass: Für sie hat die
Familie Priorität, und einem Familienmitglied zu helfen ist deshalb oberste Pflicht. Wenn die
staatlichen Gesetze dafür keinen Raum bieten, dann muss man diese Gesetze eben gegebenen-
falls etwas großzügiger handhaben. Oder wie Georges schreibt: »The priority assigned by
U.S. immigration law to family reunification was imaginatively articulated with the moral ob-
ligation to help needy kin« (1990, S. 89; siehe auch Settles 2001; Rerrich 2006, Kap. VII).

Schaut man genauer hin, wird das Handeln aus Gefühlen der Familienloyalität oft noch
verstärkt durch zwei weitere Motive. Da ist zum einen die Rückkehrabsicht. Hier deuten die
vorliegenden Materialien auf folgenden Zusammenhang hin: Auch wenn Migranten schon

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


Transnationale Heiratsmuster und transnationale Heiratsstrategien 121

seit langem in einem neuen Land ansässig sind, wollen viele die Möglichkeit einer Rückkehr
nicht völlig ausschließen – vielleicht nächstes Jahr, vielleicht in fünf Jahren, vielleicht wenn
die Kinder erwachsen geworden (z.B. Pagenstecher 1996; zusammenfassend Beck-Gerns-
heim 2004, S. 21ff). Am Ende, so zeigt sich, bleibt die Rückkehr für viele ein Traum. Aber
auch wenn er nie umgesetzt wird, hat dieser Traum doch praktische Folgen: Die Migranten
sind dadurch eher geneigt, den Wünschen der Verwandten entgegenzukommen. Denn um
sich die Möglichkeit der einstigen Rückkehr offenzuhalten, müssen die Migranten sich eine
soziale Basis im Herkunftsland bewahren. Sie müssen eingebunden bleiben in die Bezie-
hungsnetzwerke, die – wie sie wohl wissen – dort weiterhin großen Einfluss besitzen. Von
daher haben sie an Heiratsprojekten der beschriebenen Art auch durchaus ein Eigeninteresse.
Sie können damit Allianzen festigen, vielleicht noch weiter ausbauen, um ihre Position in
der Heimat zu sichern (z.B. Autant 1995, S. 171; Straßburger 1999, S. 156 ). »Keeping con-
nections to Pakistan« (Shaw 2001, S. 328f), allgemeiner gesagt: Beziehungen zur Heimat
aufrechterhalten, das wollen viele Migranten. Das Tor zur Rückkehr wird damit offengehal-
ten.

Darüber hinaus wird die Bereitschaft zur Familienloyalität manchmal auch auf andere
Weise gestärkt – nämlich durch den sozialen Druck, den die Angehörigen in der Heimat aus-
üben (Ballard 1990, S. 243; Shaw 2001, S. 326; Shaw 2004, S. 281; Straßburger 1999,
S. 157f). Hier spielt der Ehrbegriff eine entscheidende Rolle, der in vielen Ländern, aus de-
nen Arbeitsmigranten kommen, eine wichtige Grundlage der sozialen Ordnung und des sozi-
alen Zusammenhalts darstellt. Dabei ist die Ehre vor allem mit der Familienloyalität eng ver-
knüpft. Wer die Gebote der Familienloyalität nicht einhält, dessen Ruf und dessen Ehre sind
bedroht. Auch das also ist mit ein Grund, warum Migranten den Heiratsofferten aus der Hei-
mat zustimmen: weil es sonst über sie heißt, dass sie moralische Grundsätze nicht achten;
weil sonst ihre Ehre, ihr Ruf, ihre gesamte soziale Stellung Schaden erleiden. Man nehme
z.B. die Mirpuris, moslemische Migranten pakistanischer Herkunft in Großbritannien.
Ballard  beschreibt anschaulich die Mischung aus eigener Bereitschaft und äußerem sozialen
Druck, die hier zu Verbindungen mit Partnern aus dem Herkunftsland führt. 

»When it comes to arranging their children’s marriages, those Mirpuris with British-resi-
dent siblings – and so large has the scale of emigration been that very few are not in that po-
sition – invariably seek to remind their relatives of their familial responsibilities. Not only
are their British-resident nephews and nieces precisely those to whom they would have ex-
pected to marry their children in the absence of emigration, but they also feel that the advan-
tages which accrue from residence in Britain redouble their kinsmen’s obligations in this
sphere. Those lucky enough to have made it ought, as a matter of principle, to do everything
in their power to share their blessings with their less fortunate kin. Many British Mirpuris of-
ten find these pressures and expectations hard to resist. Over and above their genuine fee-
lings of loyalty to and affection for their now-distant kin, they are very conscious that a per-
sistant rejection of all offers ... will inevitably be perceived by those at home as mean,
unjustified and unnecessary; and that having been so put down, their slighted kinsfolk may
well take every opportunity to blacken their name – a major sanction where izzat is so cru-
cial« (Ballard  1990, S. 243).

Familienloyalität, manchmal gemischt mit Eigeninteressen, manchmal gemischt mit sozia-
lem Druck – das ist demnach das erste Motivbündel, das Migranten dazu bewegt, für ihre
Kinder einen Partner/eine Partnerin aus dem Herkunftsland zu wählen. Dabei wird zunächst
einmal angeknüpft an tradierte moralische Pflichten. Aber die Handlungspraxis, die daraus
entsteht, ist unverkennbar von der Moderne geprägt, vom Zeitalter der Migration und seinen
Hoffnungen.  Es ist eine Familienloyalität, die zu Migrationszwecken eingesetzt wird – Fa-
milienloyaltät als Türöffner in transnationalen Räumen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


122 Elisabeth Beck-Gernsheim

Verheißungen von Aufstiegsmobilität 

Erinnern wir uns noch einmal an die oben zitierte Heiratsannonce aus Indien. Die Frau, die
einen Ehemann suchte, war, so die Beschreibung, aus guter Familie, hellhäutig und zur Kas-
te der Brahmanen gehörend, kurzum: sie besaß Statusmerkmale, die in der indischen Gesell-
schaft hoch geschätzt werden. Das Wunschbild des zukünftigen Bräutigams war dagegen
knapper bestimmt, Greencard-Besitzer sollte er sein. 

Und diese Eigenschaft, das zeigen die einschlägigen Studien, hat im Zeitalter der Migrati-
onsträume großes Gewicht. Um dieser Eigenschaft willen haben Migranten, wenn sie sich
die Braut oder den Bräutigam im Herkunftsland suchen, einen strategischen Vorteil. Sie ha-
ben selbst viel zu bieten – die Migrationschance nämlich –, also können sie auch viel verlan-
gen, was die Braut oder den Bräutigam angeht. Dazu drei Beispiele:

Zunächst eine Studie über vietnamesische Migranten, die in den USA ansässig sind. In Vi-
etnam, so wird berichtet, können sie leicht eine Frau finden, und nein, nicht nur irgendeine:
unter den bestaussehenden Frauen können sie wählen. Denn dort gibt es genug junge und at-
traktive Frauen, die nur darauf warten, auswandern zu können (Thai 2003, S. 244). Ein zwei-
tes Beispiel sind türkische Migrantinnen, die in den Niederlanden ansässig sind. Selbst wenn
sie selbst nur eine gering qualifizierte Ausbildung haben, können sie – das zeigen die Daten
– in der Türkei unter zahlreichen Kandidaten auswählen, die weit größeres Potential haben.
Offensichtlich hat dies mit der Verschärfung der Migrationsgesetze zu tun, die sich zuguns-
ten derjenigen auswirkt, die einen gesicherten Aufenthaltsstatus in der Ersten Welt haben:
Deren »Marktwert« ist entsprechend gestiegen (Hooghiemstra 2001, S. 608, S.624). Für un-
seren Zusammenhang einschlägig ist drittens auch eine Studie über algerische Migranten in
Frankreich. Sie zeigt, dass es manchmal nicht nur um die Migrationschance per se geht, son-
dern um weitere Chancen, die sich von daher eröffnen. Demnach ist aus der Perspektive der
im Herkunftsland lebenden Familien die Heiratsverbindung mit einem Migranten eine Art
Investition. Die Familie, die einen Migranten als Mitglied gewinnt, bekommt dadurch Zu-
gang zu französischen Waren und ausländischer Währung, bekommt Zugang zu Frankreich
– zumindest hat man nun eine Basisstation, die kostenlose Wohnmöglichkeit bietet. So ist zu
erklären, warum algerische Frauen, die viele Vorzüge aufweisen (jung, städtische Herkunft,
bessere Bildung) nicht selten Männer heiraten, die vergleichsweise wenig vorweisen können
(die deutlich älter sind, vom Land stammen, eine schlechte Ausbildung haben). Bei solchen
Verbindungen, die auf den ersten Blick wenig passend erscheinen, haben die Männer, schaut
man genauer hin, einen entscheidenden Vorzug. Sie sind Migranten. Sie haben Algerien ver-
lassen und leben heute in Frankreich (Boulahbel-Villac 1995, S.127f).

Auf dem Heiratsmarkt des Herkunftslandes sind also die Migranten im Vorteil. Ob Green-
card oder gesicherter Aufenthaltsstatus in Deutschland oder britischer Pass: Wer solche At-
tribute vorweisen kann, steht im Herkunftsland in der Hierarchie-Skala oben. Das steigert
die Heiratschancen für Migranten enorm. Und erhöht umgekehrt deren Bereitschaft, einen
Ehepartner oder eine Ehepartnerin aus der alten Heimat zu wählen: Dort ist ihre Verhand-
lungsmacht größer (Nauck 2004: 92; siehe auch Siebel 2005:167f). So profitieren z.B. türki-
sche Migrantenfamilien in Deutschland im durchaus wörtlichen Sinn, wenn sie einen jungen
Mann aus der Türkei zum Schwiegersohn nehmen: Eine solche Verbindung »raises the bri-
de-price and bargaining power of a young girl’s family« (Wilpert 1992, S. 183f).

Für Migranten öffnen sich demnach neue Wege der Aufstiegsmobilität, wenn sie einen
Partner/eine Partnerin aus dem Herkunftsland wählen. Innerhalb der Abstufungen der jewei-
ligen Herkunftsgesellschaft können sie ein Stück weit nach oben gelangen, weil sich – im
Gefolge von Migration und Globalisierung – die Regeln dafür verschieben, was eine aus
dem Blickwinkel des Familienverbandes sozial passende und wünschenswerte Heiratsver-
bindung ausmacht. Jetzt nämlich stellt die Frage sich neu: Worauf kommt es an, was muss

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


Transnationale Heiratsmuster und transnationale Heiratsstrategien 123

der ideale Kandidat vorweisen können? Im alten System, in der lokal oder national begrenz-
ten Gesellschaft, ging es um Stand, Ansehen, Besitz im Sozialgefüge der Herkunftsgesell-
schaft. Im neuen System, in den transnationalen Räumen, die sich gegenwärtig herausbilden,
sind solche Kriterien durchaus weiter präsent. Aber nun tritt ein neues Kriterium daneben,
die Migrationschance eben. Sie verheißt den Ausweg aus der lokalen Misere. Sie verheißt
den Aufstieg von der Zweiten oder Dritten Welt in die Erste. 

In den transnationalen Räumen schieben sich derart mehrere Maßstäbe nebeneinander,
mehrere Formen der Sozialhierarchie. In der Aufnahmegesellschaft mag der Migrant ganz
unten stehen, weil er wenig verdient, schmutzige Arbeit verrichtet, fremdartig aussieht. Aber
in den Augen derer, die im Herkunftsland leben, besitzt er großes Prestige: Er ist im Aus-
land. Er hat es geschafft. Hier liegt, wie einschlägige Studien zeigen, ein wichtiger Grund,
warum viele Migranten transnationale Lebensformen entwickeln, also nach der Ankunft im
neuen Land dort zwar dauerhaft ansässig werden, aber dennoch ihr Denken und Handeln
nicht allein an der neuen Umgebung ausrichten, sondern die alten Bindungen beharrlich auf-
rechterhalten (Çaglar 1995; Goldring 1997). Ein wesentlicher Beweggrund ist offensichtlich
die Statusdiskrepanz, die die Migranten erleben. Während sie im Aufnahmeland Herabset-
zung und Diskriminierung erfahren, begegnet man ihnen in der alten Heimat ganz anders: Da
haben sie Status, Ansehen, Einfluss. 

Dieser Zusammenhang wird genau herausgearbeitet in einer Studie über vietnamesische
Männer, die in den USA leben und dort niedrig qualifizierte Arbeit verrichten. Diese Männer
gehören in den USA zur unteren Schicht der Gesellschaft. Im Weltmaßstab aber sind sie weit
oben verortet: »Globally they are at the top, since the United States enjoys high status among
nations« (Thai 2003, S. 242). Und nicht zuletzt deshalb suchen viele dieser Männer eine
Braut aus Vietnam. Dort können sie eine Frau finden, die ihnen mit Respekt und Achtung
begegnet, weil sie die Migration als Erfolgsleistung sieht. Dort können sie unter Kandidatin-
nen wählen, die, am lokalen Maßstab gemessen, zur Oberschicht zählen. Aber am anderen,
am globalen Maßstab gemessen sind diese Frauen viel weiter unten verortet: »Globally [they
are] at the bottom, since Vietnam has low status among nations« (Thai 2003, S.237). Und
das genau stärkt die Position der Migranten und die Auswahlchancen, die sie in Vietnam am
Heiratsmarkt haben. 

Hier zeigt sich die besondere Art der Aufstiegsmobilität, die sich für Migranten eröffnet,
wenn sie bei der Partnerwahl den Blick auf das Heimatland richten. Durch die Sozialhierar-
chie, die die Erste Welt von der übrigen trennt, haben Migranten (wieviel oder wie wenig sie
im Aufnahmeland auch erreicht haben) in jedem Fall einen bedeutenden Erfolg vorzuweisen:
Sie sind in der Ersten Welt ansässig geworden. Das genau verleiht ihnen Prestige, Ansehen,
Achtung. Das ist das Sozialkapital, das sie im Herkunftsland einsetzen können – auch und
nicht zuletzt da, wo es um Partnerwahl geht.

Machtbalance im Generationen- und Geschlechterverhältnis 

Die Familienbeziehungen in Migrantenfamilien sind, wie schon oben gesagt, oft von deut-
lich anderen Regeln und Leitbildern bestimmt als diejenigen in der Aufnahmegesellschaft.
Während in der Mehrheitsgesellschaft stärker ein Leitbild der Gleichberechtigung angestrebt
wird, stehen in vielen Migrantenfamilien Werte wie Autorität, Respekt, Hierarchie mehr im
Zentrum (z.B. Sechster Familienbericht 2000, S. 8f). Wo die Migranten aber auf Dauer im
Aufnahmeland ansässig werden, bahnen sich in den Familienbeziehungen auch Veränderun-
gen an, weil gerade die jüngeren Familienmitglieder – über Schule, Ausbildung, Medien
usw. – von den Umgangsformen der Aufnahmegesellschaft nicht unberührt bleiben.

Unter diesen Bedingungen bekommt die Partnerwahl besonderes Gewicht, denn mit der
Aufnahme eines neuen Familienmitglieds werden direkt die sensiblen Bereiche berührt, die

ˇ

v

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


124 Elisabeth Beck-Gernsheim

Umgangsformen im Generationen- und Geschlechterverhältnis. Wenn man die vorliegenden
Studien aus dieser Perspektive betrachtet, kann man darin einige auffallend ähnliche Grund-
muster erkennen. Vorweg kurz zusammengefasst: Wo das Generationen- und Geschlechter-
verhältnis nicht mehr fraglos festgeschrieben ist qua Tradition, sondern zumindest unter-
gründig in Bewegung gerät – da wird auch und gerade die Partnerwahl zum Terrain, um die
Familienordnung neu zu verhandeln und für die Zukunft aktiv zu gestalten. Da wird die Part-
nerwahl zum Austragungsort, um neue Umgangsformen im Generationen- und Geschlech-
terverhältnis gezielt einzubringen oder umgekehrt draußen zu halten.

Was heißt das konkret? Welche Strategien der Partnerwahl lassen sich in diesem Kontext
verorten? Wie die Befunde verschiedener Studien andeuten, haben Migranten, die sich in der
Situation der Entscheidungsfindung befinden, oft ein bestimmtes Vergleichsbild im Kopf,
ein Kontrastbild etwa folgener Art: auf der einen Seite das Herkunftsland als Hort der Tradi-
tion; auf der anderen Seite das Aufnahmeland, und auch die ethnic community im Aufnah-
meland, als Ort neuer Freizügigkeit. Dieser Erwartungshorizont gibt dann die Blickrichtung
vor, um – je nach eigenen Präferenzen – den Wunschkandidaten/die Wunschkandidatin zu
suchen. Wer selbst auf der Seite der Tradition steht, wird also sich eher im Heimatland um-
schauen. Zum Beispiel Migranten aus Südasien in Großbritannien und Belgien: Je mehr die
Väter und Mütter in solchen Familien auf traditionelle Werte bedacht sind, desto eher sind
sie irritiert von der jüngeren Migranten-Generation im Aufnahmeland und von deren Verhal-
ten. Oder junge Türken und Türkinnen in Deutschland: Auch unter ihnen gibt es manche, die
die Gleichaltrigen ihrer ethnic community als arrogant, sexuell freizügig, moralisch verdäch-
tig ansehen. In beiden Fällen wird der Vergleich zum auslösenden Moment, um bei der Su-
che nach einem passenden Partner den Blick auf die alte Heimat  zu richten. Dort, so die Er-
wartung, sind die jungen Leute noch mit den traditionellen Sitten und Werten vertraut. Dort
sind sie noch nicht von den Freiheiten des Westens verdorben (Ballard 1990, S. 242; Stopes-
Roe/Cochrane 1990, S. 137f; Straßburger 1999, S. 161f).

Das beschriebene Kontrastbild tritt noch deutlicher hervor, wenn man speziell die Motive
und Wünsche der jungen Männer betrachtet, die auf Brautsuche sind. In der traditionellen
Familienform war eine Hierarchie der Geschlechter angelegt, der Mann hatte Vorrang und
Autorität. Die neue Geschlechterordnung dagegen, die die Lebensformen im Aufnahmeland
prägt, ist dem Anspruch nach auf Gleichberechtigung angelegt. Das aber heißt, dass die
Männer an Privilegien verlieren – oder so jedenfalls glauben viele von ihnen. Was also tun,
um dem Verlust vorzubeugen? Eine naheliegende Möglichkeit ist, die Ehefrau dort zu su-
chen, wo das Leitbild der Gleichberechtigung vermutlich noch nicht so präsent ist, im Her-
kunftsland also. Und tatsächlich wird in einschlägigen Studien nicht selten eine solche Mo-
tivlage sichtbar, bei Migranten aus Pakistan, aus der Türkei, aus Vietnam, aus Marokko
(Autant 1995, S. 173f; Lievens 1999, S. 728; Reniers 2001, S. 29; Shaw 2001, S. 330; Thai
2003). In ihren Augen sind die jungen Frauen, die im Aufnahmeland leben, zu verwöhnt und
zu freizügig. Deshalb ist es besser, wenn man eine Braut aus dem Heimatland nimmt: »Die
kennt die Sitten. Die begehrt nicht auf gegen dich« (Shaw 2001, S. 330). 

Soweit die Präferenzen der Männer. Für junge Frauen aus Migrantenfamilien, so kann
man nach dem bisher Gesagten vermuten, stellt sich die Entscheidungssituation eher umge-
kehrt dar (sofern sie überhaupt ein eigenes Entscheidungsrecht haben). Sie sind durch die
Schule des Westens gegangen, im wörtlichen und im übertragenen Sinn, und sie sehen oft
nicht ihre alleinige Lebensaufgabe darin, dem Mann und der Familie zu dienen. Da kann die
Heirat mit einem Mann aus der Herkunftsgesellschaft, der wahrscheinlich den alten Traditio-
nen anhängt, kaum attraktiv für sie sein. Wenn das aber so ist – warum heiraten dann viele
junge Frauen aus Migrantenfamilien doch einen Partner, der aus dem Herkunftsland kommt?
Die naheliegende Vermutung, vor allem in der Mehrheitsgesellschaft verbreitet, lautet: Sie
werden verheiratet. Sie werden unter Druck gesetzt und zu solchen Ehen gezwungen. 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


Transnationale Heiratsmuster und transnationale Heiratsstrategien 125

In manchen Fällen mag dies zweifellos stimmen. Aber es ist wohl kaum der Normalfall.
Das zeigen mehrere einschlägige Studien, junge Migrantinnen betreffend, deren Familien
aus der Türkei bzw. aus Nordafrika stammen (Autant 1995, S. 174ff; Kofman 2004, S. 251f;
Lievens 1999, S.717, S.728; Munoz 1999, S.  117f). Die Untersuchungsbefunde stehen in
deutlichem Gegensatz zu den Stereotypen der Mehrheitsgesellschaft:  Demnach sind die be-
treffenden Frauen durchaus nicht nur gefügige Opfer, auch wenn ihre Heirat im Rahmen des
Familienverbands arrangiert worden ist. Im Gegenteil, diese Frauen haben die Verbindung
mit einem Mann, der aus dem Herkunftsland kam, auch selber gewollt.  Sie haben die Vor-
und die Nachteile einer solchen Verbindung zuvor sorgfältig erwogen – und sich dann dafür
entschieden. Warum aber dies? Weil sie hoffen, damit ein Stück Freiraum gegenüber traditi-
onellen Erwartungen und Kontrollen gewinnen zu können. Weil sie hoffen, die Machtbalan-
ce in der Ehe damit zu ihren Gunsten verschieben zu können.  Pointiert formuliert: Gerade
weil sie sich in die patriarchalisch-hierarchische Geschlechterordnung nicht mehr fraglos
einfügen wollen, sind sie zu einer Heiratsverbindung bereit, bei der der Partner aus dem Her-
kunftsland kommt.

Das mag auf den ersten Blick paradox scheinen. Und hat doch, schaut man genauer hin,
durchaus eine innere Logik. Denn wenn der Mann aus dem Herkunftsland nachzieht, hat in der
Regel die Frau einen deutlichen Wissensvorsprung. Sie kann die Sprache des Aufnahmelan-
des, sie kennt sich aus mit dessen Institutionen, Lebensformen und Regeln. Damit kann sich
die Machtbalance in der Familie ein Stück weit zu ihren Gunsten verschieben. Hinzukommt,
auch dies ist ein nicht zu unterschätzender Vorteil, dass die Schwiegereltern weit weg sind, ge-
wissermaßen in sicherer Entfernung: Also muss man nicht bei ihnen einziehen, sich nicht ihrer
sozialen Kontrolle fügen, nicht alltäglich Gehorsam erweisen. So gesehen kann die Bilanz
auch in Augen der betreffenden Frauen positiv sein. Pointiert zusammengefasst: »Women may
marry an imported partner in order to satisfy ’modern’ goals« (Lievens 1999, S. 717). 

Im beginnenden 21. Jahrhundert sind, wie vielfach beschrieben, die Geschlechterverhält-
nisse in Bewegung geraten, jedenfalls in der westlichen Welt. Die Folgen reichen bis in viele
Lebensbereiche hinein – auch und nicht zuletzt bei Migranten. In der jüngeren Generation
der Migranten können wir bei Männern wie Frauen heute Strategien der Partnerwahl finden,
die jeweils einem ähnlichen Ziel folgen: Es geht darum, unter den sich wandelnden Bedin-
gungen die Machtbalance im Geschlechterverhältnis neu auszutarieren. Dabei setzen beide
Geschlechter, Männer wie Frauen, ihre Hoffnung oft auf eine Heiratsverbindung, bei der der
Partner/die Partnerin aus dem Herkunftsland kommt. Ob diese Hoffnung im Ehealltag auch
eingelöst wird – ob der nachziehende Mann tatsächlich weniger Machtansprüche stellt; ob
die nachziehende Frau tatsächlich gefügiger und gehorsamer ist –, ist eine andere Frage (Lie-
vens 1999, S. 728f; Thai 2003, S. 248ff). Entscheidend für den Prozess der Entscheidungs-
findung ist zunächst einmal dies: dass im Bewusstsein beider Geschlechter eine solche Hei-
ratsverbindung strategische Vorteile verheißt.

6. Schluss

Wer heiratet wen und warum? Die Partnerwahl unter Migranten ist zum Thema politischer
und wissenschaftlicher Diskussionen geworden. In der Öffentlichkeit wird vor allem vermutet,
es sei ein Zeichen für mangelnde Integration oder für das Festhalten an der überkommenen
Tradition, wenn Migranten einen Partner oder eine Partnerin aus dem Herkunftsland heiraten. 

Nach der hier vorgelegten Analyse ergibt sich jedoch ein deutlich anderes Bild. Demnach
sind die Motive für ein solches Verhalten vor allem in der Besonderheit transnationaler Räu-
me und in den Lebensbedingungen zu suchen, die sich in solchen Räumen herausbilden.
Drei solcher Bedingungskonstellationen wurden gezeigt: Da sind erstens die Anforderungen
der Familienloyalität, die sich unter Bedingungen der Globalisierung neu gestalten. Dies gilt

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


126 Elisabeth Beck-Gernsheim

nicht zuletzt da, wo die Festung Europa/Erste Welt immer weiter ausgebaut wird und für die-
jenigen, die auf Migration ihre Lebenshoffnungen setzen, Heirat zur einzigen und letzten
Migrationschance wird. Zweitens spielen hier die neuen Formen der weltweiten Ungleich-
heit ein Rolle, die Hierarchie zwischen Ländern der Ersten und Dritten Welt. Das gibt den
Migranten, die den Sprung in die ersehnte Erste Welt geschafft haben, Status und Ansehen in
der Herkunftsgesellschaft und auf dem dortigen Heiratsmarkt große Chancen. Drittens
schließlich sind die Geschlechterverhältnisse in Bewegung geraten, in der Mehrheitsgesell-
schaft, aber auch in Migrantenfamilien. In dieser Konstellation sind Männer wie Frauen be-
müht, die Machtbalance in der Ehe neu auszutarieren und ein Stück weit zu den eigenen
Gunsten zu verschieben – und auch dabei kann die Heiratsverbindung mit einem nachzie-
henden Partner strategische Vorteile versprechen. 

Aus dem Gesagten geht eines zwangsläufig hervor: Entgegen landläufigen Meinungen
sind solche Heiratsverbindungen nicht das Resultat eines starren Festhaltens an Traditionen;
im Gegenteil. Was wie alte Tradition ausschaut, ist in Wirklichkeit ein Mischungsverhältnis,
wo bisherige Verhaltensmuster auf neue Vorgaben, Anforderungen, Strukturzwänge treffen.
»La tradition au service des transitions« (Autant 1995): Hier zementiert die Tradition nicht
einfach das, was immer schon war, sondern bereitet den Weg vor für Übergänge und Wand-
lungsprozesse. Oder wie Reniers schreibt: Hier entsteht »a new rationale for an old practice
... Matrimonial practices [adapt to ...] the new context created by migration and migration
policies« (2001, S. 36f).

Bleibt nur die Frage: Wie wird die Zukunft aussehen? Werden die Migranten weiterhin
ihre Heiratspartner im Herkunftsland suchen, oder werden sie im Generationenablauf all-
mählich andere Heiratsmuster entwickeln und  ihre Partner mehr im Aufnahmeland suchen,
vielleicht unter den Angehörigen der ethnic community dort, vielleicht auch unter den Ange-
hörigen der Mehrheitsgesellschaft? Aus den vorliegenden Untersuchungen gibt es dazu Hin-
weise, die in unterschiedliche  Richtungen deuten.2 So ist denkbar, ja vielleicht auch wahr-
scheinlich, dass sich kein einheitlicher Trend herausbilden wird, sondern unterschiedliche
Muster je nach einzelner Gruppe, abhängig z.B. von Religionszugehörigkeit, wirtschaftlicher
Situation im Herkunftsland wie im Aufnahmeland usw. Aber eines zumindest ist nach dem
bisher Gesagten ganz offensichtlich: Solange die Länder der ersten Welt die Einwanderungs-
gesetze immer weiter verschärfen, solange schaffen sie selbst starke Anreize für Heiratsmus-
ter der beschriebenen Art, bei denen der Partner/die Partnerin aus dem Herkunftsland
kommt. Es sind die nicht-intendierten, die paradoxen Nebenfolgen ihres eigenen Handelns,
nämlich der »Festung Europa«, mit denen die Aufnahmeländer hier konfrontiert werden –
und die sie dann mit Erstaunen, Irritation, ja Argwohn betrachten.

2) Siehe z.B. Ballard 1990, S. 241f; Lievens 1999, S. 741f; Reniers 2001, S. 36; Shaw 2001, S. 332;
Shaw 2004, S. 283; Straßburger 1999, S. 155f.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


Transnationale Heiratsmuster und transnationale Heiratsstrategien 127

Literatur

Appadurai, Arjun (1998): Globale ethnische Räume. In: Ulrich Beck (Hrsg.): Perspektiven der Weltge-
sellschaft. Frankfurt: Suhrkamp, S. 11 – 40

Autant, Claire (1995): La tradition au service des transitions. Le mariage des jeunes Turcs dans l’immig-
ration. In: Migrants-Formations, 101, S.168 – 179

Bade, Klaus/Bommes, Michael (Hrsg.) (2004): Migration – Integration – Bildung. IMIS-Beiträge, Heft
23, Universität Osnabrück

Ballard, Roger (1990): Migration and kinship: the differential effect of marriage rules on the processes of
Punjabi migration to Britain. In: Colin Clarke, Ceri Peach, Steven Vertovec (Hrsg.): South Asians
Overseas. Migration and ethnicity. Cambridge u.a.: Cambridge University Press, S. 219 – 249

Battaglia, Santina (2000): Verhandeln über Identität. Kommunikativer Alltag von Menschen binationaler
Abstammung. In: Ellen Frieden-Blum u.a. (Hrsg.): Wer ist fremd? Ethnische Herkunft, Familie und
Gesellschaft. Opladen: Leske und Budrich, S. 183 – 202

Baumann, Martin (2002): Migrant Settlement, Religion and Phases of Diaspora. Exemplified by Hindu
Traditions Stepping on European Shores. In: Migration, Heft 33/34/35, S. 93 – 117

Beck-Gernsheim, Elisabeth (1999): Juden, Deutsche und andere Erinnerungslandschaften. Im Dschungel
der ethnischen Kategorien. Frankfurt: Suhrkamp

Beck-Gernsheim, Elisabeth (2004): Wir und die Anderen. Vom Blick der Deutschen auf Migranten und
Minderheiten. Frankfurt: Suhrkamp

Böcker, A. (1994): Chain Migration over Legally Crossed Borders: Settled Immigrants as Bridgeheads
and Gatekeepers. In: The Netherlands’ Journal of Social Sciences 30, S. 87 – 106

Boulahbel-Villac, Yeza (1995): The Integration of Algerian Women in Paris: A Compromise Between
Tradition and Modernity. In: United Nations (Hrsg.): International Migration Policies and the Status of
Female Migrants. New York, S.116 – 130

Bundesamt für Migration und Flüchtlinge (Hrsg.) (2005): Migration, Integration und Asyl in Zahlen. 13.
Auflage

Çaglar, Ayse S. (1995): German Turks in Berlin: social exclusion and strategies for social mobility. In:
new community 21, S. 309 –323

Distelbrink, Marjolijin/Loozen, Suzanne (2005): Jonge Turken en Marokkanen over gezin en trakverde-
ling. In: Bevolkingstrends,  S. 77 – 82

Esser, Hartmut (1980): Aspekte der Wanderungssoziologie. Assimilation von Wanderern, ethnischen
Gruppen und Minderheiten. Darmstadt: Luchterhand

Faist, Thomas (2000): The Volume and Dynamics of International Migration and Transnational Social
Spaces. Oxford: Oxford University Press

Fassmann, Heinz (2002): Transnationale Mobilität: Empirische Befunde und theoretische Überlegungen.
In: Leviathan 30, S. 345 – 359

Foner, Nancy (1997): The Immigrant Family: Cultural Legacies and Cultural Changes. In: International
migration review 31, S. 961 – 974

Georges, Eugenia (1990): The Making of a Transnational Community. Migration, Development, and Cul-
tural Change in the Dominican Republic. New York: Columbia University Press

Gestring, Norbert/Janssen, Andrea/Polat, Ayça/Siebel, Walter (2004): Die zweite Generation türkischer
Migranten. In: Einblicke Nr. 40, herausgegeben von der Universität Oldenburg, S. 8 – 11

Glick Schiller, Nina/Basch, Linda/Blanc-Szanton, Cristina (1992): Transnationalism: A New Analytic
Framework for Understanding Migration. In: Nina Glick Schiller/Linda Basch/Cristina Blanc-Szanton
(Hrsg.): Towards a Transnational Perspective on Migration. Race, Class, Ethnicity, and Nationalism
Reconsidered. Annals of the New York Academy of Science, Vol. 645, New York, S. 1 – 24

Goldring, Luin (1997): Power and Status in Transnational Social Spaces. In: Ludger Pries (Hrsg.): Trans-
nationale Migration. Soziale Welt, Sonderband 12. Baden-Baden: Nomos, S. 179 – 195

ˇ

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


128 Elisabeth Beck-Gernsheim

Hooghiemstra, Erna (2001): Migrants, Partner Selection and Integration: Crossing Borders? In: Journal
of Comparative Family Studies  XXXII, S. 601 – 626

Janßen, Andrea/Polat, Ayça (2006): Soziale Netzwerke türkischer Migrantinnen und Migranten. In: Aus
Politik und Zeitgeschichte, Heft 1 – 2, S. 11 – 17

Khoo, Siew-Ean (2001): The Context of Spouse Migration to Australia. In: International Migration 39,
no.1, S. 111 – 131

Kibria, Nazli (1993): Family Tightrope. The Changing Lives of Vietnamese Americans. Princeton: Prin-
ceton University Press

Klein, Thomas (2000): Binationale Partnerwahl – Theoretische und empirische Analysen zur familialen
Integration von Ausländern in der  Bundesrepublik. In: Sachverständigenkommission 6. Familienbe-
richt (Hrsg.): Familien ausländischer Herkunft in Deutschland. Materialien zum 6. Familienbericht,
Band I. Opladen: Leske und Budrich, S. 303 – 346

Kofman, Eleonore (2004): Family-Related Migration: A Critical Review of European Studies. In: Journal
of Ethnic and Migration Studies 30, No.2, S. 243 – 262

Leggewie, Claus (2000): Integration und Segregation. In: Klaus J. Bade/Rainer Münz (Hrsg.): Migrati-
onsreport 2000. Fakten – Analysen – Perspektiven. Frankfurt – New York: Campus, S.85 – 107

Lesthaege, R./Surkin, J. (1995) Heterogeneity in Social Change: Turkish and Moroccan Women in Bel-
gium. In: European Journal of Population 11, S.1 – 29

Lievens, John (1999): Family-Forming Migration from Turkey and Morocco to Belgium: The Demand
for Marriage Partners from the Countries of Origin. In: International Migration Review 33 (3), S. 717
– 744

Merton, Robert K. (1976): Intermarriage and the Social Structure. In ders.: Sociological Ambivalence and
Other Essays. New York 1976, S.217 – 250 (erstmals gedruckt in Psychiatry:  Journal of the Biology
and Pathology of Interpersonal Relations, 1941)

Munoz, Marie-Claude (1999): Epouser au pays, vivre en France. In: Revue Européenne des Migrations
Internationales.25, No. 3, S. 101 – 123

Nauck, Bernhard (2004): Familienbeziehungen und Sozialintegration von Migranten. In: Klaus J. Bade/
Michael Bommes (Hrsg.): Migration – Integration – Bildung. IMIS-Beiträge, Heft 23, Universität Os-
nabrück, S. 83 – 104

Nökel, Sigrid (2002): Die Töchter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Soziologie alltagsweltlicher Aner-
kennungspolitiken. Eine Fallstudie. Bielefeld: transcript Verlag

Ohliger, Rainer/Raiser, Ulrich (2005): Integration und Migration in Berlin. Zahlen – Daten – Fakten. He-
rausgegeben vom Beauftragten des Senats von Berlin für Integration und Migration. Berlin

Pagenstecher, Cord (1996): Die »Illusion« der Rückkehr. Zur Mentalitätsgeschichte von »Gastarbeit« und
Einwanderung. In: Soziale Welt 47, S. 149 – 179

Pries, Ludger (1996): Transnationale Räume. Theoretisch-empirische Skizze am Beispiel der Arbeits-
wanderungen Mexiko – USA. In: Zeitschrift für Soziologie 25, Heft 6, S. 456 – 472

Pries, Ludger (Hrsg.) (1997): Transnationale Migration. Soziale Welt, Sonderband 12. Baden-Baden: No-
mos

Pyke, Karen (2004): Immigrant Families in the US. In: Jacqueline Scott, Judith Treas, Martin Richards
(Hrsg.): The Blackwell Companion to the Sociology of Families. Malden u.a.: Blackwell, S. 253 – 269

Rerrich, Maria S. (2006): Die ganze Welt zuhause. Cosmobile Putzfrauen in privaten Haushalten. Ham-
burg: Hamburger Edition. (erscheint Herbst 2006)

Reniers, Georges (2001): The Post-Migration Survival of Traditional Marriage Patterns: Consanguineous
Marriages among Turks and Moroccans in Belgium. In: Journal of Comparative Family Studies XX-
XII, No.1, S. 21 – 41

Römhild, Regina (2003): Globalisierte Heimaten. Kulturanthropologische Betrachtungen in der Alltags-
kultur. In: Hans-Peter Burmeister (Hrsg.): Die eine und die andere Kultur. Interkulturalität als Pro-
gramm. 46. Loccumer Kulturpolitisches Kolloquium. Rehberg-Loccum: Loccumer Protokolle 2003,
S. 41 – 52

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111


Transnationale Heiratsmuster und transnationale Heiratsstrategien 129

Sachverständigenrat für Zuwanderung und Integration (2004): Migration und Integration – Erfahrungen
nutzen, Neues wagen. Nürnberg: Bundesamt für Migration und Flüchtlinge

Sechster Familienbericht (2000): Familien ausländischer Herkunft in Deutschland. Herausgegeben vom
Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend. Berlin

Settles, Barbara H. (2001): Conflicts between Family Strategies and State Policy in a Global Society. In:
Journal of Comparative Family Studies XXXII, S. 147 – 166

Shaw, Alison (2001): Kinship, Cultural Preference and Immigration: Consanguineous Marriage among
British Pakistanis. In: Journal of the Royal Anthropological Institute, Volume 7, S. 315 – 334

Shaw, Alison (2004): Immigrant Families in the UK. In: Jacqueline Scott, Judith Treas, Martin Richards
(Hrsg.): The Blackwell Companion to the Sociology of Families. Malden u.a.: Blackwell, S. 270 – 285

Siebel, Walter (2005): Objektive und subjektive Faktoren der Integration resp. der Ausgrenzung von Mi-
granten im biographischen Verlauf. In: Schaderstiftung u.a. (Hrs.): Zuwanderer in der Stadt. Darm-
stadt, S. 149 – 172

Sökefeld, Martin (2004): Das Paradigma kultureller Differenz. Zur Forschung und Diskussion über Mig-
ranten aus der Türkei in Deutschland. In: Ders. (Hrsg.): Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz.
Neue Perspektiven auf Einwanderer aus der Türkei. Bielefeld: transcript Verlag, S. 9 – 33

Spickard, Paul R. (1989): Mixed Blood. Intermarriage and Ethnic Identity in Twentieth-Century America.
The University of Wisconsin Press: Wisconsin

Stopes-Roe, Mary/Cochrane, Raymond (1990): Citizens of this Country: The Asian-British. Clevedon:
Multilingual Matters

Straßburger, Gaby (1999): »Er kann deutsch und kennt sich hier aus«. Zur Partnerwahl der zweiten Mig-
rantengeneration türkischer Herkunft. In: Gerdien Jonker (Hrsg.): Kern und Rand. Religiöse Minder-
heiten aus der Türkei in Deutschland. Berlin: Verlag Das Arabische Buch, S. 147 – 167

Straßburger, Gaby (2000): Das Heiratsverhalten von Personen ausländischer Nationalität oder Herkunft
in Deutschland. In: Sachverständigenkommission 6.Familienbericht (Hrsg.): Familien ausländischer
Herkunft in Deutschland. Materialien zum 6.Familienbericht, Band I, Opladen: Leske und Budrich, S.
9 – 48

Straßburger, Gaby (2003): Ein Zeichen der Integration, kein Zeichen der Trennung. In: Heiratsverhalten
und Partnerwahl im Einwanderungskontext. Augsburger Universitätsreden, Heft 50, herausgegeben
vom Rektor der Universität Augsburg, Augsburg, S. 25 – 36

Swiaczny, Frank (2004): Migration in den Niederlanden. In: BiB-Mitteilungen, Heft 4, S. 31f

Thai, Hum Cam (2003): Clashing Dreams: Highly Educated Overseas Brides and Low-Wage U.S.Hus-
bands. In: Barbara Ehrenreich/Arlie Russell Hochschild (Hrsg.): Global Woman. Nannies, Maids and
Sex Workers in the New Economy. London: Granta Books, S. 230 – 253

Tietze, Nikola (2001): Islamische Identitäten. Formen muslimischer Religiosität junger Männer in
Deutschland und Frankreich. Hamburg: Hamburger Edition

Vaskovics, Laszlo A. (1987): Soziale Integration durch gemischt-nationale Ehen? Dargestellt am Beispiel
der  Bundesrepublik Deutschland. In: Klaus Zapotoczky/Rudolf Richter (Hrsg.): Die europäische He-
rausforderung Österreichs. Linz, S.131ff 

Vetter, Stephanie (2001): Partnerwahl und Nationalität. Heiratsbeziehungen zwischen  Ausländern in der
Bundesrepublik Deutschland. In: Thomas Klein (Hrsg.): Partnerwahl und Heiratsmuster. Sozialstruk-
turelle Voraussetzungen der Liebe. Opladen: Leske und Budrich, S. 207 – 231

Wilpert, Czarina (1992): The Use of Social Networks in Turkish Migration to Germany. In: M. M.  Kritz
u.a. (Hrsg.): International Migration Systems. A Global Approach. Oxford: Carendo Press, S. 177 – 189

Yogeshwar, Ranga (2003): Sita im Musikantenstadl. In: Süddeutsche Zeitung, 26.08.2003

Elisabeth Beck-Gernsheim
Universität Erlangen-Nürnberg,

Institut für Soziologie,
Kochstr. 4,

91054 Erlangen

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:40:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2006-2-111

