
Erster Teil: Dynamik des Seins

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Aufnahme des Seins als Mit-Bedingung des Werdens. 
Platons UxoSo/I] und ihre Interpretation in Calcidi- 
us’ Timaios-Kommentar

Hubert Benz

Im folgenden wird der Versuch unternommen, Platons in der For­
schung höchst kontrovers diskutierte „dritte Gattung“ des Werdens 
durch Heranziehen des Timaios-Kommentars von Calcidius (Teil 
H) genauer zu bestimmen. In vielen Punkten werfen Calcidius’ Er­
läuterungen ein aufschlußreiches Licht auf die von Platon selbst 
behauptete Dunkelheit und jeder Erkennbarkeit entzogene Unzu­
gänglichkeit des ‘Materie-Prinzips’.

1. Die drei Gattungen des Werdens in Platons Timaios (47e- 
52d)

In seiner Spätphilosophie kennt Platon nicht nur zwei Arten des 
Seins, das stets mit sich selbst identischen „Immer-Seiende“ (die 
Idee) und das „niemals-seiende“ Werden,1 sondern außerdem noch 
ein „weiteres drittes yävog“,1 2 welches er ausdrücklich als ein dunk­

1 Tim. 27d 6-28a 4; vgl. Plotin: Enn. VI 5 (23) 2,9-16; VI2 (43) 1,16-33. Zu 
Methodik und Aufbau des Tim. vgl. K. Gloy: Studien zur Platonischen Na­
turphilosophie im Timaios (Würzburg 1986) S. 80f.; D. J. Schulz: Das Problem 
der Materie in Platons „Timaios“ (Bonn 1966), S. 18-21; zur Selbständigkeit 
von Tim. 48b sqq. in bezug auf das im Dialog Voranstehende vgl. ebd. S. 20f. 
- Zu Karl Alberts Versuch, den Ursprung von Platons Begriff der Idee in der 
griechischen Religion aufzuzeigen vgl. Albert Platon und die Philosophie des 
Altertums. Betrachtungen zur Geschichte der Philosophie, Teil I (Dettelbach 
1998), S. 52-68: Trotz Platons Mythenkritik sei eine strukturelle Analogie von 
Ideen und mythologischem Denken erkennbar:„Die Ideen sind für die Dinge in 
dem Sinne Ur-Sache wie der Mythos für das menschliche Handeln“. Wie die 
Götter im Mythos stellen auch die immer seienden, heiligen und göttlichen Ide­
en ihren Abbildern gegenüber die primäre, handlungsleitende Wirklichkeit dar 
(65f.).
2 Tim. 48e 4. - Es kann wohl kaum bestritten werden, daß wesentliche Merk­
male des aristotelischen VÄ.T]-Begriffs in Platons VJtoöox'q-Lehre antizipiert

17

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


les und schwer beschreibbares eibog bezeichnet.* 3 Die erste Form 
wird „als eiöog eines Urbildes vorausgesetzt“. Sie ist „geistig und 
in ihrem Sein stets sich selbst entsprechend“, „ungeworden und 
unvergänglich“.4 Platon sagt weiter, daß sie „weder anderes von 
anderswoher in sich aufhimmt noch irgendwohin in anderes 
eingeht“, daß sie unsichtbar, jeder Wahrnehmbarkeit entzogen, al­
lein der v6t|0u; zugänglich ist.5 Sie ist „das Woher“, dessen Funk­
tion für alles Entstehende mit einem Vater verglichen wird.6

Die „dritte Gattung“ oder „Art“7, „in der [das Wahrnehmbare] 
entsteht“,8 ist ihrer wesenhaften Möglichkeit nach (öuvapig Kara 
<pvoiv)9 die Aufiiehmerin alles Werdens (örtoöoxfj atäorig yeve- 

und grundgelegt sind, auch wenn terminologisch und sachlich betrachtet die 
Auskunft H. Happs: Hyle. Studien zum aristotelischen Materie-Begriff (Berlin, 
New York 1971), S. 125ff, korrekt sein dürfte, daß keine Identität der plato­
nischen x<DQa mit der aristotelischen ükr) anzunehmen ist; vgl. auch C. Baeu- 
mker Das Problem der Materie in der griechischen Philosophie (Münster 
1890. ND FrankfurtZM. 1963) 114 Anm. 1,137f.; Schulz (s. Anm. 1), S. 52-57, 
sieht den entscheidenden Unterschied zwischen Platon und Aristoteles in die­
ser Frage darin, daß Platon die ujtoöoxt] mit dem Raum identifiziere.
3 Tim. 49a 3-4; vgl. auch a 7, b 5 und 51a 7-b 1; vgl. D. Zeyl, Plato and Talk of 
a World in Flux: Timaeus 49a6-50b5, in: Harvard Studies in Classical Philolo- 
gy 79 (1975), S. 125-148: „something that is difficult, not something that is im- 
possible or illegitimste“ (128); Th. A. Blackson: Inquiry, Forms and, Substan- 
ces. A Study in Plato’s Metaphysics and Epistemology (Dordrecht, Boston, 
London 1995), S. 141; C. Osbome: Space, Time, Shape, and Direction: Cre­
ative Discourse in the Timaeus. In: Form and Argument in Late Plato, ed. by C. 
Gill and M. M. McCabe (Oxford 1996), S. 179-211: 198-203; Gloy (s. Anm. 
1), S. 80.
4 Tim. 48e 5-6; 52a 1-2.
5 Tim. 52a 2-4.
6 Tim. 50d 1-3.
7 Auch wenn die vjtoöoxt] von Platon als das der noetischen Form konträre 
Prinzip des Werdens konzipiert ist, verwendet er für sie dennoch gelegentlich 
ebenfalls den Ausdruck elöoc;; allerdings wird sie als „unsichtbare und ge­
staltlose Form“ gekennzeichnet (vgl. Tim. 49a 3-4; 51a 7).
8 Tim. 50d 1, vgl. d 6, e 5,49e 7-8,50e 5.
9 Tim. 49a 4-5, vgl. 50b 7-8; vgl. Baeumker (s. Anm. 2) 176 Anm. 2; wie aus 
Soph. 247d-248c hervorgeht, kennt Platon neben einer öuvaptq toö atoteiv 
auch eine öuvapiq toö JtdoxeLV •

18

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aeog)10 11 und soll gleichsam einer Mutter oder Amme ähneln.11 Zwi­
schen diesen beiden (f] rovrcov (puauj) steht gewisserma­
ßen als deren Kind,12 das erst als Produkt jener vorauszusetzenden 
Prinzipien in die Wirklichkeit treten kann, das Entstehende 
(yiyvöpevov): die sichtbare Werdewelt als Nachahmung des Ur­
bildes (pipTipa xaeaöeiyparog).13 Als diesem Ähnliches (öjioi- 
ov) ist sie wahrnehmbar. Somit wird sie von Platon die „zweite“, 
d.h. die von der ersten abgeleitete Form, genannt.14 Sie ist dauernd 
in Bewegung, indem sie an einem Ort entsteht und von da wieder

10 Tim. 49a 5-6; vgl. L. Robin: Untersuchungen über die Bedeutung und Stel­
lung der Physik in der Philosophie Platons. In: Das Problem der ungeschriebe­
nen Lehre Platons. Beiträge zum Verständnis der platonischen Prinzipienphilo­
sophie, hg. v. J. Wippern (Darmstadt 1972), S. 261-298; 263; J. Bassfreund: 
Über das zweite Prinzip des Sinnlichen oder die Materie bei Plato (Breslau 
1885), S. 45; F. Bobertag: De materia Platonica, quam fere vocant, meletemata 
(Vratislaviae 1863), S. 10-13; G. Bode: Materia qualem apud Platonem habeat 
vim atque naturam (Neu-Ruppin 1853), S. 10-11.
11 50d 2-3 und 49a 6; vgl. Plotin: Enn. DI 6 (26) 13,12-20; 19,1-2 und 17-41; 
Kap. 7-19 dieser Enneade sind über weite Strecken eine Auslegung des hier 
besprochenen Tim.-Textes; vgl. H. Benz: ‘Materie’ und Wahrnehmung in der 
Philosophie Plotins (Würzburg 1990), S. 85-177.
12 Tim. 50d 3-4; G. Schneider. Das materiale Princip der Platonischen 
Metaphysik (Gera 1872), S. 3ff. und 11, meint das Gewordene sei eine ‘Mi­
schung’ aus Bestimmtem und Unbestimmtem.
13 Tim. 49a 1-2; 48e 6-49a 1; zur Identifikation der wahrnehmbaren Phänomene 
mit den ‘Nachahmungen’ der Ideen vgl. A. Schmitt: Die Bedeutung der sophi­
stischen Logik für die mittlere Dialektik Platons (Würzburg 1973), S. 113; K. 
W. Mills: Some aspects of Plato’s theory of Forms: Timaeus 49c ff., in: Phro- 
nesis 13 (1968), S. 145-170:151f. und 159ff; J. A. Kilb: Platons Lehre von der 
Materie (Marburg 1887), S. 19-23, 31f., 35f., 38; Schneider (s. Anm. 12), S. 
14f.
14 Tim. 52a 4-5; vgl. R. Patterson: Image and Reality in Plato’s Metaphysics 
(Indianapolis 1985), S. 3.

19

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschwindet.15 Erfaßbar ist sie nur durch eine mit Wahrnehmung 
verbundene Meinung (öo^p jiex’ jt8giXr|JtT6v).16

Während das wahrnehmbare Werdende ständig „flieht und nie­
mals bleibt“,17 kein festhaltbares Dieses (^f) toüto), sondern nur 
ein Jeweilig-Solches (tö toioütov 8k6otot8) darstellt,18 ist das 
immer mit sich selbst identische (tclÜtöv &ei) ysvog des Aufiieh- 
menden ein bestimmtes Dieses (toüto, töös).19 Es tritt nämlich 

15 Tim. 52a 5-7; Bassfreund (s. Anm. 10) 36-41, gibt zu bedenken, daß sich der 
Werdeprozeß für Platon Jediglich auf den Wechsel der Formenbestimmtheit” 
erstrecke (37£).
16 Tim. 52a 7; vgl. 28a 2-3 und Resp. 475e-480a; M. Sartorius: Die Realität der 
Materie bei Plato. In: Philosophische Monatshefte (1886), S. 129-167: S. 148ff.
17 Tim. 49e 2; H. Chemiss: The Relation of the Timaeus to Plato’s Later Dia- 
logues. In: American Journal of Philology 78 (1957), S. 225-266; 241f.; die 
Termini (pevyeiv, irtop&veiv, ävbeücvvaOai und (päaig stehen nach A. E. Tay­
lor: A Commentary on Plato’s Timaeus (Oxford 1928), S. 317£, der Gerichts­
sprache nahe und drücken einen Entzug vor öffentlicher Anzeige aus.
18 Tim. 49d 5-6; zu den verschiedenen Interpretationsansätzen der Aussage von 
ebd. 4-6 vgl. H. Chemiss: A much misread passage of the Timaeus (Timaeus 
49C 7-50B 5). In: American Journal of Philology 75 (1954), S. 113-130; 115f. 
Anm. 2 und 3; Schmitt (s. Anm. 13), S. 108ff: Es werde deutlich, „daß sich 
to-vto überhaupt nicht auf das wahrnehmbare Feuer als solches bezieht, son­
dern auf die vxoöo%^, die bald so, bald anders und manchmal auch als Feuer 
erscheint“ (109 Anm. 2); Schulz (s. Anm. 1), S. 22£; N. Gulley: The Interpre­
tation of Plato, Timaeus 49D-E. In: American Journal of Philology 81 (1960), 
S. 53-64, mit einer Kritik an Chemiss’ Annahme, Platon habe im Bereich des 
Werdens unterschieden zwischen „distinct and self-identical (sensible) charac- 
teristics“ (57ff; 63f.) und E. N. Lee: On Plato’s Timaeus 49D 4-E 7, in: Ame­
rican Journal of Philology 88 (1967), S. 1-28, mit einer Zurückweisung der 
Thesen Gulley’s (15-20); ferner N. H. Reed: Plato on Flux, Perception and 
Language. In: Proceedings of the Cambridge Philological Society 198, N. S. 18 
(1972), S. 65-77: Es gehe Platon darum, daß unsere Beschreibungen den Phä­
nomenen unangemessen sind, da sie jeweils nur für in Veränderung befindliche 
Beschaffenheiten zutreffen (66£).
19 Vgl. Tim. 50b 5-7 und 50a 1-2 (mit 49d 7-e 2); Gloy (s. Anm. 1), S. 79; 
Schulz (s. Anm. 1), S. 22f; Baeumker (s. Anm. 2), S. 129ff; Sartorius (s. 
Anm. 16), S. 150£; F. M. Comford, Plato’s Cosmology. The Timaeus of Plato, 
translated with a running commentary (New York 1957), S. 181; Chemiss: A 
much misread passage... (s. Anm. 18), S. 117f.; Gulley: The interpretation of 

20

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht aus seiner Rezeptionsfahigkeit für qualitative Bestimmtheiten 
heraus.20

In Abhebung von denjenigen ionischen Naturphilosophen, die 
das ,Woraus’ alles Entstehens und das ,Wohinein’ alles Vergehens 
in einem der vier Elemente (bzw. in allen gemeinsam) anzusetzen 
versuchten,21 weist Platon auf die Unbeständigkeit der Elemente, 
die aus deren permanentem gegenseitigen Ineinanderumschlagen 
resultiere, hin.22 Er will damit zeigen, daß sie nicht leichthin als 

Plato..., S. 59-61; E. N. Lee: On the Metaphysics of the Image in Plato’s Ti- 
maeus. In: The Monist 50 (1966), S. 341-368; 357f.: „Strictly speaking, one 
cannot properly assert of any phenomenal particulars, ,this is fire (or water...)’. 
For... the term ,this’ cannot securely apply to them, but rather denotes that 
medium (the Receptacle) ,in which’ they appear“; ders., On Plato’s Timaeus..., 
S. 7 und llf.; eine Zusammenstellung der Lehrunterschiede von Chemiss, 
Gulley und Lee findet sich bei L. Brisson: Le Meme et L’Autre dans la Struc- 
ture Ontologique. Un commentaire sytänatique du Tintee de Platon (Internatio­
nal Plato Studies, Volume 2. Sankt Augustin 1994), S. 180-197; J. P. Wohl­
stein: Materie und Weltseele in dem platonischen Systeme (Marburg 1863) 
meint (18 Anm. 1), für Platon sei die Materie „ein Werdendes“ (vgl. auch S. 
11-13 und 20f.); ähnlich: A. Rivaud: Le probteme du devenir et la notion de la 
mattere dans la Philosophie greque depuis les origins jusqu’ä Thdophraste 
(Paris 1906), S. 301.
20 Vgl. Tim. 50b 7-8; J. T. Reagan: Plato’s Material Principle. In: Modem 
Schoolman 47 (1969/70) 177-193: „Only the Receptacle itself, that in which... 
qualities come to be, should be called ,this’ or ,that’. But even the Receptacle 
cannot be called a ,this’ literally, if by ,this’ is meant having a permanent cha- 
racter of its own. True, it receives all things but never assumes the character of 
what is received in it. 1t can be called ,same’ only in the negative sense that it 
persists in its own neutral character“ (185).
21 Aristoteles: Metaph. A3, 983b 8-10; vgl. Thales (VS 11: A 12), Anaximenes 
(VS 13: B 2, B 3, A 7, A 5), Diogenes von Apollonia (VS 64: B5), Xenophanes 
(VS 21: B 27, B 29, A 33), Heraklit (VS 22: B 30, B 90, B 31); vgl. Taylor (s. 
Anm. 17), S. 314f.; P. Natorp: Platos Ideenlehre. Eine Einführung in den Idea­
lismus (Darmstadt 41975), S. 366f.
22 Tim. 49b-c; vgl. D. Ross: Plato’s Theory of Ideas (Oxford 31961), S. 123 
(„The four so-called elements are not ultimate elements, but four States of one 
thing“); vgl. Blackson (s. Anm. 3), S. 136-144. Platons Bezugspunkt bei seiner 
Stellungnahme zur vorsokratischen Naturphilosophie ist wahrscheinlich Anaxa- 
goras’ Kritik an der empedokleischen Elementenlehre, in der ein fortwährendes 

21

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prinzipien angesehen werden dürfen, sondern daß jedes einzelne 
Element bereits eine Zusammensetzung aus Eigenschaften und aus 
dem, woran diese als an einem ,ontologischen Prius’ erscheinen, 
ist.23 Es geht Platon nicht darum, die Elemente als solche zu be­
streiten, sondern er übt vornehmlich daran Kritik, daß die ioni­
schen Physiologen einem bestimmten Element Prinzipienstatus ein­
geräumt und damit die Erkenntnis des Werdens von etwas Wahr­
nehmbarem abhängig gemacht haben. Das ,Woran’ müsse, gerade 
weil es im Unterschied zu den laufend wechselnden Bestimmungen 
der Elemente und der wahrnehmbaren Phänomene überhaupt ein 
Prinzip sein soll, eine gewisse Konstanz (ßeßaiÖTrig) haben.24

Auseinander-Hervorgehen und eine gegenseitige Mischung der vier Grundele­
mente alles in allem enthalten sein ließen. Ist damit aber die Beständigkeit der 
Elemente als wandelloser in Frage gestellt, um wieviel mehr diejenige jedes 
einzelnen Wahrnehmbaren; vgl. Schmitt (s. Anm. 13), S. 107f. Anm. 5; E. Zel­
ler Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, Bd. II 
1 (Hildesheim 61963), S. 724f.; Natorp (s. Anm. 21), S. 374f., will im An­
schluß an einen aristotelischen Bericht Demokrit als Platons Vorlage geltend 
machen; vgl auch I. Hammer-Jensen: Demokrit und Platon. In: Archiv für Ge­
schichte der Philosophie 23 (1910), S. 92-105 und 211-229: S. 100 und 226- 
229.
23 Vgl. auch C. J. De Vogel: Probleme der späteren Philosophie Platons, in: Das 
Problem der ungeschriebenen Lehre Platons. Beiträge zum Verständnis der pla­
tonischen Prinzipienphilosophie. Hg. v. J. Wippern (Darmstadt 1972), S. 41- 
87: Die väoöoxT] sei im Tim. „ein präexistierendes Etwas... Platon beab­
sichtigte offenbar nicht zu behaupten, daß seine x^Qct die Dinge als ein 
konstitutives Element eingeht“ (49f.); Robin (s. Anm. 10), S. 262f. (Auch wenn 
Sein und Raum „der Erzeugung der Welt vorausliegen“, ergebe sich doch das 
grundlegende Problem: „Wie könnte das Aufhehmende... seinen Seinsgrund in 
dem Bereich finden, der dem Werden entgegengesetzt ist?“); Gloy (s. Anm. 1), 
S. 75-77. Zum Problem der Elementenumwandlung und ihrem Substrat bei Pla­
ton und Aristoteles vgl. Schulz (s. Anm. 1), S. 45-49; Baeumker (s. Anm. 2), S. 
128f.; J. S. Könitzer. Über Verhältniss, Form und Wesen der Elementarkörper 
nach Platons Timaios (Neu-Ruppin 1846), S. 24f.; W. Schwabe: „Mischung“ 
und „Element“ im Griechischen bis Platon. Wort- und begriffsgeschichtliche 
Untersuchungen, insbesondere zur Bedeutungsentwicklung von „Stoicheion“ 
(Bonn 1980), S. llf.
24 Vgl. De Vogel (s. Anm. 23) 50f.; Happ (s. Anm. 2),S. 29 („Die Hyle ist ein 
‘geistiges’ Prinzip und als solche nicht ‘wahrnehmbar’, ‘solid’“); F. Ueberweg: 

22

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In dem Abschnitt Tim. 49d-50a warnt Platon mit besonderem 
Nachdruck vor einer Applikation der Termini toüto und tööe 
sowohl auf das stets nur solchermaßen Erscheinende und das sich 
jeweils ,so ähnlich’ Zeigende als auch auf die konträren, an der sie 
aufhehmenden,Grundlage’ Gestalt gewinnenden Qualitäten. Dabei 
ist es offenbar Platons Intention, die Bezeichnung,Dieses’ als Prä­
dikat einer für das Werden relevanten, in sich beständigen Ursache 
ausschließlich für die V3to&o%i] zu reservieren.25 Daher kann N. 
Gulley's Interpretation, .Dieses’ und,Solches’ seien lediglich „dif­
ferent ways of describing the same object“, nicht zutreffend sein. 
Zwar entwirft Platon in Tim. 49d-e sicherlich „a criticism as a 
mode of description“26 des in stete Andersheit verwickelten und da­
rum auch nicht eindeutig benennbaren Werdenden, doch gründet 
seine Kritik der Benennung des Wahrnehmbaren in erster Linie da­
rin, daß er weder dem Gewordenen noch seinen jeweiligen Eigen­
schaften, sondern nur der vatobox'q Beständigkeit zugesteht, weil 
diese im permanenten Wandlungsprozeß eines Gegenstandes das 
allein Bleibende ist, an dem sich Gestalt- und Qualitätswechsel al­
lererst vollziehen können. Auch H. Chemiss’ Behauptung, toüto 
habe die Funktion eines „deictic pronoun“27 und Platon bestreite 

Über die Platonische Weltseele, in: Rheinisches Museum 9 (1854), S. 37-84: 
58 (Die Materie „als Bedingung der Möglichkeit körperlicher Existenz“); 
Bassfreund (s. Anm. 10), S. 18,23 (Platons .Materie’ als „die Ursache und Be­
dingung..., durch welche das Sein der Erscheinung überhaupt erst möglich 
wird“), S. 34,43 („Prinzip des .Werdens“) und 55; Bobertag (s. Anm. 10), S. 
21ff.; Schneider (s. Anm. 12), S. 15f. und 19f.; kein Element kann die von 
Platon für das die Abbilder der Formen aufhehmende Prinzip verlangte 
ßcßaiöTqg für sich in Anspruch nehmen (so Tim. 49d-e); vgl. Ueberweg 57f.; 
Bassfreund 23; Sartorius (s. Anm. 16), S. 151 und 153. - Zur innerschulischen 
Diskussion der Akademie um die xcoqo, die einen festen Platz in der platoni­
schen Prinzipienlehre unter dem Oberbegriff der,unbestimmten Zweiheit’ ein­
genommen hat, vgl. Happ 112.
25 Vgl Tim. 50a 1-2; Schmitt (s. Anm. 13) 108ff.; Reed (s. Anm. 18), S 66f.; 
Lee, On the Metaphysics of the Image... (s. Anm. 19), S. 357f.; Reagan (s. 
Anm. 20s), S. 185; Sartorius (s. Anm. 16), S. 150f.
26 The interpretation of Plato... (s. Anm. 18), S. 57.
27 Oder eines „grammatical pointer“ (so Gulley 58 Anm. 8, in seiner Kritik an 
Chemiss’ These); vgl. Chemiss: A much misread passage... (s. Anm 18), S. 
117f. Anm. 5: „it means simply ,X, where X is what we mean to designate as 

23

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


generell die Möglichkeit, ein Phänomen aus dem Wahrnehmungs­
bereich als ,etwas’ zu beschreiben,28 vermag nicht Timaios’ Aussa­
ge zu entsprechen. Ebensowenig wird K. W. Mills’ These, rö roio 
ütov stehe für die Idee,29 Platons Aussageabsicht gerecht. Auch 
die von D. J. Schulz vertretene Meinung, die ‘Materie’ selbst sei 
das toioutov, da sie eine Zwischenstufe zwischen den Formen 
und dem Raum sei, ist nicht überzeugend.30

Was als Prinzip des Entstehenden immerwährend alle ,Gestal­
ten’ aufhehmen können soll,31 darf, wenn eine nicht ,gestaltverfal- 
schende’ Trageföhigkeit gefordert wird, selbst keinerlei mit dem 
Aufzunehmenden ähnliche oder auch von ihm verschiedene Gestalt 
haben.32 Denn jeder bestimmte Formcharakter, der dem Aufheh- 
menden als solchem eigentümlich wäre, würde unumgänglich ein 
neutrales Aufnahmevermögen ausschließen.33 Eine eigene Geformt- 

something when by using the deictic pronoun we say ‘this is X’“; vgl. auch 
Zeyl (s. Anm. 3), S. 146-147.
28 Vgl. Chemiss, ebd. 118: „the point is not that you should not designate a 
phenomenon ‘this’ or ‘that’ but that you should not call the phenomenon any- 
thing (like ‘fire’...) that is designated in such Statements as ‘this is X’“.
29 Some aspects of Plato’s theory of Forms... (s. Anm. 13), S 154ff. und 167- 
169.
30 Schulz (s. Anm. 1), S. 58-60 und 63.
31 Vgl Tim. 50b 6 und 8, c 2, e 5 und 51a 7 (Äavöe%&;).
32 Das ist in 50b-51b zweifelsohne die Platons Gedankengang leitende Inten­
tion; vgl. 50c 1-2; 50e 1-4 heißt es, daß die Eigenschafts-Aufhehmerin im Falle 
einer Ähnlichkeit mit den ,in’ sie ,eintretenden’ qualitates sensibiles ihr kon­
trär entgegengesetzte oder generell von ihr verschiedene Eigenschaften nur 
schlecht abbilden könnte, weil sie dann ihr eigenes Aussehen neben den an­
deren wahrnehmbaren Qualitäten sehen lassen würde; vgl. Bassfreund (s. Anm. 
10), S. 10, 12 und 17; Ross (s. Anm. 22), S. 124: „in Order to be able to ac- 
comodate all sorts of qualities (such as heat and cold), the receptacle is ne- 
cessarily not itself characterized by any of these“.
33 Anhand zweier Beispiele wird dieser Sachverhalt folgendermaßen illustriert: 
Eine Flüssigkeit muß möglichst geruchlos sein, soll sie eine Duftnote unver­
fälscht aufhehmen können, und ein weicher Stoff muß soweit wie möglich glatt 
und eben sein, wenn er einen Abdruck klar erkennbar wiedergeben können soll 
(50e 5-5la 1); vgl. H. Gauss: Philosophischer Handkommentar zu den Dialogen 
Platos, III/2: Die Spätdialoge (Bem 1961), S. 196; Gloy (s. Anm. 1), S. 90; 

24

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit, qualitative Prägung des ,Ur-Aufhehmenden’ lehnt Platon 
strikt ab, indem er es entschieden als djioptpov aotaoiDv tqv iöe 
d)v oder als jcävtcdv eicrög eiööv kennzeichnet.34

Um die prinzipielle Unbestimmtheit und auch Bestimmbarkeit 
der Gattung des Au&ehmenden zu veranschaulichen, bedient sich 
Platon neben den bereits erwähnten Bildern der Amme (nd'qvr|) 
und Mutter (pi]Tr|Q) alles Werdens auch deqenigen einer „Ma­
trize“ (eKpayeiov), die der ganzen Natur zugrunde liege,35 und 
eines „Immerwährenden (dritten ydvoq) des Raumes, das allem, 
was ein Entstehen besitzt, einen Platz bietet“.36 Timaios’ Rede von 

Baeumker (s. Anm. 2), S. 132; Bassfreund (s. Anm. 10), S. 10-12,18; Sartorius 
(s. Anm. 16), S. 138f.
34 Tim. 50d 7-e 1, e 4-5, 51a 1-3 und 7; Taylor (s. Anm. 17), S. 326f.; Schulz 
(s. Anm. 1), S. 23 und 48f. (der der Auffassung ist, daß bei Platon und Aristo­
teles „das Problem des Werdens gar nicht unbedingt ein absolut formloses 
Substrat fordert“); Baeumker (s. Anm. 2), S. 127f.; Schneider (s. Anm. 12), S. 
5f.; Bode (s. Anm. 10), S. 10; Sartorius (s. Anm. 16), S. 139 und 150. - Die 
Rede von einer „ersten Materie“ im Sinne eines gänzlich qualitätslosen, stets 
sich selbst gleichen All-Aufhehmenden ist wenig sinnvoll, wenn von ihr eine 
„zweite Materie“, die mit abbildhaften Formen verbunden ist, abgehoben wird; 
vgl. etwa Baeumker S. 136f. und 142ff ; A. Boeckh: Über die Bildung der 
Weltseele im Timaeos des Platon, in: ders., Gesammelte kleine Schriften 
(Leipzig 1866), S 109-175: S.126-128; Ueberweg (s. Anm. 24), S. 61 f.; in Tim. 
30a wird nur von einem unruhigen und ordnungslosen Sichtbaren, nicht aber 
von der VJtoöo%i] gesprochen; vgl. H. Siebeck: Untersuchungen zur Philoso­
phie der Griechen (Freiburg 21888), S. 80f. (Dem Chaos könne keinerlei Be­
deutsamkeit im Sinne eines metaphysischen Prinzips zukommen). Gegen die 
Trennung einer primitiven von einer sekundären Materie wenden sich Wohl­
stein (s. Anm. 19), S. 9-11, Schneider (s. Anm. 12), S. 6, und Zeller (s. Anm. 
22), S. 728-732.
35 Vgl. Tim. 50c 2; zur Übersetzung vgl. Gauss (s. Anm. 33), S.196; Baeumker 
(s. Anm. 2), S 130 m. Anm. 2, entnimmt die Bedeutung von ^Kpayeiov als ei­
nes „zum Aufhehmen von Abdrücken Geeigneten“ aus Theait. 191c-d und 
zieht Aristoteles, Metaph. A 6, 988a 1, zum Vergleich heran; vgl. auch Taylor 
(s. Anm. 17), S. 321 Anm. 1. De Vogel (s. Anm. 23), S. 50, meint, daß Platon 
mit diesem Vergleich („eine Art plastischen Materials filr alle Dinge“) „der 
aristotelischen Materie sehr nahe kommt“; Zeller (s. Anm. 22), S. 728.
36 Tim. 52a 8 -b 1; vgl. Phileb. 25c und 24d; Brisson (s. Anm. 19), S. 199f.; 
Bassfreund (s. Anm. 10), S. 27 Anm. 2; Gauss (s. Anm. 33), S. 198, versteht

25

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der %(j5q(x weist zum einen deutlich zurück auf das ‘Worin’ des 
Werden, zum anderen aber auch voraus auf die Lehre von den 
Elementardreiecken.37 

distributiv (Jeweils“); ähnlich auch O. Wichmann: Platon. Ideelle Gesamtdar­
stellung und Studienwerk (Darmstadt 1966), S. 444f. („’Das jeweilig Räum­
liche’“); Taylor (s. Anm. 17) 343 („’in every case’“), wozu wohl kein zwingen­
der Anlaß besteht, zumal &e( durch die unmittelbar angeschlossene Wendung 
(”das kein Vergehen annimmt”) in seiner Bedeutung fortgeftlhrt wird. Es ist 
nicht davon die Rede, daß jedes Ding nur jeweils einen Raum einnehmen kann, 
sondern davon, daß das ,Ur-Aufhehmende’ seinem Wesen nach ständig Formen 
‘Platz gibt’. Zum Raumbegriff vgl. Ross (s. Anm. 22), S. 125f.; P. Friedländer, 
Platon DI (Berlin 1954), S. 499, will Platons Begriff des Raums bildlich ver­
stehen.
37 Vgl. Tim. 53c-55c; Robin (s. Anm. 10), S. 273ff., hält es für „unbestreitbar, 
daß sich die Materie in geometrischen Bestimmungen darstellt... Die platoni­
sche Materie scheint, insofern sie durch das Große und das Kleine konstituiert 
ist,... Aristoteles >zu mathematisch’ zu sein“ (zu Metaph. A 9,992a 1-7); in De 
gen. et corr. (II 1, 329a 21-24) meine Aristoteles, da die Elementarkörper in 
Flächen zerlegbar seien, sei die Amme des Werdens „durch Flächen konstitu­
iert“; zur Auslegung von der Lehre der Elementardreiecke als Ursachen durch 
Proklos vgl. M. Schmitz: Euklids Geometrie und ihre mathematiktheoretische 
Grundlegung in der neuplatonischen Philosophie des Proklos (Würzburg 1997), 
S. 180ff. - Gewiß ist nicht an eine bloße Formalität der X(ßQa zu denken, was 
aber vielfach vermutet wurde: vgl. Boeckh (s. Anm. 34), S. 129: Platon wolle 
gerade durch die Entwicklung des Raumbegriffs „die Materie ausmerzen“ und 
„das Aufhehmende, welches man materiell dachte, zu einem Immateriellen" 
umbilden; ähnlich Zeller (s. Anm. 22) S.725, 733f. (Plato knüpfe an Leukipps 
und Demokrits Begriff des Leeren an, indem er den leeren Raum mit der Ma­
terie als dem Nicht-Seienden identifiziere, „nicht als raumerfüllende Masse, 
sondern als der Raum selbst, als das Leere gedacht“) und 740f. (es sei der 
„kühne Versuch einer idealistischen Construction der Körperwelt“; „die bloße 
Form der Materialität“); Siebeck (s. Anm. 34), S. 84-88 und 97f. („die 
abstrakte Form der Räumlichkeit“); C. Ritter Platon II (München 1923), S. 
351; Schulz (s. Anm. 1), S. 60f., plädiert für die Verwendung des Terminus 
‘Materialität*; bei Platons ‘Materie’ könne es sich „eigentlich nur um eine 
Form oder Bestimmung der ‘materiellen’ Körper..., nicht aber um ihr Substrat“ 
handeln; gegen Boeckhs These einer Auflösung der Materie in den Raumbe­
griff vgl. Ueberweg (s. Anm. 24), S. 59-61, und Könitzer (s. Anm. 23), S. 26f. - 
Sartorius (s. Anm. 16), S. 145ff, meint, daß Plato die Materie „bloß im Sinne

26

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Kavöexeg räumt gewissermaßen allen ,Gestalten’ im Wer­
den vorübergehend eine ’ Stelle’ ein, wodurch sie allererst erschei­
nen können. Damit ist es die unvergängliche Bedingung der Mög­
lichkeit eines zeitlich begrenzten Auftretens von wahrnehmbaren 
Qualitäten im Bereich des Körperhaften.* 38

Aufgrund seiner Freiheit von Formen ist das ,Ur-Aufhehmende’ 
unserer Erkenntnis unzugänglich. Auch nicht durch die ihm am 
nächsten stehende Erkenntnisweise der Wahrnehmung läßt es sich 
ermitteln. Vielmehr soll es höchstens „mit Hilfe von Wahmeh- 
mungslosigkeit durch eine gewisse illegitime Schlußfolgerung er­
faßbar“ sein, so daß Timaios es als „kaum glaubhaft" bezeichnet.39

von Ort oder Stelle irgend einer Masse“ auffaßt (145) und daß dadurch „die 
Raumesnatur der Materie nicht erwiesen wird“ (147); zur Erläuterung zieht 
Sartorius (157) Aristoteles: Phys. IV 2,209b 11-16, heran; vgl. auch De Vogel 
(s. Anm. 23), S 49f.; Siebeck (s. Anm. 34) 95f.; Ueberweg (s. Anm. 24), S. 61 f. 
Anm. 22; Zeller (s. Anm. 22), S. 735 mit Anm. 3; nach Simplikios (In Phys. 
540, 3ff.) will Aristoteles (Phys. 209b 33-210a, 2) zeigen, daß Plato die Mate­
rie nur anscheinend als Raum gelehrt habe.
38 Vgl. W. Scheffel: Aspekte der platonischen Kosmologie. Untersuchungen 
zum Dialog „Timaios“ (Philosophia Antiqua 29. Leiden 1976), S. 55-61 (not­
wendiges Prinzip des Werdens); Bassfreund (s. Anm. 10), S. 23 (Die ojtoöox^ 
als „die Ursache und Bedingung..., durch welche das Sein der Erscheinung 
überhaupt erst möglich wird. Sie ist dasjenige..., worin die Bilder der Ideen 
erst eingehen müssen, wenn sie überhaupt des Seins teilhaftig sein sollen“) und 
S. 33; Zeller (s. Anm. 22), S. 724; Boeckh (s. Anm. 34), S. 127 („Bedingung 
des Werdens“); Ueberweg (s. Anm. 24),. 58 („Bedingung der Möglichkeit kör­
perlicher Existenz“); Siebeck (s. Anm. 34), S. 74: Ein „(ontologisch) als der 
Idee gleichzeitiges Prius der Erscheinungswelt“. - Als ‘Mit-Prinzip’ des Wer­
dens ist die VJtoöoxi] auch eine Grundlage für die Wahrnehmbarkeit von Phä­
nomenen; vgl. Schmitt (s. Anm. 13), S. 114: Die dritte Gattung sei „eine not­
wendige Bedingung von Sein und Erkennbarkeit des wahrnehmbaren Einzel­
nen“; ohne die Annahme ihres Prinzipencharakters müsse jeder Beschreibungs­
versuch des stets Wandelhallen Wahrnehmbaren zu „unlösbaren Aporien" füh­
ren. - Zur Frage, ob Platon das Aufnahme-Prinzip für geschaffen oder unge­
schaffen hält, vgl. Scheffel 59f.; Boeckh (s. Anm. 34), S. 129f., und dagegen 
Könitzer (s. Anm. 23) 27.
39 Tim. 52b 2; vgl. Taylor (s. Anm. 17) 343ff. und 331 f. (zu 51a 7-b 1); Reagan 
(s. Anm. 20), S. 185f. und 191; Lee: On the Metaphysics of the Image... (s. 
Anm. 19), S. 366f.; H.-G. Gadamer: Idee und Wirklichkeit in Platos Timaios 

27

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies bedeutet jedoch nicht, daß die VJtoöox'q irrational ist, son­
dern allenfalls, daß sie in einem ,a-rationalen’, ontologisch defizi- 
enten Bereich liegt.40

2. Interpretation von Platons Uxoöo%1] unter Zuhilfenahme 
von Calcidius’ Timaios-Kommentar

Das, worin die Abbilder der Urbilder entstehen, ist nach Calcidius’ 
Zeugnis für Platon nichts räumlich oder zeitlich Begrenztes, nichts 
quantitativ oder qualitativ Veränderliches, kein Teilbares. Der sil- 
va (als wörtliche Übersetzung von vXr| gebraucht) kommen keine 
quantitativen und qualitativen Veränderungen zu. Sie erfahrt weder 
eine Vergrößerung, Zunahme (incrementum) noch eine Verkleine­

(Heidelberg 1974), S. 20; Gauss (s. Anm. 33), S. 66ff.; Gloy (s. Anm. 1), S. 89 
und 94f.; D. G. Ritchie: Plato (New York 1902), S. 137; immerhin hält Timaios 
die als höchst aporetisch gekennzeichnete Teilnahmemöglichkeit der Vftoöoxq 
am Geistigen und ihre äußerst schwierige Erfaßbarkeit für„nicht gelogen“ und 
für „am ehesten korrekt“ (51b 2-3); Baeumker (s. Anm. 2) meint, es handele 
sich bei Platons Erfassungsversuch des öe%6|1evov nicht um einen Analogie­
schluß, sondern um ein schließendes Denken, dessen Inhalt völlig fehle (137f.); 
anders: Schulz (s. Anm. 1), S. 48 (ein formloses Substrat werde „durch gewisse 
Analogieschlüsse postuliert“) und 50-53; vgl. auch Schneider (s. Anm. 12), S. 
8; Zeller (s. Anm. 22), S. 729 und 741f.; Bobertag (s. Anm. 10), S. 35^11; 
Sartorius (s. Anm. 16), S. 148f. und 151 f.; Ueberweg (s. Anm. 24), S. 58f.; Kö- 
nitzer (s. Anm. 23), S. 26f.
40 Gegen Bassfreund (s. Anm. 10) 41f. (der, „’irrationale Rest’“); Zeller (s. 
Anm. 22) 743 (der „irrationale Überrest“); L. J. Eslick: The Material Substrate 
in Plato. In: The Concept of Matter in Greek and Medieval Philosophy, ed. by 
E. McMullin (Notre Dame/Indiana 1963, 1965), S. 39-54: 45-47 („matter is 
neither sensible nor intelligible... but it is in the strict sense irrational. Its real 
irrationality exerts a traumatizing effect even on the higher plane of the objects 
of Science... this irrationality connotes matter’s essential negativity and 
indefiniteness, its lack of limit and nature“); E. McMullin: Introduction zu: The 
Concept of Matter... (ebd.), S. 10 („the material principle is also a positive 
source of irrationality“). - Zur aristotelischen These vom (relativen) Nichtsein 
des von Platon gelehrten »Großen und Kleinen’ (Phys. A 9, 192a 6-8) vgl. De 
Vogel (s. Anm. 23), S. 51; Sartorius (s. Anm. 16), S. 162; Ueberweg (s. Anm. 
24), S. 61f. Anm. 22.

28

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung, Abnahme (immmutio), „weder eine Diffusion (Auseinander­
fließen, Verdünnung) noch eine Kontraktion (Zusammendrängung, 
Verdichtung)“41 Die üjtoöo%f| ist kein räumlich vorzustellendes 
Gefäß, in welchem Werdendes als etwas, das mit bestimmter Grö­
ße versehen ist, für gewisse Zeit Unterkunft finden kann.42 Viel-

41 Vgl. Calcidius: Timaeus a Calcidio translatus commentarioque instructus, ed.
J. H. Waszink (Plato Latinus IV. London, Leiden 1962), cap. 313-315; vgl. cap. 
314: silva caret qualitate: neque igitur ut fusilis materia porrigitur nec contrahi- 
tur ut replicabilis (Waszink 312,10-11). Auch gegen eine grenzenlose Teilbar­
keit der silva wendet sich Calcidius (cap. 315): „Einige glauben auch, die silva 
sei für eine unendliche Teilung (sectio infinita) empfänglich. Aber alles, was 
geteilt wird, ist zusammengesetzt und wird mitnichten einfach (simplex) und in 
einem Raum (spatium) sein, was eine Eigentümlichkeit (proprium) der 
Quantität ist: also wird die silva keineswegs geteilt werden (minime secabitur); 
sie entbehrt nämlich der Quantität gleicherweise wie der Qualität, obwohl sie 
Qualität und Quantität begleitet (comitor)“ (Waszink 312,12-16). Nach B. W. 
Switalski: Des Chalcidius Kommentar zu Plato's Timaeus (Münster 1902), S. 
40 (mit Anm. 1) ist diese Aussage gegen die Stoiker gerichtet; vgl. Baeumker 
(s. Anm. 2) 345 m. Anm. 6 (Chrysipp lehre eine grenzenlos teilbare Materie). 
Als Hauptquelle des doxographischen Berichtes bei Calcidius nennt Waszink 
in seiner Praefatio zum Tim.-Kommentar Porphyrins und z. T. Numenius 
(LXXX-XCI); vgl. H. Krause: Studia Neoplatonica (Leipzig 1904), S. 33; E. 
Steinheimen Untersuchungen über die Quellen des Chalcidius (Aschaffenburg 
1912), S. 48; R. Beutler. RE XXII 1 (1953), S. 281; P. Hadot: Porphyre et 
Victorinus I (Parisi968), S. 85; M. Baltes: Die Weltentstehung des plato­
nischen Timaios nach den antiken Interpreten, Teil I (Philosophin Antiqua 30. 
Leiden 1976), S. 172.
42 Schneider (s. Anm. 12), S. 12f., warnt aber davor, mit den Termini Töjcoq 
und x<üQa unsere moderne Vorstellung vom Raum zu verbinden. Zu einer Her­
vorhebung des Raumcharakters der wtoöoxi] vgl. Baeumker (s. Anm. 2), S. 
177ff., bes. S.184-186; Gauss (s. Anm. 33), S. 201; Bassfreund (s. Anm. 10), 
S. 25ff., 30ff., 43ff. Zum Verhältnis von Raum und Materie bei Platon vgl. 
Gloy (s. Anm. 1), S. 82-89, mit den widersprüchlichen Thesen: Die „plato­
nische Konzeption“ sehe „den Raum als materiell gefüllten und die Materie als 
räumlich ausgedehnte“ an und laufe damit auf einen „Zusammenfall von 
Materie und Raum“ hinaus (87); die xcopa sei „apriorische Aufweisung“ und 
,JErmöglichungsgrund“ von „Stellen und Relationen“ (88f). Eine eigenwillige 
Auslegung der platonischen Raummetapher bei C. Braig: Zu Plato’s Timäus p. 
51E-52B, in: Philosophisches Jahrbuch 4 (1891), S. 22-29: Platons „Unnaterie“ 

29

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr ist sie frei von meßbarer Ausdehnung unendlich (infinita) und 
völlig unbestimmt (minime terminata). Calcidius schreibt, frühere 
Philosophen seien sich zwar darin einig, daß die silva ewig und 
beständig (aetema, perpetua) sei, da sie doch Gipfel und Ursprung 
der Dinge (arx et origo rerum) sei, aber nicht darin, ob sie be­
grenzt, d. h. bestimmt (limitata, id est determinata) sei. Nun ist sie 
jedoch „deutlich als formfrei und der Qualität entbehrend (informis 
et qualitate carens evidenter) aufgezeigt worden, also ist sie auch 
unbegrenzt und ganz und gar nicht bestimmt (infinita et minime 
terminata). Unbegrenzt aber nicht wie das, was unermeßlich, weit 
und unübersteigbar ausgedehnt ist, sondern wie das, was durch ir­
gendeine Grenze (limes) umschritten werden kann und doch bis­
lang nicht durch eine Betrachtung des Geistes (consideratio mentis) 
umzäunt worden ist (vallata); und wie wir sagen, sie sei ohne 
Qualität und auch ohne Gestalt, so ist sie auch unendlich (infinita), 
gleich wie sie vor ichrer Ausschmückung (exomatio) und solange 
sie (lediglich) silva ist noch nicht durch eine Grenze (finis) um­
geben ist“.* 43

Mithin ist sie auch nicht Materie im gewöhnlichen Sinne des 
Wortes44 und noch weniger Material,45 sondern eine geistig zu fol­

sei „die Einheit des physikalischen und des mathematischen Raumes“ (27f.). - 
Zur aristotelischen Raumtheorie, der zufolge es keinen leeren, sondern nur ei­
nen .erfüllten’, von der Materie unterschiedenen Raum gibt, vgl. Phys. IV 4, 
210b 32sqq., und Categ. 6,6a 11-18; Schulz (s. Anm. 1), S. 52-57.
43 Vgl. Calcidius, cap. 312 (Waszink 311,10-312,2); anders: Gloy (s. Anm. 1), 
S. 91 (Der Raum müsse, solle er wirklich all-aufhehmend sein, „extensional 
strukturiert sein und eine unendliche, grenzenlose Ausdehnung aufweisen"). 
Zum aristotelischen Einfluß der Auffassung, daß die Materie der Möglichkeit 
nach unbegrenzt ist, vgl. Switalski (s. Anm. 41), S. 26; Baeumker (s. Anm. 2), 
S. 237f.
44 Vom „festen Stoff', vom „Kraft-Stofflichen (Mechanisch-Materiellen)“ und 
„Wesenhaften (Substanziellen) im räumlich-stofflichen Sinne“ spricht Wich­
mann (s. Anm. 35), S. 439ff. und 443; Wohlstein (s. Anm. 19), S. llff. (Für 
Platon sei „der materielle Stoff ein immer werdender“); Hammer-Jensen (s. 
Anm. 22), S. 99f.; Ueberweg (s. Anm. 24), S. 58ff. (Ein „Urstoff als Substrat“ 
im Sinne einer „materiellen Masse“; es gebe Textstellen, an denen Platon „un­
zweifelhaft eine materielle Masse meint“) und 61-63; Kilb (s. Anm. 13), S. 46 
(Die »Materie’ im Tim. sei identisch „mit der von den jonischen Naturphilo­
sophen gelehrten chemischen Materie“); Bassfreund (s. Anm. 10), S. 17f. („die

30

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemde und zu fordernde Grundlage für alles Enstehende und Ent­
standene,46 ein umfassendes, einshaftes (simplex) und dauerhaftes 
(aetemum, perpetuum) Prinzip (initium, origo)47, eine notwendige 
Gattung und Mit-Ursache des Werdens.48 

materielle Grundlage der Dinge“); Könitzer (s. Anm. 23), S. 25 („ein materi­
elles Substrat“) und 27f.; Schneider (s. Anm. 12), S. 13 („realistische Ma­
terie“) und S. 16 („realistisches Substrat“); Braig (s. Anm. 40), S. 28; Schulz 
(wie Anm. 1), S. 57ff., warnt angesichts der „Vielfalt verschiedener Materiebe­
griffe“ vor einer Festlegung auf eine bestimmte 'Materialität’.
45 Einige Interpreten betonen ausdrücklich, daß Platons Urtoöoxij nicht das 
Woraus des Werdenden im aristotelischen Sinne, sondern das Worin der Form­
abbilder ist; vgl. Siebeck (s. Anm. 34), S. 83f.; Zeller (s. Anm. 22), S. 733f.; 
Bassfreund (s. Anm. 10), S. 27-34, bes. 30f.; Boeckh (s. Anm. 34), S. 128 m. 
Anm. 1; anders: Ueberweg (s. Anm. 24), S. 60 (Platon verwende beides „ohne 
Verschiedenheit des Sinnes“).
46 Daß Platons üäoöoxH durch ein schlußfolgerndes Denken vorausgesetzt 
wird, bedeutet allerdings nicht, sie selbst sei geistig bestimmt und bestimmbar, 
auch wenn das schwierige Unternehmen, sie sprachlich einzugrenzen, im Ti- 
maios gerade auszuführen versucht wird; gegen Bassfreund (s. Anm. 10), S. 
23f.: Wie Platon die »Materie’ „wegen ihrer Beharrlichkeit und Unveränder­
lichkeit - die sichersten Kriterien wahrer Realität nach Plato - in Bezug auf das 
Sein fast auf eine gleiche Stufe mit den Ideen stellt, so auch in Bezug auf ihre 
Erkennbarkeit, die ja immer der Seinsform entspricht. Denn sie soll, wenn 
auch in etwas anderer Weise als die Ideen, intellegibel... sein. Sie steht also 
auch in Bezug auf die Erkenntnisform, wenn auch nicht ganz auf derselben 
Stufe mit den Ideen, so doch immerhin diesen sehr nahe“; Könitzer (s. Anm. 
23), S. 25 und 27 (Platon habe „die Urmaterie bis zur Unsichtbarkeit ver­
flüchtigt“; „somit scheint sie gewissermaßen in das Gebiet des Ideellen erho­
ben“); Gloy (s. Anm. 1), S. 92f., problematisiert die „unmittelbare Nähe“ des 
Raumes zu den Ideen; abzulehnen ist die These, bei der „Nicht-Wahmehm- 
barkeit des Raumes“ und der Idee des Guten liege eine „analoge Argumenta­
tion“ vor (94). Die vjcoöoxt] ist nämlich weder ein Sein gebender noch ein Er­
kenntnis gewährender Grund wie Platons Idee des Guten, sondern eine ledig­
lich passive Mit-Bedingung des Werdens.
47 Vgl. Calcidius, cap. 303: als origo silvestris (Waszink 305,15) ist sie das, 
was alle mit Hilfe der Methode der resolutio bzw. dissolutio (cap.302, Waszink 
303,14-15) geistig von ihr »abhebbaren’ Qualitäten, Quantitäten, Formen un­
trennbarerweise umfaßt und hält (inseparabiliter... contineat, cap. 303, Was­
zink 305,11-14); als origo (vgl. cap. 308, Waszink 309,3) ist sie simplex per-

31

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die U3toöo%i] darf als solche zwar kein Körper sein,* 48 49 aber sie 
kann auch nicht wie Calcidius zu bedenken gibt - etwas dem Kör­
per gänzlich Fremdes (neque incorporeum quiddam) sein, da sie 
doch unmittelbar mit seiner Grundlegung zu tun hat und für die 
Ermöglichung von Wahrnehmbarem mit zuständig ist. Die silva ist 
nach Calcidius immer schon durch den Schöpfer ‘hervorgebracht’ 
(facta est effectu opificis atque operatione) und quantitativ wie 
qualitativ gestaltet (formata qualitatibus, quantitatibus etiam fi- 
gurisque et omni cultu convenustata). Somit ist sie gewissermaßen 
ein latenter Teil des Körpers, und es läßt sich durchaus fragen, ob 
sie nicht ein bloß gedanklich konstruiertes Erfordernis für das Be­
stehen des sensibile ist, da sie als solche niemals in Reinform, son­
dern stets in Verbindung mit den Eigenschaften vorkommt.50 Jeden­

petua, sine qualitate (cap. 305, Waszink 306,13-14); als initium (cap. 307, 
Waszink 308,14-309,2) aetema und immortalis (cap. 306, Waszink 307,7 und 
10). Zur Herkunft der resolutio im Timaioskommentar des Calcidius vgl. 
Switalski (s. Anm. 41), S. 25f.
48 Den Terminus avdvyicri (vgl. auch Phaid. 97b -99b) behandelt Baeumker (s. 
Anm. 2), S. 117ff. (bes. 121 und 124), wobei er herausstellt, daß die 
jtXavo)|i6vT] airta (Tim. 48a 7) nicht im kausalen Sinne notwendig sei, 
sondern erst für den die Werdewelt ordnenden Geist zur Mitursache des Ent­
stehens werde (46c-e); vgl. W. Scheffel (s. Anm. 38), S. 120ff. und 58f. Anm. 
11 (gegen Happ [s. Anm. 2] 106ff); Gloy (s. Anm. 1), S. 79f.; Gauss (s. Anm. 
33) 191f.; Reagan (s. Anm. 20) 182f. („Necessity is not here to be taken in the 
modern sense which equates it with order and regularity... we must regard 
Reason and Necessity as, in some sense, co-causes really operating in the 
cosmos“); Comford (s. Anm. 19), S. 164f.; Ross (s. Anm. 22), S. 128; Ham­
mer-Jensen (s. Anm. 22), S. 96f. (m. Anm. 7); Sartorius (s. Anm. 16), S.136; 
Schneider (s. Anm. 12), S. 17-19.
49 Vgl. Taylor (s. Anm. 17), S. 329 und 332f.; Ueberweg (s. Anm. 24), S. 58; 
Bassfreund (s. Anm. 10), S. 41f. („unkörperliche Materie“), S. 59 und 61; 
Zeller (s. Anm. 22), S. 737; Baeumker (s. Anm. 2), S. 163.
50 Vgl. Calcidius, cap. 320 (Waszink 316,4-13). Dafür, daß die silva kein 
Körper sein kann, zählt Calcidius (cap. 319, Waszink 314,7-316,3) insgesamt 
sieben Gründe auf. Als Ergebnis hält er fest: Neque corpus neque incorporeum 
quiddam posse dici simpliciter puto, sed tarn corpus quam incorporeum pos- 
sibilitate (ebd. 314,18-19; vgl. 316,11-13: eam simpliciter et ex natura sua 
neque corpoream neque incorpoream cognominamus, sed possibilitate corpus et 
item possibilitate non corpus); zum aristotelischen Charakter dieser paradoxen 

32

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falls ist ihr Wesen (natura) nicht intelligibel. Sie ,trägt’ wesenhaft 
Körperhaftigkeit, indem sie stets bereits ,unter’ einem qualitativ 
geformten und quantitativ bemessenen Konkreten verborgen ist.51

Zu einem Versuch ihrer Erfassung müßte man unter die tiefste 
menschliche Erkenntnisweise hinabtauchen, um das ,A11-Aufheh- 
mende’ irgendwie erahnbar machen zu können. Gleichsam nur 
durch eine Art Un-Denken ließe sie sich rekonstruieren.52 Wegen 
der für es geforderten gänzlichen Unbestimmtheit nennt Platon 
das dexomenon mehrfach eine schwierige und dunkle Gattung, 

»Definition’ vgl. Switalski (s. Anm. 41), S. 27 Anm. 3 (mit Verweis auf cap. 
107), S. 22f. Anm. 1 (mit Verweis auf cap. 288) und S. 102 (wörtliche Über­
einstimmung mit Albinus sei an den zitierten Stellen gegeben).
51 Darum ist es unzulässig, die platonische »Materie’ als völlig unabhängig vom 
Wahrnehmbaren sehen und ansiedeln zu wollen; unklar: Bassfreund (s. Anm. 
10), S. 42, 32 und 34 („ganz außerhalb des »Werdenden’“, zugleich aber auch 
”innerhalb der materiellen Dinge“).
52 Baeumker (s. Anm. 2) 162, weist nach, daß Platon die D3toöo%i] „noch unter 
die Erscheinungswelt hinabdrückt... Unstreitig steht also ihre Erkennbarkeit 
noch unter der Wahrnehmung und Vorstellung“, und zwar aufgrund der Paral­
lelität von Erkenntnisart und -gegenstand (mit Verweis auf Resp. 477sqq., 
Tim. 29b und 51 d in Anm. 3); ausschlaggebend sei dabei, daß dem Wahrnehm­
baren die Erkenntnisform der jtforu; zugeordnet sei (nach Tim. 29c und 37b; 
vgl. Resp. 51 le und 533e), während das öe%6|ievov als pöyig juotöv (Tim. 
52b 2) charakterisiert werde (Baeumker, ebd. Anm. 4). Eine andere Auffassung 
vertritt Natorp (s. Anm. 21) 371, für den „entscheidende Merkmale“ des Sub­
strates und der Ideen sich zu entsprechen scheinen, obgleich der »Raum’ als 
„Mittleres“ zwischen Werden und Sein „nicht ins Ideenreich völlig hineinge­
rechnet werden“ dürfe, da er niemals „aus den reinen Prädikaten des Denkens 
... hergeleitet werden“ könne, „sondern allein aus ihrer Beziehung auf das x 
der Erfahrung... die Gesetze des Raumes können nicht anders als von reinen 
Denkgesetzen abgeleitet sein“; Natorp bedenkt dabei nicht, daß für Platon ein 
enormer ontologischer Abstand das öe%6pevov von den Urbildern der Formen 
trennt. Zur Frage, ob in Tim. 52b-c das Hinblicken auf die »Materie’ als ein 
Träumen aufzufassen ist, oder ob Platon vielmehr sagen will, daß die uns not­
wendig scheinende Annahme eines Ortes, an dem alle wahrnehmbaren Formen 
sich befinden müssen, einem Traum gleicht, vgl. C. Baeumker: Noch einmal zu 
Platon's Timaeus p. 51E - p. 52B. In: Philosophisches Jahrbuch 4 (1891), S. 
256-259: gegen Braig (s. Anm. 40), S. 26f; vgl. auch Gloy (s. Anm. 1), S. 95f.; 
Zeller (s. Anm. 22), S. 736, Anm. 1.

33

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


indem er es grundsätzlich der bestimmt-beschaffenen und insofern 
erkennbaren Geformtheit entgegensetzt. Calcidius sagt, die silva 
sei ohne Qualität, ohne Figur und Form. Obwohl sie immer mit 
ihnen verbunden ist, hat sie die Eigenschaften nicht aus sich oder 
in ihr, sondern sie begleitet sie nur (haec ex propria natura non 
habeat nec possideat potius quam comitetur species et qualitates).53

Eine Aufnahmefähigkeit, die qualitative und quantitative Be­
stimmtheiten ,tragen’ soll, ohne diese bei der Übernahme zu ver­
fälschen, läßt sich nur so denken, daß das öe%6pevov vorgängig 
zu jedem Aufhehmen von Eigenschaften als solches ganz und gar 
frei von Abbildern ist. Als selbst eigenschaftslose,Grundlage’ des 
Werdens muß das tqltov &11o ysvoq ein stets sich selbst glei­
ches, nicht aus seiner eigenen öuvapiq heraustretendes, unver­
gängliches .Dieses’ sein.54

Und darin unterscheidet es sich maßgeblich von dem .Solchen’, 
,Je-so-oder-so-Beschaffenen’, für die Dauer seines jeweiligen Er­
scheinens beständigen und aussagbaren Einzelwahmehmbaren so­
wie von den lose mit diesem verbundenen, stets wechselnden und 
darum auch nicht als etwas Bleibendes benennbaren Qualitäten.55

53 Vgl. Calcidius, cap. 310 (Waszink 310, 12-15: silvam sine qualitate esse ac 
sine figura et sine specie); vgl. Switalski (s. Anm. 41), S. 101£. (mit Verweis 
auf cap. 331: Calcidius verwende mehrmals und geradezu formelhaft: informis, 
sine qualitate, minime figurata, ähnlich wie auch Albinos).
54 Vgl. Schmitt (s. Anm 13), S. 114£: Das tovto des Tim. meint nicht etwa 
das singuläre Wahrnehmbare als ganzes, „sondern dasjenige an den Einzeldin­
gen, das im Wechsel der Gestalten beharrt und nur durch diese als ein immer 
anderes erscheint.. Die verschiedenen Subjekte, tovto und toiovtov in 49d 5 
sind... die vrtoöoxq, die immer wieder anders, und das in ihr entstehende und 
vergehende Feuer, das immer wieder als ein Gleiches erscheint“; De Vogel (s. 
Anm. 23), S. 50; Baeumker (s. Anm. 2), S. 156, 159, 128f.
55 Zu Tim. 50a 2-4 vgl. Schmitt (s. Anm. 13), S. 117ff.: toiovtov ist als 
„etwas, was mit sich identisch bleibt“ (unter Hinweis auf Calcidius 117,15-16: 
qui semper idem est,... cuius proprietas manet) „das einzig legitime Subjekt be­
stimmter Bezeichnungen (in Bezug auf Wahrnehmbares)“ (Schmitt, S. 119.). 
Etwas Qualitatives (öitoiovovv n) hingegen geht stets eine neue Verbindung 
mit einem jeweils anderen toiovtov ein und wird nur für die Dauer dieses Zu­
sammenseins zu einem .Solchen’. „Dies, daß man das Warme und das Leuch­
tende nicht mit einem bestimmten Namen benennen dürfe, ist in Timaios' Be­

34

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um das in Dunkelheit und Schwerverständlichkeit gehüllte, un­
bestimmte, gestaltlose - und doch wesenhaft form-empfängliche 
,A11-Aufhehmende’ einigermaßen verständlich machen zu können, 
sieht sich Platon gezwungen, zu metaphorischer Ausdrucksweise 
zu greifen.56 Wenn Timaios nämlich schon hinsichtlich der abbild­
haften Werdewelt, die unserer Wahrnehmung immerhin noch 
Nachahmungen der sicher erkennbaren geistigen Formen darbietet, 
auf nur wahrscheinliche Reden (eiKÖTeq puüoi/Xöyoi) zurück­
greifen muß,57 um wieviel mehr wird er bei dem Versuch, die völlig 
in Eikenntnisfeme gerückte uotoöox'q zu erläutern, auf die Hilfe 
von Symbolen und Vergleichen angewiesen sein.58 Vielleicht 
kommt sogar die gesamte Darstellung des ,A11-Aufiiehmenden’ - 
wenn man so weit gehen will - über änigmatische Andeutungen, 
wie es sich mit einer ,Aufnahme’ von (iip'qpaTa verhalten müßte, 

hauptung impliziert, daß man diese weder tovto noch roiovron nennen kön­
ne“ (a.a.O.).
56 Vgl. Gloy (s. Anm. 1), S. 81f. und 90; Schulz (s. Anm. 1), S. 23f. und 54; 
Bassfreund (s. Anm. 10), S. 25f.; Boeckh (s. Anm. 34), S. 127f.; Sartorius (s. 
Anm. 16), S. 130; Bobertag (s. Anm. 10), S. 9f.
57 Vgl. Comford (s. Anm. 46), S. 28-32; Gloy (s. Anm. 1), S. 33-43; K. M. 
Meyer-Abich: Eikos Logos. Platons Theorie der Naturwissenschaft. In: Einheit 
und Vielheit Festschrift für C. F. von Weizsäcker (Göttingen 1973), S. 20-44; 
Schulz (s. Anm. 1), S. 19; Gauss (s. Anm. 33), S. 162f. (zu Tim. 29b-d; vgl. 
auch 30b, 44c, 45d, 56a-b, 57d, 59d, 68b-d, 72d, 90a).
58 Das Beispiel vom weichen Stoff wird von Calcidius in dem Bild des zwar ge­
schmeidigen und leicht form-empfänglichen, als Grundstoff jedoch in seinem 
,Wesen’ unveränderlichen Wachses aufgegriffen und anschaulich erweitert 
(vgl. cap. 309, Waszink, S. 310,7-11); als besonders illustrativ hat sich das 
Gold-Beispiel (Tim. 50a 4-b 5) erwiesen; aus dem Gleichnis geht hervor, daß 
das wahrgenommene quäle nicht das ist, was wir als das jeweils Erscheinende 
anreden, sondern erst das vielschillemde Konstrukt aus dem Abbild einer Form 
und aus der väoöo%T], 'an' der sich ein konträr Qualitatives in seiner Wechsel­
haftigkeit zeigt, indem sie sich immer wieder zu einem anderen tolovtov ,bil­
den’ läßt; vgl. Schmitt (s. Anm. 13), S. 116-120; vgl. auch Reagan (s. Anm. 
20), S. 177f.; Sartorius (s. Anm. 16), S. 138; Bassfreund (s. Anm. 10), S. 10 
und 17; Chemiss: A much misread passage... (s. Anm. 18), S. 124 Anm. 15, und 
dagegen: E. N. Lee: On the „Gold-Example“ in Plato’s Timaeus (50A 5-B 5), 
in: Essays in Ancient Greek Philosophy, ed. by J. P. Anton (New York 1971, 
21972), S. 219-235: S. 219-223 und 231.

35

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht hinaus und Platon strebt bewußt keine deskriptive Schil­
derung der ,Entstehensgrundlage’ an, weil sie ohnehin als etwas 
nahezu Unaussprechliches vorausgesetzt wird und wegen ihrer 
gänzlichen Unbestimmtheit für genaue Erklärungen unzugänglich 
im,Unter-Sprachlichen’ verborgen bleibt.59

Worauf deutet aber die platonische Rätselsprache über das We­
sen des ,Worin’ hin? Die Bilder von der Amme (Mutter) und Ma­
trize weisen deutlich auf die Rezeptivität und auf Platons Forde­
rung einer im Urzustand des Materie-Prinzips möglichst unbeein­
trächtigten Eignung zum,Tragen’ abbildhafter Formen hin.60 Denn 
die Aufgabe einer Amme besteht darin, Kinder, und diejenige einer 
noch ungeformten Matrize, Buchstabenabdrücke entgegenzuneh­
men.

Der Vergleich mit dem „Immer-Seienden des Ortes“, das allem 
Werdenden eine Stelle gewährt,61 läßt an ein,Platz-Einräumen’ und 

59 Insofern muß man nicht nur - mit Natorp (s. Anm. 21), S. 368f. - vor einer 
Verführung durch die Metaphern „zu einer dinglichen Auffassung“, sondern 
auch vor einer Irreleitung zu einer ausschließlich logischen Deutung hin, der 
Natorp selbst anheim fällt (vgl. S. 368ff), warnen. Als Ergebnis seiner Timai- 
os-Interpretation hält Natorp fest „Diese Grundlegung aber ist logisch durch 
und durch, sie fußt auf nichts als den gesetzmäßigen Bedingungen des Urtei­
lens, auf den Bedingungen der Bestimmtheit der Beziehung der Prädikate des 
Denkens auf das x der Erfahrung“ (376).
60 Wie die Passivität des Ur-Aufhehmenden aufcufassen ist, verdeutlicht Calci- 
dius (cap. 309): Die silva heiße zurecht patibilis („empfänglich“), indem sie als 
eine gänzlich veränderlich und wandelbar erscheinende (mutabilis tota et con- 
versibiiis, cap. 308, Waszink, S. 309, 14-15) stets Qualitäten, Quantitäten und 
überhaupt Formen aufhehme, als solche jedoch aufgrund ihrer Unveränder­
lichkeit (ex immutatione, Waszink 310,3) keinerlei Veränderung erleide, son­
dern sich höchstens für den äußeren Betrachter, der von den an ihr wech­
selnden Eigenschaften auf ihre ,passio’ zurückschließe (vgl. cap. 309, Waszink, 
S. 310,4-7), wandele (so auch cap. 319, Waszink, S. 315,18-20: passio eins 
modi est, ut ipsa quidem in nihil aliud convertatur, sed quia recipit ea quae 
mutantur pati aliquid falso putatur); vgl. Siebeck (s. Anm. 34), S. 74.
61 Daß Platons Kennzeichnung der »Materie’ mit dem Begriff des Raumes von 
den meisten antiken Kommentatoren als bildlich aufgefaßt worden ist, kritisiert 
Baeumker (s. Anm. 2), S. 182; (vgl. auch S. 184-186); anders: Wichmann (s. 
Anm. 35), S.445, der allerdings Platons Raum-Metapher mit dem Materie-Be­

36

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


,Raum-Geben’ denken.62 Die gleiche Inaktivität der dritten Gattung 
des Werdens kommt in den von Platon bevorzugt gewählten For­
mulierungen des ,Worin’, des ,A11-Aufiiehmenden4 oder der ,Auf­
nehmerin4 alles Entstehenden zum Ausdruck.

Weitaus größere Schwierigkeiten bereiten jedoch die Charakte­
ristika des ,Stets-Selbigen’ und des aus seiner övvajug nie heraus­
tretenden, unvergänglichen und gestalt-freien ‘Diesen’, mit denen 
Platon das 68%6juvov kennzeichnet.

Was könnte die von Platon für das ,Ur-Aufhehmende’ geforderte 
Gestatlosigkeit und Ungeformtheit anderes heißen, als daß es von 
den reinen, für sich seienden Formen denkbar weit entfernt sein 
soll, obwohl es zugleich für ein ,Gestalt-Aufhehmen’ und ,Form- 
Abbilden’ bestens geeignet sein soll?63 Und was könnte das ,Mit- 
sich-selbst-Identisch-Bleiben’ und das ,Als-ein-Dieses-unvergäng- 
lich-Sein’ anderes bedeuten, als daß die ,Abbilder der Formen’ an 
einer dauerhaften,Grundlage’ einen relativ beständigen,Seins-Ort’ 
und für das Wahrnehmungsvermögen registrierbaren Erkenntnisan­

griff Kants als dem „spatium perceptibile“ gleich zu setzen versucht (S. 445f. 
mit Anm. 367).
62 Angesichts dieser Bilder und Umschreibungen eines ,bloßen Empfangens’ 
muß man sich über das Streben und Drängen, das Happ (s. Anm. 2), S. 198, 
der platonischen »Materie’ zuschreiben möchte, wundem. Happ versteht die 
, »Dyas als unbestimmte Bestimmbarkeit, die zur Bestimmtheit des iv drängt 
und doch sich wieder gegen sie wehrt“; Happ spricht von einem „von der 
Materie ausgehenden Transzendierungsdrang des Seins-Defizienten, das voll­
kommen werden will“ (207); vgl. auch Zeller (s. Anm. 22), S. 743: So wenig 
der »Materie’ von Platon auch Wirklichkeit zuerkannt wird, so soll sie „doch 
die Kraft haben, die Idee wenigstens für ihre Erscheinung in den Fluß des Wer­
dens und die Äußerlichkeit des räumlichen Daseins hineinzuziehen, den Wech­
sel des Entstehens und Vergehens herbeizuführen“.
63 Dieses »Vermögen’ darf nicht als ein aktives im Sinne eines Machen- oder 
Hervorbringen-Könnens mißverstanden werden, sondern es ist lediglich als 
eine Art des Erfahren-Könnens und als eine Fähigkeit, Bestimmtheiten anzu­
nehmen, gefaßt; vgl. auch Baeumker (s. Anm. 2), S. 160f. - In Analogie zu die­
ser passiven Funktion, die der platonischen »Materie’ im Werdeprozeß zu­
kommen soll, steht die wenig später von Timaios angenommene Bildung der 
vier Elemente aus verschieden angeordneten Elementardreiecken, die auf ein 
einziges Dreieck - die Grundform aller unterschiedlich gestalteten Figuren der 
Elemente - zurückführbar sein sollen; s. auch o. Anm. 37.

37

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halt finden? Die Bedeutung der Rolle, die das öe%6ji£vov in Pla­
tons Entwurf der wahrnehmbaren Welt zukommt, darf mithin nicht 
auf seine Funktion, die Wahrnehmbarkeit sinnenfalliger Phänome­
ne mitzubegründen, reduziert werden. Platons ,Materie’ ist nicht 
nur eine erkenntnistheoretische, sondern zugleich auch eine ontolo­
gische Mit-Bedingung des Werdenden.

Wenn eine Grundfrage des platonischen Philosophierens ist, 
„wie überhaupt Sinnendinge neben den Ideen sich begründen 
lassen“,64 so wird man antworten müssen: Durch eine konstante 
,Form-Trägerin’, welche die Nachahmungen der Formen möglichst 
unverfälscht abzubilden vermag.65 Nur aufgrund ihrer ,Mit-Hilfe’ 
als eines permanenten, das jeweilige Erscheinen sich ändernder 
Abbilder ermöglichenden ,Zugrunde-Liegenden’66 wird das Wer­
dende in die Lage versetzt, eine relative Seinsdauer67 zu gewinnen 
und als Wahrnehmbares zu ‘erscheinen’. Allein weil es ein 
öe%6pevov als ein ev £re(xp gibt, können jujrnpaTa zeitweise 
Gestalt annehmen und wahrgenommen werden.68

64 Baeumker (s. Anm. 2), S. 185; vgl. Chemiss: The Relation of the Timaeus... 
(s. Anm. 17), S. 242; auch Gauss (s. Anm. 33), S. 199f, hebt Platons beson­
dere Beachtung der Erscheinungswelt sowie die Relevanz einer Begründungs­
und Erschließungsmöglichkeit derselben hervor.
65 Wiederum im Sinne einer passiven Möglichkeit verstanden; vgl. Calcidius 
cap. 307: Gott als der origo primaria moliens et posita in actu (ut faciens) steht 
die silva als ex qua prima fit quod gignitur (ut patiens) gegenüber, ^wischen’ 
diesen beiden liegt das exemplum (Waszink, S. 308,11-309,2).
66 Auch Baeumker (s. Anm. 2), S. 160, interpretiert die platonische »Materie’ 
„als Bedingung..., ohne welche das Sein der Erscheinung nicht möglich ist“.
67 Oder mit Natorp (s. Anm. 21), S. 371, einen „Halt am Sein“; allerdings 
möchte Natorp unter der dritten Gattung des Werdens „das wissenschaftliche 
Urteil ‘x ist A’“ und die „Identität des Bezugspunkts (Subjekts)“ verstehen, 
indem er einen „rein logischen Sinn des Urbilds und der Abbilder“ in Platons 
Philosophie erkennen will; zum anderen bleibt sein Verständnis des Raumes 
undeutlich: „Die Erscheinung... könnte den Halt am Sein nicht gewinnen, wenn 
nicht wenigstens die Stellen selbst fest blieben“ (370f.).
68 Durch das Sein abbildhafter Formbestimmtheiten in etwas ihnen gegenüber 
‘anderem’ charakterisiert Platon das Wahrnehmbare, unter dem er mithin 
nicht das »Ding’ oder den »Gegenstand’ im modernen Sinne versteht; vgl. G. 
Prauss: Platon und der logische Eleatismus (Berlin 1966), S. 71: Es dürfe nicht 
übersehen werden, „daß bei Platon die Einzeldinge als Beispiele für Wahr-

38

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmbares gegenüber anderen in der Minderzahl stehen. Weitaus häufiger 
führt er solches an, was wir Qualitäten oder Attribute von Einzeldingen nen­
nen“. Als Wahrnehmbares bestimme er dasjenige, „was an verschiedenen Ein­
zeldingen jeweils anders in Erscheinung tritt“. Dadurch sei wahrscheinlich, daß 
, Aistheta für Platon in erster Linie die sachhaltigen Bestimmungen der Dinge 
sind“; genauer. A. Schmitt: Neuzeitliches Selbstverständnis und Deutung der 
Antike, in: Geisteswissenschaften wozu? Hg. v. H.-H. Krummacher (Stuttgart 
1988), S. 187-210: Das Sein einer Sache ist für Platon „nichts Sichtbares, son­
dern etwas, was man bei der Beurteilung von Sichtbarem begreift, es ist über­
haupt nichts dinghaft Gegenständliches, sondern eine bestimmte Beschaffen­
heit materialer Elemente, durch die diese eine Einheit bilden, zu einer Sache 
werden“ (199).

39

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-17 - am 25.01.2026, 11:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

