Widerstreitende Modelle des Heroischen in England,
ca. 1603-1660

Wie wir gesehen haben, verband Elisabeth I. eine heroische Selbstinszenierung
mit dem Versuch, eine solche Selbstdarstellung im Bereich des politisch Unver-
bindlichen zu halten. Auf das Programm eines Krieges gegen Spanien a loutrance
wollte sie sich nicht festlegen lassen, auch wenn es erst ithrem Nachfolger Ja-
kob VI. von Schottland, der als Jakob I. 1603 den englischen Thron bestieg, ge-
lang, den Streit mit dem alten Gegner 1604 beizulegen. Wihrend fur andere
Herrscher der Epoche die Inszenierung als siegreicher Heerfithrer oder Imperator
schon fast ein Pflichtprogramm war, hatte der Stuartkonig es schon in Schottland
vermieden, sich auf ein solches Rollenmodell festzulegen. Jakob sah sich vor
1603 in Schottland, wo er formal seit 1567, in der Praxis aber seit den spiten
1580er Jahren regierte, mit einem kriegerischen Adel konfrontiert, der durch eine
Kultur der Gewalt geprigt war. Anders als seine Vorginger auf dem schottischen
Thron, von denen in den letzten rund 150 Jahren kaum einer eines natiirlichen
Todes gestorben war, trat Jakob bewusst nicht als heroischer Kimpfer auf, son-
dern eher als Gelehrter und Theologe, bisweilen auch als Dichter auf dem Ko-
nigsthron. Das war ein deutlicher Gegenentwurf zum herrschenden Adelsideal,
aber auch - auf subtilere Weise — zum Leitbild des gottesfiirchtigen Streiters fur
den rechten Glauben, wie es Genf und Rom auf je unterschiedliche Weise beide
propagierten. Durch eine bewusst friedfertige, unheroische Haltung versuchte Ja-
kob VI und 1., den konfessionellen Radikalismus ebenso wie den Gewalthabitus
der schottischen Aristokratie zu desavouieren und zu unterlaufen.! In gewisser
Hinsicht kdnnte man ihn fast mit Heinrich III. von Frankreich vergleichen, der
ja ebenfalls aus Worten Taten werden lassen wollte. Wie Heinrich III. sah sich Ja-
kob I. dann auch in spiteren Jahren mit dem Vorwurf konfrontiert, kein wahrhaft

1 Vgl. Ronald G. Asch, Jakob I. (1566-1625). Kénig von England und Schottland, Stuttgart
2005; Michael Lynch, Court Ceremony and Ritual during the Personal Reign of James VI,
in: Julian Goodare / Michael Lynch (Hrsg.), The Reign of James VI, East Linton 2000,
S. 71-92; Malcolm Smuts, The Making of Rex Pacificus: James VI and I and the Problem
of Peace in an Age of Religious War, in: Daniel Fischlin / Mark Fortier (Hrsg.), Royal Sub-
jects. Essays on the Writings of James VI and I, Detroit, MI 2002, S. 371-387. Vgl. Nick
Myers, Hercule Gaulois, Great Britain’s Solomon. Myths of Persuasion, Styles of Autho-
rity, in: Eveline Cruickshanks (Hrsg.), The Stuart Courts, Stroud [u.a.] 2000, S. 29-42. Zur
Identifikation Jakobs mit Salomon auch David Howarth, Images of Rule. Art and Politics
in the English Renaissance, 1485-1649, Basingstoke [u.a.] 1997, S. 120-124. Vgl. auch Ro-
nald G. Asch, Mirtyrer, Mérder und Monarchen. Das Koénigtum zwischen Heroismus und
Heroismus-Defizit. Ein Vergleich zwischen England und Frankreich (1589-1628), in:
Achim Aurnhammer / Manfred Pfister (Hrsg.), Heroen und Heroisierungen in der Renais-
sance (Wolfenbitteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung; 28), Wiesbaden 2013,
S. 283-302. Die folgenden Ausfithrungen beruhen zum Teil auf diesem Aufsatz.



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mannlicher Herrscher zu sein, zumal er um sich Favoriten versammelte, zu de-
nen er eine deutlich homoerotisch gefirbte Freundschaft unterhielt.

Dennoch war Jakob I. lange Jahre deutlich erfolgreicher als es Heinrich III. in
Frankreich je gewesen war. Der Stuart-Konig inszenierte sich nicht zuletzt schon
in jungen Jahren als Ausleger der Heiligen Schrift; er machte seinen Theologen
auf ihrem eigenen Gebiet Konkurrenz. Dabei stilisierte er sich als ein neuer Ko-
nig David, der ja nicht nur der Sieger tiber Goliath, sondern auch der Psalmen-
dichter gewesen war.2 Am liebsten war dem Monarchen freilich die Rolle des ge-
lehrten Konigs, der wie Salomon durch seine Weisheit herrschte und in einer
Welt des Krieges dem Frieden eine Chance verschaffte.3

Allerdings, ein Konig, der sich vor allem als Friedensfurst, also gerade nicht als
kriegerischer Held verstand, konnte leicht mit dem Problem eines strukturellen
Heroismus-Defizits konfrontiert werden, wenn man das so formulieren will. Denn
in der politischen Fihrungsschicht, aber auch in der Bevolkerung insgesamt, leb-
ten die alten Feindbilder weiter, das papstliche Rom und das katholische Spanien
vor allem, die durch salomonische Weisheit und die prophetengleiche Schriftaus-
legung des Konigs vielleicht doch nicht ganz zu bidndigen waren. Unter diesem
Umstinden konnte es ein Vorteil, aber auch eine Gefahr sein, wenn der Monarch
von Verwandten und Gefolgsleuten umgeben war, die das verkorperten, was er fir
seine Person ablehnte, einen kimpferisch heroischen Habitus. Sie konnten gewis-
sermafen eine komplementire Rolle spielen, die seine eigene erginzte. Am stirk-
sten galt dies wohl fiir den 1612 in jungen Jahren verstorbenen Thronfolger, den
Prinzen Henry, den iltesten Sohn des Konigs. Er lief sich um 1610 bei Turnieren
und in Maskenspielen als Erbe der Ideale des nun freilich konfessionell iiberform-
ten mittelalterlichen Rittertums feiern, das in der elisabethanischen Zeit schon ei-
ne bemerkenswerte Renaissance erlebt hatte. In seinem von Ben Jonson entwor-
fenen Maskenspiel von 1610 ,Prince Henry’s Barriers“ oder ,The Lady of the
Lake® wurde die Welt des Konig Artus und seiner Ritter beschworen. Allerdings
lief} Ben Jonson den Zauberer Merlin auch betonen, dass der Konig - also Ja-
kob 1. - selbst der wahre Herkules sei, denn der grofite Sieg sei der tiber sich selbst
oder wie Martin Butler, der Interpret dieses Maskenspiels, es formuliert hat, ,true
Herculean virtue, said Merlin, was not physical fighting but the secret heroics in-
side James’s breast“.# Dies war eine bemerkenswerte Psychologisierung und Sub-

Vgl. John N. King, James I and King David. Jacobean Iconography and its Legacy, in:
Daniel Fischlin / Mark Fortier (Hrsg.), Royal Subjects. Essays on the Writings of James VI
and I, Detroit, MI 2002, S. 421-453; Jane Rickard, Authorship and Authority. The Writ-
ings of James VI and I, Manchester 2007.

Vgl. Lori A. Ferrell, Government by Polemic. James I, the King’s Preachers, and the Rheto-
ric of Conformity, 1603-1625, Stanford, CA 1998, S. 116-125, S. 136-137.

4 Martin Butler, The Stuart Court Masque and Political Culture, Cambridge 2008, S. 183.
Zu Prince Henry siehe auch Roy C. Strong, Henry, Prince of Wales and England’s Lost
Renaissance, London 1986; Catherine MacLeod (Hrsg.), The Lost Prince. The Life and
Death of Henry Stuart, London 2012.

46

13.01.2026, 08:26:48. A


https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

limierung des Heroischen, die aber nicht jeden Zuschauer tiberzeugt haben wird,
zumal Jakob L. anders als Heinrich IV. von Frankreich nicht der kriegerische Herr-
scher war, der nach vielen Siegen auf dem Schlachtfeld am Ende auch sich selbst
tiberwand, sondern als eher furchtsam galt.

Lingerfristig hitte die heroisch-kriegerische Selbstinszenierung des Thronfolgers
fur den Konig zur Gefahr werden konnen, aber Henry starb, wie gesagt, in jungen
Jahren. Dichter wie George Chapman, der englische Ubersetzer Homers, der 1598
diese Ubersetzung dem Earl of Essex als dem letzten Helden der Gegenwart ge-
widmet hatte,> priesen ihn nach seinem Tode als einen ,absolute man®, der die
Stirke und den Mut eines Achill mit der Intelligenz und Klugheit des Odyssseus
vereinte, dabei aber doch jede machiavellistische Verstellung abgelehnt habe.

In gewisser Weise wurde Henrys Schwester Elisabeth, die 1613 den Kurfursten
von der Pfalz heiratete, Erbin dieser heroisch-ritterlichen Tradition, die bis in den
Dreifligjahrigen Krieg hineinreichen sollte und nach 1618 als gefihrliches Gegen-
bild zur Appeasement-Politik ihres Vaters wirkte.” Auch der nach 1616 rasch zu einer
fast monopolartigen Machtstellung aufsteigende Favorit des Konigs, der jugendli-
che Marquess und Duke of Buckingham, der seit 1618 auch die hochste militari-
sche Kommandostelle, die eines Lord Admiral, innehatte, versuchte sich gegen
Ende der Regierungszeit Jakobs ., besonders nach dem Scheitern des Ausgleichs
mit Spanien 1623, eine kriegerische Pose zu eigen zu machen. Den Hohepunkt er-
reichte diese Selbstinszenierung zwar erst nach dem Tode Jakobs I. 1625, aber erste
Ansitze waren schon vorher zu erkennen. Auch in Buckinghams Fall wird freilich
erkennbar: Helden mogen konstruiert sein, aber solche Konstruktionen sind im-
mer in einem kulturellen Umfeld angesiedelt, das der Glaubwiirdigkeit von heroi-
schen Tugend-Zuschreibungen Grenzen setzt.

Der Herzog von Buckingham trat ab 1624 zunehmend als Feldherr und Krieger
auf. Ein grofles Reiterportrit von Rubens, dessen Entwurf aus dem Jahre 1625
stammte, stellte Buckingham als Feldherr und Admiral - die Flotte war im Hin-
tergrund zu sehen — dar, der Gestus war nahezu koniglich oder imperial.# Als Bu-
ckingham 1627 vom Krieg gegen Spanien auf einen Feldzug gegen Frankreich
umschwenkte, berief sich seine Kriegspropaganda ausdriicklich auf das Vorbild des

5 Vgl. Sukic, The Earl of Essex, S. 418-432.

6 Vgl. Gilles Bertheau, Prince Henry as Chapman’s ‘Absolute Main’, in: Timothy Wilks
(Hrsg.), Prince Henry Revived. Image and Exemplarity in Early Modern England, South-
ampton 2007, S. 134-145, besonders S. 140.

7 Zu Elisabeth siche Sara Smart / Mara R. Wade (Hrsg.), The Palatine Wedding of 1613. Pro-

testant Alliance and Court Festival (Wolfenbiitteler Abhandlungen zur Renaissancefor-

schung; 29), Wiesbaden 2013; Ronald G. Asch, Art. Elizabeth of Bohemia, in: Oxford

Dictionary of National Biography, 2004, DOI 10.1093/ref:0dnb/8638.

Alastair Bellany, Buckingham’s Painted Selves, in: Kevin Sharpe / Steven N. Zwicker (Hrsg.),

Writing Lives. Biography and Textuality, Identity and Representation in Early Modern Eng-

land, Oxford 2008, S. 127-160, hier S. 154.

47



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hundertjdhrigen Krieges und das der Schlacht von Agincourt.? Allerdings, die mi-
litdarischen Erfolge blieben aus. Dass Buckingham das Projekt eines militdrischen
Sieges, ob nun gegen Spanien oder gegen Frankreich, dennoch mit Leidenschatft,
ja mit Fanatismus weiter verfolgte, mag, wie Alastair Bellany gemeint hat, auch
der Tatsache geschuldet gewesen sein, dass er zum Gefangenen seiner eigenen Rol-
le wurde. Wenn er wirklich begonnen hatte, sich selbst mit den Augen eines Ru-
bens zu sehen, der ihn in grofler heroischer Pose mehr als einmal gemalt hatte,
dann war es allerdings fast unmaglich, einen erfolglosen Waffengang einfach ab-
zubrechen, um zur Tagesordnung iiberzugehen, was freilich auch in der Offent-
lichkeit sein Renommee endgiiltig zerstort hitte.!? 1628 bereitete der Dolch eines
Attentiters dem Leben des Favoriten ein vorzeitiges Ende. Gerade der missgliickte
Versuch des Favoriten, sich als kriegerischer Heros zu inszenieren, hatte diese Re-
aktion provoziert.!!

Ein Grundproblem fiir Jakob I. war, dass er sich mit einem militanten Protes-
tantismus im eigenen Land konfrontiert sah, der im heroischen Kampf gegen die
Michte der Finsternis die eigentliche Berufung der Gottesfirchtigen, der godh),
aber eben auch der englischen Nation als Ganzer sah, eine Einstellung, die von
strengen Calvinisten in Schottland und in Irland mutatis mutandis durchaus geteilt
wurde. In Frankreich kam es in den Jahren nach dem Ende der Religionskriege zu
einer Internalisierung und Sublimierung der konfessionellen Militanz. Die Askese
und die mystische Versenkung, die oft auch als ein Kampf mit dimonischen Krif-
ten gesehen wurde, boten denjenigen, die den heroischen Kampf fiir die wahre
Kirche fithren wollten, auch noch nach dem Ende der Religionskriege eine Mog-
lichkeit, sich als Glaubenskrieger zu fithlen, ohne zum Schwert zu greifen - Min-
nern ebenso wie Frauen.!? Ein heroisches Frommigkeitsideal konnte sich auf diese
Weise durchaus mit der Bereitschaft verbinden, eine pragmatische Politik zu un-
terstiitzen, die Kompromisse mit dem konfessionellen Gegner nicht ausschloss.
Der Berater Richelieus, der Kapuziner Pére Joseph, ist dafiir das beste Beispiel.!3
Ein Aquivalent zu diesem catholicisime d’état fehlte in England. Wer die auf kon-

9 Thomas Cogswell, The People’s Love. The Duke of Buckingham and Popularity, in: Tho-
mas Cogswell [et al.] (Hrsg.), Politics, Religion and Popularity in Early Stuart Britain. Es-
says in Honour of Conrad Russell, Cambridge 2002, S. 211-234, hier S. 226-227.

10 Thomas Cogswell / Peter Lake, Buckingham Does the Globe. Henry VIII and the Politics of

Popularity in the 1620s, in: Shakespeare Quarterly 60, Heft 3, 2009, S. 253-278, hier S. 278.

Zum Attentat Alastair Bellany, “The Enigma of the World”. Memorializing and Remember-

ing George Villiers, First Duke of Buckingham in the Aftermath of Assassination, c. 1628-

1642, in: Martin Wrede / Horst Carl (Hrsg.), Zwischen Schande und Ehre. Erinnerungsbrii-

che und die Kontinuitit des Hauses, Legitimationsmuster und Traditionsverstindnis des

frihneuzeitlichen Adels in Umbruch und Krise (Veroffentlichungen des Instituts fiir Européi-
sche Geschichte Mainz, Abt. Universalgeschichte; 73), Mainz 2007, S. 27-52; Thomas Cogs-
well, John Felton, Popular Political Culture, and the Assassination of the Duke of Bucking-

ham, in: Historical Journal 49, Heft 2, 2006, S. 357-385.

12 Siehe S. 48.

13 Siehe S. 71, Anm. 28.

11

48



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fessionellen Ausgleich und Frieden angelegte Politik des Konigs unterstiitzte, der
distanzierte sich meist auch theologisch vom strengen Calvinismus. Das galt ganz
sicherlich fiir die Gruppe der sogenannten Ceremonialists oder Conformists unter
den Theologen und Prilaten der Church of England, die oft auch die Pridestina-
tionslehre in ihrer strengen Form verwarfen und zum Arminianismus neigten.!4
Rom war hier zwar immer noch ein Gegner, aber nicht notwendigerweise stirker
als Genf, also der militante Calvinismus. Nicht der heroische Kampf auf Leben
und Tod gegen die Hure Babylon stand fiir die Advokaten einer theologischen via
media in der Church of England auf der Tagesordnung, sondern eine Politik, die
versuchte, durch begrenzte Zugestindnisse gemafligte Katholiken und Krypto-
Katholiken in die Church of England zu integrieren.!> Das manichiische Weltbild
der Puritaner, das nur Schwarz und Weif} kannte, wurde von den Conformists
bewusst verworfen.

Auch der Puritanismus hatte sich freilich seit dem spiten 16. Jahrhundert ge-
wandelt. Die Hoffnung, in niherer Zukunft die Kirchenverfassung der Church of
England tiefgreifend verindern und durch eine zweite Reformation die erste voll-
enden zu konnen, hatte man schon in den 1590er Jahren begraben miissen. Die
fuhrenden puritanischen Theologen mussten sich nun darauf einstellen, dass die
godly, die Gottesfurchtigen, nur eine Minderheit in einem Land waren, in dem die
,Lauen‘ und Kompromissler, deren Protestantismus sich nicht am Ideal des heroi-
schen Kampfes und am Vorbild der Mirtyrer der Vergangenheit orientierte, son-
dern eher am Ideal einer Okumene der Moderaten, immer mehr an Einfluss ge-
wannen. Eine Verinnerlichung der puritanischen Frommigkeit und eine Beschrin-
kung der reformatio vitae auf eine Elite der wahrhaft Bekehrten lassen sich daher im
frithen 17. Jahrhundert durchaus feststellen. Es ging jetzt nicht mehr primir darum,
die Struktur der Kirche zu verindern, sondern einen neuen, wahrhaft christlichen
Menschen zu schaffen. Eine jingere Studie hat dies auf den Nenner gebracht:
»Never before, never in Zurich, Geneva, Heidelberg or Scotland, has so ambitious
a campaign been mounted to hammer and resculpt the self“.1® Fur die Puritaner

14 Zu diesen Stromungen siche Nicholas Tyacke, Anti-Calvinists. The Rise of English
Arminianism, c. 1590-1640 (Oxford Historical Monographs), Oxford 1987, S. 19; Calvin
Lane, The Laudians and the Elizabethan Church. History, Conformity and Religious Iden-
tity in Post-Reformation England Religious Cultures in the Early Modern World), London
2013; Charles W. A. Prior, Defining the Jacobean Church. The Politics of Religious Con-
troversy, 1603-1625 (Cambridge Studies in Early Modern British History), Cambridge
2005; Peter Lake, Lancelot Andrewes, John Buckeridge and Avant-garde Conformity at the
Court of James I, in: Linda L. Peck (Hrsg.), The Mental World of the Jacobean Court,
Cambridge 1991, S. 113-133; ferner Kenneth Fincham / Nicholas Tyacke, Altars Restored.
The Changing Face of English Religious Worship, 1547-c. 1700, Oxford 2007, S. 126-273.
Dazu Ferrell, Government by Polemic; Anthony Milton, Catholic and Reformed. The
Roman and Protestant Churches in English Protestant Thought, 1600-1640 (Cambridge
Studies in Early Modern British History), Cambridge 1995.

Theodore D. Bozeman, The Precisianist Strain. Disciplinary Religion and Antinomian
Backlash in Puritanism to 1638, Chapel Hill, NC 2004, S. 92, vgl. S. 63-83.

15

16

49



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des frithen 17 Jahrhunderts war das ganze Leben ein einziger heroischer Kampf
gegen die eigene Schwiche, aber auch gegen die Versuchungen einer gottlosen
Welt.!” Hier gab es durchaus Parallelen zur Internalisierung des militanten Katho-
lizismus in Frankreich nach 1598.18 Strenge Calvinisten kimpften in England nun
nicht mehr fur die Einschrinkung der Autoritit der Bischofe und fuir ein umfas-
sendes System der Siindenzucht nach dem Vorbild Genfs und anderer reformatori-
scher Kirchen, sondern begniigten sich damit, sich in Gebetskreisen und Konventi-
keln zusammenzuschliefen. Die strenge Sittenzucht, die durchaus auch Ziige einer
innerweltlichen Askese trug, blieb nun - jedenfalls fir den Moment - beschrinkt
auf die Minderheit der wirklich Frommen. Allerdings, die agonalen, kimpferischen
Zuge der puritanischen Bewegung verloren ihr Destabilisierungspotenzial deshalb
nicht, denn zugleich mit dieser Verinnerlichung der Frommigkeit spitzte sich die
apokalyptische Weltsicht der godly zu.!® Immer lauter wurden im frithen 17 Jahr-
hundert die Stimmen derjenigen, die einen nahenden eschatologischen Endkampf
heraufbeschworen, der all diejenigen vernichten wiirde, die dem Beispiel Laodiceas
aus der Offenbarung des Johannes folgten, also versuchten, sich nicht festzulegen
und sich der Pflicht zum Kampf zu entziehen. Die Figur des heroischen Mirtyrers,
die die Offenbarung des Johannes heraufbeschwor, etwa in Gestalt der zwei Zeu-
gen in Kapitel 11, wurde sehr nachdriicklich als Prifiguration des eigenen Han-
delns in der Gegenwart verstanden,?0 sei es, dass man nun die Gottesflirchtigen
kollektiv in der Rolle der Zeugen sah, die fiir Gottes Wort litten und erst im
Moment des Sieges tiber den Teufel triumphierten, oder dass sogar das Leben und
die Taten einzelner Kimpfer gegen die weltliche und kirchliche Tyrannis vor dieser
Folie interpretiert wurden. Sir Henry Vane der Jiingere, einer der Wortfithrer des
Unterhauses im Kampf gegen Karl I. zwischen 1640 und 1649 und spiter des Par-

17" Vgl. ebd., S. 103.

18" Patrick Collinson, The Religion of Protestants. The Church in English Society 1559-1625
(The Ford Lectures Delivered in the University of Oxford 1979), Oxford 1982, Kap. 6,
Voluntary Religion; Tom Webster, Early Stuart Puritanism, in: John Coffey / John C. H.
Lim (Hrsg.), The Cambridge Companion to Puritanism (Cambridge Companions to Reli-
gion), Cambridge 2008, S. 48-66; Ders., Godly Clergy in Early Stuart England. The Caro-
line Puritan Movement, c. 1620-1643 (Cambridge Studies in Early Modern British His-
tory), Cambridge 1997; Leif Dixon, Practical Predestinarians in England, c. 1590-1640,
Farnham 2014. Zur Entwicklung in der Kirche siehe jetzt auch Andrew Foster, The Church
of England 1570-1640 [1994], Abingdon 22013.

19" Siehe dazu Milton, Catholic and Reformed, S. 93-104; Patrick Collinson, The Birthpangs
of Protestant England. Religious and Cultural Change in the Sixteenth and Seventeenth
Centuries (The Anstey Memorial Lectures in the University of Kent at Canterbury; 3),
Basingstoke 1988, S. 1-27; Jeffrey K. Jue, Heaven upon Earth. Joseph Mede (1586-1638)
and the Legacy of Millenarianism (Archives internationals d’histoire des idées; 194), Dor-
drecht 2006. Zur Ambilanz der Idee, England sei eine oder die ,auserwihlte Nation“:
Alexandra Walsham, Providence in Early Modern England, Oxford 1999, S.281-325.
Siehe ferner John Coffey, The Impact of Apocalyptism during the Puritan Revolution, in:
Perichoresis 4, Heft 2, 2006, S. 117-147.

20 Rodney L. Petersen, Preaching in the Last Days. The Theme of “Two Witnesses” in the
16t and 17 Centuries, Oxford 1993, S. 203-212.

50



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

laments der Republik in den Jahren 1649 bis 1653, sah sich offenbar gegen Ende
seines Lebens selbst in der Rolle eines der beiden Zeugen und dhnliche Deutungen
hatte es auch gegentiber den Opfern der ,Eleven Years Tyranny*, der autokratischen
Herrschaft Karls I. in den 1630er Jahren, zeitweilig gegeben.?!

Fur diejenigen, die glaubten, das Ende der Zeiten nahe und damit der Kampf
zwischen dem Antichristen und der wahren Kirche, war es jedenfalls unméglich,
sich auf eine Politik des Ausgleichs gegeniiber der Roémischen Kirche und der
spanischen Monarchie, der wichtigsten katholischen Macht in Europa, einzulas-
sen. Das galt namentlich nach Ausbruch des Dreifligjihrigen Krieges, eines Ereig-
nisses, welches das manichiische Weltbild vieler Puritaner zu bestitigen schien
und von ihnen als Aufforderung verstanden wurde, den Kampf gegen Rom mit
umso grofferem Nachdruck zu fuhren. Selbst der Erzbischof von Canterbury,
Abbot, deutete das politische Geschehen dhnlich und schrieb: ,Methinks I do in
this, [...] foresee the work of God, that by piece and piece, the Kings of the
Earth, that gave their power unto the Beast (all the word of God must be ful-
filled) shall now tear the “Whore and make her desolate’, as St. John in his Reve-
lation hath foretold“.22

Zwischen dem heroischen Kampf gegen die Michte der Finsternis und einem
Verrat am wahren Glauben schien es nun erst recht keinen dritten Weg mehr zu
geben. Dies stellte fir den Konig, der 1625 den englischen Thron bestieg, fiir
Karl I, ein erhebliches Problem dar. Er hatte sich zwar zunichst auf einen Krieg
gegen Spanien eingelassen, diesen aber nach einigen Misserfolgen rasch wieder
abgebrochen. Sein Kampf fiir die franzosischen Hugenotten in den Jahren
1627/28 - gegen die franzosische Krone - blieb ebenfalls erfolglos. Als Anfiihrer
eines protestantischen Kreuzzugs war er iiberdies wenig glaubwiirdig, denn vor
seiner Thronbesteigung war er nach Spanien gereist, um dem Projekt einer Heirat
mit einer spanischen Infantin Nachdruck zu verleihen. Zu dieser Eheverbindung
war es zwar nie gekommen, doch heiratete er spiter eine Katholikin, eine Schwes-
ter des franzosischen Konigs. Nachdem er sich 1629/30 endgiiltig von einer krie-
gerischen Auflenpolitik abgewandt hatte, stellte sich umso nachhaltiger die Frage,
wie er sich darstellen sollte. Als Gelehrter, Theologe und Prophet, aber auch als
Friedensfiirst wie sein Vater wollte er sich nicht inszenieren, schon deshalb, weil er
eben kein Mann des Wortes war, sondern in seiner Selbstdarstellung eher auf Bil-

21 Henry Burton, einer der Theologen, der wegen seiner Opposition gegen die kdnigliche

Kirchenpolitik in den 1630er Jahren von der Star Chamber hart bestraft worden war, sah
anscheinend sich selbst 1640/41 in der Rolle eines der beiden Zeugen. Siche Henry Bur-
ton, The Sounding of the Two Last Trumpets, the Sixth and Seventh or Meditations by
Way of Paraphrase upon the 9t 10th and 11th Chapters of the Revelation, as containing a
Prophecie of these Last Times, London 21641, Preface, keine Seitenzahlen; Petersen,
Preaching in the Last Days, S. 213-216; zu Vane unten, S. 101-102.

Erzbischof Abbot an Naunton, ohne Datum [1619], in: Cabala sive scrinia sacra: Myster-
ies of State and Government in Letters of [...] Great Ministers of State, London 1691,
S. 102-103.

22

51



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der und Gesten setzte. Er sah, wie betont wurde, ,visual symbolism and outward
ceremony” als wirksamere Mittel an, um seine Herrschaft zu legitimieren, als Re-
den oder Traktate.?? Stirker und nachhaltiger als sein Vater trat Karl I. als Kunst-
maizen auf und lief sich als solcher feiern. Man konnte sagen, dass er in dieser
Hinsicht mit dem klassischen Gestus des ,Kunsthelden® auftrat,2* dies verband er
jedoch mit dem Anspruch auf eine imperiale Rolle. Das berithmte Reiterbild van
Dycks von 1633 (,Charles I with M. de St Antoine“)?® zeigte ihn nicht nur unter
einem romischen Triumphbogen, das Pferd konnte auch als Anspielung auf die
eigenen Leidenschaften gedeutet werden, die der Konig erfolgreich gezihmt hat-
te.?6 Aber Karl I. trat auch selbst in Maskenspielen als romisch-britischer Kaiser
auf, so Anfang der 1630er Jahre als britischer Imperator Albanactus in ,,Albion’s
Triumph®. Wie in der Forschung betont worden ist, diente dem Dichter des Mas-
kenspiels, Aurelian Townsend, ganz offenbar der letzte der Severer, Alexander Se-
verus (reg. 222-235), als Vorbild fur die Figur des Albanactus. Alexander hatte
wenig grofle militirische Erfolge errungen, wurde in der ,Historia Augusta® aber
als vorbildlicher Herrscher und Forderer der Kiinste dargestellt. Moralisch iiber
jeden Zweifel erhaben, nahm er seine Pflichten als pontifex maximus sehr erst
(hier ergaben sich Parallelen zu Karls Rolle als supreme governor der englischen Kir-
che) und war doch zugleich tolerant gegeniiber dem Christentum.?” Jedenfalls war
die Imperatorenrolle, die Karl I. in den masques, die bei Hof aufgefithrt wurden,
aber auch in der bildenden Kunst spielte, eher die eines inneren Herrschertums.
Seine heroische Grofle bestand im Sieg tiber sich selbst, in seiner Tugend im
Glanz eines sittenstrengen Hofes, weniger in grofSen militirischen Triumphen, die
er nicht vorzuweisen hatte.28 Das Vokabular, auf das Dichter und Kunstler zu-
riickgriffen, um den Konig zu heroisieren, konnte dabei wahlweise das der antiken
Mythologie und Geschichte oder das der ritterlichen Tradition sein. So erschien
der Konig im Maskenspiel ,,Coelum Britannicum® 1633 als ein neuer Konig Artus
umgeben von ,ancient heroes’, wihrend Rubens ihn als St. Georg malte, der

23 Kenneth Fincham / Peter Lake, The Ecclesiastical Policies of James I and Charles I, in:
Kenneth Fincham (Hrsg.), The Early Stuart Church 1603-1642 (Problems in Focus), Ba-
singstoke 1993, S. 23-50, hier S. 48; vgl. Kevin Sharpe, Image Wars. Promoting Kings and
Commonwealths in England, 1603-1660, New Haven, CT 2010, S. 144-190.

Zum Kunsthelden siehe Christina Posselt-Kuhli, Der ,Kunstheld® im Spannungsfeld zwi-
schen Krieg und Frieden. Ein herrscherliches Tugendexempel im Deutschland des 17. Jahr-
hunderts, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 2, Heft 2, 2014,
S. 17-35, DOI 10.6094/helden.heroes.heros./2014/02/03.

25 Das Bild ist im Besitz der britischen Konigin und befindet sich in Windsor Castle, siche
auch http://www.royalcollection.org.uk/collection/405322/charles-i-1600-1649-with-m-de-
st-antoine, 20. Juli 2015.

Vgl. John Peacock, The Image of Charles I as a Roman Emperor, in: Ian Atherton / Julie
Sanders (Hrsg.), The 1630s. Interdisciplinary Essays on Culture and Politics in the Caroline
Era (Politics, Culture and Society in Early Modern Britain), Manchester 2006, S. 50-73.

27 Vgl. ebd., S. 59-67.

28 Vgl. Butler, The Stuart Court Masque and Political Culture, S. 183.

24

26

52



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schutzpatron Englands und des Hosenbandordens, aber eben auch ein exemplari-
scher Ritter und Held.?? Karl I. wurde von der hofischen Kunst und Dichtung fak-
tisch ein virtuelles Heldentum zugeschrieben. Es sollte gezeigt werden, dass der
Konig dachte und fithlte wie ein Held und sich auch so verhielt, auch wenn er
keine wirklichen Heldentaten in der realen Welt der Politik und des Krieges voll-
brachte.3? Nun war es gerade im Zeitalter der Spitrenaissance und des Barock
nicht uniiblich, dass der Herrscher in heroischer Pose inszeniert wurde, ohne dass
eine solche Pose einen unmittelbaren Realititsbezug haben musste. Das galt ja bis
zu einem gewissen Grade spiter auch fir Ludwig XIV. Das Heroische wurde hier
zu einer rhetorischen Geste. Wer die heroische Rolle iberzeugend spielte, der war
eben ein Held, auch wenn er nie im Krieg gekdmpft hatte.3! Karl I. befand sich
freilich in der ungliicklichen Lage, sich einem Vergleich mit Herrschern stellen zu
miissen, die eben wirkliche Gegner - nicht nur Fabeltiere und Bithnen-Unholde -
mit dem Schwert besiegt hatten und woméglich sogar im Kampf gefallen waren.
Das galt ganz besonders flir den protestantischen Helden dieser Epoche schlecht-
hin, fiir Gustav Adolf von Schweden. Er war zwar schon 1632 gefallen, aber gera-
de in England und noch mehr in Schottland, das als Rekrutierungsgebiet fir die
schwedischen Armeen der 1630er Jahre eine ganz zentrale Bedeutung hatte, blieb
er unvergessen. Es waren frithere Offiziere Gustav Adolfs, die sich 1639 an die
Spitze der Armee der schottischen Covenanters setzten, und damit die Herrschaft
Karls. I. zu Fall brachten.3?

Die Herausforderung durch den Aufstand in Schottland, vor allem aber durch
den Ausbruch des Biirgerkrieges in England 1642 notigte den Konig, seine
Selbstdarstellung zu dndern. Portrits oder Grafiken, die ihn oder den Throner-
ben im Harnisch des ritterlichen Kriegers zeigten, bestimmten nun das Bild des
Konigs.33 Was den Darstellungen des Konigs dabei meist fehlte, war der Gestus

29 Sharpe, Image Wars, S. 242; Richard Cust, Charles I. A Political Life, Harlow 2005, S. 161;
Roberta F. Brinkley, Arthurian Legend in the 17t Century [1932], Abingdon 32014,
S.101-102.

30 Vgl. Peacock, The Image of Charles I, S.55; Claudia Bliimle, Souverinitit im Bild.

Anthonis van Dycks Reiterportrit Karls ., in: Horst Bredekamp / Pablo Schneider (Hrsg.),

Visuelle Argumentationen. Die Mysterien der Reprisentation und die Berechenbarkeit der

Welt (Kulturtechnik), Miinchen 2006, S. 79-102.

Dazu auch Disselkamp, Barockheroismus, S. 180-185.

Zur Bedeutung Schwedens namentlich fiir die Revolution in Schottland Ende der 1630er

Jahre siehe Alexia Grosjean, General Alexander Leslie, The Scottish Covenanters and the

Riksrad Debates, 1638-1640, in: Allan I. Macinnes [et al.] (Hrsg.), Ships, Guns and Bibles in

the North Seas and Baltic States, c. 1350-1700, East Linton 2000, S. 115-138, besonders

S. 124-126; vgl. Steve Murdoch (Hrsg.), Scotland and the Thirty Years’ War 1618-1648 (His-

tory of Warfare; 6), Leiden 2001. Zur Verherrlichung des Konigs siehe Achim Aurnhammer,

Der intermediale Held. Heroisierungsstrategien in den Epicedien auf Konig Gustav II. Adolf

von Paul Fleming, Johann Rist und Georg Rodolf Weckherlin, in: Achim Aurnhammer /

Manfred Pfister (Hrsg.), Heroen und Heroisierungen in der Renaissance (Wolfenbiitteler Ab-

handlungen zur Renaissanceforschung; 28), Wiesbaden 2013, S. 303-332.

33 Vgl. Sharpe, Image Wars, S. 340-342.

31
32

53



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des flamboyanten Draufgingertums, durch den sich viele royalistische Offiziere
und Kommandeure sonst auszeichneten. Das Bild, das der Maler William Dob-
son von John Byron, dem ersten Lord Byron, wihrend des Krieges malte, ist da-
fur bezeichnend. Byron stand hier vor einer geschwungenen barocken Siule und
deutete mit grofler Geste auf ein Schlachtfeld. Neben ihm hielt ein afrikanischer
Diener ein Schlachtross, wohl in Anlehnung an entsprechende Bilder van Dycks,
die den Konig in einer vergleichbaren Pose gezeigt hatten.3*

Die Royalisten lieflen sich stark von einem Ideal der individuellen Ehre leiten,
das im Verlauf des Krieges zu einer agonalen Konkurrenz und zu erheblichen
Konflikten innerhalb des konigstreuen Lagers fiihrte. Duelle waren in den royali-
stischen Garnisonen an der Tagesordnung. Das spezifisch royalistische Ideal von
Ehre verband sich mit einem Leitbild der personlichen Tapferkeit und der spek-
takuliren militirischen Tat. Doch erwies sich die Uberlegenheit des kriegerischen
Helden gegeniiber normalen Sterblichen auch durch den Regelbruch und die
Verletzung von Normen. Transgression und Heroismus gingen hier eine enge
Verbindung ein, die der Gegenseite auch zahlreiche Angriffsflichen bot und aus
ihrer Sicht diese Form des Heroismus generell desavouierte. Panegyrische Schrif-
ten von royalistischer Seite versuchten hingegen, ein Bild heroischen Verhaltens
zu schaffen, das auch von der kontinentaleuropiischen Adelskultur inspiriert war.
Die heroische Leistung sollte dabei besonders im Fall katholischer Offiziere auch
die mangelnde konfessionelle Anpassung kompensieren.3

Royalisten waren von Anfang an stark durch personliche Loyalitit gegeniiber
dem Konig motiviert und durch ein Ehrgefiihl, das es ihnen als unmdoglich er-
scheinen lief3, sich der Pflicht, fiir ihren Herrscher zu kimpfen, zu entziehen,
selbst wenn sie seine Politik vielleicht nicht ohne Vorbehalte billigen konnten.3¢
Dieses personliche Ehrgefiihl erschwerte aber auch eine reibungslose Zusammen-
arbeit zwischen den Offizieren des Konigs. Wer dem Prinzip folgte ,nemo me
impune lacessit“ (,niemand reizt mich ungestraft®), mochte sich durch besonde-
ren Mut im Kampf gegen den Gegner auszeichnen, aber er konnte auch plotzlich
die Seiten wechseln, weil er sich durch einen anderen Offizier oder durch seinen
Kommandeur beleidigt fiihlte — falls er es nicht vorzog, fiir eine solche Beleidi-
gung Genugtuung in einem Zweikampf zu fordern. Die Tatsache, dass eine Fille

34 Vgl. Andrew Wilton, The Swagger Portrait. Grand Manner Portraiture in Britain from Van

Dyck to Augustus John, 1630-1930, London 1992, S. 80-81; zu Byron siehe auch Ronald
Hutton, The Royalist War Effort, 1642-1646, London 1982, S. 120-128.

35 Vgl. Ian Roy, Royalist Reputations: the Cavalier Ideal and the Reality, in: Jason McElligott /
David L. Smith (Hrsg.), Royalists and Royalism during the English Civil Wars, Cambridge
2007, S. 89-111; vgl. Edward Walsingham, Alter Britanniae Heros, Oxford 1645; Ders., Bri-
tannicae Virtutis Imago, Oxford 1644.

36 Ein Beispiel dafiir wire Sir Edmund Verney, der 1642 bei Edgehill fiel, als er die kénigliche
Standarte verteidigte, siche Charles Carlton, Going to the Wars. The Experience of the Bri-
tish Civil Wars, London 1992, S. 50, S. 52; vgl. Susan E. Whyman, Art. Verney, Sir Edmund
(1590-1642), in: Oxford Ditionary of National Biography, 2004, DOI 10.1093/ref:odnb/
28228.

54



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von preisgiinstigen panegyrischen Druckwerken und biographischen Abhandlun-
gen es auch zweitrangigen Kommandeuren wihrend des Biirgerkrieges erlaubte,
sich als heroische Krieger darstellen zu lassen, verstirkte die agonale Konkurrenz
zwischen den royalistischen Offizieren noch und fiihrte zu zusitzlichen Span-
nungen. Die Konflikte hatten also auch eine spezifisch mediale Dimension.3”

Auf der Seite des Parlaments spielte die individuelle Ehre des einzelnen Offi-
ziers, sein Anspruch darauf, durch seine heroischen Taten Ruhm fur sich und
sein Geschlecht zu ernten, eine insgesamt geringere Rolle, was der Kohirenz der
Armeen des Parlaments zugutekam. Zumindest in der Anfangsphase des Biirger-
krieges sahen sich die Kommandeure der Armee des Parlaments allerdings durch-
aus noch in der Tradition des ritterlichen Kriegers, der in diesem Fall fur stindi-
sche Freiheiten und den wahren Glauben kidmpfte.3® Auch militante Theologen
wie Jeremiah Burroughs, der wihrend des Biirgerkrieges die Armee des Parla-
ments durch Predigten zu motivieren suchte, die einen Heiligen Krieg heraufbe-
schworen, sahen zum Beispiel im dritten Earl of Essex, dem Oberkommandie-
renden auf parlamentarischer Seite, einen neuen Josua und ermunterten ihn mit
den Worten: ,Wherefore most noble Lord of our Hosts, Yea of the Hosts of God,
goe on with true Heroicke magnanimity, and prosper, in the name of this glori-
ous Lord of hosts“.3? Erst in dem Maf3e, wie die zunichst hochadligen Stabsoffi-
ziere und Generile durch Offiziere ersetzt wurden, die aus der einfachen gentry
stammten (die Self-Denying Ordinance von 3. April 1645 markierte hier einen
wichtigen Einschnitt), trat diese Selbstdarstellung zuriick.

Allerdings auch Regimentskommandeure, die streng puritanisch gesinnt waren,
wie jener Oberst John Hutchinson, der spiter von seiner Frau Lucy in einer Bio-
graphie verherrlicht wurde, blieben in ithrem Habitus von den stindischen Verhal-
tensmustern der Renaissance geprigt, oder wie Gabriele Rippl es jiingst formuliert
hat: ,Although a Puritan and Anti-Royalist, Lucy Hutchinson, [...] presents her
husband as a perfect Renaissance hero a la Castiglione“.40 Auf der Seite des Parla-

37 Vgl. Andrew Hopper, Turncoats and Renegadoes. Changing Sides during the English Civil

Wars, Oxford 2012, S. 160, S. 177, siehe auch S. 149.

Zum Fortleben ritterlicher Traditionen in den Jahren vor 1640 und im Biirgerkrieg, auch

auf parlamentarischer Seite siehe John S. A. Adamson, Chivalry and Political Culture in

Caroline England, in: Kevin Sharpe / Peter Lake (Hrsg.), Culture and Politics in Early Stu-

art England (Problems in Focus), Basingstoke 1994, S. 161-198, hier S. 183-193, mit Ver-

weis unter anderem auf das Begribnis des Earl of Essex (zeitweiliger Oberbefehlshaber auf
parlamentarischer Seite) 1646, bei dem die Herolde eine entscheidende Rolle spielten. Vgl.

auch John S. A. Adamson, The Noble Revolt. The Overthrow of Charles I, London 2007.

39" Jeremiah Burroughs, The Glorious Name of God, the Lord of Hosts. Opened in Two Ser-
mons [Teil 4], London 1643, Epistle dedicatory, sign. A 3 recto.

40 Gabriele Rippl, “Merit, Justice, Gratitude, Duty, Fidelity”. Images of Masculinity in Auto-
biographies of Early Modern English Gentlewomen and Aristocrats, in: Stefan Horlacher
(Hrsg.), Constructions of Masculinity in British Literature from the Middle Ages to the
Present, Basingstoke 2011, S. 69-87, hier S. 82; vgl. Lucy Hutchinson, Memoirs of the Life
of Colonel Hutchinson, hrsg. von Neil H. Keeble, London 1995, S. 45.

38

55



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ments stand dem individuellen Heldentum des einzelnen Offiziers aber immer der
Gedanke gegentiber, dass die Truppen, die gegen den Konig kimpften, insgesamt
eine Schar heroischer Gottesstreiter seien. So wie aus der Sicht puritanischer Theo-
logen nicht mehr der Konig der Gesalbte des Herrn war, sondern die Gliubigen
insgesamt oder auch eine gliubige Nation als von Gott gesalbt gedacht werden
konnte,*! so war nun nicht mehr ein einzelner Heros das auserwihlte Werkzeug
der gottlichen Vorsehung, sondern eine ganze Armee. In diesem Sinne schrieb Jo-
shua Sprigge in seiner ,Anglia Reviva®, einer Geschichte der Feldziige der New
Model Army, dass man in den Taten dieser Armee leicht Werke Gottes erkennen
konne: ,I make no question, but you will easily discern a thread of divinity run-
ning through the whole proceeding of this army®.#? Schon Henry Burton hatte
1641 der ganzen Nation und nicht mehr einem gottesfiirchtigen Konig die Aufga-
be tbertragen, in dieser Welt die Hure Babylon zu besiegen,* andere folgten ihm
auf diesem Weg wie der schon erwihnte Jeremiah Burroughs.** Eine besondere
Rolle kam in diesem Kontext auch dem Parlament zu. Robert Zaller hat die Ten-
denz zur Sakralisierung dieser Institution mit den Worten beschrieben: ,Parlia-
ment, representing the people, or the people themselves, in arms for their just lib-
erties, and in God’s cause, were the hosts of the Lord, the chosen of an elect
nation“.> Mit dieser Sakralisierung des Kampfes gegen den Konig, die gleichzeitig
einer kollektiven Heroisierung der Streiter fiir die Sache des Herrn gleichkam, wur-
de freilich auch jeder Kompromiss mit Karl. I. deutlich erschwert, oder, um noch
einmal Zaller zu zitieren: ,In sacralizing the parliamentary host, the London prea-
chers demonized the royal party and ultimately the king himself. One could not
settle differences with the Antichrist“.4¢ Von daher war die Hinrichtung des besieg-
ten Konigs im Januar 1649 nur konsequent.

Die Royalisten hatten ihrerseits schon wihrend des Krieges das mogliche
Scheitern ihres Kampfes gegen die ,Rebellen® antizipiert. Schon lange vor 1649
war Karl I. als leidender Konig, als Opfer eines Angriffs auf seine von Gott gehei-

41 Vgl. Burroughs, The Glorious Name of God, S. 36-37.

42 Joshua Sprigge, Anglia Rediviva, London 1647, sign. A3 verso; vgl. dazu Raymond Wad-
dington, Looking into Providences. Designs and Trials in Paradise Lost, Toronto 2012,
S. 75-76 und generell zur New Model Army, in der das Gefiihl, gemeinsam fiir die Sache
Gottes zu streiten, besonders ausgeprigt war, auch Ian Gentles, The New Model Army in
England, Ireland and Scotland, 1645-1653, Oxford 1992, S. 87-119.

43 Siehe S. 51, Anm. 21.

44 Vgl. Burroughs, The Glorious Name of God, S. 36-37; vgl. Thomas Goodwin, A Glimpse
of Sion’s Glory, or the Churches Beautie Specified. (Published for the Good and Benefit of
all Those whose Hearts are Raised up in the Expectation of the Glorious Liberties of the
Saints), London 21641, besonders S. 1, S. 4.

45 Robert Zaller, The Discourse of Legitimacy in Early Modern England, Stanford, CA 2007,

S. 704.

Robert Zaller, Breaking the Vessels. The Desacralization of Monarchy in Early Modern

England, in: The Sixteenth Century Journal 29, Heft 3, 1998, S. 757-778, besonders S. 764,

S. 767.

46

56



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ligte Autoritit prisentiert worden.*” Es war deshalb nicht schwierig, die Hinrich-
tung des Konigs als Vollendung dieses Martyriums darzustellen. Der entschei-
dende Text, der die Transformation des Monarchen vom Heerfithrer zum Mirty-
rer vollzog, war ,Eikon Basilike® (1649), eine Sammlung von apologetischen
Reflexionen iber Ursachen und Verlauf des Biirgerkrieges, die durch Gebete des
Konigs und Passagen, die ihn vor allem als frommen Christen zeigten, erginzt
wurde.®® Es ist bis heute umstritten, in welchem Umfang ,Eikon Basilike, als
dessen Autor in der Tat der Konig selbst firmierte, wirklich vom Konig verfasst
wurde oder nur auf eigenhidndigen Manuskripten basierte, die in den Monaten
und Jahren vor seiner Hinrichtung entstanden waren. Die vom Kaplan des Ko-
nigs, John Gauden, vorgenommene Endredaktion diirfte jedenfalls ,Eikon Basi-
like® erst seine wirkliche Schlagkraft gegeben haben.#’ Karl I. erschien hier als
Mirtyrer in der Nachfolge Christi, der willig sein Schicksal annimmt und vor Ge-
richt ebenso wie bei seiner Hinrichtung heroischen Mut und Standhaftigkeit
zeigt.”® Eine Fiille von anderen royalistischen Traktaten und Gedichten auf den
toten Konig verstirkten diesen Eindruck; sie hoben die stoische Selbstbeherr-
schung des Konigs hervor und unterstrichen, dass er durch seinen Tod alle Hel-
den der Vergangenheit tiberstrahle.5!

Dennoch blieb die Frage, ob ein gescheiterter Konig, der sich im Ubrigen in
»Eikon Basilike vor allem als individueller Christ, der um sein Seelenheil besorgt
war, und nicht als Staatsmann oder gar als Krieger prisentierte, wirklich ein Held
sein konnte. Es gab durchaus Royalisten, die daran Zweifel hatten und Karls Aus-
sage, er habe lieber ein guter als — auf Kosten seines Gewissens — ein machtvoller
Konig sein wollen, als Zeichen von Schwiche sahen.’? Die Idee eines leidenden
Konigtums fand sich zwar in dieser Epoche keineswegs nur in England und konnte

47 Vgl. Andrew Lacey, The Cult of King Charles the Martyr (Studies in Modern British Reli-
gious History; 7), Woodbridge 2003, S. 18-48.

48 Vgl. Jim Daems / Holly F. Nelson (Hrsg.), Eikon Basilike. The Portraiture of his Sacred
Majesty in his Solitudes and Sufferings with Selections from Eikonoklastes, John Milton,
Plymouth 2006; vgl. Asch, Sacral Kingship, S. 91-93.

49 Vgl. Sean Kelsey, The King’s Book. Eikon Basilike and the English Revolution of 1649, in:
Nicholas Tyacke (Hrsg.), The English Revolution, c. 1540-1720. Politics, Religion and
Communities (UCL/Neale Series on British History), Manchester 2007, S. 150-169.

50 Andrew Lacey, ‘Charles the First, and Christ the Second’: The Creation of a Political Mar-
tyr, in: Thomas S. Freeman / Thomas F. Mayer (Hrsg.), Martyrs and Martyrdom in Eng-
land, c. 1400-1700 (Studies in Modern British Religious History; 15), Woodbridge 2007,
S. 203-220, besonders S. 204-206.

51 Lacey, The Cult of King Charles the Martyr, S. 107-108, mit Bezug unter anderem auf

John Quarles, Regale Lectum Miseriae, London 1649.

So richtete Karl an seinen Nachfolger die Ermahnung: ,,I had rather you should be Charles

le Bon than le Grand, good than great®, Daems / Nelson (Hrsg.), Eikon Basilike, S. 185. Zur

Kritik an dieser Haltung: Anthony Milton, “Vailing his Crown”: Royalist Criticism of

Charles I’'s Kingship in the 1650s, in: Jason McElligott / David L. Smith (Hrsg.), Royalists

and Royalism during the Interregnum (Politics, Culture and Society in Early Modern Brit-

ain), Manchester 2010, S. 88-105.

52

57



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sich durchaus mit dem Gedanken verbinden, dass das Leiden des Herrschers selbst
heroische Ziige trage — das zeigt ja das Beispiel Ludwigs XIIL. in Frankreich -,
aber ,Eikon Basilike“ erweckte den Eindruck, dass Karl I. den harten Entscheidun-
gen und unangenehmen Kompromissen der Realpolitik anders als sein Schwager
in Frankreich allzu lange ausgewichen war.>* Auch diese Prinzipientreue mochte
heroisch sein, aber sie war eine Form des Heroismus, die einen gewissermaflen un-
politischen Charakter trug und fir den Royalismus auf Dauer eher zur Belastung
werden konnte, auch wenn das Uberleben der Monarchie iiber die elf Jahre des In-
terregnums sich ohne Zweifel ganz wesentlich auch der ungeheuren Wirkung von
»Eikon Basilike” und der Verehrung des koniglichen Mirtyrers verdankte.

Der neu begriindeten Republik gelang es nicht, die Verbreitung von ,,Eikon Ba-
silike“ zu unterbinden, stattdessen wurde der Dichter Milton beauftragt, eine Ge-
genschrift, ,Eikonoklastes®, zu verfassen. Fiir Milton, der jede Form von Monar-
chie wenn schon nicht offen ablehnte, so doch mit grofler Skepsis betrachtete, war
Karl I. ein Tyrann, der zu Recht wegen seiner Vergehen verurteilt worden war.>
Aber ,Eikonoklastes* blieb nicht bei diesem politischen Urteil stehen, sondern
warf dem Konig vor allem vor, in seinem Werk sich selbst so zu heroisieren, als sei
er ein Schauspieler auf einer Bithne. Das, so Milton, werde unter anderem daran
deutlich, dass er in beliebiger Weise Worte und ganze Textpassagen anderer Auto-
ren verwende und diese Formulierungen als seine eigenen ausgebe, bis hin zu ei-
gentlich heidnischen Gebeten, die sich plotzlich in einem christlichen Kontext
wiederfinden. Milton bezog sich dabei auf ein Gebet aus Sidneys ,Arcardia®, das
sich eigentlich an heidnische Gotter richtete, aber nun unvermittelt in ,,Eikon Ba-
silike” in ganz anderer Funktion wieder verwendet wurde:

»A prayer stolen word for word from the mouth of a Heathen Woman praying to a Hea-

then God: and that in no serious Book, but in the vain amatorious Poem of Sir Philip

Sidney’s Arcadia . [...] It hardly can be thought upon without some laughter, that he

who had acted over us so stately and so Tragically, should leave the World at last with

such a ridiculous exit“.5

Milton warf Karl vor, dass er am Ende doch ein blof8er Schauspieler blieb, der
noch dazu aus der selbst gewahlten Rolle fiel, weil er den falschen Text aufsagte.>’

33 Siehe S. 72-73.

54 Vgl. Lacey, The Cult of King Charles the Martyr, S. 83-84; vgl. Kevin Sharpe, Private Con-
science and Public Duty in the Writings of Chatles I, in: Kevin Sharpe (Hrsg.), Remapping
Early Modern England. The Culture of Seventeenth-Century Politics, Cambridge 2000,
S. 172-198.

35 Siehe etwa David Armitage [et al.] (Hrsg.), Milton and Republicanism (Ideas in Context; 35),
Cambridge 1998.

3% John Milton, Eikonoklastes, in: Jim Daems / Holly F. Nelson (Hrsg.), Eikon Basilike. The
Portraiture of his Sacred Majesty in his Solitudes and Sufferings with Selections from Ei-
konoklastes, John Milton, Plymouth 2006, S. 217-283, hier S. 236.

57 Vgl. Steven N. Zwicker, Lines of Authority. Politics and English Literary Culture, 1649~
1689, Ithaca, NY 1993, S. 55-56; vgl. Sharon Achinstein, Milton and King Charles, in:

58



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Miltons Angriff richtete sich letztlich Giber solche Einzelheiten hinaus gegen den
Heroenkult an sich, der so eng mit der Selbstdarstellung von Monarchen im
17. Jahrhundert verbunden war. Dieser Heroenkult mochte sich bei Karl 1. mit ei-
ner Inszenierung als Martyrer verbinden, die seinem politischen Scheitern geschul-
det war, war aber ansonsten fur die hofische Kultur an sich schon typisch. Seine
sorgsam berechneten Effekte konnten allzu leicht als dissimulatio, als Tiuschung im
Namen der Staatsrdson, erscheinen, als ein Versuch, die Glaubwiirdigkeitsdefizite,
die sich mit der Darstellung des Herrschers als Heros verbanden, durch eine be-
sonders effiziente Inszenierung zu tberstrahlen.”® Zugleich verband sich fur Mil-
ton mit dieser Form von Heroisierung unvermeidlich die Gefahr der Idolatrie, die
fur ihn letztlich ein Wesensbestandteil jeder monarchischen Herrschaft war. Uber
Karl L. schrieb er: ,by the shrine he dresses out for him [he] certainly, would have
the people come and worship him®. All dies werde zu einer ,civil kind of Idolatry®
fithren, zu der das Volk, von seinen Geistlichen verfithrt, ohnehin neige. Denn
wihrend es frither seine Freiheitshelden wie Simon de Montfort verehrt habe, die
gegen Tyrannen gekdmpft hitten, huldige es nun seinen Konigen wie irdischen
Gotzen ,with a besotted and degenerate baseness of spirit“.>

Milton formulierte damit einen Vorwurf, der sich spiter insbesondere, aber kei-
neswegs nur von protestantischer Seite auch gegen andere Herrscher des 17. Jahr-
hunderts, wie etwa gegen Ludwig XIV., richten sollte®® und thematisierte ein we-
sentliches Defizit der Heroisierung des Herrschers, unabhingig davon, ob er als
siegreicher Feldherr oder, im Ausnahmefall, als Mirtyrer verherrlicht wurde: ihre
Theatralik, die immer auch als Tauschung und als Provokation zur Idolatrie ver-
standen werden konnte. Zugleich warf er den Anhingern des Konigs Servilitit und
Feigheit vor und setzte dieser Haltung den heroischen Mut der Kiampfer fiir die
Freiheit entgegen.

Allerdings fiel es der englischen Republik der 1650er Jahre nicht leicht, den tra-
ditionellen Formen der Herrscherheroisierung eine eigene politische Kultur entge-
genzustellen, die ohne die traditionellen Pathosformeln der monarchischen Pan-
egyrik auskam.®! Die politische Lage war ohnehin angespannt, denn gegen die

Thomas N. Corns (Hrsg.), The Royal Image. Representations of Charles I, Cambridge
1999, S. 141-161.

58 Vgl. Disselkamp, Barockheroismus, S. 219-221.

59 Milton, Eikonoklastes, S. 224-225; Lacey, The Cult of King Charles the Martyr, S. 88.

60 Siche S. 86.

61 Sharpe, Image Wars, S. 391-403; vgl. Kevin Sharpe, “An image doting rabble”: The Failure
of Republican Culture in Seventeenth-Century England, in: Kevin Sharpe / Steven N.
Zwicker (Hrsg.), Refiguring Revolutions. Aesthetics and Politics from the English Revolu-
tion to the Romantic Revolution, Berkeley 1998, S. 25-56; vgl. allerdings auch Sean Kel-
sey, Inventing a Republic. The Political Culture of the English Commonwealth, 1649-
1653 (Politics, Culture and Society in Early Modern Britain), Manchester 1997, der ein
positiveres Bild zeichnet.

59



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

immer noch bestehende Moglichkeit eines royalistischen Umsturzes konnte die
Republik sich nur mit Hilfe der Armee behaupten, die sich jedoch keineswegs nur
als willenloses Werkzeug der Parlamentarier sah, zumal es die Soldaten gewesen
waren, die beim Sturz der Monarchie und bei der Entscheidung, den Konig hinzu-
richten, die entscheidende Rolle gespielt hatten.t? Die beherrschende Figur unter
den Kommandeuren der Armee war Oliver Cromwell, Sieger in den Schlachten
von Preston, Dunbar und Worcester, die er gegen die Schotten gewann und ebenso
verantwortlich fir die erfolgreiche und blutige Niederwerfung der irischen Rebellen
in den Jahren 1649 bis 1651. Cromwell sah sich wihrend seiner Feldziige zuneh-
mend als auserwihltes Werkzeug der Vorsehung®® und als er im Dezember 1653
zum Lord Protektor ausgerufen wurde, beruhte seine Legitimation in erheblichem
Mafle auf dem heroischen Charisma, das ihm aufgrund seiner militdrischen Erfol-
ge zugeschrieben werden konnte. Cromwell stammte aus einer Familie, die sozial
eher am Rande der gentry stand, auch wenn sie in Huntingdonshire im spiten
16. Jahrhundert durchaus einmal eine dominante Rolle gespielt hatte. Cromwells
Gegner sahen seinen plotzlichen Aufstieg zu hochsten Wiirden daher auch recht
kritisch. Ein Royalist des spiten 17. Jahrhunderts sollte spater tiber ihn schreiben:

»And who that had beheld such a bankcrupt beggarly fellow as Cromwell, first entring
the parliament-house with a threadbare, torn cloak, and a great hat, and perhaps neither
of them paid for, could have suspected that in the space of so few years, he should by
the murder of one King and the Banishment of another ascend the Throne be invested

in royal robes and want nothinge of the state of a king but the changeing of his hat into

a crown®.%4

Robert South, der diese Zeilen im spiten 17. Jahrhundert schrieb, tibertrieb stark.
Ein armer Adliger im engeren Sinne des Wortes war Cromwell eigentlich nicht,
denn ihm war es gelungen, nach dem Tode eines Onkels, der der Familie seiner
Mutter entstammite, eine soziale Position, die zeitweilig prekir gewesen war, wie-
der zu festigen. Dennoch bleibt die Gestalt Cromwells auch deshalb bemerkens-
wert, weil hier ein Mann heroisiert wurde, der keiner der groflen Adelsfamilien
angehorte. Seine eigene Herrschaft konnte Cromwell nur dadurch rechtfertigen,
dass er sich als Instrument der Vorsehung stilisierte. Im Falle Cromwells stand
das militdrische Heldentum, das sich in den gegen alle Wahrscheinlichkeit mit
Gottes Hilfe errungenen Siegen zeigte, stark im Vordergrund der offentlichen
Darstellung. Aber dieses Heldentum war letztlich eingeordnet in einen heilsge-

62 Austin Woolrych, Britain in Revolution 1625-1600 , Oxford 2002, S. 424-433, S. 461-500.

63 Colin Davis, Cromwell’s Religion, in: David Lee Smith (Hrsg.), Cromwell and the Inter-
regnum. The Essential Readings (Blackwell Essential Readings in History), Oxford 2003,
S. 139-166.

64 Robert South, Twelve Sermons Preached upon Several Occasions, London 1692, S. 395-396,
zitiert nach Andrew Barclay, Electing Cromwell. The Making of a Politician (Political and
Popular Culture in the Early Modern Period; 3), London 2011, S. 4-5.

60



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schichtlichen, ja eschatologischen Kontext, auch wenn Cromwell selbst dies im-
mer nur andeutungsweise thematisierte. Cromwell hatte seine Siege errungen ge-
gen den Antichristen, nicht einfach nur gegen politische Gegner.®>

Was hingegen bei Cromwell trotz der vielen nicht zu tibersehenden Anklinge
an die monarchische Selbstdarstellung der Jahre vor 1640 doch weitgehend fehlte,
waren die Beztige zur Welt der Ritterromane oder der antiken Mythologie, die bei
Philip Sidney, dem elisabethanischen Hofling, noch eine so grofe Rolle gespielt
hatten. Cromwells Welt war die der Bibel und vor allem auch die des Alten Test-
amtens und seiner Gottesstreiter. Cromwell war das auserwihlte Werkzeug Gottes,
aber auch einer Republik der Heiligen, die freilich nie wahrhaft Realitit wurde.
Sein Heldentum bestand gerade darin, dass er flir eine Sache kimpfte und sich in
ithren Dienst stellte.®® Cromwell lie§ sich oft — wenn auch, wie man zugeben
muss, keineswegs durchgehend, denn es setzte sich in seiner Darstellung zwischen
1650 und 1658 niemals ein einheitlicher Bildtypus durch —¢7 auf eigenen Wunsch
in schmuckloser, eben wahrhaft puritanischer und zugleich rémisch-republika-
nischer Einfachheit, warts and all, darstellen — als einfacher Landedelmann, der sei-
nem Lande zwar in hochsten Amtern in Krieg und Frieden diente, aber ein coun-
try gentleman blieb.®8 Diese Einfachheit war ein Zeichen seiner Aufrichtigkeit und
Frommigkeit und vielleicht auch seines republikanischen Biirgergeistes; klassische
Portrits romischer Magistrate waren dhnlich gestaltet worden. Bezeichnenderweise
pries ihn auch Milton in seiner ,Defensio Secunda pro populo Anglicano® als ei-
nen Mann, der bereit sei, nach vollbrachter Rettung des Vaterlandes wieder zum
Biirger zu werden, um so in die Reihen zuriickzutreten: ,You suffered and allowed
yourself, not indeed to be borne aloft, but to come down so many degrees from
the heights and be forced into a definite rank“.®® Wiirde Cromwell den Konigs-
titel annehmen, dann wirde er Gottern opfern, die er selbst noch eben besiegt
habe. Gerade weil Cromwell der Befreier des Vaterlandes und sein Bewahrer sei
und weil er mit seinen Taten nicht nur die der Konige, sondern auch die der Hel-
den des Epos und der Legende iibertroffen habe (,,By your deeds you have out-

65 Dazu Laura L. Knoppers, Constructing Cromwell. Ceremony, Portrait, and Print, 1645-1661,

Cambridge 2000, S. 31-68. Zur Zuriickhaltung Cromwells beim Bezug auf eschatologische
Themen siehe allerdings Coffey, The Impact of Apocalyptism, S. 133-138.

66 Knoppers, Constructing Cromwell, S. 61.

67 Ebd., S. 88.

68 Sharpe, Image Wars, S. 493-511, besonders S. 498-501; zu Edward Mascalls Portrit des Herr-
schers von 1657 vgl. Knoppers, Constructing Cromwell, S. 130-131.

9 John Milton, A Second Defense of the English People, in: John Milton, Complete Prose
Works, Bd. 4, 1650-1655, hrsg. von Don M. Wolfe, New Haven, CT 1966, S. 538-686,
hier S. 672; vgl. die urspriingliche lateinische Fassung der ,Defensio Secunda pro populo
Anglicano” in John Milton, The Works of John Milton, Historical, Political, and Miscella-
neous, Bd. 2, London 1753, S. 398: ,velut in ordinem cogi, publico commodo et sensisti
et sutinuisti®.

61



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stripped not only the achievement of our kings, but even the legends of our he-
roes”), stehe er tiber weltlichem Tand wie dem Titel eines Konigs.”? Mit diesem
Appell an Cromwell in der ,,Defensio Secunda® (Mai 1654) wollte Milton, indem
er den Lord Protektor auf die nicht institutionalisierbare Rolle des nationalen Be-
freiers und Heros festlegte, gerade verhindern, dass dieser am Ende doch noch
nach der angebotenen Krone griff.”!

Wihrend Milton in Cromwell mehr einen Brutus als einen César sehen wollte
und vor allem versuchte, Cromwell davon zu tberzeugen, dass er sich selbst so
sehen solle, gab es auch Formen der Heroisierung des englischen Regenten, die
bewusster und eindeutiger Bezug nahmen auf die romischen Imperatoren. Schon
1650 lief} Andrew Marvell in seiner ,Horatian Ode“ Cromwell als einen neuen
Cisar erscheinen, der eine freiheitliche Verfassungsordnung begriindete und ein
Gemeinwesen, das sich wehrhaft gegen seine Nachbarn wie namentlich gegen die
Schotten zu behaupten vermochte:

»As Casar he, ere long, to Gaul,
To Italy an Hannibal,

And to all States not free

Shall climacteric be.

The Pict no shelter now shall find
Within his particolour’d mind,
But, from this valour, sad

Shrink underneath the plaid.“72

Spitere Lobeshymnen auf den parlamentarischen Feldherren betonten, dass er
Cisar durch seine Mifligung und seine republikanischen Tugenden moralisch ei-
gentlich Giberlegen sei, oder maflen ihm die Rolle des Augustus zu, der die repu-
blikanische Ordnung wiederhergestellt habe und gleichzeitig durch seine Autori-
tit Frieden und Stabilitit verbiirge.” Dass ein Feldherr faktisch zum Monarchen
aufsteigen konne, dafiir bot jedenfalls die romische Geschichte genug Beispiele.
In manchen Darstellungen wurde Cromwell gleichzeitig als Gottesstreiter mit
providenzieller Mission und als rémischer Held mit imperialem Auftrag darge-
stellt wie in dem bertihmten Stich ,,Cromwell between two pillars®, auch wenn

70 Milton, A Second Defense, S. 672; und Ders., Defensio Secunda, S. 399: ,Heroum quoque
nostrorum fabulas factis exuperasti.”
71 Siche auch Paul Stevens, Milton and National Identity, in: Nicholas McDowell / Nigel
Smith (Hrsg.), The Oxford Handbook of Milton, Oxford 2009, S. 342-363, hier S. 360.
Andrew Marvell, An Horation Ode upon Cromwell’s Return from Ireland, in: Andrew
Marvell, The Poems of Andrew Marvell, hrsg. von Nigel Smith, Edinburgh 2007, S. 278,
S. 101-108; vgl. Blair Worden, Andrew Marvell, Oliver Cromwell, and the Horatian Ode,
in: Kevin M. Sharpe / Steven N. Zwicker (Hrsg.), Politics of Discourse. The Literature and
History of Seventeenth-Century England (New York University Ottendorfer Series; 39),
London [u.a.] 1987, S. 147-180.
Knoppers, Constructing Cromwell, S. 104-105. Siehe zu anderen Vergleichen Cromwells
mit den antiken Imperatoren ebd., S. 63-64.

72

73

62



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hier die biblische Bildersprache dominiert.74 Das Bild Cromwells als republikani-
scher Heros und zugleich potenzieller Monarch blieb jedenfalls ein eigenartig
schwankendes, oder wie Laura Lunger Knoppers es formuliert hat, ,Cromwell
both embodies and transforms heroic precedent®.”>

In Gestalt Cromwells trat in England ein durchaus neuer Typus des kriegeri-
schen Heros auf, zum Teil verankert in den Wertvorstellungen eines politischen
Republikanismus und eines radikalen Protestantismus, aber doch mit einer kla-
ren Tendenz, sich von diesen Fundamenten zu 16sen, denn Cromwell stand nicht
nur fir den Sieg uiber eine autoritire monarchische Herrschaft und tiber Rom,
sondern potenziell auch fiir eine neue Gestalt der Monarchie, die sich wesentlich
nicht mehr sakral oder gar dynastisch, sondern Uber den permanenten heroi-
schen Kampf gegen die Feinde der Freiheit und der Nation legitimierte. Indem
Cromwell sich 1654 fur einen Krieg gegen Spanien entschied, den er als Kampf
gegen einen nationalen Erbfeind und zwischen Licht und Finsternis darstellte,”¢
versuchte er, das Legitimititskapital, das ihm seine Siege gegen Royalisten, Schot-
ten und Iren verschafft hatten, zur dauerhaften Grundlage seiner Herrschaft zu
machen. Das war allerdings im Frieden kaum moglich. Eine heroische Selbstin-
szenierung, die so stark wie bei Cromwell zum zentralen Bestandteil der eigenen
politischen Legitimation wurde, verband sich daher schon fast notwendigerweise
mit einer bellizistischen Aufenpolitik. Im Ubrigen warf der republikanische He-
ros Cromwell einen langen Schatten tiber die 1660 wiederhergestellte Stuart-
Monarchie. Einerseits gab es nach der Restauration durchaus gewisse Elemente
der Selbstdarstellung des Monarchen, die sich an das sonst natiirlich abgelehnte
Bild des Lord Protektors anlehnten,”” andererseits hatte Cromwell die heroische
Pose so stark fiir sich okkupiert und so stark mit der Idee eines militanten Protes-
tantismus verbunden, dass es fiir die Stuarts vor 1688 kaum noch méglich war,
sich dhnlich zu inszenieren. Zu grof§ war die Gefahr, dass ein Monarch, der sich
selbst vor allem als Held darstellte, aber kaum Heldentaten aufzuweisen hatte,
gerade im Vergleich zu Cromwell als defizitirer Nachfolger eines wirklichen Hel-
den erscheinen konnte. Erst Wilhelm III. wurde wieder, wenn auch nicht durch-
gehend und nicht ohne gewisse Kautelen, als heroischer Streiter fir den wahren
Glauben und die Freiheit Englands inszeniert. Seine antikatholische Auflenpoli-
tik und die Siege in Irland lieffen es erneut als moglich erscheinen, seine Position
als Konig, die freilich ohnehin nicht primir auf eindeutigen dynastischen An-

74 Zum Bild Cromwells in den 1650er Jahren siehe auch Sharpe, Image Wars, S. 493-507, be-
sonders S. 504-505 zu dem Stich ,The Embleme of Englands Distractions” nach Francis
Barlow, der Cromwell zwischen zwei Sdulen in imperialer Pose darstellt.

75 Knoppers, Constructing Cromwell, S. 64.

76 Barry Coward, Oliver Cromwell (Profiles in Power), London 1991, S. 133, S. 170; vgl. Ro-
nald G. Asch, Die britische Republik und die Friedensordnung von Miinster und Osna-
briick, in: Heinz Duchhardt (Hrsg.), Der Westfilische Friede, Miinchen 1998, S. 421-443.

77" Siehe S. 95-96.

63



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sprichen beruhte, auf diese Weise zu legitimieren, obwohl dies selbst um 1700
nie ganz unproblematisch war.”8

Wias als Erbe der 1640er und 1650er Jahre blieb, war in England in jedem Fall
eine dauerhafte Pluralisierung der Modelle des Heroischen. Wahrend in Frank-
reich nach dem Ende der Religionskriege und namentlich nach der Ermordung
Heinrichs IV. die offizielle Heroisierung des Herrschers kaum noch offen infrage
gestellt werden konnte — auch wihrend der Fronde richtete sich die Kritik ja pri-
mir gegen den Kardinalminister Mazarin, nicht gegen den Konig -, standen sich
in England spitestens seit Ausbruch des Biirgerkrieges stark konkurrierende Mo-
delle des Heroischen gegeniiber. Es fehlte hier auch iber das Ende der Republik
hinaus an einer koniglichen Kunst- und Literaturpatronage, die mit ausreichender
Wirksamkeit verbindliche Leitbilder des Heroischen hitte propagieren kénnen,
wie dies in Frankreich ja spitestens seit den 1630er Jahren durchaus geschah.”

78 Siehe S. 95-100.
79 Siehe dazu Christian Jouhaud, Les pouvoirs de la littérature. Histoire d’un paradoxe (NRF
Essais), Paris 2000; Ders., La main de Richelieu ou Le pouvoir cardinal, Paris 1991.

64



https://doi.org/10.5771/9783956505867-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

