AUFSATZ
Ulrich Brockling

Der Kopf der Leidenschaft!

Soziologie und Kritik

Seit ihren Anfingen im frithen 19. Jahrhundert unterhilt die Soziologie eine glei-
chermaflen enge wie konfliktreiche Liaison zur Gesellschaftskritik. An program-
matischen Versuchen, die Beziehung zwischen beiden zu kliren, besteht deshalb
kein Mangel. Ob sich die Soziologie ganz dem Geschift der Kritik verschreiben oder
aber ihr Selbstverstandnis als Wissenschaft gerade daran gewinnen soll, sich von der
Gesellschaftskritik loszusagen, ob sie Kritik als ihren Motor und Modus Operandi
oder lediglich als mogliches Objekt ihrer forschenden Neugier begreift — gleichgiiltig
war und ist ihr Verhiltnis nie. Die soziologische Reflexion spannt sich auf zwischen
Kritikversessenheit und Kritikabstinenz, zwischen Anliufen zu einer kritischen
Soziologie und Entwirfen einer Soziologie der Kritik.

Die folgenden Ausfithrungen machen diese Opposition selbst zum Gegenstand der
Kritik, um auf diese Weise sowohl soziologische Defizite kritischer Gesellschafts-
theorie wie auch die Aporien soziologischer Kritikverweigerung zu problematisie-
ren. Sie stellen zunachst vier Ausprigungen soziologischen Denkens vor, die Sozio-
logie und Kritik auf gegensitzliche Weise zueinander ins Verhiltnis setzen. Die
Praxis der Kritik selbst ist, wie der daran anschliefSende Abschnitt zeigt, keineswegs
homogen, sondern speist sich aus vielfiltigen Quellen, ruft unterschiedliche Register
auf und folgt disparaten Modellen. Der dritte Abschnitt schliefSlich lotet aus, wie
soziologische Reflexion und Gesellschaftskritik in einer Weise aufeinander zu bezie-
hen wiren, die sie weder strikt trennt noch identisch setzt. All das zielt nicht zuletzt
auf eine (Selbst-)Kritik der Soziologie — nach Soziologie der Kritik und kritischer
Soziologie ist das die dritte Variante, die beiden Begriffe miteinander zu verbinden.

1. Modelle soziologischer Reflexion

Threm Selbstverstindnis nach eine Krisenwissenschaft, deren Entstehung auf die
Umbriiche kapitalistischer Modernisierung antwortete, war die Soziologie von
Beginn an eng verbunden mit Bewegungen der Sozialreform oder sozialen Revolu-
tion und deren Kritik an den gesellschaftlichen Zustanden. Selbst die konservativen
Protagonisten des Fachs sahen sich als unversohnliche Kritiker einer Gegenwart, die
ihre stabilisierenden Institutionen und verbindlichen Orientierungen verloren hatte.
Friih schon in der Geschichte der Soziologie gab es allerdings auch das Bestreben,

1 Uberarbeitete Fassung meiner Antrittsvorlesung an der Albert-Ludwigs-Universitit
Freiburg vom 20. Juni 2012. Vorabdruck aus Tasheva 2014.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013, S. 309 - 323

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

310 Ulrich Brockling

sie als strikt empirische Disziplin zu etablieren und deshalb frei zu halten von mora-
lischen Urteilen und politischem Parteienstreit. »Die stete Vermischung wissen-
schaftlicher Erorterung der Tatsachen und wertender Raisonnements ist eine der
zwar noch immer verbreitetsten, aber auch schidlichsten Eigenarten von Arbeiten
unseres Fachs«, wetterte Anfang des letzten Jahrhunderts Max Weber und beschied
kategorisch: »Eine empirische Wissenschaft vermag niemanden zu lehren, was er
soll, sondern nur, was er kann und — unter Umstianden — was er will«.2 Aufgabe der
Soziologie war es demnach, die gesellschaftlichen Verhaltnisse, und dazu gehorten
selbstverstandlich auch die Einstellungen und Einmischungen ihrer Kritiker, so
genau wie moglich zu beschreiben, ihre Entstehungsbedingungen und ihre Folgen
zu analysieren, sich Werturteilen aber konsequent zu enthalten.

Noch komplizierter wird die Sache dadurch, dass schon Weber selbst und erst
recht viele Soziologen, die sich auf ihn berufen, genau dieses wertfreie Wissen-
schaftsverstiandnis als kritisch definieren. Fur den kritischen Rationalismus etwa ist
alle (gute) Soziologie kritisch. Sie nimmt, wie Karl R. Popper es ausdriickt, ihren
Ausgang von der »problem-erzeugenden Beobachtung«, der »Entdeckung eines
anscheinenden Widerspruchs zwischen unserem vermeintlichen Wissen und den
vermeintlichen Tatsachen«. Sie stellt den Common Sense in Frage, legt Rechenschaft
uber ihr methodisches Vorgehen ab, reflektiert ihre Beobachtungen theoretisch und
zieht tiberpriifbare Schlussfolgerungen daraus. Sozialwissenschaftliche Aussagen
konnen nur insofern Anspruch auf Wahrheit erheben, so Popper weiter, als sie sich
permanenter Kritik der scientific community aussetzen: »[Dlie einzige Form der
Rechtfertigung unseres Wissens ist wieder nur vorlaufig: Sie besteht in der Kritik,
oder genauer darin, dafs unsere Losungsversuche bisher auch unserer scharfsin-
nigsten Kritik standzuhalten scheinen«.? Kritik ist in diesem Verstindnis der gene-
relle Operationsmodus wissenschaftlichen Arbeitens, die formale Logik ihr Orga-
non und »organisierter Skeptizismus«*4 ihr Ethos und Motor. Das Kompositum
»kritische Soziologie« wire demnach ein Pleonasmus, ein weifSer Schimmel. Von
Kritik der gesellschaftlichen Verhiltnisse will dieses Programm freilich nichts wis-
sen; die geforderte »kritische Prifung« bleibt auf wissenschaftliche Aussagen
beschrankt. Falsifiziert werden Sitze, nicht die soziale Ordnung.

Im Unterschied dazu geht eine wissenssoziologisch aufgeklarte Gesellschaftstheo-
rie — darunter subsumiere ich so unterschiedliche Zugange wie Niklas Luhmanns
Systemtheorie und Luc Boltanskis und Laurent Thévenots pragmatische Soziologie
der Rechtfertigungsordnungen’ — davon aus, dass die Soziologie zwar Kritik als eine
soziale Praxis beobachten, dass sie die Voraussetzungen und Wirkungen dieser Pra-
xis, ihre Artikulationsformen, Sprecherpositionen, und Rechtfertigungsordnungen
beschreiben oder auch ihr Ausbleiben konstatieren kann, dass der Soziologe aber
selbst nicht in die Rolle des Kritikers schliipfen kann, will er nicht den Anspruch

2 Weber 1988 [1904], S. 157, 151.

3 Popper 1972, S. 104 ff.

4 Merton 1972, S. 55.

5 Boltanski, Thévenot 2007; Boltanski 2010.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

Der Kopf der Leidenschaft 311

preisgeben, als Wissenschaftler zu sprechen. Ironischerweise ist es gerade die sozio-
logische Grundeinsicht, dass die menschlichen Verhaltnisse kontingent und folglich
gleichermaflen gestaltungsbediirftig wie gestaltbar sind, welche die Bedingungen
soziologischer Gesellschaftskritik unterminiert hat: Nach dem Einsturz religioser
Uberwolbungen und metaphysischer Gewissheiten existiert kein fixer Standpunkt
mehr, von dem aus die Gesellschaft als Ganze zu uberblicken, gibt es keinen ver-
bindlichen normativen MafSstab, von dem aus sie zu kritisieren wire. Jedes Wissen,
jede Wertsetzung und moralische Orientierung sind vielmehr positional gebunden
und daher perspektivisch.

Fur die Soziologie ergibt sich daraus die Verpflichtung, sich auf Beobachtungen
zweiter Ordnung zu konzentrieren. Eine so verstandene Soziologie weif$ es nicht
besser, und erst recht weif§ sie nicht, wie die Dinge besser laufen sollten, aber sie
verfiigt tiber ein ausgefeiltes Instrumentarium, um herauszupraparieren, wie Men-
schen zu der Uberzeugung gelangen, dass die gesellschaftlichen Verhiltnisse kriti-
kabel sind, welche sozialen Verhiltnisse welche Formen des kritischen Einspruchs
hervortreiben, auf welche Begriindungen diese sich berufen und welche Effekte sie
zeitigen. Die Praxis der Gesellschaftskritik selbst erscheint demgegeniiber als eine
spezifische Weise, in der »die Leute« (zu denen selbstverstindlich auch die Sozio-
logen zahlen, wenn sie nicht gerade Soziologie treiben) sich gegeniiber »der Welt«
verhalten — kurzum: Sie erscheint als Beobachtung erster Ordnung.® Sie ist ein mog-
licher Gegenstand soziologischer Forschung, aber weder ihre methodologische Vor-
aussetzung noch ihr normativer Horizont. In dieser Perspektive gibt es eine Sozio-
logie der Kritik, wie es eine Soziologie der Arbeit oder des Geldverkehrs gibt, aber
es gibt keine kritische Soziologie. Sie wire ein Oxymoron, ein schwarzer Schimmel.

Kritischer Rationalismus und wissenssoziologisch aufgeklarte Gesellschaftstheo-
rie treffen sich darin, dass sie Gesellschaftskritik aus der Soziologie ausschliefSen:
das eine Mal, indem Kritik konsequent auf ein Verfahren wissenschaftlicher Wahr-
heitsproduktion enggefiihrt, das andere Mal, indem sie strikt von wissenschaftlicher
Wahrheitsproduktion abgesetzt wird. Eine dritte Position begreift Kritik demge-
geniiber weder als Methode noch als Forschungsobjekt, sondern als konstitutive
Aufgabe der Soziologie. Diese soll die gesellschaftlichen Verhaltnisse nicht nur
beschreiben, sondern soll sie auch als Ausbeutungs-, Herrschafts-, Gewalt- und
Entfremdungsverhaltnisse skandalisieren. Sie soll das Leiden und die Zumutungen
sichtbar machen, die diese Verhiltnisse den Menschen abverlangen, sie soll ihre
Widerspriiche und Krisenhaftigkeit herauspraparieren und schliefSlich so den Boden
dafiir bereiten helfen, sich gegen Ausbeutung, Herrschaft, Gewalt und Entfremdung
zur Wehr zu setzen und die gesellschaftlichen Verhiltnisse in diesem Sinne zu ver-
andern. Wihrend die ersten beiden Positionen fiir ein konsequent anti- oder a-nor-
matives Verstandnis von Soziologie plddieren beziehungsweise die Soziologie allen-
falls auf die Norm der Werturteilsfreiheit oder der Selbstbeschrinkung auf
Beobachtungen zweiter Ordnung verpflichten wollen, argumentiert diese Variante
kritischer Soziologie von einer expliziten oder impliziten normativen Orientierung
her. Die Norm, Kritik iiben zu sollen, ergibt sich dann aus dem »kategorischen

6 Vobruba 2009, S. 11 ff.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

312 Ulrich Brockling

Imperativ, alle Verbdiltnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein
geknechtetes, ein verlassenes, ein verdchtliches Wesen ist«, um Marx’ berithmte
Formulierung aufzunehmen,” oder sie ergibt sich aus der unhintergehbaren Aus-
richtung soziologischer Reflexion am Telos des »guten Lebens«. Soziologie sei nur
dann »attraktiv und gerechtfertigt«, postuliert aktuell etwa Hartmut Rosa, »wenn
sie ihre Fragestellungen auf jenen Ausgangspunkt des gelingenden Lebens wenigs-
tens indirekt bezieht«. Die Aufgabe der Gesellschaftskritik bestehe folglich negativ
»in einer Analyse der (strukturellen) Ursachen fiir das kollektive (oder auch grup-
penspezifische) Verfeblen eines guten Lebens« und positiv »in der Identifizierung
der sozialen Voraussetzungen und Bedingungen eines solchen Lebens«.® Als ent-
scheidenden Grund fiir das Abweichen von diesem Kompass identifiziert Rosa das
kapitalistische Regime allseitiger Beschleunigung, Expansion und Steigerung. Ein
solches Kritikprogramm muss freilich offen lassen, wie jenes Gelingen, auf das hin
die kritische Soziologie ausgerichtet werden soll, naher zu bestimmen wire. Rosa
raumt selbst ein, es sprachen gute Grunde fiir die Annahme, »dass sich solche Ziele,
Werte und Inhalte allenfalls formal bestimmen lassen«.? Schuldig bleibt diese nor-
mative kritische Soziologie nicht zuletzt die Antwort auf die Frage, wie zu verhin-
dern wire, dass das gelingende Leben der einen das Leben der anderen misslingen
ldsst.

Die Gesellschaftskritik dergestalt auf einen positiven Fluchtpunkt zu verpflichten
war den Vertretern der alteren kritischen Theorie und ihren linkshegelianischen
Ahnen stets ein Argernis. Bereits der junge Marx hatte sich iiber jene Dogmatiker
mokiert, welche »die Auflosung aller Ratsel in ihrem Pulte liegen [hatten], und die
dumme exoterische Welt hatte nur das Maul aufzusperren, damit ihr die gebratenen
Tauben der absoluten Wissenschaft in den Mund flogen«. Stattdessen forderte er
eine immanente Kritik, die »nicht der Welt doktrindr mit einem neuen Prinzip
gegenuiber|[tritt] «, sondern »der Welt aus den Prinzipien der Welt neue Prinzipien«
entwickelt.10 Gesellschaftskritik hatte die Widerspriiche aufzudecken, welche aus
den Bewegungsgesetzen kapitalistischen Warentauschs resultierten; sie hatte »die
versteinerten Verhaltnisse dadurch zum Tanzen [zu] zwingen, dass man ihnen ihre
eigene Melodie vorsingt«.!! Eines Gegenentwurfs, aber auch einer anthropologi-
schen oder ethischen Fundierung bedurfte sie dagegen nicht. Diese konnten ohnehin
nur ein Abdruck jener Verhaltnisse sein, an denen sich die Kritik entziindet. Von
Idealvorstellungen eines guten Lebens war deshalb wenig zu erwarten; sie waren
immer schon kontaminiert vom realen schlechten. Aus demselben Grund insistierte
auch Max Horkheimer auf dem unbedingten Negativismus kritischer Gesellschafts-
theorie: Dem kritischen Verhalten, schrieb er 1937 in seinem programmatischen
Essay »Traditionelle und Kritische Theorie«, erscheinen die Missstande »als not-

7 Marx 1961a [1844], S. 385.
8 Rosa 2009, S. 90, 98; Rosa 2012, S. 7.
9 Rosa 2012,S.7.

10 Marx 1961b [1844], S. 344 f.

11 Marx 1961a [1844], S. 381.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

Der Kopf der Leidenschaft 313

wendig mit der ganzen Einrichtung des Gesellschaftsbaus verkniipft. Wenngleich es
[das kritische Verhalten, U.B.] aus der gesellschaftlichen Struktur hervorgeht, so ist
es doch weder seiner bewufSten Absicht noch seiner objektiven Bedeutung nach
darauf bezogen, dafs etwas besser funktioniere. Die Kategorien des Besseren, Niitz-
lichen, ZweckmafSigen, Produktiven, Wertvollen, wie sie in dieser Ordnung gelten,
sind ihm vielmehr selbst verdichtig«.12

Kritisch ist diese Theorie nicht, indem sie die soziale Wirklichkeit an einem wie
auch immer begriindeten Ideal misst, sondern indem sie aufzeigt, wie die Konstitu-
tionsbedingungen des Sozialen zugleich die Bedingungen seiner Selbstzerstorung
hervorbringen.!3 Soziologisch ist sie, weil sie die diagnostizierten gesellschaftlichen
Antagonismen auf nichts anderes zuriickfithrt als auf Gesellschaftliches, auf das in
Institutionen, technischen Artefakten, in Sinn- und Wissensordnungen geronnene
Handeln der Menschen. Kritik bezeichnet hier keine moralische Positionierung,
sondern ergibt sich zwangslaufig aus der ihrem Gegenstand eigenen Dynamik. Dass
kritische Soziologie dialektisch sein solle, ist demnach kein abstraktes Gebot des
Denkens, sondern reflektiert den Zustand der gesellschaftlichen Verhiltnisse.'* Die
soziologische Analyse des Kapitalismus selbst zeigt, so das Argument, dass dieser,
um sich zu erhalten, seine VerheifSungen praktisch dementieren und barbarische
Ziige annehmen muss. Krisen gehoren zum Modus seiner Reproduktion. Ein Inter-
esse an der Beseitigung des Kapitalismus oder gar eine Anleitung, wie dies zu
bewerkstelligen ware, lasst sich aus einer solchen Soziologie nicht zwingend ablei-
ten. Weil sie jedoch die gesellschaftlichen Widerspriiche und Konflikte ins Zentrum
ruckt und deren Entstehung aus den grundlegenden Vergesellschaftungsprinzipien
erklart, entzaubert sie den Mythos seiner Alternativlosigkeit und wird so zur Auf-
klirung im emphatischen Sinne.!’

Wahrend kritischer Rationalismus und wissenssoziologisch aufgeklarte Gesell-
schaftstheorie einen Trennstrich zwischen Soziologie und Gesellschaftskritik ziehen,
postuliert die kritische Soziologie sowohl in ihrer normativistischen wie in ihrer
negativistischen Variante ihre notwendige Einheit und begriindet dies entweder mit
einer moralischen Verpflichtung oder aber aus der Logik des Gegenstands. So
gegensitzlich die Antworten auf die Frage ausfallen, ob die Soziologie kritisch sein
kann, darf, muss oder es immer schon ist, in allen vier, zugegebenermaflen holz-
schnittartig gegeneinander konturierten Modellen soziologischer Reflexion wird
uber diese Frage das Wissenschaftsverstindnis der Disziplin verhandelt. Inwieweit
allerdings die Gesellschaftskritik tiberhaupt soziologischer Expertise bedarf und
welche Folgen es gegebenenfalls hat, wenn die Gesellschaftskritik soziologisiert
wird, das zu beantworten tiberschreitet den Rahmen disziplinarer Selbstverstindi-

gung.

12 Horkheimer 1970 [1937], S. 27.
13 Vgl. Holz 1990.

14 Vgl. Adorno 1975, S. 18.

15 Vgl. Holz 1990, S. 138.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

314 Ulrich Brockling

2. Register der Kritik

Allzu oft jedenfalls dient die Berufung auf soziologische Fundierung der Kritik der
Selbstautorisierung der Kritiker, die damit den Anspruch auf Wahrheit qua Wis-
senschaftlichkeit erheben und sich zugleich von der vermeintlich unwissenschaftli-
chen alltdglichen Kritik der gemeinen Leute absetzen. Das gilt prominent, wie Robin
Celikates herausgearbeitet hat, fiir Pierre Bourdieus »soziologische Kritik der
Urteilskraft« und ihre Forderung nach einem epistemologischen Bruch zwischen
dem Alltagswissen der Akteure auf der einen und der soziologischen Reflexion auf
der anderen Seite.'® Die Kritik der Leute verbleibt, so die Auffassung nicht nur
Bourdieus, auf der Ebene der doxa, zugespitzt: Sie ist gar keine »richtige« Kritik;
erst die kritische Soziologie schafft epistemes, gesichertes Wissen. Selbst wenn die
Leute die gesellschaftlichen Zumutungen nicht klaglos hinnehmen, wenn sie ihren
Unmut ausdriicken oder rebellieren, so wissen sie doch nicht wirklich, was sie tun,
und bediirfen der Soziologen, die es ihnen erkldren. Kritik erscheint dann nicht nur
als hochste Form der Soziologie, sondern umgekehrt auch Soziologie als hochste
Form der Kritik. Zwar sind die Rollenmodelle des Gesellschaftshygienikers und
Revolutionstechnikers weitgehend aus der Mode gekommen, und das Geschift nor-
mativer Letztbegriindungen tberldsst man lieber den Kollegen aus der Philosophie,
aber auch als advokatorische Stimme der Prekarisierten, Ausgegrenzten und
Beschleunigten, als prophetische Mahner oder — schlimmstenfalls — als akademische
Politikberater kultivieren die kritischen Soziologen »Attitiden des Besserwis-
sens«.1” Virtuos spielen sie das »Ich sehe was, was Du nicht siehst«-Spiel'® und
sabotieren so ihren eigenen emanzipatorischen Anspruch. Um ihre eigene Praxis
macht die soziologische Kritik ohnehin meist einen Bogen. Aufgeklirt werden soll
vor allem das Wissen »der anderen«.!?

Diejenigen, die Gesellschaftskritik auf Wissenschaftlichkeit in Gestalt soziologi-
scher Expertise verpflichten, und jene, die ihr einen wissenschaftlichen Anspruch
rundherum absprechen, treffen sich darin, dass sie das Verhiltnis von Soziologie
und Kritik in die eine oder die andere Richtung vereindeutigen. Uberginge, Vermi-
schungen und wechselseitige Kontaminationen, welche die Differenz zwischen bei-
den weder negieren noch sie verabsolutieren, sind nicht vorgesehen. Die eindeutige
Zuordnung hat ihren Preis: Entweder wird die Soziologie von kritischer »Verun-
reinigung« gesdubert oder aber die Gesellschaftskritik wird an die soziologische
Leine gelegt. Um solche Mechanismen szientifischer Disziplinierung zu unterlaufen
und den Blick fur komplexere Verbindungen von Soziologie und Kritik zu 6ffnen,
mag es sinnvoll sein, nicht nur zwischen unterschiedlichen Soziologien, sondern
auch zwischen verschiedenen Dimensionen kritischer Praxis zu differenzieren.
Unterschieden werden sollen dabei nicht divergierende Modelle, etwa Ideologiekri-
tik, genealogische, welterschlieffende, konstruktivistische, interpretative oder

16 Celikates 2009, S. 52 ff.
17 Luhmann 1991, S. 148.
18 Celikates 2009, S. 39.
19 Kieserling 2004, S. 11.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

Der Kopf der Leidenschaft 315

rekonstruktive Kritik,2% sondern die heterogenen Register des Problematisierens, des
Urteilens und der Intervention, die in der Praxis der Gesellschaftskritik aufgerufen
sind.

Daist zunichst die episternische Dimension der Kritik mit ihren Leitunterscheidun-
gen wahr — falsch beziehungsweise verniinftig — unverniinftig. Thre Urspriinge liegen
in der Religionskritik, die sich dann zur Ideologie- und Erkenntniskritik ausweitet.
Grundlegend ist der aufklarerische Impuls, im Namen der Vernunft und mit den Waf-
fen der Wissenschaft die Miachte des Aberglaubens zu besiegen, ihre Fetische zu ent-
zaubern und den gesellschaftlichen Verblendungszusammenhang aufzudecken. Epis-
temische Kritik strebt nach Wahrheit, indem sie die Unwahrheit bekampft. Um Licht
zu bringen, denunziert sie die Dunkelheit.

Demgegenuiber verweist die moralische Dimension von Kritik auf ein juridisches
Modell. Sie tibersetzt den Gegensatz zwischen gut und bose in das Schema Norm
versus Abweichung. Der Kritiker tritt hier als Richter auf, der das Sein am Sollen
misst. Er urteilt und verurteilt, klagt Unrecht an und fordert Gerechtigkeit ein.
Gleich, ob die normativen Referenzen ausgewiesen oder lediglich als implizite Ori-
entierungspunkte mitgefithrt werden, das Tribunal der Kritik tritt immer dann in
Aktion, wenn Anspruch und Wirklichkeit auseinanderklaffen.

Urteile fallt auch die Kunstkritik, doch ihre MafSstibe sind dsthetischer Natur.
Die asthetische Dimension der Kritik erschopft sich jedoch nicht darin, Regeln zur
Unterscheidung von Schonem und Hisslichem aufzustellen und die Werke der
Kunst danach zu bewerten. Jede Praxis der Kritik ist vielmehr selbst auch eine
asthetische Praxis. Sie besitzt ihre eigenen Dramaturgien, Bilderpolitiken und rhe-
torischen Strategien: Das geschliffene Apercu, die ironische Spitze, satirische Uber-
zeichnung oder beifSender Spott sind ihr weit mehr als nur dufSerliche Stilmittel, sie
sind ihr Medium und ihre Form. In Karl Kraus findet sie ihren Heros nicht weniger
als in Karl Marx, und auch der war ein fulminanter Autor.

Dass Kritik sich, viertens, stets gegen etwas richtet, begriindet ihren agonalen
Charakter. Sie unterscheidet nicht nur zwischen wahr und falsch, gut und bose,
schon und hisslich, sondern auch zwischen Freund und Feind. In ihrem Gegenstand
erkennt sie den Gegner, den es weniger zu belehren oder zu iiberzeugen als vielmehr
zu treffen gilt. Polemik ist daher nicht Entgleisung von Kritik, sondern ihr Glutkern.
Noch im sachlichsten Argument, im freundschaftlichsten Einwand steckt etwas vom
atemlosen Schlachtgetimmel.

Funftens wurzelt Kritik immer auch in einem Affekt und vermag zu affizieren.
Selbst wenn sie kalt seziert, ist ihr Nein niemals gleichgiiltig. Die Kritik, heifdt es bei
Marx, »ist keine Leidenschaft des Kopfes, sie ist der Kopf der Leidenschaft«.2! Der
kritische Einspruch bezieht seine Energie aus Idiosynkrasien ebenso wie aus der Lust
an der Zerstorung oder dem Wunsch nach Blofsstellung des Gegners. Ekel, Empo-
rung, Abscheu, die Freude am virtuos gesetzten Treffer und das Triumphgefiihl der
Uberwiltigung treiben ihn an. Ohne ihre affektive Kraft konnte Kritik nicht den
Funken der Emporung uberspringen lassen, aber dieselbe Kraft fithrt auch dazu,

20 Vgl. Iser 2011.
21 Marx 1961 a [1844], S. 380; vgl. Lemke 2011, S. 40.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

316 Ulrich Brockling

dass dem Kritiker oftmals purer Hass entgegenschlagt. Und dass es den herrschen-
den Ideologien an affektiver Kraft mangle, dass sie jedenfalls nicht die richtigen
Affekte mobilisieren, genau das wirft die Gesellschaftskritik ihnen vor: »On ne peut
pas tomber amoureux d’une courbe de croissance«, »in eine Wachstumskurve kann
man sich nicht verlieben«, lautete eine der Parolen des Pariser Mai.22

Eng damit verbunden ist, sechstens, die existenzielle Dimension der Kritik: Der
Kritiker sieht sich durch Unrecht, Unfreiheit oder Unwahrheit in seinem Selbst- und
Weltbezug infrage gestellt. Er vermag seine Augen nicht weiter zu verschliefSen, er
ertragt es nicht, auch nur einen Tag langer zu schweigen, Liige und Leiden zu igno-
rieren. Kritik bedeutet hier vor allem, sich selbst die Treue zu halten. Michel Fou-
cault hat diese Dimension mit der antiken Tugend der Parrhesia, der freimiitigen
Rede in Verbindung gebracht.23 Der Parrhesiast hat den Mut, dem Herrscher oder
der Volksversammlung entgegenzutreten und das Wort zu ergreifen, auch wenn er
sich damit in Gefahr bringt. Er beschrankt sich nicht darauf, die Wahrheit auszu-
sprechen, sondern bezeugt sie, indem er sie lebt, indem er sich in seiner Existenz aufs
Spiel setzt, um sie wahr zu machen. Seine Wahrheit ist kein verborgenes Wissen, das
ans Licht geholt, keine Einsicht, die kundgetan wird; sie ist ein Skandalon, das
Widerstand provoziert.

Schlieslich, und das ist die allgemeinste Dimension, die in alle anderen hinein-
wirket, ist Kritik eine transformative Praxis. Von Michael Walzer stammt die schone
Formulierung, sie sei der »gebildete Vetter der gemeinen Beschwerde«.24 Wer Kritik
ibt, wiinscht, dass das Kritisierte verschwindet, zusammenbricht, sich dndert oder
korrigiert wird. Dabei muss er nicht wissen, was an seine Stelle treten soll. Der
Kritiker hat im Gegenteil gute Griinde, schon das Ansinnen zuriickzuweisen, er solle
einen positiven Gegenentwurf beibringen. Aber er ist sicher, dass die Dinge nicht so
bleiben dirfen, wie sie sind. Ohne Unzufriedenheit keine Kritik. Statt trotz allem
am Status quo festzuhalten — loyalty — oder das Feld zu raumen und abzuwandern
— exit —, wahlt der Kritiker die voice-Option, um Albert O. Hirschmans Systematik
moglicher Reaktionen auf Unzufriedenheit aufzugreifen.2S Er widerspricht, um zu
verandern — die defiziente Realitit, die MafSstibe, denen gegeniiber sie als defizient
erscheint,2¢ und nicht zuletzt sich selbst.

3. Kritik als Praxis des Dissenses

Weil in den Praktiken der Kritik so unterschiedliche Register im Spiel sind, ldsst sich
das Verhiltnis von Soziologie und Kritik nicht auf die Alternative strikte Trennung
oder notwendige Kopplung herunterbrechen. Dass Gesellschaftskritik gleicherma-
3en auf wahres Wissen, auf moralische Urteile wie auf Welt- und Selbstverdnderung

22 Zitiert nach Holmes 2002.

23 Vgl. Foucault 1996, Foucault 2010; Gehring, Gelhard 2012.
24 Walzer 1993, S.78.

25 Hirschman 1974.

26 Vgl. Jaeggi 2009, S. 287 f.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

Der Kopf der Leidenschaft 317

abzielt, dass sie dsthetisch geformt und affektiv aufgeladen ist, dass sie die Kon-
frontation sucht und mit dem eigenen Leben bezeugt wird, stellt sowohl die Einge-
meindungsversuche wie die Unvereinbarkeitsbeschliisse seitens der Soziologie
infrage. Weder sind Soziologen in besonderer Weise zur Kritik berufen oder auf-
grund ihres Wissens dazu besser befahigt als andere, noch besteht fiir sie umgekehrt
aus wissenschaftlichen Griinden irgendein Anlass zu Kritikabstinenz. Soziologie und
Gesellschaftskritik fallen nicht zusammen, sie fallen aber auch nicht auseinander;
sie bleiben unterscheidbar und sind doch eng aufeinander bezogen. Produktiv (nicht
konstruktiv!) wird ihr Verhaltnis nicht als wissenschaftliche Grundlegung der Kritik
durch die Soziologie oder als Verpflichtung der Soziologie auf einen kritischen
Standpunkt, sondern als ein Verhiltnis wechselseitiger Irritation. Irritationen ent-
stehen, wenn Erwartungen enttduscht, wenn Regeln und RegelmifSigkeiten durch-
kreuzt werden. Sie ereignen sich, aber lassen sich nicht verordnen. Verbindliche
Modelle dafiir, wie die Soziologie gesellschaftskritisch aufzustoren und die Gesell-
schaftskritik soziologisch zu verunsichern wire, kann es daher nicht geben. Die
gleichermaflen von Kollision wie Kollusion geprigte Verbindung zwischen Sozio-
logie und Gesellschaftskritik realisiert sich vielmehr in immer neuen Konstellatio-
nen.

Aber realisiert sie sich tatsachlich noch? Ist die Gesellschaftskritik nicht erschopft
im doppelten Sinne des Wortes, ermudet und ausgereizt zugleich? Und die Soziolo-
gie, deren heroische Tage auch schon eine Weile zuriickliegen, hat sie sich nicht
langst immunisiert gegen gesellschaftskritische Herausforderungen? Folgt man pro-
minenten soziologischen Zeitdiagnosen, so stehen wir spatestens seit 1989 »am
Ende der kritischen Soziologie«. Diese konne das biirgerliche »Spiel von Kritik und
Krise nicht weiterspielen«, weil sie »die Krisenphdnomene nicht mehr nur als vor-
ubergehend behandeln, nicht mehr nur auf falsches BewufStsein oder falsche Politik
zurickfihren kann, sondern sie als strukturelle Effekte der modernen Gesellschaft
begreifen mufS«, schreibt Niklas Luhmann.2” Die kritische Theorie ist »schon lange
verstorben «,28 schligt Bruno Latour in dieselbe Kerbe — freilich mit anderer Begriin-
dung: Allzu lang habe die sozialwissenschaftliche Kritik sich darin gefallen, einer-
seits aufzudecken, dass alle Phanomene durch Diskurse und Praktiken sozial kon-
struiert seien, und andererseits darauf zu verweisen, wie sehr die Akteure doch durch
unverfiigbare Strukturen determiniert seien. Mit diesem Spiegelspiel zwischen fairy
position und fact position behalte die Kritik zwar immer recht, sie mandévriere sich
zugleich aber in ein Abseits, wo niemand ihr mehr zuhort: »Der Zeus der Kritik
herrscht absolut, aber er herrscht iiber eine Wiiste«.2?

Luc Boltanski und Eve Chiapello wiederum konstatieren eine Krise der Kapita-
lismuskritik, weil die Transformationen des Kapitalismus seine Kritiker, wenn auch
nur vorliufig, entwaffnet haben.3? In ihrer Untersuchung des nouvel esprit du capi-

27 Luhmann 1991, S. 1471.
28 Latour 2007, S. 59.

29 Ebd., S. 40.

30 Boltanski, Chiapello 2003.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

318 Ulrich Brockling

talisme unterscheiden die beiden zwei Typen der Kapitalismuskritik: Wahrend die
Sozialkritik Ungleichheit, Armut und Ausbeutung anprangert, beklagt die Kiinst-
lerkritik vor allem den Mangel an Authentizitat, die Fremdbestimmung und Diszi-
plinierung in der Fabrik sowie die Verwandlung aller Gegenstande in Waren. Die
Pointe ihrer Argumentation liegt darin, dass sie die Veranderungen des Kapitalismus
seit den 1980er Jahren »als eine besondere Aneignung der >kunstlerischen Kritik«
und ihrer Forderungen nach mehr Autonomie, Kreativitit, nach authentischeren
Beziehungen zwischen den Personen etc.«3! deuten. Der Kapitalismus habe nun
auch diese, zuletzt 1968 machtvolle Form seiner Kritik absorbiert, nachdem es ihm
bereits frither gelungen sei, die Arbeiterbewegung und ihre sozialen Forderungen zu
integrieren. Das Koordinatensystem von Kritik und Affirmation habe sich verscho-
ben: Begriffe wie Autonomie und Selbstorganisation hatten die Seite gewechselt. Sie
zeigten heute nicht mehr Zugehorigkeit zur Gegenkultur an, sondern gehorten zum
Anforderungsprofil jedes mittleren Angestellten. Ganz offensichtlich hat die aktuelle
Ort- und Orientierungslosigkeit von Gesellschaftskritik ihren Grund nicht zuletzt
in der unbequemen Einsicht, dass der vermeintliche Sand, mit dem man das Getriebe
aufhalten zu konnen hoffte, dieses inzwischen als Schmiermittel besser laufen lasst.
Was ehedem Widerstandspositionen markierte, fungiert heute als Innovationsge-
nerator.

Erschwert wird die Lage noch dadurch, dass der Neokapitalismus jenen kritischen
Furor noch einmal radikalisiert, der schon den alten antrieb. Hatte dieser »alles
Standische und Stehende verdampft, alles Heilige [...] entweiht, und die Menschen
[...] endlich gezwungen, ihre Lebensstellung, ihre gegenseitigen Beziehungen mit
niichternen Augen anzusehen«,32 so postuliert der neue Geist Selbstverantwortung,
Eigeninitiative usw. und spricht allen Autoritdten, die tiber die Menschen verfiigen
wollen, ihre Legitimitat ab — allen, aufSer dem Markt. Im Zeichen eines generali-
sierten Wettbewerbs wird fortwihrende Selbstbefragung zur elementaren Tugend.
Kapitalistische Aufkliarung fordert den » Ausgang des Menschen aus seiner selbst-
verschuldeten Unproduktivitit«33 und setzt dazu auf Kreativitit statt Konformitit,
auf Uberschreitung statt Regelbefolgung. Nur wer sich den Ritualen permanenter
Kritik und Selbstkritik unterzieht, soll dem Imperativ lebenslangen Lernens folgen
konnen. Ein Ausdruck dieser Institutionalisierung und Instrumentalisierung des kri-
tischen Blicks sind die allgegenwartigen Evaluationen, Monitoring-Verfahren und
Benchmarking-Prozesse. Sie etablieren ein Regime kybernetischer Selbst- und
Fremdsteuerung, das in den Algorithmen der elektronischen Netze langst in Echtzeit
operiert. Kritik ist zur Riickkopplung mutiert, die Anpassungsbedarf signalisiert
und ein flexibles Aussteuern ermoglicht. Storpotentiale fungieren als Lernhilfen, der
kritische Stachel dient als Frithwarnsystem. Permanente Verbesserung sabotiert die
Wende zum Guten.

31 Boltanski, Chiapello 2001, S. 468 f.
32 Marx, Engels 1959 [1848], S. 465.
33 Masschelein, Simons 2005, S. 84 f.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

Der Kopf der Leidenschaft 319

Einiges spricht fiir eine solche Diagnose. Auch ich selbst habe sie wiederholt in
dhnlicher Weise vertreten.?* Insofern trifft der auf Boltanski und Chiapello
gemiinzte Vorwurf Jacques Ranciéres auch mich: Die »postkritische Kritik«,
schreibt er, kultiviere eine Haltung »linker Melancholie«. »[I]hr kleinster gemein-
samer Nenner ist die enttduschte Feststellung der Unmoglichkeit, den Lauf einer
Welt zu andern, der jeder feste Punkt fehlt, um sich der gasformig, flissig und
immateriell gewordenen Wirklichkeit der Beherrschung entgegenzusetzen. [...] Die
Melancholie zehrt von ihrer eigenen Machtlosigkeit. Es gentigt ihr, sie in allgemeine
Machtlosigkeit zu verwandeln und sich die Position des hellsichtigen Geistes zu
reservieren, der einen abgeklarten Blick auf die Welt wirft, in der die kritische Inter-
pretation des Systems ein Element des Systems selbst geworden ist.«3% Eine solche
Form der Kritik macht sich unangreifbar, weil sie dem System die Fahigkeit unter-
stellt, jeden, aber auch wirklich jeden Widerspruch zu integrieren und genau daraus
seine Kraft zu beziehen. Was auch geschieht, wie der Igel im Marchen ist der Kritiker
immer schon da und verkiindet, das Rennen sei gelaufen. Soziologische Aufklarung
schlagt so um in self-fulfilling prophecy.

Ranciére schldgt vor, mit dieser Logik immunisierender Selbstbestitigung zu bre-
chen und sich stattdessen den »Szenen des Dissenses« zuzuwenden, jenen Ereignis-
sen der Verunordnung, welche die bestehende Ordnung, auch die Ordnung sozial-
wissenschaftlicher Klassifizierungen und Erklarungsmodelle, verriicken, verwirren
und destabilisieren, ohne sie durch eine neue zu ersetzen. Diese Momente der Sto-
rung mogen prekir sein, stets in Gefahr, marginalisiert, unterdriickt, ruhiggestellt
oder instrumentalisiert zu werden. Vollends zum Verschwinden bringen lassen sie
sich nicht: »Es gibt einfach Szenen des Dissenses, und sie konnen immer und uberall
auftauchen«. Mit dem ideologiekritischen Gestus des Aufdeckens einer »unter den
Erscheinungen verdeckten Wirklichkeit« hat eine solche Praxis so wenig gemein wie
mit einem soziologischen Realismus, der »eine einzige Ordnung der Darstellung und
der Interpretation des Gegebenen« unterstellt, »die jedem ihre Offensichtlichkeit
aufzwingt«. Dagegen pocht Ranciére auf die transformative Kraft des Aufbegehrens
und einer Analytik des Bruchs: »[J]ede Situation kann in ihrem Innern gespalten
werden und unter einer anderen Wahrnehmungs- und Bedeutungsanordnung neu
gestaltet werden«. Im Dissens artikulieren sich die Ausgeschlossenen und beanspru-
chen noch vor allen konkreten Forderungen, iiberhaupt als zur Artikulation fihige
Subjekte anerkannt zu werden. »Der Dissens stellt zugleich die Offensichtlichkeit
dessen in Frage, was wahrgenommen wird, denkbar und machbar ist, wie die Auf-
teilung derer, die fihig sind zu erkennen, zu denken und die Koordinaten der
gemeinsamen Welt zu verindern.«3¢ Die Anteillosen besitzen zwar keinen privile-
gierten Zugang zur Wahrheit, ihre Moral mag fragwiirdig sein, ihre Rede unge-
schliffen, ihr Aussehen wenig Vertrauen erwecken, ihr Zorn beangstigen, ihre Paro-
len mogen mafilos oder allzu beschrankt klingen, aber allein die Tatsache, dass sie

34 Vgl. Brockling 2003; Brockling 2006; Brockling 2010.
35 Ranciere 2009, S. 48.
36 Ebd., S.60f.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

320 Ulrich Brockling

ihre Ausgrenzung nicht widerspruchslos hinnehmen, verweist auf die Gleichheit, die
man ihnen vorenthalt.

Das lasst sich als ein philosophischer Aufruf dazu lesen, sowohl die Soziologie der
Kritik wie auch die kritische Soziologie in eine historisch-politische Soziologie des
Konflikts, der Unterbrechung, des AufSerkraftsetzens zu tiberfithren. Mit der Sozio-
logie der Kritik teilt eine solche Perspektive das Interesse an den tatsdchlichen Arti-
kulationen des Einspruchs, mit der kritischen Soziologie die Aufmerksamkeit fur
die immanenten Widerspriiche des Sozialen. Ich bin nicht sicher, ob Ranciére eine
solche Lesart unterstiitzen und die Soziologie nicht pauschal der Polizeiwissenschaft
zuschlagen wiirde, errichtet sie doch — wie jede Wissenschaft — ein epistemisches
Regime, das festlegt, was sichtbar und was mit Anspruch auf Wahrheit sagbar ist.
Ranciéres Gegenbegriff zur Polizei ist Politik, verstanden nicht als Administration
des Gemeinwesens oder als kollektiv bindende Entscheidung, sondern als ein Akt
der Dislokation: »[S]ie lasst sehen, was keinen Ort hatte, gesehen zu werden, ldsst
eine Rede horen, die nur als Lirm gehort wurde«.3” Politisch ist die Stérung der
Ordnung durch diejenigen, fur die in ihr kein Platz vorgesehen ist. Die Soziologie
hat ihre Aufgabe bisher darin gesehen, die Regeln und RegelmifSigkeiten sozialer
Phianomene zu identifizieren und ihre Bedingungsfaktoren und Effekte, ihre insti-
tutionellen Rahmungen, Sinnhorizonte, Wissensformationen und Legitimations-
muster zu erklaren. Kurzum, sie hat sich der Analyse sozialer Ordnungen verschrie-
ben. Wie sie dem Platz einrdumen konnte, was ihre eigenen Ordnungsmodelle
durchkreuzt, wie ihre Erkenntnisse politisch in dem Sinne werden konnten, dass sie
Konflikte nicht nur beobachten, sondern anstofSen, wie sich schliefSlich eine so ver-
standene Kritik in soziologische Forschungspraxis tibersetzen liefSe, das zu erkunden
steht ihr noch bevor.

Literatur

Adorno, Theodor W. 1975. Negative Dialektik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Boltanski, Luc 2010. Soziologie und Sozialkritik. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008. Berlin:
Suhrkamp.

Boltanski, Luc; Chiapello, Eve 2001. »Die Rolle der Kritik in der Dynamik des Kapitalismus und
der normative Wandel«, in Berliner Journal fiir Soziologie 11, 4, S.459-477.

Boltanski, Luc; Chiapello, Eve 2003. Der neue Geist des Kapitalismus. Konstanz: UVK.

Boltanski, Luc; Thévenot, Laurent 2007. Uber die Rechtfertigung. Eine Soziologie der kritischen
Urteilskraft. Hamburg: Hamburger Edition.

Brockling, Ulrich 2003. »Der anarchistische Manager. Fluchtlinien der Kritik«, in Menschenre-
glerungskiinste. Anwendungen poststrukturalistischer Analyse auf Management und Orga-
nisation, hrsg. v. Weiskopf, Richard, S. 319-333. Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Brockling, Ulrich 2006. »Kritik oder die Umkehrung des Genitivs. Eine Bricolage«, in Mittelweg
3615, 4,S.93-100.

Brockling, Ulrich 2010. » Anders anders sein. Jenseits des kapitalistischen Realismus«, in Kapi-
talistischer Realismus. Von der Kunstaktion zur Gesellschaftskritik, hrsg. v. Neckel, Sighard,
S.281-301. Frankfurt a. M.: Campus.

Celikates, Robin 2009. Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverstandigung und kri-
tische Theorie. Frankfurt a. M.: Campus.

37 Ranciere 2002, S. 41.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

Der Kopf der Leidenschaft 321

Foucault, Michel 1996. Diskurs und Wabrheit. Die Problematisierung der Parrhesia. Berlin:
Merve.

Foucault, Michel 2010. Der Mut zur Wahrbeit. Die Regierung des Selbst und der anderen II.
Vorlesungen am College de France 1983/84. Berlin: Suhrkamp.

Gehring, Petra; Gelhard, Andreas. Hrsg. 2012. Parrbesia. Foucault und der Mut zur Wahrbeit.
Zirich: diaphanes.

Hirschman, Albert O. 1974. Abwanderung und Widerspruch. Reaktionen auf Leistungsabfall bei
Unternehmungen, Organisationen und Staaten. Tubingen: Mohr Siebeck.

Holmes, Brian 2002. Der flexible Charakter. Fiir eine neue Kulturkritik. http://eipcp.net/trans-
versal/1106/holmes/de (Zugriff vom 15.06.2012).

Holz, Klaus 1990. »Kritik nach der >-Moderne«. Programmatischer Beitrag zu einer Soziologie der
Kritik«, in Soziologie zwischen Moderne und Postmoderne. Untersuchungen zu Subjekt,
Erkenntnis und Moral, hrsg. v. Holz, Klaus, S. 135-155. GiefSen: Focus.

Horkheimer, Max 1970 [1937]. »Traditionelle und kritische Theorie«, in Max Horkheimer:
Traditionelle und kritische Theorie. Vier Aufsiitze, S. 12-56. Frankfurt a. M.: Fischer.

Iser, Mattias 2011. »Gesellschaftskritik «, in Politische Theorie. 25 umkdampfte Begriffe zur Ein-
fithrung. 2., aktualisierte und erweiterte Auflage, hrsg. v. Gohler, Gerhard; Iser, Mattias;
Kerner, Ina, S. 142-157. Wiesbaden: VS Verlag fir Sozialwissenschaften.

Jaeggi, Rahel 2009. »Was ist Ideologiekritik? «, in Was ist Kritik?, hrsg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche,
Thilo, S. 266-295. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kieserling, André 2004. Selbstbeschreibung und Fremdbeschreibung. Beitrige zur Soziologie
soziologischen Wissens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Latour, Bruno 2007. Elend der Kritik. Vom Krieg um Fakten zu Dingen von Belang. Zurich:
diaphanes.

Lemke, Thomas 2011. »Critique and experience in Foucault«, in Theory, Culture & Society 28, 4,
S.26-48.

Luhmann, Niklas 1991. » Am Ende der kritischen Soziologie«, in Zeitschrift fiir Soziologie 20, 2,
S.147-152.

Marx, Karl 1961 a [1844]. »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung«, in Marx
Engels Werke, Bd. 1, S. 378-391. Berlin: Dietz.

Marx, Karl 1961b [1844]. »Briefe aus den >Deutsch-Franzosischen Jahrbiichern««, in Marx
Engels Werke, Bd. 1, S. 337-346. Berlin: Dietz.

Marx, Karl; Engels, Friedrich 1959 [1848]. Manifest der kommunistischen Partei, in Marx Engels
Werke, Bd. 4, S. 459-493. Berlin 1959: Dietz.

Masschelein, Jan; Simons, Maarten 2005. Globale Immunitit oder Eine kleine Kartographie des
europdischen Bildungsraums. Zirich: diaphanes.

Merton, Robert K. 1972. »Wissenschaft und demokratische Sozialstruktur«, in Wissenschafts-
soziologie 1. Wissenschaftliche Entwicklung als sozialer ProzefS, hrsg. v. Weingart, Peter,
S.45-59. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Popper, Karl R. 1972. »Die Logik der Sozialwissenschaften«, in Theodor W. Adorno et al.: Der
Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, S. 103-124. Neuwied: Luchterhand.

Ranckiére, Jacques 2002. Das Unvernebmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhr-

amp.

Ranciére, Jacques 2009. »Die ungliicklichen Abenteuer des kritischen Denkens«, in Jacques
Ranciere: Der emanzipierte Zuschauer, S. 35-62. Wien: Passagen.

Rosa, Hartmut 2009. »Kapitalismus als Dynamisierungsspirale — Soziologie als Gesellschafts-
kritik«, in Klaus Dérre et al.: Soziologie — Kapitalismus — Kritik. Eine Debatte, S. 87-125.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rosa Hartmut 2012. Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Berlin: Suhrkamp.

Tasheva, Gallina. Hrsg. 2014. Kritik in Zeiten der Kontingenz. Weilerswist: Velbriick Wissen-
schaft (in Vorbereitung).

Vobruba, Georg 2009. Die Gesellschaft der Leute. Kritik und Gestaltung der sozialen Verhilt-
nisse. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Walzer, Micl}llael 1993. Kritik und Einmischung. Drei Wege der Gesellschaftskritik. Frankfurt a.
M.: Fischer.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

322 Ulrich Brockling

Weber, Max 1988 [1904]. »Die >Objektivitat« sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer
Erkenntnis, in Max Weber: Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslebre. 7. Auflage,
S. 146-214. Tiibingen: Mohr Siebeck.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

Der Kopf der Leidenschaft 323

Zusammenfassung: Im Beitrag werden gegensatzliche soziologische Antworten auf die Frage,
ob die Soziologie kritisch sein kann, darf, muss oder immer schon ist, diskutiert. In Absetzung
von Positionen, die ein Ende oder die Erschopfung der Gesellschaftskritik diagnostizieren,
wird fiir ein Verstandnis von Kritik als Praxis des Dissenses plidiert.

Stichworte: Gesellschaftskritik, kritische Theorie, Soziologie der Kritik.

The head of passion. Sociology and criticism

Summary: The essay discusses different sociological answers to the question whether sociol-
ogy can, should be, must be, or if it always has been critical. Contrary to the diagnosis that
social criticism is exhausted and has come to an end, the paper advocates an understanding
of critique as a practice of dissent.

Keywords: social criticism, critical theory, sociology of critique.

Autor

Prof. Dr. Ulrich Brockling
Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg
Institut fiir Soziologie

Rempartstr. 15

79098 Freiburg
ulrich.broeckling@soziologie.uni-freiburg.de

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 10:56:28. Inhait.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

