
AUFSATZ

Ulrich Bröckling

Der Kopf der Leidenschaft1

Soziologie und Kritik

Seit ihren Anfängen im frühen 19. Jahrhundert unterhält die Soziologie eine glei-
chermaßen enge wie konfliktreiche Liaison zur Gesellschaftskritik. An program-
matischen Versuchen, die Beziehung zwischen beiden zu klären, besteht deshalb
kein Mangel. Ob sich die Soziologie ganz dem Geschäft der Kritik verschreiben oder
aber ihr Selbstverständnis als Wissenschaft gerade daran gewinnen soll, sich von der
Gesellschaftskritik loszusagen, ob sie Kritik als ihren Motor und Modus Operandi
oder lediglich als mögliches Objekt ihrer forschenden Neugier begreift – gleichgültig
war und ist ihr Verhältnis nie. Die soziologische Reflexion spannt sich auf zwischen
Kritikversessenheit und Kritikabstinenz, zwischen Anläufen zu einer kritischen
Soziologie und Entwürfen einer Soziologie der Kritik.

Die folgenden Ausführungen machen diese Opposition selbst zum Gegenstand der
Kritik, um auf diese Weise sowohl soziologische Defizite kritischer Gesellschafts-
theorie wie auch die Aporien soziologischer Kritikverweigerung zu problematisie-
ren. Sie stellen zunächst vier Ausprägungen soziologischen Denkens vor, die Sozio-
logie und Kritik auf gegensätzliche Weise zueinander ins Verhältnis setzen. Die
Praxis der Kritik selbst ist, wie der daran anschließende Abschnitt zeigt, keineswegs
homogen, sondern speist sich aus vielfältigen Quellen, ruft unterschiedliche Register
auf und folgt disparaten Modellen. Der dritte Abschnitt schließlich lotet aus, wie
soziologische Reflexion und Gesellschaftskritik in einer Weise aufeinander zu bezie-
hen wären, die sie weder strikt trennt noch identisch setzt. All das zielt nicht zuletzt
auf eine (Selbst-)Kritik der Soziologie – nach Soziologie der Kritik und kritischer
Soziologie ist das die dritte Variante, die beiden Begriffe miteinander zu verbinden.

Modelle soziologischer Reflexion

Ihrem Selbstverständnis nach eine Krisenwissenschaft, deren Entstehung auf die
Umbrüche kapitalistischer Modernisierung antwortete, war die Soziologie von
Beginn an eng verbunden mit Bewegungen der Sozialreform oder sozialen Revolu-
tion und deren Kritik an den gesellschaftlichen Zuständen. Selbst die konservativen
Protagonisten des Fachs sahen sich als unversöhnliche Kritiker einer Gegenwart, die
ihre stabilisierenden Institutionen und verbindlichen Orientierungen verloren hatte.
Früh schon in der Geschichte der Soziologie gab es allerdings auch das Bestreben,

1.

 
1 Überarbeitete Fassung meiner Antrittsvorlesung an der Albert-Ludwigs-Universität

Freiburg vom 20. Juni 2012. Vorabdruck aus Tasheva 2014.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013, S. 309 – 323

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


sie als strikt empirische Disziplin zu etablieren und deshalb frei zu halten von mora-
lischen Urteilen und politischem Parteienstreit. »Die stete Vermischung wissen-
schaftlicher Erörterung der Tatsachen und wertender Raisonnements ist eine der
zwar noch immer verbreitetsten, aber auch schädlichsten Eigenarten von Arbeiten
unseres Fachs«, wetterte Anfang des letzten Jahrhunderts Max Weber und beschied
kategorisch: »Eine empirische Wissenschaft vermag niemanden zu lehren, was er
soll, sondern nur, was er kann und – unter Umständen – was er will«.2 Aufgabe der
Soziologie war es demnach, die gesellschaftlichen Verhältnisse, und dazu gehörten
selbstverständlich auch die Einstellungen und Einmischungen ihrer Kritiker, so
genau wie möglich zu beschreiben, ihre Entstehungsbedingungen und ihre Folgen
zu analysieren, sich Werturteilen aber konsequent zu enthalten.

Noch komplizierter wird die Sache dadurch, dass schon Weber selbst und erst
recht viele Soziologen, die sich auf ihn berufen, genau dieses wertfreie Wissen-
schaftsverständnis als kritisch definieren. Für den kritischen Rationalismus etwa ist
alle (gute) Soziologie kritisch. Sie nimmt, wie Karl R. Popper es ausdrückt, ihren
Ausgang von der »problem-erzeugenden Beobachtung«, der »Entdeckung eines
anscheinenden Widerspruchs zwischen unserem vermeintlichen Wissen und den
vermeintlichen Tatsachen«. Sie stellt den Common Sense in Frage, legt Rechenschaft
über ihr methodisches Vorgehen ab, reflektiert ihre Beobachtungen theoretisch und
zieht überprüfbare Schlussfolgerungen daraus. Sozialwissenschaftliche Aussagen
können nur insofern Anspruch auf Wahrheit erheben, so Popper weiter, als sie sich
permanenter Kritik der scientific community aussetzen: »[D]ie einzige Form der
Rechtfertigung unseres Wissens ist wieder nur vorläufig: Sie besteht in der Kritik,
oder genauer darin, daß unsere Lösungsversuche bisher auch unserer scharfsin-
nigsten Kritik standzuhalten scheinen«.3 Kritik ist in diesem Verständnis der gene-
relle Operationsmodus wissenschaftlichen Arbeitens, die formale Logik ihr Orga-
non und »organisierter Skeptizismus«4 ihr Ethos und Motor. Das Kompositum
»kritische Soziologie« wäre demnach ein Pleonasmus, ein weißer Schimmel. Von
Kritik der gesellschaftlichen Verhältnisse will dieses Programm freilich nichts wis-
sen; die geforderte »kritische Prüfung« bleibt auf wissenschaftliche Aussagen
beschränkt. Falsifiziert werden Sätze, nicht die soziale Ordnung.

Im Unterschied dazu geht eine wissenssoziologisch aufgeklärte Gesellschaftstheo-
rie – darunter subsumiere ich so unterschiedliche Zugänge wie Niklas Luhmanns
Systemtheorie und Luc Boltanskis und Laurent Thévenots pragmatische Soziologie
der Rechtfertigungsordnungen5 – davon aus, dass die Soziologie zwar Kritik als eine
soziale Praxis beobachten, dass sie die Voraussetzungen und Wirkungen dieser Pra-
xis, ihre Artikulationsformen, Sprecherpositionen, und Rechtfertigungsordnungen
beschreiben oder auch ihr Ausbleiben konstatieren kann, dass der Soziologe aber
selbst nicht in die Rolle des Kritikers schlüpfen kann, will er nicht den Anspruch

 
2 Weber 1988 [1904], S. 157, 151.

3 Popper 1972, S. 104 ff.

4 Merton 1972, S. 55.

5 Boltanski, Thévenot 2007; Boltanski 2010.

310 Ulrich Bröckling

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


preisgeben, als Wissenschaftler zu sprechen. Ironischerweise ist es gerade die sozio-
logische Grundeinsicht, dass die menschlichen Verhältnisse kontingent und folglich
gleichermaßen gestaltungsbedürftig wie gestaltbar sind, welche die Bedingungen
soziologischer Gesellschaftskritik unterminiert hat: Nach dem Einsturz religiöser
Überwölbungen und metaphysischer Gewissheiten existiert kein fixer Standpunkt
mehr, von dem aus die Gesellschaft als Ganze zu überblicken, gibt es keinen ver-
bindlichen normativen Maßstab, von dem aus sie zu kritisieren wäre. Jedes Wissen,
jede Wertsetzung und moralische Orientierung sind vielmehr positional gebunden
und daher perspektivisch.

Für die Soziologie ergibt sich daraus die Verpflichtung, sich auf Beobachtungen
zweiter Ordnung zu konzentrieren. Eine so verstandene Soziologie weiß es nicht
besser, und erst recht weiß sie nicht, wie die Dinge besser laufen sollten, aber sie
verfügt über ein ausgefeiltes Instrumentarium, um herauszupräparieren, wie Men-
schen zu der Überzeugung gelangen, dass die gesellschaftlichen Verhältnisse kriti-
kabel sind, welche sozialen Verhältnisse welche Formen des kritischen Einspruchs
hervortreiben, auf welche Begründungen diese sich berufen und welche Effekte sie
zeitigen. Die Praxis der Gesellschaftskritik selbst erscheint demgegenüber als eine
spezifische Weise, in der »die Leute« (zu denen selbstverständlich auch die Sozio-
logen zählen, wenn sie nicht gerade Soziologie treiben) sich gegenüber »der Welt«
verhalten – kurzum: Sie erscheint als Beobachtung erster Ordnung.6 Sie ist ein mög-
licher Gegenstand soziologischer Forschung, aber weder ihre methodologische Vor-
aussetzung noch ihr normativer Horizont. In dieser Perspektive gibt es eine Sozio-
logie der Kritik, wie es eine Soziologie der Arbeit oder des Geldverkehrs gibt, aber
es gibt keine kritische Soziologie. Sie wäre ein Oxymoron, ein schwarzer Schimmel.

Kritischer Rationalismus und wissenssoziologisch aufgeklärte Gesellschaftstheo-
rie treffen sich darin, dass sie Gesellschaftskritik aus der Soziologie ausschließen:
das eine Mal, indem Kritik konsequent auf ein Verfahren wissenschaftlicher Wahr-
heitsproduktion enggeführt, das andere Mal, indem sie strikt von wissenschaftlicher
Wahrheitsproduktion abgesetzt wird. Eine dritte Position begreift Kritik demge-
genüber weder als Methode noch als Forschungsobjekt, sondern als konstitutive
Aufgabe der Soziologie. Diese soll die gesellschaftlichen Verhältnisse nicht nur
beschreiben, sondern soll sie auch als Ausbeutungs-, Herrschafts-, Gewalt- und
Entfremdungsverhältnisse skandalisieren. Sie soll das Leiden und die Zumutungen
sichtbar machen, die diese Verhältnisse den Menschen abverlangen, sie soll ihre
Widersprüche und Krisenhaftigkeit herauspräparieren und schließlich so den Boden
dafür bereiten helfen, sich gegen Ausbeutung, Herrschaft, Gewalt und Entfremdung
zur Wehr zu setzen und die gesellschaftlichen Verhältnisse in diesem Sinne zu ver-
ändern. Während die ersten beiden Positionen für ein konsequent anti- oder a-nor-
matives Verständnis von Soziologie plädieren beziehungsweise die Soziologie allen-
falls auf die Norm der Werturteilsfreiheit oder der Selbstbeschränkung auf
Beobachtungen zweiter Ordnung verpflichten wollen, argumentiert diese Variante
kritischer Soziologie von einer expliziten oder impliziten normativen Orientierung
her. Die Norm, Kritik üben zu sollen, ergibt sich dann aus dem »kategorischen

 
6 Vobruba 2009, S. 11 ff.

Der Kopf der Leidenschaft 311

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


Imperativ, alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein
geknechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches Wesen ist«, um Marx’ berühmte
Formulierung aufzunehmen,7 oder sie ergibt sich aus der unhintergehbaren Aus-
richtung soziologischer Reflexion am Telos des »guten Lebens«. Soziologie sei nur
dann »attraktiv und gerechtfertigt«, postuliert aktuell etwa Hartmut Rosa, »wenn
sie ihre Fragestellungen auf jenen Ausgangspunkt des gelingenden Lebens wenigs-
tens indirekt bezieht«. Die Aufgabe der Gesellschaftskritik bestehe folglich negativ
»in einer Analyse der (strukturellen) Ursachen für das kollektive (oder auch grup-
penspezifische) Verfehlen eines guten Lebens« und positiv »in der Identifizierung
der sozialen Voraussetzungen und Bedingungen eines solchen Lebens«.8 Als ent-
scheidenden Grund für das Abweichen von diesem Kompass identifiziert Rosa das
kapitalistische Regime allseitiger Beschleunigung, Expansion und Steigerung. Ein
solches Kritikprogramm muss freilich offen lassen, wie jenes Gelingen, auf das hin
die kritische Soziologie ausgerichtet werden soll, näher zu bestimmen wäre. Rosa
räumt selbst ein, es sprächen gute Gründe für die Annahme, »dass sich solche Ziele,
Werte und Inhalte allenfalls formal bestimmen lassen«.9 Schuldig bleibt diese nor-
mative kritische Soziologie nicht zuletzt die Antwort auf die Frage, wie zu verhin-
dern wäre, dass das gelingende Leben der einen das Leben der anderen misslingen
lässt.

Die Gesellschaftskritik dergestalt auf einen positiven Fluchtpunkt zu verpflichten
war den Vertretern der älteren kritischen Theorie und ihren linkshegelianischen
Ahnen stets ein Ärgernis. Bereits der junge Marx hatte sich über jene Dogmatiker
mokiert, welche »die Auflösung aller Rätsel in ihrem Pulte liegen [hatten], und die
dumme exoterische Welt hatte nur das Maul aufzusperren, damit ihr die gebratenen
Tauben der absoluten Wissenschaft in den Mund flogen«. Stattdessen forderte er
eine immanente Kritik, die »nicht der Welt doktrinär mit einem neuen Prinzip
gegenüber[tritt]«, sondern »der Welt aus den Prinzipien der Welt neue Prinzipien«
entwickelt.10 Gesellschaftskritik hatte die Widersprüche aufzudecken, welche aus
den Bewegungsgesetzen kapitalistischen Warentauschs resultierten; sie hatte »die
versteinerten Verhältnisse dadurch zum Tanzen [zu] zwingen, dass man ihnen ihre
eigene Melodie vorsingt«.11 Eines Gegenentwurfs, aber auch einer anthropologi-
schen oder ethischen Fundierung bedurfte sie dagegen nicht. Diese könnten ohnehin
nur ein Abdruck jener Verhältnisse sein, an denen sich die Kritik entzündet. Von
Idealvorstellungen eines guten Lebens war deshalb wenig zu erwarten; sie waren
immer schon kontaminiert vom realen schlechten. Aus demselben Grund insistierte
auch Max Horkheimer auf dem unbedingten Negativismus kritischer Gesellschafts-
theorie: Dem kritischen Verhalten, schrieb er 1937 in seinem programmatischen
Essay »Traditionelle und Kritische Theorie«, erscheinen die Missstände »als not-

 
7 Marx 1961 a [1844], S. 385.

8 Rosa 2009, S. 90, 98; Rosa 2012, S. 7.

9 Rosa 2012, S. 7.

10 Marx 1961 b [1844], S. 344 f.

11 Marx 1961 a [1844], S. 381.

312 Ulrich Bröckling

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


wendig mit der ganzen Einrichtung des Gesellschaftsbaus verknüpft. Wenngleich es
[das kritische Verhalten, U.B.] aus der gesellschaftlichen Struktur hervorgeht, so ist
es doch weder seiner bewußten Absicht noch seiner objektiven Bedeutung nach
darauf bezogen, daß etwas besser funktioniere. Die Kategorien des Besseren, Nütz-
lichen, Zweckmäßigen, Produktiven, Wertvollen, wie sie in dieser Ordnung gelten,
sind ihm vielmehr selbst verdächtig«.12

Kritisch ist diese Theorie nicht, indem sie die soziale Wirklichkeit an einem wie
auch immer begründeten Ideal misst, sondern indem sie aufzeigt, wie die Konstitu-
tionsbedingungen des Sozialen zugleich die Bedingungen seiner Selbstzerstörung
hervorbringen.13 Soziologisch ist sie, weil sie die diagnostizierten gesellschaftlichen
Antagonismen auf nichts anderes zurückführt als auf Gesellschaftliches, auf das in
Institutionen, technischen Artefakten, in Sinn- und Wissensordnungen geronnene
Handeln der Menschen. Kritik bezeichnet hier keine moralische Positionierung,
sondern ergibt sich zwangsläufig aus der ihrem Gegenstand eigenen Dynamik. Dass
kritische Soziologie dialektisch sein solle, ist demnach kein abstraktes Gebot des
Denkens, sondern reflektiert den Zustand der gesellschaftlichen Verhältnisse.14 Die
soziologische Analyse des Kapitalismus selbst zeigt, so das Argument, dass dieser,
um sich zu erhalten, seine Verheißungen praktisch dementieren und barbarische
Züge annehmen muss. Krisen gehören zum Modus seiner Reproduktion. Ein Inter-
esse an der Beseitigung des Kapitalismus oder gar eine Anleitung, wie dies zu
bewerkstelligen wäre, lässt sich aus einer solchen Soziologie nicht zwingend ablei-
ten. Weil sie jedoch die gesellschaftlichen Widersprüche und Konflikte ins Zentrum
rückt und deren Entstehung aus den grundlegenden Vergesellschaftungsprinzipien
erklärt, entzaubert sie den Mythos seiner Alternativlosigkeit und wird so zur Auf-
klärung im emphatischen Sinne.15

Während kritischer Rationalismus und wissenssoziologisch aufgeklärte Gesell-
schaftstheorie einen Trennstrich zwischen Soziologie und Gesellschaftskritik ziehen,
postuliert die kritische Soziologie sowohl in ihrer normativistischen wie in ihrer
negativistischen Variante ihre notwendige Einheit und begründet dies entweder mit
einer moralischen Verpflichtung oder aber aus der Logik des Gegenstands. So
gegensätzlich die Antworten auf die Frage ausfallen, ob die Soziologie kritisch sein
kann, darf, muss oder es immer schon ist, in allen vier, zugegebenermaßen holz-
schnittartig gegeneinander konturierten Modellen soziologischer Reflexion wird
über diese Frage das Wissenschaftsverständnis der Disziplin verhandelt. Inwieweit
allerdings die Gesellschaftskritik überhaupt soziologischer Expertise bedarf und
welche Folgen es gegebenenfalls hat, wenn die Gesellschaftskritik soziologisiert
wird, das zu beantworten überschreitet den Rahmen disziplinärer Selbstverständi-
gung.

 
12 Horkheimer 1970 [1937], S. 27.

13 Vgl. Holz 1990.

14 Vgl. Adorno 1975, S. 18.

15 Vgl. Holz 1990, S. 138.

Der Kopf der Leidenschaft 313

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


Register der Kritik

Allzu oft jedenfalls dient die Berufung auf soziologische Fundierung der Kritik der
Selbstautorisierung der Kritiker, die damit den Anspruch auf Wahrheit qua Wis-
senschaftlichkeit erheben und sich zugleich von der vermeintlich unwissenschaftli-
chen alltäglichen Kritik der gemeinen Leute absetzen. Das gilt prominent, wie Robin
Celikates herausgearbeitet hat, für Pierre Bourdieus »soziologische Kritik der
Urteilskraft« und ihre Forderung nach einem epistemologischen Bruch zwischen
dem Alltagswissen der Akteure auf der einen und der soziologischen Reflexion auf
der anderen Seite.16 Die Kritik der Leute verbleibt, so die Auffassung nicht nur
Bourdieus, auf der Ebene der doxa, zugespitzt: Sie ist gar keine »richtige« Kritik;
erst die kritische Soziologie schafft epistemes, gesichertes Wissen. Selbst wenn die
Leute die gesellschaftlichen Zumutungen nicht klaglos hinnehmen, wenn sie ihren
Unmut ausdrücken oder rebellieren, so wissen sie doch nicht wirklich, was sie tun,
und bedürfen der Soziologen, die es ihnen erklären. Kritik erscheint dann nicht nur
als höchste Form der Soziologie, sondern umgekehrt auch Soziologie als höchste
Form der Kritik. Zwar sind die Rollenmodelle des Gesellschaftshygienikers und
Revolutionstechnikers weitgehend aus der Mode gekommen, und das Geschäft nor-
mativer Letztbegründungen überlässt man lieber den Kollegen aus der Philosophie,
aber auch als advokatorische Stimme der Prekarisierten, Ausgegrenzten und
Beschleunigten, als prophetische Mahner oder – schlimmstenfalls – als akademische
Politikberater kultivieren die kritischen Soziologen »Attitüden des Besserwis-
sens«.17 Virtuos spielen sie das »Ich sehe was, was Du nicht siehst«-Spiel18 und
sabotieren so ihren eigenen emanzipatorischen Anspruch. Um ihre eigene Praxis
macht die soziologische Kritik ohnehin meist einen Bogen. Aufgeklärt werden soll
vor allem das Wissen »der anderen«.19

Diejenigen, die Gesellschaftskritik auf Wissenschaftlichkeit in Gestalt soziologi-
scher Expertise verpflichten, und jene, die ihr einen wissenschaftlichen Anspruch
rundherum absprechen, treffen sich darin, dass sie das Verhältnis von Soziologie
und Kritik in die eine oder die andere Richtung vereindeutigen. Übergänge, Vermi-
schungen und wechselseitige Kontaminationen, welche die Differenz zwischen bei-
den weder negieren noch sie verabsolutieren, sind nicht vorgesehen. Die eindeutige
Zuordnung hat ihren Preis: Entweder wird die Soziologie von kritischer »Verun-
reinigung« gesäubert oder aber die Gesellschaftskritik wird an die soziologische
Leine gelegt. Um solche Mechanismen szientifischer Disziplinierung zu unterlaufen
und den Blick für komplexere Verbindungen von Soziologie und Kritik zu öffnen,
mag es sinnvoll sein, nicht nur zwischen unterschiedlichen Soziologien, sondern
auch zwischen verschiedenen Dimensionen kritischer Praxis zu differenzieren.
Unterschieden werden sollen dabei nicht divergierende Modelle, etwa Ideologiekri-
tik, genealogische, welterschließende, konstruktivistische, interpretative oder

2.

 
16 Celikates 2009, S. 52 ff.

17 Luhmann 1991, S. 148.

18 Celikates 2009, S. 39.

19 Kieserling 2004, S. 11.

314 Ulrich Bröckling

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


rekonstruktive Kritik,20 sondern die heterogenen Register des Problematisierens, des
Urteilens und der Intervention, die in der Praxis der Gesellschaftskritik aufgerufen
sind.

Da ist zunächst die epistemische Dimension der Kritik mit ihren Leitunterscheidun-
gen wahr – falsch beziehungsweise vernünftig – unvernünftig. Ihre Ursprünge liegen
in der Religionskritik, die sich dann zur Ideologie- und Erkenntniskritik ausweitet.
Grundlegend ist der aufklärerische Impuls, im Namen der Vernunft und mit den Waf-
fen der Wissenschaft die Mächte des Aberglaubens zu besiegen, ihre Fetische zu ent-
zaubern und den gesellschaftlichen Verblendungszusammenhang aufzudecken. Epis-
temische Kritik strebt nach Wahrheit, indem sie die Unwahrheit bekämpft. Um Licht
zu bringen, denunziert sie die Dunkelheit.

Demgegenüber verweist die moralische Dimension von Kritik auf ein juridisches
Modell. Sie übersetzt den Gegensatz zwischen gut und böse in das Schema Norm
versus Abweichung. Der Kritiker tritt hier als Richter auf, der das Sein am Sollen
misst. Er urteilt und verurteilt, klagt Unrecht an und fordert Gerechtigkeit ein.
Gleich, ob die normativen Referenzen ausgewiesen oder lediglich als implizite Ori-
entierungspunkte mitgeführt werden, das Tribunal der Kritik tritt immer dann in
Aktion, wenn Anspruch und Wirklichkeit auseinanderklaffen.

Urteile fällt auch die Kunstkritik, doch ihre Maßstäbe sind ästhetischer Natur.
Die ästhetische Dimension der Kritik erschöpft sich jedoch nicht darin, Regeln zur
Unterscheidung von Schönem und Hässlichem aufzustellen und die Werke der
Kunst danach zu bewerten. Jede Praxis der Kritik ist vielmehr selbst auch eine
ästhetische Praxis. Sie besitzt ihre eigenen Dramaturgien, Bilderpolitiken und rhe-
torischen Strategien: Das geschliffene Aperçu, die ironische Spitze, satirische Über-
zeichnung oder beißender Spott sind ihr weit mehr als nur äußerliche Stilmittel, sie
sind ihr Medium und ihre Form. In Karl Kraus findet sie ihren Heros nicht weniger
als in Karl Marx, und auch der war ein fulminanter Autor.

Dass Kritik sich, viertens, stets gegen etwas richtet, begründet ihren agonalen
Charakter. Sie unterscheidet nicht nur zwischen wahr und falsch, gut und böse,
schön und hässlich, sondern auch zwischen Freund und Feind. In ihrem Gegenstand
erkennt sie den Gegner, den es weniger zu belehren oder zu überzeugen als vielmehr
zu treffen gilt. Polemik ist daher nicht Entgleisung von Kritik, sondern ihr Glutkern.
Noch im sachlichsten Argument, im freundschaftlichsten Einwand steckt etwas vom
atemlosen Schlachtgetümmel.

Fünftens wurzelt Kritik immer auch in einem Affekt und vermag zu affizieren.
Selbst wenn sie kalt seziert, ist ihr Nein niemals gleichgültig. Die Kritik, heißt es bei
Marx, »ist keine Leidenschaft des Kopfes, sie ist der Kopf der Leidenschaft«.21 Der
kritische Einspruch bezieht seine Energie aus Idiosynkrasien ebenso wie aus der Lust
an der Zerstörung oder dem Wunsch nach Bloßstellung des Gegners. Ekel, Empö-
rung, Abscheu, die Freude am virtuos gesetzten Treffer und das Triumphgefühl der
Überwältigung treiben ihn an. Ohne ihre affektive Kraft könnte Kritik nicht den
Funken der Empörung überspringen lassen, aber dieselbe Kraft führt auch dazu,
 
20 Vgl. Iser 2011.

21 Marx 1961 a [1844], S. 380; vgl. Lemke 2011, S. 40.

Der Kopf der Leidenschaft 315

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


dass dem Kritiker oftmals purer Hass entgegenschlägt. Und dass es den herrschen-
den Ideologien an affektiver Kraft mangle, dass sie jedenfalls nicht die richtigen
Affekte mobilisieren, genau das wirft die Gesellschaftskritik ihnen vor: »On ne peut
pas tomber amoureux d’une courbe de croissance«, »in eine Wachstumskurve kann
man sich nicht verlieben«, lautete eine der Parolen des Pariser Mai.22

Eng damit verbunden ist, sechstens, die existenzielle Dimension der Kritik: Der
Kritiker sieht sich durch Unrecht, Unfreiheit oder Unwahrheit in seinem Selbst- und
Weltbezug infrage gestellt. Er vermag seine Augen nicht weiter zu verschließen, er
erträgt es nicht, auch nur einen Tag länger zu schweigen, Lüge und Leiden zu igno-
rieren. Kritik bedeutet hier vor allem, sich selbst die Treue zu halten. Michel Fou-
cault hat diese Dimension mit der antiken Tugend der Parrhesia, der freimütigen
Rede in Verbindung gebracht.23 Der Parrhesiast hat den Mut, dem Herrscher oder
der Volksversammlung entgegenzutreten und das Wort zu ergreifen, auch wenn er
sich damit in Gefahr bringt. Er beschränkt sich nicht darauf, die Wahrheit auszu-
sprechen, sondern bezeugt sie, indem er sie lebt, indem er sich in seiner Existenz aufs
Spiel setzt, um sie wahr zu machen. Seine Wahrheit ist kein verborgenes Wissen, das
ans Licht geholt, keine Einsicht, die kundgetan wird; sie ist ein Skandalon, das
Widerstand provoziert.

Schließlich, und das ist die allgemeinste Dimension, die in alle anderen hinein-
wirkt, ist Kritik eine transformative Praxis. Von Michael Walzer stammt die schöne
Formulierung, sie sei der »gebildete Vetter der gemeinen Beschwerde«.24 Wer Kritik
übt, wünscht, dass das Kritisierte verschwindet, zusammenbricht, sich ändert oder
korrigiert wird. Dabei muss er nicht wissen, was an seine Stelle treten soll. Der
Kritiker hat im Gegenteil gute Gründe, schon das Ansinnen zurückzuweisen, er solle
einen positiven Gegenentwurf beibringen. Aber er ist sicher, dass die Dinge nicht so
bleiben dürfen, wie sie sind. Ohne Unzufriedenheit keine Kritik. Statt trotz allem
am Status quo festzuhalten – loyalty – oder das Feld zu räumen und abzuwandern
– exit –, wählt der Kritiker die voice-Option, um Albert O. Hirschmans Systematik
möglicher Reaktionen auf Unzufriedenheit aufzugreifen.25 Er widerspricht, um zu
verändern – die defiziente Realität, die Maßstäbe, denen gegenüber sie als defizient
erscheint,26 und nicht zuletzt sich selbst.

Kritik als Praxis des Dissenses

Weil in den Praktiken der Kritik so unterschiedliche Register im Spiel sind, lässt sich
das Verhältnis von Soziologie und Kritik nicht auf die Alternative strikte Trennung
oder notwendige Kopplung herunterbrechen. Dass Gesellschaftskritik gleicherma-
ßen auf wahres Wissen, auf moralische Urteile wie auf Welt- und Selbstveränderung

3.

 
22 Zitiert nach Holmes 2002.

23 Vgl. Foucault 1996, Foucault 2010; Gehring, Gelhard 2012.

24 Walzer 1993, S. 78.

25 Hirschman 1974.

26 Vgl. Jaeggi 2009, S. 287 f.

316 Ulrich Bröckling

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


abzielt, dass sie ästhetisch geformt und affektiv aufgeladen ist, dass sie die Kon-
frontation sucht und mit dem eigenen Leben bezeugt wird, stellt sowohl die Einge-
meindungsversuche wie die Unvereinbarkeitsbeschlüsse seitens der Soziologie
infrage. Weder sind Soziologen in besonderer Weise zur Kritik berufen oder auf-
grund ihres Wissens dazu besser befähigt als andere, noch besteht für sie umgekehrt
aus wissenschaftlichen Gründen irgendein Anlass zu Kritikabstinenz. Soziologie und
Gesellschaftskritik fallen nicht zusammen, sie fallen aber auch nicht auseinander;
sie bleiben unterscheidbar und sind doch eng aufeinander bezogen. Produktiv (nicht
konstruktiv!) wird ihr Verhältnis nicht als wissenschaftliche Grundlegung der Kritik
durch die Soziologie oder als Verpflichtung der Soziologie auf einen kritischen
Standpunkt, sondern als ein Verhältnis wechselseitiger Irritation. Irritationen ent-
stehen, wenn Erwartungen enttäuscht, wenn Regeln und Regelmäßigkeiten durch-
kreuzt werden. Sie ereignen sich, aber lassen sich nicht verordnen. Verbindliche
Modelle dafür, wie die Soziologie gesellschaftskritisch aufzustören und die Gesell-
schaftskritik soziologisch zu verunsichern wäre, kann es daher nicht geben. Die
gleichermaßen von Kollision wie Kollusion geprägte Verbindung zwischen Sozio-
logie und Gesellschaftskritik realisiert sich vielmehr in immer neuen Konstellatio-
nen.

Aber realisiert sie sich tatsächlich noch? Ist die Gesellschaftskritik nicht erschöpft
im doppelten Sinne des Wortes, ermüdet und ausgereizt zugleich? Und die Soziolo-
gie, deren heroische Tage auch schon eine Weile zurückliegen, hat sie sich nicht
längst immunisiert gegen gesellschaftskritische Herausforderungen? Folgt man pro-
minenten soziologischen Zeitdiagnosen, so stehen wir spätestens seit 1989 »am
Ende der kritischen Soziologie«. Diese könne das bürgerliche »Spiel von Kritik und
Krise nicht weiterspielen«, weil sie »die Krisenphänomene nicht mehr nur als vor-
übergehend behandeln, nicht mehr nur auf falsches Bewußtsein oder falsche Politik
zurückführen kann, sondern sie als strukturelle Effekte der modernen Gesellschaft
begreifen muß«, schreibt Niklas Luhmann.27 Die kritische Theorie ist »schon lange
verstorben«,28 schlägt Bruno Latour in dieselbe Kerbe – freilich mit anderer Begrün-
dung: Allzu lang habe die sozialwissenschaftliche Kritik sich darin gefallen, einer-
seits aufzudecken, dass alle Phänomene durch Diskurse und Praktiken sozial kon-
struiert seien, und andererseits darauf zu verweisen, wie sehr die Akteure doch durch
unverfügbare Strukturen determiniert seien. Mit diesem Spiegelspiel zwischen fairy
position und fact position behalte die Kritik zwar immer recht, sie manövriere sich
zugleich aber in ein Abseits, wo niemand ihr mehr zuhört: »Der Zeus der Kritik
herrscht absolut, aber er herrscht über eine Wüste«.29

Luc Boltanski und Ève Chiapello wiederum konstatieren eine Krise der Kapita-
lismuskritik, weil die Transformationen des Kapitalismus seine Kritiker, wenn auch
nur vorläufig, entwaffnet haben.30 In ihrer Untersuchung des nouvel esprit du capi-

 
27 Luhmann 1991, S. 147 f.

28 Latour 2007, S. 59.

29 Ebd., S. 40.

30 Boltanski, Chiapello 2003.

Der Kopf der Leidenschaft 317

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


talisme unterscheiden die beiden zwei Typen der Kapitalismuskritik: Während die
Sozialkritik Ungleichheit, Armut und Ausbeutung anprangert, beklagt die Künst-
lerkritik vor allem den Mangel an Authentizität, die Fremdbestimmung und Diszi-
plinierung in der Fabrik sowie die Verwandlung aller Gegenstände in Waren. Die
Pointe ihrer Argumentation liegt darin, dass sie die Veränderungen des Kapitalismus
seit den 1980er Jahren »als eine besondere Aneignung der ›künstlerischen Kritik‹
und ihrer Forderungen nach mehr Autonomie, Kreativität, nach authentischeren
Beziehungen zwischen den Personen etc.«31 deuten. Der Kapitalismus habe nun
auch diese, zuletzt 1968 machtvolle Form seiner Kritik absorbiert, nachdem es ihm
bereits früher gelungen sei, die Arbeiterbewegung und ihre sozialen Forderungen zu
integrieren. Das Koordinatensystem von Kritik und Affirmation habe sich verscho-
ben: Begriffe wie Autonomie und Selbstorganisation hätten die Seite gewechselt. Sie
zeigten heute nicht mehr Zugehörigkeit zur Gegenkultur an, sondern gehörten zum
Anforderungsprofil jedes mittleren Angestellten. Ganz offensichtlich hat die aktuelle
Ort- und Orientierungslosigkeit von Gesellschaftskritik ihren Grund nicht zuletzt
in der unbequemen Einsicht, dass der vermeintliche Sand, mit dem man das Getriebe
aufhalten zu können hoffte, dieses inzwischen als Schmiermittel besser laufen lässt.
Was ehedem Widerstandspositionen markierte, fungiert heute als Innovationsge-
nerator.

Erschwert wird die Lage noch dadurch, dass der Neokapitalismus jenen kritischen
Furor noch einmal radikalisiert, der schon den alten antrieb. Hatte dieser »alles
Ständische und Stehende verdampft, alles Heilige [...] entweiht, und die Menschen
[...] endlich gezwungen, ihre Lebensstellung, ihre gegenseitigen Beziehungen mit
nüchternen Augen anzusehen«,32 so postuliert der neue Geist Selbstverantwortung,
Eigeninitiative usw. und spricht allen Autoritäten, die über die Menschen verfügen
wollen, ihre Legitimität ab – allen, außer dem Markt. Im Zeichen eines generali-
sierten Wettbewerbs wird fortwährende Selbstbefragung zur elementaren Tugend.
Kapitalistische Aufklärung fordert den »Ausgang des Menschen aus seiner selbst-
verschuldeten Unproduktivität«33 und setzt dazu auf Kreativität statt Konformität,
auf Überschreitung statt Regelbefolgung. Nur wer sich den Ritualen permanenter
Kritik und Selbstkritik unterzieht, soll dem Imperativ lebenslangen Lernens folgen
können. Ein Ausdruck dieser Institutionalisierung und Instrumentalisierung des kri-
tischen Blicks sind die allgegenwärtigen Evaluationen, Monitoring-Verfahren und
Benchmarking-Prozesse. Sie etablieren ein Regime kybernetischer Selbst- und
Fremdsteuerung, das in den Algorithmen der elektronischen Netze längst in Echtzeit
operiert. Kritik ist zur Rückkopplung mutiert, die Anpassungsbedarf signalisiert
und ein flexibles Aussteuern ermöglicht. Störpotentiale fungieren als Lernhilfen, der
kritische Stachel dient als Frühwarnsystem. Permanente Verbesserung sabotiert die
Wende zum Guten.

 
31 Boltanski, Chiapello 2001, S. 468 f.

32 Marx, Engels 1959 [1848], S. 465.

33 Masschelein, Simons 2005, S. 84 f.

318 Ulrich Bröckling

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


Einiges spricht für eine solche Diagnose. Auch ich selbst habe sie wiederholt in
ähnlicher Weise vertreten.34 Insofern trifft der auf Boltanski und Chiapello
gemünzte Vorwurf Jacques Rancières auch mich: Die »postkritische Kritik«,
schreibt er, kultiviere eine Haltung »linker Melancholie«. »[I]hr kleinster gemein-
samer Nenner ist die enttäuschte Feststellung der Unmöglichkeit, den Lauf einer
Welt zu ändern, der jeder feste Punkt fehlt, um sich der gasförmig, flüssig und
immateriell gewordenen Wirklichkeit der Beherrschung entgegenzusetzen. [...] Die
Melancholie zehrt von ihrer eigenen Machtlosigkeit. Es genügt ihr, sie in allgemeine
Machtlosigkeit zu verwandeln und sich die Position des hellsichtigen Geistes zu
reservieren, der einen abgeklärten Blick auf die Welt wirft, in der die kritische Inter-
pretation des Systems ein Element des Systems selbst geworden ist.«35 Eine solche
Form der Kritik macht sich unangreifbar, weil sie dem System die Fähigkeit unter-
stellt, jeden, aber auch wirklich jeden Widerspruch zu integrieren und genau daraus
seine Kraft zu beziehen. Was auch geschieht, wie der Igel im Märchen ist der Kritiker
immer schon da und verkündet, das Rennen sei gelaufen. Soziologische Aufklärung
schlägt so um in self-fulfilling prophecy.

Rancière schlägt vor, mit dieser Logik immunisierender Selbstbestätigung zu bre-
chen und sich stattdessen den »Szenen des Dissenses« zuzuwenden, jenen Ereignis-
sen der Verunordnung, welche die bestehende Ordnung, auch die Ordnung sozial-
wissenschaftlicher Klassifizierungen und Erklärungsmodelle, verrücken, verwirren
und destabilisieren, ohne sie durch eine neue zu ersetzen. Diese Momente der Stö-
rung mögen prekär sein, stets in Gefahr, marginalisiert, unterdrückt, ruhiggestellt
oder instrumentalisiert zu werden. Vollends zum Verschwinden bringen lassen sie
sich nicht: »Es gibt einfach Szenen des Dissenses, und sie können immer und überall
auftauchen«. Mit dem ideologiekritischen Gestus des Aufdeckens einer »unter den
Erscheinungen verdeckten Wirklichkeit« hat eine solche Praxis so wenig gemein wie
mit einem soziologischen Realismus, der »eine einzige Ordnung der Darstellung und
der Interpretation des Gegebenen« unterstellt, »die jedem ihre Offensichtlichkeit
aufzwingt«. Dagegen pocht Rancière auf die transformative Kraft des Aufbegehrens
und einer Analytik des Bruchs: »[J]ede Situation kann in ihrem Innern gespalten
werden und unter einer anderen Wahrnehmungs- und Bedeutungsanordnung neu
gestaltet werden«. Im Dissens artikulieren sich die Ausgeschlossenen und beanspru-
chen noch vor allen konkreten Forderungen, überhaupt als zur Artikulation fähige
Subjekte anerkannt zu werden. »Der Dissens stellt zugleich die Offensichtlichkeit
dessen in Frage, was wahrgenommen wird, denkbar und machbar ist, wie die Auf-
teilung derer, die fähig sind zu erkennen, zu denken und die Koordinaten der
gemeinsamen Welt zu verändern.«36 Die Anteillosen besitzen zwar keinen privile-
gierten Zugang zur Wahrheit, ihre Moral mag fragwürdig sein, ihre Rede unge-
schliffen, ihr Aussehen wenig Vertrauen erwecken, ihr Zorn beängstigen, ihre Paro-
len mögen maßlos oder allzu beschränkt klingen, aber allein die Tatsache, dass sie

 
34 Vgl. Bröckling 2003; Bröckling 2006; Bröckling 2010.

35 Rancière 2009, S. 48.

36 Ebd., S. 60 f.

Der Kopf der Leidenschaft 319

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


ihre Ausgrenzung nicht widerspruchslos hinnehmen, verweist auf die Gleichheit, die
man ihnen vorenthält.

Das lässt sich als ein philosophischer Aufruf dazu lesen, sowohl die Soziologie der
Kritik wie auch die kritische Soziologie in eine historisch-politische Soziologie des
Konflikts, der Unterbrechung, des Außerkraftsetzens zu überführen. Mit der Sozio-
logie der Kritik teilt eine solche Perspektive das Interesse an den tatsächlichen Arti-
kulationen des Einspruchs, mit der kritischen Soziologie die Aufmerksamkeit für
die immanenten Widersprüche des Sozialen. Ich bin nicht sicher, ob Rancière eine
solche Lesart unterstützen und die Soziologie nicht pauschal der Polizeiwissenschaft
zuschlagen würde, errichtet sie doch – wie jede Wissenschaft – ein epistemisches
Regime, das festlegt, was sichtbar und was mit Anspruch auf Wahrheit sagbar ist.
Rancières Gegenbegriff zur Polizei ist Politik, verstanden nicht als Administration
des Gemeinwesens oder als kollektiv bindende Entscheidung, sondern als ein Akt
der Dislokation: »[S]ie lässt sehen, was keinen Ort hatte, gesehen zu werden, lässt
eine Rede hören, die nur als Lärm gehört wurde«.37 Politisch ist die Störung der
Ordnung durch diejenigen, für die in ihr kein Platz vorgesehen ist. Die Soziologie
hat ihre Aufgabe bisher darin gesehen, die Regeln und Regelmäßigkeiten sozialer
Phänomene zu identifizieren und ihre Bedingungsfaktoren und Effekte, ihre insti-
tutionellen Rahmungen, Sinnhorizonte, Wissensformationen und Legitimations-
muster zu erklären. Kurzum, sie hat sich der Analyse sozialer Ordnungen verschrie-
ben. Wie sie dem Platz einräumen könnte, was ihre eigenen Ordnungsmodelle
durchkreuzt, wie ihre Erkenntnisse politisch in dem Sinne werden könnten, dass sie
Konflikte nicht nur beobachten, sondern anstoßen, wie sich schließlich eine so ver-
standene Kritik in soziologische Forschungspraxis übersetzen ließe, das zu erkunden
steht ihr noch bevor.

Literatur

Adorno, Theodor W. 1975. Negative Dialektik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Boltanski, Luc 2010. Soziologie und Sozialkritik. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008. Berlin:

Suhrkamp.
Boltanski, Luc; Chiapello, Ève 2001. »Die Rolle der Kritik in der Dynamik des Kapitalismus und

der normative Wandel«, in Berliner Journal für Soziologie 11, 4, S. 459-477.
Boltanski, Luc; Chiapello, Ève 2003. Der neue Geist des Kapitalismus. Konstanz: UVK.
Boltanski, Luc; Thévenot, Laurent 2007. Über die Rechtfertigung. Eine Soziologie der kritischen

Urteilskraft. Hamburg: Hamburger Edition.
Bröckling, Ulrich 2003. »Der anarchistische Manager. Fluchtlinien der Kritik«, in Menschenre-

gierungskünste. Anwendungen poststrukturalistischer Analyse auf Management und Orga-
nisation, hrsg. v. Weiskopf, Richard, S. 319-333. Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Bröckling, Ulrich 2006. »Kritik oder die Umkehrung des Genitivs. Eine Bricolage«, in Mittelweg
36 15, 4, S. 93-100.

Bröckling, Ulrich 2010. »Anders anders sein. Jenseits des kapitalistischen Realismus«, in Kapi-
talistischer Realismus. Von der Kunstaktion zur Gesellschaftskritik, hrsg. v. Neckel, Sighard,
S. 281-301. Frankfurt a. M.: Campus.

Celikates, Robin 2009. Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverständigung und kri-
tische Theorie. Frankfurt a. M.: Campus.

 
37 Rancière 2002, S. 41.

320 Ulrich Bröckling

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


Foucault, Michel 1996. Diskurs und Wahrheit. Die Problematisierung der Parrhesia. Berlin:
Merve.

Foucault, Michel 2010. Der Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst und der anderen II.
Vorlesungen am Collège de France 1983/84. Berlin: Suhrkamp.

Gehring, Petra; Gelhard, Andreas. Hrsg. 2012. Parrhesia. Foucault und der Mut zur Wahrheit.
Zürich: diaphanes.

Hirschman, Albert O. 1974. Abwanderung und Widerspruch. Reaktionen auf Leistungsabfall bei
Unternehmungen, Organisationen und Staaten. Tübingen: Mohr Siebeck.

Holmes, Brian 2002. Der flexible Charakter. Für eine neue Kulturkritik. http://eipcp.net/trans-
versal/1106/holmes/de (Zugriff vom 15.06.2012).

Holz, Klaus 1990. »Kritik nach der ›Moderne‹. Programmatischer Beitrag zu einer Soziologie der
Kritik«, in Soziologie zwischen Moderne und Postmoderne. Untersuchungen zu Subjekt,
Erkenntnis und Moral, hrsg. v. Holz, Klaus, S. 135-155. Gießen: Focus.

Horkheimer, Max 1970 [1937]. »Traditionelle und kritische Theorie«, in Max Horkheimer:
Traditionelle und kritische Theorie. Vier Aufsätze, S. 12-56. Frankfurt a. M.: Fischer.

Iser, Mattias 2011. »Gesellschaftskritik«, in Politische Theorie. 25 umkämpfte Begriffe zur Ein-
führung. 2., aktualisierte und erweiterte Auflage, hrsg. v. Göhler, Gerhard; Iser, Mattias;
Kerner, Ina, S. 142-157. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Jaeggi, Rahel 2009. »Was ist Ideologiekritik?«, in Was ist Kritik?, hrsg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche,
Thilo, S. 266-295. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kieserling, André 2004. Selbstbeschreibung und Fremdbeschreibung. Beiträge zur Soziologie
soziologischen Wissens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Latour, Bruno 2007. Elend der Kritik. Vom Krieg um Fakten zu Dingen von Belang. Zürich:
diaphanes.

Lemke, Thomas 2011. »Critique and experience in Foucault«, in Theory, Culture & Society 28, 4,
S. 26-48.

Luhmann, Niklas 1991. »Am Ende der kritischen Soziologie«, in Zeitschrift für Soziologie 20, 2,
S. 147-152.

Marx, Karl 1961 a [1844]. »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung«, in Marx
Engels Werke, Bd. 1, S. 378-391. Berlin: Dietz.

Marx, Karl 1961 b [1844]. »Briefe aus den ›Deutsch-Französischen Jahrbüchern‹«, in Marx
Engels Werke, Bd. 1, S. 337-346. Berlin: Dietz.

Marx, Karl; Engels, Friedrich 1959 [1848]. Manifest der kommunistischen Partei, in Marx Engels
Werke, Bd. 4, S. 459-493. Berlin 1959: Dietz.

Masschelein, Jan; Simons, Maarten 2005. Globale Immunität oder Eine kleine Kartographie des
europäischen Bildungsraums. Zürich: diaphanes.

Merton, Robert K. 1972. »Wissenschaft und demokratische Sozialstruktur«, in Wissenschafts-
soziologie I. Wissenschaftliche Entwicklung als sozialer Prozeß, hrsg. v. Weingart, Peter,
S. 45-59. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Popper, Karl R. 1972. »Die Logik der Sozialwissenschaften«, in Theodor W. Adorno et al.: Der
Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, S. 103-124. Neuwied: Luchterhand.

Rancière, Jacques 2002. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Rancière, Jacques 2009. »Die unglücklichen Abenteuer des kritischen Denkens«, in Jacques
Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, S. 35-62. Wien: Passagen.

Rosa, Hartmut 2009. »Kapitalismus als Dynamisierungsspirale – Soziologie als Gesellschafts-
kritik«, in Klaus Dörre et al.: Soziologie – Kapitalismus – Kritik. Eine Debatte, S. 87-125.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rosa Hartmut 2012. Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Berlin: Suhrkamp.
Tasheva, Gallina. Hrsg. 2014. Kritik in Zeiten der Kontingenz. Weilerswist: Velbrück Wissen-

schaft (in Vorbereitung).
Vobruba, Georg 2009. Die Gesellschaft der Leute. Kritik und Gestaltung der sozialen Verhält-

nisse. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.
Walzer, Michael 1993. Kritik und Einmischung. Drei Wege der Gesellschaftskritik. Frankfurt a.

M.: Fischer.

Der Kopf der Leidenschaft 321

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


Weber, Max 1988 [1904]. »Die ›Objektivität‹ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer
Erkenntnis, in Max Weber: Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre. 7. Auflage,
S. 146-214. Tübingen: Mohr Siebeck.

322 Ulrich Bröckling

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309


Zusammenfassung: Im Beitrag werden gegensätzliche soziologische Antworten auf die Frage,
ob die Soziologie kritisch sein kann, darf, muss oder immer schon ist, diskutiert. In Absetzung
von Positionen, die ein Ende oder die Erschöpfung der Gesellschaftskritik diagnostizieren,
wird für ein Verständnis von Kritik als Praxis des Dissenses plädiert.

Stichworte: Gesellschaftskritik, kritische Theorie, Soziologie der Kritik.

The head of passion. Sociology and criticism

Summary: The essay discusses different sociological answers to the question whether sociol-
ogy can, should be, must be, or if it always has been critical. Contrary to the diagnosis that
social criticism is exhausted and has come to an end, the paper advocates an understanding
of critique as a practice of dissent.

Keywords: social criticism, critical theory, sociology of critique.

Autor

Prof. Dr. Ulrich Bröckling
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg
Institut für Soziologie
Rempartstr. 15
79098 Freiburg
ulrich.broeckling@soziologie.uni-freiburg.de

Der Kopf der Leidenschaft 323

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-309

