Okologisch-soziale Transformation in der Perspektive von
Laudato si

Hannah Klinkenborg

Es gibt nicht zwei Krisen nebeneinander, eine der Umwelt und eine
der Gesellschaft, sondern eine einzige und komplexe sozial-6kologi-
sche Krise (Laudato si‘ 139).

1. Einleitung

In seiner Umwelt- und Sozialenzyklika Laudato si‘ beschreibt Papst Fran-
ziskus die Klimakrise als eine sozial-6kologische Krise, die die Erneuerung
von Wirtschaft und Gesellschaft erfordere. ,, Wir kommen [...] nicht umhin
anzuerkennen, dass ein wirklich 6kologischer Ansatz sich immer in einen
sozialen Ansatz verwandelt, der die Gerechtigkeit in die Umweltdiskussion
aufnehmen muss, um die Klagen der Armen ebenso zu héren wie die
Klagen der Erde.“ (Laudato si* 49) Er nimmt damit Bezug auf Interdepen-
denzen, die (wenn auch mit anderen thematischen Schwerpunkten) auch
in Oswald von Nell-Breunings Werk von Bedeutung waren: die enge Ver-
kntpfung des Wirtschaftssystems mit den sozialen Beziehungen zwischen
den beteiligten Akteuren. Sowohl aus Nell-Breunings Arbeiten als auch
aus Laudato si® lasst sich dabei ein kritisches Verhiltnis zum Kapitalis-
mus herauslesen, sowie die Forderung, die negativen Auswirkungen einer
solchen Wirtschaftsform kritisch zu durchleuchten. Dazu gehéren auch
die Machtasymmetrien, die in einem solchen Wirtschaftssystem bestehen.
In Laudato si wird hierbei eine globale Perspektive eingenommen, also
die Verwobenheit des Wirtschaftssystems mit sozialen Beziehungen, die
tber die traditionellen sozialen Zusammenhinge einer nationalstaatlich
formierten Gesellschaft hinausgehen. Interdependenzen, Macht- und Ge-
rechtigkeitsaspekten miissen also noch weitergedacht werden als in den
meisten Texten Nell-Breunings: Es geht um intra- und intergenerationale
Gerechtigkeitsaspekte in einem globalen Kontext. Der folgende Beitrag ist
demnach vor allem auf die Verbindungen von Laudato si* zur 6kologisch-
sozialen Transformation fokussiert.

113

https://doLorg/10.5771/8783748832420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TEE.


https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hannah Klinkenborg

Der Ansatz einer sozio-6kologischen Transformation verdeutlicht den
Umstand, dass Armut und Ungleichheit auf der einen Seite sowie Klima-
wandel und Umweltprobleme auf der anderen Seite miteinander verwo-
ben sind: Ungleichheit wird durch die zunehmende Umweltzerstorung
verstarkt, die Verlierer des Klimawandels finden sich also oft nicht unter
den Verursachern desselben. Mit der Kritik an einem ,fehlgeleitete[n] An-
thropozentrismus® (u.a. Laudato si‘ 119) und an der ,Lige beztglich der
unbegrenzten Verftigbarkeit der Giiter des Planeten® (Laudato Si‘ 106)
identifiziert Papst Franziskus die Wirtschaftsweise der freien Marktwirt-
schaft sowie die Konsumgewohnheiten und Lebensstile insbesondere im
globalen Norden als Ursachen fir die Klimakatastrophe (Laudato si® 51,
56, 123, 189f.). Er fordert daher eine radikale Umkehr zu einem anderen
Lebensstil (Laudato si 208):

Es handelt sich um die gleiche Logik des »Einweggebrauchs«, der so
viele Abfille produziert, nur wegen des ungeziigelten Wunsches, mehr
zu konsumieren, als man tatsichlich braucht. Da konnen wir nicht
meinen, dass die politischen Pline oder die Kraft des Gesetzes ausrei-
chen werden, um Verhaltensweisen zu vermeiden, die die Umwelt in
Mitleidenschaft ziehen. (Laudato si‘ 123)

Vor diesem Hintergrund soll im folgenden Beitrag die okologisch-soziale
Transformation mit Blick darauf durchleuchtet werden, wie Konsum im
Sinne einer solchen Transformation gestaltet werden kann. Hierzu werden
zunichst Ansitze vorgestellt, die ein anderes (1) Wirtschaften und (2) Kon-
sumieren fordern, als es gegenwirtig noch in Wohlstandsgesellschaften
gelebt wird. Des Weiteren wird darauf eingegangen werden, (3) welche
Rolle Religionen und Kirchen in dem Transformationsprozess einnehmen
konnen. Der Beitrag schlieft (4) mit einem Fazit.

2. Anders Wirtschaften, anders Konsumieren: planetare Grenzen und das gute
Leben

Man hat die Lektionen der weltweiten Finanzkrise nicht gelernt, und
nur sehr langsam lernt man die Lektionen der Umweltschiadigung.
In manchen Kreisen meint man, dass die jetzige Wirtschaft und die
Technologie alle Umweltprobleme 16sen werden, ebenso wie man in
nicht akademischer Ausdrucksweise behauptet, dass die Probleme des
Hungers und das Elend in der Welt sich einfach mit dem Wachstum
des Marktes losen werden. (...) Der Markt von sich aus gewahrleistet
aber nicht die ganzheitliche Entwicklung des Menschen und die sozia-

114

https://doLorg/10.5771/8783748832420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TEE.


https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Okologisch-soziale Transformation in der Perspektive von Laudato si‘

le Inklusion (vgl. Benedikt XVI, Caritas in Veritate 35). Unterdessen
verzeichnen wir ,eine Art verschwenderische und konsumorientierte
Uberentwicklung, die in unannehmbarem Kontrast zu anhaltenden
Situationen entmenschlichenden Elends steht® (ebd., 22), und es wer-
den nicht schnell genug wirtschaftliche Einrichtungen und soziale
Programme erarbeitet, die den Armsten einen reguliren Zugang zu
den Grundressourcen erméglichen. Man wird nie genug darauf hin-
weisen konnen, welches die tiefsten Wurzeln des gegenwartigen Un-
gleichgewichts sind, die mit der Ausrichtung, den Zielen, dem Sinn
und dem sozialen Kontext des technologischen und wirtschaftlichen
Wachstums zu tun haben.” (Laudato si’ 109)

Papst Franziskus kritisiert in Laudato si‘ die Wirtschaftsweise der freien
Marktwirtschaft, die gepragt sei durch das bestindige und unendliche
Streben nach wirtschaftlichem Wachstum, hoherer Produktion (Laudato
si¢ 189) und unreflektiertem technischem Fortschritt (Laudato si‘ 105).
Aus der Enzyklika lasst sich demnach eine Wachstumskritik und die For-
derung zur Abkehr von kapitalistischen Praktiken ablesen (Lederer 2019).
Die geduferte Hinterfragung des Wachstumsparadigmas schliefSt dabei an
Debatten des Post- oder anderen Wachstums, Degrowth und Suffizienz an
(Puggioni 2017). Diesen Ansatzen ist gemein, dass sie das wachstumsorien-
tierte Denken fiir die Klimakatastrophe verantwortlich machen und ein
»Weniger“ an Produktion und Konsum angesichts der planetaren Grenzen
fordern.

Seit der Club of Rome-Veroffentlichung ,Grenzen des Wachstums®
(Meadows et al. 1972) vor knapp 50 Jahren sind solche Erwagungen bereits
Bestandteil von okologisch-6konomischen Debatten. Dennoch zeigt unter
anderem der Sachstandsbericht des Weltklimarates Grenzen der bisherig
ergriffenen politischen Maffnahmen, Ansitze und Strategien auf. Dies liegt
unter anderem an dem Festhalten an der Vorstellung, dass allein durch
Effizienzsteigerungen (also technisch orientierte Losungsstrategien, durch
die der Konsum nicht eingeschrankt wird) die Umweltkrise in den Griff
zu bekommen sei. Allerdings lassen sich die Umweltschidden allein durch
innovative Technik nicht in dem Ausmafl minimieren, in dem es notwen-
dig wire, um den Klimawandel aufzuhalten. Einerseits bliebt der Konsum
im globalen Norden zu hoch, wahrend sich das Konsumniveau im globa-
len Siiden diesem voraussichtlich mehr und mehr anpasst. Andererseits
fihren auch Rebound-Eftekte dazu, dass Effizienzgewinne durch einen ein-
tretenden Mehrverbrauch aufgehoben werden (Holzinger 2020). Nachhal-
tigere Produktionsformen zu fordern, ist dabei nicht verkehrt. Dennoch
geht wirtschaftliches Wachstum mit einem gesteigerten Verbrauch von

115

https://doLorg/10.5771/8783748832420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TEE.


https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hannah Klinkenborg

Ressourcen einher, sodass technische Losungen allein nicht die Umwelt-
zerstorung beenden konnen.

Hinderlich fiir einen wirklichen Wandel in der Klimabilanz ist unter
anderem das Festhalten an einem Hierarchiemodell, das die Wirtschaft
und Kennzahlen des Wirtschaftswachstums wie das Bruttoinlandsprodukt
(BIP) an die Spitze der Erwagungen stellt. Dem entgegen stchen Ansitze
zum Umdenken, zum Beispiel in dem Donut-Okonomie Modell von Kate
Raworth (2018), das auf das Ziel ausgerichtet ist, soziale Bedurfnisse zu
erfillen sowie gleichzeitig die planetaren Grenzen nicht zu tGberschreiten.
Wirtschaftswachstum kann nach diesem Modell ein Mittel zum Zweck
sein, menschliche Bedtrfnisse zu decken sowie die Umwelt zu schiitzen.
Allerdings ist Wachstum kein reiner Selbstzweck mehr. Das Ziel besteht
stattdessen in der Gewihrleistung, dass menschliche Grundbediirfnisse
(bei Raworth die Nachhaltigkeitsziele der Vereinten Nationen) gedeckt
sind und dass bei der Erfillung dessen die 6kologischen Belastungsgren-
zen der Erde nicht iberschritten werden. Diese Ausrichtung des Wirtschaf-
tens soll an den Anfang gestellt werden, um die Stabilitat des Okosystems
zu bewahren. Daraus ergibt sich die Frage, welcher Wirtschaft es bedarf,
um sich in dem ,sicheren und gerechten Raum®, der sich zwischen den
Grenzen aufspannt, zu bewegen.

Wahrend Raworth die Sustainable Development Goals (SDGs) als Aus-
gangspunkt ihres Okonomiemodells stellt, arbeiten andere Modelle mit
anderen Konzepten zur Bestimmung von Grundstandards, die in einem
Hfairen® Wirtschaftssystem erfiillt sein miissten. Das Modell der Konsum-
korridore, auf welches im Folgenden noch genauer eingegangen werden
soll, definiert etwa die Chance auf ein ,gutes Leben“ als die Basislinie
von Konsum, die nicht unterschritten werden sollte. Gemeint ist damit
ein Maf§ an Lebensqualitit, das tber das reine Uberleben hinaus geht.
Demnach gibt es bestimmte menschliche Grundbedirfnisse, die sich an-
gelehnt an das Naturrecht und anthropologische Ansitze relativ objektiv
und relativ universell bestimmen lassen. Gleichzeitig finden kulturelle,
politische sowie sozio-6konomische Unterschiede Ausdruck in den indi-
viduellen bzw. gruppenspezifischen Ansitzen der Bedurfnisbefriedigung.
(Defila/Di Giulio 2020)

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass die beschriebenen Ansitze so-
wie die Forderungen aus Laudato si‘ verdeutlichen, dass es zur Grundle-
gung einer okologisch-sozialen Transformation neuer Leitbilder und eines
Wertewandels bedarf. Dazu gehort unter anderem die Transformation von
Wachstum: Ein ,Weiter so“ steigender Produktion und wachsenden Kon-
sums als Leitbild einer gesunden globalen Wirtschaft ist — wie man an
den Auswirkungen des menschengemachten Klimawandels sieht — einfach

116

https://doLorg/10.5771/8783748832420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TEE.


https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Okologisch-soziale Transformation in der Perspektive von Laudato si‘

nicht moglich. Vielmehr muss es zukinftig darum gehen, auch soziale
und okologische Faktoren in das Wachstums-Leitbild miteinzubeziehen.
Als eine mogliche Ausgestaltung wird im Folgendem das Konzept der
Konsumbkorridore vorgestellt und diskutiert. Die stirkere Fokussierung auf
den Konsum soll dabei nicht bedeuten, dass die Produktionsverhaltnisse
keinen wichtigen Aufgabenbereich in der 6kologisch-sozialen Transforma-
tion darstellen. Vielmehr geht es darum, einen ersten praktisch umsetzba-
ren Ansatzpunke fir das Feld des Konsums darzustellen, da es besonders
der Uberkonsum der globalen Konsumentenklasse ist, der die Ausbeutung
globaler Ressourcen vorantreibt.

3. Konsumkorridore

Das Konzept der Konsumkorridore nimmt seinen Ausgangspunkt in den
planetaren Grenzen, um auf globaler und generationenibergreifender
Ebene 6kologische Kompatibilitat und soziale Gerechtigkeit zu verbinden
(Fuchs et al. 2021a). Konsumkorridore orientieren sich an der Pramisse,
dass ein Leben ohne Konsum nicht moglich ist, dieser aber an den grund-
legenden Bedurfnissen und planetaren Grenzen orientiert werden muss. Es
fuBt auf der Uberzeugung, dass Konsum durch Freiheit, aber auch Begren-
zung, durch Rechte, aber auch Verantwortung bestimmt werden sollte.
Hier sticht besonders der Aspekt der Verantwortungstiibernahme hervor:
Ein gutes Leben ist nicht allein auf das einzelne Leben eines Individuums
ausgerichtet, sondern verweist auf die Implikationen des individuellen
Handelns fiir die Umwelt und fir alle anderen heute oder in Zukunft le-
benden Menschen. Konsumkorridore werden dabei als Mittel gesehen, um
die Zielperspektive eines guten Lebens fir alle zu erméglichen und gleich-
zeitig Gerechtigkeitsaspekte sowie planetare Grenzen zu beachten. Das
bedeutet konkret: Erfillung grundlegender Bedirfnisse der Menschen,
ohne, dass mehr verbraucht wird, als die Erde uns zur Verfigung stellt.
Der Ansatz der Konsumkorridore zielt also nicht auf Wachstum oder
die Erfullung jeglichen Konsumwunsches. Vielmehr soll jedem Menschen
heute und in Zukunft erméglicht werden, seine oder ihre Bedirfnisse zu
erfillen.

Das Konzept des Bedurfnisses erfordert hier eine genauere Einordnung;:
Grundsitzlich wird davon ausgegangen, dass ein gutes Leben die Erfillung
der grundlegenden Bediirfnisse der Menschen erfordert. Hierunter fallt
etwa die ausreichende Versorgung mit Nahrung, um das korperliche Uber-
leben zu sichern. Ein Leben ohne Konsum ist nicht méglich. Vielmehr ist
der Zugang zu ausreichend okologischen und sozialen Ressourcen sogar

117

https://doLorg/10.5771/8783748832420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TEE.


https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hannah Klinkenborg

lebensnotwendig. Dieses Konsumminimum stellt im Modell der Konsum-
korridore die Basislinie an notwendigem Konsum dar, die nicht unter-
schritten werden darf, um Individuen ein gutes Leben zu ermdglichen.

Sicherstellen, dass individueller Konsum nicht das gute Leben anderer einschrankt

Konsummaximum

Nachhaltiger Konsumkorridor

Freiheit mit Verantwortung

Konsumminimum

Grundlage des guten Lebens fur Individuen

Abbildung 1 Konsumkorridore nach Fuchs et al. 2021a

Das Konsumminimum begrenzt den Konsumkorridor nach unten. Aber
Konsumgewohnheiten sollten auf Grund der begrenzten planetaren Res-
sourcen auch hinsichtlich ihrer Kosten fiir andere und die Umwelt reflek-
tiert werden, weshalb der Konsumkorridor nach oben durch ein Konsum-
maximum begrenzt ist. Dieses dient als Grenze fiir den Ressourcenkon-
sum, die gewihrleistet, dass auch andere Menschen der heutigen Gene-
ration wie auch kinftiger Generationen ein gutes Leben innerhalb des
Konsumkorridors fiihren kénnen.

Zwischen dem Konsumminimum und -maximum spannt sich somit ein
nachhaltiger Konsumkorridor auf; dies ist in der Grafik als weifler Bereich
dargestellt. Das ist der Bereich, in dem Individuen Konsumentscheidun-
gen frei und nachhaltig treffen konnen, gemaf§ ihrer Vorstellung des guten
Lebens - gleichzeitig aber auch mit Verantwortung gegentiber der Umwelt
sowie gegenliber den Chancen anderer heute und in Zukunft lebender
Menschen darauf, ein gutes Leben fithren zu kénnen (Blittel-Mink et
al. 2013, Di Giulio/Fuchs 2014). Der Aufspannung eines solchen Konsum-
korridors liegt die Aufgabe zugrunde, festzulegen, wie viel eines Gutes
oder einer Dienstleistung genug ist, um die menschlichen Bedirfnisse
zu decken: Wie viel und welcher Zugang zu sozialen und okologischen

118

hittps://doLorg/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Okologisch-soziale Transformation in der Perspektive von Laudato si‘

Ressourcen muss gewdhrleistet sein, um Bedirfnisse aller zu erfillen?
Zur Bestimmung dessen bedarf es des gesellschaftlichen Dialogs tber die
Bediirfnisse und tber legitime Wege diese zu befriedigen (sogenannte
Satisfier). Es geht bei dem Modell der Konsumkorridore also auch um
gesellschaftliche Mitbestimmung, um Ausgleich und Konsens. Die Ausge-
staltung der Korridore sowie deren Durchsetzung hingt demnach auch
von funktionierenden demokratischen Systemen ab (Fuchs et al. 2021b).

Grundbediirfnisse sind nicht unumstritten, sondern das Ergebnis von
Aushandlungsprozessen. Die beiden Schwellen eines legitimen Konsum-
minimums und -maximums sind nicht fir alle Zeit festgeschrieben. Sie
muissen je nach sozialer und 6kologischer Entwicklung, neuen Einsichten,
veranderten Wertesystemen etc. immer wieder neu justiert werden. Das
Maximum kann dabei als Kalkulation auf Basis von Wissen tber okologi-
sche und gesellschaftliche Grenzen erfolgen. Das Konsumminimum resul-
tiert aus menschlichen Bedirfnissen und gesellschaftlichen Ubereinkiinf-
ten hinsichtlich der méglichen Satisfiers (also den Mitteln zur Bedurfnisbe-
friedigung).

Das Modell der Konsumkorridore nimmt also eine wichtige Unterschei-
dung zwischen Bedirfnissen (oder Needs) und Satisfiers (Mitteln zur Be-
dirfnisdeckung) vor. Wihrend die Grundbediirfnisse jedes Menschen rela-
tiv universell sind, variiert die Befriedigung der Grundbedirfnisse, also die
Ubersetzung von Bediirfnissen in Satisfiers, stirker kulturell und historisch
spezifisch. Das Konzept der Konsumkorridore will dabei nicht die Bediirf-
nisse (die eben als relativ universell angesehen werden) hinterfragen, son-
dern vielmehr die Mittel zur Bedirfnisbefriedigung: Bedarf es eines SUVs
um Bewegungsfreiheit in Stadten zu ermoglichen? Oder bedarf es zur
Erfillung des leiblichen Wohls taglichen Fleischkonsums? Das gleiche
lasst sich Ubersetzen aufs Wohnen. Studien befassen sich etwa mit der
Frage, wie viele Quadratmeter als Riickzugsort pro Person notwendig sind
(Cohen 2020, Lettenmeier 2018, Rao/Min 2018).

Konsumkorridore, aber auch andere Nachhaltigkeitskonzepte fordern
zum Uberdenken unserer aktuellen Vorstellungen von Bedurfnisdeckung
auf. Starke Nihe weist das Modell der Konsumkorridore zum Suffizienz-
Konzept auf, indem beide auf ein ,Genug“ sowohl nach oben als auch
nach unten fokussieren (Spengler 2017). Ein suflizienter Blickwinkel auf
Konsum ist auch in dem Modell der Konsumkorridore unerlasslich, wenn
die Grenzen nach oben und unten eingehalten werden sollen.

Aktuell konzeptualisiert die groffe Mehrheit der Nachhaltigkeitsfor-
schung Nachhaltigkeit nach dem Modell Planetarer Grenzen (Rockstrom
et al. 2009). Ausgangspunkt dieses Modells ist die Annahme der Begrenzt-
heit von natiirlichen Ressourcen und Schadstoffsenken. Neben dieser

119

https://doLorg/10.5771/8783748832420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TEE.


https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hannah Klinkenborg

wichtigen Begrenzung nach oben bedarf es aber zusitzlich auch einer
Grenzziehung nach unten, als Festlegung bestimmter Standards der De-
ckung von Bedurfnissen, die nicht unterschritten werden dirfen, um Men-
schen ein gutes Leben zu ermoglichen. Diese zusatzliche Perspektive des
»Genug® als Basis fiir Konsum bezieht gerade auch die Konsumperspektive
des globalen Stidens mit ein. Es miissen Bedingungen in einem globalen
Wirtschaftssystem geschaffen werden, die den — fiir ein gutes Leben not-
wendigen — Konsum fiir alle Menschen auf der Welt und in Zukunft
ermoglichen. Das schliet auch die Moglichkeit wirtschaftlicher Entwick-
lung in armeren Landern mit ein.

Die in diesem Beitrag beschriebenen Ansitze mit den vorgeschlagenen
Beschrinkungen wirken zunichst vielleicht radikal oder wie das abstrak-
te Ergebnis rein theoretischer Uberlegungen. Gleichzeitig erschwert die
Angst vor Verlusten eine politische Diskussion tber Einschrinkungen,
wie sie in den Suffizienz-Ansatzen gefordert werden. Allerdings zeigt sich,
dass die Lebenszufriedenheit in den reichen Landern, trotz Wirtschafts-
und Konsumzuwachsen, nicht mehr steigt (Smil 2019). Eine Begrenzung
von Konsum muss also nicht notwendigerweise mit schmerzlichen Verlus-
ten einhergehen. So finden sich in der Realitat auch bereits erste Umset-
zungen solcher Begrenzungen. Zum Beispiel wird auch in Deutschland
zum Schutz anderer Menschen der Alkoholkonsum am Steuer gesetzlich
beschrankt, in Singapur etwa auch die Anzahl motorisierter Fahrzeuge
(Fuchs et al. 2021a). Amsterdam will in Ankntpfung an die Donut-Okono-
mie eine soziale Kreislaufwirtschaft fir die Zeit nach der Covid-19 Pande-
mie errichten. Die aktuelle Pandemie bietet dabei nicht nur die Chance
der Umsetzung eines anderen Wirtschaftens, sondern kann auch als Bei-
spiel fiir eine aktive gesellschaftliche Diskussion tber individuelle Freihei-
ten und uber die Begrenzung von Freiheit zum Wohle aller Menschen
einer Gesellschaft gesehen werden. Auch hier zeigt sich, dass Freiheit nicht
unendlich, sondern immer in gesellschaftlichen Riumen gedacht werden
muss.

Die Ausgestaltung des ,,guten Lebens® in der 6kologisch-sozialen Trans-
formation vollzieht sich nach den hier skizzierten Konzepten durch Selbst-
bestimmung, (gerechte und inklusive) Teilhabe und Transparenz im Ge-
staltungsprozess. Verlustingsten kann daher in einem demokratischen
Prozess begegnet werden. Es gibt nimlich Gestaltungsspielraum in der
Art und Weise der Bedarfsdeckung, der demokratisch genutzt werden
kann. Zum Teil wird bereits untersucht (z. B. Fuchs et al. 2021a), ob eine
inklusive demokratische Ausgestaltung realistisch ist und wo sie in Teilen
bereits umgesetzt wird (z. B. durch Birgerbeteiligung und Initiativen wie
climate citizen assemblies).

120

https://doLorg/10.5771/8783748832420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TEE.


https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Okologisch-soziale Transformation in der Perspektive von Laudato si‘

4. Was Religion und Kirchen beitragen kénnen

Zur Ruckbindung an die Enzyklika Laudato si‘ soll abschliefend noch
darauf eingegangen werden, wie Religionen und Kirchen zur 6kologisch-
sozialen Transformation beitragen konnen. Die beschriebenen konsumbe-
grenzenden Ansitze korrespondieren mit der Konsumkritik in Laudato
si‘. Papst Franziskus zur Folge leben wir in einer ,,Welt des wiitenden Kon-
sums [...] in der das Leben in all seinen Formen schlecht behandelt wird“
(Laudato si¢ 230) und ,,[...] die Menschen schliefflich in einem Strudel von
unnotigen Anschaffungen und Ausgaben® versinken (Laudato si® 203). Das
Konzept der Konsumkorridore ist hier ein ganzheitlicher Lésungsansatz,
wie er auch aus der Enzyklika gelesen werden kann, insofern diese Okolo-
gie, Sozialvertriglichkeit und Wirtschaft zusammendenkt.

Grundlegend fiir einen solchen Wandel ist auch eine normative Unter-
mauerung. Aus Franziskus® Sicht kann eine ,christliche Spiritualitit“ zu
einer ,gesunden Bezichung zur Schopfung® beitragen sowie mit einem
sprophetischen und kontemplativen Lebensstil“ zu einem anderen ,Ver-
stindnis von Lebensqualitit“ fithren, das auch Ausdruck einer ,universa-
len Geschwisterlichkeit® ware (Laudato si‘ 218, 222 228).

Die Enzyklika bildet dabei nur einen von vielen religiésen Beitrigen
zur Okologisch-sozialen Transformation. Kirchen und Religionen haben
auf verschiedenen Ebenen das Potenzial und die Chancen fir eine solche
Transformation einzustehen. Einerseits setzen sich religiose Fithrer:innen
und Vertreter:innen auf politischer Ebene fiir Nachhaltigkeit ein, ande-
rerseits sind auch lokale Initiativen vor Ort im Klimaschutz aktiv.! Die
Nachhaltigkeitsdebatte betrifft dabei Grundfragen von Religionen, wie das
gute Leben, die Gerechtigkeit und die Bewahrung der Schopfung bzw. das
Verhaltnis zur Umwelt.

Die spezifische Bedeutung von Natur und Mitmenschlichkeit sowie die
in vielen Religionen aufgetragene Verantwortung fir beide, sind Aspekte,
die von Religionen und Kirchen im Umweltdiskurs vorgebracht und mit
tiefverwurzelten Werten untermauert werden (Klinkenborg/Fuchs 2021;
Glaab 2017). In einer Analyse einer politischen Diskussionsveranstaltung
zwischen Vertreter:innen aus Religionen, Wissenschaft und Politik, zeigte

1 Dabei kann selbstverstindlich nicht allgemein von einem positiven Beitrag zum
Klimaschutz von und durch Religionen und Kirchen ausgegangen werden. Bei-
spiele wie etwa zum Prosperity Gospel zeigen auf, dass es auch innerhalb von
Religionsgemeinschaften unterschiedliche Perspektiven auf den Klimawandel und
das diesbeztigliche Handeln gibt (u.a. Carr et al. 2012, McCammack 2007, Wilson
und Steger 2013)

121

https://doLorg/10.5771/8783748832420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TEE.


https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hannah Klinkenborg

sich, dass Kirchen und Religionen diese normativen Ressourcen einset-
zen, um Menschen (auch tber ihre eigene Religion hinaus) zu mehr Kli-
ma/Umweltschutz zu motivieren (ebd.). In Interviews mit Vertreter:innen
religiéser Organisationen wurde zudem deutlich, dass gerade der umwelt-
politische Diskurs innerhalb der Religionen von Bedeutung ist>. Dartiber
hinaus konnen religiose Organisationen auch ihre materiellen Ressourcen
(Geld, Gebidude etc.) dafiir einsetzen, zu einer dkologisch-sozialen Trans-
formation beizutragen.

Modelle wie die Konsumkorridore erfordern wechselseitige Verpflich-
tungen. Es geht dabei nicht um eine altruistische Aufopferung im Kon-
sumverzicht, sondern um reziproke Pflichten, um allen Menschen ein
Minimumstandard zu ermoéglichen. Damit zielen diese Modelle auf ein
hohes Maf$ an Solidaritat fiir ein Gemeinwesen, das vermutlich grofer ist
und weiter reicht als es vermutlich etwa noch von Nell-Breuning gedacht
war. Es wird gefordert, sich mit seinem Konsum fiir Menschen verantwort-
lich zu zeigen, die in anderen Gesellschaften oder in der Zukunft leben.
Aspekte aus Papst Franziskus® Laudato si° wie die ,universale Solidaritat®
(Laudato si‘ 14) — und mit ihr einer inter- und intragenerationellen Ge-
rechtigkeit — unterstreichen diese Punkte aus katholischer Sicht. Religio-
nen konnen somit eine wichtige Stiitze sein, um jene globale Solidaritit
zu etablieren, deren es fiir eine 6kologisch-soziale Transformation bedarf.
Sie Gbernehmen damit auch in als sikular beschriebenen Gesellschaften,
so konnte man im Anschluss Jirgen Habermas® normativen Arbeiten zum
Post-Sakularismus (Habermans 2011) anfithren, eine Aufgabe, die andere,
nichtreligiose Weltsichten ggf. nur schwer erfillen kdnnen.

Die Verantwortung fiir Natur und andere Menschen lasst sich im christ-
lichen Glauben insbesondere aus der Schopfungsgeschichte im Buch Ge-
nesis plausibilisieren (Laudato si‘ 67) und mit Papst Franziskus in die
Forderung nach einem Lebenswandel tbersetzen. In der Forschung zu
Religion und Nachhaltigkeit bleibt aber auch der damit noch nicht the-
matisierte strukturelle Systemwandel im Blick (Klinkenborg/Fuchs 2021).
Verantwortung fiir eine o6kologisch-soziale Transformation kann nicht
sprivatisiert® werden, also in die Alleinverantwortung des Individuums
gelegt werden, sondern muss als 6ffentliche Angelegenheit und strukturel-
le Frage verstanden werden (Grunwald 2010; Fuchs/Klinkenborg/Siepker
2020). Neben einem individuellen Lebenswandel muss demnach auch
ein struktureller Wandel eintreten, der eine Lebensweise erméglicht, die
aktuelle Verwundbarkeiten von Bevolkerungsgruppen, Asymmetrien im

2 https://www.uni-muenster.de/Religion-und-Politik/forschung/projekte/B3-31.shtml

122

https://doLorg/10.5771/8783748832420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TEE.


https://www.uni-muenster.de/Religion-und-Politik/forschung/projekte/B3-31.shtml
https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.uni-muenster.de/Religion-und-Politik/forschung/projekte/B3-31.shtml

Okologisch-soziale Transformation in der Perspektive von Laudato si‘

Ressourcenverbrauch, Einkommens- und Vermogensungleichheiten eben-
so beachtet, wie auch die Chancen zukunftiger Generationen auf ein gutes
Leben.

S. Fazt

Der Beitrag fokussierte die 6kologisch-soziale Transformation mit Blick da-
rauf an, wie Konsum im Sinne einer solchen Transformation gestaltet wer-
den kann. Hierzu wurden Ansitze vorgestellt, die ein anderes Wirtschaften
und Konsumieren fordern, als es im Moment noch in Wohlstandsgesell-
schaften gelebt wird. Des Weiteren wurde darauf eingegangen, welche
Rolle Religionen und Kirchen in diesem Prozess einnehmen konnen.

Es wurde festgestellt, dass ein ,Weiter so“ unseres Wirtschaftens und
Konsumieren angesichts der sozialen Missstinde und Umweltschiden, die
hierdurch geschaffen werden, nicht moglich ist. Hingegen miissen auf
Suffizienz abzielende Strategien stirker in den Fokus der Diskussion ge-
langen. Die im Beitrag dargestellten Konzepte der Donut-Okonomie und
der Konsumkorridore bieten fiir eine entsprechende Transformation erste
Ansatzpunkte. Sie beziehen - als grundlegende Ausgangspunkte fir ein
nachhaltiges Wirtschaftssystem — planetare Grenzen, die das Wirtschaften
und Konsumieren nach oben begrenzen, sowie menschliche Bedurfnisse
als untere Begrenzung des Wirtschaftens und Konsumierens ein. Die Be-
dirfnisdeckung aller heute und in Zukunft lebenden Menschen wird bei
den Konsumkorridoren als Zielperspektive definiert.

Papst Franziskus’ Umwelt- und Sozialenzyklika Laudato si‘ schliet an
vielen Punkten an die dargestellte Wirtschaftskritik an. In der Enzyklika
werden soziale und umweltbezogene Missstainde benannt, sowie Kritik
am Wachstumsmodell und Uberkonsum geaufSert. Franziskus hat damit
einen Beitrag mit hoher Reichweite geleistet, der die 6kologisch-soziale
Transformation mit einer religios-tiefverwurzelte normativen Begriindung
fur den Schutz der Erde sowie von Mitmenschen (auch auflerhalb der
eigenen Gesellschaft) verbindet. Die Enzyklika ist somit ein gutes Beispiel
dafir, wie Kirchen und Religionen motivierend einen Beitrag dazu leisten,
die 6kologisch-soziale Transformation voranzutreiben.

123

https://doLorg/10.5771/8783748832420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TEE.


https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hannah Klinkenborg

Literaturverzeichnis

Blattel-Mink, Birgit/Brohmann, Bettina/Defila, Rico/Di Giulio, Antonietta/Fischer,
Daniel/Fuchs, Doris/Golz, Sebastian/G6lz, Sebastian/Homburg, Andreas/Kauf-
mann-Hayoz, Ruth/Matthies, Ellen/Michelsen, Gerd/Schifer, Martina/Tews,
Kerstin/Wassermann, Sandra/Zundel, Stefan (2013). Konsum-Botschaften. Was
Forschende fiir die gesellschaftliche Gestaltung nachhaltigen Konsums empfeh-
len. Stuttgart: S. Hirzel Verlag.

Carr, Wylie Allen/Patterson, Michael/Yung, Laurie/Spencer, Daniel (2012). The
Faithful Skeptics. Evangelical religious beliefs and perceptions of climate chan-
ge, in: Journal for the Study of Religion, Nature and Culture 6(3), S. 276-299.

Cohen, M. (2020). New Conceptions of Sufficient Home Size in High-Income
Countries: Are We Approaching a Sustainable Consumption Transition? Hou-
sing Theory and Society. doi.org/10.1080/14036096.2020.1722218.

Defila, Rico/Di Giulio, Antonietta (2020). The ,good life” and Protected Needs, in:
Kalfagianni, Agni/Fuchs, Doris/Hayden, Anders (Hrsg.), The Routledge Hand-
book of Global Sustainability Governance, S. 100-114. London: Routledge.

Di Giulio, Antonietta/Fuchs, Doris (2014). ,,Sustainable Consumption Corridors:
Concept, Objections, and Responses”, in: GAIA 23/S1, S. 184-192.

Fuchs, Doris/Klinkenborg, Hannah/Siepker, Lena (2020). Nachhaltigkeit als Ver-
antwortungsprinzip, in: Diakonia, 4/2020, S. 232-238.

Fuchs, Doris/Sahakian, Marlyne/Gumbert, Tobias/Di Giulio, Antonietta/Maniates,
Michael/Lorek, Sylvia/Graf, Antonia (2021a). Consumption Corridors: Living
Well within Sustainable Limits. London: Routledge.

Fuchs, Doris/Steinberger, Julia/Pirgmaier, Elke/Lamb, William/Brand-Correa, Li-
na/Cullen, Jonathan (2021b). A corridors and power-oriented perspective on en-
ergy service demand and needs satisfaction, in: Sustainability: Science, Practice
and Policy, 17:1, S. 162-172.

Glaab, Katharina (2017). A Climate for Justice?, in: Globalizations 14(7), S. 1110~
1124.

Grunwald, Armin (2010). Wider die Privatisierung der Nachhaltigkeit. Warum
okologisch korrekter Konsum die Umwelt nicht retten kann, in: GAIA 19
(3/2010), S. 178-182.

Habermas, Jurgen (2011): Vorpolitische Grundlagen des demokratischen Rechts-
staates? In: Jiurgen Habermas und Joseph Ratzinger (Hrsg.): Dialektik der Siku-
larisierung. Uber Vernunft und Religion. Mit einem Vorwort herausgegeben
von Florian Schuller. 8. Aufl. Freiburg im Breisgau: Herder, S. 15-37.

Holzinger, Hans (2020) Mehr Effizienz allein reicht nicht, in: Eisenriegler S.
(Hrsg.) Kreislaufwirtschaft in der EU. Wiesbaden: Springer Gabler. https://do
1.0rg/10.1007/978-3-658-27379-8_13

Klinkenborg, Hannah/Fuchs, Doris. (2021). Religion: A resource in european cli-
mate politics? An examination of faith-based contributions to the climate policy
discourse in the EU, in: Zeitschrift fir Religion, Gesellschaft und Politik. https:/
/doi.org/10.1007/s41682-021-00082-0

124

https://doLorg/10.5771/8783748832420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TEE.


https://doi.org/10.1007/978-3-658-27379-8_13
https://doi.org/10.1007/978-3-658-27379-8_13
https://doi.org/10.1007/s41682-021-00082-0
https://doi.org/10.1007/s41682-021-00082-0
https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://doi.org/10.1007/978-3-658-27379-8_13
https://doi.org/10.1007/978-3-658-27379-8_13
https://doi.org/10.1007/s41682-021-00082-0
https://doi.org/10.1007/s41682-021-00082-0

Okologisch-soziale Transformation in der Perspektive von Laudato si‘

Lederer, Markus (2019). Laudato si’ und der Kapitalismus — kann und soll die Bes-
tie gebiandigt werden?, in: Heimbach-Steins, Marianne/Schlacke, Sabine (Hrsg.),
S.77-96. Baden-Baden: Nomos.

Lettenmeier, Michael (2018). A sustainable level of material footprint: Benchmark
for designing ecologically sustainable lifestyles. (Doctoral Dissertation), Aalto
University, Helsinki.

McCammack, Brian (2007). Hot Damned America, in: American Quarterly 59(3),
S. 645-668.

Meadows, Donella H./Meadows, Dennis L./Randers, Jorgen/Behrens/William W.
(1972). The Limits to Growth. New York: Universe Books.

Papst Franziskus (2015). Enzyklika Laudato si’. Uber die Sorge fiir das gemeinsame
Haus. Online unter: https://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encycl
icals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_ge.pdf (letzter
Zugriff: 29.09.2021).

Puggioni, Roberto (2017) Pope Francis and Degrowth: A Possible Dialogue for a
Post-Capitalist Alternative, in: International Journal of Public Theology, 11,
S.7-35.

Rao, Narasimha D./Min, Jihoon (2018). Decent Living Standards: Material Prere-
quisites for Human Wellbeing, in: Social Indicators Research 138, S.225-244.
dOi.Org/10.1007/Sl1205—017—1650—0.

Raworth, Kate (2018). Die Donut-Okonomie. Endlich ein Wirtschaftsmodell, das
den Planeten nicht zerstort. Carl Hanser Verlag.

Rockstrom, J./Steffen, W./Noone, K./Persson, A./Chapin, S./Lambin, E./Lenton, T./
Scheffer, M./Folke, C./Schellnhuber, H./Nykvist, B./de Wit, C./Hughes, T./van
der Leeuw, S./Rodhe, H./Sorlin, S./Snyder, P./Costanza, R./Svedin, U./Falken-
mark, M./Karlberg, L./Corell, R./Fabry, V./Hansen, J./Walker, B./Liverman, D./
Richardon, K./Crutzen, P./Foley, J. (2009). A safe operating space for humanity,
in: Nature 461 (24/2009), S. 472-475.

Vaclav Smil ,,2019 Growth“. Cambridge: The MIT Press.

Wilson, Erin/Steger, Manfred (2013). Religious Globalisms in the Post-Secular Age,
in: Globalizations 10(3), S. 481-495.

125

https://doLorg/10.5771/8783748832420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TEE.


https://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_ge.pdf
https://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_ge.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_ge.pdf
https://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_ge.pdf

hittps://doLorg/10.5771/8783748932420-113 - am 14.01.2026, 1:36:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Einleitung
	2. Anders Wirtschaften, anders Konsumieren: planetare Grenzen und das gute Leben
	3. Konsumkorridore
	4. Was Religion und Kirchen beitragen können
	5. Fazit
	Literaturverzeichnis

