
Ökologisch-soziale Transformation in der Perspektive von 
Laudato si‘

Hannah Klinkenborg

Es gibt nicht zwei Krisen nebeneinander, eine der Umwelt und eine 
der Gesellschaft, sondern eine einzige und komplexe sozial-ökologi­

sche Krise (Laudato si‘ 139).

Einleitung

In seiner Umwelt- und Sozialenzyklika Laudato si‘ beschreibt Papst Fran­
ziskus die Klimakrise als eine sozial-ökologische Krise, die die Erneuerung 
von Wirtschaft und Gesellschaft erfordere. „Wir kommen [...] nicht umhin 
anzuerkennen, dass ein wirklich ökologischer Ansatz sich immer in einen 
sozialen Ansatz verwandelt, der die Gerechtigkeit in die Umweltdiskussion 
aufnehmen muss, um die Klagen der Armen ebenso zu hören wie die 
Klagen der Erde.“ (Laudato si‘ 49) Er nimmt damit Bezug auf Interdepen­
denzen, die (wenn auch mit anderen thematischen Schwerpunkten) auch 
in Oswald von Nell-Breunings Werk von Bedeutung waren: die enge Ver­
knüpfung des Wirtschaftssystems mit den sozialen Beziehungen zwischen 
den beteiligten Akteuren. Sowohl aus Nell-Breunings Arbeiten als auch 
aus Laudato si‘ lässt sich dabei ein kritisches Verhältnis zum Kapitalis­
mus herauslesen, sowie die Forderung, die negativen Auswirkungen einer 
solchen Wirtschaftsform kritisch zu durchleuchten. Dazu gehören auch 
die Machtasymmetrien, die in einem solchen Wirtschaftssystem bestehen. 
In Laudato si‘ wird hierbei eine globale Perspektive eingenommen, also 
die Verwobenheit des Wirtschaftssystems mit sozialen Beziehungen, die 
über die traditionellen sozialen Zusammenhänge einer nationalstaatlich 
formierten Gesellschaft hinausgehen. Interdependenzen, Macht- und Ge­
rechtigkeitsaspekten müssen also noch weitergedacht werden als in den 
meisten Texten Nell-Breunings: Es geht um intra- und intergenerationale 
Gerechtigkeitsaspekte in einem globalen Kontext. Der folgende Beitrag ist 
demnach vor allem auf die Verbindungen von Laudato si‘ zur ökologisch-
sozialen Transformation fokussiert.

1.

113

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Ansatz einer sozio-ökologischen Transformation verdeutlicht den 
Umstand, dass Armut und Ungleichheit auf der einen Seite sowie Klima­
wandel und Umweltprobleme auf der anderen Seite miteinander verwo­
ben sind: Ungleichheit wird durch die zunehmende Umweltzerstörung 
verstärkt, die Verlierer des Klimawandels finden sich also oft nicht unter 
den Verursachern desselben. Mit der Kritik an einem „fehlgeleitete[n] An­
thropozentrismus“ (u.a. Laudato si‘ 119) und an der „Lüge bezüglich der 
unbegrenzten Verfügbarkeit der Güter des Planeten“ (Laudato Si‘ 106) 
identifiziert Papst Franziskus die Wirtschaftsweise der freien Marktwirt­
schaft sowie die Konsumgewohnheiten und Lebensstile insbesondere im 
globalen Norden als Ursachen für die Klimakatastrophe (Laudato si‘ 51, 
56, 123, 189 f.). Er fordert daher eine radikale Umkehr zu einem anderen 
Lebensstil (Laudato si‘ 208):

Es handelt sich um die gleiche Logik des »Einweggebrauchs«, der so 
viele Abfälle produziert, nur wegen des ungezügelten Wunsches, mehr 
zu konsumieren, als man tatsächlich braucht. Da können wir nicht 
meinen, dass die politischen Pläne oder die Kraft des Gesetzes ausrei­
chen werden, um Verhaltensweisen zu vermeiden, die die Umwelt in 
Mitleidenschaft ziehen. (Laudato si‘ 123)

Vor diesem Hintergrund soll im folgenden Beitrag die ökologisch-soziale 
Transformation mit Blick darauf durchleuchtet werden, wie Konsum im 
Sinne einer solchen Transformation gestaltet werden kann. Hierzu werden 
zunächst Ansätze vorgestellt, die ein anderes (1) Wirtschaften und (2) Kon­
sumieren fordern, als es gegenwärtig noch in Wohlstandsgesellschaften 
gelebt wird. Des Weiteren wird darauf eingegangen werden, (3) welche 
Rolle Religionen und Kirchen in dem Transformationsprozess einnehmen 
können. Der Beitrag schließt (4) mit einem Fazit.

Anders Wirtschaften, anders Konsumieren: planetare Grenzen und das gute 
Leben

Man hat die Lektionen der weltweiten Finanzkrise nicht gelernt, und 
nur sehr langsam lernt man die Lektionen der Umweltschädigung. 
In manchen Kreisen meint man, dass die jetzige Wirtschaft und die 
Technologie alle Umweltprobleme lösen werden, ebenso wie man in 
nicht akademischer Ausdrucksweise behauptet, dass die Probleme des 
Hungers und das Elend in der Welt sich einfach mit dem Wachstum 
des Marktes lösen werden. (…) Der Markt von sich aus gewährleistet 
aber nicht die ganzheitliche Entwicklung des Menschen und die sozia­

2.

Hannah Klinkenborg

114

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


le Inklusion (vgl. Benedikt XVI, Caritas in Veritate 35). Unterdessen 
verzeichnen wir ‚eine Art verschwenderische und konsumorientierte 
Überentwicklung, die in unannehmbarem Kontrast zu anhaltenden 
Situationen entmenschlichenden Elends steht‘ (ebd., 22), und es wer­
den nicht schnell genug wirtschaftliche Einrichtungen und soziale 
Programme erarbeitet, die den Ärmsten einen regulären Zugang zu 
den Grundressourcen ermöglichen. Man wird nie genug darauf hin­
weisen können, welches die tiefsten Wurzeln des gegenwärtigen Un­
gleichgewichts sind, die mit der Ausrichtung, den Zielen, dem Sinn 
und dem sozialen Kontext des technologischen und wirtschaftlichen 
Wachstums zu tun haben.” (Laudato si’ 109)

Papst Franziskus kritisiert in Laudato si‘ die Wirtschaftsweise der freien 
Marktwirtschaft, die geprägt sei durch das beständige und unendliche 
Streben nach wirtschaftlichem Wachstum, höherer Produktion (Laudato 
si‘ 189) und unreflektiertem technischem Fortschritt (Laudato si‘ 105). 
Aus der Enzyklika lässt sich demnach eine Wachstumskritik und die For­
derung zur Abkehr von kapitalistischen Praktiken ablesen (Lederer 2019). 
Die geäußerte Hinterfragung des Wachstumsparadigmas schließt dabei an 
Debatten des Post- oder anderen Wachstums, Degrowth und Suffizienz an 
(Puggioni 2017). Diesen Ansätzen ist gemein, dass sie das wachstumsorien­
tierte Denken für die Klimakatastrophe verantwortlich machen und ein 
„Weniger“ an Produktion und Konsum angesichts der planetaren Grenzen 
fordern.

Seit der Club of Rome­Veröffentlichung „Grenzen des Wachstums“ 
(Meadows et al. 1972) vor knapp 50 Jahren sind solche Erwägungen bereits 
Bestandteil von ökologisch-ökonomischen Debatten. Dennoch zeigt unter 
anderem der Sachstandsbericht des Weltklimarates Grenzen der bisherig 
ergriffenen politischen Maßnahmen, Ansätze und Strategien auf. Dies liegt 
unter anderem an dem Festhalten an der Vorstellung, dass allein durch 
Effizienzsteigerungen (also technisch orientierte Lösungsstrategien, durch 
die der Konsum nicht eingeschränkt wird) die Umweltkrise in den Griff 
zu bekommen sei. Allerdings lassen sich die Umweltschäden allein durch 
innovative Technik nicht in dem Ausmaß minimieren, in dem es notwen­
dig wäre, um den Klimawandel aufzuhalten. Einerseits bliebt der Konsum 
im globalen Norden zu hoch, während sich das Konsumniveau im globa­
len Süden diesem voraussichtlich mehr und mehr anpasst. Andererseits 
führen auch Rebound­Effekte dazu, dass Effizienzgewinne durch einen ein­
tretenden Mehrverbrauch aufgehoben werden (Holzinger 2020). Nachhal­
tigere Produktionsformen zu fördern, ist dabei nicht verkehrt. Dennoch 
geht wirtschaftliches Wachstum mit einem gesteigerten Verbrauch von 

Ökologisch-soziale Transformation in der Perspektive von Laudato si‘

115

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ressourcen einher, sodass technische Lösungen allein nicht die Umwelt­
zerstörung beenden können.

Hinderlich für einen wirklichen Wandel in der Klimabilanz ist unter 
anderem das Festhalten an einem Hierarchiemodell, das die Wirtschaft 
und Kennzahlen des Wirtschaftswachstums wie das Bruttoinlandsprodukt 
(BIP) an die Spitze der Erwägungen stellt. Dem entgegen stehen Ansätze 
zum Umdenken, zum Beispiel in dem Donut-Ökonomie Modell von Kate 
Raworth (2018), das auf das Ziel ausgerichtet ist, soziale Bedürfnisse zu 
erfüllen sowie gleichzeitig die planetaren Grenzen nicht zu überschreiten. 
Wirtschaftswachstum kann nach diesem Modell ein Mittel zum Zweck 
sein, menschliche Bedürfnisse zu decken sowie die Umwelt zu schützen. 
Allerdings ist Wachstum kein reiner Selbstzweck mehr. Das Ziel besteht 
stattdessen in der Gewährleistung, dass menschliche Grundbedürfnisse 
(bei Raworth die Nachhaltigkeitsziele der Vereinten Nationen) gedeckt 
sind und dass bei der Erfüllung dessen die ökologischen Belastungsgren­
zen der Erde nicht überschritten werden. Diese Ausrichtung des Wirtschaf­
tens soll an den Anfang gestellt werden, um die Stabilität des Ökosystems 
zu bewahren. Daraus ergibt sich die Frage, welcher Wirtschaft es bedarf, 
um sich in dem „sicheren und gerechten Raum“, der sich zwischen den 
Grenzen aufspannt, zu bewegen.

Während Raworth die Sustainable Development Goals (SDGs) als Aus­
gangspunkt ihres Ökonomiemodells stellt, arbeiten andere Modelle mit 
anderen Konzepten zur Bestimmung von Grundstandards, die in einem 
„fairen“ Wirtschaftssystem erfüllt sein müssten. Das Modell der Konsum­
korridore, auf welches im Folgenden noch genauer eingegangen werden 
soll, definiert etwa die Chance auf ein „gutes Leben“ als die Basislinie 
von Konsum, die nicht unterschritten werden sollte. Gemeint ist damit 
ein Maß an Lebensqualität, das über das reine Überleben hinaus geht. 
Demnach gibt es bestimmte menschliche Grundbedürfnisse, die sich an­
gelehnt an das Naturrecht und anthropologische Ansätze relativ objektiv 
und relativ universell bestimmen lassen. Gleichzeitig finden kulturelle, 
politische sowie sozio-ökonomische Unterschiede Ausdruck in den indi­
viduellen bzw. gruppenspezifischen Ansätzen der Bedürfnisbefriedigung. 
(Defila/Di Giulio 2020)

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die beschriebenen Ansätze so­
wie die Forderungen aus Laudato si‘ verdeutlichen, dass es zur Grundle­
gung einer ökologisch-sozialen Transformation neuer Leitbilder und eines 
Wertewandels bedarf. Dazu gehört unter anderem die Transformation von 
Wachstum: Ein „Weiter so“ steigender Produktion und wachsenden Kon­
sums als Leitbild einer gesunden globalen Wirtschaft ist – wie man an 
den Auswirkungen des menschengemachten Klimawandels sieht – einfach 

Hannah Klinkenborg

116

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht möglich. Vielmehr muss es zukünftig darum gehen, auch soziale 
und ökologische Faktoren in das Wachstums-Leitbild miteinzubeziehen. 
Als eine mögliche Ausgestaltung wird im Folgendem das Konzept der 
Konsumkorridore vorgestellt und diskutiert. Die stärkere Fokussierung auf 
den Konsum soll dabei nicht bedeuten, dass die Produktionsverhältnisse 
keinen wichtigen Aufgabenbereich in der ökologisch-sozialen Transforma­
tion darstellen. Vielmehr geht es darum, einen ersten praktisch umsetzba­
ren Ansatzpunkt für das Feld des Konsums darzustellen, da es besonders 
der Überkonsum der globalen Konsumentenklasse ist, der die Ausbeutung 
globaler Ressourcen vorantreibt.

Konsumkorridore

Das Konzept der Konsumkorridore nimmt seinen Ausgangspunkt in den 
planetaren Grenzen, um auf globaler und generationenübergreifender 
Ebene ökologische Kompatibilität und soziale Gerechtigkeit zu verbinden 
(Fuchs et al. 2021a). Konsumkorridore orientieren sich an der Prämisse, 
dass ein Leben ohne Konsum nicht möglich ist, dieser aber an den grund­
legenden Bedürfnissen und planetaren Grenzen orientiert werden muss. Es 
fußt auf der Überzeugung, dass Konsum durch Freiheit, aber auch Begren­
zung, durch Rechte, aber auch Verantwortung bestimmt werden sollte. 
Hier sticht besonders der Aspekt der Verantwortungsübernahme hervor: 
Ein gutes Leben ist nicht allein auf das einzelne Leben eines Individuums 
ausgerichtet, sondern verweist auf die Implikationen des individuellen 
Handelns für die Umwelt und für alle anderen heute oder in Zukunft le­
benden Menschen. Konsumkorridore werden dabei als Mittel gesehen, um 
die Zielperspektive eines guten Lebens für alle zu ermöglichen und gleich­
zeitig Gerechtigkeitsaspekte sowie planetare Grenzen zu beachten. Das 
bedeutet konkret: Erfüllung grundlegender Bedürfnisse der Menschen, 
ohne, dass mehr verbraucht wird, als die Erde uns zur Verfügung stellt. 
Der Ansatz der Konsumkorridore zielt also nicht auf Wachstum oder 
die Erfüllung jeglichen Konsumwunsches. Vielmehr soll jedem Menschen 
heute und in Zukunft ermöglicht werden, seine oder ihre Bedürfnisse zu 
erfüllen.

Das Konzept des Bedürfnisses erfordert hier eine genauere Einordnung: 
Grundsätzlich wird davon ausgegangen, dass ein gutes Leben die Erfüllung 
der grundlegenden Bedürfnisse der Menschen erfordert. Hierunter fällt 
etwa die ausreichende Versorgung mit Nahrung, um das körperliche Über­
leben zu sichern. Ein Leben ohne Konsum ist nicht möglich. Vielmehr ist 
der Zugang zu ausreichend ökologischen und sozialen Ressourcen sogar 

3.

Ökologisch-soziale Transformation in der Perspektive von Laudato si‘

117

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lebensnotwendig. Dieses Konsumminimum stellt im Modell der Konsum­
korridore die Basislinie an notwendigem Konsum dar, die nicht unter­
schritten werden darf, um Individuen ein gutes Leben zu ermöglichen.

Bereich des nachhaltigen
Bereich des nachhaltigen

Konsummaximum

Konsumminimum
Grundlage des guten Lebens für Individuen

Nachhaltiger Konsumkorridor
Freiheit mit Verantwortung

Sicherstellen, dass individueller Konsum nicht das gute Leben anderer einschränkt

Abbildung 1 Konsumkorridore nach Fuchs et al. 2021a
Das Konsumminimum begrenzt den Konsumkorridor nach unten. Aber 
Konsumgewohnheiten sollten auf Grund der begrenzten planetaren Res­
sourcen auch hinsichtlich ihrer Kosten für andere und die Umwelt reflek­
tiert werden, weshalb der Konsumkorridor nach oben durch ein Konsum­
maximum begrenzt ist. Dieses dient als Grenze für den Ressourcenkon­
sum, die gewährleistet, dass auch andere Menschen der heutigen Gene­
ration wie auch künftiger Generationen ein gutes Leben innerhalb des 
Konsumkorridors führen können.

Zwischen dem Konsumminimum und -maximum spannt sich somit ein 
nachhaltiger Konsumkorridor auf; dies ist in der Grafik als weißer Bereich 
dargestellt. Das ist der Bereich, in dem Individuen Konsumentscheidun­
gen frei und nachhaltig treffen können, gemäß ihrer Vorstellung des guten 
Lebens – gleichzeitig aber auch mit Verantwortung gegenüber der Umwelt 
sowie gegenüber den Chancen anderer heute und in Zukunft lebender 
Menschen darauf, ein gutes Leben führen zu können (Blättel-Mink et 
al. 2013, Di Giulio/Fuchs 2014). Der Aufspannung eines solchen Konsum­
korridors liegt die Aufgabe zugrunde, festzulegen, wie viel eines Gutes 
oder einer Dienstleistung genug ist, um die menschlichen Bedürfnisse 
zu decken: Wie viel und welcher Zugang zu sozialen und ökologischen 

Hannah Klinkenborg

118

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ressourcen muss gewährleistet sein, um Bedürfnisse aller zu erfüllen? 
Zur Bestimmung dessen bedarf es des gesellschaftlichen Dialogs über die 
Bedürfnisse und über legitime Wege diese zu befriedigen (sogenannte 
Satisfier). Es geht bei dem Modell der Konsumkorridore also auch um 
gesellschaftliche Mitbestimmung, um Ausgleich und Konsens. Die Ausge­
staltung der Korridore sowie deren Durchsetzung hängt demnach auch 
von funktionierenden demokratischen Systemen ab (Fuchs et al. 2021b).

Grundbedürfnisse sind nicht unumstritten, sondern das Ergebnis von 
Aushandlungsprozessen. Die beiden Schwellen eines legitimen Konsum­
minimums und -maximums sind nicht für alle Zeit festgeschrieben. Sie 
müssen je nach sozialer und ökologischer Entwicklung, neuen Einsichten, 
veränderten Wertesystemen etc. immer wieder neu justiert werden. Das 
Maximum kann dabei als Kalkulation auf Basis von Wissen über ökologi­
sche und gesellschaftliche Grenzen erfolgen. Das Konsumminimum resul­
tiert aus menschlichen Bedürfnissen und gesellschaftlichen Übereinkünf­
ten hinsichtlich der möglichen Satisfiers (also den Mitteln zur Bedürfnisbe­
friedigung).

Das Modell der Konsumkorridore nimmt also eine wichtige Unterschei­
dung zwischen Bedürfnissen (oder Needs) und Satisfiers (Mitteln zur Be­
dürfnisdeckung) vor. Während die Grundbedürfnisse jedes Menschen rela­
tiv universell sind, variiert die Befriedigung der Grundbedürfnisse, also die 
Übersetzung von Bedürfnissen in Satisfiers, stärker kulturell und historisch 
spezifisch. Das Konzept der Konsumkorridore will dabei nicht die Bedürf­
nisse (die eben als relativ universell angesehen werden) hinterfragen, son­
dern vielmehr die Mittel zur Bedürfnisbefriedigung: Bedarf es eines SUVs 
um Bewegungsfreiheit in Städten zu ermöglichen? Oder bedarf es zur 
Erfüllung des leiblichen Wohls täglichen Fleischkonsums? Das gleiche 
lässt sich übersetzen aufs Wohnen. Studien befassen sich etwa mit der 
Frage, wie viele Quadratmeter als Rückzugsort pro Person notwendig sind 
(Cohen 2020, Lettenmeier 2018, Rao/Min 2018).

Konsumkorridore, aber auch andere Nachhaltigkeitskonzepte fordern 
zum Überdenken unserer aktuellen Vorstellungen von Bedürfnisdeckung 
auf. Starke Nähe weist das Modell der Konsumkorridore zum Suffizienz­
Konzept auf, indem beide auf ein „Genug“ sowohl nach oben als auch 
nach unten fokussieren (Spengler 2017). Ein suffizienter Blickwinkel auf 
Konsum ist auch in dem Modell der Konsumkorridore unerlässlich, wenn 
die Grenzen nach oben und unten eingehalten werden sollen.

Aktuell konzeptualisiert die große Mehrheit der Nachhaltigkeitsfor­
schung Nachhaltigkeit nach dem Modell Planetarer Grenzen (Rockström 
et al. 2009). Ausgangspunkt dieses Modells ist die Annahme der Begrenzt­
heit von natürlichen Ressourcen und Schadstoffsenken. Neben dieser 

Ökologisch-soziale Transformation in der Perspektive von Laudato si‘

119

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wichtigen Begrenzung nach oben bedarf es aber zusätzlich auch einer 
Grenzziehung nach unten, als Festlegung bestimmter Standards der De­
ckung von Bedürfnissen, die nicht unterschritten werden dürfen, um Men­
schen ein gutes Leben zu ermöglichen. Diese zusätzliche Perspektive des 
„Genug“ als Basis für Konsum bezieht gerade auch die Konsumperspektive 
des globalen Südens mit ein. Es müssen Bedingungen in einem globalen 
Wirtschaftssystem geschaffen werden, die den – für ein gutes Leben not­
wendigen – Konsum für alle Menschen auf der Welt und in Zukunft 
ermöglichen. Das schließt auch die Möglichkeit wirtschaftlicher Entwick­
lung in ärmeren Ländern mit ein.

Die in diesem Beitrag beschriebenen Ansätze mit den vorgeschlagenen 
Beschränkungen wirken zunächst vielleicht radikal oder wie das abstrak­
te Ergebnis rein theoretischer Überlegungen. Gleichzeitig erschwert die 
Angst vor Verlusten eine politische Diskussion über Einschränkungen, 
wie sie in den Suffizienz­Ansätzen gefordert werden. Allerdings zeigt sich, 
dass die Lebenszufriedenheit in den reichen Ländern, trotz Wirtschafts­ 
und Konsumzuwächsen, nicht mehr steigt (Smil 2019). Eine Begrenzung 
von Konsum muss also nicht notwendigerweise mit schmerzlichen Verlus­
ten einhergehen. So finden sich in der Realität auch bereits erste Umset­
zungen solcher Begrenzungen. Zum Beispiel wird auch in Deutschland 
zum Schutz anderer Menschen der Alkoholkonsum am Steuer gesetzlich 
beschränkt, in Singapur etwa auch die Anzahl motorisierter Fahrzeuge 
(Fuchs et al. 2021a). Amsterdam will in Anknüpfung an die Donut-Ökono­
mie eine soziale Kreislaufwirtschaft für die Zeit nach der Covid-19 Pande­
mie errichten. Die aktuelle Pandemie bietet dabei nicht nur die Chance 
der Umsetzung eines anderen Wirtschaftens, sondern kann auch als Bei­
spiel für eine aktive gesellschaftliche Diskussion über individuelle Freihei­
ten und über die Begrenzung von Freiheit zum Wohle aller Menschen 
einer Gesellschaft gesehen werden. Auch hier zeigt sich, dass Freiheit nicht 
unendlich, sondern immer in gesellschaftlichen Räumen gedacht werden 
muss.

Die Ausgestaltung des „guten Lebens“ in der ökologisch-sozialen Trans­
formation vollzieht sich nach den hier skizzierten Konzepten durch Selbst­
bestimmung, (gerechte und inklusive) Teilhabe und Transparenz im Ge­
staltungsprozess. Verlustängsten kann daher in einem demokratischen 
Prozess begegnet werden. Es gibt nämlich Gestaltungsspielraum in der 
Art und Weise der Bedarfsdeckung, der demokratisch genutzt werden 
kann. Zum Teil wird bereits untersucht (z. B. Fuchs et al. 2021a), ob eine 
inklusive demokratische Ausgestaltung realistisch ist und wo sie in Teilen 
bereits umgesetzt wird (z. B. durch Bürgerbeteiligung und Initiativen wie 
climate citizen assemblies).

Hannah Klinkenborg

120

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was Religion und Kirchen beitragen können

Zur Rückbindung an die Enzyklika Laudato si‘ soll abschließend noch 
darauf eingegangen werden, wie Religionen und Kirchen zur ökologisch-
sozialen Transformation beitragen können. Die beschriebenen konsumbe­
grenzenden Ansätze korrespondieren mit der Konsumkritik in Laudato 
si‘. Papst Franziskus zur Folge leben wir in einer „Welt des wütenden Kon­
sums […] in der das Leben in all seinen Formen schlecht behandelt wird“ 
(Laudato si‘ 230) und „[…] die Menschen schließlich in einem Strudel von 
unnötigen Anschaffungen und Ausgaben“ versinken (Laudato si‘ 203). Das 
Konzept der Konsumkorridore ist hier ein ganzheitlicher Lösungsansatz, 
wie er auch aus der Enzyklika gelesen werden kann, insofern diese Ökolo­
gie, Sozialverträglichkeit und Wirtschaft zusammendenkt.

Grundlegend für einen solchen Wandel ist auch eine normative Unter­
mauerung. Aus Franziskus‘ Sicht kann eine „christliche Spiritualität“ zu 
einer „gesunden Beziehung zur Schöpfung“ beitragen sowie mit einem 
„prophetischen und kontemplativen Lebensstil“ zu einem anderen „Ver­
ständnis von Lebensqualität“ führen, das auch Ausdruck einer „universa­
len Geschwisterlichkeit“ wäre (Laudato si‘ 218, 222 228).

Die Enzyklika bildet dabei nur einen von vielen religiösen Beiträgen 
zur ökologisch-sozialen Transformation. Kirchen und Religionen haben 
auf verschiedenen Ebenen das Potenzial und die Chancen für eine solche 
Transformation einzustehen. Einerseits setzen sich religiöse Führer:innen 
und Vertreter:innen auf politischer Ebene für Nachhaltigkeit ein, ande­
rerseits sind auch lokale Initiativen vor Ort im Klimaschutz aktiv.1 Die 
Nachhaltigkeitsdebatte betrifft dabei Grundfragen von Religionen, wie das 
gute Leben, die Gerechtigkeit und die Bewahrung der Schöpfung bzw. das 
Verhältnis zur Umwelt.

Die spezifische Bedeutung von Natur und Mitmenschlichkeit sowie die 
in vielen Religionen aufgetragene Verantwortung für beide, sind Aspekte, 
die von Religionen und Kirchen im Umweltdiskurs vorgebracht und mit 
tiefverwurzelten Werten untermauert werden (Klinkenborg/Fuchs 2021; 
Glaab 2017). In einer Analyse einer politischen Diskussionsveranstaltung 
zwischen Vertreter:innen aus Religionen, Wissenschaft und Politik, zeigte 

4.

1 Dabei kann selbstverständlich nicht allgemein von einem positiven Beitrag zum 
Klimaschutz von und durch Religionen und Kirchen ausgegangen werden. Bei­
spiele wie etwa zum Prosperity Gospel zeigen auf, dass es auch innerhalb von 
Religionsgemeinschaften unterschiedliche Perspektiven auf den Klimawandel und 
das diesbezügliche Handeln gibt (u.a. Carr et al. 2012, McCammack 2007, Wilson 
und Steger 2013)

Ökologisch-soziale Transformation in der Perspektive von Laudato si‘

121

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich, dass Kirchen und Religionen diese normativen Ressourcen einset­
zen, um Menschen (auch über ihre eigene Religion hinaus) zu mehr Kli­
ma/Umweltschutz zu motivieren (ebd.). In Interviews mit Vertreter:innen 
religiöser Organisationen wurde zudem deutlich, dass gerade der umwelt­
politische Diskurs innerhalb der Religionen von Bedeutung ist2. Darüber 
hinaus können religiöse Organisationen auch ihre materiellen Ressourcen 
(Geld, Gebäude etc.) dafür einsetzen, zu einer ökologisch-sozialen Trans­
formation beizutragen.

Modelle wie die Konsumkorridore erfordern wechselseitige Verpflich­
tungen. Es geht dabei nicht um eine altruistische Aufopferung im Kon­
sumverzicht, sondern um reziproke Pflichten, um allen Menschen ein 
Minimumstandard zu ermöglichen. Damit zielen diese Modelle auf ein 
hohes Maß an Solidarität für ein Gemeinwesen, das vermutlich größer ist 
und weiter reicht als es vermutlich etwa noch von Nell-Breuning gedacht 
war. Es wird gefordert, sich mit seinem Konsum für Menschen verantwort­
lich zu zeigen, die in anderen Gesellschaften oder in der Zukunft leben. 
Aspekte aus Papst Franziskus‘ Laudato si‘ wie die „universale Solidarität“ 
(Laudato si‘ 14) – und mit ihr einer inter- und intragenerationellen Ge­
rechtigkeit – unterstreichen diese Punkte aus katholischer Sicht. Religio­
nen können somit eine wichtige Stütze sein, um jene globale Solidarität 
zu etablieren, deren es für eine ökologisch-soziale Transformation bedarf. 
Sie übernehmen damit auch in als säkular beschriebenen Gesellschaften, 
so könnte man im Anschluss Jürgen Habermas‘ normativen Arbeiten zum 
Post-Säkularismus (Habermans 2011) anführen, eine Aufgabe, die andere, 
nicht-religiöse Weltsichten ggf. nur schwer erfüllen können.

Die Verantwortung für Natur und andere Menschen lässt sich im christ­
lichen Glauben insbesondere aus der Schöpfungsgeschichte im Buch Ge­
nesis plausibilisieren (Laudato si‘ 67) und mit Papst Franziskus in die 
Forderung nach einem Lebenswandel übersetzen. In der Forschung zu 
Religion und Nachhaltigkeit bleibt aber auch der damit noch nicht the­
matisierte strukturelle Systemwandel im Blick (Klinkenborg/Fuchs 2021). 
Verantwortung für eine ökologisch-soziale Transformation kann nicht 
„privatisiert“ werden, also in die Alleinverantwortung des Individuums 
gelegt werden, sondern muss als öffentliche Angelegenheit und strukturel­
le Frage verstanden werden (Grunwald 2010; Fuchs/Klinkenborg/Siepker 
2020). Neben einem individuellen Lebenswandel muss demnach auch 
ein struktureller Wandel eintreten, der eine Lebensweise ermöglicht, die 
aktuelle Verwundbarkeiten von Bevölkerungsgruppen, Asymmetrien im 

2 https://www.uni-muenster.de/Religion-und-Politik/forschung/projekte/B3-31.shtml

Hannah Klinkenborg

122

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-muenster.de/Religion-und-Politik/forschung/projekte/B3-31.shtml
https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.uni-muenster.de/Religion-und-Politik/forschung/projekte/B3-31.shtml


Ressourcenverbrauch, Einkommens- und Vermögensungleichheiten eben­
so beachtet, wie auch die Chancen zukünftiger Generationen auf ein gutes 
Leben.

Fazit

Der Beitrag fokussierte die ökologisch-soziale Transformation mit Blick da­
rauf an, wie Konsum im Sinne einer solchen Transformation gestaltet wer­
den kann. Hierzu wurden Ansätze vorgestellt, die ein anderes Wirtschaften 
und Konsumieren fordern, als es im Moment noch in Wohlstandsgesell­
schaften gelebt wird. Des Weiteren wurde darauf eingegangen, welche 
Rolle Religionen und Kirchen in diesem Prozess einnehmen können.

Es wurde festgestellt, dass ein „Weiter so“ unseres Wirtschaftens und 
Konsumieren angesichts der sozialen Missstände und Umweltschäden, die 
hierdurch geschaffen werden, nicht möglich ist. Hingegen müssen auf 
Suffizienz abzielende Strategien stärker in den Fokus der Diskussion ge­
langen. Die im Beitrag dargestellten Konzepte der Donut-Ökonomie und 
der Konsumkorridore bieten für eine entsprechende Transformation erste 
Ansatzpunkte. Sie beziehen – als grundlegende Ausgangspunkte für ein 
nachhaltiges Wirtschaftssystem – planetare Grenzen, die das Wirtschaften 
und Konsumieren nach oben begrenzen, sowie menschliche Bedürfnisse 
als untere Begrenzung des Wirtschaftens und Konsumierens ein. Die Be­
dürfnisdeckung aller heute und in Zukunft lebenden Menschen wird bei 
den Konsumkorridoren als Zielperspektive definiert.

Papst Franziskus‘ Umwelt- und Sozialenzyklika Laudato si‘ schließt an 
vielen Punkten an die dargestellte Wirtschaftskritik an. In der Enzyklika 
werden soziale und umweltbezogene Missstände benannt, sowie Kritik 
am Wachstumsmodell und Überkonsum geäußert. Franziskus hat damit 
einen Beitrag mit hoher Reichweite geleistet, der die ökologisch-soziale 
Transformation mit einer religiös-tiefverwurzelte normativen Begründung 
für den Schutz der Erde sowie von Mitmenschen (auch außerhalb der 
eigenen Gesellschaft) verbindet. Die Enzyklika ist somit ein gutes Beispiel 
dafür, wie Kirchen und Religionen motivierend einen Beitrag dazu leisten, 
die ökologisch-soziale Transformation voranzutreiben.

5.

Ökologisch-soziale Transformation in der Perspektive von Laudato si‘

123

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Literaturverzeichnis

Blättel-Mink, Birgit/Brohmann, Bettina/Defila, Rico/Di Giulio, Antonietta/Fischer, 
Daniel/Fuchs, Doris/Gölz, Sebastian/Gölz, Sebastian/Homburg, Andreas/Kauf­
mann-Hayoz, Ruth/Matthies, Ellen/Michelsen, Gerd/Schäfer, Martina/Tews, 
Kerstin/Wassermann, Sandra/Zundel, Stefan (2013). Konsum­Botschaften. Was 
Forschende für die gesellschaftliche Gestaltung nachhaltigen Konsums empfeh­
len. Stuttgart: S. Hirzel Verlag.

Carr, Wylie Allen/Patterson, Michael/Yung, Laurie/Spencer, Daniel (2012). The 
Faithful Skeptics. Evangelical religious beliefs and perceptions of climate chan­
ge, in: Journal for the Study of Religion, Nature and Culture 6(3), S. 276–299.

Cohen, M. (2020). New Conceptions of Sufficient Home Size in High-Income 
Countries: Are We Approaching a Sustainable Consumption Transition? Hou­
sing Theory and Society. doi.org/10.1080/14036096.2020.1722218.

Defila, Rico/Di Giulio, Antonietta (2020). The „good life” and Protected Needs, in: 
Kalfagianni, Agni/Fuchs, Doris/Hayden, Anders (Hrsg.), The Routledge Hand­
book of Global Sustainability Governance, S. 100–114. London: Routledge.

Di Giulio, Antonietta/Fuchs, Doris (2014). „Sustainable Consumption Corridors: 
Concept, Objections, and Responses”, in: GAIA 23/S1, S. 184–192.

Fuchs, Doris/Klinkenborg, Hannah/Siepker, Lena (2020). Nachhaltigkeit als Ver­
antwortungsprinzip, in: Diakonia, 4/2020, S. 232–238.

Fuchs, Doris/Sahakian, Marlyne/Gumbert, Tobias/Di Giulio, Antonietta/Maniates, 
Michael/Lorek, Sylvia/Graf, Antonia (2021a). Consumption Corridors: Living 
Well within Sustainable Limits. London: Routledge.

Fuchs, Doris/Steinberger, Julia/Pirgmaier, Elke/Lamb, William/Brand-Correa, Li­
na/Cullen, Jonathan (2021b). A corridors and power-oriented perspective on en­
ergy service demand and needs satisfaction, in: Sustainability: Science, Practice 
and Policy, 17:1, S. 162–172.

Glaab, Katharina (2017). A Climate for Justice?, in: Globalizations 14(7), S. 1110–
1124.

Grunwald, Armin (2010). Wider die Privatisierung der Nachhaltigkeit. Warum 
ökologisch korrekter Konsum die Umwelt nicht retten kann, in: GAIA 19 
(3/2010), S. 178–182.

Habermas, Jürgen (2011): Vorpolitische Grundlagen des demokratischen Rechts­
staates? In: Jürgen Habermas und Joseph Ratzinger (Hrsg.): Dialektik der Säku­
larisierung. Über Vernunft und Religion. Mit einem Vorwort herausgegeben 
von Florian Schuller. 8. Aufl. Freiburg im Breisgau: Herder, S. 15–37.

Holzinger, Hans (2020) Mehr Effizienz allein reicht nicht, in: Eisenriegler S. 
(Hrsg.) Kreislaufwirtschaft in der EU. Wiesbaden: Springer Gabler. https://do
i.org/10.1007/978-3-658-27379-8_13

Klinkenborg, Hannah/Fuchs, Doris. (2021). Religion: A resource in european cli­
mate politics? An examination of faith-based contributions to the climate policy 
discourse in the EU, in: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik. https:/
/doi.org/10.1007/s41682-021-00082-0

Hannah Klinkenborg

124

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-658-27379-8_13
https://doi.org/10.1007/978-3-658-27379-8_13
https://doi.org/10.1007/s41682-021-00082-0
https://doi.org/10.1007/s41682-021-00082-0
https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://doi.org/10.1007/978-3-658-27379-8_13
https://doi.org/10.1007/978-3-658-27379-8_13
https://doi.org/10.1007/s41682-021-00082-0
https://doi.org/10.1007/s41682-021-00082-0


Lederer, Markus (2019). Laudato si’ und der Kapitalismus – kann und soll die Bes­
tie gebändigt werden?, in: Heimbach-Steins, Marianne/Schlacke, Sabine (Hrsg.), 
S. 77–96. Baden-Baden: Nomos.

Lettenmeier, Michael (2018). A sustainable level of material footprint: Benchmark 
for designing ecologically sustainable lifestyles. (Doctoral Dissertation), Aalto 
University, Helsinki.

McCammack, Brian (2007). Hot Damned America, in: American Quarterly 59(3), 
S. 645–668.

Meadows, Donella H./Meadows, Dennis L./Randers, Jørgen/Behrens/William W. 
(1972). The Limits to Growth. New York: Universe Books.

Papst Franziskus (2015). Enzyklika Laudato si’. Über die Sorge für das gemeinsame 
Haus. Online unter: https://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encycl
icals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_ge.pdf (letzter 
Zugriff: 29.09.2021).

Puggioni, Roberto (2017) Pope Francis and Degrowth: A Possible Dialogue for a 
Post-Capitalist Alternative, in: International Journal of Public Theology, 11, 
S. 7–35.

Rao, Narasimha D./Min, Jihoon (2018). Decent Living Standards: Material Prere­
quisites for Human Wellbeing, in: Social Indicators Research 138, S. 225–244. 
doi.org/10.1007/s11205–017–1650–0.

Raworth, Kate (2018). Die Donut-Ökonomie. Endlich ein Wirtschaftsmodell, das 
den Planeten nicht zerstört. Carl Hanser Verlag.

Rockström, J./Steffen, W./Noone, K./Persson, A./Chapin, S./Lambin, E./Lenton, T./
Scheffer, M./Folke, C./Schellnhuber, H./Nykvist, B./de Wit, C./Hughes, T./van 
der Leeuw,  S./Rodhe, H./Sörlin, S./Snyder, P./Costanza, R./Svedin, U./Falken­
mark, M./Karlberg, L./Corell, R./Fabry, V./Hansen, J./Walker, B./Liverman, D./
Richardon, K./Crutzen, P./Foley, J. (2009). A safe operating space for humanity, 
in: Nature 461 (24/2009), S. 472–475.

Vaclav Smil „2019 Growth“. Cambridge: The MIT Press.
Wilson, Erin/Steger, Manfred (2013). Religious Globalisms in the Post-Secular Age, 

in: Globalizations 10(3), S. 481–495.

Ökologisch-soziale Transformation in der Perspektive von Laudato si‘

125

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_ge.pdf
https://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_ge.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_ge.pdf
https://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_ge.pdf


https://doi.org/10.5771/9783748932420-113 - am 14.01.2026, 11:36:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932420-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Einleitung
	2. Anders Wirtschaften, anders Konsumieren: planetare Grenzen und das gute Leben
	3. Konsumkorridore
	4. Was Religion und Kirchen beitragen können
	5. Fazit
	Literaturverzeichnis

