
2. Theoretische Grundlagen

Im Folgenden soll der Forschungsstand des Feldes der Fluchtmigration, vor

allem hinsichtlich religionsethnologischer Perspektiven, vorgestellt werden.

Dabei spielen zunächst Heimatkonzeptionen, Narrativ-Konstrukte und Ver-

ortungsmöglichkeiten der Feldakteure eine Rolle. Ebensowird aufgezeigt,wie

multiple Identitäten, die meist einen pragmatischen Umgang erforderlich

machen, im Alltag flexibel gehandhabt werden. In diesem Zusammenhang

wird auf soziale Konstruktionen im Rahmen ethnologischer Fluchtforschung

eingegangen und die Besonderheit der Forschung hinsichtlich der Lebens-

umstände und Verletzlichkeiten der Akteure erläutert. Hierbei ist besonders

das Taktieren im Alltag von Bedeutung, das einen Umgang mit den vielfäl-

tigen Anforderungen an die Akteure ermöglicht. Diese werden in der Arbeit

vor allem anhand der Begriffe ›Ethnie‹ und ›Religion‹ deutlich und im Folgen-

den hinsichtlich eines Zugehörigkeitsansatzes erläutert sowie im Zusammen-

hang mit Grenzziehungsprozessen als Folge dieser Interaktionen diskutiert.

Abschließend wird der ethnologische Umgang mit Erscheinungsformen von

Religion, Religionshandeln als Prozess sowie der Relationalität und Situativi-

tät ethnologischer Religionsforschung mit Flüchtlingen thematisiert.

2.1. Fragestellung

Das Zusammenleben der Feldakteure im Sample der Arbeit ist unterschiedli-

chen Dynamiken unterworfen und gestaltet sich punktuell als Herausforde-

rung. Insbesondere dann, wenn ›Religion‹ relevant wird, scheint es zuweilen

zu Irritationen aufseiten der geflüchteten Bewohner oder der Praktiker in den

Unterkünften zu kommen. Die Fragestellung der Arbeit lautet daher:

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Welche Erscheinungsformen von ›Religion‹ treten in nordrhein-westfäli-

schen Flüchtlingsunterkünften auf und welche Interaktionen und Aushand-

lungsprozesse ergeben sich in der Folge?

2.2. Erkenntnisziele

Folgende Erkenntnisziele verfolgt die Studie:

1. die Erscheinungsformen und Phänomene von ›Religion‹, die im gemein-

samen Zusammenleben der Akteure auftreten, beschreiben;

2. die konkreten Interaktionen, die diese Phänomene begleiten, sowie deren

Bedeutungsgehalt für die beteiligten Akteure analysieren;

3. und die Aushandlungen, in Form von Grenzziehungsprozessen, die sich

hieraus ergeben, darstellen.

Die Befunde werden hierbei im Rahmen der Dimensionen ›Religiöse Zuge-

hörigkeiten und Zuschreibungen‹, ›Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten

im Spannungsfeld des GemeinsamenWohnens‹, ›Erwartungen und Zuschrei-

bungen in Hinblick auf religiöse Praktiken › sowie ›Religiöse Irritationen und

Spannungen‹ vorgestellt.

2.3. Forschungsstand

1999 prognostiziert Opitz:

»[…] eine Zunahme der nationalen und internationalen Verteilungskonflikte

und damit ein weiteres Anwachsen der Flüchtlingszahlen. Die Gefahr [sei]

deshalb groß, daß [sic!] das 21. Jahrhundert das Erbe des 20. antritt und

ebenfalls zu einem ›Jahrhundert der Flüchtlinge und Migranten‹ wird.«

(Opitz 1999: 55)

Luft legt den Schwerpunkt dabei jedoch auf das individuelle Erleben der

Beteiligten und kritisiert gleichsam den medial diskutierten Krisenbegriff

des Jahres 2015 in Zusammenhang mit der Flüchtlingsbewegung: »Wenn von

›Flüchtlingskrise‹ die Rede ist, muss zu allererst die Krise der Flüchtlinge

selbst in den Blick genommen werden.« (Luft 2016: 10) Vergleichbare Flücht-

lingsbewegungen wie in den Jahren 2014 und 2015 habe es zudem seit dem

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen 17

Ende des Zweiten Weltkrieges nicht mehr gegeben (vgl. ebd.: 11). Weiterhin

zeigt er auf, dass Deutschland demnach als ein Land wahrgenommen werde,

»[…] das Schutz gewährt und Perspektiven verheißt.« (ebd.: 122) Lutz erinnert

hinsichtlich des Krisenbegriffs daran, »[…] dass der überwiegende Teil der

Flüchtlinge in ihren Heimatländern bleibt oder von Anrainerstaaten aufge-

nommen wird.« (Lutz 2017: 367) Das Leben als Flüchtling »woanders« (ebd.:

367), insbesondere aber in Lagern, die als »verletzliche Orte des Ungewissen«

(ebd.: 376) gesehen werden, sei nicht nur gefährlich, sondern reproduziere

gleichsam »alte und neue Konflikte.« (ebd.: 378) Diesen ist in der Arbeit

nachzugehen, indem die Perspektiven der geflüchteten Feldakteure her-

ausgearbeitet und mit denen der Praktiker in den Flüchtlingsunterkünften

zusammengeführt werden. Der ethnologische Ansatz eignet sich dabei vor

allem hinsichtlich des Blicks auf einzelne religionsbezogene Phänomene, die

eine ausführliche Beschreibung und Analyse erfahren.

AuchHarrell-Bound undVoutira sprechen sich für eine ethnologische For-

schung aus, da diese maßgeblich zur Erforschung von Flucht beitragen (vgl.

Harrell-Bond/Voutira 1992: 6), indem sie einen Beitrag für Flüchtlinge selbst

als auch für politische Entscheidungsträger (vgl. ebd.: 8) leiste, jedoch auch

erkenne, was reziprok die Feldakteure der Disziplin zurückgeben, indem sie

es ermöglichen, dass soziale Wandlungsprozesse dokumentiert werden (vgl.

ebd.: 9). Sigona warnt hierbei jedoch davor, dass es keine einheitliche Stimme

›der Flüchtlinge‹ gebe, und die Gefahr einer ›Standardisierung von Flücht-

lingserfahrungen‹ bestünde (vgl. Sigona 2014: 375). Der Autor befürchtet, die-

se trügen zur Entscheidung darüber bei, welche Erfahrungen im Fluchtkon-

text als ›normal‹ angesehen würden und welche als weniger glaubhaft (vgl.

ebd., vgl. Jubany 2011: 82). Sigona argumentiert, Flüchtlinge nutzten Narra-

tive durchaus als Strategien, um mit den Machtverhältnissen im jeweiligen

Kontext umzugehen (vgl. Sigona 2014: 378). Daher sollten diese stets als si-

tuativ, positionell und relational betrachtet werden (vgl. ebd.). In der Arbeit

wird diesem Ansatz Rechnung getragen, indem zum einen von konkreten In-

teraktionen ausgegangen wird, und zum anderen konkrete an jenen Interak-

tionen beteiligte Akteure mitsamt ihren Hintergründen beschrieben werden.

Auch Jenkins argumentiert dahin gehend, herkömmliche ethnologische Dis-

kurse über Kultur, das Selbst und Emotionen würden nicht ausreichen, um

zu beschreiben, was in Menschen mit Fluchterfahrung vorgeht, sie bewegt,

ihre Lebenswelten strukturiert und ausmacht (vgl. Jenkins 2015: 144). Indem

sie zwischen »immigrant« (ebd.: 146) und »refugee« (ebd.) unterscheidet, fo-

kussiert sie vor allem auf die Tatsache, dass Flüchtlinge weniger Entschei-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Religion in Flüchtlingsunterkünften

dungsspielraum als ›Migranten‹ genössen, unter anderem, da eine Auswei-

sung stetsmöglich sei (vgl. ebd.: 146-47; van Selm 2014). Aufbauend darauf ge-

ben Westin und Hassanen zu bedenken, dass auch die individuellen Motiva-

tionen zur und Entscheidungen während der Flucht variierten, nämlich hin-

sichtlich sozialer Rahmenbedingungen, Gelegenheitsstrukturen sowie sozia-

ler Netzwerke (vgl. Westin/Hassanen 2014: 20). Das Forschungsspektrum in

Aufnahmeländern umfasse unter anderem Identitätsprobleme, Anpassungs-

prozesse, Effekte auf Familienstrukturen sowie Diskriminierungs- und Ex-

klusionserfahrungen von Flüchtlingen (ebd.) und habe zeigen können, dass

eine solche Erfahrung auch Chancen biete, neue Lebensmodelle und Rollen-

bilder kennenzulernen (vgl. ebd.: 21). Besonders Frauen hinterfragten in die-

sem Prozess gesellschaftlich und kulturell akzeptierte Normen (vgl. ebd.).

Auch weise die ethnografische Forschung auf die Verschiedenheit von Hei-

matkonzeptionen hin. So werde ›Heimat‹ als entweder geo-politischer, phy-

sischer Ort (vgl. ebd.: 102) wahrgenommen, ausgehend vom Gefühl körper-

licher Sicherheit beschrieben (vgl. ebd.: 98) oder hinsichtlich seiner Chancen

auf Bildung und gesellschaftlicher Teilhabe konstruiert (vgl. ebd.: 99ff.). Je-

doch würden sich auch die Erinnerungen an den ursprünglichen Heimatort

ändern und je nach Lebenssituation variieren (vgl. ebd.: 102). Stets entschei-

dend für das Einleben in der Aufnahmegesellschaft seien jedoch die Einbin-

dung in soziale Netzwerke und Beziehungen zu anderen Ortsansässigen (vgl.

ebd.: 99ff.). Welche unterschiedlichen Bezüge zu ihren Herkunftsländern die

Feldakteure aus dem Sample der Arbeit haben und wie sie ihr Leben in der

Kommune ausgestalten und führen, wird anhand der einzelnen Narrative der

Familien deutlich. Daraus geht auch hervor, inwiefern die sozialen Beziehun-

gen unter den benachbarten Bewohnern als komplexes Konstrukt zu verste-

hen sind, das unterschiedlichen Dynamiken unterliegt.

Der Frage nach Erscheinungsformen von ›Religion‹ in nordrhein-west-

fälischen Flüchtlingsunterkünften nachgehend, ist festzustellen, dass neben

der Beschreibung sozialer Interaktionen der Akteure im Feld ein besonderer

Fokus auf deren Hintergründe und Narrative liegt. Malkki macht dies nach-

vollziehbar, indem sie die Narrative ihrer Feldakteure hinsichtlich ihrer Bio-

grafien und Erlebnisse analysiert. Dabei ist auffällig, dass die Narrativstruk-

tur stets einen Anfang, eine Steigerung, eine Klimax sowie einen Schluss auf-

weist und somit das Narrativ als komplexes Produkt verstehen lässt, das reich

angefüllt mit Listen zentraler Punkte wie auch mit Sprichwörtern als Über-

zeugungsinstrumenten auftritt (vgl. Malkki 1995: 53). Für Malkki fungieren

jene Narrative daher als »mythico-history« (ebd.: 54):

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen 19

»It represented not only a description oft he past, nor even merely an eval-

uation of the past, but a subversive recasting and reinterpretation of it in

fundamentally moral terms. In this sense, it cannot be accurately described

as either history or myth.« (ebd.)

Die mythico-history fungiert für die Feldakteure als paradigmatisches Modell

und Interpretationsinstrument, um der soziopolitischen Gegenwart im

Camp Bedeutung zu verleihen und sich zu ihr entsprechend verhalten zu

können (vgl. ebd.: 105). Das Camp gebe dabei Anlass, die hierarchischen

Strukturen der Herkunftsgesellschaft der Flüchtlinge zu reproduzieren,

indem all seine spezifischen Aspekte um Macht und Autorität produktiv

für die mythico-history gemacht würden (vgl. ebd.: 105-106). Dabei arbeitet

Malkki den ›pragmatischen Umgang mit Identität‹ heraus, indem sie fest-

stellt, dass die Feldakteure, mit denen sie arbeitet, Flüchtlinge aus Burundi,

sowohl in ihrem Herkunfts- als auch in ihrem Aufnahmeland mit Pluralität

in Form von ethnisch und religiös heterogenen Nachbarschaftsverhältnissen

konfrontiert waren und sind (vgl. ebd.: 155). Die eigenen Zugehörigkeiten

und Zuordnungen, zum Beispiel zu ethnischen Gruppen, religiösen Grup-

pen oder anderen Mehr- beziehungsweise Minderheiten, würden flexibel

gehandhabt. Auch Sprachgruppen- und Staatsbürgerschaftszugehörigkeiten

würden dabei individuell nutzbar gemacht: »Most people managed one or

more adoptive identities or labels […]« (ebd.: 156) Diese multiplen Identitäten

dienten zumeist einer strategischen Unsichtbarkeit, um zum Beispiel Unan-

nehmlichkeiten oder Gefahren zu vermeiden (vgl. ebd.). So wird auch das

Flüchtlingslabel flexibel eingesetzt. Eine Nennung oder Selbstbezeichnung

könne kontextabhängig zum Beispiel betont, vermieden, suggeriert oder

umschrieben werden (ebd.: 158ff.). Auch die Feldakteure aus dem Sample der

Arbeit machen sich einen solchen pragmatischen Umgang zuweilen zunutze,

was insbesondere aus dem Fallbeispiel der Konversion der afghanischen

Familie Bakhtari hervorgeht. Diese Fluidität rekurriert dabei vor allem auf

die sozialkonstruktivistisch-ethnologische Forschungslinie. So argumentiert

Chatty für den Fluchtkontext »[…] that places and cultures are socially, po-

litically, and historically constructed.« (Chatty 2014: 81). Auch die Erfahrung

eines sozialen Raumes (›space‹) sei demnach stets sozial konstruiert und

werde von denjenigen etabliert, »[…] with the power to make places out of

spaces.« (ebd.; vgl. Eppenstein/Ghaderi 2017: 2; Friese 2017; Seukwa 2007;

Scherr/Inan 2017: 137). Jedoch geben Hansen und Oliver-Smith zu bedenken,

dass Flüchtlinge zu häufig als machtlos und abhängig gesehen würden (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Hansen/Oliver-Smith 1982: 5). Es gelte daher, im Forschungsprozess vielmehr

die richtigen Fragen zu stellen, nämlich:

»[…] how do people recognize and handle the loss and deprivation experi-

enced during resettlement? How do they establish themselves in the new

place? What are the coping strategies developed?« (ebd.: 8)

Ferner wird weiter gefragt: Welche Arten von Konsens und Konflikt herrschen

tatsächlich unter ihnen und ihrenMitmenschen vor (vgl. ebd.)? Die Forschung

mit Menschen in der Fremde gestalte sich jedoch stets als Herausforderung,

so Kay, die mit Flüchtlingen im Exil arbeitet. So sei es besonders problema-

tisch, Bedeutungen zu rekonstruieren, da der neue Aufenthaltsort viele Ver-

änderungen der privaten und öffentlichen Sphäre mit sich bringe, die häufig

plötzlich einträten und mitunter drastisch für die Feldakteure seien (vgl. Kay

1987: 12). Daher liegt der Fokus der ethnologischen Arbeit stets auf der indivi-

duellen Handhabe herausfordernder Situationen. Hierzu schlägt de Certeau

vor, Taktiken als kreative Verhaltensweisen von Akteuren, die nur über ein-

geschränkte Handlungsspielräume verfügen, zu untersuchen (vgl. de Certeau

1988: 90; s. auch Seukwa 2006: 250). Diese Analyse erfolgt im Rahmen der Ar-

beit insbesondere am Fallbeispiel um die Organisation von Ramadan, in dem

gezeigt wird, welche Taktiken Flüchtlinge in Form sozialer Praktiken einset-

zen, um einen Umgang mit den Anforderungen der Unterkunft, deren Mitar-

beiter sich um ein religionssensibles Handeln bemühen, wie auch mit denen

des sozialen Umfeldes zu finden und gleichsam möglichst wenige Nachteile

durch ihr Handeln zu erfahren.

Im gegenseitigen Miteinander spielen in den Dimensionen der Arbeit vor

allem die Begriffe ›Ethnie‹ und ›Religion‹ eine Rolle, indem sie zum Gegen-

stand von Grenzziehungen werden. Dabei kursieren unterschiedliche Ver-

ständnisse und Ansätze:

»For many anthropologists, ethnicity is generally defined as a sense of be-

longing to a group, based on shared ideas of group history, language, ex-

perience, and culture. Commonly in this sense, nationality and ethnicity are

frequently interchanged with one another, while some anthropologists see

nationalism as a variant of ethnicity.« (Chatty 2014: 82; vgl. Eriksen 1993)

So schlägt Geertz vor, Ethnizität als »primordial attachment« (Geertz 1963:

107) zu verstehen – eine Zugehörigkeit, die man mit der Geburt erwirbt (vgl.

Geertz 1963). Barth hingegen versteht Ethnizität als sozial konstruiert sowie

als Ergebnis von Grenzziehungsprozessen unterschiedlicher Gruppen. Der

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen 21

Inhalt der Grenzziehungen sei hierbei sekundär, entscheidend sei der Akt

selbst (vgl. Barth 1969). Wimmer nimmt Bezug auf Barth, indem er seinen

Begriff von Grenzziehungen anhand eines Schemas ausbaut und weiterent-

wickelt. Er plädiert dabei für eine deutliche Unterscheidung von »discourse

(social categories) and practice (networks)« (Wimmer 2004: 29) und erklärt,

dass er als Ethnologe an tatsächlichen Praktiken interessiert sei. Diskurs ver-

steht er demnach lediglich als ›Sprechen über die Empirie‹. Er fährt fort:

»ethno-national categories are secondary principles of classification only but

[…] social networks are ethnically largely homogeneous […]« (ebd.: 1). Eth-

nisch-nationale Gruppenzugehörigkeiten spielten demnach keine tragende

Rolle darin, die soziale Welt der Feldakteure zu verstehen und zu beschrei-

ben (vgl. ebd.: 27). Brubaker kritisiert den sogenannten »groupism« als »[…]

the tendency to treat ethnic groups, nations and races as substantial enti-

ties to which interests and agency can be attributed.« (Brubaker 2002: 164)

Produktiver für die Analyse sei es, den Fokus auf zum Beispiel »[…] practi-

cal categories, cultural idioms, cognitive schemas, commonsense knowledge,

organizational routines and resources […]« zu legen (ebd.: 186).

Baumann spricht sich zusätzlich für ein relationales, kontextuelles Ver-

stehen aus und kritisiert gleichsam ein zu starres Ethnizitätsverständnis, wie

Geertz es propagiert:

»[…] just as people emphasize different aspects of their language, body lan-

guage, behavior, and style in different situations, so too do they emphasize

or abjure the attributes of their ethnicity. In social science code, we therefore

speak of ›shifting identity‹ or ›contextual ethnicity‹. […] Analytically speak-

ing, ethnicity is not an identity given by nature, but an identification created

through social action.« (Baumann 1999: 21)

Pfaff-Czarnecka betont die Rolle der Zugehörigkeiten in diesem Kontext,

die eine besondere Herausforderung der heutigen Zeit, insbesondere in plu-

ralen Gesellschaften, darstelle. In Zeiten der Konfrontation mit Fremdheit,

»in den Kommunikationsräumen der Zuwanderungsgesellschaften« (Pfaff-

Czarnecka 2012: 9) sei der Wunsch »nach dem Vertrauten und Dauerhaften«

(ebd.: 8) besonders ausgeprägt. So sei Zugehörigkeit »individuell erworbenes

Lebenswissen und Empfinden, deren Praxis sich in höchst konfliktiven Kon-

frontationen mit sozialen Grenzziehungen entfaltet« (vgl. ebd.: 9). Dadurch,

dass Zugehörigkeiten stets verteidigt würden, wirkten sie exkludierend (vgl.

ebd.). Es komme zu sozialen Grenzziehungen, die wiederum neue Span-

nungsfelder einführten, deren Rahmen ausgehandelt werden müsse (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Religion in Flüchtlingsunterkünften

ebd.): »Für unser Verständnis der Zugehörigkeit ist bedeutsam, wie diese

Grenzziehungen sich in den verschiedenartigen Lebenswelten entfalten und

wie sie unter den Rahmenbedingungen von Machtasymmetrien zwischen

denjenigen, die gesellschaftliche Normen setzen, also den Inkludierten

einerseits, und den Exkludierten andererseits ausgehandelt werden.« (Ebd.)

In diesem Zusammenhang weist Pfaff-Czarnecka auch auf die »Multidimen-

sionalität […] soziale[r] Verortung« (ebd.: 11) hin, die ein Kaleidoskop von

Kombinationsmöglichkeiten zulasse. Durch verschiedene Zugehörigkeiten

und Zugehörigkeitsräume entspricht dieser Ansatz dem Wunsch Brubakers,

indem er »[…] den individuellen Dispositionen, Aspirationen und Sachzwän-

gen […]« (Pfaff-Czernecka 2012: 49) eines Menschen folgt und somit die

»facettenreiche Persönlichkeit« (ebd.) eines jeden herausarbeitet, »die ihren

Lebensweg gestaltet« (ebd.). Jene »navigiert mehr oder weniger bewusst

zwischen verschiedenen sozialen Welten: wählt aus, engagiert sich, verlässt

sie, überschreitet Grenzen und macht sich darauf einen Sinn.« (ebd.) Soziale

Grenzziehungen trügen daher zur Erschaffung der Wahrnehmung eines Kol-

lektivs bei, das sich wiederum in sozialen Hierarchien verorte (vgl. ebd.: 21).

Allein durch soziale Konfrontation sei eine Reflexion »über die Grenzen der

Gemeinsamkeit« (ebd.: 22) möglich und könne sowohl »Widerstand« (ebd.)

als auch »Grenzziehung, aber auch Grenzüberschreitung« evozieren (vgl.

ebd.). Dieser Ansatz Pfaff-Czarneckas ist für die Arbeit besonders bedeutend,

da er treffend einfängt, welche sozialen Aushandlungsprozesse zwischen den

Familien Rahmani und Gestar in der Dimension des gemeinsamen Wohnens

geschehen. Weiterhin bietet er einen offen analytischen Zugang zur Unter-

scheidung zwischen ethnischen und religiösen Grenzziehungsprozessen, wie

sie im Fall um den Putzplan rekonstruiert werden.

Eine eindeutige Unterscheidung zwischen diesen könne problematisch

sein, so Baumann, der herausstellt: »In complex situations of social strife,

one can often find ethnic, national, or migratory boundaries transformed in-

to religious ones.« (Baumann 1999: 23) Weiterhin warnt er zugleich vor einer

Essentialisierung von Religionen, da dies deren Instrumentalisierung ermög-

liche (vgl. ebd.). Um religiöse und ethnische Grenzziehungsprozesse zu un-

tersuchen, könne sich Barths Ansatz eignen, so Elwert:

»Versteht man Ethnie […] mit Fredrik Barth als Resultat von Grenzziehungs-

prozessen […], wird das Verhältnis dynamischer: Religion kanndann einMar-

ker sein, mit dem ethnische Grenzen erzeugt und verstärkt werden. Nach

dieser Lesart ist Religion in bestimmten Konstellationen ein Teil von Ethnie,

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen 23

während sie in anderen Konstellationen zu einem distinkten Faktor wird.«

(Elwert 2015: 60)

Dass eine deutliche Trennung ethnischer und religiöser Grenzziehungen pro-

blematisch ist, da diese auch empirisch nicht eindeutig nachgewiesen wer-

den kann, wird in der Arbeit am Fallbeispiel des Putzplanes aus der Dimen-

sion des gemeinsamen Wohnens deutlich. Dabei scheinen es unterschiedli-

che Faktoren zu sein, die dazu führen, auf ethnischer oder religiöser Ebene

zu argumentieren. Elwert schlägt weiterhin vor, in der Untersuchung »[…]

wie sich Migranten auf Religion beziehen, muss auf der anderen Seite be-

trachtet werden, wie die Aufnahmegesellschaft Religion verhandelt.« (Elwert

2015: 60) Dies geschieht in der Arbeit durch die Einbeziehung der Perspek-

tiven der Praktiker, vor allem der Sozialarbeiter, die sich in regelmäßigem

Kontakt mit den Bewohnern der Unterkunft befinden. Dabei wird ›Religion‹

in unterschiedlicher Art im Alltag relevant und kann punktuell auch konflikt-

haft werden. Im Rahmen eines ethnologischen Zugriffs auf Religion betonen

Lauser und Weißköppel in diesem Zusammenhang:

»Religiöse Praxen und ›belief systems‹ […] nicht nur als Ausdruck eines spe-

zifischen Menschen- und Gottesbildes sowie der damit verbundenen Welt-

erklärung zu analysieren, sondern es geht vor allem auch darum, religiöses

Handeln in übergreifende soziale, politische und ökonomische, eben kultu-

relle Prozesse und Phänomene einzubetten.« (Lauser/Weißköppel 2008: 17)

So biete Religion eine von mehreren Quellen zur Selbstverortung (vgl. ebd.: 9;

Baumann 2018). Die Geltendmachung von Zugehörigkeiten im neuen Le-

benskontext erfolgt laut Lauser und Weißköppel auf drei Ebenen. Zunächst

durch »individuell[e] und familiär[e] Glaubensvorstellungen und Praktiken«

(ebd.: 15) unter Bezugnahme auf ›Religion‹ (vgl. ebd.). Die Autorinnen be-

nennen hier unter anderem die Partizipation an religiösen Festen sowie

ein performatives Religionshandeln, das zum Beispiel Angehörige aus dem

Heimatland in Gebete einbezieht (vgl. ebd.: 16) sowie die Neuschaffung sa-

kraler Räume durch »Rituale und Körperpraktiken« (ebd.). Unter der zweiten

Ebene werden »religiöse Institutionen, Organisationen oder Kongregationen

und deren Strukturen« (ebd.) gefasst, die häufig als verbindendes Element

zwischen Herkunfts- und Aufnahmeland fungieren (vgl. ebd.). Die dritte

Ebene bilden der jeweilige Staatsapparat sowie dessen legislative Vorgaben,

die Migrationspolitiken und eine Strukturierung religiösen Lebens gestalten

(vgl. ebd.). In der von den Autorinnen beschriebenen ersten Ebene religiö-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Religion in Flüchtlingsunterkünften

sen Handelns, die Nye mit seinem Begriff »religioning« (Nye 2000: 193) als

prozessuales Religionshandeln umreißt, seien lediglich »kulturell, sozial

und historisch konkrete Praktiken und artikulierte Glaubensvorstellungen«

(Lauser/Weißköppel 2008: 17) empirisch zugänglich. Nye betont zudem:

»[…] [w]hat we observe as ›religion‹ is to be found in processes, in doing,

and through interactions at a number of structural and personal levels.«

(Nye 2000: 217) Daher argumentiert er weiterhin, ›Religion‹ als Verb und

prozessuales Handeln zu verstehen (vgl. ebd.: 224). Um den Wandel des eth-

nologischen Kulturbegriffs analytisch fassen zu können, sollten Ethnologen

zudem künftig ›religion‹ als aktive und auf Erfahrungen basierende Kategorie

rekonzeptionalisieren (vgl. ebd.: 231), denn: »[R]eligioning is to be located

in actions and doings, whether they be mediated through performances,

ritualisations, or the creations and uses of texts.« (ebd.) Dieser Ansatz kommt

in der Arbeit jedoch nicht zum Tragen, um Offenheit für unterschiedliche

Deutungen des Handelns der Feldakteure zu gewährleisten. So schlagen auch

Lauser und Weißköppel, die drei Arten von Religionshandeln unterscheiden,

die sie auf unterschiedlichen Ebenen ansiedeln, einen akteurzentrierten An-

satz vor: Akteurstrategien, Wissensformen (unter der Berücksichtigung von

Erfahrungswissen) sowie Formen der Sozialorganisation (vgl. Lauser/Weiß-

köppel 2008: 17). Dessen Verwendung ermögliche es, »[…] institutionelle

Einbindungen und strukturbedingte Positionierungen der Subjekte mehr

sukzessive nachvollziehbar zu machen, statt vorschnell Kategorisierungen

oder Typisierungen zu verwenden.« (ebd.: 18) Sie argumentieren weiterhin,

dass dadurch insbesondere Rollenambivalenzen zutage träten (vgl. ebd.).

Damit sprechen sie sich für eine ethnologische Religionsforschung aus,

»[…] die ausgehend von religiösen Phänomenen Licht auf die komplexen

Verflechtungen und Wirkungen mit anderen Domänen der Identitätskon-

struktion (Ethnizität, Nationalität, Geschlecht, Klassen- und Bildungsstatus,

Alter) werfen will, wie sie sich in kulturell pluralen Einwanderungsgesell-

schaften zeigen.« (ebd.: 11)

Der Aspekt der Rollenambivalenzen ist auch in der Arbeit relevant und wird

insbesondere am Fallbeispiel des Eid-Festes in der Dimension › Erwartungen

und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken › deutlich, in der eine

Darstellung dessen erfolgt, was die Familien Ahmadi, Sayed und Rahmani aus

deren Perspektiven verbindet, jedoch gleichsam der Blick der Sozialarbeiter

Lisa und Thomas auf deren Beziehungen sowie deren Erwartungen hinsicht-

lich des Eid-Festes rekonstruiert. Dabei ist vor allem auch die religiöse Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen 25

gehörigkeit ein Differenzkriterium, das situativ relevant wird. Diese erfahre

häufig eine neue Sichtbarkeit im Kontext der Migration, so Baumann (vgl.

Baumann 2018: 44; siehe auch Krech 2008). Er hält dafür, dass »der gleiche

Glaube (ebd.: 43)« das Potenzial habe, Zugewanderte im Aufnahmeland zu-

sammenführen, jedoch die Migrationserfahrung auch eine »[…] Chance zur

Befreiung von religiösen Vorgaben und Kontrolle (43)« biete. Es zeige sich

demnach »[…] ein Spektrum von nichtreligiösen bis stark religiösen Zuwan-

derern, und es ist insofern eine Zuschreibung von außen, dass alle Migran-

ten […] sehr religiös und praktizierend seien.« (ebd.: 44) Dass Baumanns Ein-

schätzung mit den Befunden der Arbeit übereinstimmen, zeigt vor allem das

Fallbeispiel der Konversion aus der Dimension ›Religiöse Irritationen und

Spannungen‹. Deutlich wird dabei allerdings auch, in welchem Maße die re-

ligiöse Zugehörigkeit im Aufnahmeland entscheidend hinsichtlich der Ein-

findung in soziale Netzwerke sein kann, sowie, welchen taktischen Aufwand

es für Flüchtlinge bedeutet, die »Chance zur Befreiung« (ebd.) als solche über-

haupt wahrnehmen zu können.

Zum kommunalen Leben von Flüchtlingen in Deutschland sind hinsicht-

lich der Erscheinungsformen von ›Religion‹ bisher nur marginal Untersu-

chungen vorgenommen worden. So finden sich einzelne Verweise in Fallstu-

dien, die sich beispielsweise auf das Konfliktpotenzial beim gemeinschaftli-

chen Kochen in Flüchtlingsunterkünften aufgrund unterschiedlicher religiö-

ser Vorschriften beziehen (vgl. Aumüller/Bretl 2008: 60). Weiterhin sind Stu-

dien zu Konflikten in Unterbringungen (vgl. Christ/Meininghaus/Röing 2017)

zu verzeichnen, die vor allem auf »Gruppenbildung anhand religiöser Krite-

rien« (ebd.: 27f.) hinweisen und Konfliktpotenzial vor allem aufgrund von re-

ligiösen Gepflogenheiten und Konversionen ausmachen (vgl. ebd.). Aushand-

lungsprozesse hinsichtlich jener Phänomene auf kommunaler Ebene fanden

jedoch noch keine weitere Beachtung in der Literatur. Speziell die kommuna-

le Unterbringung stellt jedoch einen besonderen Raum des Zusammenlebens

dar, der in der Arbeit als Bedeutungsträger für die Feldakteure als soziale

Akteure vorgestellt und beschrieben wird. In der Folge werden religionsbezo-

gene Erscheinungsformen im konkreten Raum und anhand der einzelnen Di-

mensionen verortet. Nagel weist hinsichtlich der Bewohner der Unterkünfte

auf Folgendes hin: »[…] die Fluchtmigration nach Deutschland [ist] v.a. mus-

limisch geprägt: […] im Jahr 2015 waren es drei von vier Asylsuchenden.« (Na-

gel 2018: 71) Die Hauptherkunftsländer seien Syrien, Albanien und der Kosovo

gewesen (vgl. ebd.). Laut einer Statistik des BAMF seien überwiegend sunni-

tische Muslime eingewandert (vgl. Bundesamt für Migration und Flüchtlinge

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Religion in Flüchtlingsunterkünften

2016: 22). Gerade in Flüchtlingsunterkünften stellten daher »[…] der Umgang

mit religiöser Praxis und Festen sowie die Deutung und Regulierung religiö-

ser und ethnisch-nationaler Konflikte […]« (Nagel/Rückamp 2018: 1) eine prak-

tische Herausforderung dar. Während Nagel fragt »Aber welche Rolle spielt

Religion überhaupt im Leben der Flüchtlinge?« (Nagel 2018: 72), sucht vorlie-

gende Arbeit der Frage nachzugehen, wie und wann spielt Religion eine Rol-

le im gemeinsamen Zusammenleben in Flüchtlingsunterkünften Nordrhein-

Westfalens? Dabei werden religiöse und kulturelle Zugehörigkeitsprofile der

Bewohner genauer untersucht, sowie der Prozess sozialer Grenzziehungen

(nach Pfaff-Czarnecka 2012) in seiner Situativität und Relationalität analy-

siert, der die Bewohner der Flüchtlingsunterkünfte als aktive Gestalter ihrer

sozialen Eingebundenheiten verstehen lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

