2. Theoretische Grundlagen

Im Folgenden soll der Forschungsstand des Feldes der Fluchtmigration, vor
allem hinsichtlich religionsethnologischer Perspektiven, vorgestellt werden.
Dabei spielen zunichst Heimatkonzeptionen, Narrativ-Konstrukte und Ver-
ortungsmoglichkeiten der Feldakteure eine Rolle. Ebenso wird aufgezeigt, wie
multiple Identititen, die meist einen pragmatischen Umgang erforderlich
machen, im Alltag flexibel gehandhabt werden. In diesem Zusammenhang
wird auf soziale Konstruktionen im Rahmen ethnologischer Fluchtforschung
eingegangen und die Besonderheit der Forschung hinsichtlich der Lebens-
umstinde und Verletzlichkeiten der Akteure erldutert. Hierbei ist besonders
das Taktieren im Alltag von Bedeutung, das einen Umgang mit den vielfil-
tigen Anforderungen an die Akteure erméglicht. Diese werden in der Arbeit
vor allem anhand der Begriffe sEthnie« und >Religion« deutlich und im Folgen-
den hinsichtlich eines Zugehdorigkeitsansatzes erliutert sowie im Zusammen-
hang mit Grenzziehungsprozessen als Folge dieser Interaktionen diskutiert.
AbschliefRend wird der ethnologische Umgang mit Erscheinungsformen von
Religion, Religionshandeln als Prozess sowie der Relationalitit und Situativi-
tit ethnologischer Religionsforschung mit Fliichtlingen thematisiert.

2.1. Fragestellung

Das Zusammenleben der Feldakteure im Sample der Arbeit ist unterschiedli-
chen Dynamiken unterworfen und gestaltet sich punktuell als Herausforde-
rung. Insbesondere dann, wenn >Religion« relevant wird, scheint es zuweilen
zu Irritationen aufseiten der gefliichteten Bewohner oder der Praktiker in den
Unterkiinften zu kommen. Die Fragestellung der Arbeit lautet daher:

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Welche Erscheinungsformen von >Religion« treten in nordrhein-westfili-
schen Flichtlingsunterkiinften auf und welche Interaktionen und Aushand-
lungsprozesse ergeben sich in der Folge?

2.2. Erkenntnisziele
Folgende Erkenntnisziele verfolgt die Studie:

1. die Erscheinungsformen und Phinomene von >Religions, die im gemein-
samen Zusammenleben der Akteure auftreten, beschreiben;

2. die konkreten Interaktionen, die diese Phinomene begleiten, sowie deren
Bedeutungsgehalt fiir die beteiligten Akteure analysieren;

3. und die Aushandlungen, in Form von Grenzziehungsprozessen, die sich
hieraus ergeben, darstellen.

Die Befunde werden hierbei im Rahmen der Dimensionen >Religiése Zuge-
hérigkeiten und Zuschreibungen, >Religiése und ethnische Zugehérigkeiten
im Spannungsfeld des Gemeinsamen Wohnens¢, >Erwartungen und Zuschrei-
bungen in Hinblick auf religiose Praktiken > sowie >Religiose Irritationen und
Spannungen« vorgestellt.

2.3. Forschungsstand

1999 prognostiziert Opitz:

»[...] eine Zunahme der nationalen und internationalen Verteilungskonflikte
und damit ein weiteres Anwachsen der Fliichtlingszahlen. Die Gefahr [sei]
deshalb grof}, daR [sic!] das 21. Jahrhundert das Erbe des 20. antritt und
ebenfalls zu einem >Jahrhundert der Flichtlinge und Migranten< wird.«
(Opitz 1999: 55)

Luft legt den Schwerpunkt dabei jedoch auf das individuelle Erleben der
Beteiligten und kritisiert gleichsam den medial diskutierten Krisenbegriff
des Jahres 2015 in Zusammenhang mit der Fliichtlingsbewegung: »Wenn von
sFliichtlingskrise« die Rede ist, muss zu allererst die Krise der Fliichtlinge
selbst in den Blick genommen werden.« (Luft 2016: 10) Vergleichbare Flicht-
lingsbewegungen wie in den Jahren 2014 und 2015 habe es zudem seit dem

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theoretische Grundlagen

Ende des Zweiten Weltkrieges nicht mehr gegeben (vgl. ebd.: 11). Weiterhin
zeigt er auf, dass Deutschland demnach als ein Land wahrgenommen werde,
»[...] das Schutz gewihrt und Perspektiven verheifit.« (ebd.: 122) Lutz erinnert
hinsichtlich des Krisenbegriffs daran, »[...] dass der iiberwiegende Teil der
Fliichtlinge in ihren Heimatlindern bleibt oder von Anrainerstaaten aufge-
nommen wird.« (Lutz 2017: 367) Das Leben als Fliichtling »woanders« (ebd.:
367), insbesondere aber in Lagern, die als »verletzliche Orte des Ungewissenc
(ebd.: 376) gesehen werden, sei nicht nur gefihrlich, sondern reproduziere
gleichsam »alte und neue Konflikte.« (ebd.: 378) Diesen ist in der Arbeit
nachzugehen, indem die Perspektiven der gefliichteten Feldakteure her-
ausgearbeitet und mit denen der Praktiker in den Fliichtlingsunterkiinften
zusammengefithrt werden. Der ethnologische Ansatz eignet sich dabei vor
allem hinsichtlich des Blicks auf einzelne religionsbezogene Phinomene, die
eine ausfithrliche Beschreibung und Analyse erfahren.

Auch Harrell-Bound und Voutira sprechen sich fiir eine ethnologische For-
schung aus, da diese mafigeblich zur Erforschung von Flucht beitragen (vgl.
Harrell-Bond/Voutira 1992: 6), indem sie einen Beitrag fir Fliichtlinge selbst
als auch fiir politische Entscheidungstriger (vgl. ebd.: 8) leiste, jedoch auch
erkenne, was reziprok die Feldakteure der Disziplin zuriickgeben, indem sie
es ermoglichen, dass soziale Wandlungsprozesse dokumentiert werden (vgl.
ebd.:9). Sigona warnt hierbei jedoch davor, dass es keine einheitliche Stimme
»der Flichtlinge« gebe, und die Gefahr einer >Standardisierung von Fliicht-
lingserfahrungenc bestiinde (vgl. Sigona 2014: 375). Der Autor befiirchtet, die-
se triigen zur Entscheidung dariiber bei, welche Erfahrungen im Fluchtkon-
text als >normal« angesehen wiirden und welche als weniger glaubhaft (vgl.
ebd., vgl. Jubany 2011: 82). Sigona argumentiert, Fliichtlinge nutzten Narra-
tive durchaus als Strategien, um mit den Machtverhiltnissen im jeweiligen
Kontext umzugehen (vgl. Sigona 2014: 378). Daher sollten diese stets als si-
tuativ, positionell und relational betrachtet werden (vgl. ebd.). In der Arbeit
wird diesem Ansatz Rechnung getragen, indem zum einen von konkreten In-
teraktionen ausgegangen wird, und zum anderen konkrete an jenen Interak-
tionen beteiligte Akteure mitsamt ihren Hintergriinden beschrieben werden.
Auch Jenkins argumentiert dahin gehend, herkémmliche ethnologische Dis-
kurse tiber Kultur, das Selbst und Emotionen wiirden nicht ausreichen, um
zu beschreiben, was in Menschen mit Fluchterfahrung vorgeht, sie bewegt,
ihre Lebenswelten strukturiert und ausmacht (vgl. Jenkins 2015: 144). Indem
sie zwischen »immigrant« (ebd.: 146) und »refugee« (ebd.) unterscheidet, fo-
kussiert sie vor allem auf die Tatsache, dass Fliichtlinge weniger Entschei-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

dungsspielraum als sMigranten«< gendssen, unter anderem, da eine Auswei-
sung stets moglich sei (vgl. ebd.: 146-47; van Selm 2014). Aufbauend darauf ge-
ben Westin und Hassanen zu bedenken, dass auch die individuellen Motiva-
tionen zur und Entscheidungen wihrend der Flucht variierten, nimlich hin-
sichtlich sozialer Rahmenbedingungen, Gelegenheitsstrukturen sowie sozia-
ler Netzwerke (vgl. Westin/Hassanen 2014: 20). Das Forschungsspektrum in
Aufnahmelindern umfasse unter anderem Identititsprobleme, Anpassungs-
prozesse, Effekte auf Familienstrukturen sowie Diskriminierungs- und Ex-
klusionserfahrungen von Fliichtlingen (ebd.) und habe zeigen konnen, dass
eine solche Erfahrung auch Chancen biete, neue Lebensmodelle und Rollen-
bilder kennenzulernen (vgl. ebd.: 21). Besonders Frauen hinterfragten in die-
sem Prozess gesellschaftlich und kulturell akzeptierte Normen (vgl. ebd.).
Auch weise die ethnografische Forschung auf die Verschiedenheit von Hei-
matkonzeptionen hin. So werde >Heimat« als entweder geo-politischer, phy-
sischer Ort (vgl. ebd.:102) wahrgenommen, ausgehend vom Gefiihl kérper-
licher Sicherheit beschrieben (vgl. ebd.: 98) oder hinsichtlich seiner Chancen
auf Bildung und gesellschaftlicher Teilhabe konstruiert (vgl. ebd.: 99ff.). Je-
doch wiirden sich auch die Erinnerungen an den urspriinglichen Heimatort
andern und je nach Lebenssituation variieren (vgl. ebd.:102). Stets entschei-
dend fiir das Einleben in der Aufnahmegesellschaft seien jedoch die Einbin-
dung in soziale Netzwerke und Beziehungen zu anderen Ortsansissigen (vgl.
ebd.: 99ff.). Welche unterschiedlichen Beziige zu ihren Herkunftslindern die
Feldakteure aus dem Sample der Arbeit haben und wie sie ihr Leben in der
Kommune ausgestalten und fithren, wird anhand der einzelnen Narrative der
Familien deutlich. Daraus geht auch hervor, inwiefern die sozialen Beziehun-
gen unter den benachbarten Bewohnern als komplexes Konstrukt zu verste-
hen sind, das unterschiedlichen Dynamiken unterliegt.

Der Frage nach Erscheinungsformen von >Religion< in nordrhein-west-
falischen Flichtlingsunterkiinften nachgehend, ist festzustellen, dass neben
der Beschreibung sozialer Interaktionen der Akteure im Feld ein besonderer
Fokus auf deren Hintergriinde und Narrative liegt. Malkki macht dies nach-
vollziehbar, indem sie die Narrative ihrer Feldakteure hinsichtlich ihrer Bio-
grafien und Erlebnisse analysiert. Dabei ist auffillig, dass die Narrativstruk-
tur stets einen Anfang, eine Steigerung, eine Klimax sowie einen Schluss auf-
weist und somit das Narrativ als komplexes Produkt verstehen lisst, das reich
angefiillt mit Listen zentraler Punkte wie auch mit Sprichwértern als Uber-
zeugungsinstrumenten auftritt (vgl. Malkki 1995: 53). Fir Malkki fungieren
jene Narrative daher als »mythico-history« (ebd.: 54):

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theoretische Grundlagen

»It represented not only a description oft he past, nor even merely an eval-
uation of the past, but a subversive recasting and reinterpretation of it in
fundamentally moral terms. In this sense, it cannot be accurately described
as either history or myth.« (ebd.)

Die mythico-history fungiert fiir die Feldakteure als paradigmatisches Modell
und Interpretationsinstrument, um der soziopolitischen Gegenwart im
Camp Bedeutung zu verleihen und sich zu ihr entsprechend verhalten zu
kénnen (vgl. ebd.:105). Das Camp gebe dabei Anlass, die hierarchischen
Strukturen der Herkunftsgesellschaft der Flichtlinge zu reproduzieren,
indem all seine spezifischen Aspekte um Macht und Autoritit produktiv
fur die mythico-history gemacht wiirden (vgl. ebd.:105-106). Dabei arbeitet
Malkki den >pragmatischen Umgang mit Identitit« heraus, indem sie fest-
stellt, dass die Feldakteure, mit denen sie arbeitet, Flichtlinge aus Burundi,
sowohl in threm Herkunfts- als auch in ihrem Aufnahmeland mit Pluralitit
in Form von ethnisch und religiés heterogenen Nachbarschaftsverhiltnissen
konfrontiert waren und sind (vgl. ebd.:155). Die eigenen Zugehorigkeiten
und Zuordnungen, zum Beispiel zu ethnischen Gruppen, religiosen Grup-
pen oder anderen Mehr- beziehungsweise Minderheiten, wiirden flexibel
gehandhabt. Auch Sprachgruppen- und Staatsbiirgerschaftszugehorigkeiten
wiirden dabei individuell nutzbar gemacht: »Most people managed one or
more adoptive identities or labels [...]« (ebd.: 156) Diese multiplen Identititen
dienten zumeist einer strategischen Unsichtbarkeit, um zum Beispiel Unan-
nehmlichkeiten oder Gefahren zu vermeiden (vgl. ebd.). So wird auch das
Fliichtlingslabel flexibel eingesetzt. Eine Nennung oder Selbstbezeichnung
konne kontextabhingig zum Beispiel betont, vermieden, suggeriert oder
umschrieben werden (ebd.: 158ff.). Auch die Feldakteure aus dem Sample der
Arbeit machen sich einen solchen pragmatischen Umgang zuweilen zunutze,
was insbesondere aus dem Fallbeispiel der Konversion der afghanischen
Familie Bakhtari hervorgeht. Diese Fluiditit rekurriert dabei vor allem auf
die sozialkonstruktivistisch-ethnologische Forschungslinie. So argumentiert
Chatty fiur den Fluchtkontext »[...] that places and cultures are socially, po-
litically, and historically constructed.« (Chatty 2014: 81). Auch die Erfahrung
eines sozialen Raumes (>space<) sei demnach stets sozial konstruiert und
werde von denjenigen etabliert, »[..] with the power to make places out of
spaces.« (ebd.; vgl. Eppenstein/Ghaderi 2017: 2; Friese 2017; Seukwa 2007;
Scherr/Inan 2017: 137). Jedoch geben Hansen und Oliver-Smith zu bedenken,
dass Fliichtlinge zu hiufig als machtlos und abhingig gesehen wiirden (vgl.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

19


https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Hansen/Oliver-Smith 1982: 5). Es gelte daher, im Forschungsprozess vielmehr
die richtigen Fragen zu stellen, nimlich:

»[...] how do people recognize and handle the loss and deprivation experi-
enced during resettlement? How do they establish themselves in the new
place? What are the coping strategies developed?« (ebd.: 8)

Ferner wird weiter gefragt: Welche Arten von Konsens und Konflikt herrschen
tatsdchlich unter ihnen und ihren Mitmenschen vor (vgl. ebd.)? Die Forschung
mit Menschen in der Fremde gestalte sich jedoch stets als Herausforderung,
so Kay, die mit Fliichtlingen im Exil arbeitet. So sei es besonders problema-
tisch, Bedeutungen zu rekonstruieren, da der neue Aufenthaltsort viele Ver-
anderungen der privaten und 6ffentlichen Sphire mit sich bringe, die hiufig
plétzlich eintriten und mitunter drastisch fir die Feldakteure seien (vgl. Kay
1987:12). Daher liegt der Fokus der ethnologischen Arbeit stets auf der indivi-
duellen Handhabe herausfordernder Situationen. Hierzu schligt de Certeau
vor, Taktiken als kreative Verhaltensweisen von Akteuren, die nur iiber ein-
geschrinkte Handlungsspielriume verfiigen, zu untersuchen (vgl. de Certeau
1988: 90; s. auch Seukwa 2006: 250). Diese Analyse erfolgt im Rahmen der Ar-
beit insbesondere am Fallbeispiel um die Organisation von Ramadan, in dem
gezeigt wird, welche Taktiken Fliichtlinge in Form sozialer Praktiken einset-
zen, um einen Umgang mit den Anforderungen der Unterkunft, deren Mitar-
beiter sich um ein religionssensibles Handeln bemithen, wie auch mit denen
des sozialen Umfeldes zu finden und gleichsam moglichst wenige Nachteile
durch ihr Handeln zu erfahren.

Im gegenseitigen Miteinander spielen in den Dimensionen der Arbeit vor
allem die Begriffe >Ethnie< und >Religion< eine Rolle, indem sie zum Gegen-
stand von Grenzziehungen werden. Dabei kursieren unterschiedliche Ver-
stindnisse und Ansitze:

»For many anthropologists, ethnicity is generally defined as a sense of be-
longing to a group, based on shared ideas of group history, language, ex-
perience, and culture. Commonly in this sense, nationality and ethnicity are
frequently interchanged with one another, while some anthropologists see
nationalism as a variant of ethnicity.« (Chatty 2014: 82; vgl. Eriksen 1993)

So schligt Geertz vor, Ethnizitit als »primordial attachment« (Geertz 1963:
107) zu verstehen — eine Zugehorigkeit, die man mit der Geburt erwirbt (vgl.
Geertz 1963). Barth hingegen versteht Ethnizitit als sozial konstruiert sowie
als Ergebnis von Grenzziehungsprozessen unterschiedlicher Gruppen. Der

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theoretische Grundlagen

Inhalt der Grenzziehungen sei hierbei sekundir, entscheidend sei der Akt
selbst (vgl. Barth 1969). Wimmer nimmt Bezug auf Barth, indem er seinen
Begriff von Grenzziehungen anhand eines Schemas ausbaut und weiterent-
wickelt. Er pladiert dabei fiir eine deutliche Unterscheidung von »discourse
(social categories) and practice (networks)« (Wimmer 2004: 29) und erklart,
dass er als Ethnologe an tatsichlichen Praktiken interessiert sei. Diskurs ver-
steht er demnach lediglich als »Sprechen iiber die Empirie«. Er fihrt fort:
»ethno-national categories are secondary principles of classification only but
[...] social networks are ethnically largely homogeneous [..]J« (ebd.:1). Eth-
nisch-nationale Gruppenzugehorigkeiten spielten demnach keine tragende
Rolle darin, die soziale Welt der Feldakteure zu verstehen und zu beschrei-
ben (vgl. ebd.: 27). Brubaker kritisiert den sogenannten »groupism« als »[...]
the tendency to treat ethnic groups, nations and races as substantial enti-
ties to which interests and agency can be attributed.« (Brubaker 2002: 164)
Produktiver fir die Analyse sei es, den Fokus auf zum Beispiel »[...] practi-
cal categories, cultural idioms, cognitive schemas, commonsense knowledge,
organizational routines and resources [...]« zu legen (ebd.: 186).

Baumann spricht sich zusitzlich fiir ein relationales, kontextuelles Ver-
stehen aus und kritisiert gleichsam ein zu starres Ethnizititsverstindnis, wie
Geertz es propagiert:

»[..] just as people emphasize different aspects of their language, body lan-
guage, behavior, and style in different situations, so too do they emphasize
orabjure the attributes of their ethnicity. In social science code, we therefore
speak of >shifting identity< or >contextual ethnicity<. [..] Analytically speak-
ing, ethnicity is not an identity given by nature, but an identification created
through social action.« (Baumann 1999: 21)

Pfaff-Czarnecka betont die Rolle der Zugehorigkeiten in diesem Kontext,
die eine besondere Herausforderung der heutigen Zeit, insbesondere in plu-
ralen Gesellschaften, darstelle. In Zeiten der Konfrontation mit Fremdheit,
»in den Kommunikationsriumen der Zuwanderungsgesellschaften« (Pfaff-
Czarnecka 2012: 9) sei der Wunsch »nach dem Vertrauten und Dauerhaften«
(ebd.: 8) besonders ausgeprigt. So sei Zugehorigkeit »individuell erworbenes
Lebenswissen und Empfinden, deren Praxis sich in hochst konfliktiven Kon-
frontationen mit sozialen Grenzziehungen entfaltet« (vgl. ebd.: 9). Dadurch,
dass Zugehorigkeiten stets verteidigt witrden, wirkten sie exkludierend (vgl.
ebd.). Es komme zu sozialen Grenzziehungen, die wiederum neue Span-
nungsfelder einfiithrten, deren Rahmen ausgehandelt werden miisse (vgl.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

ebd.): »Fiir unser Verstindnis der Zugehorigkeit ist bedeutsam, wie diese
Grenzziehungen sich in den verschiedenartigen Lebenswelten entfalten und
wie sie unter den Rahmenbedingungen von Machtasymmetrien zwischen
denjenigen, die gesellschaftliche Normen setzen, also den Inkludierten
einerseits, und den Exkludierten andererseits ausgehandelt werden.« (Ebd.)
In diesem Zusammenhang weist Pfaff-Czarnecka auch auf die »Multidimen-
sionalitit [..] soziale[r] Verortung« (ebd.:11) hin, die ein Kaleidoskop von
Kombinationsmoglichkeiten zulasse. Durch verschiedene Zugehorigkeiten
und Zugehorigkeitsriume entspricht dieser Ansatz dem Wunsch Brubakers,
indem er »[...] den individuellen Dispositionen, Aspirationen und Sachzwin-
gen [..]J« (Pfaff-Czernecka 2012: 49) eines Menschen folgt und somit die
»facettenreiche Personlichkeit« (ebd.) eines jeden herausarbeitet, »die ihren
Lebensweg gestaltet« (ebd.). Jene »navigiert mehr oder weniger bewusst
zwischen verschiedenen sozialen Welten: wihlt aus, engagiert sich, verlisst
sie, iiberschreitet Grenzen und macht sich darauf einen Sinn.« (ebd.) Soziale
Grenzziehungen triigen daher zur Erschaffung der Wahrnehmung eines Kol-
lektivs bei, das sich wiederum in sozialen Hierarchien verorte (vgl. ebd.: 21).
Allein durch soziale Konfrontation sei eine Reflexion »iiber die Grenzen der
Gemeinsambkeit« (ebd.: 22) moglich und kénne sowohl »Widerstand« (ebd.)
als auch »Grenzziehung, aber auch Grenziiberschreitung« evozieren (vgl.
ebd.). Dieser Ansatz Pfaff-Czarneckas ist fiir die Arbeit besonders bedeutend,
da er treffend einfingt, welche sozialen Aushandlungsprozesse zwischen den
Familien Rahmani und Gestar in der Dimension des gemeinsamen Wohnens
geschehen. Weiterhin bietet er einen offen analytischen Zugang zur Unter-
scheidung zwischen ethnischen und religiésen Grenzziehungsprozessen, wie
sie im Fall um den Putzplan rekonstruiert werden.

Eine eindeutige Unterscheidung zwischen diesen kénne problematisch
sein, so Baumann, der herausstellt: »In complex situations of social strife,
one can often find ethnic, national, or migratory boundaries transformed in-
to religious ones.« (Baumann 1999: 23) Weiterhin warnt er zugleich vor einer
Essentialisierung von Religionen, da dies deren Instrumentalisierung ermég-
liche (vgl. ebd.). Um religiése und ethnische Grenzziehungsprozesse zu un-
tersuchen, konne sich Barths Ansatz eignen, so Elwert:

»Versteht man Ethnie [...] mit Fredrik Barth als Resultat von Grenzziehungs-
prozessen [...], wird das Verhiltnis dynamischer: Religion kann dann ein Mar-
ker sein, mit dem ethnische Grenzen erzeugt und verstarkt werden. Nach
dieser Lesart ist Religion in bestimmten Konstellationen ein Teil von Ethnie,

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theoretische Grundlagen

wéahrend sie in anderen Konstellationen zu einem distinkten Faktor wird.«
(Elwert 2015: 60)

Dass eine deutliche Trennung ethnischer und religiéser Grenzziehungen pro-
blematisch ist, da diese auch empirisch nicht eindeutig nachgewiesen wer-
den kann, wird in der Arbeit am Fallbeispiel des Putzplanes aus der Dimen-
sion des gemeinsamen Wohnens deutlich. Dabei scheinen es unterschiedli-
che Faktoren zu sein, die dazu fithren, auf ethnischer oder religiéser Ebene
zu argumentieren. Elwert schligt weiterhin vor, in der Untersuchung »[...]
wie sich Migranten auf Religion beziehen, muss auf der anderen Seite be-
trachtet werden, wie die Aufnahmegesellschaft Religion verhandelt.« (Elwert
2015: 60) Dies geschieht in der Arbeit durch die Einbeziehung der Perspek-
tiven der Praktiker, vor allem der Sozialarbeiter, die sich in regelmiigem
Kontakt mit den Bewohnern der Unterkunft befinden. Dabei wird >Religion«
in unterschiedlicher Art im Alltag relevant und kann punktuell auch konflike-
haft werden. Im Rahmen eines ethnologischen Zugriffs auf Religion betonen
Lauser und Weikdppel in diesem Zusammenhang:

»Religitse Praxen und belief systems<[...] nicht nur als Ausdruck eines spe-
zifischen Menschen- und Gottesbildes sowie der damit verbundenen Welt-
erklarung zu analysieren, sondern es geht vor allem auch darum, religiéses
Handeln in ibergreifende soziale, politische und 6konomische, eben kultu-
relle Prozesse und Phanomene einzubetten.« (Lauser/WeiRképpel 2008: 17)

So biete Religion eine von mehreren Quellen zur Selbstverortung (vgl. ebd.: 9;
Baumann 2018). Die Geltendmachung von Zugehorigkeiten im neuen Le-
benskontext erfolgt laut Lauser und Weif3kdppel auf drei Ebenen. Zunichst
durch »individuell[e] und familiir[e] Glaubensvorstellungen und Praktiken«
(ebd.:15) unter Bezugnahme auf >Religion« (vgl. ebd.). Die Autorinnen be-
nennen hier unter anderem die Partizipation an religiésen Festen sowie
ein performatives Religionshandeln, das zum Beispiel Angehorige aus dem
Heimatland in Gebete einbezieht (vgl. ebd.:16) sowie die Neuschaffung sa-
kraler Raume durch »Rituale und Kérperpraktiken« (ebd.). Unter der zweiten
Ebene werden »religidse Institutionen, Organisationen oder Kongregationen
und deren Strukturen« (ebd.) gefasst, die hiufig als verbindendes Element
zwischen Herkunfts- und Aufnahmeland fungieren (vgl. ebd.). Die dritte
Ebene bilden der jeweilige Staatsapparat sowie dessen legislative Vorgaben,
die Migrationspolitiken und eine Strukturierung religiésen Lebens gestalten
(vgl. ebd.). In der von den Autorinnen beschriebenen ersten Ebene religio-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

23


https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

sen Handelns, die Nye mit seinem Begriff »religioning« (Nye 2000: 193) als
prozessuales Religionshandeln umreiflt, seien lediglich »kulturell, sozial
und historisch konkrete Praktiken und artikulierte Glaubensvorstellungen«
(Lauser/Weilkdppel 2008: 17) empirisch zuginglich. Nye betont zudem:
»[...] [wlhat we observe as sreligionc is to be found in processes, in doing,
and through interactions at a number of structural and personal levels.«
(Nye 2000: 217) Daher argumentiert er weiterhin, >Religion< als Verb und
prozessuales Handeln zu verstehen (vgl. ebd.: 224). Um den Wandel des eth-
nologischen Kulturbegriffs analytisch fassen zu kénnen, sollten Ethnologen
zudem kinftig >religion« als aktive und auf Erfahrungen basierende Kategorie
rekonzeptionalisieren (vgl. ebd.:231), denn: »[R]eligioning is to be located
in actions and doings, whether they be mediated through performances,
ritualisations, or the creations and uses of texts.« (ebd.) Dieser Ansatz kommt
in der Arbeit jedoch nicht zum Tragen, um Offenheit fiir unterschiedliche
Deutungen des Handelns der Feldakteure zu gewihrleisten. So schlagen auch
Lauser und Weif3koppel, die drei Arten von Religionshandeln unterscheiden,
die sie auf unterschiedlichen Ebenen ansiedeln, einen akteurzentrierten An-
satz vor: Akteurstrategien, Wissensformen (unter der Beriicksichtigung von
Erfahrungswissen) sowie Formen der Sozialorganisation (vgl. Lauser/Weif3-
koppel 2008: 17). Dessen Verwendung ermogliche es, »[..] institutionelle
Einbindungen und strukturbedingte Positionierungen der Subjekte mehr
sukzessive nachvollziehbar zu machen, statt vorschnell Kategorisierungen
oder Typisierungen zu verwenden.« (ebd.: 18) Sie argumentieren weiterhin,
dass dadurch insbesondere Rollenambivalenzen zutage triten (vgl. ebd.).
Damit sprechen sie sich fiir eine ethnologische Religionsforschung aus,

»[..] die ausgehend von religiésen Phanomenen Licht auf die komplexen
Verflechtungen und Wirkungen mit anderen Domanen der Identitatskon-
struktion (Ethnizitit, Nationalitat, Geschlecht, Klassen- und Bildungsstatus,
Alter) werfen will, wie sie sich in kulturell pluralen Einwanderungsgesell-
schaften zeigen.« (ebd.: 11)

Der Aspekt der Rollenambivalenzen ist auch in der Arbeit relevant und wird
insbesondere am Fallbeispiel des Eid-Festes in der Dimension » Erwartungen
und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken > deutlich, in der eine
Darstellung dessen erfolgt, was die Familien Ahmadi, Sayed und Rahmani aus
deren Perspektiven verbindet, jedoch gleichsam der Blick der Sozialarbeiter
Lisa und Thomas auf deren Beziehungen sowie deren Erwartungen hinsicht-
lich des Eid-Festes rekonstruiert. Dabei ist vor allem auch die religiose Zu-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theoretische Grundlagen

gehorigkeit ein Differenzkriterium, das situativ relevant wird. Diese erfahre
hiufig eine neue Sichtbarkeit im Kontext der Migration, so Baumann (vgl.
Baumann 2018: 44; siehe auch Krech 2008). Er hilt dafiir, dass »der gleiche
Glaube (ebd.: 43)« das Potenzial habe, Zugewanderte im Aufnahmeland zu-
sammenfithren, jedoch die Migrationserfahrung auch eine »[...] Chance zur
Befreiung von religiosen Vorgaben und Kontrolle (43)« biete. Es zeige sich
demnach »[..] ein Spektrum von nichtreligiésen bis stark religiosen Zuwan-
derern, und es ist insofern eine Zuschreibung von auflen, dass alle Migran-
ten [...] sehr religiés und praktizierend seien.« (ebd.: 44) Dass Baumanns Ein-
schitzung mit den Befunden der Arbeit iibereinstimmen, zeigt vor allem das
Fallbeispiel der Konversion aus der Dimension >Religiose Irritationen und
Spannungenc. Deutlich wird dabei allerdings auch, in welchem Maf3e die re-
ligiése Zugehorigkeit im Aufnahmeland entscheidend hinsichtlich der Ein-
findung in soziale Netzwerke sein kann, sowie, welchen taktischen Aufwand
es fur Fliichtlinge bedeutet, die »Chance zur Befreiung« (ebd.) als solche tiber-
haupt wahrnehmen zu konnen.

Zum kommunalen Leben von Fliichtlingen in Deutschland sind hinsicht-
lich der Erscheinungsformen von »>Religion« bisher nur marginal Untersu-
chungen vorgenommen worden. So finden sich einzelne Verweise in Fallstu-
dien, die sich beispielsweise auf das Konfliktpotenzial beim gemeinschaftli-
chen Kochen in Fliichtlingsunterkiinften aufgrund unterschiedlicher religis-
ser Vorschriften beziehen (vgl. Aumiiller/Bretl 2008: 60). Weiterhin sind Stu-
dien zu Konflikten in Unterbringungen (vgl. Christ/Meininghaus/Réing 2017)
zu verzeichnen, die vor allem auf »Gruppenbildung anhand religiéser Krite-
rien« (ebd.: 27f.) hinweisen und Konfliktpotenzial vor allem aufgrund von re-
ligiésen Gepflogenheiten und Konversionen ausmachen (vgl. ebd.). Aushand-
lungsprozesse hinsichtlich jener Phinomene auf kommunaler Ebene fanden
jedoch noch keine weitere Beachtung in der Literatur. Speziell die kommuna-
le Unterbringung stellt jedoch einen besonderen Raum des Zusammenlebens
dar, der in der Arbeit als Bedeutungstriger fir die Feldakteure als soziale
Akteure vorgestellt und beschrieben wird. In der Folge werden religionsbezo-
gene Erscheinungsformen im konkreten Raum und anhand der einzelnen Di-
mensionen verortet. Nagel weist hinsichtlich der Bewohner der Unterkiinfte
auf Folgendes hin: »[...] die Fluchtmigration nach Deutschland [ist] v.a. mus-
limisch geprigt: [...] im Jahr 2015 waren es drei von vier Asylsuchenden.« (Na-
gel 2018: 71) Die Hauptherkunftslinder seien Syrien, Albanien und der Kosovo
gewesen (vgl. ebd.). Laut einer Statistik des BAMF seien iiberwiegend sunni-
tische Muslime eingewandert (vgl. Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

25


https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

2016: 22). Gerade in Fliichtlingsunterkiinften stellten daher »[...] der Umgang
mit religiéser Praxis und Festen sowie die Deutung und Regulierung religio-
ser und ethnisch-nationaler Konflikte [...]« (Nagel/Riickamp 2018: 1) eine prak-
tische Herausforderung dar. Wihrend Nagel fragt »Aber welche Rolle spielt
Religion iiberhaupt im Leben der Fliichtlinge?« (Nagel 2018: 72), sucht vorlie-
gende Arbeit der Frage nachzugehen, wie und wann spielt Religion eine Rol-
le im gemeinsamen Zusammenleben in Fliichtlingsunterkiinften Nordrhein-
Westfalens? Dabei werden religiose und kulturelle Zugehorigkeitsprofile der
Bewohner genauer untersucht, sowie der Prozess sozialer Grenzziehungen
(nach Pfaff-Czarnecka 2012) in seiner Situativitit und Relationalitit analy-
siert, der die Bewohner der Fliichtlingsunterkiinfte als aktive Gestalter ihrer
sozialen Eingebundenheiten verstehen lisst.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508-003 - am 14.02.2026, 14:27:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839452509-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

