
ISBN 978-3-95832-217-2

Vulnerabilität ist eine Universalie, die den lebendigen Bestand 
des Seins (Mensch, Tiere, Natur) charakterisiert. Das Politische 
ist eine Macht zur Gestaltung dieses Bestandes in Gesellschaften 
und Institutionen. Das Ethische ist der Anspruch, die gestalteten 
und zu gestaltenden Ordnungen (Freundschaft, Familie, Gesell­
schaft, Staaten) als nichtexklusiv zu realisieren, so dass niemand 
aus dem Schutzbereich von Achtung und Würde ausgeschlossen 
(exkludiert) wird. 

Der vorliegende Band enthält Studien zu Ansätzen der Sozial­
philosophie, die dem Konzept der Vulnerabilität‚ und den Mög­
lichkeiten einer Demokratie etwas hinzufügen – und erzählt 
dabei auch eine Geschichte im Sinne einer philosophiegeschicht­
lichen Untermauerung der Thematik der Vulnerabilität und ih­
res Umfeldes. Zu diesem Zweck werden Klassiker, unter anderem 
Kant, gegen den Strich gelesen und als Parteigänger der Vulnera­
bilität vorgestellt.

Eine Zusammenfassung der systematischen Beziehung zwischen 
dem Ethischen und Politischen skizziert die politische Sozialphi-
losophie am Leitfaden der Vulnerabilität, und um die Diskussion 
aktueller Themen wie Zukunft der Moderne, Europa, Demokra­
tie, Wahrheit, Populismus, Ökologie oder Digitalisierung und 
Medizin erweitert. 

Martin W. Schnell ist Universitätsprofessor und Lehrstuhlinhaber für 
Sozialphilosophie und Ethik, Fakultät für Gesundheit, Universität Wit­
ten/Herdecke. Veröffentlichungen bei Velbrück Wissenschaft: Ethik 
im Zeichen vulnerabler Personen (2017), Digitalisierung der Lebenswelt. 
Studien zur Krisis nach Husserl (hrsg. mit Christine Dunger, 2019).

Sc
hn

el
l •

 D
as

 E
th

is
ch

e 
un

d 
da

s 
Po

lit
is

ch
e Martin W. Schnell

Das Ethische und  
das Politische

Sozialphilosophie am Leitfaden  
der Vulnerabilität

www.velbrueck-wissenschaft.de

VELBRÜCK
WISSENSCHAFTV

EL
BR

Ü
CK

W
IS
SE

N
SC

H
A
FT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin W. Schnell 
Das Ethische und das Politische

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin W. Schnell

Das Ethische und  
das Politische

 
Sozialphilosophie am Leitfaden 

der Vulnerabilität

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erste Auflage 2020
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2020

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-217-2

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Vorwort  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 11

1) 	 Einleitung: Sozialphilosophie am Leitfaden 
	 der Vulnerabilität  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 13
	 a. 	Das Politische und das Ethische  .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 14
	 b. 	Das Programm einer Sozialphilosophie am 
		  Leitfaden der Vulnerabilität .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 14

2) 	 I. Kant: Verteidigung der Vulnerabilität 
	 im Zeitalter der Vernunft  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 17
	 a. 	Die Entwicklung der Sittlichkeit endlicher Wesen .   .   .   	 18
	 b. 	Existentielle Ausgangssituation  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 18
	 c. 	 Entwicklungsstufen der Sittlichkeit  .   .   .   .   .   .   .   .   	 19
	 d. 	Vulnerabilität .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 20
	 e. 	 Gerechte bürgerliche Verfassung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 20
	 f. 	 Zuschauer vs. Täter .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 21
	 g. 	Verteidigung der Vulnerabilität  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 22

3) 	 G.W.F. Hegel: Die Schrecken des Todes und 
	 der Sinn einer Ethik der Erinnerung  .    .    .    .    .    .    .    .  	 24
	 a. 	Der Tod  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 25
	 b. 	Gewaltsamkeit .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 25
	 c. 	 Ethik der Erinnerung  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 27
	 d. 	Demokratie als Gründung-Fortführung-Unterbrechung  .   	 28
	 e. 	 Widerstreit und Politik .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 30
	 f. 	 Sammeln  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 32
	 g. 	 Provenienz  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 34

4) 	 G. Simmel: Plädoyer für Dankbarkeit angesichts 
	 eines zerrissenen Lebens  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 36
	 a. 	Leiden an Zerrissenheit .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 37
	 b. 	Hoffen auf Ganzheit  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 38
	 c. 	 Zerrissenheit und Ganzheit als Probleme der Moderne .   .  	 39
	 d. 	Das Ethische als Antwort auf die 
		  problematische Moderne .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 39
	 e. 	 Geben und Nehmen .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 40
	 f. 	 Dankbarkeit als Motiv des Ethischen .    .    .    .    .    .    .    . 	 41
	 g. 	 Perspektiven .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 42

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5) 	 E. Cassirer: Tragödie der Kultur .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 44
	 a. 	Kritik der Kultur .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 44
	 b. 	Kultur und Humanität .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 46
	 c. 	 Die Tragödie der Kultur  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 47
	 d. 	Der Andere als Quelle von Leid  .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 48

6) 	 E. Husserl: Die Verletzlichkeit des endlichen Lebens  .    . 	 49
	 a. 	Transzendental-phänomenologischer Idealismus  .   .   .   	 49
	 b. 	Europa und die Unendlichkeit des Geistes .    .    .    .    .    .  	 50
	 c. 	 Die Antinomie von Endlichem und Unendlichen  .   .   .   	 50
	 d. 	Die Endlichkeit des Leibes  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 51
	 e. 	 Vulnerabilität und das Unbehagen in der Kultur  .   .   .   	 52

7) 	 M. Merleau-Ponty: Die Gewaltsamkeit der Erfahrung .   	 53
	 a. 	Die Mehrmeinung und die Gewalt  .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 53
	 b. 	Levinas und die Ethik des Unendlichen  .    .    .    .    .    .    .  	 55
	 c. 	 Das Ethische und das Politische  .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 55

8) 	 M. Merleau-Ponty: Die Phänomenologie  
	 des Politischen  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 57
	 a. 	Autour du politique .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 57
	 b. 	Scheler – Gurwitsch – Husserl .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 58
	 c. 	 Merleau-Pontys Widerspruch .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 60
	 d. 	Auf dem Weg zu einer Phänomenologie des Politischen .    . 	 61
	 e. 	 Der Ausdruck und die dialogische Rationalität  .    .    .    .  	 63
	 f. 	 Auf dem Weg zur politischen Delegation .   .   .   .   .   .   	 63
	 g. 	Abgrenzung von der sprachanalytischen Philosophie  .    . 	 65
	 h. 	Die Delegation: Wortführer und Publikum .    .    .    .    .    . 	 66
	 i. 	 Hannah Arendt  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 67
	 j. 	 Merleau-Ponty im Licht von Nachfahren
		   und Wahlverwandten  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 68
	 k. 	Französische Philosophie und neuere Sozialphilosophie  .   	 69

9) 	 P. Bourdieu: Die Teilung der politischen Arbeit  .   .   .   	 74
	 a. 	 Soziologie des Politischen .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 74
	 b. 	Politische Repräsentation .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 75
	 c. 	 Anschluss an den Marxismus .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 76
	 d. 	Die Last des marxistischen Erbes .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 77

10) 	C. Castoriadis: Autonomie der direkten Demokratie  .    . 	 78		
	 a. 	Castoriadis und Merleau-Ponty  .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 78
	 b. 	Sozialismus oder Barbarei?  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 79
	 c. 	 Das Schöpferische  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 80
	 d. 	Direkte Demokratie .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 82

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 e. 	 Autonomie und das Problem der Verbindlichkeit .   .   .   	 82
	 f. 	 Lernen von den Griechen .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 83
	 g. 	Gesellschaftlicher Neuanfang? .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 84
	 h. 	Aktualisierungen .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 86

11) 	R. Barthes: Das Ethische als Zeugnis 
	 des Dagewesenen  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 88
	 a. 	Befreiung durch Literatur .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 88
	 b. 	Hinwendung zum Menschlichen und das Ethische .    .    . 	 89
	 c. 	 Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen .   .   .   .   .   	 90
	 d. 	Technik und Photographie  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 90
	 e. 	 Wahrheit und Teilhabe .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 91
	 f. 	 Vergangenheit und Gewesenheit  .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 92
	 g. 	Zeugnis .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 93
	 h. 	Ethik der Erinnerung  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 94
	 i. 	 Zur Verantwortung der Lebenden .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 95
	 j. 	 Sich zeigen  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 95

12) 	B. Waldenfels: Responsive Ethik im Zeichen 
	 des Politischen  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 97
	 a. 	Kritik an Husserls transzendental-phänomenologischem 
		  Idealismus .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 98
	 b. 	Endlichkeit des Leibes .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 99
	 c. 	 Merleau-Ponty: Gewaltsamkeit der Erfahrung .   .   .   .   	 99
	 d. 	Levinas: Ethik des Unendlichen .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 101
	 e. 	 Ungerechtigkeit durch Gerechtigkeit  .    .    .    .    .    .    .    .  	 101
	 f. 	 Der Anspruch des Fremden und der Mitanspruch 
		  des Dritten  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 102
	 g. 	Ausweitung des Fremden und die Folgen .   .   .   .   .   .   	 103

13) 	C. Lefort: Konflikthafte Demokratie  .    .    .    .    .    .    .    . 	 106
	 a. Institutionalisierung von Konflikten  .   .   .   .   .   .   .   .   	 106
	 b. Der leere Ort der Macht  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 108
	 c. Konflikt als Normalität .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 109

14) 	E. Levinas: Stellvertretung zwischen Ethik und Macht .   	 110
	 a. 	 Stellvertretung ist eine dreistellige Relation  .   .   .   .   .   	 111
	 b. 	Exkurs über den Dritten  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 111
	 c. 	 Ethik  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 112
	 d. 	Macht  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 113
	 e. 	 Stellvertretung und Macht  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 113
	 f. 	 Exkurs Repräsentation .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 114
	 g. 	Repräsentation als Stellvertretung  .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 115
	 h. 	Die Entscheidung und der Eigensinn des Politischen  .    .  	 116

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15) 	H. Jonas: Die Zeit der Verantwortung .   .   .   .   .   .   .  	 119
	 a. 	Die Zeit und die Ethik .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 119
	 b. 	Abstand und Bezogenheit .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 120
	 c. 	 Verantwortung für die Zukunft  .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 122
	 d. 	Verantwortung für die Vergangenheit  .   .   .   .   .   .   .   	 123
	 e. 	 Verantwortung der Gegenwart und in der Gegenwart .   	 124
	 f. 	 Ethik ohne Metaphysik .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 125
	 g. 	 Fünf offene Fragen .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 126
	 h. 	Verhältnis zur Diskursethik .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 128

16) 	B. Latour: Das Terrestrische als Politik-Akteur  .   .   .   	 130
	 a. 	Die Natur: vom wertlosen Rohstoff zum 
		  wertvollen Schutzgut .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 131
	 b. 	Dingpolitik  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 132
	 c. 	 Die Erde als Element des Ethischen und als Akteur 
		  des Politischen .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 133
	 d. 	Erweiterung des Politikverständnisses  .   .   .   .   .   .   .   	 134
	 e. 	 Demokratie und Ökologie  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 135

17) 	Das Ethische und das Politische: Sozialphilosophie 
	 am Leitfaden der Vulnerabilität  .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 137

Anhang

Anhang 1: Der philosophische Diskurs der Endlichkeit  .    . 	 143
	 a. 	Die Endlichkeit und der Anfang als Mysterium .    .    .    .  	 143
	 b. 	Kant: Der Anfang im Licht des Endes  .   .   .   .   .   .   .   	 144
	 c. 	 Epikur und der Umgang mit der Endlichkeit  .    .    .    .    . 	 145
	 d. 	Heidegger und das Leben mit einem Mysterium  .   .   .   	 146
	 e. 	 Levinas und die Sorge um den Anderen .    .    .    .    .    .    .  	 147
	 f. 	 Jankélévitch und die drei Personen des Todes .    .    .    .    . 	 148
	 g. 	Der Tod und die Medizin .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 149

Anhang 2: Vulnerabilität und Medizin  .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 150
	 a. 	Von der Not zur Krankheit  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 150
	 b. 	Medizin als Kulturwissenschaft .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 151
	 c. 	 Die Diagnose als Werturteil .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 152
	 d. 	Vulnerabilität und Medizin  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 152
	 e. 	 Menschenrechtliches Empowerment? .    .    .    .    .    .    .    . 	 153
	 f. 	 Patientenverfügung? .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 153
	 g. 	Advanced Care Planning?  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 154
	 h. 	Stärkung der Pflege? .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 154
	 i. 	 Nachtrag: Digitalisierung?  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 155

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang 3: Fürsorglicher Zwang im Zeichen 
	 einer nichtexklusiven Ethik .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 156
	 a. 	Diskursethik als exklusive Ethik  .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 156
	 b. 	Psychiatrie und Ethik  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 157
	 c. 	 Eine Welt ohne Zwang?  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 158
	 d. 	Orientierung in einer Welt mit Zwängen .   .   .   .   .   .   	 158
	 e.	  Zur Zwangsbedürftigkeit des Menschen, 
		  Rousseau, Kant  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 159
	 f. 	 Fürsorglicher Zwang .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 160
	 g. 	 Fürsorglicher Zwang in der Gesundheitsversorgung  .    .  	 160
	 h. 	Charakteristik des fürsorglichen Zwangs .   .   .   .   .   .   	 160
	 i. 	 Zum Wertunterschied zwischen Vernunft 
		  und Unvernunft  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 161
	 j. 	 Der Nachteil der klassischen Position  .   .   .   .   .   .   .   	 161
	 k. 	Der Vorteil der Entdifferenzierung der Wertunterschiede .   	 162
	 l. 	 Das Problem der Entdifferenzierung  .    .    .    .    .    .    .    .  	 162
	 m. 	Zur Sache!  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 162
	 n. 	Fürsorglicher Zwang als Zwangsbehandlung .    .    .    .    . 	 163
	 o. 	Ausblick .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 164

Anhang 4: Diversität am Lebensende  .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 166
	 a. 	Das Konzept der Diversität  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 166
	 b. 	Begriffe und Perspektiven .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 166
	 c. 	 Abgrenzung der Diversität von Krankheit und Alter  .    . 	 167
	 d. 	Diversität als ein dritter Weg zwischen Empathie 
		  und Abstand  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 168
	 e. 	 Bestätigung des Konzepts durch Palliativpatienten .    .    . 	 170
	 f. 	 Was möchten Patienten nicht? .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 170
	 g. 	Wie mit Diversität umgehen?  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 171
	 h. 	Öffentlicher Umgang mit Diversität .   .   .   .   .   .   .   .   	 172
	 i. 	 Charta .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 172

Anhang 5: Authentizität im Angesicht des Anderen .   .   .   	 174
	 a. 	Aufrichtigkeit als fragwürdiger Wert .    .    .    .    .    .    .    .  	 174
	 b. 	Selbstfremdheit  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 175
	 c. 	 Authentizität ist keine Eigeninitiative .    .    .    .    .    .    .    . 	 175
	 d. 	Achtsamkeit als Form von Macht  .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 176
	 e. 	 Das Versprechen als Institution  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 176
	 f. 	 Abgrenzung von der Lebensphänomenologie 
		  Michel Henrys .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 177

Anhang 6: Über Wahrheit und Fakten 
	 im politischen Sinn .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 179
	 a. 	Dewey und der Pragmatismus .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 179

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 b. 	Popper und der Positivismus  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 182
	 c. 	 Rorty und die Solidarität des Neupragmatismus  .   .   .   	 183
	 d. 	Baudrillard und der Hyperrealismus  .    .    .    .    .    .    .    .  	 184
	 e. 	 Merleau-Ponty und die Wahrheit als 
		  schöpferischer Ausdruck  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 185

Anhang 7: Populismus als Antwort auf vulnerables Leben .   	 187
	 a. 	Angst: Heidegger mit Kant .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 187
	 b. 	Ambivalente Ordnung: Hegel  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 189
	 c. 	 Populismus  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 190
	 d. 	Rechter Populismus .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 192
	 e. 	 Revision der politischen Repräsentation  .   .   .   .   .   .   	 192
	 f. 	 Linker Populismus  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 192
	 g. 	 Jenseits des rationalen Urgrundes .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 193

Anhang 8: Gibt es Philosophenkönige?  .   .   .   .   .   .   .   .   	 195
	 a. 	Die Spaltung Frankreichs .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 195
	 b. 	Gilets Jaunes  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 197
	 c. 	 Der Staatsadel .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 198
	 d. 	Macron und Ricœur  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 199
	 e. 	 Der Dreiklang der Demokratie .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 200

Anhang 9: Digitalisierung der Lebenswelt als Angriff 
	 auf vulnerables Leben  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 202
	 a. 	 Phänomenologie der Leiblichkeit .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 202
	 b. 	Das Ethische und das Politische  .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 203
	 c. 	 Zum Status des Ethischen I  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 204
	 d. 	Zur Perspektive des Ethischen .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 205
	 e. 	 Zum Status des Ethischen II .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 206
	 f. 	 Digitalisierung und Postbiologie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 207
	 g. 	 Serres und die Digital Natives  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 207
	 h. 	Digitalisierung der Lebenswelt .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 209
	 i. 	 Digitalisierung der Lebenswelt im Licht 
		  einer Sozialphilosophie der Vulnerabilität – Thesen  .    .    .  	 209
	 j. 	 Digitalisierung und Zeit  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 211
	 k. 	Das Ethische und das Politische im Zeichen 
		  der Postdigitalisierung .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 211
	 l. 	 Ethik der Digitalisierung?  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 213
	 m. 	Das Politische und die Politik der Postdigitalisierung  .    . 	 214

Literatur .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 216

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

Vorwort

Seit etwa 20 Jahren verfolge ich ein sozialphilosophisches Projekt, das 
sich im Laufe der Zeit den Oberbegriff der Vulnerabilität suchte und das 
ich 2017 in meinem Buch Ethik im Zeichen vulnerabler Personen erst-
mals umfassend dargelegt habe. 

Das vorliegende Buch über Das Ethische und das Politische. Sozial-
philosophie am Leitfaden der Vulnerabilität hat mehrere Eigenschaften. 
Es ist einmal ein Sammelband von Studien zu Autoren und Themen. Es 
erzählt weiterhin aber auch eine Geschichte im Sinne einer philosophie-
geschichtlichen Untermauerung der Thematik der Vulnerabilität und ih-
res Umfeldes. Zu diesem Zweck werden Klassiker, unter anderem Kant, 
gegen den Strich gelesen und als Parteigänger der Vulnerabilität vorge-
stellt. Das Kapitel 17 enthält eine Zusammenfassung der systematischen 
Beziehung zwischen dem Ethischen und Politischen und skizziert damit 
die politische Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulnerabilität. Die da-
rauffolgenden Anhänge zeigen diese Sozialphilosophie bei der Arbeit. Es 
werden aktuelle Themen wie Zukunft der Moderne, Europa, Demokra-
tie, Wahrheit, Populismus, Ökologie oder Digitalisierung und Medizin 
diskutiert. Weitere inhaltliche Charakterisierungen liefert die nachfol-
gende Einleitung.

Die vorliegenden Studien sind entweder noch nicht publiziert, gehen 
der Idee nach auf das Projekt Phänomenologie des Politischen zurück, 
dass ich in den 1990er Jahren verfolgte, oder sind in einigen Teilen be-
reits an anderer Stelle, besonders im Journal Phänomenologie, erschie-
nen. Für das vorliegende Buch sind sie komplett überarbeitet und ak-
tualisiert worden. Inhaltliche Überschneidungen zwischen den Kapiteln 
sollten vermieden werden, konnten es aber nicht in jedem Fall. Kapitel 
über zentrale Autoren und Themen sind umfangreicher gestaltet. Ande-
re sind schmaler ausgefallen, auch zu dem Zweck, allseits bekannte To-
poi der Sozialphilosophie nicht zu wiederholen.

***

An der Finalisierung des Buches hatten Leonard Auberger, Lukas 
Nehlsen und Kerstin Pospiech-Form vom Lehrstuhl für Sozialphiloso-
phie und Ethik im Gesundheitswesen der Universität Witten/Herdecke, 
die zugleich die ersten Leser gewesen sind, maßgeblichen Anteil.

Weiterhin danke ich Kathrin Becker und Nicole Lehnen für den Ent-
wurf des Schemas in Kapitel 17.

Das Schreiben des Textes haben Fritz und Bibbie begleitet. Sie sind 
schon in den Anfängen des Projektes um das Jahr 2000 dabei gewesen. 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

Fritz ist nun am 13. August 2019 im Alter von fast 20 Jahren gestorben, 
Bibbie am 10. Dezember 2019 mit fast 23. Im Januar 2020 haben Herr 
Karl und James ihre Arbeit am Text übernommen.

Schließlich geht mein Dank an die Lecker-Gruppe und unsere schö-
ne Zeit in Paris: Verena Kirschenhof, Lionel Makitu und erneut Kathrin 
Becker. Den letzten Schliff hat das Buch im Januar 2020 in Paris erhalten.

***

Dieses Buch ist Maurice Merleau-Ponty und dem 65. Jahrestag des Er-
scheinens der Les Aventures de la Dialectique gewidmet.

Martin W. Schnell
im April 2020

VORWORT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

1) Einleitung: Sozialphilosophie am 
Leitfaden der Vulnerabilität

Wir wollen die Vulnerabilität zum Leitfaden einer Sozialphilosophie ma-
chen. Wichtig ist es, hier direkt vor Missverständnissen zu warnen. Vul-
nerabilität bezeichnet sicherlich die passive, hinfällige, schwache und 
dunkle Seite der menschlichen Person und sie wäre damit das Gegenteil 
der aktiven, gesunden, starken, rationalen und vernünftigen Seite. Die-
ser Gegensatz ist beachtenswert. Doch nehmen wir an dieser Stelle eine 
Vulnerabilität in den Blick, die jener Vulnerabilität, die der Gesundheit 
entgegengesetzt ist, vorausgeht. 

Vulnerabilität ist eine Universalie. Sie bezeichnet etwas, das auf alle 
Menschen (und wohl auch auf alle Tiere) zutrifft. Es spricht viel dafür, 
Begriff und Sache der Vulnerabilität differenziert zu betrachten. Judith 
Butler ist darin zuzustimmen, dass zwischen einer grundsätzlichen Ver-
letzlichkeit (precariousness) und einer konkreten Gefährdung (precari-
ty) unterschieden werden sollte (vgl. Butler 2010, 10f, 32f). Die erste 
Bezeichnung des prekären Lebens bezieht sich auf eine unvermeidliche 
Conditio, die zweite hingegen auf eine Sachlage, die politisch verändert 
werden kann. Zu beachten bleibt hier das Phänomen der Leiblichkeit. 
Während Butler in ihrem Frühwerk nahelegte, dass Körper etwas Diskur-
sives sind, denkt sie nach der »Wende zur Vulnerabilität« (Butler 2016, 
185) anders. Seither geht sie davon aus, dass sich »ethische Forderungen« 
(ebd., 156) angesichts eines (menschlichen oder tierischen) körperlichen 
Wesens ergeben, das zu anderen in Relationen steht und sich durch eine 
Performativität als öffentlich Versammeltes zeigt. Wir nehmen diese Im-
pulse auf und entwickeln die Vulnerabilität im Ausgang von der Phäno-
menologie der Leiblichkeit als Ambivalenz von Potenz und Endlichkeit.

Ein Mensch wird geboren, lebt und stirbt dann. Geboren wird der 
Mensch als leibliches Wesen. Das besagt, dass der Mensch als endliches 
Wesen geboren wird, denn der Leib ist ein Gewebe, das nicht für ewi-
ges Leben gemacht ist. Durch seine Leiblichkeit ist der Mensch Geburt 
und Tod ausgesetzt. Darin ist eine Ambivalenz beschlossen. Gebürtlich-
keit bedeutet, dass ein Mensch das Potenzial hat, einen neuen Anfang 
zu realisieren, also aus seinem Leben etwas zu machen. Der Mensch 
entfaltet zu diesem Zweck seine Vernunft. Er gründet eine Familie und 
pflegt Freundschaften. Er erfindet eine künstliche Welt und erobert das 
Weltall. Sein Anfangspotenzial ist eine Macht (gr. Dynamis, lat. Poten-
tia, dt. Möglichkeit). Endlichkeit bedeutet, dass das menschliche Leben 
zugleich ein Sein-zum-Tode lebt. Es ist Potenz und zudem dem Verfall 
preisgegeben.

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

Mit der Geburt ist gesetzt, dass wir auf Andere (Menschen, Tiere, Din-
ge) stoßen. Es ist unsere Aufgabe, zu ihnen ein vernünftiges Verhältnis zu 
etablieren. Dabei wirken zwei heteronome Kräfte in- und miteinander: 
das Ethische und das Politische.

a. Das Politische und das Ethische

Das Politische und das Ethische stehen in einem Spannungsverhältnis 
zueinander. Sie verweisen aufeinander und sind dabei zugleich als eigen-
ständige Elemente zu verstehen.  Das Politische ist im weitesten Sinne 
als eine Macht zu verstehen. Macht ist eine Möglichkeit, etwas zu schaf-
fen und damit zu gestalten. Sie bezieht sich auf Ordnungen wie Fami-
lie, Freundschaft, Gesellschaft und Staat. Das Ethische ist nun der An-
spruch an diese Gestaltung, jene Ordnungen nichtexklusiv einzurichten. 
Das heißt: niemand soll aus dem Schutzbereich von Achtung und Wür-
de ausgeschlossen (exkludiert) werden. Das gilt für menschliche Person 
und in gewisser Hinsicht auch für Tiere und die Natur.

Nicht jede Exklusion ist per se ein Problem (vgl.: Schnell 2017, Kap. 
17). Zwar beruhen viele gesellschaftliche Ordnungen auf Ausschließun-
gen, aber diese müssen das oder den Ausgeschlossene(n) nicht notwendig 
zum Feind erklären; ja, sie können ihn oder es sogar auf alternativen We-
gen zum Zuge kommen lassen. Claude Lefort und Chantal Mouffe sehen 
darin eine wesentliche Eigenschaft der Demokratie. Das Ausgeschlossene 
ist kein nacktes Leben. In einer Demokratie ist das Ausgeschlossene nicht 
schlechthin ausschließenswert. Das Ethische fragt danach, wie es um das 
Ausgeschlossene und seine Chancen auf Beachtung steht.

Obwohl wir mit Richard Rorty formulieren können, dass eine Demo-
kratie darauf aus ist, den Anwendungsbereich des Wortes Wir möglichst 
zu erweitern, ist ob der Vulnerabilität nicht anzunehmen, dass es als Te-
los der Gesellschaftsgeschichte realisierbar ist, in dem das Rechte und 
das Gute sich zum Nutzen aller verbindet.

b. Das Programm einer Sozialphilosophie am Leitfaden  
der Vulnerabilität

Das Programm einer Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulnerabili-
tät ist niedergelegt in dem Buch Ethik im Zeichen vulnerabler Personen 
(Schnell 2017). 

Das nachfolgende Werk Digitalisierung der Lebenswelt (Schnell/Dun-
ger 2019) thematisiert die Auswirkungen der Digitalisierung auf vul-
nerables Leben. Zusammenfassend kann gesagt werden, dass die Digi-
talisierung die Welt in quantifizierbare Daten transformiert und damit 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

einen Angriff auf die Materialität vulnerablen Lebens in diversen Be-
reichen durchführt. Die frühesten Veränderungen vollziehen sich in der 
Wirtschaft: der Bildschirm löst das Handwerk ab, die Dienstleitung die 
Warenproduktion. Im Bereich des Verkehrs gelten automatisch fahren-
de Mobile selbst dann noch als sicherer, wenn sie Fußgänger bei Aus-
weichmanövern töten. Die konkrete Person zählt nicht, da nur die Si-
cherheitsstatistik maßgeblich ist. In der Erotik ersetzt das statistische 
Matchingverfahren die leibliche Anziehungskraft des Eros. In der Öko-
logie gelten Bäume als Emissionsvernichter. Der konkrete einzelne Baum 
als solcher ist nichts wert. Er kann jederzeit gefällt werden, wenn anders-
wo ein neuer gepflanzt wird. Politik, Fitness, Gesundheit – alle Systeme 
werden durch die Digitalisierung durchformt, die damit eine ähnliche 
Macht wie das Christentum, der Kapitalismus und die Globalisierung 
der Informationen hat.

Wie alle globalen Umwälzungen ist auch die Digitalisierung ambiva-
lent, pro und contra treten zusammen auf. Um der ethischen Problema-
tik gerecht zu werden, ist bislang nur der Datenschutz in der EU ver-
stärkt worden. Der Datenschutz schützt aber nur Daten, keine Körper!

Das hier nun vorliegende Buch über das Das Ethische und das Politi-
sche will das Programm einer Sozialphilosophie am Leitfaden der Vul-
nerabilität plausibilisieren und ausbauen und zwar im Durchgang durch 
Traditionen und damit durch Theorien von Autoren, die der Idee der 
Vulnerabilität etwas hinzufügen können. Dabei gibt es offensichtliche 
Referenzen, aber auch eher versteckte, die uns nötigen, Autoren, die als 
Meisterdenker gelten, gegen den Strich als Autoren der Vulnerabilität 
endlichen Lebens zu lesen. 

G.W.F. Hegel zeigt, dass die Stiftung einer bis heute als positiv und 
fortschrittlich geltenden politischen Ordnung das Problem der Stif-
tungsgewalt nach sich zieht. Damit ist eine Ambivalenz verbunden, auf 
die wir mit der Idee einer ethisch ausgerichteten und widerstreitenden 
Demokratie antworten. Georg Simmel ist ein Autor, der bestätigt, dass 
das Ethische in die tragische Kultur der Moderne eingeflochten ist. Ernst 
Cassirer und Edmund Husserl sind Meisterdenker, die von der Seite der 
Vulnerabilität her gelesen werden. Mit Maurice Merleau-Ponty begeg-
net uns dann eine Schlüsselfigur. Sie führt einen Paradigmenwechsel ein, 
erkennt die Vulnerabilität an und zieht daraus die Konsequenz, dass 
Vulnerabilität eine ethische Relevanz hat und dass die Philosophie ins 
Politische hinübertreten muss. In das sich damit öffnende Spannungs-
feld von Ethischem und Politischem finden wir dann weitere Autoren 
eingebettet: Pierre Bourdieu, Cornelius Castoriadis, Roland Barthes, 
Bernhard Waldenfels, Hans Jonas, Bruno Latour, Claude Lefort und 
andere.

Inhaltlich wird das Konzept der Nichtexklusivität fortgeschrieben. Es 
umfasst nicht nur Menschen und in gewisser Hinsicht auch Tiere (vgl. 

DAS PROGRAMM EINER SOZIALPHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

dazu: Schnell 2017); an dieser Stelle wird gar der Einbezug der Ökolo-
gie erprobt. Überlegungen zur Endlichkeit und zu den Herausforderun-
gen der Digitalisierung bilden den Abschluss.

In der Geschichte dieser Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulne-
rabilität treten bekannte und widerkehrende Doppelbegriffe auf: Ethi-
sches/Politisches, aber auch Endlichkeit/Unendlichkeit, Zerrissenheit/
Ganzheit, Leiblichkeit/Gewaltsamkeit. Ihren Anfang nimmt diese Ge-
schichte zunächst bei Immanuel Kant.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

2) I. Kant: Verteidigung der Vulnerabilität  
im Zeitalter der Vernunft

»Die Seele ist unsterblich und unvergänglich.« (Platon Phaidon, III 
105d) Es bedarf offenbar großen Mutes, um auf den Trost der Un-
endlichkeit zu verzichten. »Das menschliche Leben ist einsam, armse-
lig, ekelhaft, tierisch und kurz.« (Hobbes 1984, 96) Der Gedanke der 
Unsterblichkeit und der Ewigkeit göttlicher Vernunft als maßgebliche 
Orientierungspunkte hat an Bedeutung verloren. Mit Hans Blumenberg 
können wir hier auch eine kopernikanische Wende zur Neuzeit anset-
zen. David Hume veröffentlicht 1757 seine Schriften Über Selbstmord 
und Über die Unsterblichkeit der Seele (vgl. Hume 2018). Das Sterben 
ist demnach unvermeidlich, Selbstmord kann eine Option sein. Damit 
rücken Vulnerabilität und Endlichkeit in den Mittelpunkt der Aufmerk-
samkeit. Diese Bewegung findet Kant vor. Wir wollen unsere Abhand-
lung mit der Frage starten, wie Kant mit ihr umgeht.

Es ist nicht üblich, Kant als Autor der Vulnerabilität zu verstehen. Er 
gilt eher als Autor der Vernunftgrundlegung, der nebenbei sogenann-
te kleine Schriften zu Politik, Geschichte, Wissen, Pädagogik und Auf-
klärung verfasst hat. Im Unterschied zur üblichen Lesart, die die drei 
Kritiken von den kleinen Schriften trennt, wollen wir hier eine andere 
Lektüre vorschlagen und auch durchführen. Demnach fügen die The-
men der kleinen Schriften (Politik, Geschichte, Pädagogik etc.) der kri-
tischen Philosophie etwas hinein, nämlich die Frage, wie es die Ver-
nunft mit Gewalt, Konflikt und Krieg hält. Kant zeigt auf, dass Tod 
und Vulnerabilität relevante Größen sind, mit denen die Vernunft zu 
rechnen hat.

Diese kleinen Schriften sind damit keine zwar originellen, aber doch 
verzichtbaren Nebenwerke, sondern der textliche Ort, an dem die Ver-
nunft eine Probe aufs Exempel geben muss. Nietzsche wusste es immer 
schon. »Beim alten Kant riecht der kategorische Imperativ nach Grau-
samkeit.« (Zur Genealogie der Moral, 2. Abhandl., Nr. 6; II, 806) Vulne-
rabilität ist kein empirisches Faktum, dass von der Vernunft abgezogen 
werden könnte, um sie als reine Vernunft zur Geltung zu bringen. Die 
Vulnerabilität der leiblichen Person ist nämlich selbst eine Transzenden-
talie, also Bedingung der Möglichkeit, um Erkenntnisse machen, Maxi-
men überprüfen, das Schöne schätzen und das Erhabene achten zu kön-
nen (vgl. Schnell 2017, Kap. 5 und 6). 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

a. Die Entwicklung der Sittlichkeit endlicher Wesen

Die Beschäftigung mit der Vulnerabilität schließt immer die Frage nach 
dem Tod und dem Ende aller Dinge ein. Über Tod und Sterblichkeit 
spricht Kant nicht nur in Nebendiskursen, die der Anthropologie und 
der medizinischen Fakultät gelten (vgl. Kant Werkausgabe XI, Streit der 
Fakultäten III, A 171). Die Problematik tritt auch in seinem Kernge-
schäft auf, zu dem die Untersuchung über die »Entwickelung der Sitt-
lichkeit« (Kant Werkausgabe XI, Mutmasslicher Anfang, A 5) zu rech-
nen ist. Diese Entwicklungsproblematik gehört seit Kant zur kognitiven 
Moralpsychologie.

Die Ontogenese ist für deren Vertreter, zu denen Piaget, Kohlberg und 
Habermas gehören, eine Entfaltung von Rationalität, die in das Über-
persönliche führt und das Unendliche berührt. Die postkonventionel-
le Moraleinstellung der Stufe 6 ist für Kohlberg eine Orientierung an 
dem, »was richtig ist. Stufe 6 ist von universellen ethischen Prinzipien 
geleitet.« (Habermas 1983, 135) Die kognitive Entwicklungspsycholo-
gie teilt die auch etwa bei Husserl zu findende Konzeption, welche vom 
eigentlichen Menschen ausgeht und mit dem Unendlichen spekuliert. 
Der Mensch ist insofern »eine Seinsweise, daß sich in ihm jene stets of-
fene, nie ein für allemal begrenzte, sondern unendlich durchlaufende 
Dimension begründet.« (Foucault 1974, 389) Die Eigenart der Philo-
sophie des Menschen mit einer Doublette zu taktieren, hat bekanntlich 
Michel Foucault untersucht und hervorgestellt. Anders als diese Taktik 
agiert in gewisser Hinsicht Kant, da er der Endlichkeit überhaupt einen 
Stellenwert in der Moralpsychologie einräumt. 

b. Existentielle Ausgangssituation

Die Entwicklung der Sittlichkeit hat eine markante Ausgangssituation. 
Kant wählt zu ihrer Beschreibung nachfolgende, auch literarisch ausge-
zeichnete Worte: 

Der Mensch »entdeckte in sich ein Vermögen, sich selbst eine Lebens-
weise auszuwählen und nicht gleich anderen Tieren an eine einzige ge-
bunden zu sein. Auf das augenblickliche Wohlgefallen, das ihm dieser 
bemerkte Vorzug erwecken mochte, mußte doch sofort Angst und Ban-
gigkeit folgen: wie er, der noch kein Ding nach seinen verborgenen Ei-
genschaften und entfernten Wirkungen kannte, mit seinem neu entdeck-
ten Vermögen zu Werke gehen sollte. Er stand gleichsam am Rande eines 
Abgrundes; denn aus einzelnen Gegenständen seiner Begierde, die ihm 
bisher der Instinkt angewiesen hatte, war ihm eine Unendlichkeit dersel-
ben eröffnet, in deren Wahl er sich noch gar nicht zu finden wußte; und 
aus diesem einmal gekosteten Stande der Freiheit war es ihm gleichwohl 

I. KANT: VERTEIDIGUNG DER VULNERABILITÄT IM ZEITALTER DER VERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

jetzt unmöglich, in den der Dienstbarkeit (unter der Herrschaft des In-
stinkts) wieder zurückzukehren.« (Kant, Werkausgabe XI, Mutmassli-
cher Anfang, A 7)

Besonders ist diese existentielle Ausgangssituation, da sie die Brüchig-
keit der Stellung des Menschen in der Welt verdeutlicht. Am Abgrund 
stehend, ist seine existentielle Situation ambivalent. In diesem Sinne gilt, 
dass der Mensch frei ist und seinen Verstand nutzen kann und ihn auch 
nutzen muss, weil er sich auf keinen sicherführenden Instinkt (F. Nietz-
sche) mehr verlassen kann. Diese Autonomie empfindet er als »Wohlge-
fallen«. Zugleich muss er sich als endliches Wesen in einer Unendlichkeit 
von Möglichkeiten, sein Leben zu führen, zurechtfinden. Er empfindet 
dieses als existentielle »Angst und Bangigkeit«.

Der Mensch muss sich in dieser ambivalenten Situation einrichten und 
von dort aus seine Lebensweise wählen. Kant wird zum Existenzphilo-
sophen und damit zum Verfechter einer paradoxen Logik, wie wir sie 
von Kierkegaard kennen.

»Was gewählt wird, ist nicht da und entsteht durch die Wahl; was ge-
wählt wird, ist da, sonst wäre es keine Wahl.« (Kierkegaard 2005, 773) 
Die Existenzphilosophie folgt der Logik des »Entweder-Oder«. Von ihr 
ist auch Kant affiziert und er führt sie in die Gründungslogik ein, nach-
dem er sie zuvor schon in der reinen Vernunft verortet hatte.

c. Entwicklungsstufen der Sittlichkeit

Zur Entscheidung darüber, welche Lebensweise der Mensch wählen sol-
le, steht dem Menschen eine moralpsychologische Ausstattung zur Ver-
fügung, die er in verschiedenen Stufen seiner Entwicklung erworben hat. 
Kant zeigt, dass der Mensch zunächst eine sinnliche Existenz (Stufe 1) 
führt und dass er dann Vernunft ausbildet (Stufe 2), somit die bloße Sinn-
lichkeit überschreitet. Danach zivilisiert die Vernunft die Triebnatur des 
Menschen (Stufe 3). Aus der Geschlechtlichkeit wird die Fähigkeit zur 
Fortpflanzung aus Liebe. Schließlich realisiert der Mensch, dass er der 
Endzweck der Schöpfung (Stufe 4) ist und dass eine Gleichheit unter al-
len vernünftigen Wesen existiert, die politisch in einer gerechten bürger-
lichen Verfassung realisiert werden muss.

Zur Ausbildung der Sittlichkeit gehört auch das Zeitbewusstsein (Stu-
fe 5). Der Mensch kann vorausschauen und die Zukunft planen. Aber 
auch hier tritt eine Ambivalenz auf. Die Realisierung der Zeitlichkeit 
schließt nämlich in sich das Bewusstsein von der eigenen Endlichkeit. 
Alle schönen Pläne werden irgendwann ein definitives Ende haben! Zur 
Entwicklung der Sittlichkeit in moralpsychologischer Hinsicht gehört für 
Kant die Anerkennung des Todes und das Bewusstsein der Endlichkeit. 

ENTWICKLUNGSSTUFEN DER SITTLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

Daraus folgert er, dass die »Kürze des Lebens« (Kant, Werkausgabe XI, 
Mutmasslicher Anfang, A 24) bedingt, dass der »Tod … mit Furcht« vo-
rausgesehen wird. Kant spricht hier fast wie Hobbes. Aber es gibt Trost, 
wenn man es schafft, in der »Nachkommenschaft« (ebd., A 11) weiter-
zuleben. Weiterleben bedeutet, etwas Wichtiges zu hinterlassen, das die 
eigene Endlichkeit überschreitet.

d. Vulnerabilität 

Kant verteidigt die Vulnerabilität im Zeitalter der Vernunft. Vulnerabili-
tät in Form von existentieller Angst und Bangigkeit, des Bewusstseins der 
eigenen Sterblichkeit und der Furcht vor dem Tod ist ein Motor für die 
Realisierung von Hinterlassenschaften, die die eigene Endlichkeit über-
steigen. Diese Eigenschaft erfüllen historische Gründungen, die unver-
zichtbare Werte gesellschaftlich realisieren. Der Mensch als ihr Gründer 
»lebt nicht unmäßig lange« (Kant, Werkausgabe XI, Idee zu einer allge-
meinen Geschichte, A 388), seine Gründung hingegen »vergißt sich nicht 
mehr« (ebd., Streit der Fakultäten II, A 149). Die Gründung ist eine Ant-
wort auf die Endlichkeit des Gründers.

Gründung heißt, gemäß des Anteils der existenzphilosophischen Lo-
gik in ihr, dass unendliche Möglichkeiten endlich gemacht und Alterna-
tiven ausgeschlossen werden müssen. Historische Gründungen sind ohne 
Gewaltsamkeit nicht möglich. Gewalt tut weh, denn sie verletzt vulne-
rable Personen. Unsere These lautet, dass Kant nicht nur ein Bewusst-
sein für die Wichtigkeit historischer Gründungen wie Freiheit, Gleich-
heit, Brüderlichkeit macht, sondern dass er auch auf die Vulnerabilität 
und Gewaltsamkeit, die mit diesen Gründungen verbunden ist, hinweist. 
Betrachten wir nachfolgend einige Beispiele. Später werden wir zu He-
gel übergehen und überlegen, was im Angesicht von Gewaltsamkeit zu 
tun wäre.

e. Gerechte bürgerliche Verfassung

Der Mensch ist der Endzweck der Schöpfung und verwirklicht diesen in 
einer »gerechten bürgerlichen Verfassung« (Kant Werkausgabe XI, Idee 
zu einer allgemeinen Geschichte, A 395). Wie ist deren Gründung vor-
zustellen?

Am Anfang steht ein Konflikt, der sich als ungesellige Geselligkeit 
zeigt (vgl. zu diesem berühmten Begriff die Ausführungen von Plessner 
1966). Kant geht es hier um einen Konflikt im Antrieb zur Schaffung der 
bürgerlichen Verfassung. Diese Konflikthaftigkeit, durch die Menschen 
zueinander in Konkurrenz treten und schöpferisch werden, und nicht die 

I. KANT: VERTEIDIGUNG DER VULNERABILITÄT IM ZEITALTER DER VERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

reine Vernunft ist das Schwungrad für Entwicklungen, da »ohne sie alle 
vortrefflichen Naturanlagen der Menschheit ewig unentwickelt schlum-
mern würden.« (Kant Werkausgabe XI, Idee zu einer allgemeinen Ge-
schichte, A 394).

Die Konflikthaftigkeit nötigt den Menschen, eine Ordnung zu schaf-
fen, die selbst aber nicht konflikthaft sein soll. Wie kann aus einem Kon-
flikt eine nichtumstrittene und gültige Ordnung (in Form einer gerech-
ten Verfassung) erwachsen? Der Konflikt ist der Motor, aber nicht das 
Ziel. Kant stellt sich vor, dass die geschaffene Ordnung zwar Frucht der 
Ungeselligkeit ist, sich als Etablierte aber diszipliniert und die Ungesel-
ligkeit als Antriebskraft für weitere Konflikte entfällt. Aus der Sicht von 
Nietzsche, so Foucault, kann das nur heißen, dass die Menschheit all ihre 
»Gewaltsamkeiten in Regelwerken verankert.« (Foucault 1978, 95) Die-
ses Eingeständnis besagt, dass die geschaffene Ordnung durch Gewalt 
kontaminiert und daher nicht legitimiert ist. Dazu ist Kant nicht bereit, 
gleichwohl ist es ihm aber auch nicht möglich, die Gewalt und die Ver-
letzung vulnerabler Personen zu verschweigen. Mit seiner Analyse der 
Französischen Revolution versucht Kant daraufhin, alles in ein Gleich-
gewicht zu bringen: Endlichkeit und Unendliches, Gewalt und Vernunft, 
Handeln und Zuschauen.

f. Zuschauer vs. Täter

Kant stellt die Frage, ob das menschliche Geschlecht zum Besseren fort-
schreitet. Er bejaht sie und gibt bekanntlich die Französische Revolution 
als Beweis an für seine Behauptung. Wir wollen hier einmal genau auf 
die Sache selbst sehen und lassen daher die methodischen Überlegun-
gen zu Bedingungen der Möglichkeit der Geschichtserkenntnis beiseite.

Die Errungenschaft der Revolution ist die »republikanische Verfas-
sung«. Von ihr erhofft sich die Menschheit Recht und Frieden. An die-
ser Errungenschaft unterscheidet Kant nun zwei Aspekte voneinander. 
Der eine Aspekt sind »Elend und Greueltaten« (Kant Werkausgabe XI, 
Streit der Fakultäten II, A 144), die die handelnden Täter und Personen 
herbeigeführt haben. Die positiven Errungenschaften sind unter Blutver-
gießen historisch und politisch verwirklicht worden. Der andere Aspekt 
ist das »zuschauende Publikum« (ebd., A 148), das uneigennützig und 
ohne eigene Absicht, handelnd tätig zu werden, mit diesen sympathisiert. 
Indem das Publikum zur republikanischen Verfassung und ihren Aus-
wirkungen auf Frieden und Wohlstand applaudiert, zeigt es, dass es der 
richtigen Sache zustimmt und dass die Menschheit zum Besseren fort-
schreitet. Diese enthusiastische Teilnahme am Guten ist ein Phänomen, 
das »sich nicht mehr vergisst« (ebd., A 149). Ist es einmal aufgekommen 
und bewusst geworden, dann kann die Welt nicht mehr auf den Status 

ZUSCHAUER VS. TÄTER

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

quo ante zurückgebracht werden. Das Unvergessliche ist nicht ewig, aber 
es kann das dem Menschen unmögliche Unendliche ersetzen. Das Un-
vergessliche entstammt der Zeit, aber es wird – genau wie das Unendli-
che – in der Zeit nicht wieder vergehen. Fraglich ist, ob das ohne Erin-
nerungspolitik möglich sein kann.

An der Französischen Revolution sind nicht die Taten der Revolutio-
näre, sondern die öffentlichen Sympathiebekundungen der Zuschauer in 
der ganzen Welt für das Vorhandensein der republikanischen Verfassung 
ein Geschichtszeichen, welches den moralischen Fortschritt beweist. Mo-
ral bzw. sittliches Bewusstsein zeigt sich nicht in den guten oder bösen 
Taten, denn sie sind mit Blutvergießen verbunden und können von Kant 
daher nicht gerechtfertigt werden. Moral beweist vielmehr, wer die rich-
tige Sache unterstützt. Kant trennt das Handeln in der Geschichte vom 
Beobachten der gehandelten Geschichte. Die Moral von der Geschich-
te kann ermittelt, geschätzt und verteidigt werden, weil sie von der em-
pirischen Durchsetzungsgewalt, die sich gegen Personen, Tiere und Sa-
chen richtet, sachlich und gedanklich durch Kant abgetrennt wird. Es 
ist fraglich, ob diese Trennung überhaupt plausibel ist. Auch das Beob-
achten ist eine zu verantwortende Einstellung, und zwar angesichts der 
Gewalt in der Geschichte. Mein Vorschlag lautet, dass nicht nur die Er-
rungenschaft der republikanischen Verfassung als unvergesslicher Mei-
lenstein der Weltgeschichte angesehen werden sollte, sondern auch die 
mit ihrer Gründung zusammenhängende verletzende und Opfer produ-
zierende Gewalt. Wir kommen auf diesen Gedanken zurück, nachdem 
wir zuvor auf Hegel eingegangen sind. 

g. Verteidigung der Vulnerabilität

Kant ist Verteidiger der Vulnerabilität. Immer wieder diskutiert er die 
Vulnerabilität im Verhältnis zu Vernunft und Gewalt. Sei es in der Un-
tersuchung des menschlichen Hangs zum Bösen oder in der Beantwor-
tung der Frage, ob man aus Menschenliebe lügen dürfe. Oder in der Pä-
dagogik, in der Kant darlegt, dass für die Erziehung eines Zöglings zur 
sittlichen Reife »Zwang nötig ist.« Die zentrale Herausforderung ist da-
bei die Formulierung der richtigen Antwort auf die zentrale Frage: »Wie 
kultiviere ich die Freiheit bei dem Zwange?« (Kant Werkausgabe XII, 
Über Pädagogik, A 33) Erneut und immer wieder fordert Kant zu über-
legen auf, wie aus einem problematischen Anfang (Zwang) ein positives 
Ende ohne Probleme (Freiheit) entstehen kann. Hegel geht einen Schritt 
über Kant hinaus.

Hegel verteidigt die Vulnerabilität nicht nur, er rechtfertigt sie sogar. In 
seiner Pädagogik erklärt Hegel den Terrorismus der Pubertät gegen die 
Welt der Eltern als notwendigen Entwicklungsschritt (vgl. Hegel 1986, 

I. KANT: VERTEIDIGUNG DER VULNERABILITÄT IM ZEITALTER DER VERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

§ 396). In der kollektiven Geschichte, die mit der Individualgeschichte 
dialektisch vermittelt ist (vgl. dazu: Hegel 1981, 31ff), finden wir ent-
sprechend einen notwendigen Zusammenhang von »la liberté et la terr-
eur.« (Hegel 1985, 431) Heinrich Heine, der nach Hegel lebte, und auf 
die ganze Bewegung zurückblickte, sollte die Radikalität doch wieder bei 
Kant finden. »Immanuel Kant, dieser große Zerstörer im Reiche der Ge-
danken, übertraf an Terrorismus den Maximilien de Robespierre weit.« 
(Heine 1997, 94f)

VERTEIDIGUNG DER VULNERABILITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

3) G.W.F. Hegel: Die Schrecken des Todes 
und der Sinn einer Ethik der Erinnerung

Als Antwort auf die Sterblichkeit des vulnerablen und endlichen Le-
bens gelten Gründungen, die sich nicht vergessen und die damit in ge-
wisser Hinsicht auch nicht vergehen. Es sind die Errungenschaften der 
französischen Revolution. Kant hatte diesen Diskurs eröffnet. Fichte 
folgte ihm. Im Unterschied zu Kant war sich Fichte der Herrschaft der 
Jakobiner in Paris ganz bewusst. Im Angesicht dessen betont er, dass 
»die französische Revolution mir für die gesamte Menschheit wichtig 
scheint« und zwar in Hinblick auf »Menschenrecht und Menschen-
wert« (Fichte 1989, 39) Die Ideen von 1789 gelten als Zeugnis der 
Gründung von Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit. Sie wirken als 
solche bis heute nach, zumindest in Europa (vgl. Forum für Philoso-
phie Bad Homburg (Hg.) (1989)).

Bekanntlich fügte Hegel diesem Diskurs seinerseits eine eigene Note 
hinzu, die die Bewertung des Jakobinismus im Verhältnis zu den Wer-
ten der Revolution betrifft (vgl. Wildt 1971). Ist eine Vernunftgründung 
eines politischen Gemeinwesens möglich, wie es Locke und Rousseau 
gedacht haben oder wird diese Gründung durch die Gewalt des Jako-
binismus vergiftet? Damit ist das Problem einer »Verletzlichkeit« von 
»kollektiven Identitäten« (Ricœur 1998, 99) benannt und eine Vertie-
fung der Frage nach dem Verhältnis des Ethischen und des Politischen 
erreicht.

Der Jakobinismus zeigte, was passiert, wenn der Wille zu einer poli-
tischen Gründung nicht etwas, sondern »nichts will« (Hegel 1972, §7, 
Zusatz). Nur indem er etwas zerstört, hat der Wille als negativer sein 
Dasein. Aus dieser Bewegung erwuchs »die Schreckenszeit der Franzö-
sischen Revolution« (ebd., §6, Zusatz). Was ist daraus zu lernen? Müs-
sen wir, wie Herbert Marcuse fordert, die revolutionären Aspekte einer 
Gründung unterstützen (vgl. Marcuse 1972)? Oder sollten wir genau 
diesen Impuls zurückdrängen und eine Bewahrung von schützenden Tra-
ditionen befürworten, wie Joachim Ritter nahelegt (vgl. Ritter 1965)? 
Hannah Arendt zog wie immer ihre eigenen Schlüsse, indem sie die Fran-
zösische Revolution pauschal fallen ließ und stattdessen zur Parteigän-
gerin der Amerikanischen Revolution und ihrer Novus ordo seclorum 
geworden ist (vgl. Arendt 1963). Wir wollen an dieser Stelle die Vulne
rabilität der politischen Gründung ausloten und den Sinn einer Ethik der 
Erinnerung diskutieren.

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

a. Der Tod

Am Beispiel der Verwirklichung des Bewusstseins der absoluten Freiheit 
im Gefolge der Aufklärung zeigt Hegel, dass die revolutionäre Entste-
hung von grundlegend neuen Kultur- und Zivilisationsmustern die Ge-
fahr des Terrorismus in sich birgt. Interessanterweise gilt das auch für die 
Entstehung des Neuen in den Wissenschaften. Thomas S. Kuhn bezeich-
net eine wissenschaftliche Revolution als »plötzliches und ungegliedertes 
Ereignis gleich einem Gestaltwandel« (Kuhn 1976, 134). Eine Revolu
tion legt neue Gründe, befindet sich aber selbst diesseits ihrer.

Das Neue tritt anfänglich nicht als gerechte und differenzierende 
Macht auf, die unterschiedlichen und berechtigten Interessen gerecht 
wird, sondern als eine Kraft, die »alle Stände … tilgt« (Hegel 1981, 433) 
und alles niederrennt. Sie ist »kein positives Werk« (ebd., 435), nur »ne-
gatives Tun; sie ist nur die Furie des Verschwindens« (436). Die Institu-
tionalisierung der absoluten Freiheit, die auf die Revolution zurückgeht 
und die uns als Wert heute immer noch unverzichtbar ist, »vertilgt allen 
Unterschied und alles Bestehen des Unterschieds in sich.« Sie verbreitet 
den »Schrecken des Todes« (437).

Obwohl der Wert der Freiheit darin besteht, dass der Mensch etwas 
gilt, »weil er Mensch ist« (Hegel 1972, §209), und zwar ohne weite-
re schätzenswerte Eigenschaften aufweisen zu müssen, greift die Grün-
dung der Freiheit die individuelle Person in ihrer Vulnerabilität und da-
mit letztlich in ihrer Endlichkeit an. Weil die individuelle Person in dieser 
Phase noch nichts gilt, ist ihr tatsächlicher Tod auch kein Verlust. Es ist 
»also der kälteste, platteste Tod, ohne mehr Bedeutung als das Durch-
hauen eines Kohlkopfes« (Hegel 1981, 436) auf der Guillotine. Erst nach 
der Etablierung einer positiven Ordnung beginnt das Neue selbstreflexiv, 
differenziert und verantwortlich zu werden, indem es den Vorrang des 
Allgemeinen vor der konkreten Person relativiert. Vulnerabilität und Tod 
zählen von da an etwas. Jetzt kann es auch eine Toleranz für postmo-
derne Gestalten wie Rameaus Neffen und ihr entregeltes Leben geben. 

b. Gewaltsamkeit

Im Unterschied zu Kant bemüht sich Hegel nicht um eine Abtrennung 
der Verwirklichungsgewalt von der verwirklichten Vernunftordnung. 
Genesis und Geltung sind vielmehr dialektisch vermittelt. In Abweichung 
von Hegel gehen wir nicht davon aus, dass Verwirklichungsgewalt not-
wendig und damit letztlich vernünftig ist. In Anlehnung an Hegel kön-
nen wir aber davon ausgehen, dass in der Stiftung eines neuen Paradig-
mas (Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit) Gewaltsamkeit wider Willen 
auftreten kann. Es gibt eine Stiftungsgewalt, die daraus resultiert, dass 

GEWALTSAMKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

sich die Gründung einer Ordnung nicht auf eine Rechtmäßigkeit beru-
fen kann, weil eine solche Rechtmäßigkeit in der Stiftungssituation noch 
gar nicht in Geltung ist. Derrida sagt, dass das »Moment der Stiftung 
…. eine performative Kraft (Gewalt) impliziert, … (die) in sich weder 
gerecht noch ungerecht ist.« (Derrida 1991, 27f.) Die »Staatsgründung 
markiert das Aufkommen eines neuen Rechts, sie tut es immer unter An-
wendung von Gewalt.« (ebd., 77) Diese »gewalttätige Geburt« findet 
sich, so Paul Ricœur, nicht nur bei totalitären Staaten, sondern auch bei 
»Staaten«, die »zu Rechtstaaten geworden sind.« (Ricœur 1996, 311) 
Und, so könnte man ergänzen, ebenfalls bei Transformationen von eher 
totalitären zu demokratischen Staaten. 

Selbst die Revolution, an deren Ende der Fall Berliner Mauer und die 
Wiedervereinigung Deutschlands gestanden hat, war nicht gewaltlos, ob-
wohl dieses immer wieder behauptet worden ist (vgl. Baule 1996). Eine 
Revolution hat immer zwei Seiten. Die negative, die zur Implosion der 
DDR beigetragen hat, mag friedlich gewesen sein. Aber die positive der 
Neugründung war es nicht. Ihre Stiftungsgewalt liegt darin, dass unter 
anderem die Präambel des Grundgesetzes in der Version bis 1989 ver-
letzt worden ist. Die Präambel und der Artikel 146 des Grundgesetzes 
sahen vor, dass das Grundgesetz ein Provisorium ist, das nach der Wie-
dervereinigung beider deutscher Staaten durch eine Verfassung ersetzt 
wird. Doch die inzwischen vollzogene Wiedervereinigung gestaltete sich 
lediglich als Beitritt der DDR in den Staat der BRD. Daraus resultieren 
mindestens drei anhaltende Konfliktfelder.

Erstens wurde ein neuer Gesellschaftsvertrag zwischen gleichberech-
tigten Partnern nie abgeschlossen. Hätte zweitens die Treuhand die Be-
triebe der DDR umsichtiger privatisiert, so dass nicht ein Verlust von 
130 Millionen Euro und drei Millionen Arbeitsplätzen in einer Situa-
tion entstanden wäre, in der die regierenden Parteien in den Ländern 
Europas ihren Frieden mit dem Neoliberalismus gemacht hatten, dann 
wäre es möglich gewesen, Überschüsse an die Bevölkerung der ehemali-
gen DDR zu verteilen. Drittens hätte man den Bürgern der ehemaligen 
DDR Wohnraum zu humanen Preisen zum Kauf anbieten können. Hegel 
zufolge schafft Eigentum eine Bindung zum Staat. Eine Folge all dieser 
Verletzungen und Versäumnisse ist, dass heute Bürger im Osten Deutsch-
lands nicht politisch repräsentiert werden.

Zu beachten bleibt somit, dass Geburt und Stiftung nicht nur Gewalt 
gegenüber dem Geist einer etablierten Geltungslogik bedeuten, sondern 
auch als verletzende Einschnitte gegenüber vulnerablen Identitäten wirk-
sam sind. Wenn aber diese Verletzung fast nicht zu verhindern ist, dann 
stellt sich die Frage, wie darauf zu antworten ist. Wir schlagen mit Paul 
Ricœur vor, eine Ethik der Erinnerung an der Wunde zu installieren.

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

c. Ethik der Erinnerung

In seiner Auseinandersetzung mit Hegel und der klassischen Geschichts-
philosophie legt Ricœur dar, dass die »Opfer von Auschwitz« durch 
»keine List der Vernunft zu rechtfertigen« sind und daher als Opfer 
»nie vergessen« (Ricœur 1991, 304) werden dürfen. Die entscheiden-
de Annahme dieser Aussage besagt, dass eine Unvergeßlichkeit nicht 
nur die Teilnahme an allem Guten, wie Kant sagt, betrifft, sondern 
auch die am Bösen. Das Verhältnis der Gegenwart zu ihrer Vergangen-
heit müsse deshalb im Zeichen einer »Ethik … und Politik der gerech-
ten Erinnerung« (Ricœur 1998, 113) stehen. Wir haben damit zu rech-
nen, von Anderen nach unserer Vergangenheit gefragt zu werden. Die 
Zumutung, sich erinnern zu müssen, war ein Motor der Demokratisie-
rung in Deutschland. 

Die Stiftungsgewalt der neu gegründeten Demokratie in Deutschland 
nach 1945 ist nicht Auschwitz gewesen, da Auschwitz vor der Gründung 
lag. Die Gewaltsamkeit ist vielmehr im Schweigen über Auschwitz der 
zum Besseren willigen Gründerväter zu sehen (vgl. Leggewie 1995, 34f). 
Man denke etwa an das deutsche Militär, das zunächst bestrebt war, die 
alte Tradition der Wehrmacht fortzusetzen. Eigene Militärjustiz, kor-
porative Abkapselung von der Zivilgesellschaft, keine parlamentarische 
Kontrolle. Diese Bestrebungen setzten das Schweigen zunächst über Jah-
re fort. Ab 1950 begann die heute noch nicht ganz abgeschlossene Ge-
genbewegung, die die Mitte der 50er Jahre gegründete Bundeswehr zu 
einer demokratischen Streitkraft machte. 

Diese und andere Formen von Stiftungsgewalt gilt es, nicht zu ver-
gessen! Das gelingt, indem sich das Ethische gegen das Politische gel-
tend macht und in das Politische als eine Ethik der Erinnerung einwan-
dert. Diese Einwanderung muss allerdings betrieben werden. Sie kommt 
nicht von selbst. 

Fritz Bauer ist 1949 aus der Emigration nach Deutschland zurückge-
kommen und hat in seiner Zeit als Generalstaatsanwalt in Braunschweig 
und später in Frankfurt gegen Widerstände, letztlich aber erfolgreich, da-
für gekämpft, dass die KZ-Prozesse im Nachkriegsdeutschland stattge-
funden haben, so dass Erinnerung und Aufarbeitung der Vergangenheit 
möglich wurden (vgl. Loewy/Winter 1996). Das in der Gründung Ver-
schwiegene war nicht länger ausgeschlossen, es kam zur Sprache und fin-
det bis heute einen Platz in Deutschlands Staat und Gesellschaft.

Es ist unter anderem Fritz Bauer zu verdanken, dass der neu entstan-
dene Staat als Rechtsnachfolger des Naziregimes nicht mehr schweigen 
konnte, selbst wenn er es gewollt hätte. Die Anfrage Anderer, was wir 
(juristisch: bestimmten Personen von uns) Dritten angetan haben, zwang 
uns zur Erinnerung und zur Auseinandersetzung. Die Annahme von Un-
vergesslichkeit beinhaltet, dass wir uns im Verhältnis zu Menschen der 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Vergangenheit begreifen. Damit treten zwei Dimensionen einer »ge-
schichtlichen Struktur zwischenzeitlichen Lebens« (Liebsch 1996, 9) in 
den Vordergrund. Jenen Menschen der Vergangenheit gegenüber stehen 
wir (erstens) in einer Schuld. Diese noch zu spezifizierende Schuld macht 
sich (zweitens) in der Zumutung der Erinnerung geltend. »Du wirst dich 
erinnern! Du wirst nicht vergessen!« (Ricœur 1998, 56) An diese Zumu-
tung knüpft letztlich jede Aufforderung an, durch die Andere uns fragen, 
was mit Dritten geschehen ist. In politischer Hinsicht ergeben sich aus 
der ethischen Pflicht des Erinnerns drei Perspektiven.

i. Erinnerung als Fortführung guter Beispiele: ein ehrendes Gedächt-
nis für diejenigen, denen wir zu Dank verpflichtet sind. Wir stehen in der 
Schuld von Menschen von einst, die dazu beigetragen haben, dass wir 
zu denen wurden, die wir heute sind. Wir unterhalten ein freundschaft-
liches Band zu diesen Vorfahren. Wir erinnern öffentlich an ihre Taten. 
Die eigene Tradition ist zu loben und lebendig zu halten! 

ii. Nichtvergessen als Unterbrechung: Erinnerung an Opfer der Ge-
schichte, denen etwas durch Gewalt widerfahren ist. Wir erinnern uns 
ihrer, auch wenn wir nicht selbst Täter sind, sondern nur in der Nach-
folge einer auf Gewaltsamkeit beruhenden Tradition leben. Wir gehen 
auf die Schuld ein, indem wir unsere Tradition der guten Beispiele unter-
brechen und an Ungetanes der Vergangenheit anknüpfen. Es ist zu ver-
hindern, dass die eigene Tradition zu stolz und fremdenfeindlich wird!

iii. Anknüpfung an Ungetanes der Vergangenheit: vergessene Projek-
te von Menschen der Vergangenheit, die nicht zum Zuge kamen, sind 
neu zu bewerten. Eine Ethik der Erinnerung erinnert damit ihrerseits an 
die Bemühung um »eine[…] revolutionäre[…] Chance im Kampf für die 
unterdrückte Vergangenheit« (Walter Benjamin, 17. Geschichtsphiloso-
phische These).

Der Vergangenheit wird in gewisser Hinsicht eine Zukunft wieder-
gegeben. An dieser Stelle kann ein Diskurs des Erbittens und Gewäh-
rens von Verzeihen ansetzen. Das »Verzeihen kann dem Erinnern eine 
Zukunft geben.« (Ricœur 1995, 207) Wenn das erbetene Verzeihen ge-
währt wird, dann kommt es zur Gabe einer Zukunft im Modus der Er-
innerung. Wir greifen Projekte auf, die für Menschen in der Vergangen-
heit wichtig gewesen sind, die aber nicht zum Zuge kamen und die jetzt 
erst durch uns Heutige eine Zukunft erhalten. Dadurch trägt das Erin-
nern zur Gerechtigkeit bei.

d. Demokratie als  
Gründung-Fortführung-Unterbrechung

An dieser Stelle sollte noch festgehalten werden, dass Unvergesslichkeit 
im Hinblick auf Gutes und Böses mit dem Dreiklang Gründung-Fortfüh-

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

rung-Unterbrechung auftritt. Diese Dreiheit begünstigt ein Verständnis 
von Demokratie, das jeden Totalitarismus ausschließt (Claude Lefort). 
Wir werden an späterer Stelle versuchen, diesen Gedanken anknüpfend 
an Bruno Latour auch auf die Natur zu beziehen. An dieser Stelle be-
schränken wir uns auf den gesellschaftlich-historischen Bereich. 

Mit der Gründung tritt eine Identität ins Sein, die in keiner Endgestalt 
zur Ruhe kommt, weil sie fortzuführen und zu unterbrechen ist. Demo-
kratie müsste positiv als Widerstreit gelebt werden können. Das würde 
ohne Zweifel auch einen Abschied von rein nationalstaatlicher Identität 
implizieren. Dieser Abschied und die Beantwortung der Anfragen von 
Nachgeborenen und an die Gründungen der Väter können zur Einigung 
Europas und zum Frieden beitragen. Das europäische Projekt steht und 
fällt heutzutage geradezu mit dem Gelingen oder Misslingen dieser Auf-
gaben. Prüfstein dessen ist der gastfreundliche Umgang mit Migranten 
und die Beachtung der Ursachen für Migration (vgl. Schnell 2017, 158f).

Das Verständnis von Demokratie sollte an Bedingungen geknüpft sein. 
Leibniz unterscheidet zwischen notwendigen und zureichenden Bedin-
gungen. Zureichende geben an, warum etwas genau so ist, wie es ist; not-
wendige sind hingegen bescheidener und benennen lediglich unabding-
bare Minimalbedingungen. 

Die erste Bedingung für Demokratie ist eine innergesellschaftliche: 
Macht ist Bedingung von Demokratie. Macht kontrolliert Herrschaft und 
verjagt sie notfalls aus dem Amt. Das Problem der Demokratie, sei sie eher 
liberal oder eher republikanisch ausgerichtet, ist eine Machtvergessenheit. 
Damit stellt sich die Frage nach einer Möglichkeit der Erinnerung.

Die zweite Bedingung für Demokratie ist eine zwischengesellschaft-
liche. Wir werden von Anderen angesprochen, was wir Dritten angetan 
haben oder was in unserem Namen Dritten widerfahren ist. Wir antwor-
ten auf die Anfrage der Anderen mit Argumenten und dabei zugleich mit 
Erinnerung an die Dritten. Das ist die Grundstruktur völkerrechtlicher 
Kommunikation im Zeichen der Menschenrechte. Das Angesprochen-
werden impliziert, dass man sich nicht dauerhaft gegenüber Anderen im-
munisieren kann, es setzt weiterhin voraus, dass Andere überhaupt nach 
dem Schicksal Dritter fragen. Niemand vermag eigenmächtig das Leben 
Dritter vergessen machen, wenn Andere als Andere der Dritten das Le-
ben Dritter bezeugen. Die völkerrechtliche Kommunikation lebt gerade-
zu davon, dass jene Anderen ihre Stimme erheben, die als Zeugen für die 
Existenz Dritter auftreten oder sich auf ein anderweitiges Zeugnis für 
diese Existenz berufen können. Dritte erhalten durch die öffentliche Er-
innerung einen Namen und ein Gesicht, möglicherweise auch ein ano-
nymes Gesicht. Ricœur spricht vom Entstehen einer »Kultur des gerech-
ten Gedächtnisses« (Ricœur 1998, 113) und benennt damit ein Problem.

Schon der kleinste Versuch, jedem das Seinige an Erinnerung zu ge-
ben, führt das Übermächtige dieser Aufgabe vor Augen. Die geforderte 

DEMOKRATIE ALS GRÜNDUNG-FORTFÜHRUNG-UNTERBRECHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

Erinnerung kann neue Ungerechtigkeiten vermutlich nicht immer ver-
hindern und belegt damit, dass die Ethik und Politik der gerechten Erin-
nerung keine abzahlbare Schuld bedeutet, aus der Nachgeborene defini-
tiv ›schuldenfrei‹ entlassen werden.

Es scheint, als ob Unvergesslichkeit in zwei Weisen gegeben sei. Auf 
der einen Seite die Glanzlichter, auf der anderen die Schattenseiten der 
Stiftungsgewalt. Zu beachten ist allerdings, dass sich das Verhältnis von 
Licht und Schatten nur im Durchgang durch Konflikte der Interpretati-
on des, wie Jürgen Habermas sagen würde, öffentlichen Gebrauchs der 
Historie bestimmen lässt. Das öffentliche Andenken des politischen Ka-
lenders kennt Heldengedenktage, Volkstrauertage, Tage der Wiederverei-
nigung oder der Befreiung. Selbst oder gerade in einer Demokratie muss 
um das Verständnis von Licht und Schatten gerungen werden. Trotz al-
ler berechtigten Skepsis ist die Forderung nach einer gerechten Ausleuch-
tung des öffentlichen Raums unverzichtbar.

Der Umgang mit gesellschaftlich-historischer Stiftungsgewalt ist ne-
ben der Bedingung der Macht eine zweite und »neue Legitimationsform« 
(Dubiel 1999, 292) für die Demokratie. Das ist aus Kants und Hegels 
Analysen der französischen Revolution zu lernen. Die nachmetaphysi-
sche Epoche, in der wir uns im Unterschied zu Kant und Hegel heute be-
finden, kommt an einer Überschneidung von Vernunft und Gewalt nicht 
mehr vorbei. Im Spannungsfeld des Ethischen und des Politischen hat 
sich Demokratie dem zu stellen. 

e. Widerstreit und Politik

Der Widerstreit zwischen Fortführen und Unterbrechen manifestiert sich 
in sehr vielen öffentlichen Debatten der letzten Jahrzehnte. Wir den-
ken unter anderem an den Historikerstreit, die Goldhagen-Kontroverse, 
die Walserdebatte, den Streit um Griechenland, die verschiedenen Akte 
des sogenannten Flüchtlingsdramas. Entscheidend ist, dass Fortführen 
und Unterbrechen zusammen auftreten. Bloße Fortführung mündet in 
Ignoranz, bloße Unterbrechung in Orientierungslosigkeit. Das entschei-
dende Miteinander beider Kräfte erscheint als Widerstreit und kündet 
davon, dass, um mit Claude Lefort zu sprechen, Demokratie eine Kon-
fliktform ist.

Als Terminus ist der Widerstreit in den Schriften von Bolzano, Kant, 
Husserl zu finden und wird dort auf das Erkennen und (unwillkürliche) 
Auffassen bezogen. Bei Lyotard wird der Widerstreit auf verschiedenen 
Ebenen angesiedelt und zwar als Konflikt zwischen Sätzen, Opfern und 
Klägern, Arbeitskraft und Kapital und zwischen anderen Elementen. Wir 
knüpfen an den Gedanken eines Widerstreits als Kraft im gelebten Leben 
an. Präziser gesagt, an den Gedanken, dass »sich der Widerstreit in der 

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

deliberativen, der beratenden Politik, in der Politik der modernen De-
mokratien exponiert.« (Lyotard 1987, 245) 

Wenn das Antworten auf die Frage nach dem guten Leben das zen
trale Worumwillen des Lebens ist, dann gehört der Widerstreit in dieses 
Zentrum hinein. Er bedeutet ein gutes Leben (auch) unter den Bedingun-
gen der Tragödie. Das Antworten, mithin das Leben, darf nicht verges-
sen werden, weil es weder eine dauerhafte Antwort außerhalb der Zeit 
noch eine letzte Antwort gibt.

All diese Überlegungen werfen die ernsthafte Frage auf, ob ein Wider-
streit gelebt werden kann und wie ein solches Leben aussehen würde. Es 
geht hier nicht nur um die existentielle Perspektive, die etwa im Werk 
von Henrik Ibsen vorgeführt wird, sondern um das politische Phänomen 
einer widerstreitenden Demokratie. Kann man von diesem Phänomen 
einen guten Gebrauch machen? In welchem Sinn kann der Widerstreit 
eine positive Gestalt annehmen? Zunächst ist anzumerken, dass an die-
ser Stelle das Verständnis der Einheit einer Bürgergesellschaft auf dem 
Spiel steht, weil sie anders gestaltet werden müsste.

Traditionell wird politische Einheit in drei Versionen gedacht. Für 
Kommunitaristen besteht Einheit aus gemeinsamen Traditionen und 
Werten, sie wird durch deren Wirkungsgeschichte garantiert. Liberale 
stützen sich auf formale Prozeduren, deren Einheitsfunktion durch Gel-
tung garantiert wird. Die Verfechter einer posttraditionalen Sittlichkeit 
betrachten Einheitlichkeit als ein Ziel, durch alle möglichen Konflikte 
hindurch. Die Mängel dieser durchaus wichtigen Positionen treten in be-
stimmten Fragen deutlich zutage. In der Sache der Integration von soge-
nannten Zuwanderern, die Europa seit Jahrzehnten immer wieder und 
zunehmend stärker beschäftigt, bieten die Kommunitaristen die falschen 
Traditionen, die Liberalen zu wenig substantielle Werte und die Post
traditionalisten eine unrealistische Vision. Ein Miteinander des Hetero-
genen zu denken, ist ihnen unmöglich.

Ein Grund für diesen Mangel liegt darin, dass alle drei Richtungen 
einen Widerstreit, der zum Lebensnerv einer Gesellschaft gehört, nicht 
denken können. Der Kommunitarist situiert den Widerstreit innerhalb 
eines singulären Horizonts und partikularisiert ihn damit. Für den Libe-
ralen betrifft ein Widerstreit lediglich den rohen Stoff der Konfliktma-
terie, welcher Prozeduren durchläuft, die wiederum dem Streit entzogen 
sind. Dem Posttraditionalisten ist der Widerstreit immer nur sekundär 
und vorläufig, denn für ihn ist der Dreiklang von Einheit, Entzweiung 
und Versöhnung maßgeblich. Am kanadischen Verfassungsstreit und an 
den heutigen Unabhängigkeitsbewegungen in (Süd)Europa kann man er-
kennen, dass ein Widerstreit beachtet und kultiviert werden muss. Er ist 
und bleibt eine prekäre und damit vulnerable Figur. Ihn zu kultivieren 
bedeutet, das Zerbrechen eines Staates und auch die Permanenz von ho-
mogenen Parallelgesellschaften auf Dauer zu verhindern.

WIDERSTREIT UND POLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Ein kultivierter und damit zum Nutzen einer Gesellschaft produktiv 
gelebter Widerstreit hört auf die Außenwelt und damit auf das, »was un-
serem Standpunkt und dem unserer Gemeinschaft fremd ist.« (Ricœur 
1998, 122) Ein Gemeinwesen, welches von Anderen gefragt wird, was 
Dritten in der Geschichte oder in der Gegenwart geschehen ist, erfährt 
sich selbst durch die Zumutung der Anfrage und die Aufforderung zur 
Antwort als es selbst, als ein Wir, welches gemeint ist. Wir haben eigene 
Mittel, aber sie reichen nicht aus, um all das auszumachen, was uns im 
Inneren betrifft. Die Einheit einer demokratischen Bürgergesellschaft ist 
der gelebte Widerstreit zwischen Fortführung des Eigenen und Unterbre-
chung um Anderer willen. Der Widerstreit, der als Begriff im Werk von 
Lyotard keine einheitliche Operationalisierung erfährt, bezieht sich hier 
auf zwei Affektionen, die nicht zu einem großen Gefühl verschmelzen, 
auch nicht als Enthusiasmus. Die Einheit der Bürgergesellschaft ist zu-
gleich eine Nichtidentität, die nicht Nichts ist.

All das darf jedoch nicht mit purer Lust an positiver Unbestimmtheit 
verwechselt werden. Der postmoderne Ästhetizismus weigert sich zu er-
kennen, dass Lebenskunst allein kein eigenständiges Konzept ist. An-
ders der Pragmatismus, denn er kennt neben dem Umgang mit den Spiel-
räumen im Hier und Jetzt noch die Apologie der Zukunft im Licht der 
Frage, wie Möglichkeiten, die in der Zukunft realisiert werden können, 
bereits gegenwärtig als Möglichkeiten maßgeblich sein können. John De-
weys experimenteller Empirismus hat den Nachteil, dass er glaubt, die 
Vergangenheit sei abgeschlossen und nur die Zukunft gestaltbar. Gegen-
über Postmoderne und Pragmatismus bringen wir das Gewicht der Ver-
gangenheit, des Widerstreits zwischen den Glanzlichtern der Tradition 
und den Schattenseiten der Stiftungsgewalt im Zeichen einer Ethik der 
Erinnerung zur Geltung.

Im Hinblick auf die Dreiheit von Gründung-Fortführung-Unterbre-
chung ist es eine Aufgabe einer Bürgergesellschaft, den »Widerstreit [zu] 
bezeugen«, wie es bei Lyotard (1987, 12) heißt. Diese Bezeugung bedeu-
tet ein aktives Nichtvergessen, eine Nachhaltigkeit und Verbindlichkeit. 
Ein spezielles Beispiel dafür ist heute die Frage nach der Provenienz von 
Kunst im öffentlichen Raum.

f. Sammeln

Wir beginnen unsere Ausführungen zunächst aber mit Überlegungen 
zum Vorgang des Sammelns. Damit knüpfen wir an die erste der drei 
Dimensionen von Demokratie an. Sammeln bedeutet, gute und wichti-
ge Beispiele der Tradition, d.h. der Dinge und Werte, die als weiterge-
benswert eingestuft worden sind, gegenwärtig und sichtbar zu halten. 
Sichtbar sind sie durch die Weitergabe und auch die Ausstellung, etwa 

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

im Museum. Die Ausstellung ist ein Modus der Gegenwärtigung, da sie 
etwas präsentiert, also gegenwärtigt. Sammeln ist die Realisierung von 
Präsenz.

Eine Fundierung des Sammelns in der Zeitlichkeit verdanken wir 
Manfred Sommer. Das leitende Interesse an der Zeit entwickelte Som-
mer in einer Studie über Ernst Mach. Demnach soll es im wahrsten Sinne 
möglich sein, Evidenz im Augenblick erleben und empfinden zu können. 
Der Augenblick, das Jetzt, die Urimpression, wie Husserl sagen würde, 
soll Ort von anschaulicher Wahrheit sein, ohne durch zeitlichen Entzug 
im Hinblick auf die Zukunft und zeitlichen Verzug hinsichtlich der Ver-
gangenheit wesensmäßig getrübt zu sein.

Sammeln ist nun Ausdruck einer »Ästhetik des Bewahrens« und ein 
»Verlangen nach dauerhafter Gegenwart« (Sommer 1999, 12), kurz: 
nach Evidenz über den Augenblick hinaus. Dieses Verlangen ist auf 
Selbsterhaltung gerichtet und daher seiner Art nach konservativ. »Alles 
Sammeln ist konservativ.« (ebd., 50) Sommer unternimmt beeindruckend 
weite Wege, um dieses Sammeln erfahrbar zu machen. Das Sammeln von 
Kulturgegenständen, die Museumskunde, das Archiv und die Bibliothek 
sind Stationen, die dabei von ihm angesteuert werden (vgl. 428ff).

Im Licht der Tatsache, dass wir Demokratie nicht nur durch das Be-
wahren definiert haben, wollen wir daran erinnern, dass, der alten Le-
gende nach, der Mensch immer Jäger und Sammler gewesen sein soll. 
Sammeln bedeutet nun aber nicht nur, dass Präsenz verlängert wird, 
sondern auch, dass etwas verloren, vernichtet, dem Tod anheimgegeben 
wird, wie Nietzsche und Derrida hervorgehoben haben. Sommer sagt 
richtigerweise, dass eine Ausstellung dasjenige zeigt, was »sehenswert« 
(231) ist. Die Feststellung des Sehenswerten erfolgt jedoch stets durch 
eine Selektion: das Wertvolle wird von dem gesondert, was als wertlos 
angesehen wird. Hier kommen Macht und auch eine gewisse verletzen-
de Gewalt zur Geltung. Der Sammler ist auch ein Jäger.

Der Jäger steht dafür, dass das Wertvolle auch genommen, ja geraubt 
wird. Walter Benjamin spricht in seiner 7. Geschichtsphilosophischen 
These davon, dass jedes Dokument der Kultur auch ein solches der Bar-
barei ist. Demgegenüber klingt es bei Sommer recht betulich, wenn er 
von »Heimholung aus der Fremde« (286) spricht. Dieser Paternalismus 
ist von jeder Ethnologie, als einer Wissenschaft vom Fremden, unbelehrt.

Die Rechtfertigung von Provenienzforschung, also der Untersuchung 
der Geschichte der Herkunft von Kunstwerken und Kulturgütern, hat 
mit der Tatsache zu tun, dass eine Heimholung aus der Fremde schon 
deshalb ein Problem ist, weil unklar bleibt, was das Eigene und das 
Heim, in die etwas geholt werden könnte, eigentlich sind. Im Augenblick 
gibt es keine Evidenz. Ist sie da, ist sie fort. Wir können Sommer selbst zi-
tieren. »Die unmittelbare Präsenz des Augenblicks können wir nicht be-
sitzen.« (Sommer 1990, 166) Und: »absolute Präsenz (ist) nichts anderes 

SAMMELN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

als eine Art mystischer Selbstzerstörung des Bewußtseins.« (ebd., 163) 
Die Urimpression ist als solche nicht erlebt, sondern nur eine Konstruk-
tion zugunsten von Selbsterhaltung. In phänomenologischer Hinsicht 
hebt Levinas hervor, dass damit »das Bewußtsein (im) Verzug gegen sich 
selbst ist« (Levinas 1983, 171) und dass folgerichtig eine »Rezeptivität 
eines Anderen das Selbe durchdringt.« (ebd., 173) Wir sollten ergänzend 
mit Derrida erwähnen, dass eine Versammlung des Sinns als Vergegen-
wärtigung eine Dispersion und eine Verstreutheit nicht annullieren kann 
(vgl. Derrida 1974, 468ff). Im Unterschied zu Manfred Sommer ziehen 
wir aus all dem die Konsequenz, dass Demokratie sich pluralisiert über 
das bloße Bewahren hinaus. Das Fremde, die Gewaltsamkeit und der 
Umgang mit ihnen treten nun nämlich in den Vordergrund.

g. Provenienz

In der Zeit des Kolonialismus erfährt die Wissenschaft der Ethnologie 
eine enorme Aufwertung. Das von Marcel Mauss an der Sorbonne gelei-
tete Institut wurde vom damaligen Kolonialministerium unterstützt. Die 
Politik benötigte Beamte, die die Kulturen der Kolonien beurteilen kön-
nen. Die Wissenschaft vom Fremden hat eine problematische Herkunft. 
Man lese das Tagebuch Phantom Afrika und die Untersuchung »Ethno-
graphie und Kolonialismus« vom Michel Leiris (vgl. Leiris 1985). Nach 
dem zweiten Weltkrieg beginnt die Ethnologie ihre Anfänge zu reflektie-
ren; verdeutlichen kann man sich das an dem Vorgang, der dazu führ-
te, dass die Denomination »Religionen nichtzivilisierter Völker« des ers-
ten Lehrstuhls von Claude Lévi-Strauss umbenannt werden musste (vgl. 
Lévi-Strauss 1989).

Problematisch sind die Anfänge der Ethnologie, weil die Wissenschaft 
vom Fremden an der Ausbeutung des Fremden nicht unschuldig ist. In 
den Museen der europäischen Hauptstädte lagern noch heute 95% der 
afrikanischen Kunst (s. DIE ZEIT Nr. 52, 13, Dez. 2018). Sie stammen 
aus Raubzügen, die bekanntlich schon im 19. Jahrhundert unternommen 
worden sind. Die deutsche Ethnologie unterstütze den Kolonialismus 
in Deutsch-Südwest-Afrika und später auch den Nationalsozialismus 
(vgl. Penny 2019). In Frankreich wird heute an einer verantwortlichen 
und raschen Rückgabe der Werke gearbeitet. Anders ist die Situation in 
Deutschland.

In Berlin will das Humboldt Forum der deutschen Hauptstadt neue 
Impulse geben. Man will zeigen, dass die Deutschen verantwortlich mit 
eigenem und fremdem Erbe umzugehen vermögen. Das Kulturhaus zeigt 
ethnologische Sammlungen, die bis dato zum Teil in Dahlem unterge-
bracht waren. Das Humboldt Forum könnte eine Geschichte der Aneig-
nung, des Gebens und Nehmens erzählen. Obwohl die Tatsache, dass 

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

Kunst ein Gegenstand des Tauschhandels ist, das Ideal der Authentizität 
eines Werkes aus ethnologischer Sicht relativiert, kann der Unterschied 
zwischen gutem Erwerb und Raubkunst nicht eingeebnet werden.

Die Autorität einer Tradition, wie sie von Gadamer betont wird, hat 
ihre Grenzen in der Frage der Gewalt. In seiner 7. Geschichtsphiloso-
phischen These spricht Walter Benjamin über die Abkunft von Kultur-
gütern. Seine berühmte These lautet bekanntlich, dass ein Kulturgut  
»niemals ein Dokument der Kultur [ist], ohne zugleich ein solches der 
Barbarei zu sein.« Maler wie Emil Nolde sind von den Benin-Bron-
zen, die das Völkerkundemuseum in Berlin ausstellte, inspiriert worden. 
Ohne Raubkunst sähe die europäische Moderne anders aus! Eine heuti-
ge Demokratie kann daraus lernen, dass nicht nur die guten und golde-
nen Vorbilder zu ehren sind, sondern dass auch der Opfer, die die eigene 
Tradition hervorgebracht hat, zu gedenken ist. 

Das Humboldt Forum soll eine Visitenkarte der Nation sein und muss 
sich daher den Fragen der Provinienzforschung stellen. Diese neue Diszi-
plin, die in Deutschland anlässlich des Umgangs mit den von Cornelius 
Gurlitt gehorteten Kunstwerken öffentlich bekannt geworden ist, soll 
Fragen nach der Herkunft von Kunstwerken, nach der Rechtmäßigkeit 
des Besitzes, nach Auswirkungen der Kolonial- und Gewaltgeschichte 
und nach Möglichkeiten eines gemeinsamen Weltkulturerbes und einer 
»transnationalen Geschichte Europas« (Savoy 2018, 19) fragen. Die Pro-
venienzforschung ist darüber hinaus eine letzte Stufe der Selbstreflexi-
on der Ethnologie. In diesem Sinne legt die Kunsthistorikern Bénédicte 
Savoy ein Programm für das Verständnis von Provinienzforschung vor.

In ihrer Antrittsvorlesung am Collège de France von 2017 richtet 
Savoy den Blick auf die eigene Institution. Im Hofe des Collège de Fran-
ce steht eine Statue, die Jean-Francois Champollion in einer Pose zeigt, 
wie er mit einem Stiefel auf dem Kopf eines Pharaos steht. Diese »Ein-
verleibung des Anderen in das Eigene« (ebd., 47) zeugt davon, dass Kul-
tur lange und wohl zu lange als – im wörtlichen Sinne – Kulturbesitz ver-
standen worden ist. Dem ist eine »die Enteigneten achtende und gerechte 
Politik« (48) entgegenzustellen. Das kulturelle Erbe soll nicht die Eigentü-
mer, sondern das Erbe betonen. Denn kulturelles Erbe ist »eine sich stän-
dig erneuernde Begegnung zwischen den Sterblichen (das sind wir) und 
den – vielleicht beinahe – Unsterblichen (das sind sie, die Objekte).« (17) 

Die Provenienzforschung ist eine letzte Stufe der Selbstreflexion der Eth-
nologie. Die gewaltsamen Anfänge des Fachs treten ebenso in den Blick 
einer Ethik der Erinnerung wie die Institution des Museums. Klassischer-
weise hat das Museum vier Aufgaben, nämlich, so Walter Grasskamp, 
»Sammeln, Bewahren, Erforschen und Ausstellen.« (Grasskamp 2016, 70) 
Im Lichte der Provenienz wird dem eine fünfte Aufgabe hinzugefügt: das 
Eingedenken der gewaltsamen Anfänge.

PROVENIENZ

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

4) G. Simmel: Plädoyer für Dankbarkeit 
angesichts eines zerrissenen Lebens

In seinen Ausführungen Zur Metaphysik des Todes zeigt Georg Simmel, 
dass das Leben von vornherein und von innen her mit dem Tod verbun-
den ist. Es spricht daher auch von einer »formgebenden Bedeutung des 
Todes« (Simmel 1993, 31) für das Leben. »In jedem einzelnen Momen-
te des Lebens sind wir solche, die sterben werden, und er wäre anders, 
wenn dies nicht unsere mitgegebene, in ihm irgendwie wirksame Be-
stimmung wäre.« (ebd., 30f) Es stellt somit unweigerlich die Frage, wie 
der sterbliche Mensch im Leben auf seine Endlichkeit antworten soll-
te und könnte.

Wenn es dem Leben um ein Ganzseinkönnen gehen sollte, dann lebt 
es mit einem ständigen Mangel, denn dieses steht immer noch aus, wie 
Heidegger maßgeblich formulierte »Im Dasein steht, solange es ist, je 
noch etwas aus, was es sein kann und wird. Zu diesem Ausstand aber 
gehört das Ende selbst. Das Ende des In-der-Welt-seins ist der Tod. Die-
ses Ende, zum Seinkönnen, das heißt zur Existenz gehörig, begrenzt und 
bestimmt die je mögliche Ganzheit des Daseins.« (Heidegger 1979, 233f) 
Bis zum Ende ist das gelebte Leben ein Sein zum Tod, das von der Habe 
her unvollständig ist. Seine Vulnerabilität bezeichnet Charles Baudelaire 
als »das Vorübergehende, das Entschwindende, das Zufällige.« (Baude-
laire 1980, 286) Das alltäglich Entschwindende, wie etwa das Kommen 
und Gehen eines fremden Passanten in der Stadt, erinnert das Leben an 
seine Sterblichkeit. Es ist insofern gar nicht notwendig, dass der Mensch 
stets an seinen eigenen Tod denkt. Das Alltagsleben selbst enthält ge-
nug Hinweise. 

Georg Simmel, der große Diagnostiker der Moderne, hat offenbar eine 
diesseitige Ganzheit als Antwort auf die Vulnerabilität eines Leidens am 
zerrissenen und endlichen Leben gesucht. Wir wollen an dieser Stelle eine 
andere Möglichkeit ins Auge fassen und zwar Dankbarkeit als Element 
des Ethischen angesichts der Pathologien der Moderne.

Wenn vom Ethischen im Werk von Georg Simmel die Rede ist, dann 
soll das Augenmerk an dieser Stelle nicht primär auf seine umfangrei-
chen Vorlesungen zu Grundbegriffen der Moral (vgl. Simmel 1989/91) 
gerichtet werden, sondern auf eine Wertperspektive, die nicht metaphy-
sisch ist, aber absolut, da sie Relatives überschreitet und auf Sachpro
bleme der Moderne antwortet.

Simmel ist ein Zeitdiagnostiker der Moderne, wie Habermas (1984) 
sagt. In diesem Zusammenhang ist es üblich und bis zu einem gewissen 
Punkt auch sinnvoll, zwei Lesarten, die Simmel der Moderne angedei-
hen lässt, voneinander zu unterscheiden (vgl. Dahme/Rammstedt 1984). 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

Sie stehen unter den Oberbegriffen Zerrissenheit und Ganzheit. Ganz-
heit soll Zerrissenheit heilen. Diese Vision begleitet die Moderne seit 
Hegels Auseinandersetzung mit Diderot. Wir wollen zunächst den Mo-
tiven der Oberbegriffe nachgehen und dann auf das Problem des Ethi-
schen zu sprechen kommen, das eine andere Option als die Suche nach 
Ganzheit eröffnet.

a. Leiden an Zerrissenheit

Die Effekte eines Weltmarktes sind die Zerstörung von Traditionen und 
die allseitige Abhängigkeit aller Nationen voneinander. Mit dieser be-
kannten Diagnose hatte Karl Marx die Kritik der ökonomischen Glo-
balisierung eröffnet (vgl. MEW 4, 464ff). Georg Simmel knüpft hier an 
und vertieft die Diagnose, indem er Auswirkungen der kapitalistischen 
Ökonomie auf die Kultur der Moderne sichtbar werden lässt. In seiner 
Philosophie des Geldes betrachtet er »die Arbeitsteilung als Ursache für 
das Auseinandertreten der subjektiven und der objektiven Kultur« (Sim-
mel 1986, 475) Die Arbeitsteilung macht aus dem Arbeiter einen »frag-
mentarischen Charakter« (ebd., 484). Indem sich die objektive Kultur 
gegenüber ihren Produzenten verselbständigt, kommt es zu einer Tragö-
die der Kultur, die den Menschen als Individuum freisetzt. Bereits 1888 
stellte Simmel heraus, dass die Individualisierung auf die Zerstörung von 
Traditionen antwortet, indem sie eine als ambivalent einzuschätzende 
Entwicklung anstößt. »Die Individualisierung lockert das Band mit den 
Nächsten, um dafür ein neues – reales oder ideales – zu den Entfernte-
ren zu spinnen.« (Simmel 1983, 55) Das Zeitalter der Individualisierung 
und der Diskurs der Zerissenheit beginnen hier und sie reichen immer-
hin bis zu Ulrik Becks Diagnose der Moderne als einer Risikogesellschaft 
(vgl. Beck 1986, Kap. V).

Der Zerrissenheit entgegen stand immer das von Aristoteles stam-
mende Konzept der ethischen und politischen Freundschaft. Wer mit 
sich und Anderen befreundet ist, ist ganz bei sich, weil er das Gute damit 
erzielt und realisiert hat. Dieser noch bei Hannah Arendt zu findenden 
Vorstellung kündigt Simmel die Plausibilität auf. Eine »solche völlige 
Vertrautheit dürfte indes mit der wachsenden Differenzierung der Men-
schen immer schwieriger werden.« (Simmel 1992, 401) Ganz im Gegen-
teil können wir durch die Individualisierung weniger mit Freunden rech-
nen, sondern viel eher mit Kontakten zu Fremden, die heute kommen 
und morgen bleiben (ebd., 764). Charakteristisch hierfür ist die Fremd-
heitserfahrung in der Großstadt. Sie wurde maßgeblich von Alfred  
Döblin mit seinem Roman Berlin Alexanderplatz von 1929 analysiert.

Franz Biberkopf erliegt auf dem Alexanderplatz einer wahren Flut 
von unzusammenhängenden Eindrücken. Sonderangebote, politische 

LEIDEN AN ZERRISSENHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

Slogans, Sanitärwaren, neue Bücher, Mieterschutzgesetzte, werdende 
Mütter, Malzbier, Möbel, Zigaretten, Kinos, Lärm von Bauarbeiten, Ge-
fahr durch die Elektrische, anonyme Wohnverhältnisse. Ein Dreher mit 
Frühschicht, ein Kellner mit Nachtschicht, Arbeitslose, Hausfrauen. Die 
Dampframme auf der Baustelle, die elektrische Straßenbahn und die 
Autos sorgen für den Sound der Metropole. Wie schon von Baudelaire 
beschrieben, erweisen sich die Eindrücke als so heterogen, dass sie das 
Ganzseinkönnen des Daseins verhindern. Zerrissenheit ist eine Ausprä-
gung von Vulnerabilität.

Bekanntlich traf Simmels soziologische Beschreibung des Fremden 
und des Lebens in Großstädten den Zeitgeist der Arbeitsmigration um 
die vorletzte Jahrhundertwende. Die Fließbandarbeit lockte viele Arbei-
ter aus den Südstaaten und auch aus Europa in den Rust Belt Amerikas. 
In Chicago erfanden Robert E. Park, Luis Wirth und Ernest Burgess die 
moderne Stadt- und Regionalsoziologie. Eine moderne Stadt ist das Mit-
einander von Menschen, die sich fremd sind und es auch bleiben. Der 
symbolische Interaktionismus kann als eine weitere Reaktion auf diese 
Situation verstanden werden und stellt damit auch eine bedeutende Er-
findung aus Chicago dar. Sie wären ohne den Einfluss der Schriften Ge-
org Simmels nicht möglich gewesen.

Individualisierung ist ein Wert, da sie Einzigkeit und Freiheit der Per-
son bedeutet. Sie ist zugleich auch problematisch, weil sie, wie Sim-
mel in Das Individuum und die Freiheit darlegt, Heimatlosigkeit und 
Fremdheit in einer unwirtlichen Welt schafft (vgl. Simmel 1993, 212ff). 
Das Individuum gehört weder hierhin noch dorthin. Die Flexibilität, die 
Richard Sennett als Kultur des neuen und gegenwärtigen Kapitalismus 
beschreibt, ist bei Simmel schon angelegt. Er spürte die Zerrissenheit 
bekanntlich im frühen 20. Jahrhundert anhand zahlloser Phänomene 
des modernen Lebens auf. Mode, Schmuck, Rosen, Liebe, Scham, Geld, 
Schauspielerei, Briefeschreiben, Diskretion, Landschaft, weibliche Kul-
tur lauten ihre Namen. Sie münden stets im Hinweis auf die Flüchtig-
keit von Begegnungen, ein Anderssein, eine Blasiertheit und Atomisie-
rung des Individuums.

b. Hoffen auf Ganzheit

Die übliche Lesart sieht nun vor, dass Simmel hauptsächlich in seinen 
Spätschriften eine Wende zur Lebensphilosophie vollzieht. Denn es geht 
ihm nun um die Frage, wie die Zerrissenheit überwunden werden kön-
ne. Zu diesem Zweck stimmt Simmel in den damals unklaren, mehrdeu-
tigen und problematischen Diskurs über Ganzheit ein (vgl. Schnell 2017, 
151f). Ganzheit heilt Zerrissenheit. »Simmels Lebensphilosophie ist ins-
gesamt die metaphysisch überhöhte Reaktion auf den vorausgehenden 

G. SIMMEL: PLÄDOYER FÜR DANKBARKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

negativen Befund seiner Zeitdiagnose.« Der positive Leitbegriff der 
»Ganzheit erhält erst sein volle Bedeutung von der drohenden Unganz-
heit und Zersplitterung moderner Individualität.« (Lohmann 1992, 356) 
Der Ton in Simmels Spätwerk ändert sich. Er wird weicher. Neue Formu-
lierungen und neue Phänomene treten auf. Das Leben ist nun eine »kos-
mische Tatsache«, ein »absatzloses Gleiten« und »ein Strom« (Simmel 
1987, 205) Ein Individuum soll sich als Ganzheit erfahren können. Sim-
mel befasst sich mit Goethe, Rembrandt, der Kantischen Ethik und über-
haupt mit der künstlerischen Lebensform. Künstler ist, wer sein Lebens 
ganzheitlich führt, weil er in ihm ein individuelles Gesetz zum Ausdruck 
bringt, das in der Einheit eines Kunstwerkes seine symbolische Darstel-
lung findet. Am Beispiel von Michelangelo diskutiert Simmel die Mög-
lichkeit einer »Einheit des Lebens.« (Simmel 1984, 123)

c. Zerrissenheit und Ganzheit als Probleme der Moderne

Wir finden in Simmels bedeutendem Werk prägende Motive, die vielfach 
im frühen 20. Jahrhundert in allen kulturellen und politischen Strömun-
gen aufgetreten sind: Freisetzung des Individuums, Verlust von Traditi-
on, Zerrissenheit, Suche nach verlorener oder neuer Ganzheit. Gewiss 
ist hier viel Wahres zu finden, aber auch ein Problem. Wenn jene Indivi-
dualisierung unser Leben prägt, dann kann es keine sogenannte Ganz-
heit geben – es sei denn auf irrationale Weise, durch politische Gewalt 
und die Ideologie der Volksgemeinschaft erzwungen. Wenn jedoch eine 
sogenannte Ganzheit herrscht, sind Individualität und Freiheit wieder-
um nicht zu erreichen.

Hinter Simmels Untersuchungen steht, wie er selbst 1888 sagt, eine 
wichtige Frage, die nicht nur eine Theoriefrage ist, sondern eine zentrale 
der modernen Kultur. Sie lautet: wie kann das Individuum frei und trotz-
dem nicht isoliert sein, weil es ein Band mit den Anderen unterhält? Die 
Antwort auf diese nach Rousseau klingende Frage ist das Ethische. Es 
soll hier vorgestellt werden. Von der üblichen Leseweise Simmels ist es 
nicht genügend beachtet worden. Ausdrücklich auszunehmen von dieser 
Zuschreibung ist die Arbeit von Bruno Accarino, die sich mit den The-
men »Vertrauen und Versprechen« befasst und dabei besonders »den 
Anderen« und »die Institutionen« (Accarino 1984, 123) im Blick hat.

d. Das Ethische als Antwort auf die problematische Moderne

Die Suche nach dem Ethischen starten wir in Simmels Hauptwerk der 
mittleren Jahre. In der Philosophie des Geldes ist nämlich die Beziehung 
zum Anderen thematisiert und zwar als eine durch das Geld vermittelte.

ZERRISSENHEIT UND GANZHEIT ALS PROBLEME DER MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

Das Geld, das in der Philosophie der Ökonomie von Aristoteles und 
Locke bereits analysiert worden ist, hat für Simmel drei Funktionen. Es 
ist ein Tauschmedium, eine Recheneinheit und ein Wertaufbewahrungs-
mittel. Entscheidend ist, dass in der Moderne das Geld nicht nur bei der 
Wertbestimmung im Rahmen wirtschaftlicher Transaktionen zum Ein-
satz kommt, sondern dass es auch ein Selbstzweck ist. Es schafft Bedürf-
nisse, für deren Befriedigung es kein Ende, sondern nur ein Immer-Mehr 
gibt. Der uns heute geläufige Übergang vom Substanz- zum Symbolwert 
ist bereits in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten von Karl 
Marx aus dem Jahre 1844 vorgeprägt (vgl. MEW 40, 562ff). Simmel 
vollzieht ihn nun in Gänze und verfolgt erneut die Frage der Auswirkun-
gen auf die Kultur der Moderne.

Das Geld tritt zwischen den Menschen und die Dinge. Daraus folgt, 
dass der Mensch individuelle Freiheit und die Potenz zur Anknüpfung 
an fernerliegende Möglichkeiten gewinnt. Es ist nicht mehr nötig, nach 
den herkömmlichen Sitten zu leben und zu wirtschaften. Alternativen 
können erwogen werden. Der Weltmarkt sorgt dafür. Der Mensch wird 
zum Gebenden und Nehmenden. Durch den Gebefall, den Dativ, ist er 
immer auf jemand anderen bezogen. Was bedeutet dieser bekannte Sach-
verhalt für Simmel?

Simmel schreibt nicht nur eine Soziologie oder Ökonomie des Geldes, 
sondern eine Philosophie, denn er sucht im Prozess des Gebens und Neh-
mens mehr als nur eine Analyse des Tausches. Dieses Mehr ist ein Ele-
ment des Ethischen, das im Relativen auftritt, aber nicht nur relativ ist.

e. Geben und Nehmen

Es ist bekannt, dass das Geben und Nehmen nicht allein durch ein Nut-
zenkalkül funktionieren kann. Ich muss dem Anderen Vertrauen schen-
ken, ohne dass ich weiß, ob es je einen return on investment geben wird. 
Diese Gabe supplementiert den Tausch und lässt mich anders als einen 
Homo oeconomicus agieren. Wenn das geschieht, was geschieht dann 
genau?

Für das moderne Leben ist es wichtig, dass das Geben und Nehmen 
nicht ins Stocken gerät. Es muss fortlaufen, weil es selbst das gesell-
schaftliche Leben ist. Alles ist ein »Hin- und Hergeben von Leistung und 
Gegenleistung.« Dass der Prozess des Hin- und Hergebens läuft, hängt 
von der Form ab. »Für unzählige Hingaben und Leistungen kann das 
Äquivalent erzwungen werden.« Die Rechtsform kann das Hin und Her 
erzwingen und damit sicherstellen, dass das gesellschaftliche Leben ge-
lebt wird. Keine Rechtsform kann aber alles regeln. Damit das Geben 
und Nehmen auch dort geschieht, wo der äußere Zwang der Rechtsform 
nicht ausreicht oder wo er gar nicht erst hinreicht, tritt als »Ergänzung 

G. SIMMEL: PLÄDOYER FÜR DANKBARKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

die Dankbarkeit ein.« Dankbarkeit ist das »Band der Wechselwirkung«, 
das das »Hin- und Hergeben von Leistung und Gegenleistung« auch dort 
ermöglicht, »wo kein äußerer Zwang es garantiert.« Die Dankbarkeit 
trägt damit wesentlich zum »Zusammenhalt der Gesellschaft« (Simmel 
1992, 661) bei.

Ich bin nicht gezwungen dem Anderen etwas zu geben, aber ich bin 
ihm dankbar und tue es deshalb. Die Dankbarkeit gilt nicht dem Tausch-
gegenstand, sondern dem Anderen und ist daher ethisch relevant. Dank-
barkeit ist als Überschuss über die Form des Juridischen das Ethische. 
Dankbarkeit ist eine Kraft, die gegen die Zerrissenheit in der Moder-
ne wirkt. Eine mythische Ganzheit ist weder zu wünschen noch zu er-
warten.

f. Dankbarkeit als Motiv des Ethischen

Simmel hat ohne Zweifel keine normale und alltägliche Dankbarkeit 
vor Augen. Dankbarkeit um des Anderen willen darf kein bloßes Gefühl 
sein, das ich, je nach Sozialisation, habe oder auch nicht. Dankbarkeit 
im Sinne Simmels kann nicht bei mir anfangen, sondern muss etwas sein, 
das ich nicht abweisen kann. Wäre es nicht so, dann könnte ich Dankbar-
keit auch jederzeit unterlassen. Wir lernen von Hobbes, dass reine Selbst-
verpflichtungen niemals in eine politische Ethik hineinführen. Schauen 
wir nun auf Simmels Analytik der Dankbarkeit.

Der Tausch ist die Grundaktionsform der modernen Gesellschaft. Im 
Tausch erscheinen Dinge als Waren und werden als Werte getauscht. Im 
Unterschied zu Marx und in gewisser Nähe zu Marcel Mauss betont 
Simmel, dass sich im Warentausch zugleich auch ein »Geschehen zwi-
schen Mensch und Mensch« ereignet. Die Qualität dieses Geschehens 
ist nun die Dankbarkeit. Sie ist »seelisches Echo« und »moralisches Ge-
dächtnis« und damit anders als das nur äußerliche Band der Rechtsform. 
Dankbarkeit ist ein »Bindemittel« (Simmel 1983, 211) zwischen Men-
schen, denn sie dauert auch dann noch an, wenn der konkrete Tausch-
vorgang längst abgeschlossen und ein neuer noch gar nicht in Sicht ist.

Indem man sich erkenntlich zeigt, dankt man dem Anderen und setzt 
den Dank wie eine Münze ein, die mögliche Ansprüche des Anderen be-
zahlt und mich selbst in Zufriedenheit versetzt. Dankbarkeit wird zum 
abzahlbaren Dankbarkeitsbeweis und ist ein Motiv im alltäglichen Aus-
tausch, wie ihn Erving Goffman beschrieben hat (vgl. Goffman 1974, 
97ff). Dankbarkeit als ein Bindemittel, also im Sinne Simmels, geht über 
diese utilitaristische Form hinaus. Im radikalen Sinne bin ich dem Ande-
ren dankbar ohne konkret verschuldet zu sein und ohne damit die Dank-
barkeit abzahlen zu können. Dieser anökonomische Sinn der Dankbar-
keit ist das Ethische im Werk von Georg Simmel, das als Antwort auf die 

DANKBARKEIT ALS MOTIV DES ETHISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

Zerrissenheit der Moderne gelten kann. Ich erfahre an mir selbst, dass 
ich eine konkrete Gabe »nicht erwidern könne, daß hier etwas vorliegt, 
was die Seele des Empfangenden wie in einen gewissen Dauerzustand 
der anderen gegenüber versetzt, eine Ahnung der inneren Unendlichkeit 
eines Verhältnisses …, das durch keine endliche Betätigung vollkommen 
erschöpft oder verwirklicht werden kann.« (Simmel 1983, 215) Es han-
delt sich hier nicht um eine ökonomische, sondern um eine ethische Ver-
schuldung oder präziser gesagt: im Tauschgeschäft entsteht eine ökono-
mische Verschuldung, die abzahlbar und abzuzahlen ist und es entsteht 
zugleich eine anders gelagerte, nämlich eine ethische Verschuldung, die 
unendlich ist. Unendlich bedeutet, dass es hier um die Entstehung ei-
nes Bandes zwischen mir und Dir geht, dass nicht auf ein Ende ange-
legt ist. Das »eigentümlich Unlösbare der Dankbarkeit« besteht darin, 
dass »selbst bei der Erwiderung mit gleicher oder größerer Gegengabe 
ein Rest« (ebd., 217) bleibt. Daran wird erinnert, wer einen Anderen als 
Feind betrachtet und bekämpft. Dankbarkeit ist und hat ein Gedächtnis. 
Es rückt in die Nähe eines »ursprünglichen ›Nach Ihnen, mein Herr!‹.« 
(Levinas 1986, 68)

g. Perspektiven

Simmel sucht etwas, das Zusammenhalt in einer zerrissenen Welt er-
möglichen könnte. Ihm gibt er den Namen Dankbarkeit. Das damit be-
zeichnete Phänomen geht weit über das alltägliche Verständnis hinaus. 
Dankbarkeit in ihrer vollen Entfaltung hat bei Simmel den Status des-
sen, was James und Dewey als Schwungrad der Gesellschaft (fly-wheel 
of society) bezeichnen.

Dankbarkeit ist ein ethisches Motiv, aber noch keine Ethik. Dank-
barkeit ist nicht metaphysisch. Es gibt somit keine Dankbarkeit in ei-
ner Ordnung der Dinge auf die man sich berufen oder verlassen könnte. 
Dankbarkeit entsteht nur im Relativen des Tausches und geht darü-
ber hinaus. Sie wird im Idealfall zu einem unvergesslichen Glanzlicht. 
Dankbarkeit ist damit absolut, weil »losgelöst von Relationen« (Ricœur 
2008, 86). Sie bleibt dennoch zugleich auf das bezogen, von dem sie sich 
löst, nämlich bezogen auf den Tausch und seine Prinzipien. Das Losge-
löste kann nur als losgelöst verstanden werden, wenn die Relationen 
mitgedacht werden. Dankbarkeit kann sich somit nur einstellen, wenn 
Tauschhandel stattfindet und zwar als etwas, das einen Handel wieder-
um überdauert. Denn Dankbarkeit ist ein Überschuss über die Form des 
Juridischen hinaus.

Das Motiv des Ethischen, das an dieser Stelle lediglich vorgestellt 
werden sollte, bedarf weiterer Ausdeutungen. Das Ethische tritt nie al-
lein auf, es durchquert stets das Politische und das Ökonomische (vgl. 

G. SIMMEL: PLÄDOYER FÜR DANKBARKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

Schnell 2017, 157ff). Dieser Bezug ist wichtig, weil er das Ethische erst 
auf die Problemhöhe der Frage nach dem Zusammenhalt der Gesell-
schaft bringt, um die es Simmel schließlich geht. Nun müsste aber ge-
zeigt werden, wie man im Namen des Zusammenhalts mit der Dank-
barkeit auch Politik machen kann. Wie alle politisch relevanten Affekte, 
die schon Kant und später Martha Nussbaum beschäftigten, muss auch 
die Dankbarkeit aktiviert, vergemeinschaftet und artikuliert werden (vgl. 
Bedorf 2015). Nur dann erlangt das zum Anderen zu spinnende Band 
auch Festigkeit.

PERSPEKTIVEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

5) E. Cassirer: Tragödie der Kultur

Ernst Cassirer hatte, wie auch Georg Simmel, einen Sinn für die Krisen 
der Moderne. Cassirer war als gefeierter Meisterdenker der Aufklärung 
gestartet, der die Welt in einem System der Vernunft erfasst. Kultur ist 
»fortschreitende Selbstbefreiung des Menschen« (Cassirer 1996, 345) 
und damit Beförderung von »Humanität« (ebd., 346). Später, nicht zu-
letzt ob der Exilerfahrung sprach er von einer »ernsten Krise unseres po-
litischen und sozialen Lebens« (Cassirer 1985, 7). Ähnlich Husserl, den 
Cassirer zitierte und durch Paul Natorp schätzte, ist Cassirer auf einen 
Weg vom Idealismus zur Anerkennung der Vulnerabilität des gelebten 
Lebens verwiesen. Aus der Sicht von Heidegger wäre zu formulieren, 
dass zum animal rationale und zum animal symbolicum das Animali-
sche in Form der Endlichkeit hinzutritt. Cassirer äußert sich zur Tragö-
die der Kultur, nachdem er zuvor überhaupt die Kultur als Gegenstand 
erst erschlossen hatte.

a. Kritik der Kultur

Die Philosophie der Marburger Schule, in die Cassirer von seinen Leh-
rern Hermann Cohen und Paul Natorp eingeführt worden ist, versteht 
sich in erster Linie als an Kant angelehnte Methode. Die strenge Bindung 
der kantischen Philosophie an die Wissenschaften ist für Cassirer aller-
dings zu restriktiv, um alle unsere Weisen unseres In-der-Welt-Lebens zu 
fassen und zu verstehen. Als Menschen sind wir aktiv beteiligt an der 
Schaffung einer Welt, die für uns eine heimische Welt ist. Sie ist damit 
eine Welt der Kultur. Die Wissenschaften sind eine wichtige Kulturtatsa-
che, aber eben auch nur eine unter anderen.

Ernst Cassirers Interesse galt der Grundlegung einer Philosophie der 
Kultur. »Die Kritik der Vernunft wird…zur Kritik der Kultur« (Cassirer 
1994 I, 11). So lautet die zentrale Weichenstellung in Cassirers Haupt-
werk Philosophie der symbolischen Formen (Band 1: 1923, Band 2: 1925, 
Band 3: 1929). Der Begriff der Kultur bezeichnet dabei alle Arten des 
menschlichen Weltverstehens und -erschließens. Die Philosophie hat als 
Philosophie der Kultur nicht die primäre Aufgabe, einzelne kleine Lebens-
welten, die im Konnex eine multikulturelle Welt bilden, zu betrachten, 
sondern die »universelle, synthetische Anschauung, die alle individuellen 
Formen in sich begreift« (Cassirer 1996, 113), kritisch zu begründen. Sie 
ist damit eine transzendentalphilosophische Reflexion auf Kultur. 

Der Aufweis einer solchen Universalität beinhaltet eine Auseinander-
setzung mit der Umweltlehre Jakob von Uexkülls. Der Mensch lebt nicht 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

in einer Unmittelbarkeit zur Welt, sondern in einer Vermittlung, da er 
zwischen sich und die Welt symbolische Formen bringt. »Dieser Zug der 
Vermittlung charakterisiert alles menschliche Erkennen, wie er auch für 
alles menschliche Wirken bezeichnend und typisch ist« (Cassirer 2011, 
27). Es sind mehrere Bestimmungen, die jene symbolischen Formen aus-
zeichnen. Sie können zunächst allgemein bezeichnet werden als Reakti-
onen auf Eindrücke der Welt, die diese frei tätig durchdringen und um-
wandeln (Cassirer 1997, 175). Symbolische Formen schaffen je »eine 
eigene Welt des Sinns« (ebd., 79) und bilden somit Realität keineswegs 
nur ab (Cassirer 1994 I, 5). Als entsprechende symbolische Formen be-
zeichnet Cassirer: Mythos/Religion, Sprache, Kunst und Wissenschaft 
(Cassirer 1996, 115), auch wenn es in seinen Schriften unklar bleibt, ob 
es sich hierbei um eine erschöpfende Liste handelt oder um eine Art offe-
nen Systems. Kann es symbolische Formen als Generatoren von Sinn und 
Bedeutung geben wie soziale Systeme (Luhmann), Diskurse (Foucault) 
oder wie Felder (Bourdieu)? In diesem Falle schließt sich unvermeidlich 
die Frage nach Ethik und Anthropologie an, auch wenn Cassirer keine 
explizite Ethik verfasst hat.

»In Sprache, Religion, Kunst und Wissenschaft kann der Mensch nicht 
mehr tun, als sein eigenes Universum zu errichten – ein symbolisches 
Universum, das ihn befähigt, seine Erfahrungen zu verstehen und zu 
deuten, zu gliedern und ordnen, zu synthetisieren und zu verallgemei-
nern.« (Cassirer 1996, 335)

Die symbolischen Formen sind eigenständige, inkommensurable und 
aufeinander nicht reduzierbare »Formen der Anschauung« von der 
Welt. Die einzelnen, historisch und systematisch, hinsichtlich Ausdruck, 
Darstellung und Bedeutung erschlossenen symbolischen Formen wer-
den von Cassirer jeweils mit Bezug zu und Kenntnis der Wissenschaften 
vorgestellt. Mythologie und Religionswissenschaft, das Ich und Du der 
Sprachwissenschaften, die Kunstgeschichte, die Physik bis zur Feldtheo-
rie und zu Einstein sind hier in beeindruckender Weise gegenwärtig (vgl. 
auch: Cassirer 2011, 56, 74f, 79, 96f). 

Die besondere Systematik der Philosophie Cassirers und ihr Hauptan-
liegen, symbolische Medien als geistige Ausdrucksformen kenntlich zu 
machen, sind in bestimmter Hinsicht der Bibliothek des Hamburger Pri-
vatgelehrten Aby Warburg (1866–1929) zu verdanken. Die kulturwis-
senschaftliche Bibliothek, die 1919 im Hamburg gegründet und 1933 
nach London ausgelagert worden ist (und sich nach wie vor dort befin-
det), stellt in vier Abteilungen interne Relationen zwischen verschiede-
nen kulturellen Ausdrucksformen des Mythos, der Antike und der Mo-
derne her (vgl. Gombrich 2006). »Die Theorie dieser Bibliothek … war«, 
wie Hans Blumenberg einmal bemerkte, »Cassirers dreibändige Philoso-
phie der symbolischen Formen« (Blumenberg 1974, 165). Der Aufbau 

KRITIK DER KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

der Bibliothek und Cassirers Systematik konnten sich gegenseitig bestäti-
gen. So führt es Cassirer selbst im Vorwort zum zweiten Band der Philo-
sophie der symbolischen Formen aus, in dem er die Sichtung und Gliede-
rung des unvergleichlichen Materials der »Bibliothek Warburg« (Cassirer 
1994 II, XIII) lobt. 

b. Kultur und Humanität

Der Philosophie Cassirers wohnt als aufklärerischer Impuls die Ansicht 
inne, dass die Analyse der symbolischen Formen auch auf Symbolisie-
rung und Formung und daher auf einen historischen Prozess verweist, 
in dem sich diese Formung vollzieht. Durch ihn entsteht die Kulturwelt, 
die eine menschliche Welt ist, da der Prozess der Erschaffung symbo-
lischer Welten als ein Prozess der fortschreitenden Selbstbefreiung des 
Menschen und der Humanität angesehen werden kann. In diesem Sinne 
soll Symbolisierung der Welt eine Zivilisierung und Humanisierung der 
Kultur erwirken (vgl. Habermas 1995, 36f). 

Im Jahre 1942 befasst sich Cassirer dann mit der Schattenseite der 
Kultur, nämlich mit ihrer tragischen Form. Cassirer, der als Jude 1945 
im Exil starb, da er in Nazideutschland seinen Lehrstuhl an der Universi-
tät Hamburg 1933 freiwillig preisgab (bevor er ihn mit großer Sicherheit 
hätte aufgeben müssen), hat schließlich in seinem letzten großen Werk, 
Der Mythos des Staates von 1945, eine Krisendiagnose angeboten, die 
zeigt, dass der Prozess der auf Humanität angelegten Symbolisierung 
nicht zwangsläufig und keineswegs unaufhaltsam ist. Der Mythos, so 
seine These, wird demnach in der Moderne zur totalisierenden Kraft, da 
er die rationalen und organisierenden Institutionen der Politik zurück-
drängt zugunsten inhumaner Ideologien (vgl. Gerhardt 1988). Cassirers 
Fazit lautet daher: »Was wir in der harten Schule unseres modernen poli-
tischen Lebens gelernt haben, ist die Tatsache, dass die menschliche Kul-
tur keineswegs das festverankerte Ding ist, für das wir sie einst hielten« 
(Cassirer 1985, 389). 

Cassirer, der 1932 noch ein affirmatives Buch über die Philosophie der 
Aufklärung vorlegt hatte, rückt hier in die Nähe von Diagnosen, die die 
Schattenseiten moderner Kultur untersucht haben. Neben Georg Sim-
mels Tragödie der Kultur ist auch an Sigmund Freund zu denken wie 
natürlich auch an Husserls Spätschrift, die Krisis, die die Krise der mo-
dernen Wissenschaft und Zivilisation diagnostiziert. Entferntere Bezüge 
bestehen zu Horkheimers und Adornos Dialektik von Mythos und Auf-
klärung, sowie zu Lévi-Strauss’ Nachweis von Homologien zwischen 
Mythos und Ideologie.

E. CASSIRER: TRAGÖDIE DER KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

c. Die Tragödie der Kultur

Cassirers Rede von der Tragödie der Kultur ist eine Replik auf Georg 
Simmel. Kultur entsteht für Simmel, indem zwei Elemente zusammen-
kommen: die subjektive Seele und das objektive geistige Erzeugnis. Was 
einmal lebendige subjektive Intention war, verwandelt sich in Kultur-
gut. Obwohl sie die Herkunft ihrer menschlichen Erschaffung sozusagen 
noch mit sich führt, kann diese objektive Kultur den Individuen wiede-
rum als Zwang gegenübertreten und ihren Produzenten, den Menschen, 
affizieren. Weil dieser Prozess Kultur ausmacht, ist er und ist mit ihm die 
Tragödie nicht zu umgehen.

»Der Mensch wird jetzt der bloße Träger des Zwanges, mit dem die-
se Logik die Entwicklungen beherrscht und sie wie in der Tangente der 
Bahn weiterführt, in der sie wieder in die Kulturentwicklung des leben-
digen Menschen zurückkehren würden. Dies ist die eigentliche Tragödie 
der Kultur. Denn als ein tragisches Verhältnis - im Unterschied gegen ein 
trauriges oder von außen her zerstörendes - bezeichnen wir doch wohl 
dies: dass die gegen ein Wesen gerichteten vernichtenden Kräfte aus den 
tiefsten Schichten eben dieses Wesens selbst entspringen; dass sich mit 
seiner Zerstörung ein Schicksal vollzieht, das in ihm selbst angelegt und 
sozusagen die logische Entwicklung eben der Struktur ist, mit der das 
Wesen seine eigene Positivität aufgebaut hat. Es ist der Begriff aller Kul-
tur, dass der Geist ein selbstständig Objektives schaffe, durch das hin die 
Entwicklung des Subjektes von sich selbst zu sich selbst ihren Weg neh-
me; aber eben damit ist jenes integrierende kulturbedingende Element 
zu einer Eigenentwicklung prädeterminiert, die noch immer Kräfte der 
Subjekte verbraucht, noch immer Subjekte in ihre Bahn reißt, ohne doch 
diese damit zu der Höhe ihrer selbst zu führen.« (Simmel 1984, 203)

Auf diese These Simmels hat Ernst Cassirer reagiert. Das Ich soll ohn-
mächtig sein und an der Kultur leiden. Meisterdenker Cassirer, der die 
Kultur stets als Ort der Vernunft und der Humanität ansah, wird mit der 
Dialektik der Aufklärung, der Verschränkung von Vernunft und Barba-
rei, konfrontiert. Er reagiert darauf, indem er Simmel vorwirft, den Pro-
zess der Kultur einseitig, weil nicht zu Ende gedacht zu haben. Was Sim-
mel eine Tragödie der Kultur nennt, ist mit Cassirer ihr dialektisches und 
historisches Wesen. »Denn am Ende dieses Weges steht nicht das Werk, in 
dessen beharrender Existenz der schöpferische Prozess erstarrt, sondern 
das Du, das andere Subjekt, das dieses Werk empfängt, um es in sein eige-
nes Leben einzubeziehen und es damit wieder in das Medium zurückzu-
verwandeln, dem es ursprünglich entstammt.« (Cassirer 2011, 114) Die 
objektive Kultur steht dem Menschen letztlich nicht als Zwang entgegen, 
sondern wird in einem weitergehenden Schritt, den Simmel zu berück-
sichtigen vergessen hat, menschlich, wenn auch nicht in mir, dafür aber 
in anderen Menschen. Cassirer hat einen Sinn für den »Zusammenhang 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

von Ich und Du« (ebd., 56) und die Bildung der Kultur als einer »inter-
subjektiven Welt« (79). Doch diese denkt er seinerseits einseitig.

Simmel denkt den Kulturprozess aus Sicht des Produktionsparadig-
mas. Ich realisiere ein Werk, das sich nach Vollendung von mir löst, sich 
mir gegenüberstellt und mir als fremder Geist Zwänge auferlegt. Cassi-
rer fügt der Relation von Ich und Werk das Du hinzu. Diese Trias soll 
den Konflikt des Kulturprozesses, den Simmel immerhin als Tragödie be-
zeichnet, abmildern zu einem »Drama der Kultur« (128), das durchaus 
einer positiven Auflösung zugänglich ist.

d. Der Andere als Quelle von Leid

Es ist einseitig, die Beziehung zum Anderen als Lösung der Tragödie der 
Kultur auszugeben. Wenn es so wäre, könnte mit Simmel das Phänomen 
der Dankbarkeit den Anderen gegenüber angeführt werden und auch für 
Simmel wäre die Tragödie dann allenfalls nur eine letztlich unproblema-
tische Phase der Kultur. Es ist demgegenüber vielmehr daran zu erinnern, 
dass auch »die Beziehungen zu anderen Menschen« eine Quelle für Leid 
sind, dass wir »schmerzlicher als jedes andere empfinden« (Freud 1994, 
43). Freud ist neben Simmel und Husserl auch ein Diagnostiker der Kri-
se der Moderne. Es wäre jedoch ebenfalls einseitig, den Anderen darin 
gleich im Sinne Carls Schmitts als einen Feind anzusehen, aber doch ist 
er auch Täter und nicht nur Rezipient. Das Aufkommen politischer My-
then im 20. Jahrhundert wäre ohne Resonanz des Anderen, der sie nicht 
nur als Kulturtatsache in sich und damit ins Menschliche übernimmt, 
sondern befürwortet, verstärkt und als Anforderung an mich zurück gibt, 
nicht möglich gewesen. Das ist auch ein Aspekt der Tragödie der Kultur! 
»Ein Mythus ist in gewisser Hinsicht unverwundbar.« (Cassirer 1985, 
388). Verwundbar sind aber vulnerable Personen! Damit wird Cassirer 
an etwas erinnert, das ein Thema in der berühmten Disputation in Davos 
mit Martin Heidegger im Jahre 1929 gewesen ist. Die Frage nach dem 
Sinn von Sein muss das Dasein einschließen. Damit wird es unumgäng-
lich anzuerkennen, dass die spezifisch menschliche Zeit nicht ein Unend-
liches, sondern die Endlichkeit ist. 

Wir hatten festgestellt, dass Cassirer auf die Vulnerabilität des endli-
chen Lebens verwiesen worden ist. Den expliziten Schritt dahin hat er 
nicht vollzogen. Obwohl Cassirer den Begriff der Phänomenologie po-
sitiv verwendet, ist er offenbar nicht Phänomenologe genug. Merleau-
Ponty bemerkt, dass Cassirer in einen »Intellektualismus zurück fällt – 
trotz all der phänomenologischen, ja existentiellen Analysen, an denen 
sein Werk reich ist.« (Merleau-Ponty 1966, 155)

E. CASSIRER: TRAGÖDIE DER KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

6) E. Husserl: Die Verletzlichkeit  
des endlichen Lebens

»Ich fühle innerhalb dieser ungeheuren Schicksale meine Existenz als et-
was recht Überflüssiges.« (Brief von Georg Simmel an Edmund Husserl 
vom 15. Dez. 1914) Husserl hatte für die Zerrissenheit der Moderne und 
die Tragödie der Kultur, er sprach selbst von einer Krisis, ein Bewusst-
sein, da er mitten darin lebte. Dieses Schicksal teilte er mit Georg Simmel, 
Sigmund Freund und Ernst Cassirer. Er ist ein weiterer Meisterdenker 
der Unendlichkeit, der die Vulnerabilität letztlich aber anerkennt. Zu die-
sem Zweck müssen wir auch Husserl ein wenig gegen den Strich lesen.

a. Transzendental-phänomenologischer Idealismus

In manchen Lehrbüchern gilt Husserl als Verfechter einer allgemeinen 
Theorie des Sinns und der Vernunft, welche Motive einer ersten und ei-
ner letzten Philosophie verwendet. Die Aufklärung des Sinns der Seins-
geltung von Welt leistet das transzendentale Bewusstsein, das sich zum 
Wir-Bewusstsein erweitert. Husserl möchte keinen Erkenntnisboden un-
befragt voraussetzen, sondern absolute Voraussetzungslosigkeit schaf-
fen. Dabei ist nicht zuletzt die Erwartung einer universellen Einstim-
migkeit der Erfahrung von maßgeblicher Bedeutung. Alle Auffassungen, 
Perspektiven und auch Personen stimmen demnach in letzter Instanz 
in der Sinnklärung zwanglos zusammen (vgl. dazu ausführlich: Schnell 
1995, 28ff). Husserls Programm trägt den Namen transzendental phä-
nomenologischer Idealismus.

Radikale Begründung beinhaltet absolute Voraussetzungslosigkeit. 
Damit ist nicht gemeint, dass ein Bewusstsein ohne Voraussetzungen an-
fangen könne, Husserl hat vielmehr im Sinn, dass alle Voraussetzungen 
nachträglich durch eine Rückfrage einsichtig gemacht und durchschaut 
werden. »Philosophie gilt mir, der Idee nach, als die universale und im ra-
dikalen Sinne strenge Wissenschaft. Als das ist sie Wissenschaft aus letz-
ter Begründung, oder, was gleich gilt, aus letzter Selbstverantwortung, 
in der also keine prädikative oder vorprädikative Selbstverständlichkeit 
als unbefragter Erkenntnisboden fungiert.« (Husserl 1971, 139) Dieser 
»Radikalismus der Erkenntnisautonomie« (ebd., 151) hat für Husserl 
auch eine höchste praktische Dimension. Er wirkt nämlich bei der Ret-
tung des gefährdeten Europa mit; eine Bemühung, die heute aktueller 
denn je scheint. Husserl entwickelte in den 30er Jahren bekanntlich ei-
nen Beitrag zur Rettung des europäischen Menschentums. 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

b. Europa und die Unendlichkeit des Geistes

Eine Anknüpfung an die Vernunftteleologie der europäischen Geschich-
te ist für Husserl der entscheidende Schritt zur Überwindung der Krise 
Europas. Husserl erweist sich als klassischer Meisterdenker, wenn er gar 
an »die Wiedergeburt Europas aus dem Geist der Philosophie« (Husserl 
1976, 347f) appelliert.

Husserls Arbeitsphilosophie ist dabei auf eine »Unendlichkeit des Le-
bens und Strebens auf Vernunft hin« (ebd., 275)  Ausgerichtete, die eine 
der Wissenschaft und des Rationalismus ist. Europa wird sich seiner 
Urstiftung durch die griechische Philosophie und ihres Strebens nach 
Wahrheit, die über alle Partikularitäten hinwegführt, bewusst und kann 
sich dadurch nicht nur erhalten, sondern gar vervollkommnen.

»Wissenschaftliche Kultur unter Ideen der Unendlichkeit bedeutet also 
eine Revolutionierung der gesamten Kultur, eine Revolutionierung in 
der ganzen Weise des Menschentums als kulturschaffenden. Sie bedeu-
tet auch eine Revolutionierung der Geschichtlichkeit, die nun Geschich-
te des Entwerdens des endlichen Menschentums im Werden zum Men-
schentums unendlicher Aufgaben ist.« (325)

Das Menschentum vermag sich stets zu erneuern, indem es sich in den 
Strahl der Unendlichkeit eines »Geistes« stellt, »der allein unsterblich 
ist.« (348) Unendlichkeit ist nicht eine des Anderen (Levinas), die von 
außen in die Eigenheitssphäre der Vernunft einbricht, sondern eine der 
Immanenz und damit »eine Unendlichkeit des Lebens und Strebens auf 
Vernunft hin.« (275) Der Mensch entwird, wie Husserl sagt, sich und 
»wird zum unbeteiligten Zuschauer, Überschauer der Welt, er wird zum 
Philosophen.« (331)

Husserl reiht sich damit in Tradition der Meisterdenker ein, die, wie 
wir mit Michel Foucault anlässlich von Kant betont haben (vgl. Kap. 2a), 
das Endliche durch Teilhabe am Unendlichen veredelt.

c. Die Antinomie von Endlichem und Unendlichem

Das Verhältnis von Endlichem und Unendlichem ist Foucault zufolge ein 
Leitfaden im Umgang mit Husserl und anderen Idealisten. Ein Lehrstück 
in dieser Sache ist immer noch die Werkentwicklung von Adorno (vgl. 
Schnell 2017, 38f). Als junger Gelehrter wollte Adorno Husserl idealis-
tisch übertrumpfen. Erst später, vermutlich auch unter dem Einfluss der 
politischen Verhältnisse, gewinnt Adorno einen Einblick in die Endlich-
keit und die Nichtidentität der Vernunft.

Hans Blumenberg kommt zu einer ähnlichen Einsicht. Die Annah-
me, dass es ein endliches Menschentum gibt, welches auf Pole der 

E. HUSSERL: DIE VERLETZLICHKEIT DES ENDLICHEN LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Unendlichkeit hinlebt, stelle, so Blumenberg, die »entscheidende Anti-
nomie« in Husserls Philosophie dar. Weil Unendlichkeit der Vernunft 
vom endlichen Leben aus gedacht werden muss, bleibt diesem Leben 
die »Erfüllung versagt.« (Blumenberg 2015, 193) Dieses Versagen ist 
auch ein Versagen bei der Rettung Europas. »Man kann nicht vom Wer-
den zum Menschentun unendlicher Aufgaben schwärmen und gleichzei-
tig den Preis für dieses Werden verweigern.« (ebd., 194) Mit Foucault 
gesprochen: Husserl hat zu viel gefordert, die Vernunft erschöpfte sich 
dabei und ist hinter der versprochenen Rettung des Menschentums zu-
rückgeblieben. Die Konsequenz daraus ist die Einsicht, dass »der kon-
krete Mensch gar nicht mögliches Subjekt einer unendlichen Aufgabe 
ist.« (198)

d. Die Endlichkeit des Leibes

Wenn nun, wie angekündigt, auch Husserl als Autor der Vulnerabilität 
vorgestellt werden soll, so ist das möglich, weil es noch eine andere Seite 
als die des Denkers der unendlichen Aufgaben gibt. Hier gilt der alte Satz 
von Ludwig Landgrebe, dass es immer wieder möglich ist, »mit Husserl 
gegen Husserl zu argumentieren.« (Landgrebe 1977, 14) Diese andere 
ist die Phänomenologie der Leiblichkeit. Damit rückt nun die Endlich-
keit in den Mittelpunkt.

Endlichkeit besagt, dass der Leib vergänglich ist und dass er in kei-
ner Leistung, weder einer praktischen noch einer geistigen völlig aufgeht 
oder erfasst werden kann. Der menschliche Leib ist eine »Umschlagstelle 
von geistiger Kausalität in Naturkausalität.« (Husserl 1952, 286) Um-
schlagstelle besagt, dass der Leib Geist und Natur in sich verkörpert und 
daher nicht einem der Bereiche allein zugeordnet werden kann. Diese 
zentrale Sichtweise impliziert, dass jeder Mensch jeweils mit Haut und 
Haaren leiblich ist. Es gibt nichts an mir, was leiblos wäre.

Der Vollzug der menschlichen Existenz, der im Verhalten, Handeln 
und Sprechen besteht und der mit Bezug auf Andere und die Welt zu ver-
stehen ist, bildet einen Ausgangpunkt, von dem aus nun eine Differenz 
von Leib und Körper getroffen werden kann. Der Leib ist Körper, so-
fern er nicht mehr als jemand, der sich der Welt zuwendet, auftritt, son-
dern als etwas, an dem Handlungen ausgeführt werden. Ich greife quasi 
als Leib in das Regal, um ein Buch herauszunehmen, verletzte mich da-
bei und versorge später die blutende Stelle am meinem Körper mit ei-
nem Pflaster. Ausgehend von Faktum der Leiblichkeit kann die Differenz 
Leib und Körper getroffen werden. Die Differenz von Leib und Körper 
wird vom Leib aus getroffen. Der Leib tritt damit doppelt auf, nämlich 
als Orientierungsnullpunkt und als Element einer Differenzierung. Sys-
tematisch hat Helmuth Plessner diesen Gedanken entwickelt.

DIE ENDLICHKEIT DES LEIBES

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

Die leibliche Existenz verweist auf das Mit-Dasein von Anderen. 
»Leiblich existieren heißt, daß man im Blick der Anderen und unter 
dem Zugriff des Anderen existiert.« (Waldenfels 2000, 240) Wie bereits 
angesprochen, ist ein Bezug zu Anderen stets gegenwärtig, schon allein 
aufgrund der Tatsache, dass sich ein leibhaftiger Mensch der Sichtbar-
keit nicht entziehen kann. 

Leibliches Zur-Welt-Sein geschieht unter Zugriff des und der Ande-
ren. Dieses Phänomen impliziert Grenzen des Ich, genauer der Konsti-
tutionsleistungen der transzendentalen Subjektivität. Husserl selbst hat 
den Leib als »merkwürdig unvollkommen konstituiertes Ding« (Husserl 
1952, 159) bezeichnet. Unvollkommen und zwar wesensmäßig und damit 
unaufhebbar unvollkommen ist der Leib konstituiert, weil seine Bedeu-
tungsstiftungen nicht in den Leistungen des Bewusstseins aufgehen. Das 
Bewusstsein ist inkorporiertes Bewussten und daher endlich.

e. Vulnerabilität und das Unbehagen in der Kultur

Mit Husserl erkennen wir die Verletzlichkeit des endlichen Leibes an. Die 
Materialität des Leibes, die in keinem Denken aufgeht, bedeutet, dass bei 
allem aktiven Tun mir immer auch etwas angetan wird. Ich applaudie-
re dem Sänger. Dabei erleidet jede meiner Hände den Widerstand der je 
anderen. Ich erfahre die Welt, indem sie mir widerfährt. Darin liegt eine 
Verletzlichkeit, die prinzipiell nicht aufzuheben ist (vgl. Waldenfels 1980, 
98ff). Daraus ergeben sich erhebliche Konsequenzen. 

Mit Rückblick auf Simmel und Cassirer können wir hier auch Freud 
anführen. Das Unbehagen in der Kultur resultiert aus einem Leiden, das 
von »drei Seiten« her droht: »vom eigenen Körper«, »von der Außen-
welt« und »aus den Beziehungen zu anderen Menschen.« (Freud 1994, 
79) Jede dieser drei Dimensionen ist unverzichtbar. Der Selbst-, Welt- 
und Fremdbezug ist Merleau-Ponty zufolge das Dasein. Zugleich ist die-
ser dreifache Bezug Einfallstor für Leid, weil er eine grundsätzliche Vul-
nerabilität bezeugt. Der alte Grundsatz Neminem laedere (niemanden 
schaden), der in mancher medizinischen Ethik hochgehalten wird, ist 
wichtig, zugleich aber auch ein Problem. Der Mensch ist nicht Gott und 
somit nicht unverletzbar, sondern er ist ein Prothesengott.

E. HUSSERL: DIE VERLETZLICHKEIT DES ENDLICHEN LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

7) M. Merleau-Ponty: Die Gewaltsamkeit 
der Erfahrung

Was passiert, wenn man schweren Herzens die Endlichkeit der leiblichen 
Person anerkannt hat und diese auf Unendliches reagieren muss? Das ist 
die Frage, die Husserl an Merleau-Ponty weitergibt. Die Antwort Mer-
leau-Pontys bringt uns zum Problem der Gewaltsamkeit zurück, die das 
Ethische und das Politische wiederum herausfordert.

»Gewalt ist eben nur deshalb notwendig, weil es keine letzte Wahrheit 
der betrachteten Welt gibt; sie kann sich also kein absolut Wahres zugu-
te halten.« (Merleau-Ponty 1974, 66) Diese starke These erinnert uns an 
Kant und Hegel. Das Leben ist endlich und impliziert Verletzlichkeit und 
eine Anfälligkeit für Gewalt. Ethik und Politik sind angesichts dessen zu 
verstehen – und zwar im Ausgang von der Erfahrung.

a. Die Mehrmeinung und die Gewalt

Wir befinden und ganz im Reich der Phänomenologie und ihrer Aufwei-
sungen. Zu ihnen gehört das Phänomen der Mehrmeinung. Eine Sache 
ist mir gegeben und »während sie aktuell gegeben ist, meine ich mehr, 
als sie bietet.« (Husserl 1976, 160) Ich sehe die Vorderwand des Hauses 
von gegenüber, ich meine aber das ganze Haus, obwohl des mir nicht als 
solches gegebenen ist. Husserls Analysen zur Passiven Synthesis enthal-
ten zahlreiche Phänomene, die der einer möglichen Hybris des Unendli-
chen entgegenstehen. Unter Hinzuziehung der Gestalttheorie hat Aron 
Gurwitsch diese Gesetzlichkeit der Erfahrung ausgedeutet. Ebenso Mer-
leau-Ponty. Er nimmt die Mehrmeinung zum Anlass einer phänomeno-
logischen Fundamentalbetrachtung.

»Jede Wahrnehmung behauptet … mehr als sie erfaßt: Wenn ist sage, 
ich sehe den Aschenbrecher da und daß er da ist, so setze ich eine Erfah-
rungsentfaltung als vollendet voraus, die ins Unendliche ginge, ich an-
tizipiere alle zukünftige Wahrnehmung. Und ebenso ziele ich, wenn ich 
sage, ich kenne jemanden oder ich liebe ihn, jenseits aller seiner Eigen-
schaften auf einen unerschöpflichen Grund seines Seins, der eines Tages 
das Bild sprengen könnte, das ich mir von ihm machte. Um diesen Preis 
nur gibt es für uns Dinge und Andere, nicht aufgrund einer Illusion, son-
dern auf Grund eines gewaltsamen Aktes, der eben die Wahrnehmung 
selbst ist.« (Merleau-Ponty 1966, 413f)

Diese bemerkenswerte und höchst erstaunliche Ausweisung besagt, dass 
die Wahrnehmung ein Ort der Gewalt ist. Wenn es stimmt, dass man 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

nicht nicht wahrnehmen kann, dann ist Gewaltsamkeit in der Tat ein 
unvermeidliches Problem. Stets beende ich eine potentiell unendliche 
Erfahrungsentfaltung ohne dafür zureichende Gründe zu haben. Ich be-
raube das Ding (Aschenbecher) und auch den Anderen seiner Unend-
lichkeit, indem ich der Erfahrungsentfaltung ein Ende setze. Eine Been-
digung ist unvermeidlich, sie könnte aber auch anders ein. Darin liegt 
eine Gewaltsamkeit.

Wenn ich den Anderen ansehe und als meinen Freund und damit 
als-jemanden identifiziere, dann behaupte ich etwas, ohne eine vollstän-
dige Kenntnis zu haben. Müsste ich nicht eigentlich auch auf seinen Rü-
cken und nicht nur in sein Gesicht und auf seine Gestalt sehen, wenn ich 
ihn als-jemanden behandele? Ich könnte zusätzlich noch mindestens von 
oben auf ihn schauen und darüber hinaus noch Zeugnisse Dritter einho-
len – wann genau habe ich alles erschöpfend erledigt? Bei Platon existiert 
die Vorstellung, dass die Wirklichkeit vorgegebene Strukturen hat (vgl. 
Platon Phaidros 265d ff). Wer einen Sachverhalt identifiziert, richtet sich 
nach diesen Strukturen. Ein Koch tranchiert ein Huhn nicht irgendwie, 
denn er folgt den von der Natur vorgegebenen Linien. Er durchtrennt die 
Knorpel am Korpus und isoliert dadurch die Flügel. Ebenso verfährt je-
mand, der ein Ding als-etwas oder einen Anderen als-jemanden auffasst. 
Doch eine solche klare Vorzeichnung, nach der wir uns richten können, 
gibt es Merleau-Ponty zufolge, für uns nicht mehr. Daher ist eine Gewalt 
unvermeidlich. Ich setze der Auffassung ein Ende.

Die Gewaltsamkeit hat jedoch nicht nur einen einschränkenden, son-
dern auch einen konstitutiven Aspekt. Durch sie gibt es überhaupt eine 
Welt der Dinge und der Anderen für mich. Ich fasse das Ding als-etwas 
und den Anderen als-jemanden auf. Damit lege ich sie auf bestimmte Ei-
genschaften fest. Aschenbecher, Freund. Beide sind aber mehr als das. 
Jenseits der immer auch mit Gewaltsamkeit festgelegten Eigenschaften 
befindet sich ein unerschöpflicher Grund des Unendlichen. Das Unend-
liche ist immer indirekt gegeben, denn es lässt sich nicht abschließend 
fixieren. Es ist ein Überschuss, der über die Eigenschaften, die ich etwas 
oder jemandem zuschreibe, hinausgeht. Das Andere und der Andere sind 
immer auch anders, ja fremd und vermögen das Bild, das ich mir von ih-
nen machte, aufzusprengen. 

An dieser Stelle verweisen wir auf frühere Überlegungen. Dort haben 
wir den Begriff der Person, den die analytische Philosophie durch Eigen-
schaften bestimmt, neu gefasst, so dass jenseits wichtiger Eigenschaf-
ten auch eine Andersheit der Person zur Geltung kommen konnte (vgl. 
Schnell 2017, 93ff). 

M. MERLEAU-PONTY: DIE GEWALTSAMKEIT DER ERFAHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

b. Levinas und die Ethik des Unendlichen

Merleau-Ponty hat einen wichtigen Paradigmenwechsel angestoßen. Das 
Unendliche ist nichts mehr, dem wir als endliche Wesen vergeblich nach-
laufen. Es ist deshalb aber auch nicht Nichts. Das Unendliche ist nun et-
was, das uns heimsucht. Damit gehen wir zu Emmanuel Levinas und auf 
das Feld des Ethischen über, indem wir direkt an Merleau-Ponty anknüp-
fen, der von einem unerschöpflichen Grund des Anderen in einer Unend-
lichkeit spricht. Ganz im Sinne Merleau-Pontys überschreitet auch für 
Levinas der Andere jedes Bild und alle ihm zugeschriebenen Eigenschaf-
ten. »In jedem Augenblick zerstört und überflutet das Antlitz des Ande-
ren das plastische Bild, das er mir hinterläßt, überschreitet er die Idee, die 
nach meinem Maß und nach dem Maß ihres ideatum ist – die adäquate 
Idee.« (Levinas 1987, 63) Levinas entwickelt von hier aus, »in Überein-
stimmung mit den bemerkenswerten Analysen von Merleau-Ponty« (Le-
vinas 1989, 40), aber auch darüber hinaus, seine Ethik des Unendlichen. 

»Das Unendliche ist das radikal, das absolut Andere.« (Levinas 1983, 
197) Das Unendliche impliziert eine »soziale Beziehung« (ebd., 198) In 
ihr setzt mir der Andere einen »ethischen Widerstand« (199) entgegen, 
der besagt: »Du wirst nicht töten!«, »Du bist verantwortlich für den An-
deren und die Anderen!« Im Unterschied zu Autoren wie Hans Jonas hü-
tet sich Levinas vor einem rigorosen Ethizismus. Politik und Institutio-
nen sind ebenso wichtig. »Die Politik muß …. immer von der Ethik aus 
kontrollierbar und kritisierbar sein.« (Levinas 1986, 63) Politik hat eine 
Eigenlogik, sie ist nicht immer ethisch, aber von der Ethik aus beurteil-
bar. Das Ethische ist eine mögliche Antwort auf die unbehaglichen Sei-
ten der Moderne. In diesem Sinne hatte Georg Simmel bereits von Dank-
barkeit gegenüber dem Anderen gesprochen.

c. Das Ethische und das Politische

Ethik steht im Zeichen vulnerabler und damit endlicher Personen. An-
spruch der Ethik ist die Nichtexklusivität, an dem Anspruch Politik zu 
messen ist (vgl. Schnell 2017). Kant und Hegel haben diesen Gedanken 
bereits ausprobiert und sind auf das Problem der Gewaltsamkeit ge-
stoßen. Darauf kann eine Demokratie mit einer Ethik der Erinnerung 
reagieren. Insofern hat Levinas wiederum recht, dass Politik von der 
Ethik aus beurteilt werden kann. Aber eben diese gewünschte Politik er-
zeugt die Probleme. Jede demokratische Wahl »trägt die Züge von Ge-
walt. … Jeder lehnt die Stimmabgabe der Anderen ab.« (Merleau-Pon-
ty 2007, 472) Es geht dann aus Sicht der Ethik nun darum zu fragen, 
was mit denen geschieht, die politisch ausgeschlossen wurden und nicht 
zum Zuge gekommen sind. Gibt es für sie alternative Möglichkeiten zur 

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

öffentlichen Artikulation? Diese Frage führt uns tief in die Logik der po-
litischen Repräsentation hinein, die bis zu Locke und Hobbes reicht. Sie 
geleitet die Phänomenologie auf ihren Abenteuern in den Bereich des Po-
litischen und in Folge dessen erneut in den des Ethischen. Verfolgen wir 
nun diesen Gang der Dinge. Wir werden zunächst auf Merleau-Ponty 
eingehen und das durchaus intensiv, da er für die vorliegende Argumen-
tation von zentraler Bedeutung ist: Vulnerabilität, das Ethische und das 
Politische sind in seinem Werk mehr oder weniger gegenwärtig. Weiter-
hin sollen Pierre Bourdieu und Cornelius Castoriadis je nach ihrem Bei-
trag befragt werden. Danach steht eine Wiedergewinnung des Ethischen 
an. Von Roland Barthes, Bernhard Waldenfels und Hans Jonas und ande-
ren Autoren aus widmen wir uns schließlich Fragen unserer Gegenwart. 

M. MERLEAU-PONTY: DIE GEWALTSAMKEIT DER ERFAHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

8) M. Merleau-Ponty: Die Phänomenologie 
des Politischen

Dem Denkstil M. Merleau-Pontys entspricht es, Phänomenen zumeist 
in einer eher indirekten und fragenden Weise auf die Spur kommen zu 
wollen. Das gilt auch für das Verhältnis von Vernunft und Macht. »So 
wie jede Philosophie würde auch die, nach der man suchen muß, zu ei-
ner Politik inspirieren« (Merleau-Ponty, in: Chapsal 1989, 94). Eine Ver-
nunft, die im Entstehen begriffen ist, ist keine fertige Verfügungsgewalt, 
aus der Politik abzuleiten wäre, auch löst sie sich nicht in der Kurzat-
migkeit direkter Aktionen auf.

a. Autour du politique

Hegelmarxismus und Existentialismus waren im Frankreich der vierzi-
ger und fünfziger Jahre Probiersteine für Merleau-Pontys eigene Wege. 
In einem Vortrag aus dem Jahr 1953 zum Thema Philosophie und Poli-
tik heute, dessen Resümee einem Briefwechsel mit Sartre aus dieser Zeit 
beigefügt ist (frz. in: Magazine Litteraire No. 320, April 1994, S. 81 f; 
dt. in: Literaturmagazin 34/1994, S. 127 ff.), betont Merleau-Ponty be-
reits die Bedeutung eines Zwischenreichs symbolischer Aktionen, das in 
Die Abenteuer der Dialektik von 1955 dann als Zwischenwelt der Ge-
schichte, der Praxis und des »schöpferischen Ausdrucks« (Merleau-Ponty 
1974, 63) gelebter Erfahrungen bezeichnet wird, der weder der Partei das 
letzte Recht lässt noch auf eine bloße Spontaneität der Massen setzt (vgl. 
Merleau-Ponty 1994, 149 f.). Mit dieser Betrachtungsweise war eine Per-
spektive eröffnet, die vielfältige Anschlüsse und Ausarbeitungen ermög-
lichte. Rückblickend zeigt sich, daß Merleau-Ponty mit seinen Schrif-
ten und Vorlesungen an der Sorbonne (1949-1952) und dem College 
de France (1952-1961) in die Entwicklung zahlreicher neuerer französi-
scher Philosophen, die damals noch Studenten waren, hineingewirkt hat. 
Eine Inspiration für das Politische, die über das Tagesgeschäft hinaus-
geht, wurde in Deutschland, von wenigen Ausnahmen abgesehen, nicht 
wahrgenommen. Zu sehr lastete auf der Phänomenologie der pauschale 
Vorwurf, eine traditionelle Theorie zu sein, die sich am klassischen Logos 
orientiert. Der Phänomenologie Husserls bescheinigt F. Fellmann eine 
»Distanzierung von der Sphäre der Politik« (Fellmann 1983, 144). Un-
ter der Vormacht der Kritischen Theorie in Deutschland entstanden zahl-
reiche Vereinfachungen, die lange Zeit die sachliche Nähe von Adorno 
und Marcuse zur Phänomenologie überspielten (vgl. Schnell 2017, 38f) 
und Differenzierungen innerhalb der phänomenologischen Bewegung, 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

die von Merleau-Ponty mit herbeigeführt worden sind, zudeckten. Be-
ginnen wir damit, diesen letzten Punkt aufzuschlüsseln. 

b. Scheler – Gurwitsch – Husserl

Bei Max Scheler findet sich eine Dreiteilung. Die Ethik dient dem Gut-
sein der Person, das Recht der Verwirklichung des Guten in äußerlichen 
Beziehungen, und die Politik zielt auf eine Verwirklichung des Guten 
in Staaten. Politisches Machthandeln beruht auf der Interessenlage ei-
nes Staates mit Rücksicht auf die Interessen aller anderen Staaten. Po-
litik wird nämlich begrenzt durch ein objektives Solidaritätsprinzip. Es 
darf nichts geschehen, was dem solidarischen Gesamtheil der Mensch-
heit Schaden zufügen könnte. Das Solidaritätsprinzip bezeichnet eine 
objektive Gegenseitigkeit und Mitverantwortlichkeit, die Verträge und 
Versprechen beseelen. Die anfängliche Dreiteilung resultiert aus einer 
»ewige[n] absolute[n] Rangordnung der Werte« (Scheler 1973, 16). 
Schelers Versuch geht bekanntlich dahin, die Wirklichkeit nicht als Bün-
del von Einzelereignissen aufzufassen, sondern sie im Hinblick auf ab-
geschlossene Wesenszusammenhänge und Wertstufen zu betrachten. Für 
Merleau-Ponty ist der Rückgang auf Wesenheiten jedoch kein Ziel, son-
dern Mittel, unser Engagement in der Welt zu begreifen. Abgeschlosse-
ne Wesenheiten würden nicht nur ihre eigene historische Vermitteltheit 
leugnen, sondern auch die Produktivität und Offenheit der Erfahrung 
austrocknen sowie alle besonderen Ereignisse zum Einzelfall unterm We-
sensgesetz degradieren. Gegen diese Form des klassischen Logos, die im 
Falle Schelers immerhin auch klassische Aussagen zum Ethischen und 
Politischen bereit hält, führt Merleau-Ponty, wie später in anderer Wei-
se Foucault, Husserls Rede von einem »historischen Apriori« (Merleau- 
Ponty 1966, 113) an, das feste Formen und Normen enthält, die be-
stimmten, aber nicht sämtlichen Erfahrungen als Leitbild dienen. In je-
der Erkenntnis, auch der Wesenserkenntnis, bleiben positive Möglich-
keiten unbestimmt, denn Gegebenes und Gemeintes kommen zu keiner 
abschließenden Koinzidenz. Merleau-Ponty spricht vom guten Irrtum 
eines »Unwahren in der Wahrheit« (Merleau-Ponty 1986, 234); ein Ge-
danke, der sich auch bei Adorno findet. In der neuen Ontologie seines 
Spätwerkes versucht Merleau-Ponty noch hinter die Dualität von Tatsa-
che und Wesen zurückzugehen.

Von A. Gurwitsch, dessen Einführung der Gestalttheorie in die Phä-
nomenologie Merleau-Ponty nachhaltig beeinflusste, kann gesagt wer-
den, dass er das Politische nur gestreift hat. In seiner frühen Milieuthe-
orie von 1931 wird die Öffentlichkeit als spezielle Art mitmenschlicher 
Begegnungen gesehen und das Verhältnis zwischen politischem Verkün-
der und seinen Jüngern im Lichte von Einsfühlung und Verschmelzung 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

behandelt. Einen weitergehenden Stellenwert, wie etwa bei G. H. Mead, 
gewinnt dieses Phänomen jedoch nicht. Noch vereinzelter sind die Be-
züge zum Politischen in Gurwitschs Hauptwerk über Das Bewußtseins-
feld (frz. 1957, dt. 1975), welches als generelle Theorie der Organisati-
on von Erfahrung überhaupt alles Soziale nur am Rande berücksichtigt. 
In diesem Sinn heißt es etwa mit Anklängen an A. Schütz, dass sich von 
der umfassenden Wirklichkeit der Wahrnehmungswelt verschiedene Son-
dersphären abgegliedert haben, zu denen auch die der Politik zählt, in der 
wir als Bürger gelten und handeln. In einer Stellungnahme zu E. Voegelins 
klassisch ausgerichteter Studie The New Science of Politics von 1952 be-
stätigt Gurwitsch, dass phänomenologisches Denken für eine politische 
Philosophie relevant sein kann, die die Vernunft gegen den Positivismus 
verteidigt. So wenig diese vereinzelten Beispiele aussagen mögen, so sehr 
bleibt doch zu erklären, warum das Politische letztlich zu einer derarti-
gen Nebensache wird.

Kommen wir schließlich zu E. Husserl, dessen reichhaltige Analysen 
Merleau-Ponty nie unterschätzt hat. K. Schuhmann erinnert in seiner 
Auswertung der nachgelassenen Manuskripte daran, dass Husserl das 
»Fehlen einer Phänomenologie der Politik sehr wohl als einen Mangel 
erfahren und gesehen hat« (Schuhmann 1988, 28), den er vor seinem 
Tod jedoch nicht mehr selbst beheben konnte. Es bleiben Einzelnotizen 
und Fragmente. Auch Husserl identifiziert Politisches mit dem Staat. In 
der Hauptsache erscheint der Staat als Beispiel für die konkrete Ausfor-
mung des Gemeingeistes, der ein umspannender Sinn höherer Stufe ist. 
Energischer werden die Versuche, wenn Husserl von der statischen in 
die genetische Betrachtung übergeht. Seine These lautet dann: »Ein Staat 
erwachsend aus einer natürlichen Abstammungsgemeinschaft, erwach-
send als Gemeinschaft der Unterordnung des Willens unter eine Autori-
tät« (Husserl 1973, 110). Es geht Husserl offensichtlich darum, den Staat 
der Alternative von natürlicher Ordnung oder künstlichem Zwangsver-
hältnis zu entziehen. Vermutlich setzt er damit die alte Hallenser Tradi-
tion des Chr. Thomasius fort, der einen Mittelkurs inter Hobbesianos 
et Scholastico-Aristotelikos zu steuern versuchte. Das Aufkommen des 
Staates ist bei Husserl jedoch von vornherein von einer Gesamtteleolo-
gie durchwaltet, die den Staat in dem Maße absterben lässt, so heißt es 
in sachlicher Nähe zu Fichte, wie die vom Staat zu regelnden Konflikte 
selbst überwunden werden. Eine Monadenharmonie ist der maßgebli-
che Leitfaden, der Philosoph gewinnt die Position eines Funktionärs der 
Menschheit. Um nun die Positionen von Gurwitsch und Husserl ein-
schätzen zu können, müssen wir einen Schritt hinter deren Äußerungen 
zur Politik zurücktreten.

Bei allen Unterschieden, die zwischen Husserl und Gurwitsch beste-
hen, kommen beide doch darin überein, dass es ihnen um den Nachweis 
einer grundlegenden Harmonie der Erfahrung geht. Grundsätzlich ist 

SCHELER – GURWITSCH – HUSSERL

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

diese, da ihr keine Zerstreuung und kein Konflikt vorausgeht. Husserl 
bestätigt dieses mit den Worten, dass »wirkliches Sein sich ursprüng-
lich durch Einstimmigkeit der Erfahrung konstituiert« (Hussel 1950, 
135). Für Gurwitsch beruht der Wahrnehmungsprozess auf einer Ein-
heit, das heißt auf »Harmonie« und »Einstimmigkeit« (Gurwitsch 1975, 
174). Diese Harmonie bringen Husserl und Gurwitsch in unterschiedli-
cher Weise zum Ausdruck. Beide Male setzt sich die Erfahrungsharmo-
nie bis zu einer sozialen und politischen Einstimmigkeit fort, welches der 
Grund dafür ist, dass das Politische mehr oder weniger zur Randerschei-
nung wird. Der Gedanke der Harmonie, welcher auf Leibniz zurückgeht, 
wird von Gurwitsch in seinem Leibnizbuch nachhaltiger als von Husserl 
verfolgt. Gurwitsch orientiert die phänomenologische Erfahrungslehre 
an dem in der göttlichen Schau sich realisierenden Geometral und be-
hauptet, dass das hervorragendste Beispiel der »Auffassung des Geome-
trals als aus der Konkordanz der Perspektiven erwachsend ..., Husserls 
Phänomenologie der Wahrnehmung darstellt« (Gurwitsch 1974, 241). 
Das damit beschlossene Projekt einer Verbindung von Phänomenolo-
gie und Rationalismus, welches Gurwitsch offensiv, Husserl eher indi-
rekt und gebrochen betreibt, schließt ein, dass das Erfahrungsleben und 
das soziale Miteinander letztlich als eine harmonische Koexistenz von 
Perspektiven, Deutungen und Akteuren verstanden werden kann. Den 
Hintergrund bildet die Vorstellung einer harmonischen Welt und Wel-
terfahrung, die über alle Konflikte und Gewaltsamkeiten erhaben ist.

c. Merleau-Pontys Widerspruch

Gegen diese Art des klassischen Logos der Phänomenologie lässt sich 
mit Merleau-Ponty einwenden, wie bereits angedeutet, dass »die Wahr-
nehmung« kein harmonischer Einigungsprozess, sondern ein »gewalt-
samer Akt/acte violent« (Merleau-Ponty 1966, 414), ein gewaltsames 
Geschehen ist. Die Gewaltsamkeit ist unvermeidlich, da jede Wahrneh-
mung mehr behauptet, als sie wirklich erfasst. Die Radikalisierung des 
Phänomens der Mehrmeinung führt zu der These, dass wahrnehmend 
das Gegebene überschritten wird, ohne dass diese Überschreitung durch 
zureichende Gründe abgedeckt ist. Eine als vollendet vorausgesetzte Er-
fahrungsentfaltung entsteht durch eine Verendlichung, die Einschnit-
te macht und Grenzen zieht, die auch anders sein könnten. Damit ist 
nicht nur gemeint, dass der Mensch als endliches Wesen keine im Un-
endlichen liegenden Ziele erreichen kann, sondern dass Begrenzungen 
gesetzt werden, ohne sich dabei, wie noch Platon (vgl. Phaidros 265 
e-266 a), auf eine eindeutige Vorzeichnung in einer Ordnung der Din-
ge berufen zu können. Das Eingeschnittene und Abgewiesene fügt sich 
nicht in einen vorausgesetzten Erfahrungseinklang, vielmehr droht es die 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

Erfahrungskohärenz zu sprengen. Die nichtegologische Bewusstseinsphi-
losophie sieht sich mit der These konfrontiert, dass »die Gewalt unser 
Los ist, dadurch daß wir inkarniert sind« (Merleau-Ponty 1990, 153). 
Eine Gewalt, die den Logos der ästhetischen Welt mitbestimmt. Diese 
Einsicht bringt auch Husserls Bemühungen ins Wanken, wenngleich an-
zumerken bleibt, dass dessen Analysen stets viele Wege erprobten und 
entgegen den Behauptungen der Rechtshusserlianer nicht in ein System 
münden. Der klassische Logos wirkt bei Husserl an der Stelle fort, wo 
er der Uroriginalität der Wahrnehmung bescheinigt, die Selbigkeit der 
Erfahrungsdinge zu gewährleisten, so daß wir zu einer allgemeinsamen 
und harmonischen Welt für jedermann gelangen können. Alles Handeln 
und Sprechen setzt eine Schicht identischer Dinge voraus, über die, durch 
alle Variationen hindurch, die soziale Einigung prinzipiell möglich ist. 
Dagegen führt Merleau-Ponty ins Feld, dass die Wahrnehmung nicht ein-
seitig als Präsentation zu verstehen ist. Ausgangspunkt ist die grunddif-
ferentielle Relation von Erfahrung und Aussprache, die Merleau-Ponty 
zu einer Lehre vom schöpferischen Ausdruck ausgebaut hat. Alles Ge-
gebene tritt nie rein als es selbst auf, da es immer auch das Produkt ei-
ner Deutungs- und Ausdrucksleistung ist. Dafür lassen sich sogar Bele-
ge bei Husserl finden.

Diese massiven Aussagen ändern am klassischen Logos alles: nun ist 
nicht mehr die Einigung der Urmodus der Erfahrung, sondern eine Vul-
nerabilität, die Merleau-Ponty als Gewaltsamkeit beschreibt, die auf-
grund unserer Leiblichkeit unvermeidlich ist. Die Welt hat Risse, inner-
halb derer es aber etwas zu gestalten und schaffen gilt, wie Castoriadis 
uns lehrt. Dafür benötigen wir ein Verständnis des Politischen, das von 
einem ethisch grundierten Impetus getragen werden müsste.

d. Auf dem Weg zu einer Phänomenologie des Politischen

Merleau-Pontys eigenes Theorieangebot, das die klassischen Logoi um-
arbeitet, beginnt und endet nicht in der Sonderinstitution des Staa-
tes, vielmehr sucht es unterhalb ihrer Macht- und Konfliktdimensio-
nen auf, die bereits in die Sinn- und Bedeutungsbildung verwoben sind. 
Hinsichtlich dieser Radikalität besteht eine gewisse Nähe zu H. Pless-
ners politischer Anthropologie (vgl. Schnell 1998). Es ist bekannt, dass 
Merleau-Ponty von sich aus in Humanismus und Terror (1947), Die 
Abenteuer der Dialektik (1955) und in zahlreichen Aufsätzen des Sam-
melbandes Signes (1960) einen gehörigen Schritt auf die politische Phi-
losophie zugegangen ist. Wir nehmen diesem Schritt nichts von seiner 
Bedeutung, wenn wir feststellen, dass er zu keiner ausgearbeiteten Theo-
rie des Politischen geführt hat. Jedoch finden wir im Zusammenhang mit 
der Lehre vom schöpferischen Ausdruck politische Aspekte, die in die 

AUF DEM WEG ZU EINER PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

Richtung einer Phänomenologie des Politischen weisen (vgl. zum Nach-
folgenden: Schnell 1995).

In seiner Umarbeitung des Rationalitätsbegriffs richtet sich Mer-
leau-Ponty gegen die teleologischen Bestände, die Husserl und Gur-
witsch dem Streben nach Harmonie zugrunde legen, wie auch gegen 
Schelers Annahme einer Ordnung, die fertig ist oder es wird. Der neue 
Ausgangspunkt ist eine dialogische Rationalität, die B. Waldenfels zu ei-
ner »responsiven Rationalität« (Waldenfels 1994, 333) fortgeführt hat. 
Schon für die von Merleau-Ponty verfochtene Version von Rationali-
tät sind die Momente von Frage und Antwort entscheidende Elemen-
te. Im Unterschied zu der in sprachphilosophischen Theorien geläufigen 
Annahme, dass es sich hierbei um ein Antworten auf bloße Informati-
onsfragen handelt, setzt Merleau-Ponty wesentlich radikaler an. Er geht 
von einer Fraglichkeit des Seins aus, auf die alles Handeln und Sprechen 
ein antwortendes Eingehen ist. In diesem Sinne versteht Merleau-Ponty 
»unsere Situation« als eine »offene«, die zu »privilegierten Weisen ihrer 
Auflösung [heraus]fordert, von sich aus dabei aber ohnmächtig ist, eine 
solche herbeizuführen« (Merleau-Ponty 1966, 502). In einem anderen 
Zusammenhang heißt es, dass »das Sein Schöpfungen von uns verlangt, 
damit wir es erfahren« (Merleau-Ponty 1986, 254). Jeder Handelnde und 
Sprechende wird als ein Antwortender verstanden, denn er besteht »aus 
der Erwiderung auf diese an mich gerichtete Aufforderung« (ebd., 27). 
Die Dinge kämpfen um Beachtung, wollen von sich aus »etwas besagen« 
(Merleau-Ponty 1966, 12) und stellen den »Anspruch« (Merleau-Ponty 
1984, 74), zur Artikulation zu kommen. Der im Handeln und Sprechen 
verkörpert Ausdruck verhilft dem, »was das Schweigen wollte und nicht 
erreichte« (Merleau-Ponty 1986, 228), zur Verwirklichung. An diesen 
Stellen finden wir den Ansatz eines ethischen Beweggrundes, den erst 
Bernhard Waldenfels später ausarbeitete. 

Merleau-Ponty verarbeitet seinerseits die gestalttheoretische Lehre 
vom Aufforderungscharakter der Dinge, die Appelle an uns richten (vgl. 
Merleau-Ponty 1985, 80), und überschreitet diese Lehre zugleich. Wie 
Waldenfels gezeigt hat, ist in diesem Kontext insgesamt eine Ambivalenz 
zu beachten. Als Motor des Ausdrucksgeschehens sieht Merleau-Ponty 
nämlich zwei Triebkräfte vor, deren Eigenheiten letztlich nicht völlig be-
stimmt werden. Einmal handelt es sich um Ausdrucksmöglichkeiten, die 
verwirklicht werden. Andererseits nähert sich Merleau-Ponty wohl auf 
vorsichtige Weise der Ethik von Levinas, wenn er von Ansprüchen aus-
geht, die nicht wie Möglichkeiten realisiert werden können, sondern zu 
verwirklichen sind. Damit gewinnt der Ausdruck Momente der Unaus-
weichlichkeit (vgl. Waldenfels 1995, 118 ff.).

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

e. Der Ausdruck und die dialogische Rationalität

Schöpferisch ist der durch die dialogische Rationalität gekennzeichnete 
Ausdruck, weil er etwas schafft, was ohne ihn nicht sein würde. Er über-
setzt Erfahrungen in Sprache, doch einen Urtext der Erfahrung gibt es 
nicht als solchen, sondern nur im Ausdruck (vgl. Merleau-Ponty 1985, 
73), nicht als fundierende Sinnschicht. Merleau-Ponty spricht deshalb 
auch von einem »Paradox des Ausdrucks« (Merleau-Ponty 1986, 189), 
der eine Erfahrung übersetzt, die aber erst zum Text wird durch das 
Wort, welches sie wachruft (vgl. Merleau-Ponty 1968, 41). Jedoch ist 
kein Ausdruck vollständig, er sagt nie alles, was sagbar ist; er produziert 
weder das absolute Wissen einer totalen Ausgesagtheit (H.-G. Gadamer) 
noch ein unglückliches Bewusstsein. Indem er etwas zur Sprache ver-
hilft, bringt er anderes zum Schweigen. Auf diese Überlegung gründet 
Merleau-Ponty die Annahme einer gleichermaßen begrenzenden und be-
grenzten Vernunft, die eine Alternative zur einheitlichen Vernunft der klas-
sischen Phänomenologie ist. Von hier aus gelangen wir indirekt zu den 
politischen Dimensionen der Ausdruckslehre. Die Artikulation des Aus-
drucks ist eine »Macht des Ausdrucks/puissance de l‘expression« (Mer-
leau-Ponty 1966, 216). Die Unvermeidlichkeit, anderes zugleich zum 
Schweigen zu bringen, eine Gewaltsamkeit (»Gewalttätigkeit der Spra-
che/violence de la parole«; Merleau-Ponty 1984, 155), die keine instru-
mentelle, sondern eine ursprüngliche Gewalt ist, die die Schaffung von 
Handlungs- und Sprechfeldern mitbestimmt. Die Reichweite einer »ur-
sprünglichen Gewalt(tat)/violence« (Derrida 1991, 13) wird von Derrida 
im Zusammenhang mit politischen Gründungen untersucht, die wir bereits 
im Falle von Kant und Hegel in den Blick genommen hatten. Eine solche 
Gewalt beschränkt sich nicht auf menschliche Angelegenheiten, sie kann 
auch auf Dinge, die Merleau-Ponty zufolge keine wertlosen Rohstoffe (J.  
Locke), sondern »sprechend und bedeutungsvoll« sind, also »etwas sagen« 
(Merleau-Ponty 1966, 159) wollen, übergreifen. Dieser Gedanke findet bei  
M. Foucault einen Nachhall, wenn dieser sagt, man müsse »den Diskurs 
als eine Gewalt begreifen, die wir den Dingen antun« (Foucault 1977, 37). 
Einen an Merleau-Ponty erinnernden Zusammenhang von Sinn und Ge-
walt in der politischen, dichterischen und philosophischen Rede betont 
schließlich auch P. Ricœur (vgl. Ricœur 1967). Auf eine Differenzierung 
politischer Grundbegriffe gehe ich weiter unten kurz ein. Zuvor gilt es zu 
zeigen, wie das Politische überhaupt explizit zum Thema wird.

f. Auf dem Weg zur politischen Delegation

Der Radikalität von Merleau-Ponty entspricht es, dass das Politische 
nicht von außen als neuer Untersuchungsgegenstand hinzutritt, vielmehr 

AUF DEM WEG ZUR POLITISCHEN DELEGATION

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

ist es durch eine stärkere Ausdeutung der politischen Dimensionen der 
Ausdruckslehre zu gewinnen, so dass wir schließlich von einem politi-
schen Ausdruck sprechen können, der mit ästhetischen und ethischen 
Implikationen versehen ist. Zunächst erweitert Merleau-Ponty die An-
nahme, dass die Dinge etwas besagen wollen und es nur durch den Aus-
druck vollbringen, auch auf die Anderen und jedes mich selbst. Von einer 
reproduktiven Kundgabe und Kundnahme (K. Bühler) wird eine produk-
tive Zwischenhandlung unterschieden, die ein nachträglicher Ausdruck 
vorgängiger Erfahrungen ist und ein Mehr als die Summe von Einzel-
äußerungen realisiert. In dieser Inter-Aktion »konstituiert sich zwischen 
mir und dem Anderen ein gemeinsamer Boden« für ein »gemeinsames 
Tun« (Merleau-Ponty 1966, 406). Dieser Boden ist ein Handlungs und 
Sprechfeld, welches durch variable Grenzen strukturiert ist. Diese Über-
legungen nehmen eine Wende ins Politische, wenn man die Zeitlichkeit 
des Ausdrucks, die gleichermaßen politisch und phänomenal ist, zu-
nächst in ihrer traditionellen Form berücksichtigt. Auf die Präsenz des 
Wahrnehmens folgt die wiederholende Repräsentation des Sprechens. 
Auf die Gegenwärtigkeit eines ursprünglichen Willens des Volkes die 
reproduktive Tätigkeit der politischen Repräsentanten. In beiden Fäl-
len ist ein schöpferischer Ausdruck unmöglich, der etwas schafft, das 
es nur durch ihn gibt. Indem Merleau-Ponty mit seiner Ausdruckslehre 
das empiristische Doppel von Präsentation und Repräsentation unter-
läuft, verändert sich auch die politische Zeitlichkeit. Ein Publikum weiß 
erst durch einen Nachtrag, was es zuvor schon im Begriff zu sagen und 
zu tun gewesen ist. Der politische Ausdruck ist ein Rückgang auf eine 
»Vergangenheit ..., die niemals Gegenwart war« (Merleau-Ponty 1966, 
283). Merleau-Ponty führt den Ertrag seiner Kritik an der Präsenzlehre, 
die später von Foucault und Derrida, welcher einen Zusammenhang von 
sprachlicher und politischer Repräsentation bei Benjamin findet (vgl. 
Derrida 1991, 61 f., 103 f.), fortgeführt worden ist, im Wesentlichen 
in zwei großen Themenbereichen vor. Als Beispiele werden Proust und 
Lenin gewählt, wobei das marxistische Vokabular und Personal nicht 
zu voreiligen Abwehrreaktionen führen sollte. Es gilt zu verstehen, wie 
sich ein Ausdruck »seine Gemeinde selbst schafft« (Merleau-Ponty 1966, 
213). Zunächst führt Merleau-Ponty dazu das »Paradoxon vom Dich-
ter und vom Menschen« an. Der Menschen Erfahrungen sind der Ge-
halt eines Werkes, doch um wahr zu werden, »harrt das Erlebnis einer 
Bearbeitung, die den Dichter von der übrigen Menschenwelt absondert« 
(Merleau-Ponty 1968, 23). In einem anderen Zusammenhang geht es um 
politische Wortführer und ihren »schöpferischen Ausdruck … der Ar-
beiterklasse. Hier«, im Politischen, »wie überall ist der Ausdruck schöp-
ferisch« (Merleau-Ponty 1974, 63). Er kann jedoch nicht auf ein be-
reits reifes Publikum und eine schon reife Wahrheit bauen, wie es Hegel 
noch vorsah (vgl. Phänomenologie des Geistes, Ende d. Vorrede). Beide 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Themenbereiche enthalten in struktureller Hinsicht dasselbe Argument: 
Erst der Ausdruck schafft die Differenz zwischen dem literarischen bzw. 
politischen Publikum, dem Dichter bzw. dem politischen Wortführer und 
der thematisierten poetischen oder politischen Angelegenheit. Diese Dif-
ferenz bestimmt die variablen Strukturen eines öffentlichen oder politi-
schen Feldes. Merleau-Pontys Beitrag zu einer Phänomenologie des Po-
litischen und damit zum Verständnis des Politischen besteht in einer 
Aufhellung der politischen Delegationsbeziehung. Wir befinden uns da-
mit mitten in einem klassischen Problem politischer Öffentlichkeit. The-
matisch geht es, kantisch gesehen, um den öffentlichen Gebrauch der 
Vernunft und die Frage, in welchem Sinn jemand im eigenen Namen zu 
sprechen in der Lage ist. Diese scheinbare Sonderproblematik gewinnt 
noch in einer anderen Hinsicht eine allgemeine Relevanz.

g. Abgrenzung von der sprachanalytischen Philosophie

Bekanntlich hat die sprachanalytische Philosophie den Psychologismus/
Platonismus-Streit in der Bedeutungstheorie durch eine Wende zur Spra-
che aufzulösen versucht. Die Verbindung mit der Delegationsproblema-
tik ist an der Stelle gegeben, wo H. Putnam die These vertritt, dass die 
Extension von Begriffen nicht vom psychischen Zustand der Sprecher, 
sondern vom soziolinguistischen Zustand des Sprachkollektivs festge-
legt wird (vgl. Putnam 1990, 37 ff.; und 1993, 54 ff., 206 ff.). Das Kol-
lektiv gliedert sich in Durchschnittssprecher und sachkundige Sprecher, 
zwischen beiden Gruppen besteht eine sprachliche Arbeitsteilung. Es ist 
weder zu erwarten noch notwendig, dass jeder Durchschnittssprecher 
die genaue Extension von Begriffen kennt, im Zweifelsfall verlässt man 
sich auf die Sachkenntnis von Experten, worin das Wesen der Arbeits-
teilung besteht. Es ist nicht alles Gold, was glänzt, jeder Anschein wird 
aber spätestens von den Augen des Juweliers durchschaut. Somit ver-
fügt das Sprachkollektiv insgesamt über die Extension von Begriffen. 
Realistisch ist dieser Standpunkt, indem er etwa P. Feyerabends Hoffen 
auf die Laien begrenzt. Putnam betont ausdrücklich, dass die sprachli-
che Arbeitsteilung eine Universalie ist, die nicht vernachlässigt werden 
dürfe. Innerhalb ihrer geben Durchschnittssprecher dem Experten einen 
Vertrauensvorschuss, sie beugen sich bereitwillig seinem Urteil. Der Ex-
perte hat eine höhere Autorität (M. Dummett). Unzweifelhaft gerät die 
analytische Bedeutungstheorie hier in den von Hobbes bis Bourdieu un-
tersuchten Bereich des Autoritätsdiskurses, der politischen Semantik und 
der Teilung politischer Arbeit. Die Analytik bleibt ihrerseits jedoch hinter 
dem Reichtum jener Aufweisungen zurück, die zeigen, wie jemand zur 
Autorität wird, die im Namen von ... sprechen darf. Somit erweist sich 
die Analytik in diesem Punkt als eine Abstraktion, die nur durch eine 

ABGRENZUNG VON DER SPRACHANALYTISCHEN PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Ausklammerung ethischer und politischer Dimensionen (P. Ricœur) zu 
sich selbst kommen kann. Dabei hatte schon Wittgenstein (Philosophi-
sche Untersuchungen, §2) darauf hingewiesen, dass Akteure in einem 
Sprachspiel nicht in gleicher Weise autorisiert sind, Dinge beim Namen 
zu nennen.

h. Die Delegation: Wortführer und Publikum

Die Sache der Delegation bedeutet, dass ein Akteur (Wortführer) im Na-
men und Auftrag einer Gruppe (Publikum) deren Angelegenheit vertritt. 
Die Logik der Ermächtigung des Wortführers kann verschiedene For-
men annehmen, je nachdem, ob man von der Partei als Abbild des Pro-
letariats, vom Parlament als Vertretung von Bürgerinteressen oder von 
Bürgerinitiativen als andersartigem Selbstausdruck eigener Anliegen aus-
geht. Die Krise der politischen Repräsentation, von der heute vielfach die 
Rede ist, verweist auf Grenzen der Ermächtigung. Zu Lebzeiten äußer-
te sich Merleau-Ponty bereits kritisch zur Diktatur der Partei, ohne des-
halb den Liberalismus zu idealisieren. Seine Überlegungen gewinnen an 
Kontur, wenn wir sie mit zwei klassischen Konzepten des Liberalismus 
konfrontieren. Bei J. Locke ist bekanntlich das Eigene vorausgesetzt. Das 
Eigentum am Leibe und an materiellen Dingen wird von der Politik ge-
schützt. Das Eigentum an stummen Ideen wird von der Sprache kund-
gegeben. Wer arm an Dingen ist, fällt aus dem Schutz der Institutionen 
heraus, da es keine Sozialpolitik gibt. Dieser von Marx eingehend unter-
suchte Gedanke wird heute noch von R. Nozick verfochten. Wer zudem 
arm an Ideen ist, hat nichts zu sagen und findet auch keine Fürsprecher. 
Aus dieser Theorie des Eigenen folgt, dass ein politischer Wortführer »als 
Ebenbild, als Ausdruck und als Repräsentant des Gemeinwesens anzu-
sehen ist, dem die Gemeinschaft den in Gestalt ihrer Gesetze bekunde-
ten Willen vorschreibt« (II. Abhandlung über die Regierung, Nr. 151). 
Der politische Repräsentant wiederholt und bildet damit die schon prä-
senten Ideen und Interessen des Volkes ab. Merleau-Ponty bricht hinge-
gen mit einem Ausgang von solch fertig vorausgesetzten Fundamenten. 
Der politische Ausdruck realisiert stumme Ansprüche, die noch nicht als 
definitiv Eigenes ausgebildet sind. Wenn wir gegenüber Locke den An-
satz von Th. Hobbes radikalisieren, ändert sich das Modell des Eigenen. 
Ein Autor ist Eigentümer von Handlungen. Doch dieses Eigene ist kein 
fixer Ausgangspunkt. »Die Worte und Handlungen einiger künstlicher 
Personen werden von den durch sie Vertretenen als eigene anerkannt« 
(Leviathan, Kap. 16). Ein Autor entsteht, indem er vertreten wird und 
damit die fremden Handlungen und Worte des Vertreters als eigene an-
erkennt. Darin verbirgt sich die extreme Möglichkeit, dass der politische 
Repräsentant das Eigene konstruiert. Für Merleau-Ponty antwortet der 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

politische Ausdruck hingegen auf etwas, das zu sagen ist, auf Ansprüche, 
von denen das entstehende Publikum erfährt, dass es sie schon als res 
publica im Begriff zu haben war. Der politische Ausdruck ist insgesamt 
weder nur Abbild noch nur Konstruktion, sondern Verwirklichung einer 
stummen Rede, die durch die Artikulation in eine fremde Ordnung ge-
bracht und zum Eigenen wird, an dem die Wunde der Verletzung durch 
die Rede nie heilt. Insofern ist auch eine Krise der Repräsentation kein 
Unheil, das ausschließlich von außen in scheinbar wohlgeordnete Ver-
hältnisse einbricht.

i. Hannah Arendt

Eine weitere Möglichkeit zur Präzisierung von Merleau-Pontys An-
satz bietet die Analyse politischer Grundbegriffe. Die Sachgehalte die-
ser Begriffe wären mit H. Arendt als »politische Phänomene«, die einer 
»sprachlichen Artikulation bedürfen« (Arendt 1986, 20), aufzufassen. 
Ich beschränke mich auf einige Anmerkungen. Der Begriff der Macht 
gehört in den Kontext der Produktivität des Sprechens und Handelns. 
Er wäre in einer Diskussion mit M. Weber, Foucault und anderen Au-
toren zu verdeutlichen. In jedem Fall ist Macht von einem freien Willen 
oder einer grundlosen Tat freizuhalten, da sie aus Zwischenhandlungen 
erwächst, die allem Machthaben und jeder Herrschaft vorausgehen. In-
dem Rationalität und Ordnung verwirklicht werden, realisiert sich Frei-
heit. Sie stiftet neuartige Selbst-, Welt- und Fremdbezüge. Freiheit ist 
nicht nur Negation und Bruch mit dem Gegebenen (Sartre), sondern 
auch eine neue Fixierung, die sich jedoch nicht zu einer Totalität (Hegel) 
aufspreizt. Jedes öffentliche Feld ist in unterschiedlicher Weise ein »Feld 
der Freiheit/champ de la liberté« (Merleau-Ponty 1966, 515), in dem sich 
Handlungsmöglichkeiten und -anforderungen in nähere und fernere glie-
dern. Gewalt wirkt schließlich bei allen Thematisierungen und Feldstif-
tungen mit, da der politische Ausdruck etwas öffentlich artikuliert, in
dem er Anderes und Andere zum Schweigen bringt. Das Abgewiesene ist 
allerdings nicht schlechthin irrelevant, es beansprucht weiterhin, Gehör 
zu finden. Im Unterschied zur politischen Phänomenologie H. Arendts 
gibt es für Merleau-Ponty keine naturgemäße, in den Sachen selbst ver-
ankerte »Scheidelinie zwischen privaten und öffentlichen Angelegenhei-
ten« (Arendt 1981, 38), die festlegt, was öffentlich zur Erscheinung kom-
men darf und was nicht. Im Handeln werden Grenzen vielmehr gesetzt 
und nicht nur entdeckt. Daraus resultiert, dass es »keine letzte Wahrheit« 
(Merleau-Ponty 1974, 66) der Welt gibt. Jedoch ist die politische Ver-
nunftordnung (Platon, Aristoteles, Hegel, Arendt) nicht durch eine auf-
gezwungene und bloß durchgesetzte Notordnung zu ersetzen. Obwohl 
keine Logik frei von Kontingenzen ist, antwortet der Ausdruck immer 

HANNAH ARENDT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

noch auf die Herausforderungen einer Fraglichkeit des Seins, indem er 
etwas realisiert, das nicht vorausbestimmbar ist und doch auf unsere Si-
tuation eingeht.

j. Merleau-Ponty im Licht von Nachfahren und Wahlverwandten 

Es ist nicht zu leugnen, dass sich die Ausdeutung zahlreicher Motive 
in Merleau-Pontys Phänomenologie des Politischen einer rückwärtigen 
Lektüre verdankt. Im Lichte der Nachfahren und Wahlverwandten wird 
sichtbar, welche Potentiale in Merleau-Pontys Philosophie angelegt sind. 

Wenn wir den Bogen zunächst etwas weiterspannen, zeigen sich einige 
sachliche Verwandtschaften zum amerikanischen Pragmatismus, sofern 
man diesen nicht als Variante des Nutzendenkens, sondern als »Theorie 
situierter Kreativität« (Joas 1992, 197), die sich zu einer »kreativen De-
mokratie« (J. Dewey; ebd., 290) spezifiziert, versteht (vgl. Schnell 1994). 
Gezielte Anlehnungen in der Frage der Produktivität der Rede, der Onto-
logie und der Möglichkeiten einer politischen Zeitdiagnose unternimmt 
P. Ricœur (vgl. Ricœur 1974). Eine genuine Fortführung, die Politik und 
Kreation in den Mittelpunkt rückt, betreibt C. Castoriadis. Er zeigt, daß 
schöpferische Handlungen ontologisch nur realisierbar sind, wenn das 
Sein als Magma oder rohes Sein nicht voll in sich bestimmt ist, so daß 
überhaupt etwas vom Nichtsein ins Sein treten kann. Geschichte ist der 
Bereich »ontologischer Schöpfung« (Castoriadis 1984, 335), die Typen 
des Gesellschaftseins schafft und nicht nur teleologisch entfaltet. Schöp-
fung ist insofern eine creatio ex nihilo. Castoriadis setzt sich damit von 
den kausalen und deterministischen Modellen des Hegelmarxismus ab. 
Das »Nicht-Kausale« erscheint als »schöpferisches Verhalten«, als »In
stitution einer neuen gesellschaftlichen Regel, Erfindung eines neuen Ge-
genstands oder einer neuen Form« (ebd., 77). Die Institution der grie-
chischen Demokratie ist für Castoriadis das Beispiel einer ontologischen 
Schöpfung. Die Polis ist eine instituierende Gesellschaft, die sich selbst 
instituiert und dadurch ihre innere Struktur entstehen lässt. Kreation ist 
Autonomie in sozialer und normativer Hinsicht, ohne sich einem Ge-
setz unterstellt zu wissen. Alle Gesetze sind selbst Schöpfungen. Diese 
Annahme tendiert dazu, den klassischen Autonomiegedanken in einen 
Kreationismus aufzulösen. Die direkte Demokratie der Griechen ist für 
Castoriadis schließlich insofern ein Vorbild für die Moderne, als sie die 
Krisenanfälligkeit der politischen Repräsentation und Delegation unter-
läuft. Die darin enthaltene These einer Einheit von Macht und Gesell-
schaft bringt Castoriadis in einen Gegensatz zu C. Lefort. Beide führen 
das revolutionäre Projekt der Gruppe Socialisme ou Barbarie, der sie 
in den fünfziger Jahren angehörten, auf unterschiedlichen Wegen fort. 
Während für Castoriadis der revolutionäre Entwurf in einer sich explizit 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

selbst instituierenden und damit autonomen Gesellschaft, die politische 
Repräsentationen aufhebt, verwirklicht ist, sieht Leforts Demokratie-
projekt eine Spannung zwischen symbolischer Repräsentation und ge-
sellschaftlicher Selbstregierung vor. Lefort geht es um eine »restaurati-
on de la philosophie politique« (Lefort 1986, 17), die in Frankreich eine 
breite Arendt-Rezeption miteinleitete. Auch an Arendt kritisiert Lefort 
deren Unterschätzung der Bedeutung politischer Repräsentation (ebd., 
59 ff.). Mit derselben Problematik befasst sich auch P. Bourdieu, der al-
lerdings in der Theorie der Leiblichkeit einen anderen Anknüpfungs-
punkt im Werk Merleau-Pontys gefunden hat. Leiblichkeit wird zum 
Dispositionssystem des Habitus ausgeweitet, das inkorporierte Wahr-
nehmungsschemata und fungierende klassenspezifische Interessen ent-
hält, die in einem Streben nach gesellschaftlicher Unterscheidung wirk-
sam sind. Das Feld des Ausdrucks und der politischen Repräsentation 
wird an der Stelle betreten, wo es um eine Übersetzung stummer Erfah-
rungen in eine öffentliche Sprache geht. Bourdieu führt zur Erklärung 
der Teilung politischer Arbeit terminologisch die Differenz von Wortfüh-
rer und Publikum ein (vgl. Bourdieu 1992). Das Wortführen produziert 
Effekte der Bevormundung, Gewalt und Entfremdung. Bourdieu geht in 
die Richtung einer politischen Semiologie, da er den Wortführer als ei-
nen Teil des Publikums versteht, der als Zeichen an Stelle der Gesamtheit 
der Gruppe handelt und spricht (vgl. Bourdieu 1990). Die Genese der 
Differenz von Wortführer und Publikum leitet Bourdieu aus der Verfü-
gungsgewalt über kulturelles Kapital her, das er konzeptuell durch eine 
Umdeutung der klassischen Theorie des Kapitals gewinnt. Den meisten 
seiner zahlreichen Anhänger ist jedoch entgangen, dass es Bourdieu bei 
dieser Erklärung allein nicht belässt. Ungenannt, aber in subtiler Weise 
arbeitet er nämlich große Teile von Merleau-Pontys Ausdruckslehre als 
Ordnungsgesichtspunkte in seine empirischen Untersuchungen zur po-
litischen Sprache ein, die dadurch erst ihre Diagnosekraft erhalten (vgl. 
Bourdieu 1982, Kap. 8). Wir werden auf Bourdieu noch zurückkommen.

k. Französische Philosophie und neuere Sozialphilosophie

In der französischen Philosophie finden sich nicht nur Umarbeitungen des 
klassischen Diskurses der Repräsentation, sondern auch Ansätze die die 
Relevanz dieses Diskurses für das Politische überhaupt bezweifeln. Die 
Nachträglichkeit des politischen Ausdrucks und die Institutionalisierung 
einer gewissen Dauer der Delegationsbeziehung wird P. Virilio zufolge 
abgelöst durch die Einholung der Zukunft in den rasenden Stillstand ei-
ner Dromokratie, in der das »Ministerium der Zeit« herrscht, so dass das 
»Regieren nur noch ein Voraussehen« und »Simulieren« (Virilio 1980, 
186) ist. J. Baudrillard, der Stichwortgeber dieser Auffassung, behauptet 

FRANZÖSISCHE PHILOSOPHIE UND NEUERE SOZIALPHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

ergänzend, dass es heute in der Politik nichts mehr auszudrücken gibt, da 
alle Potentiale erschöpft sind. Deshalb kann es sich in der Politik »nicht 
mehr um Ausdruck oder Repräsentation handeln, sondern eben gerade 
noch um die Simulation eines für immer unausdrückbaren und unausge-
drückten Sozialen« (Baudrillard 1978, 4 1). Baudrillards Einwürfe wei-
sen auf den Umstand hin, dass wir eben nicht mehr in der griechischen 
Polis leben, sondern im Zeitalter politischer Simulation durch moderne 
Massenmedien. Von hier aus wäre zu prüfen, ob eine Telepolis und eine 
Cyberdemokratie im Internet die Delegation und ihre politische Autori-
tät aufheben, ob sie eine direkte Demokratie etablieren, einen allgemei-
nen Zugang zu öffentlichen Datenbanken und Entscheidungen, also eine 
politische Teilhabe, die Geschlechterdifferenzen, Altersunterschiede, so-
ziale Herkunft und andere Hierarchien unbedeutend werden lässt. Wie 
wir noch sehen werden, mündet diese Debatte, mit Unterstützung jener 
zur Künstlichen Intelligenz, in den gegenwärtigen Diskurs zur Digitali-
sierung der Lebenswelt.

In der neueren Sozialphilosophie außerhalb Frankreichs möchte ich 
auswahlweise noch auf drei Positionen hinweisen, in denen Merleau
Pontys Denken gegenwärtig ist. Zunächst ist B. Waldenfels zu nennen, 
der als Übersetzer, Herausgeber und Kommentator Merleau-Ponty in 
Deutschland von dessen eigenen Voraussetzungen her eingeführt hat. 
Waldenfels selbst vertritt eine Theorie responsiver Rationalität und 
»responsiver Ethik« (Waldenfels 1994, 584), in die neben Merleau
Ponty auch Foucault und Levinas eingegangen sind. Diese Dimension 
des Ethischen ist bei Merleau-Ponty angelegt. Konzipiert und ausge-
führt wurde sie von Waldenfels. Von Merleau-Ponty stammt der Ge-
danke, dass alles Verhalten, Handeln und Sprechen ein Eingehen auf Af-
fektionen eines Möglichkeitsfeldes ist, von Foucault kommt die These, 
dass dieses Feld durch eine Ordnung organisiert wird, die Ordentliches 
von Außerordentlichem sondert, von Levinas’ Theorie der Fremderfah-
rung entnommen ist schließlich die Annahme, dass das Handeln nicht 
nur von Möglichkeiten herausgefordert wird, sondern von Ansprüchen, 
auf die wir zu antworten haben, ob wir wollen oder nicht. Neben Wal-
denfels ist noch Ch. Taylor zu erwähnen, der Merleau-Pontys Theo-
rie des leiblichen Ausdrucks (vgl. Taylor 1986) und, im Ausgang von I. 
Berlin, Herders Ausdrucksanthropologie aufgenommen hat. Beide As-
pekte, die in das Konzept eines Ausdrucksgeschehens (expressivism) 
eingehen, wie es in seinem ›Hegel‹-Buch von 1975 heißt, legt Taylor ei-
ner Güterethik zugrunde, mit der er in die Liberalismus/Kommunitaris-
mus-Debatte eingreift (vgl: Taylor 1994). Die Hauptthese besagt, dass 
das Selbst seine Gestalt gewinnt durch eine Orientierung am Guten, wel-
ches zu artikulieren ist. Diese Sichtweise richtet sich gegen den Forma-
lismus der prozeduralen Ethiken und die Moderne insgesamt, sofern sie 
ihre Wertgrundlagen vergessen hat. An dem weitausholenden Versuch 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

der wiedergewinnenden Artikulierung eines nachmetaphysischen Guten 
fällt auf, dass Taylor die Krise des Selbst, die Autoren wie Mead, Levinas 
und Ricœur durchschritten haben, unberücksichtigt lässt. Zudem be-
rührt die gesamte Argumentation immer wieder ein Dilemma. Wenn es 
eine fixe Rangordnung von Gütern gibt, von der wir nur um den Preis 
der Selbst- und Wertverkennung abrücken können, wäre deren Artikula-
tion eine Wiederholung dessen, was schon ist. Taylor würde in die Nähe 
Schelers rücken und den klassischen Logos des Ethischen und Politischen 
wiederholen. Sofern man aber von möglichen Rangordnungen ausgeht, 
die auch anders sein könnten und erst durch die Expression zustande 
kommen, bliebe deren moralische Verbindlichkeit relativ. 

Die von Taylor vernachlässigten Dimensionen der Subjektivität sind 
auf eigene Weise ein Thema in der feministischen Analyse des Gender 
Trouble. Innerhalb der neueren Merleau-Ponty-Rezeption durch den Fe-
minismus (vgl. dazu den von S. Stoller und H. Vetter 1997 edierten Sam-
melband Phänomenologie und Geschlechterdifferenz) sind vor allem drei 
Aspekte der Theorie von J. Butler, die in den frühen achtziger Jahren bei 
A. Schütz’ Schüler M. Natanson studierte, zu erwähnen. Für Butler be-
ruht die Bildung des Subjekts auf Differenzierung und Ausschließung 
einer verworfenen Andersheit. Ein Subjekt wird durch Macht konstitu-
iert, die dem Subjekt jedoch die Möglichkeit zur Umarbeitung der Macht 
eröffnet. Dieser Gedanke bestätigt sich auch bei der Analyse der femi-
nistischen Repräsentationspolitik. Das feministische Subjekt, in dessen 
Namen Frauen sprechen, ist durch eine Ausschließung hervorgebracht, 
die Einheit durch Differenzierung gewinnt. Butler weist schließlich die 
Annahme einer ontologisch verbürgten Körper- und Geschlechtlichkeit 
der Frau zurück. Es ist vielmehr die Produktivität einer performativen 
Bezeichnung, die einen Körper als etwas produziert und damit die Sub-
version von Geschlechterordnungen zulässt (vgl. Butler 1991). Mit die-
sen an Foucault, Derrida und Lacan gewonnenen Einsichten richtet sich 
Butler nicht nur gegen den reformorientierten Gleichstellungsfeminis-
mus, der seine eigenen Ausschließungen verkennt, sondern auch gegen 
L. Irigaray, die, unter Berücksichtigung von Merleau-Ponty und Levinas 
(vgl. Irigaray 1991, Teil IV), eine Ethik der sexuellen Differenz im Auge 
hat, welche aber die Performanzen der Geschlechtsidentität verfehlt. 
Butlers eigene Beurteilung von Merleau-Pontys Versuchen über den Eros 
ist zwiespältig. Er habe die Geschlechtlichkeit zwar in ihrer weltlichen 
Konkretion beschreiben wollen, sie letztlich aber auf das invariante Mo-
dell von Herr und Knecht reduziert, welches jedoch nur eine besondere 
gesellschaftliche Organisationsweise der Geschlechterbeziehung sei, die, 
indem sie zur wahren erhoben wird, zur Ideologie gerät. Die Beurteilung 
ändert sich in einer neueren Stellungnahme, die am Beispiel von Irigaray 
das Paradoxon feministischer Philosophie dekonstruiert. Wird die Phi-
losophie als ein allgemeiner Logos verstanden, der durch symmetrische 

FRANZÖSISCHE PHILOSOPHIE UND NEUERE SOZIALPHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

Rollenverteilungen die Andersheit der Frau auslöscht, dann ist das Fe-
ministische ein Ausgeschlossenes, welches sich wiederum nur durch den 
Gewaltakt einer Beherrschung der maskulinen Eigenheit Zugang zum 
Logos verschaffen kann. Ausdrücklich weist Butler die Ansicht, Mer-
leau-Ponty könne auch in seinem Spätwerk keine Beziehung zu einer An-
dersheit denken, die nicht vom Selben beherrscht würde, als einseitig zu-
rück. Nicht nur Ricœur, auch Merleau-Ponty spricht von einem »Selbst, 
das ein Anderes ist« (Merleau-Ponty 1986, 320). Fragen wir nun ab-
schließend, welche politischen Inspirationen heute von Merleau-Pontys 
Philosophie ausgehen könnten.

Der Philosoph kann als Intellektueller selbst ein Wortführer im po-
litischen Raum sein. Beispiele dafür sind die engagierte Politik Sartres 
und die wesentlich differenzierteren Eingriffe Foucaults und Bourdieus. 
Eine Grenze ist für Merleau-Ponty erreicht, wenn der Intellektuelle nur 
noch versucht, dem Weltgeist überall auf die Sprünge zu helfen. »Keine 
rein philosophische Politik z. B. kein philosophischer Rigorismus, wenn 
es um ein Manifest geht« (ebd., 334). Politische Praxis, die von der Sei-
te das öffentliche Feld betritt, setzt eine offizielle Politik voraus, an der 
sie sich abarbeitet, um Möglichkeitsspielräume offen zu halten. Von der 
Postmoderne unterscheidet sich Merleau-Ponty darin, daß er die Auffas-
sung, Pluralismus »ist an sich gut« und »muß geachtet werden« (Lyotard 
1985, 70), als umgekehrten Einheitszwang ablehnen würde. Dem Libe-
ralismus stimmt Merleau-Ponty darin zu, daß universelle Menschenrech-
te nicht voreilig relativiert werden dürfen. Ein Liberalismus verkümmert 
jedoch, wenn er sich in leeren Prozeduren, lebensweltvergessenen Regeln 
und bloßen Sonntagsreden erschöpft. Die kommunitaristische Subpolitik 
in einer Zivilgesellschaft zwischen Staat und bürgerlicher Gesellschaft 
wird dort problematisch, wo sie in eine Verteidigung des Eigenen auf 
Kosten des Fremden umschlägt. Zu sehr ist Merleau-Pontys Werk von 
der ethnologischen Erfahrung einer nicht zu überspringenden Anders-
heit und einem wilden Denken (C. LeviStrauss) zwischen Eigenem und 
Fremden geprägt. Für die feministische Debatte sind schließlich nicht nur 
Merleau-Pontys Ausführungen zur politischen Repräsentation, zur Na-
türlichkeit/Konventionalität des leiblichen Ausdrucks, zum ambivalen-
ten Bezug zwischen Mutter und Kind (vgl. Merleau-Ponty 1994, 116 ff., 
400 f.) relevant, sondern auch Anstöße zu der Frage, wie überhaupt für 
einen diskursiven De-Konstruktivismus der Leib von Gewicht sein kann. 
Merleau-Pontys Philosophie inspiriert insgesamt zu einer indirekten und 
offenen Politik, die etwas tut und ihre Grenzen kennt.

Wir betrachten Merleau-Ponty für die Sozialphilosophie am Leitfa-
den der Vulnerabilität als Stichwortgeber. Da Merleau-Ponty aus heuti-
ger Sicht sehr früh verstorben ist, sind viele seiner Stichworte unartiku-
liert geblieben. Sie sind mit Hilfe von Nachfahren und Wahlverwandten 
zu explizieren. Aus den Explikationen erwachsen wiederum Fragen und 

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHÄNOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

Orientierungen, die über Merleau-Ponty hinaus in unsere Gegenwart 
weisen. Es sind Fragen, die das Ethische in seiner Verbindlichkeit und in 
seinem Anspruch betreffen, wie auch Fragen, die der Logik der politi-
schen Repräsentation gelten.

FRANZÖSISCHE PHILOSOPHIE UND NEUERE SOZIALPHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

9) P. Bourdieu:  
Die Teilung der politischen Arbeit

»Das eigentliche Problem der Politik …(ist) das der Transformation 
von Erfahrung in Diskurs.« (Bourdieu 1982,720) Als Denker des Poli-
tischen geht Pierre Bourdieu mit Merleau-Ponty davon aus, dass dieses 
Eigentliche eine Transformation von Erfahrung in Diskurs sei. Bourdieu 
folgert daraus, dass es damit zu einer »Teilung der politischen Arbeit« 
(ebd., 648) kommen würde. Es handelt sich um eine Teilung zwischen 
Wortführer und Publikum. Als Urzirkel der Repräsentation bezeichnet 
er die entsprechende Logik, der zufolge sich Wortführer und Publikum 
wechselseitig konstituieren. Wolfgang Sofsky hat diese Denkweise unter 
den Stichwort Stellvertretung in den Katalog der Figurationen sozialer 
Macht aufgenommen (vgl. Schnell 2011).

Der Urzirkel ermöglicht einen Ausweg aus dem Dilemma in das sich 
empiristische Repräsentationstheorien im Ausgang von Locke und kon-
struktivistische Repräsentationstheorien nach Hobbes begeben haben. 
Laut Empirismus widerholt der politische Repräsentant in seiner Rede 
lediglich die schon präsenten Ideen und Interessen des Volkes. Laut Kon-
struktivismus entsteht ein politisches Volk von Bürgern erst, indem die 
Worte des Vertreters als eigene anerkennt werden. Der politische Reprä-
sentant konstruiert das Eigene. Auf diese Sachlage antwortet Bourdieu 
und führt dabei Merleau-Pontys Überlegungen in einem doppelten Sin-
ne weiter. Einerseits knüpft er an sie an, andererseits überführt er sie in 
eine Soziologie des Politischen.

a. Soziologie des Politischen

Bourdieus Soziologie des Politischen befasst sich mit jenen Prozessen in 
der Politik, bei denen es um die Darstellung und Vertretung von Interes-
sen durch politische Kommunikation geht, welche die Delegationsver-
hältnisse und Machtverteilungen in einem politischen Feld mitbestimmt. 
Die soziologische Beschreibung dieser politischen Kommunikation dient 
dem Nachweis möglicher Entfremdungen und Gewaltsamkeiten, die bei 
der Übersetzung von inkorporierten Meinungen in eine explizite Spra-
che entstehen können. 

Kritisch richtet sich Bourdieu gegen die Illusion eines sprachlichen 
Kommunismus. Die Illusion macht glauben, dass die Sprache allen ge-
hört und somit jeder am öffentlichen Diskurs teilhaben darf und kann. 
Die politische Arbeitsteilung wäre damit aufgehoben, denn »es gibt kei-
ne Politiker, sondern höchstens Menschen, die u.a. auch politisch tätig 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

sind.« (Bourdieu 1982, 620) Die damit angestrebte Gesellschaft würde 
ohne Experten und auch ohne Expertenherrschaft auskommen und gli-
che darin der von Cornelius Castoriadis vertretenen Version von direk-
ter Demokratie. Eine solche Vision setzt aber voraus, dass jeder im ei-
genen Namen zu sprechen in der Lage ist, indem er Erfahrungen macht, 
reflektiert und dann in Sprache übersetzt, um sich öffentlich Gehör zu 
verschaffen. Diese Auffassung ist für Bourdieu naiv, sie wiederholt John 
Lockes Ansicht, dass Sprache lediglich die Kundgabe innerer Erfahrun-
gen sei, die jeder macht und für sich versteht und damit das, was er meint 
und sagen will. Das Sprechen hat in diesem Fall an der Entstehung von 
Sinn und Bedeutung keinen Anteil. Bereits Hobbes wies darauf hin, dass 
Bedeutungen erst entstehen, indem jemand etwas sagt, das von anderen 
als maßgeblich anerkannt wird. Dieser Ansicht folgen Merleau-Ponty 
und auch Bourdieu in eigener Weise und bestätigen damit die Teilung 
der politischen Arbeit.

Bourdieu versteht sich als Aufklärer, der die falschen Versprechen des 
sprachlichen Kommunismus als Illusion bezeichnet. Kommunismus ist 
der Glaube, dass es eine Eigenheitssphäre gibt, die sich ohne Entfremdun-
gen in allen Bereichen verwirklichen kann. Er verdeckt, dass nicht alle 
Akteure einer Gesellschaft gleichermaßen zur Sprache und zur Teilhabe 
befähigt sind. Akteure, deren Bildung und Status hierzu nicht ausreichen, 
sind »zur Delegation verdammt.« (ebd., 647) Sie sind zum »Rückgriff 
auf Wortführer« und damit auf eine »geborgte Sprache« (722) gezwun-
gen. In seinem Essay Sur la télévision (1996) zeigt Bourdieu, wie in po-
litischen Talkshows über das Schicksal von Menschen gesprochen wird. 
Diese Menschen müssen akzeptieren, dass über sie in einer Sprache ver-
handelt wird, die nicht die ihre ist. Da sie selbst keine akzeptierte Spra-
che anzubieten haben, müssen sie sich mit der geborgten Sprache von 
Wortführern zufriedengeben, die sie aber nicht politisch repräsentiert. 
In diesem Sinne sind gut gemeinte, aber letztlich unterkomplexe Apolo-
gien, wie jene von Robert Misik (2019), wenig hilfreich. Misik möchte 
die einfachen Leute gegen falsche Freunde verteidigen, indem er einen 
fertigen moral sense der unteren Klassen aufdeckt, der den alternativen 
Fakten des Populismus widerstehen können soll.

b. Politische Repräsentation

Die Arbeitsteilung zwischen Wortführer und Publikum bezeichnet Mer-
leau-Ponty als Mysterium der Vernunft. Bourdieu formt diese Sprech-
weise um und spricht von einem »Mysterium des ministeriums.« Seine 
Aufklärung des Mysteriums des Dienens zeigt, dass und warum der Die-
ner zum Herrscher wird und werden kann. Demnach realisiert die po-
litische Repräsentation, dass der Wortführer, der eigentlich nur ein Teil 

POLITISCHE REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

der repräsentierten Gruppe sein soll, zum »Zeichen« wird, das »an Stel-
le der Gesamtheit der Gruppe fungieren kann.« (Bourdieu 1992, 177). 
Aus dieser Logik gibt es kein Entkommen, besonders nicht für Akteure, 
die, wie erwähnt, arm an kulturellem Kapital und damit an anerkann-
ter Sprache sind. 

Weil der Wortführer an der Stelle der Gruppe sprechen und sich da-
mit in gewissem Sinne von der Gruppe zu lösen vermag, kann er als Ei-
genmacht der Gruppe entgegentreten und »gegenüber jedem einzelnen 
Gruppenmitglied anerkannten Zwang bzw. symbolische Gewalt aus-
üben.« (ebd., 184) Die politische Repräsentation soll Akteure im öffent-
lichen Raum sichtbar werden lassen, indem jemand im Namen dieser 
Akteure für diese Akteure spricht. Diesem Grundgedanken des politi-
schen Liberalismus fügt Bourdieu die Einsicht hinzu, dass »die Entfrem-
dung zwischen Mandanten und Mandatsträger der Delegationsbezie-
hung als Möglichkeit immer schon immanent ist.« (177)

Das politische Feld ist ein Ort der Konkurrenz um Macht und das 
heißt, um das Recht als anerkannter Wortführer für eine Gruppe spre-
chen und handeln zu dürfen. Ein Wortführer hat Macht, weil er et-
was-als-etwas und damit so und nicht anders artikulieren kann. Der 
Wortführer ist Wortführer, weil er von der Gruppe anerkannt ist. Indem 
er diese Anerkennung erfährt, wird er tendenziell zur causa sui, die exis-
tiert, als ob sie ein Dasein um ihrer selbst willen führte. Der Wortführer 
übt aufgrund seiner Distanz zur Gruppe symbolische Gewalt gegenüber 
seinen Mandanten aus, weil er und nicht sie sprechen. Ein Wortführer 
macht Gewinne, da er Stellung und politisches Kapital akkumuliert. Die-
se Überlegungen im Ausgang und Zuspitzung von Merleau-Pontys Aus-
führungen zur Phänomenologie des Politischen, stellen Bourdieus Bei-
trag zum Politischen dar. Seine postum herausgegebenen, eigentlich nicht 
zur Veröffentlichung vorgesehenen Vorlesungen Über den Staat können 
dem nichts hinzufügen (vgl. Schnell 2015).

c. Anschluss an den Marxismus

Die Soziologie des Politischen sucht Anschluss an einen erweiterten Mar-
xismus. Die Lebensäußerungen von Akteuren, die Bourdieu als Kulturso-
ziologe ethnographisch untersucht hat, sind von der Stellung der Akteure 
im sozialen Feld und den dort jeweils geltenden Kapitalarten abhän-
gig. Erweitert ist Bourdieus Anschluss an den Marxismus, weil er bean-
sprucht, mit der Pluralisierung des Kapitalbegriffs in soziales, politisches, 
kulturelles, symbolisches und eben auch ökonomisches Kapital über ein 
vermeintlich enges Verständnis von Kapital hinauszugehen. Allerdings ist 
hier Vorsicht geboten! Als Ethnologe fügt Bourdieu dieser Lesart noch 
eine andere, die erste durchaus konterkarierende Lesart hinzu.

P. BOURDIEU: DIE TEILUNG DES POLITISCHEN ARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

In seinen Untersuchungen zur kabylischen Kultur tritt Bourdieu für 
eine »allgemeine Wissenschaft der Ökonomie praktischer Handlungen« 
(Bourdieu 1976, 356) ein, die auch zweckfreie Tätigkeiten als Streben 
nach Gewinnmaximierung zu verstehen in der Lage ist. Damit würde 
Bourdieu die von ihm kritisierte Version von Marxismus in der Wei-
se erweitern, dass er zu einer Totalisierung des Ökonomischen beiträgt.

Wir können uns die Sachlage anhand der Debatte um Marcel Mauss’ 
Essai sur le don verdeutlichen. Andreas Hetzel weist daraufhin, dass 
es in der Debatte drei verschiedene Grundpositionen gibt. Während 
Bataille und Derrida die Unbedingtheit der Gabe herausstellen, betonen 
Lévi-Strauss und auch Bourdieu den Aspekt des Tausches innerhalb des 
sozialen Vorgangs des Gebens von Gaben. Ricœur wäre dann der Au-
tor, der eine vermittelnde Position einnimmt (vgl. Hetzel 2010, 228f).

Diese Charakterisierung bestätigt die Tendenz einer Verallgemeine-
rung des Ökonomischen (vgl. auch Bourdieus Ausführungen zum Ga-
bentausch: Bourdieu 1988, 163ff). Sie ist allerdings nicht unproblema-
tisch, ja sogar belastend.

d. Die Last des marxistischen Erbes

Bourdieu nimmt Anleihen an der Phänomenologie des Politischen und 
stellt sie im Zeichen einer marxistisch orientierten Sichtweise auf eine So-
ziologie des Politischen um. Im Licht einer Sozialphilosophie der Vulner-
abilität ist das Politische als Antwort auf das Ethische und als Gestaltung 
des ethischen Anspruchs zu verstehen. Soziologie im Sinne Bourdieus be-
deutet nun, dass das Gewicht des gesellschaftlichen Seins zu beachten ist, 
weil es die Antwort, also die Gestalt und Gehalt des Politischen mitbe-
stimmt. Dieses Sein fasst Bourdieu im Sinn einer verallgemeinerten Öko-
nomie auf. Das politische Handeln und Sprechen hat sich daher im Rah-
men einer »l’économie des échanges linguistiques« (Bourdieu 1990, 11) 
auf einem »sprachlichen Markt« (Bourdieu/Wacquant 1996, 180) zu be-
währen. Der Markt legt fest, welche Erzählung Geltung beanspruchen 
darf und welche nicht. Analog zur Warenform ist es dann auch möglich, 
dass sich Wiederholungen und leere Repräsentationen im politischen Feld 
durchsetzen, weil sie Gewinn oder auch nur einen feinen Unterschied er-
zielen. Auch wenn diese Möglichkeit realistisch ist, stellt sich dennoch die 
Frage, wie autonom und damit frei das Politische ist. Gibt es im Politischen 
Abweichungen vom Ökonomischen durch das, was Cornelius Castoriadis 
als das »Nicht-Kausale« und als das »schöpferische Verhalten« (Castoria-
dis 1984, 77) bezeichnet? Die Krise der politischen Repräsentation ist für 
Bourdieu kein Unfall, sondern eine normale Möglichkeit. Ist die Repräsen-
tation denn überhaupt ein leitender Modus des Politischen? Schauen wir, 
was Castoriadis zu diesen und anderen Fragen zu sagen hat.

DIE LAST DES MARXISTISCHEN ERBES

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

10) C. Castoriadis:  
Autonomie der direkten Demokratie

Mit seiner politischen Philosophie knüpft Cornelius Castoriadis unter 
anderem an den Marxismus an. Im Gegensatz zu Autoren, wie etwa 
Pierre Bourdieu, interessiert sich Castoriadis aber weniger für das öko-
nomische, sondern eher für das praxisphilosophische Element im Werk 
von Marx. Dieses nutzt er zur Kritik an der Herrschaft der Bürokratie. 
Diese Perspektive verfolgt die von Castoriadis zusammen mit Claude 
Lefort und Jean-Francois Lyotard gegründete Gruppe Socialisme ou Bar-
barie, die 1966 ihre gleichnamige Zeitschrift einstellt und sich über die 
Frage der politischen Repräsentation entzweit (Lyotard 1973b; Lefort 
1986; Schnell 2000, 75 ff.). 

a. Castoriadis und Merleau-Ponty

Castoriadis verfolgt mit seinem Werk ein »politisches Projekt« (Castoriadis 
1987, 47). Um dieses Projekt verstehen zu können, ist es unverzichtbar, 
Castoriadis’ Verhältnis zur Phänomenologie und das heißt vor allem zu 
Maurice Merleau-Ponty zu beleuchten. Merleau-Ponty legt in Abenteuer 
der Dialektik (Merleau-Ponty 1975) dar, dass Geschichte nicht durch ein 
Telos, sondern eher im Sinne einer offenen »Inthronisierung des Sinns« 
(ebd., 23) zu verstehen sei. Wahlverwandtschaften sorgen für einen Zu-
sammenhang der Teile. Innerhalb derer kommt es zu wechselnden Do-
minanten, einem »Werden von Bedeutungen, die zu Mächten oder Ins-
titutionen wurden.« (ebd., 43). In seiner Vorlesung Die ›Institution‹ in 
der personalen und öffentlichen Geschichte (Merleau-Ponty 1973) führt 
Merleau-Ponty aus, dass eine Stiftung nicht auf Leistungen des Bewusst-
seins reduzierbar ist. Der vielmehr historische Sinn dieser Schöpfung um-
fasse weiterhin nicht nur politische und öffentliche Räume (Staat, Kir-
che, etc.), sondern jede wiederholbare und (im gestalttheoretischen Sinn) 
kohärente Bedeutung. Der in diesem Zusammenhang verwendete Begriff 
der Institution verweist auf Husserls Begriff der Stiftung aus der Krisis 
zurück und findet sich in Castoriadis’ Hauptwerk Gesellschaft als ima-
ginäre Institution in voller Entfaltung.

Castoriadis’ Konzept des Magma wäre ohne Merleau-Pontys Versuch 
einer neuen Ontologie im Hinblick auf ein être brut/sauvage, wie dieser 
ihn in Das Sichtbare und das Unsichtbare (Merleau-Ponty 1986) und in 
Die Natur (Merleau-Ponty 2000) unternimmt, kaum denkbar. Die di-
rekte Auseinandersetzung ist kontrovers. In seinem Aufsatz »Das Sag-
bare und das Unsagbare« folgt Castoriadis Merleau-Pontys drittem Weg 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

zwischen stummer Erfahrung und linguistic turn (Castoriadis 1983, 107 
ff.). In einem späteren Text, der den Titel »Merleau-Ponty und die Last 
des ontologischen Erbes« (Castoriadis 1986) trägt, weicht die Bewunde-
rung einer kritischen, vielleicht auch allzu kritischen und damit einsei-
tigen Herangehensweise: Castoriadis wirft Merleau-Ponty vor, mal die 
Wahrnehmung, mal den Leib, mal die Subjektivität überzubetonen und 
damit den Prozess der Sinnbildung jeweils zu vereinseitigen. Es stellt sich 
allerdings die Frage, wie Kritiker daraufhin formulieren, ob Castoriadis’ 
»reine Einbildungskraft« (Waldenfels 1995, 196) nicht ebenso einseitig 
sei und deshalb das Gewicht der Gewesenheit der Aktualität einer his-
torischen Stiftung unterbestimme (vgl. Vajda, 1983). 

b. Sozialismus oder Barbarei?

Sozialismus oder Barbarei? Die »Autonomie des Proletariats« (Castoriadis 
1980, 110) gegen die Bürokratie zu verteidigen – das ist die »gegenwärti-
ge Frage« (ebd., 46), wie es 1965 heißt. Der Hintergrund dieser Opposi-
tion ist die Einschätzung in Lenins Testament (vgl. Lenin 1974, 409f). Im 
Jahre 1922 schreibt Lenin in seinem politischen Testament an die Adres-
se des Parteitages der KP, dass es einen bösen Schüler der russischen Re-
volution gäbe, Stalin, und einen fähigen Mann, Trotzki. Der eine steht 
für die Wahrheitsdiktatur der Partei, der andere für die Spontaneität der 
Massen. Es ist Merleau-Ponty, der in den frühen 1950er Jahren diese Al-
ternative als Konstellation zwischen Institution und Kreativität interpre-
tiert (Merleau-Ponty 1988, 149 f.). Castoriadis und die Gruppe knüp-
fen an diese Konstellation nach dem Ende des zweiten Weltkrieges und 
der Befreiung Frankreichs vom Regime Pétains durch de Gaulle an. Als 
kritischer Beobachter Frankreichs in der Nachkriegszeit nimmt Casto-
riadis in bestimmter Hinsicht eine trotzkistische Position ein. Der von 
Pierre-Joseph Proudhon stammende Begriff der permanenten Revolu-
tion bedeutet bei Trotzki, dass die Systeme einer Gesellschaft und da-
mit die Gesellschaft selbst »nicht ins Gleichgewicht kommen« (Trotzki 
1969, 28). Die Gesellschaft erschöpft das rohe Sein, von dem sie zehrt, 
nie gänzlich und erstarrt nicht in der versachlichten Herrschaft des Bü-
ros (Max Weber). Gesellschaft ist eine imaginäre Institution. 

Bereits in den späten 1950er Jahren entdeckt Castoriadis die Psy-
choanalyse als einen Baustein für seine politische Theorie. Die Psycho-
analyse bietet die Möglichkeit, die »Selbstschöpfung der menschlichen 
Subjektivität« (Castoriadis 1991, 38) zu denken und damit die Chance, 
Autonomie, in Ergänzung zum Politischen, nicht nur kollektiv, sondern 
auch individuell zu beschreiben.

Das Politische versteht Cornelius Castoriadis als eine zwischen indivi-
dueller und kollektiver Autonomie variierende Kraft, die im Zeichen des 

SOZIALISMUS ODER BARBAREI?

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Schöpferischen eine Kreation darstellt und sich in Form einer direkten 
Demokratie organisiert. Jede dieser Bestimmungen ist bedeutsam und 
umstritten zugleich. Das Politische wird von Castoriadis konzipiert im 
Ausgang einer kritischen Analyse des Gesellschaftlich-Geschichtlichen 
eines bestimmten Hegelmarxismus.

Der Marxismus als revolutionäre Theorie ist zu erhalten, aber von al-
len metaphysischen und mechanischen Prinzipien zu befreien. Der letz-
te Bezugspunkt des Logos ist stattdessen ein »Element des Imaginären« 
(Castoriadis 1984, 11). Das Imaginäre spielt auf eine schöpferische Au-
tonomie an, die Platon, Kant und die Psychoanalyse in sich vereint: die 
Rede von einem Element verweist zudem auf die Tradition der vorsokra-
tischen Naturphilosophie. Ein Element ist demnach kein Objekt für Ma-
nipulationen, sondern zunächst das Sein, worin und woraus wir leben. 
Merleau-Ponty und Levinas vertreten ähnliche Positionen.

c. Das Schöpferische

Der von Castoriadis kritisierte Marxismus ignoriert, dass Gesellschaft 
und Geschichte nicht festen Gesetzen der Entwicklung unterliegen, die 
»in den Tatsachen, objektiv, außer uns« (MEW 19, 211) wirken, son-
dern von der Praxis her zu verstehen sind, die gegen eine Verdingli-
chung ankämpft, welche im Mittelpunkt des Kapitals und der Schriften 
von Georg Lukács und Alfred Sohn-Rethel steht. Die zentrale und al-
les beherrschende Position der Ökonomie wird aufgegeben. Die Moti-
ve menschlicher Praxis sind nicht wesensmäßig ökonomisch, da es sich 
beim Ökonomischen und auch bei allen anderen Rationalitätsmustern 
um »gesellschaftliche Schöpfungen« (Castoriadis 1984, 45 f.) handelt. 
In diesem Sinne werden alle festen Formen eingeschmolzen. Dazu zählen 
auch beliebte Autoritäten wie die Biologie und die Spekulationen über 
einen Selbsterhaltungstrieb des Menschen (Schnell 2004, Kap. 13). Das 
Ergebnis der Destruktion lautet schließlich: »Die marxistische Philoso-
phie der Geschichte ist nicht zu retten.« (Castoriadis 1984 65)

Die Alternative beginnt mit der Einsicht, dass Kausalität selbst 
eine nicht-kausale Schöpfung sei und dass die Geschichte quasi des 
»Nicht-Kausalen« (ebd., 77) ist, welches als Abweichung (déformation) 
oder als Stiftung (institution) erscheint, wie es mit Husserl heißt. Die 
Geschichte ist »der Bereich der Schöpfung« (ebd.), der »ontologischen 
Schöpfung« (ebd., 13), durch die etwas vom Nicht-Sein ins Sein tritt. Das 
Nicht-Sein ist dabei nicht Nichts, sondern pure Potenzialität, rohes Sein, 
ein »unerschöpflicher Vorrat an Andersheit« (ebd., 605) oder »Magma« 
(ebd., 564 f.), das Stiftungen ermöglicht, die das nie gänzlich geschlos-
sene Sein gleichermaßen zulässt und realisiert. Die bisherige Philosophie 
hat dieses Denken ausgeschlossen, da es das Schöpferische als mimesis 

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

bzw. imitatio missverstanden oder auf die Kunst im engeren Sinne be-
schränkt hat (ebd., 332 ff.). Castoriadis tritt als Befreier auf, da er dem 
Schöpferischen zu Eigenrecht und Durchbruch verhelfen möchte. »Die 
Geschichte ist ontologische Genese.« (ebd., 607) Heroische Possen und 
eben solche Thesen wecken in der Tat gelegentlich den Verdacht, Casto-
riadis ginge es um eine ontologische Rettung der Revolution.

Das schöpfungsvergessene Abendland ist noch nicht ganz verloren, 
lassen sich in seinen Beständen doch brauchbare Anknüpfungspunkte 
finden. Platons Definition der poiesis als einer Führung »aus dem Nicht
sein in das Sein« (Symposium, 205 b) wird zum Urbild der ontologischen 
Schöpfung (Castoriadis 1983, 197 f.). Aus der jüdischen Religion ent-
lehnt Castoriadis zugleich die Definition der Schöpfung als einer creatio 
ex nihilo, welche der traditionellen Bedeutung nach dem Griechischen 
eigentlich entgegensteht (vgl. Scholem 1970). Hier tritt nun ein Problem 
im Verständnis des Schöpferischen auf.

Eine Schöpfung aus dem Nichts wäre, im Hinblick auf die Kontex-
te des Handels, die Castoriadis neu beschreiben möchte, eine willkürli-
che Tat und als solche kaum verteidigenswert. Es fehlt eine Motivation 
zur Kreation, die natürlich kein Mechanismus oder Determinismus sein 
darf. Motivation ist laut Husserl in gewisser Hinsicht das Gegenstück 
zur Kausalität. Einen solchen Gesichtspunkt scheint Castoriadis einzu-
nehmen, wenn er mit Freud von der »Idee der Anlehnung« (Castoriadis 
1984, 481) spricht. Eine sich anlehnende Schöpfung kommt aber nicht 
ausschließlich aus dem Nichts; sie ist lediglich nicht vollständig auf ihre 
unvermeidlichen Vorbedingungen zurückführbar. 

Schöpfung ist, so können wir zusammenfassend sagen, ein Grund-
logos, der der Unterscheidung einzelner Rationalitäten wie der ästhe-
tischen, ethischen, kognitiven usw. vorausgeht – kurz: sie ist »absolute 
ontologische Schöpfung« (ebd., 335) (I). Sie lässt ferner ein eidos (eine 
maßgebliche Grundgestalt) ins Sein treten (II) und ist schließlich in pro-
duktive und reproduktive Dimensionen unterscheidbar (III). Das Politi-
sche ist nun das Medium, das die Veränder- und Gestaltbarkeit des Seins 
praktizieren soll.

Die Gerechtigkeit ist der Grundbegriff der politischen Ethik und der 
Sache nach auf die Frage der Gleichheit bezogen. Castoriadis fragt hier 
nach der Macht der Gleichheit in der kapitalistischen Gesellschaft und 
weist mit diesem Beitrag zur internationalen Debatte um die Gerechtig-
keit auf einen Aspekt hin, der innerhalb der Debatte, die von John Ra-
wls’ Politischem Liberalismus dominiert wird, vernachlässigt worden ist 
(vgl. Schnell 2001).

Ist kapitalistische Gleichheit Schein, macht sie Ungleiches real gleich 
oder ergänzt sie nur die Natur? In einer sehr gründlichen Lektüre der 
Texte von Aristoteles und Marx zeigt Castoriadis, dass Gleichheit 
und Vergleichbarkeit »eine gesellschaftlich-geschichtliche Schöpfung« 

DAS SCHÖPFERISCHE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

(Castoriadis 1983, 275) darstellen und eine »imaginäre Bedeutung« 
(ebd., 235) besitzen. Somit lässt sich nur im Rahmen eines »politischen 
Projekts und einer politischen Zielsetzung eine andere Einrichtung/In
stitution der Gesellschaft vorschlagen« (ebd., 275).

d. Direkte Demokratie

Die Form des Politischen, die der Gesellschaft als imaginärer Institution 
am nächsten kommt, ist die direkte Demokratie. Im Konzert der Theo-
retiker, die einer Phänomenologie des Politischen zuzurechnen sind und 
zu denen Merleau-Ponty, Bourdieu, Lefort, Lyotard, Baudrillard, Virilio, 
Latour und anderen zählen, nimmt Castoriadis die radikalste (und in ge-
wisser Hinsicht eine trotzkistische) Position im Hinblick auf Demokra-
tie und Autonomie der Zivilgesellschaft ein. Radikal, weil am weitesten 
von den Formen repräsentativer Demokratie entfernt.

Castoriadis knüpft an die Geschichte der griechischen Demokratie 
an und geht somit nicht von der metaphysischen Philosophie der Anti-
ke aus, wenn er, ähnlich wie Hannah Arendt, fragt, was wir heute von 
der antiken griechischen Demokratie lernen können. Im Unterschied 
zu Hegel und Max Weber wird hier eine gewisse Wirkungsgeschich-
te unterstellt, die eine positive Antwort ermöglicht: Die Griechen sind 
vorbildlich, weil ihre polis autonom ist und ihre eigenen Institutionen 
und Grundnormen schafft. Herrschaft des Gesetzes (nomos), Gleichbe-
rechtigung und Gleichheit der Bürger vor dem Gesetz (homoioi, isono-
mia), Teilhabe an der Volksversammlung (ekklesia) und andere Errun-
genschaften mehr sind hier relevant. Das damit verbundene Verständnis 
der Autonomie wird ausdrücklich von »Kantische[r] Begriffsbildung« 
(Castoriadis 1985, 323) abgerückt. Hier zeigt sich ein Problem der Au-
tonomie, das aus dem Konnex von Autonomie und Kreation resultiert 
(Arnason 1986, 286 ff.).

e. Autonomie und das Problem der Verbindlichkeit

Autonomie ist nicht zu verstehen als »Handlung im Einklang mit dem 
Gesetz«, sondern im Sinne einer »Schöpfung von Rationalität« (Casto-
riadis 1989, 473). Damit kommt Autonomie Willkür und Beliebigkeit 
gefährlich nahe, zumal uns mitgeteilt wird, dass die Inquisition, der Gu-
lag und Auschwitz ebenfalls als Schöpfungen begriffen werden können 
(Castoriadis 1985, 305). Dem entsprechend lassen sich auch neutralisier-
te Definitionen der Autonomie finden: »autonom bedeutet: die sich sel-
ber leitet, die nur auf sich selber hört.« (Castoriadis 1980, 110). Eine sol-
che Konzeption von Autonomie und Kreation ist kaum verteidigenswert 

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

(Schnell 1995, 304 ff.). Abhilfe soll folgender Gedanke schaffen, der al-
lerdings mehr einer Beschwörung gleicht: »In einer Demokratie kann 
das Volk machen, was immer es machen will – und muß dabei wissen, 
daß es nicht machen soll, was immer es machen will. Demokratie ist die 
Herrschaft der Selbstbegrenzung.« (Castoriadis 1985, 317) Vom Können 
zum Sollen führt im Zeichen einer kreationistischen Deutung der Auto-
nomie jedoch kein wirklicher Weg. Ein Konnex zwischen Ästhetischem, 
Politischem und Ethischem, wie etwas bei Lyotard, ist hier nicht vor-
gesehen (vgl. Lyotard 1984). Castoriadis spielt vergeblich verschiedene 
Möglichkeiten durch. Worin könnte eine Selbstbegrenzung bestehen? In 
Normen, in bestimmten Institutionen, in Inhalten oder in Traditionen? 
Nichts von all dem verhindert eine Verflachung der Autonomie durch 
Selbstbegrenzung, da keiner der vier Kandidaten einer als Kreation ver-
standenen Autonomie verbindlich vorausgeht oder ihr beigemischt wäre. 

Hier zeigt sich ein Problem der Verbindlichkeit. Anders gesagt: das Po-
litische wird ohne ausreichende Ethik gedacht. Wenn es nur um ein Kön-
nen geht, ist daraus keine Selbstbegrenzung zu gewinnen, die nicht mor-
gen schon wieder anders sein könnte. In seinen spärlichen Überlegungen 
zur Ethik behilft sich Castoriadis mit weiteren Setzungen. »Das mensch-
liche Leben muss zum Absoluten erklärt werden, weil das Autonomie-
gebot kategorisch ist, und ohne Leben keine Autonomie.« (Castoriadis 
2011, 233) Castoriadis erkennt, dass es ein Ethisches nur gibt, wenn 
man sich mit dem Problem des Absoluten auseinandersetzt. Doch aus 
einer Setzung folgt kein Absolutes, nicht einmal die Selbstzweckhaftig-
keit der Autonomie.

f. Lernen von den Griechen

In der Sache bleiben drei Dinge, die wir Heutigen von der direkten De-
mokratie der Alten lernen sollen (Castoriadis 1985, 307 ff.):

Direkt ist eine Demokratie, die die Eigengesetzlichkeit der Repräsen-
tation umgeht (I), die die Macht der Experten begrenzt (II) und die den 
Staatsapparat als Mittel zum Zweck ansieht (III). All dies aus Sicht und 
zugunsten einer Bürgergemeinschaft, die ein autonomer Souverän über 
sich selbst ist und sich auch nur selbst begrenzen kann. Wenn aber die 
polis insgesamt verrückt wird, sind wir verloren. Von ihren positiven 
Möglichkeiten her ist die direkte Demokratie dem Bild, das das Politi-
sche in den »westlichen Gesellschaften heute« bietet, »diametral entge-
gengesetzt« (ebd., 313). Es stellt sich nur die Frage, wie die am Vorbild 
der Griechen gewonnene Kraft der einheitlichen politischen Versamm-
lung der Bürger heute als Realisierbare gedacht werden kann.

Vermutlich unter dem Eindruck der Diskursethik und in Kenntnis ge-
wisser Schwächen seiner Theorie nimmt Castoriadis kurz vor seinem Tod 

LERNEN VON DEN GRIECHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

einen neuen Anlauf. Die Frage lautet jetzt: »Wie können wir den Gegen-
stand der Politik erläutern und für unsere politischen Entschlüsse und 
Handlungen Rechenschaft ablegen und Gründe angeben (logon dido-
nai)?« (Castoriadis 1992, 51) Die Gründe sollen die Autonomie davor 
schützen, alle möglichen historischen Schöpfungen verteidigen zu müs-
sen, nur weil es Schöpfungen sind. Diese Gefahr tauchte ja auf, weil Ge-
schichte ohne Telos und ohne andere Mechanismen auskommen muss, 
die ein gutes Ende garantieren könnten. Castoriadis wendet seinen An-
satz nun erstmals in eine transzendentalpragmatische Richtung, wenn er 
sagt, dass die Frage nach den Gründen für das Engagement zugunsten 
von Autonomie bereist »die Anerkennung des Werts der Autonomie in 
der Sphäre des Denkens« (ebd., 57) impliziere. Wer nach Gründen für 
das Projekt der Autonomie fragt, nimmt Autonomie bereits in Anspruch 
und beweist damit, dass eine bestimmte Autonomie gar nicht verfehlt 
werden kann – dies des Denkens. Die Unterscheidung zwischen kogni-
tiver und politischer Autonomie ist unproduktiv, weil aus der einen die 
andere nicht folgt und es auf diese andere, die politische Autonomie, und 
zwar in Verbindung mit der kognitiven, ankommt. Zudem wäre eine Au-
tonomie, die bereits in rationalen Bahnen verläuft, keine Schöpfung und 
somit eine Art kantischer Begriffsbildung, die Castoriadis eigentlich ab-
lehnt. Bliebe ein Blick auf die Empirie.

g. Gesellschaftlicher Neuanfang?

Wie für alle Praxisphilosophien im Ausgang vom Marxismus stellt sich 
auch im Falle von Castoriadis die Frage, welche moderne soziale Bewe-
gung das Erbe der Griechen aufnehmen und das Projekt der Autonomie 
der direkten Demokratie im Sinne eines gesellschaftlichen Neuanfangs 
realisieren soll.

In diesem Sinne befasste sich Castoriadis mit der Ungarischen Revo-
lution. Im Sommer 1956 kommt es in Posen (Polen) zu einem antista-
linistischen Arbeiteraufstand. Im Herbst desselben Jahres solidarisieren 
sich Studierende in Budapest und lösen damit das aus, was als Ungari-
sche Revolution bezeichnet wird. Um einen Flächenbrand zu vermei-
den, greifen die Sowjets im November militärisch ein und beenden das 
ungarische Experiment. 1958 wird Imre Nagy hingerichtet. Zehn Jahre 
später ereignet sich der Prager Frühling. 1989 erhält Nagy ein Staatsbe-
gräbnis in Ungarn. Aus dem ehemaligen Konterrevolutionär ist der An-
führer eines Volksaufstandes geworden. Castoriadis widmet diesem Ge-
schehen zwei Analysen.

Zunächst nähert sich Castoriadis der Situation in Ungarn ganz in 
trotzkistischer Perspektive. Der Aufstand in Ungarn führe die Unfähig-
keit von Bürokratie und Planwirtschaft jedermann vor Augen. Dem stelle 

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

die »ungarische Arbeiterklasse spontan die Arbeiterverwaltung und die 
Führungsrolle der Arbeiterräte in allen Bereichen des gesellschaftlichen 
Lebens« (Castoriadis 2016, 23) entgegen. Damit ist ein Ereignis in die 
Geschichte getreten, das sich nicht wieder vergisst, weil es Anknüpfun-
gen ermöglicht. »Die proletarische Revolution gegen die Bürokratie hat 
gerade erst begonnen.« Es gehe jetzt darum, die Anknüpfungen zu rea-
lisieren und das »Programm der ungarischen Revolution zu verbreiten 
und dem französischen Proletariat« (ebd., 59) näherzubringen. Zehn 
Jahre später kommt es zum Pariser Mai ’68 und den Aufrufen der CGT. 
Castoriadis findet in der Ungarischen Revolution ein Ereignis der neu-
eren Geschichte, das für sein Programm einer basisdemokratischen Po-
litik spricht.

20 Jahre später ordnet Castoriadis die Ereignisse ein, indem er sie 
mit der französischen und der russischen Revolution vergleicht. Im Un-
terschied zu diesen welthistorischen Ereignissen sei die Revolution der 
Ungarn verdrängt und zu Unrecht vergessen worden. Deren erinne-
rungswürdige Leistung liege darin, dass es zu einer Massenbewegung 
gekommen sei, die den Staatsapparat ins Wanken gebracht habe (71f.). 
Nun werden der Bewegung des geistreichen Volkes alle Kategorien einge-
legt, die den Griechen in Paris berühmt gemacht haben. Die Ungarische 
Revolution zeuge von einer »Öffnung der Geschichte«, in der sich ein 
»schöpferisches Potential« artikuliert habe, dessen »Quelle« die »Akti-
vität des ungarischen Volkes« (72) gewesen sei. Als Träger der Revoluti-
on hätte das Volk eine Balance von Spontaneität und Organisation rea-
lisiert (74ff). Regierung und Alltag sind keine getrennten Sphären mehr, 
die »autonome Tätigkeit des Volkes« (85) dränge auf die Durchsetzung 
der direkten Demokratie,« (82)

Den Mangel an ethischer Inspiration für das Projekt der Autonomie 
einer direkten Demokratie kompensiert Castoriadis nicht durch rationa-
le Letztbegründung, sondern durch den Aufweis von gesellschaftlichen 
Bewegungen, die nicht nur Bewegungen unter anderen sind, sondern 
eine urstiftende Inspiration in die Welt setzen. In diesem Sinne ist die 
Revolution in Ungarn eine »schöpferische Quelle der zeitgenössischen 
Geschichte.« (97) In diese Linie ordnet Castoriadis auch die Ereignis-
se des Pariser Mai 68 ein. Sie sind eine lebendige geschichtliche Quel-
le. Ihre »Schöpfung«, so die Vision«, »geht in den vermeintlich soliden 
Bestand des Überlieferten ein, bevor ihre Bedeutung sichtbar … wird.« 
(Castoriadis 2009, 41) 

Der Aufweis schöpferischer Quellen in der Geschichte ist immer 
auch an die Faktizität wirklicher Ereignisse gebunden. Sofern diese 
verflachen, ändern sich die Visionen. In diesem Sinne betrachtet Cas-
toriadis die Geschichte in den 90er Jahren zunehmend als grau, eine 
politische Bewegung, die Autonomie befördern könnte, ist nicht aus-
zumachen. Stattdessen »Rückzug ins Private, Apathie, den Zynismus 

GESELLSCHAFTLICHER NEUANFANG?

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

und die nackte Verfolgung von Konsumzielen um des Konsums wil-
len.« (Castoriadis 1992, 59) Diese Aporie zeugt von einem Problem des 
Politischen. »Wir wollen also Autonomie – für uns selbst und für alle.« 
(ebd., 58) Das Problem dieser Konzeption betrifft das unklare Verhält-
nis von Kreation und Autonomie im Politischen. So lässt sich folgende 
Zuspitzung formulieren: Wenn der Wille Autonomie wählt, obwohl er 
gar nicht auf Autonomie oder etwas anderes angelegt ist, dann handelt 
es sich um eine grundlose Entscheidung. Wenn der Wille aber auf Auto-
nomie angelegt ist, dann ist das Wollen keine Wahl oder Kreation, son-
dern eine Entfaltung. Im ersten Fall gibt es zu viel zu wollen, im zweiten 
Fall gar nichts. »Hier stehen wir und können nicht anders« (ebd., 59). 
Mit dieser von Luther und Max Weber entlehnten Formel setzt Casto-
riadis einen Schlussstein, der der Sache nach aber kein befriedigendes 
Ende bedeutet.

Wie fast jeder Marxist oder jede linke Position, die nach 1945 ent-
standen ist, hat auch Castoriadis mit dem Problem zu kämpfen, wer die 
Funktion des Proletariats in Gesellschaft und Geschichte übernehmen 
soll und kann. Der Interviewband Une société à la dérive gibt darauf 
eine resignierende Antwort: Ein wirklich historisches Subjekt, wie man 
klassisch sagen würde, welches das durch die Griechen eingeborene Pro-
jekt der Autonomie fortsetzen und erneuern würde, ist nicht zu finden 
(vgl. Castoriadis 2005).

h. Aktualisierungen

Schließlich sind drei Aktualisierungen des Projekts von Castoriadis 
denkbar.

Das Politische (I) könnte stärker von der Zivilgesellschaft her ge-
dacht werden, so dass aktuelle Anknüpfungen für das Projekt der Ge-
sellschaftsveränderung gefunden werden können, die über Antigone, 
Perikles oder das Proletariat hinausgehen. In diesem Sinne könnten Ide-
en von Judith Butler zur Versammlungsfreiheit (vgl. Butler 2016, 201ff) 
oder von Chantal Mouffe über einen linken Populismus (vgl. Mouffe 
2018) anschlussfähig sein.

Ein Element des Ethischen innerhalb der Autonomie würde die Au-
tonomie (II) der Praxis auf etwas beziehen, das zu tun ist. Der gesamte 
Ansatz würde dann um ethische Aspekte des politischen Ausdrucks be-
reichert (Schnell 1995, 193 f.) oder um eine Nicht-Indifferenz, die zu je-
dem wahrhaften Projekt gehört.

Tätigkeit und Geschehen der Kreation (III) müssten schließlich dem 
Verdacht der Willkür entzogen werden. Eine Erfindung des Politischen 
enthält verschiedene Segmente und dementsprechend auch programma-
tische Richtungen.

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

Das Verhältnis von instituierter und instituierender Gesellschaft 
(Castoriadis 1984, 605) müsste so gedacht werden, dass Traditionen dar-
in ein Widerlager bilden, von dem aus der Gedanke der Anlehnung kon-
kretisiert werden kann. Dieser Aspekt bedürfte einer noch stärkeren Aus-
deutung. Jean Laplanche bezeichnet diesen Gedanken Freuds gar als eine 
ganze »Theorie der Anlehnung« (Laplanche 1974, 130), die es ernst zu 
nehmen gilt. Schöpfung könnte dann als etwas verstanden werden, das 
zu tun ist. »Unsere Freiheit zerstört nicht unsere Situation, sondern greift 
in sie selber ein: unsere Situation ist, solange wir leben, eine offene, was 
zugleich besagt, daß sie privilegierte Weisen ihrer Auflösung fordert, von 
sich aus dabei aber ohnmächtig ist, eine solche herbeizuführen.« (Mer-
leau-Ponty 1966, 502) Deutlich wird hier, dass mehrere Antworten auf 
die historische Situation gegeben werden können, es sich also um wirk-
liche Erfindungen handelt. Der Verdacht der Willkür käme bei einer sol-
chen Lesart von Kreation nicht auf. 

Castoriadis neigt dazu, politisches Handeln von oben zu begutachten, 
als ob Gorbatschows Perestroika oder Sadats Reise zu Begin, die Levinas 
als gelungene Politik des Anderen im Zeichen des Dritten wertet, ohne 
Verständnis der konkreten historischen Herausforderungen möglich ge-
wesen wären. Eine Zivilgesellschaft der Gegenwart sollte gewiss mehr 
aus nur Trends begleiten; dass sie aber nur das tun würde, gehört zu den 
unsensiblen Verallgemeinerungen Castoriadis’.

Im Hinblick auf das Politische verdanken wir Cornelius Castoriadis 
insgesamt die Stiftung des Gedankens, dass es im Politischen nicht nur 
um eine Rechtfertigung von Normen und die Bewertung von Tatsachen 
geht, sondern um ein Projekt, das an uns adressiert und damit von uns 
weiterzuführen ist. Die Idee einer direkten Demokratie bildet ein Gegen-
gewicht zur Repräsentation und zur Macht der Ökonomie.

Damit die Kreation eine Verbindlichkeit innehat, sind wir im Nach-
gang auch aufgefordert, gegenüber dem Politischen das Ethische wieder-
zugewinnen. Wir beginnen zu diesem Zweck bei Roland Barthes.

AKTUALISIERUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

11) R. Barthes:  
Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen

»Ich begann zu laufen, Proust lebte noch 
und beendete die Recherche.«

(Roland Barthes 2010b, 27)

Eine Wiedergewinnung des Ethischen von Roland Barthes her ist un-
gewöhnlich, denn im Werk von Barthes befindet sich keine Ethik. Bis 
auf die berühmte Fußnote in den Mythen des Alltags (Barthes 2010a, 
273) und eine Stelle in der Vorlesung Das Neutrum (Barthes 2005, 40) 
kommt das Wort Ethik und sein Umfeld im gesamten Werk fast nicht 
vor. Barthes ist Semiologe, Zeichentheoretiker und Kulturwissenschaft-
ler. Er untersuchte unter anderem den Eiffelturm als Objekt und Symbol 
(Der Eiffelturm, 1964), die Möglichkeiten einer pluralen Literaturkritik 
(Kritik und Wahrheit, 1966), Texte in Modezeitschriften (Die Sprache 
der Mode, 1967) und Kulturen als Zeichenordnungen (Das Reich der 
Zeichen, 1970). Diese Untersuchungen sind keine zufälligen Ansamm-
lungen, sie ergeben sich vielmehr aus seinem Verständnis von Semiolo-
gie als einer »alle Zeichensysteme umfassenden Wissenschaft« (Barthes 
1983, 67).

An dieser Stelle ist daher auch nicht von der Ethik als Ordnungssys-
tem von Regeln und Normen die Rede, sondern vom Ethischen. Das 
Ethische ist einem Element vergleichbar. Es ist damit kein identifiziertes 
Ding, kein zur Verfügung stehendes Zeug, sondern das, worin und wor-
aus wir leben. In diesem Sinne unterscheidet Levinas zwischen Element, 
Ding und Zeug (Levinas 1987, 184). Ein in dieser Weise verstandenes 
Ethisches findet sich im Werk von Roland Barthes vermehrt in seinem 
Spätwerk, das im Jahre 1977 mit der Berufung auf den Lehrstuhl am 
Collège de France Platz greift. Dieses Ethische ist im Zeugnis des Dage-
wesenen zu entziffern. Es ist auf seine Weise unausweichlich, weil es da-
gewesenes Leben immer gibt. Es kommt nur darauf an, eine Beziehung 
zu ihm aufleben zu lassen.

a. Befreiung durch Literatur

An der berühmten Stelle seiner Antrittsvorlesung spricht Barthes davon, 
dass die performative Rede den Zwang zum Sagen bedeutet und daher 
»faschistisch« sei. Diese Macht manifestiere sich nämlich in der »Autori-
tät der Behauptung« und im »Herdenhaften der Wiederholung« (Barthes 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

1980, 19). Damit seien bestimmte Redemasken konstituiert, die kein Au-
ßen zulassen. Ein solches Außen sei jedoch wichtig, weil es eine Freiheit 
von der Macht der behauptenden Rede verspreche. Das begehrte Außen 
kann nicht stummes Schweigen sein, sondern die Realisierung eines an-
deren Sprechens. Ihm gibt Barthes den Namen Literatur. Bekanntlich 
wollte er selbst einen Roman verfassen. In seinen Vorlesungen arbeitete 
Barthes bis zum Schluss Vorbereitungen des Romans aus. Es ist unklar, 
ob er je über sie hinausgekommen wäre.

In ausdrücklicher Abgrenzung von Sartre, für dessen engagierten Li-
teraten die Sprache ein Instrument des Prosaschriftsteller ist, betrachtet 
Barthes die Literatur primär als Text und als Spiel der Wörter in dem 
sich »Kräfte der Freiheit« zeigen. Diese hängen nicht vom »politischen 
Engagement des Schriftstellers ab«, da dieser nur eine »bürgerliche Per-
son« (ebd., 25) unter anderen sei.

An dieser Stelle ist eine gewisse Vorsicht geboten! Sicherlich hat die 
Diskussion um den Status des Textes, zu der neben Barthes auch die Her-
meneutik und Paul Ricœur einiges beigetragen haben, gezeigt, dass Tex-
te keine Instrumente des Subjekts sind. Aber damit ist der Autor noch 
nicht tot! Interessanterweise finden wir besonders bei Barthes im Spät-
werk eine Hinwendung zum Menschlichen und auch zum Ethischen. 
Die Hinwendung fängt damit an, dass ab Mitte der 70er Jahre die Kri-
tik am Autor differenziert und in Richtung der modularisierenden Auf-
fassung Foucaults gewendet wird (vgl. Barthes 1974, 12f). Sie ist darü-
ber hinaus wirklich greifbar, wenn Barthes in unvergleichlicher Art und 
Weise über die Individualität der Person reflektiert. Beim Klavierspielen 
hört sich der Spieler selbst. Barthes erläutert daraufhin, was mein Spiel 
bedeuten könne (vgl. Barthes 2010b, 63). In Restaurants sind die Tische 
für Rechtshänder gedeckt. Barthes erläutert daraufhin, was es für je-
manden bedeutet, Linkshänder in einer Rechtshänderwelt zu sein (ebd., 
115). Der aufrecht gehende Mensch erfindet die Sprache und die Lie-
be. Sein Mund eignet sich zum Küssen (ebd., 166). Diese und viele an-
dere Motive sprechen für die Auffassung Henning Ritters, dass Barthes 
zu jenen Personen gehört, die den Autor und damit auch das Mensch-
liche nicht missachtet, sondern im höchsten Maße ausgeschöpft haben. 
Selbst das »Flüchtigste der Selbstäußerung« (Ritter 2011, 332) gilt ihm 
noch als tradierenswert. Das Blümchen auf dem Schreibtisch, die Decke 
auf dem Klavier, …

b. Hinwendung zum Menschlichen und das Ethische

Eine Hinwendung zu Menschlichen können wir in den Fragmenten ei-
ner Sprache der Liebe entdecken. Durch alle Kulturmuster hindurch 
zeigen sich in dieser Sprache das Ich und der Andere. So ist etwa die 

HINWENDUNG ZUM MENSCHLICHEN UND DAS ETHISCHE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Liebeserklärung notwendig an die Form der Anrede gebunden (vgl. 
Barthes 1984, 162f).

Ich und Anderen wird das Element des Ethischen jedoch erst hinzu-
geführt, wenn zusätzlich ein Rekurs auf die Vergangenheit geschieht. Es 
sind zwei Motive quasi in einem, die Barthes veranlassen, über die Ver-
gangenheit zu sprechen: der Tod der Mutter und die Photographie. »In-
dem ich über eine bestimmte Photographie meiner Mutter nachdachte, 
konnte ich eine gewisse Philosophie der Photographie entwickeln …. 
Diese Philosophie … bringt die Photographie mit dem Tod in Zusam-
menhang.« (Barthes 2015, 226f) Den Tod der Mutter betrauert und be-
schreibt Roland Barthes in seinem Tagebuch der Trauer. Dieses hoch 
komplexe und sehr verdichtete Spätwerk artikuliert unter anderem das 
Motiv der Erfahrung der Abwesenheit des Anderen im Zwischenbereich 
von Trauer und Melancholie. Während die Durcharbeitung der Trauer 
das Ich in eine Freiheit entlässt, verharrt der Melancholiker in einer Nie-
dergeschlagenheit (vgl. Freud 1978, 117ff; Ricœur 1998, 105f). »Immer 
diese schmerzende Diskrepanz zwischen meiner Fähigkeit, mühelos Kon-
versation zu machen, …, zu leben wie vorher, und den Stichen des Kum-
mers.« (Barthes 2010c, 70)

c. Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen

Das Ethische im Spätwerk Roland Barthes’ finden wir in seinen, zeitlich 
parallel zum Tagebuch der Trauer verfassten, Bemerkungen über Photo-
graphie, weil die Photographie einen bestimmten Rekurs auf die Vergan-
genheit bedeutet. »Die Photographie bewirkt nicht mehr das Bewusst-
sein des Daseins der Sache (das jede Kopie hervorrufen könnte), sondern 
ein Bewußtsein des Dagewesenen.« (Barthes 2015, 105) Das Ethische bei 
Roland Barthes ist die Betonung der Relevanz des Zeugnisses des dage-
wesenen Lebens. - Nachfolgend sollen Barthes’ entsprechende Ausfüh-
rungen skizzenhaft ausgewertet und in allgemeine Aussagen zum Status 
der Photographie eingebettet werden. Die Ausführungen münden insge-
samt in Überlegungen zu einer Ethik der Erinnerung, die das Element 
des Ethischen in strategische Zwecke einbindet. 

d. Technik und Photographie

»Um neunzehnhundert hatte die technische Reproduzierbarkeit einen 
Standard erreicht, auf dem sie nicht nur die Gesamtheit der überkom-
menden Kunstwerke zu ihrem Objekt zu machen und deren Wirkung 
den tiefsten Veränderungen zu unterwerfen begann, sondern sich ei-
nen eigenen Platz unter den künstlerischen Verfahrensweisen eroberte.« 

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

(Benjamin 1983, 11) Walter Benjamin hat neben Reproduktionstechni-
ken aus dem Bereich des Buchdrucks und des Films, auch die Photogra-
phie vor Augen. Das Besondere an Film und Fotographie ist, dass sie im 
strengen Sinne gar keine Originale im Unterschied zu Reproduktionen 
herstellen, sondern eine Form darstellen, die in der Reproduziertheit auf-
geht und daher Stoffe liefert, die jedermann zugänglich sein können. An 
die Stelle des »einmaligen Vorkommens« eines Sujets tritt ein »massen-
weises« (ebd., 13). Die Handhabung von Reproduktionstechniken, wie 
das Photographieren, ist zudem von der Masse der Bürger erlernbar und 
nicht von genialen Fähigkeiten abhängig. Von diesen Effekten erhoffte 
sich Benjamin im Ausgang von Brecht bekanntlich eine aufklärerische 
Wirkung, wenngleich er als Zeitgenosse die Propaganda miterlebte, die 
ohne den Volksempfänger nicht möglich gewesen wäre. 

e. Wahrheit und Teilhabe

Das Eigentümliche der Photographie ist es, ein Zeugnis abzulegen, das 
sogar einen Wahrheitswert besitzen kann. In diesem Sinne versteht Ben-
jamin Arbeit und Werk des Photographen Eugène Atget (1857-1927). 
Atget dokumentierte um die Jahrhundertwende das alte Paris. Benja-
min hebt in seiner Kleinen Geschichte der Photographie hervor, dass 
Atgets Arbeit, ähnlich wie die »illustrierte Zeitung und Wochenschau« 
(Benjamin 1983, 58), dazu beigetragen hat, Gegenstände ihrer einzig-
artigen Aura zu entkleiden, um sie dem Publikum aus nächster Nähe 
präsentieren zu können. Darin erfüllt sich ein besonderer Zweck. »Die 
photographischen Aufnahmen beginnen bei Atget, Beweisstücke im his-
torischen Prozeß zu werden. Das macht ihre verborgene politische Be-
deutung aus.« (ebd., 21) 

Doch – was heißt hier Beweis? Ein Beweis ist ein für jeden nachvoll-
ziehbarer Gedankengang, der die Geltung einer Aussage belegt. In der 
Mathematik ist dieser Gang üblich, aber auch in der Photographie? Es ist 
sinnvoll, mit Pierre Bourdieu davon auszugehen, dass hier nicht nur das 
Foto als Objekt angesprochen ist, sondern eine ganze Praktik, die Bour-
dieu als »soziale Gebrauchsweise der Photographie« (Bourdieu 1983) 
bezeichnet.

Die Rede von einem Beweis bezieht sich nun auf ein Doppeltes. Sie be-
deutet, dass ein Wahrheitsanspruch (die Sache ist so, wie sie hier auf dem 
Foto zu sehen ist) und ein Teilhabeanspruch (jemand ist dabei gewesen 
als die Sache so war, wie sie hier zu sehen ist) zusammen auftreten. Ein 
Foto stellt diesen doppelten Anspruch. Das allerdings mit unterschiedli-
cher Gewichtung. Der Wahrheitsanspruch stellt nämlich ein unvermeid-
bares Problem dar. Ob das berühmte Foto Lenin wirklich so zeigt, wie 
es der Sache entspricht, ist nicht zu überprüfen, weil wir nur das Foto 

WAHRHEIT UND TEILHABE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

haben und es nicht mit dem Sachereignis vergleichen können, da dieses 
unwiderruflich vergangen ist. Wir kennen lediglich eine andere Version 
des Fotos auf der zusätzlich Trotzki zu sehen ist, der auf dem ersten Foto 
buchstäblich fehlt (vgl. zur politischen Ikonographie derartiger Retu-
schen: King 1996). Der Wahrheitsanspruch ist nun insofern ein Problem, 
da der beanspruchte Vergleich zwischen Sache und Foto nicht möglich 
ist und durch den Vergleich von Foto mit Foto, dem einzig möglichen 
Vergleich, ersetzt wird. Susan Sontag, die neben Kunst- auch Pressefotos 
im Sinn hat, zieht daraus die Konsequenz, dass ein Foto eine »Beglau-
bigung von Erfahrung« (Sontag 1980, 15) leisten könne. Das Vertrau-
en in die Glaubwürdigkeit der Teilhaberschaft ist somit die eigentliche, 
möglicherweise gar fragwürdige, Grundlage der Praktik des Beweises 
oder des Ausweisens, wie man vielleicht auch sagen könnte. Aus diesem 
Grunde wird die Fälschung von Fotos auch ›persönlich genommen‹. Es 
ist offenbar kein technisches Problem, das jemand anklagt, der eine Fäl-
schung entlarvt hat, sondern eine Lüge, da die Teilhaberschaft nur vor-
getäuscht worden ist.

f. Vergangenheit und Gewesenheit

Die Einbettung des Wahrheitsanspruchs in die Teilhaberschaft ergibt sich 
aus dem Umstand, dass sich jedes Fotos auf eine Vergangenheit bezieht, 
die vergangen ist. Das Foto bezeugt Teilhaberschaft und fungiert dabei 
als eine Art von Gedächtnis menschlicher Geschichte. »Unter der Foto-
graphie eines Menschen ist seine Geschichte wie unter einer Schneede-
cke vergraben.« (Kracauer 1992, 190) Geschichte meint Vergangenheit. 
Aber in welchem Sinn ist hier von Vergangenheit die Rede?

Die Historiographie unterscheidet zwischen zwei Modi von Vergan-
genheit. Wir sehen heute das Foto, welches Roland Barthes als kleines 
Kind zeigt. Roland Barthes ist 1980 gestorben. Zeigt das Foto nun, was 
nicht mehr ist oder etwas, das gewesen ist? Mit Paul Ricœur kann im 
Hinblick auf die Präsentation der Vergangenheit ein »negativer Cha-
rakter: ›nicht mehr‹« von einem »positiven Charakter: ›gewesen sein‹« 
(Ricœur 1998, 27) unterschieden werden. Die Vergangenheit ist somit 
durch die »Zweiheit von Nicht-mehr-sein und Gewesenheit« (ebd., 28) 
charakterisiert. 

Der dreijährige Roland Barthes steht neben dem kleinen Stühlchen in 
seinem Kinderzimmer. Es ist das Jahr 1918. Was bezeugt das Foto nun? 
Gewiss nicht oder nicht in erster Linie, dass Roland Barthes ›nicht mehr‹ 
lebt. In diesem Falle müssten seine sterblichen Überreste auf dem Foto 
zu sehen sein. So ist es aber nicht. Das Foto bezeugt vielmehr, dass er 
›gewesen ist‹, d.h., dass er damals in seinem Zimmer gestanden hat und 
stillhalten musste, damit der Photograph seine Arbeit verrichten konnte. 

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

Roland Barthes schreibt dazu in Le chambre claire, seinen eigenen Be-
trachtungen zur Photographie: »Die Photographie sagt (zwangsläufig) 
nichts über das, was nicht mehr ist, sondern nur und mit Sicherheit 
etwas über das, was gewesen ist. Diese feine Unterscheidung ist aus-
schlaggebend.« (Barthes 1989, 95) Sie ist ausschlaggebend, wie Roland 
Barthes betont, da die Bezeugung des Fotos die vergangene Zeit mit an-
zeigt. Durch das Foto werden wir der Gewesenheit endlicher Menschen 
teilhaftig und sind in eine Beziehung zu ihnen versetzt.

g. Zeugnis

Das Verständnis der Vergangenheit als das, was nicht mehr ist, besagt 
lediglich, dass das Vergangene keine Gegenwart ist. Sofern man aber 
wissen möchte, was die Vergangenheit als Vergangenheit und damit den 
Wirklichkeitscharakter einer Vergangenheit ausmacht, dann interessiert 
man sich für die Gewesenheit. Das Foto bezeugt, »daß ich da gewesen 
bin.« (ebd., 96) Es eignet sich insofern dafür, als etwas benutzt zu wer-
den, das von mir absichtlich hinterlassen worden ist, um überliefert zu 
werden. Wenn ein Foto lügt, wie im Falle der Retuschen Stalins, dann 
täuscht es über einen Sachverhalt hinweg, aber nicht über die Existenz. 
Das Was ist somit vom Dass des Daseins zu unterscheiden. 

Das Photographieren ist tendenziös. »Sobald ich … das Objekt auf 
mich gerichtet fühle, ist alles anders: ich nehme eine ›posierende‹ Hal-
tung ein, schaffe mir auf der Stelle einen anderen Körper, verwandle 
mich bereits im Voraus zum Bilde.«(18f) Es kann sein, dass der dreijäh-
rige Roland Barthes nur aufgrund der Gegenwart des Fotoapparats so 
posierte, wie er es 1918 tat. Nur in der Situation des Klickens des Aus-
lösers. Ansonsten war seine Kindheit vielleicht ganz anders als das Foto 
erahnen lässt. Auch wenn das Photographieren durch seine Konstituti-
onskraft das Präsentierte mitkonstituiert (so wie die Modefotographie 
den Habitus jugendlicher Jeansträger), kann es den Sachverhalt, dass 
nämlich überhaupt etwas gewesen ist und nicht vielmehr nichts, nicht 
allein aus eigener Kraft bewirken. Roland Barthes geht hier gar so weit 
zu sagen, dass »jegliche Photographie eine Beglaubigung von Präsenz 
ist.« (97) Eine Photographie ist somit keine gute oder schlechte Kopie 
einer Wirklichkeit, seine Leistung ist vielmehr die einer »Zeugenschaft« 
und zwar im Sinne einer »Emanation des vergangenen Wirklichen.« (99) 
Roland Barthes legt das Augenmerk auf das Zeugnis, dass der (auf dem 
Foto auftretende) Andere da gewesen ist. Es ist sogar die Rede von einer 
»Wiederkehr des Toten« (17) durch die Photographie. Dieser Andere ist 
daher ein sterblicher und damit vulnerabler Anderer. 

Das Sein-zum-Tode ist Heidegger zufolge der Ursprung der Zeit. Wäh-
rend der physikalische Zeitbegriff davon ausgeht, dass Zeit unendlich ist 

ZEUGNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

und daher den Tod nicht recht erklären kann, haben wir es hier mit der 
menschlichen Zeit Sterblicher zu tun. 

h. Ethik der Erinnerung

Das Faktum der Gewesenheit des Anderen wäre folgenlos, wenn das 
Foto sein Zeugnis nicht an uns, die wir leben und es ansehen, weiter-
geben würde. Man könnte geradezu davon sprechen, dass das Zeugnis 
der Photographie an die (Über)Lebenden adressiert ist. Das Foto spricht 
uns an. Wir werden aufgefordert zu einer »Nicht-Indifferenz … ange-
sichts der Sterblichkeit des Anderen.« (Liebsch 1998, 320) Wenn diese, 
vielleicht ungewöhnliche Betrachtungsweise der Potographie, die besagt, 
dass der sterbliche Andere, der da-gewesen ist, uns, die wir jetzt sind, 
nicht gleichgültig ist, treffend sein sollte, dann müsste es ein ethisches 
Sehen geben. Levinas spricht wohl nicht umsonst davon, dass »die Ethik 
eine Optik ist.« (Levinas 1987, 23) Was sollte anderes als ein Ethisches 
das Sehen sonst sein? Vorgang der Physik oder Biochemie? Damit wä-
ren wir wieder bei der Unpersönlichkeit, die auch den physikalischen 
Zeitbegriff ausmacht.

Die Aufgabe, wenn man so sagen darf, eines Sehens, dass dem sterb-
lichen Anderen gegenüber nicht gleichgültig ist, ist es, die Beziehung zu 
Menschen der Vergangenheit ethisch relevant auszugestalten. Hier kom-
men wir in den Bereich des Politischen, den auch Benjamin schon ange-
sprochen hatte Die Erinnerung ist in gewisser Hinsicht eine Hüterin der 
Vergangenheit. Eine Ethik der Erinnerung ist Ausdruck unserer Haltung 
zur Vergangenheit (vgl. Schnell 2012). Wir, die wir in die Zukunft hinein-
leben, haben folgende drei Einstellungen gegenüber der Vergangenheit:

1.	 Erinnerung als Fortführung guter Beispiele: Ehrendes Gedächtnis 
für diejenigen, denen wir zu Dank verpflichtet sind. Die eigene Tra-
dition ist zu loben! 

2.	 Nichtvergessen als Unterbrechung: Erinnerung an Opfer der Ge-
schichte, denen etwas durch Gewalt widerfahren ist. Es ist zu ver-
hindern, dass die eigene Tradition zu stolz und fremdenfeindlich 
wird! 

3.	 Anknüpfung an Ungetanes der Vergangenheit: Vergessene Projek-
te von Menschen der Vergangenheit, die nicht zum Zuge gekom-
men sind, neu bewerten. Es gibt eine mögliche Bereicherung der ei-
genen Tradition durch andere! Eine Ethik der Erinnerung erinnert 
damit ihrerseits an die Bemühung um »eine revolutionäre Chance 
im Kampf für die unterdrückte Vergangenheit« (Benjamin, 17. Ge-
schichtsphilosophische These).

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

Eine Ethik der Erinnerung hat innerhalb einer Demokratie die Aufga-
be dafür einzutreten, dass nicht einseitig oder gewaltsam erinnert wird, 
nicht einseitig oder gewaltsam vergessen wird, dass Schweigen nicht das 
letzte Wort hat, dass Verzeihen das Verhältnis zur Vergangenheit leben-
dig hält.

i. Zur Verantwortung der Lebenden

Die Betrachtung der Potographie im Zeichen der Gewesenheit endlicher 
Menschen plädiert nicht für die allzu übliche, kontemplative Rezeption 
von Lichtbildern. Vielmehr geht es darum,
- 	 eine Beziehung zu Menschen herzustellen, die in der Vergangenheit 

gewesen sind,
-	 sich als Betrachter mit der Endlichkeit auseinanderzusetzen,
-	 die Auseinandersetzung mit der Endlichkeit weiterzutragen.

Der Zeugnischarakter der Potographie besagt, dass das Foto adressiert 
ist und zwar an uns, die Lebenden, die wir aufgefordert sind, das Zeugnis 
der Gewesenheit Anderer weiterzutragen. Dadurch bildet sich eine Tra-
dition, die wiederum zur Bearbeitung an diejenigen gegeben ist, die nach 
uns kommen werden. »Stets sind es freilich Menschen, die die stum-
me Materialität der Zeugnisse ›zum Reden bringen‹ müssen.« (Liebsch 
1998, 318) Von selbst, automatisch, erhalten sich Erinnerung und Tra-
ditionen nicht. Ohne den Einsatz der Lebenden verstummt die Vergan-
genheit. Wir, die Adressaten des Zeugnisses, sind in der Verantwortung, 
dem Verstummen entgegenzuwirken. Dadurch werden wir selbst sicht-
bar. Die sogenannte Aufarbeitung der Vergangenheit nach 1945 ist ein 
Lehrstück in dieser Sache.

j. Sich zeigen

Wir haben durch ein Foto eine Beziehung zu dem 1918 dreijährigen 
Roland Barthes, der 1980, im Alter von 65 Jahren, verstorben ist. Es ist 
uns zugänglich, dass Roland Barthes nicht mehr zugänglich ist, weil er 
gewesen ist und daher nicht mehr lebt. Abstrakter gesprochen: Wenn der 
Andere nicht als anwesende und lebendige, sondern als abwesende und 
vulnerable Person Teilhaber einer Beziehung aufgrund einer Photogra-
phie sein kann, dann muss diese mit dem Paradox einer Zugänglichkeit 
des Unzugänglichen vertraut sein. Eine solche Photographie hat Anzie-
hungskraft, weil der Blick an ihr haften bleibt. 

Wir, die Adressaten des Zeugnisses der Photographie haben die Aufga-
be, das Zeugnis weiterzugeben, ja geradezu für es einzustehen und sich 

SICH ZEIGEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

zu zeigen. »Das Zeugnis drückt sich nicht in einem oder durch einen Dia
log aus, sondern im Wort Hier bin ich.«(Levinas 1996, 210)

Roland Barthes verdanken wir den Hinweis, dass das Zeugnis des Da-
gewesenen eine Aufgabe ist, deren Übernahme und Erfüllung zu einer 
heutigen Demokratie gehören. Wir wollen das Verbindliche des Ethi-
schen daher in Richtung des Politischen öffnen und zu diesem Zweck 
das Werk von Bernhard Waldenfels befragen.

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

12) B. Waldenfels: Responsive Ethik  
im Zeichen des Politischen

Das Politische und auch das Ethische sind im Werk von Bernhard 
Waldenfels stets gegenwärtig, aber zumeist nicht als zentrale Themen, 
sondern eher als Beimischung in anderen Phänomenen. Darin gleicht 
es dem Werk Merleau-Pontys. Die Philosophie von Waldenfels versteht 
sich von sich selbst her als eine Phänomenologie des Fremden. Sie ist da-
bei zugleich auch eine Sozialphilosophie der Vulnerabilität, denn ihr gilt 
die »Leiblichkeit als eine Sphäre der Verletzlichkeit.« (Waldenfels 2006, 
181) Der Sache nach erschließen sich von hier aus weitere Begriffe, die 
sich im Laufe der Zeit verändert haben. Dialog und Ordnung standen 
zunächst im Vordergrund, dann die Responsivität und schließlich das 
Fremde, dies wiederum in sehr verschiedenen Schattierungen. Zur Ori-
entierung im Hinblick auf das Politische wollen wir das Feld zunächst 
durch vier Begrifflichkeiten abstecken: das Unendliche, das Fremde, die 
Ethik und die Gewaltsamkeit.

Waldenfels folgt den Spuren einer »Umwertung von Endlichkeit und 
Unendlichkeit.« (Waldenfels 2012, 57) Das »Unendliche« ist jetzt etwas, 
»das uns in unserer Endlichkeit heimsucht.« Das Unendliche »liegt nicht 
in der Ferne und in der Fremde, es ist selbst das Ferne und Fremde, das 
uns hier und jetzt beunruhigt.« (ebd., 74) Das Fremde wird als fremder 
Anspruch verstanden und unser Handeln als Responsivität, genauer als 
Antwortlichkeit, die Grundzug des Verhaltens, Handels und Sprechens 
ist. Das »Antworten auf einen fremden Anspruch« (Waldenfels 2006, 
53) ist unausweichlich, weil ich auf den Anderen eingehen muss, egal 
ob ich seiner Rede zustimme oder widerspreche. Der Anspruch ist in 
der fremden (An)Rede enthalten und muss nicht eigens formuliert wer-
den. Aus dieser Nicht-Indifferenz leitet sich die Gestalt einer »respon-
siven Ethik« (ebd., 41) ab. Sie ist keine weitere Moral der Ziele, Geset-
ze oder Kontrakte, sondern der Aufweis der Herkunft jeder Moral aus 
dem Antworten auf fremde Ansprüche. Zur Moral gehören Regeln und 
Normen, zur Ethik die Dimension der Verbindlichkeit als das, woran 
ich nicht vorbeigehen kann, sondern dem ich Beachtung schenken muss. 
In diesem Geschehen finden sich Spuren von Gewalt und zwar in Form 
einer »Gewaltsamkeit der Antwort« (Waldenfels 1994, 357) zu der es 
kommt, da wir nicht »selektionsfrei auf alle Ansprüche antworten kön-
nen.« (Waldenfels 1994, 369) 

Bevor wir das damit abgesteckte Feld befragen, wollen wir kurz nach-
vollziehen, woher die Motive zur Bildung der Begrifflichkeiten stam-
men.

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

a. Kritik an Husserls transzendental-phänomenologischem Idealismus

Husserls Programm trägt unter anderem den Namen transzendental 
phänomenologischer Idealismus. Sein Radikalismus der Erkenntnisau-
tonomie hat für Husserl auch eine höchste praktische Dimension. Er 
wirkt nämlich bei der Rettung des gefährdeten Europa mit; eine Be-
mühung, die heute aktueller denn je scheint. Husserls Arbeitsphilo-
sophie ist dabei auf eine »Unendlichkeit des Lebens und Strebens auf 
Vernunft hin« (Husserl 1976, 275) ausgerichtet. »Wissenschaftliche 
Kultur unter Ideen der Unendlichkeit bedeutet also eine Revolutionie-
rung der gesamten Kultur, eine Revolutionierung in der ganzen Wei-
se des Menschentums als Kulturschaffenden. Sie bedeutet auch eine 
Revolutionierung der Geschichtlichkeit, die nun Geschichte des Ent-
werdens des endlichen Menschentums im Werden zum Menschentum 
unendlicher Aufgaben ist.« (ebd., 325) Die Tragweite dieser prokla-
mationsartigen Aussage ist nicht zu unterschätzen. Der endliche und 
verletzliche Mensch übernimmt die Ansprüche der Unendlichkeit. Es 
war Alexandre Koyré, der die Implikationen dieser Übernahme aus der 
Wissenschaftshistorie herauspräparierte. »Das unendliche Universum 
der neuen Kosmologie, unendlich in der Dauer wie in der Ausdehnung, 
in welchem sich ewige Materie in Übereinstimmung mit ewigen und 
notwendigen Gesetzen ohne Ende und Ziel bewegt, hat das Erbe aller 
ontologischen Attribute der Gottheit angetreten. Jedoch nur dieser – 
alle anderen nahm der abgeschiedene Gott mit sich hinweg.« (Koyré 
2008, 249) Eine Art von Theologie des wissenschaftlichen Zeitalters 
beseelt das Projekt der Moderne.

Das europäische Menschentum vermag sich stets zu erneuern, in-
dem es sich in den Strahl der Unendlichkeit eines »Geistes« stellt, »der 
allein unsterblich ist.« (348) Unendlichkeit ist nicht eine des Anderen 
(Levinas), die von außen in die Eigenheitssphäre der Vernunft einbricht, 
sondern eine der Immanenz und damit »eine Unendlichkeit des Lebens 
und Strebens auf Vernunft hin.« (275) Der Mensch entwird, wie Hus-
serl sagt, sich und »wird zum unbeteiligten Zuschauer, Überschauer der 
Welt, er wird zum Philosophen.« (331)

Ähnlich wie Michel Foucault gelangt Hans Blumenberg zu der Ein-
sicht in die Probleme der Antinomie von Endlichem und Unendlichem. 
Weil Unendlichkeit der Vernunft vom endlichen Leben aus gedacht wer-
den muss, bleibt diesem Leben die »Erfüllung versagt.« (Blumenberg 
2015, 193) Dieses Versagen ist auch ein Versagen bei der Rettung Eu-
ropas. »Man kann nicht vom Werden zum Menschentum unendlicher 
Aufgaben schwärmen und gleichzeitig den Preis für dieses Werden ver-
weigern.« (ebd., 194) Husserl hat zu viel gefordert, die Vernunft er-
schöpfte sich dabei und ist hinter der versprochenen Rettung des Men-
schentums zurückgeblieben. Die Konsequenz daraus ist die Einsicht, dass 

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

»der konkrete Mensch gar nicht mögliches Subjekt einer unendlichen 
Aufgabe ist.« (198)

b. Die Endlichkeit des Leibes

Es gilt der alte Satz von Ludwig Landgrebe, dass es immer wieder mög-
lich ist, mit Husserl gegen Husserl zu argumentieren. Die Phänomenolo-
gie der Leiblichkeit rückt die Verletzlichkeit des endlichen Leibes in den 
Mittelpunkt. Bei allem aktiven Tun wird mir immer auch etwas ange-
tan. Ich applaudiere dem Sänger. Dabei erleidet jede meiner Hände den 
Widerstand der je anderen. Ich erfahre die Welt, indem sie mir wider-
fährt. Darin liegt eine Verletzlichkeit, die prinzipiell nicht aufzuheben 
ist. Daraus ergeben sich erhebliche Konsequenzen. Der alte Grundsatz 
Neminem laedere (niemanden schaden), der in mancher medizinischen 
Ethik hochgehalten wird, ist wichtig, zugleich aber auch ein Problem. 
Der Mensch ist nicht Gott und somit nicht unverletzbar, sondern er ist 
ein Prothesengott.

c. Merleau-Ponty: Die Gewaltsamkeit der Erfahrung

Was passiert, wenn man schweren Herzens die Endlichkeit der leiblichen 
Person anerkannt hat und wenn diese auf Unendliches reagieren muss? 
Das ist die Frage, die Husserl an Merleau-Ponty weitergibt. Die Ant-
wort Merleau-Pontys bringt uns zum Problem der Gewaltsamkeit, die 
das Ethische und das Politische wiederum herausfordert.

»Gewalt ist eben nur deshalb notwendig, weil es keine letzte Wahrheit 
der betrachteten Welt gibt; sie kann sich also kein absolut Wahres zu-
gute halten.« (Merleau-Ponty 1974, 66) Das Leben ist endlich und im-
pliziert Verletzlichkeit und eine Anfälligkeit für Gewalt. Ethik und Poli-
tik sind Angesichts dessen zu verstehen - und zwar im Ausgang von der 
Erfahrung.

Zu jeder Aufweisung gehört das Phänomen der Mehrmeinung. Eine 
Sache ist mir gegeben und »während sie aktuell gegeben ist, meine ich 
mehr, als sie bietet.« (Husserl 1976, 160) Husserls Analysen zur Passiven 
Synthesis enthalten zahlreiche Phänomene, die der einer möglichen Hy-
bris des Unendlichen entgegenstehen. Unter Hinzuziehung der Gestalt-
theorie hat Aron Gurwitsch diese Gesetzlichkeit der Erfahrung ausge-
deutet. Ebenso Merleau-Ponty. Er nimmt die Mehrmeinung zum Anlass 
einer phänomenologischen Fundamentalbetrachtung.

»Jede Wahrnehmung behauptet … mehr als sie erfaßt: Wenn ist sage, 
ich sehe den Aschenbecher da und daß er da ist, so setze ich eine Er-
fahrungsentfaltung als vollendet voraus, die ins Unendliche ginge, ich 

MERLEAU-PONTY: DIE GEWALTSAMKEIT DER ERFAHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

antizipiere alle zukünftige Wahrnehmung. Und ebenso ziele ich, wenn 
ich sage, ich kenne jemanden oder ich liebe ihn, jenseits aller seiner Ei-
genschaften auf einen unerschöpflichen Grund seines Seins, der eines Ta-
ges das Bild sprengen könnte, das ich mir von ihm machte. Um diesen 
Preis nur gibt es für uns Dinge und Andere, nicht aufgrund einer Illusi-
on, sondern auf Grund eines gewaltsamen Aktes [acte violent], der eben 
die Wahrnehmung selbst ist.« (Merleau-Ponty 1966, 413f)

Diese bemerkenswerte und höchst erstaunliche Ausweisung besagt, dass 
die Wahrnehmung ein Ort der Gewalt ist. Wenn es stimmt, dass man 
nicht nicht wahrnehmen kann, dann ist Gewaltsamkeit in der Tat ein un-
vermeidliches Problem. Stets beende ich eine potentiell unendliche Erfah-
rungsentfaltung ohne dafür zureichende Gründe zu haben. Ich beraube 
das Ding (Aschenbecher) und auch den Anderen seiner Unendlichkeit, 
indem ich der Erfahrungsentfaltung ein Ende setze. 

Wenn ich den Anderen ansehe und als meinen Freund und damit 
als-jemanden identifiziere, dann behaupte ich etwas, ohne eine vollstän-
dige Kenntnis zu haben. Müsste ich nicht eigentlich auch auf seinen Rü-
cken und nicht nur in sein Gesicht und auf seine Gestalt sehen, wenn ich 
ihn als-jemanden behandele? Ich könnte zusätzlich noch mindestens von 
oben auf ihn schauen und darüber hinaus noch Zeugnisse Dritter einho-
len – wann genau habe ich alles erschöpfend erledigt? Bei Platon exis-
tiert die Vorstellung, dass die Wirklichkeit vorgegebene Strukturen hat 
(vgl. Platon Phaidros 265d ff). Wer einen Sachverhalt identifiziert, richtet 
sich nach diesen Strukturen. Ein Koch tranchiert ein Huhn nicht irgend-
wie, denn er folgt den von der Natur vorgegebenen Linien. Ebenso ver-
fährt jemand, der ein Ding als-etwas oder einen Anderen als-jemanden 
auffasst. Doch eine solche klare Vorzeichnung, nach der wir uns richten 
können, gibt es Merleau-Ponty zufolge nicht mehr. Daher ist eine Gewalt 
unvermeidlich. Ich setze der Auffassung ein Ende.

Die Gewaltsamkeit hat jedoch nicht nur einen einschränkenden, son-
dern auch einen konstitutiven Aspekt. Durch sie gibt es überhaupt eine 
Welt der Dinge und der Anderen für mich. Ich fasse das Ding als-etwas 
und den Andere als-jemanden auf. Damit lege ich sie auf bestimmte Ei-
genschaften fest. Aschenbecher, Freund. Beide sind aber mehr als das. 
Jenseits der immer auch mit Gewaltsamkeit festgelegten Eigenschaften 
befindet sich ein unerschöpflicher Grund des Unendlichen. Das Unend-
liche ist immer indirekt gegeben, denn es lässt sich nicht abschließend 
fixieren. Es ist ein Überschuss, der über die Eigenschaften, die ich etwas 
oder jemandem zuschreibe, hinausgeht. Das Andere und der Andere sind 
immer auch anders, ja fremd und vermögen das Bild, das ich mir von ih-
nen machte, aufzusprengen. 

An dieser Stelle verweisen wir auf frühere Überlegungen. Dort haben 
wir den Begriff der Person, den die analytische Philosophie durch Eigen-
schaften bestimmt, neu gefasst, so dass jenseits wichtiger Eigenschaften 

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

auch eine Andersheit der Person zur Geltung kommen konnte (vgl. 
Schnell 2017, 93ff). 

d. Levinas und die Ethik des Unendlichen

Merleau-Ponty hat einen wichtigen Paradigmenwechsel angestoßen. Das 
Unendliche ist nichts mehr, dem wir als endliche Wesen vergeblich nach-
laufen. Es ist deshalb aber auch nicht Nichts. Das Unendliche ist nun et-
was, das uns heimsucht. Damit gehen wir zu Emmanuel Levinas und auf 
das Feld des Ethischen über. Ganz im Sinne Merleau-Pontys überschrei-
tet auch für Levinas der Andere jedes Bild und alle ihm zugeschriebenen 
Eigenschaften. »In jedem Augenblick zerstört und überflutet das Ant-
litz des Anderen das plastische Bild, das er mir hinterläßt, überschreitet 
er die Idee, die nach meinem Maß und nach dem Maß ihres ideatum ist 
– die adäquate Idee.« (Levinas 1987, 63) Levinas entwickelt von hier 
aus, »in Übereinstimmung mit den bemerkenswerten Analysen von Mer-
leau-Ponty« (Levinas 1989, 40), aber auch darüber hinaus, seine Ethik 
des Unendlichen. 

»Das Unendliche ist das radikal, das absolut Andere.« (Levinas 1983, 
197) Das Unendliche impliziert eine »soziale Beziehung« (ebd., 198) In 
ihr setzt mir der Andere einen »ethischen Widerstand« (199) entgegen, 
der besagt: »Du wirst nicht töten!«, »Du bist verantwortlich für den An-
deren und die Anderen!« Im Unterschied zu Autoren wie Hans Jonas hü-
tet sich Levinas vor einem rigorosen Ethizismus. Politik und Institutio-
nen sind ebenso wichtig. »Die Politik muß …. immer von der Ethik aus 
kontrollierbar und kritisierbar sein.« (Levinas 1986, 63) Ohne Zweifel 
versteht sich diese Ethik als nichtexklusiv, da es niemanden gibt, der per 
se als nacktes Leben aus dem Schutzbereich des Ethischen ausgeschlos-
sen werden kann. »In der Nähe des Anderen bedrängen mich – bis zur 
Besessenheit – auch all die Anderen, die Andere sind für den Anderen.« 
(Levinas 1992, 344) Wie haben wir uns die ethische Kontrolle der Po-
litik vorzustellen?

e. Ungerechtigkeit durch Gerechtigkeit

Bernhard Waldenfels hebt im Sinne Merleau-Pontys hervor, dass die 
Ethik des Unendlichen und des Fremden eine Ordnung beinhalten müs-
se, über die hinaus das Unendliche und Fremde als Überschuss fassbar 
wäre. Ein direkter Zugriff auf das Fremde impliziert allzu schnell Welt-
losigkeit. Ein Ansatzpunkt für die Frage nach dem Ethischen und dem 
Politischen bietet der Mitanspruch des Dritten, der gegeben ist, weil 
mich im Antlitz des Anderen andere Andere, ja die Menschheit betrifft. 

UNGERECHTIGKEIT DURCH GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

Der Dritte ist Nächster des Anderen und fordert einen Vergleich des 
Unvergleichlichen. Unvergleichlich, da jeder Andere nicht per se jeder-
mann ist, sondern als Singularität erscheint. Weil diese Singularität im 
Plural auftritt, ist der Vergleich aber unerlässlich. Da ich meine Verant-
wortung nicht jedem gegenüber sofort und auf einen Schlag angehen 
kann, stellt sich die Frage, »welcher Vortritt vor dem Anderen hat?« 
(Levinas 1992, 343) 

Der Vergleich des Unvergleichlichen ist als Prozess der Ordnungsbil-
dung ambivalent. Einerseits zielt er auf Gerechtigkeit als Möglichkeit der 
ethischen Kontrolle der Politik, andererseits praktiziert er Ungerechtig-
keit (vgl. Waldenfels 1997, 125f). Wenn gerecht ist, dass jeder das Sei-
nige erhält und zu tun hat, dann wird das je Seinige von einer Ordnung 
her gedacht, die jeden Anderen als-jemanden auffasst, fixiert und damit 
der Fremdheit des Anderen Gewalt antut. Insofern erscheint die Ord-
nung im Zwielicht.

Wir begegnen hier erneut einer ambivalenten Genealogie politischer 
Ordnung. Kant und Hegel waren die ersten, die versuchten in der Mo-
derne damit umzugehen. Kant unterschied zwischen Tätern und Zu-
schauern und belegte den zu verteidigenden Wert der republikanischen 
Verfassung mit der Tatsache, dass sie von den unbeteiligten Zuschau-
ern begrüßt wird. Für Hegel wohnt der Geburt eines neuen und maß-
geblichen Allgemeinen ein Terrorismus inne, so dass erst nach der 
Etablierung des Allgemeinen eine differenzierte Behandlung des Be-
sonderen möglich wird. Als Dialektiker zeigt Hegel diese Logik für die 
Weltgeschichte, die Geschichte der Gesellschaften und die Individual-
geschichte (am Beispiel der Pubertät) auf. Entweder zählt die Gewalt-
samkeit gar nichts oder sie ist beinahe alles. Gibt es zu dieser Alterna-
tive eine Alternative?

f. Der Anspruch des Fremden und der Mitanspruch des Dritten

»Vom einem Mitanspruch des Dritten sprechen wir insofern, als im 
fremden Anspruch stets eine Instanz mitspricht, die nicht mit dem Ad-
ressaten zusammenfällt.« (ebd., 124) Wie ist in dieser Konstellation eine 
Politik möglich, die ethisch verantwortlich wäre? Levinas beantwortet 
diese Frage erstaunlich klar. 

»Wenn es mir gegenüber allein den Anderen gäbe, würde ich ganz klar 
sagen: ich schulde ihm alles. Ich bin für ihn. Und das gilt selbst noch 
für das Böse, das er mir antut. Ich bin nicht mit ihm auf einer Stufe, 
ich bin ihm auf immer unterworfen. Mein Widerstand beginnt dann, 
wenn das Böse, das er mir antut, einem Dritten angetan wird, der eben-
so mein Nächster ist. Der Dritte ist es, der die Quelle der Gerechtigkeit 
und dadurch der berechtigten Repression ist. Die Gewalt, die ein Dritter 

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

erleiden muß, rechtfertigt es, daß man gewaltsam der Gewalt des Ande-
ren Einhalt gebietet.« (Levinas 1985, 104) 

Levinas spricht hier im Rahmen des Ethischen als politischer Denker. Die 
politische Strategie, die dem entspricht, besagt, dass Flächenbrände zu 
vermeiden sind. Die Politik debattiert und legt zu einem Zeitpunkt fest, 
dass der Andere als Aggressor definiert wird. Sie bekämpft ihn darauf-
hin gewaltsam im Namen der Gerechtigkeit. Die Gerechtigkeit besteht 
schon zu Hegels Zeiten darin, dass auch der Verbrecher das Seinige er-
hält, selbst wenn es eine Verletzung ist. Wir wollen an dieser Stelle of-
fenlassen, ob diese Art der ethischen Kontrolle und Rechtfertigung einer 
Politik etwas mit einem israelischen Nationalismus zu tun hat, den Ju-
dith Butler Levinas unterstellt (vgl. Butler 2016, 142f) Wichtiger ist uns 
der Hinweis, dass Waldenfels andere Strategien als das verletzende Ein-
greifen vorsieht. Ihm geht es eher um ein Offenhalten.

Anlässlich des Krieges in Jugoslawien plädiert er dafür, die Ansprü-
che Anderer und anderer Anderer nicht zu beschneiden, sondern offen 
zu halten. Politik ist keine Parteinahme für Werte, sondern das handeln-
de Eingreifen in den öffentlichen Raum. Problematisch sei in der spezifi-
schen Situation Jugoslawiens das »Nichteingreifen in den Krieg« (Wal-
denfels 1997, 127), das dadurch gerechtfertigt werde, dass man ihn als 
regionale und ethnische Familienfehde einstufe. Eine Alternative wäre 
es, zwischen berechtigten und unberechtigten Anliegen zu unterscheiden 
und die unberechtigten aktiv zu bekämpfen. Aber auch hier ist Vorsicht 
geboten. Fragwürdig ist nämlich »das Bestreben, Ansprüche des Ande-
ren und Fremden gegen Rechte und Pflichten aufzurechnen, die sich aus 
dem Blickwinkel des Dritten ergeben. … Es käme vielmehr darauf an, 
die Dimension fremder Ansprüche offenzuhalten.« (130) 

g. Ausweitung des Fremden und die Folgen

Das Fremde ist für Waldenfels ethisch relevant. Die Frage ist jetzt, was 
diese Relevanz im Rahmen des Politischen, innerhalb dessen Entschei-
dungen gefällt und durchgeführt werden, bedeutet. Es geht darum, die 
Dimension fremder Ansprüche offenzuhalten. Die politische Strategie ist 
auch hier deutlich zu erkennen. Menschen im Krieg dürfen nicht im Stich 
gelassen werden. Eingriffe sollen aber nicht, wie heute üblich, mit Mo-
ralisierungen und vorschnellen Feindzuschreibungen legitimiert werden. 
An dieser spezifischen Auffassung hat sich seither die Dimension ethisch 
relevanter Fremdheit verändert. 

Diese Veränderung bedeutet, dass nicht mehr nur die Relation 
Selbst-Anderer-Dritte bedeutsam ist, denn »die Fremdheit haftet nicht 
nur an uns selbst im Verhältnis zum Anderen, sie durchfurcht die Welt, 

AUSWEITUNG DES FREMDEN UND DIE FOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

in der wir leben.« (Waldenfels 2002, 11) Damit wäre das Fremde nicht 
nur auf Menschen zu beziehen, sondern auch auf Personen, Tiere, Din-
ge und Atmosphären. Die »responsive Ethik … unterläuft die strik-
te Zäsur von Person und Sache« (Waldenfels 2006, 83). Diese Auffas-
sung geht weit über Levinas hinaus! Für Levinas ist die Nichtexklusivät 
des Ethischen auf die Person des Anderen bezogen. Tiere gehören pri-
mär nicht in die Ethik. Darin ist sich Levinas mit Kant und Habermas 
einig. Indem Waldenfels dem Fremden neue und andere Aspekte abge-
winnt als Levinas es tut, stellt sich die Frage, ob im Krieg auch eine ethi-
sche Relevanz von Tieren und Landschaften zu beachten wäre? Würde 
diese Option, für die im Falle von Tieren durchaus etwas spricht (vgl. 
das Kapitel »Das Tier als Person« in: Schnell 2017, 160ff), nicht erfor-
dern, dass die responsive Ethik auf die ökologische Ethik zugehen soll-
te? Bruno Latour plädiert dafür, dass Politik heute immer auch die Erde 
und das Klima beachten solle. Die Erde ist auch vulnerabel! Die respon-
sive Ethik erscheint unvermeidlich im Zeichen des Politischen und einer 
Option für Politiken.

Wenn dem Antworten auf fremde Ansprüche eine Gewaltsamkeit in-
newohnt, dann affiziert und verletzt diese nicht nur die andere Person, 
sondern auch alles fremde Andere und alles Fremde an Anderem. Mit 
Georg Simmel können wir festhalten, dass das eine große Verschuldung 
beinhaltet. Obwohl wir das Fremde zu beachten haben und an ihm nicht 
einfach vorbeigehen können (selbst wenn wir es wollten), kommt nicht 
alles im Hinblick auf die Möglichkeit einer Realisierung zum Zuge. Man 
muss antworten, aber man wird nicht allem und allen gerecht werden, 
weil die Gerechtigkeit nicht frei von Ungerechtigkeit ist. Mit Judith But-
ler könnte man befürchten, dass die Ordnung der Gerechtigkeit, auf die 
nicht verzichtet werden kann, eher die Natur als die Menschen, eher 
Frauen als Männer, eher die Armen als die Reichen benachteiligen wird. 

Die Ausweitung des Fremden hat zur Folge, dass der Schutzbereich 
des Ethischen als das, was ethisch relevant und damit zu beachten ist, 
über das, was wir von Levinas her kennen, hinaus geöffnet wird. Das 
Politische hat darauf zu reagieren, nicht nur im Falle von Konflikten wie 
in Jugoslawien. Wäre es dann nicht notwendig, das Politische in Rich-
tung eines Konfliktfeldes widerstreitender Ansprüche und eines offenen, 
nicht fundamentalistischen und nicht separatistischen Wettbewerbes um 
Macht, ihre Ausgestaltung und eine Unterbrechung um ausgelassener 
Möglichkeiten willen auszubauen? Die daraus entstehende Form des 
Politischen könnte man im Ausgang von Claude Lefort als Demokra-
tie bezeichnen.

Im Ausgang von Waldenfels wollen wir nun drei Punkte weiterver-
folgen: zunächst die Auffassung des Politischen als Konfliktfeld, dann 
das das Miteinander von Macht und Ethischem, welches die Eigenstän-
digkeit des Politischen, auf die Cornelius Castoriadis so viel Wert legt, 

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

gegenüber der Ethik zu betonen ermöglicht. Schließlich wenden wir uns 
der Frage einer Ausweitung des Ethischen, die über die Differenz von 
Natur und Sache hinausgeht, zu. Unsere Gesprächspartner sind Claude 
Lefort, Emmanuel Levinas und die politische Ökologie.

AUSWEITUNG DES FREMDEN UND DIE FOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

13) C. Lefort: Konflikthafte Demokratie

»In der deliberativen, beratenden Politik, in der Politik der modernen 
Demokratien exponiert sich der Widerstreit.« (Lyotard 1987, 245) Wenn 
Lyotard den Widerstreit ins Zentrum der Demokratie stellt, dann ist da-
mit gesagt, dass das Schicksal nicht auf ein Gesamtziel zusteuert. Die 
großen Erzählungen erwiesen sich stets als exklusiv, da sie immer Perso-
nen, Völker, Kulturen ausgeschlossen und an den Rand gedrängt haben 
(vgl. Schnell 2017, 151f). In diesem Sinne spricht Paul Ricœur von ei-
ner »gewalttätigen Geburt aller zu Rechtsstaaten gewordenen Staaten.« 
(Ricœur 1996, 311)

Ein Widerstreit ist der Sache nach kein logischer Widerspruch von 
Aussagen, sondern ein Miteinander von Ansprüchen einer Dingpolitik. 
Wir hatten eine Demokratie als Gründung-Fortführung-Unterbrechung 
gekennzeichnet. Diese Trias impliziert eine Koexistenz des Heterogenen. 
Das Politische, das auf das Ethische antwortet, wäre somit nicht nur 
schöpferisch (Castoriadis), sondern auch konflikterprobt. Wir wollen 
den Beitrag von Claude Lefort zu diesem Gedanken kennenlernen.

a. Institutionalisierung von Konflikten

Claude Lefort zählt zu den nachhaltigsten Denkern des Politischen in 
den Jahren nach 1950. Lefort nennt im Vorwort seiner Elements d‘une 
critique de la bureaucratie (vgl. Lefort 1971) drei Perioden, die seine Ent-
wicklung ausmachen: Die Bekanntschaft mit Maurice Merleau-Ponty in 
den 1940er Jahren, die Zusammenarbeit mit Cornelius Castoriadis und 
Jean-Francois Lyotard in der trotzkistisch und damit antistalinistisch ge-
prägten Gruppe »Socialisme ou Barbarie« (Sozialismus oder Barbarei) 
bis 1958, dem Jahr von Leforts Austritt aus der Gruppe, und seither die 
Periode der Entfaltung des Denkens des Politischen und der Demokratie.

Der Phänomenologe Merleau-Ponty entwickelt in seinen Schriften 
zur Geschichte das Bild eines offenen, schöpferischen und nicht-teleo-
logischen Werdens von Sinn. Diese Sichtweise, die auch Castoriadis be-
einflusst, richtet sich gegen eine Bürokratisierung der Gesellschaft und 
eine Objektivierung von Geschichte. Lefort ediert Merleau-Pontys Wer-
ke Le visible et/l‘invisible (Merleau-Ponty 1964) und La prose du mon-
de (Merleau-Ponty 1969) und publiziert eigene Studien, die sich in des-
sen philosophischem Umfeld bewegen (vgl. Lefort 1978).

In der auf Analyse und politische Publizistik angelegten Arbeit der 
Gruppe »Socialisme ou Barbarie« entwickelt Lefort die phänomeno-
logische Perspektive weiter. Demnach ist die radikale Originalität des 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

Proletariats als schöpferische Produktivkraft der Geschichte zu begrei-
fen. Diese ist allerdings keiner objektiven, sondern nur einer praxisori-
entierten Analyse zugänglich. Leforts Anliegen ist die Erforschung der 
Erfahrung der Arbeiter (vgl. Lefort 1971, 45ff). Im Unterschied zur em-
pirischen Sozialforschung geht es dabei um eine politisch relevante Ex-
plikation der Einstellungen und Haltungen der Arbeiter im Vollzug ihres 
Alltagslebens. Das gelebte, implizite Verhältnis der Proletarier zu Gesell-
schaft und Arbeit kommt dabei so zum Ausdruck, dass die Proletarier 
in den entsprechenden Beschreibungen sich und ihre eigenen Erfahrun-
gen erkennen. Berichte und Zeugnisse der Arbeiter über das Alltagsleben 
in Fabriken, der Familie und in Kollektiven bezeugen, welche Themen 
für die Arbeiter in den 1950er Jahren von zentralem politischen Interes-
se sind: Organisation des Produktionsprozesses, Eigenarten sozialer Be-
ziehungen, Entlohnung, Freizeit, Geschichte, Zukunft. Das Wissen über 
die proletarische Situation durch Explikation und Interpretation der All-
tagserfahrungen der Proletarier führt zu einem präziseren politischen Be-
wusstsein, aber noch zu keiner Revolution im Zeichen des Sozialismus. 
Es bleibt zu beachten, dass zwischen das gelebte Verhältnis zur Gesell-
schaft und die sprachliche und symbolische Artikulation dieses gelebten 
Verhältnisses immer auch ein gewisser Bruch tritt, der Distanz zur Pra-
xis des Handelns beinhaltet und jede direkte politische Veränderungsak-
tion notwendig ausschließt.

Am Ende von Leforts Engagement in der Gruppe »Socialisme ou Bar-
barie« steht eine Meinungs- und Sachverschiedenheit im Verständnis des 
Politischen. Während Castoriadis das Projekt revolutionärer Politik an 
die Vorstellung einer gleichen Teilhabe aller an der Macht in einer auto-
nomen und direkten Form von Demokratie bindet, geht Lefort von ei-
ner Unhintergehbarkeit einer Machtteilung zwischen Zivilgesellschaft 
und Staat aus. Beide Denker vertreten aber weiterhin in unterschiedli-
cher Hinsicht die Auffassung, dass die Demokratie auf unzureichenden 
Gründen stehe. Nur durch die Andersheit eines »Magma«, wie Casto-
riadis sagt bzw. durch eine »letzte Unbestimmtheit« (Lefort 1983, 296) 
kann die Verfestigung des Politischen zu einem Totalitarismus verhindert 
werden. Marcel Gauchet bezeichnet die Bewegung dieses Denkens als 
Schritt von der totalitären Erfahrung zum Konflikt als »Erzeugung des 
gesellschaftlichen Bandes« (Gauchet 1976, 232).

Lefort fügt dem Denken des Politischen die Idee hinzu, dass ein Fun-
dament letzter Gewissheiten obsolet ist, dass Auseinandersetzungen pro-
duktiv sein und dass eine »Institutionalisierung der Konflikte« (Lefort 
1999, 51) eine Stärkung der Demokratie darstellen können.

Diese nichtfundamentalistische Position betrachtet demokratische 
Verfahren wie den Wahlvorgang als eine Möglichkeit der Erneuerung 
und Stabilisierung des Gemeinwesens. Die demokratische Wahl ist für 
Lefort somit nicht, wie Rousseau oder auch Castoriadis annehmen, 

INSTITUTIONALISIERUNG VON KONFLIKTEN 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

entweder leere Routine oder Pseudolegitimation, die der Ideologiebil-
dung dient, sondern eine grundsätzliche Kraft der Demokratie. Der 
Wahl kommt »das Vermögen zu, das Gesellschaftliche gleichsam in sei-
ne Gründerzeit zurückzuführen«, so dass das Gesellschaftliche nachträg-
lich an seine »Gründung anzuknüpfen« (Lefort, Gauchet 1971, 118) in 
der Lage ist. Erneuerung und Stabilisierung ereignen sich durch konflik-
thafte Auseinandersetzung hindurch und tragen zum Gelingen von De-
mokratie bei.

b. Der leere Ort der Macht

Im Zentrum von Leforts politischer Philosophie steht ein Beitrag zum 
Denken von Demokratie, deren Erfindung das unvergessliche Ereignis 
seit der französischen Revolution darstellt. Das Fehlen einer vereinheitli-
chenden Letztbegründung wirkt sich auf das Zentrum der Macht aus. An 
die Stelle des definitiven Souveräns tritt in der Demokratie eine bestimm-
te Leere. Leforts grundlegende These besagt, dass der Ort der Macht leer 
ist: »Le lieu du pouvoir devient un lieu vide.« (Lefort 1986, 27) Diese 
positive Leere verhindert eine totalitäre Schließung des Politischen und 
etabliert stattdessen einen produktiven Konflikt zwischen Staat und Zi-
vilgesellschaft als kontingente und immer wieder neu auszuhandelnde 
Legitimationsbasis einer demokratischen Gesellschaft. Die Identität der 
Demokratie ist die produktive Auseinandersetzung, ja eine gelungene 
»Institutionalisierung der Konflikte« (Lefort 1999, 51).

Indem die Demokratie »dem Konflikt auf der Ebene des offenen Wett-
bewerbs um die Macht Ausdruck verleiht, verschafft sie ihm einen sym-
bolischen Ausgang, der die Drohung des Auseinanderbrechens abzuwen-
den vermag, die bei ungehinderter Konfliktaustragung unweigerlich auf 
dem Gemeinwesen lasten würde.« (Lefort/Gauchet 1971, 91) Der öffent-
liche Wettbewerb ist integrativ, denn er lässt die Gesellschaft nicht zer-
brechen. Seine Integrationsleistung zeigt sich nämlich daran, dass eine 
Demokratie mit der Etablierung produktiver öffentlicher Auseinander-
setzungen zugleich die Menschenrechte urbanisiert, welche den Bürgern 
eine Teilhabe am öffentlichen und zugleich integrativen Wettbewerb um 
die Instituierungsgestalt der Gesellschaft zusichert (Lefort 1980). Unge-
wöhnlich und originell ist Leforts Auffassung, dass konflikthafte und 
produktive Auseinandersetzungen ein Medium der Integration einer de-
mokratischen Gesellschaft sein können und nicht nur angeblich unstrit-
tige Traditionen oder Werte.

Mit seiner Theorie des Politischen ist Lefort gerüstet, um auf die welt-
politischen Veränderungen eingehen zu können, die seit dem Zusam-
menbruch des Staatssozialismus eingetreten sind. Den Interpretationen, 
die ein Ende der Geschichte erwarten, stellt Lefort die Einsicht in den 

C. LEFORT: KONFLIKTHAFTE DEMOKRATIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

konflikthaften Charakter des Politischen entgegen. Gleichwohl kommt 
es ihm darauf an, produktive und demokratiefördernde Konflikte vom 
vernichtenden Krieg zu unterscheiden. Diese Intention, in deren Linie 
auch eine wiederholte Beschäftigung mit dem Werk Hannah Arendts 
liegt, prägt Leforts Stellungnahmen zu neueren Kriegen, der Situation 
der Menschen- und Völkerrechte und den Auswirkungen der Globali-
sierung (vgl. Lefort 1986, 59ff). 

c. Konflikt als Normalität

Die politische Philosophie Claude Leforts wird von Paul Ricœur und 
Niklas Luhmann rezipiert und kann auf die Idee, die Demokratie im 
21. Jahrhundert durch den Dreiklang ›Gründung-Fortführung-Unterbre-
chung‹ zu charakterisieren und damit als produktiv-konflikthafte Form 
zu verstehen, bezogen werden. 

Lefort kann als Stichwortgeber der Gegenwart und der Widerkehr der 
Idee des »konfrontativen Wesens der Politik« (Mouffe 2018, 15) gelten. 
Entscheidend ist dabei, dass sich Lefort bereits von einem starken Kon-
zept der permanenten Revolution absetzt und damit auch von den In-
terventionen Cornelius Castoriadis’. Jener suchte im 20. Jahrhundert 
Anknüpfungspunkte für das Projekt einer Revolution der Autonomie. 
In diesem Sinne deutete er den Pariser Mai 68 und auch die Revolution 
in Ungarn. Dort machte er gar eine »plötzliche Öffnung der Geschich-
te« (Castoriadis 2016, 72) aus. Lefort setzt wesentlich defensiver an. Er 
wartet nicht auf die große Lösung, sondern sieht auf die Aktualität und 
sieht dort den produktiven Konflikt als Normalität am Werke. 68 brach-
te keine Revolution, was vor allem daran lag, »dass die Demokratie das 
Regime ist, in dem der Konflikt, so intensiv er auch ist, auf normale Wei-
se seinen Platz findet.« (Lefort 2008, 91) 

Die Demokratie schwankt in ihrer Form. Mal ist sie mehr eine direkte 
Demokratie, mal geht sie eher in Richtung einer repräsentativen Demo-
kratie (vgl. Hirschman 1988). Die Verortung dieses politischen Modus 
im Ethischen führt uns Emmanuel Levinas vor Augen.

KONFLIKT ALS NORMALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

14) E. Levinas: Stellvertretung zwischen 
Ethik und Macht 

»Die Worte und Handlungen einiger künstlicher Per-
sonen werden von den durch sie Vertretenen als eige-
ne anerkannt.«

(Thomas Hobbes, Leviathan Kap. 16)

In seinem weltberühmten Trauerspiel zeigt Rolf Hochhuth, was passie-
ren kann, wenn man sich mit einem Stellvertreter einlässt. Man hat es 
nicht mit der Person, die vertreten wird, selbst zu tun, sondern nur mit 
einer anderen. An dieser kommt man aber auch nicht vorbei. Durch sie 
hindurch spricht der Eine; man selbst weiß aber nie, ob nicht doch nur 
der Stellvertreter spricht, ohne dazu autorisiert zu sein. 

Schon hier wird deutlich, dass das Phänomen der Stellvertretung sehr 
verschiedene Dimensionen hat. Ich würde mindestens von einem Ach-
senkreuz sprechen. Die horizontale Achse wird begrenzt von den Begrif-
fen »Sprache« und »Theologie«; Die vertikale ihrerseits von den Termi-
ni »Ethik« und »Macht«.

Macht:
Hobbes

Sprache:
Bühler

Stellvertretung
Theologie:

Spinoza

Ethik:
Levinas

Der Sprachdiskurs in der Horizontalen befasst sich mit dem Problem der 
Stellvertretungsfunktion des sprachlichen Zeichens (vgl. Bühler 1978, 
40ff.), der Diskurs der Theologie hingegen mit der Dolmetscherfunktion 
des Propheten hinsichtlich der Offenbarung Gottes (vgl. Spinoza 1984, 
14ff.). Beide Probleme, die von so unterschiedlichen Autoren wie Karl 
Bühler und Spinoza behandelt werden, gehören ohne Zweifel zusammen, 
bilden sie doch die Endpunkte ein und derselben Achse.

Beiden Momenten möchte ich an dieser Stelle lediglich indirekt nach-
gehen. Indirekt, da ich mich hier mit der anderen Achse, der von Ethik 
und Macht, befasse und dabei aber auch Momente von Sprache und 
Transzendenz (Theologie) berühren werde.

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

a. Stellvertretung ist eine dreistellige Relation

Stellvertretung heißt: jemand-für-jemand-anderes-einem-Dritten-gegen-
über. Stellvertretung schafft Verbindungen zwischen jemandem und ei-
nem Dritten, die ohne sie nicht sein würden. Stellvertretung ist eine ra-
dikale Sache, da jemand offenbar allein, also ohne, dass jemand für ihn 
ist, nicht er selbst wäre. Das muss man sich klarmachen. 

Stellvertretung in der vertikalen Achse bedeutet ethisch, dass je-
mand-für-jemand-anderes eintritt und im Sinne von Macht etwas reali-
siert, das die Beziehung zum Dritten betrifft.

b. Exkurs über den Dritten

Die Aussage, dass Stellvertretung eine dreistellige Relation sei, fußt auf 
zwei wesentlichen Annahmen. 

Zunächst (1) haben Soziologen und Philosophen der Intersubjekti-
vität seit Georg Simmel und Edmund Husserl nicht nur auf die Bedeu-
tung des Dritten, sondern auf dessen Unhintergehbarkeit hingewie-
sen (vgl. Bedorf/Fischer/Lindemann 2010). Dabei ist zu beachten, dass 
Theorien der Intersubjektivität dasjenige zum Gegenstand haben, was 
zwischen den zu beschreibenden Subjekten entsteht. Intersubjektivi-
tät ist nicht mit einem linguistic turn zu verwechseln. Am Eingang der 
Phänomenologie der Intersubjektivität steht der Satz Merleau-Pontys: 
»Die Beziehung zu irgendeinem Anderen ist immer vermittelt durch die 
Beziehung zu Dritten« (Merleau-Ponty 1986, 113). Diese Bestimmung 
findet sich bei Sartre und bei Levinas wieder, die beide zu den Philo-
sophen des Anderen zählen. Entscheidend ist nun, dass wenn Levinas 
von der Beziehung zum Anderen spricht, ohne den Dritten zu erwäh-
nen, er sich der Methode einer ethischen Epoché bedient, die den Ge-
sichtspunkt des Dritten nur zeitweilig außer Spiel setzt, und somit kei-
ne intime Zweisamkeit von Ich und Du im Auge hat (vgl. Schnell 2001, 
208ff).

Somit (2) setzt sich diese Sichtweise von Theorien zweistelliger Inter-
subjektivität ab, wie sie besonders in der Pädagogik zu finden sind. Der 
sogenannte pädagogische Bezug, den Nohl zwischen Erzieher und Zög-
ling angebahnt sieht, ist von Vertretern einer kritischen Erziehungswis-
senschaft (K. Mollenhauer) entsprechend zurückgewiesen worden.

Zusammenfassend gilt somit: Sozialität ist eine dreistellige Relation. 
Auch Stellvertretung ist eine Form der Sozialität. Stellvertretung ist da-
her als dreistellig zu betrachten.

EXKURS ÜBER DEN DRITTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

c. Ethik 

Stellvertretung ist ein sehr zentraler Begriff der Ethik von Emmanuel 
Levinas. Das mit »Stellvertretung/ Substitution« bezeichnete Kapitel sei-
nes zweiten Hauptwerkes »Jenseits des Seins...« ist bekanntlich das zen-
trale, aus dem das gesamte Buch hervorgegangen ist (vgl. auch Levin-
as 1967). Die Stellvertretung, die Levinas im Auge hat, ist unbedingt 
und damit etwas, das ich nicht absichtlich sein lassen kann. Damit ver-
bunden ist die Idee einer sogenannten »Rekurrenz«: Der Versuch, sich 
ganz auf sich selbst und seine eigenen Bedürfnisse zu beziehen scheitert, 
da ich entdecken muss, immer schon bei Anderen angefangen zu ha-
ben. »Die Stellvertretung ist nicht ein Akt, es ist eine in den Akt nicht 
überführbare Passivität, das Diesseits der Alternative Akt-Passivität« 
(Levinas 1992, 259). 

Bekanntlich zieht Levinas aus dieser Ausgangslage sehr radikale Kon-
sequenzen. Ich, der Stellvertreter, bin »verantwortlich für alles und alle« 
(ebd., 253). Levinas’ Theorie des Ethischen und der Gerechtigkeit (ein 
Gesichtspunkt des Dritten) – die ich an anderer Stelle ausführlich unter-
sucht habe (vgl. Schnell 2001, 197ff.) – besagt, dass ich verantwortlich 
bin. Sie beschreibt damit ein Faktum der Verantwortung, um Kant ab-
zuwandeln, aber sie sagt nicht, wie ich die Verantwortung einlösen soll, 
wie ich also die Stellvertretung zu gestalten habe. Im Hintergrund die-
ser Bestimmung steht die Differenz zwischen Imperativität (dass es eine 
mich meinende Verpflichtung gibt) und Imperativ (was von mit gefordert 
ist), die im Mittelpunkt von Levinas’ Kantlektüre steht (vgl. ebd. 216f.).

Meine These besagt, dass die Ausgestaltung der ethischen Stellvertre-
tung durch den Machtaspekt des jemand-für-jemand-anderes zu erfol-
gen hat.

Zweifellos würde Levinas dieser Ansicht nicht zustimmen und zwar 
deshalb nicht, weil er den Gedanken, dass Verantwortung auch Gestal-
tungsspielräume benötigt, zurückweist, da er offensichtlich eine spieleri-
sche, gar postmoderne Leichtigkeit als Verantwortungslosigkeit fürchtet. 
Er kann nicht, wie etwa Lyotard, einen »Rhythmus« denken, der aus der 
»Ästhetik oder Poetik« stammt, der aber dennoch der »Ethik sehr viel 
näher ist als jede Ästhetik«. Lyotard denkt hier an Barnett Newmans Äs-
thetik als eine »Kraft der Verpflichtung« (Lyotard 1984, 98). 

In der Tat ist Levinas seinerseits kein Freund einer Ethik, in die das 
Ästhetische hineinregiert. Er sagt, wie so oft, wenn er humorlos wie das 
personifizierte Gesetz spricht: »Der Einzige steht ein für die Anderen. 
Nichts ist hier Spiel« (Levinas 1992, 258). Ein Spiel ist »jeglicher Ver-
antwortung enthoben, [...] alles Mögliche ist erlaubt« (ebd., 30). Wenn 
nicht alles Mögliche erlaubt sein soll, bleibt doch die Frage, was denn 
erlaubt wäre. Ethik ist für Levinas keine Handlungstheorie, aber ganz 
ohne praktischen Impuls dürfte Verantwortung kaum zu realisieren sein.

E. LEVINAS: STELLVERTRETUNG ZWISCHEN ETHIK UND MACHT 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

Der Vorrang des Faktums der Verantwortung (dass ich verantwort-
lich bin) führt bei Levinas zu einer gewissen Lähmung der Durchführung 
(was ich tun und wie ich handeln soll). Nicht umsonst bezeichnet Levin-
as den Stellvertreter auch als eine Geisel. Sie kann ihrer Verantwortung 
nicht entrinnen, sie kann aber auch nicht wirklich etwas im Namen der 
Verantwortung tun.

In dieser Situation möchte ich dem strengen Judentum das Spieleri-
sche des Griechischen (der Gesetzestafel die Poesie) hinzufügen, um der 
ethischen Stellvertretung ihre notwendige Macht zu verleihen, die eben 
notwendig ist, um Verantwortung realisieren zu können. Dadurch soll 
ein Ethizismus, den wir auch bei Hans Jonas vermuten, der dem Poli-
tischen als der Gestaltung des Ethischen nicht genug Spielraum lassen 
würde, vermieden werden.

d. Macht 

Es gibt sehr verschiedene Konzepte von Macht. In der Hauptsache kann 
zwischen sechs verschiedenen Versionen unterschieden werden (vgl. 
Fink-Eitel 1992). Für Aristoteles ist die relationale Macht (kinetische Dy-
namis) das Vermögen eines Körpers in einem anderen Körper Verände-
rungen herbeiführen zu können. Die substantielle Macht (ontologische 
Dynamis) besteht im teleologisch verankerten Vermögen des Seienden 
seine je innere Bestimmung zu verwirklichen. Die instrumentelle Macht 
versteht Thomas Hobbes als Ursache für eine zu wünschende Wirkung. 
Eine Selbststeigerung durch eine aktivistische Macht, die auch als Wille 
zur Macht bezeichnet wird, steht in Zentrum mancher Schriften Friedrich 
Nietzsches. Nüchterner spricht Niklas Luhmann von medialer Macht, die 
sozial kontrollierbare Handlungen ermöglicht. Ähnlich Hannah Arendt, 
wenngleich mit einer aristotelischen Note. Sofern schließlich mit Norbert 
Elias, Foucault und Bourdieu Figurationen der Macht analysiert werden, 
gelangen die Überlegungen auch in den Bereich der empirischen Soziologie.

Wenn wir den sechsfältigen Fächer der Macht zusammenfahren, dann 
lässt sich in aller Kürze noch hinzufügen, dass Macht (gr. dynamis, lat. 
potentia) eine Möglichkeit bezeichnet und ins Register der Kreativität 
des Handelns gehört (vgl. Schnell 2004b). Diese bezeichnet Levinas als 
unverantwortliche Spielerei. Dem entgegen gilt es, Stellvertretung als 
eine Macht zu verstehen, die verantwortlich eingesetzt wird.

e. Stellvertretung und Macht

Stellvertretung ist eine Figuration sozialer Macht (Sofsky/Paris 1994). 
Die Figuration ist triadisch strukturiert:

STELLVERTRETUNG UND MACHT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

jemand-für-jemand-anderes-einem-Dritten-gegenüber. Der Stell
vertreter stellt durch eine Fürsprache eine Beziehung zwischen seinem 
Mandanten und einem Dritten her (Schnell 2005b). Die Stellung des 
Stellvertreters in der Triade ist dabei sehr (!) vielfältig. Erstens: ohne den 
Stellvertreter gibt es keine Triade. Zweitens: der Stellvertreter ist nur der 
Stellvertreter. Drittens: Der Stellvertreter bedarf, etwa wie ein Botschaf-
ter, der Anerkennung durch den Dritten. Viertens: der Stellvertreter be-
darf eines Mandanten. Fünftens: es ist unklar, wer wen hervorruft: der 
Mandant den Stellvertreter oder der Stellvertreter den Mandanten. Die-
se Frage liegt bekanntlich der Kontroverse zwischen Hobbes und Locke 
zugrunde.

Wann ist eine Stellvertretung dann gerechtfertigt? Beim Primat des 
Stellvertreters, wenn dessen Worte und Taten gegenüber Dritten durch 
den Mandanten als eigene anerkannt werden. Beim Primat des Mandan-
ten, wenn der Stellvertreter dem Willen des Mandanten in der Vertretung 
gegenüber Dritten gerecht geworden ist.

Meine These lautet nun, dass die Kreativität der Stellvertretung als so-
ziale Macht eine Ausgestaltung der ethischen Verantwortung darstellt. 
Die besagte Kreativität liegt in dem Als ob der Stellvertretung. Der Stell-
vertreter »handelt nicht nur so, als ob das Kollektiv selbst handeln wür-
de, er handelt auch so, als sei das Kollektiv selbst eine Einheit« (Sofsky/
Paris 1994, 166).

Stellvertretung schafft drei Dinge, durch die Verantwortung für Ande-
re gestaltet werden kann: 

- 	 eine Stimme, die sich öffentlich meldet, 
-	 einen zu repräsentierenden Willen, 
-	 die Differenz von Stellvertreter und Mandant.

Die Stellvertretung schafft somit buchstäblich etwas, das Dritten gegen-
über auftreten kann. Kurz gesagt: Indem der Stellvertreter den Willen ei-
ner Gruppe gegenüber Dritten vertritt, ist er aktiv, also tätig in der Ver-
antwortung. 

f. Exkurs: Repräsentation 

Um das schöpferische Element der Stellvertretung verstehen zu können, 
lohnt sich ein Seitenblick auf den ehrwürdigen Begriff der Repräsentati-
on, mit dem die Stellvertretung verwandtschaftliche Beziehungen unter-
hält, wenngleich die Repräsentation der ungleich umfangreichere Dis-
kurs ist. 

Repräsentation als Stellvertretung ist in den Texten der Antike nicht 
nachweisbar. Dort ist die Repräsentation an das Präsens, also an die 
Gegenwart gebunden und bezeichnet die Vergegenwärtigung, die 

E. LEVINAS: STELLVERTRETUNG ZWISCHEN ETHIK UND MACHT 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

Vorstellung, die Darstellung und das Bewirken (vgl. Weiß 1998). Bezo-
gen sind diese Ereignisse auf die Leistungen der Seele (Psyche). Noch bei 
Leibniz wird die Monade als »repräsentatio mundi« (Monadologie Nr. 
62) bezeichnet.

Die von Autoren wie Derrida geprägte Annahme, dass eine Repräsen-
tation der Sache nach eine Wiederholung einer Präsenz sei, kann für die 
in Rede stehende Epoche nicht bestätigt werden. Gadamer erinnert dar-
an, dass »Repraesentare Gegenwärtigseinlassen heißt« (Gadamer 1986, 
146). Die dabei gemeinte Anbindung der Repräsentation an die mensch-
liche Seele lockert sich erst im Laufe des 18. Jahrhunderts. In Wilhelm 
Traugott Krugs Allgemeinem Handwörterbuch der philosophischen 
Wissenschaft von 1828 heißt es dann, dass der Begriff im Wesentlichen 
drei Verwendungen zulasse: die seelische Vorstellung eines Objekts, die 
wahrnehmungsmäßige Darstellung einer Sache und die Vertretung einer 
Person durch eine andere.

Die Repräsentation im Sinne der Stellvertretung einer Person durch 
eine andere ist ab dem 19. Jahrhundert, und das heißt seit der Entste-
hung von Staaten, die eine direkte Demokratie immer unwahrscheinli-
cher werden lassen, nicht mehr zu übersehen. Sie wird bereits in der En-
zyklopädie d’Alemberts und Diderots diskutiert. Kant gibt daraufhin 
auch in der uns interessierenden Frage den Startschuss für die Moder-
ne, indem er die politische Republik als ein »repräsentatives System des 
Volkes« (Metaphysik der Sitten, § 52) bezeichnet. Die Debatte wird nun 
vielfältig. Für die Romantik (Schlegel, Novalis) muss eine Repräsentation 
immer auch eine Weltseele vergegenwärtigen (hier ist wiederum eine Di-
mension der Transzendenz im Spiel), bei Hegel versöhnen sich dann die 
Sittlichkeit des Staates mit dem Prinzip des abstrakten Individualismus. 
Bis in die Gegenwart befassen wir uns mit dem Verhältnis von Staat und 
Religion im Licht der Frage nach Aufklärung und Moderne. Wir verfol-
gen dieses Verhältnis bis in die Schriften von Giorgio Agamben. Reprä-
sentation ist, wie schon angedeutet, ein sehr reichhaltiger Diskurs (vgl. 
Hofmann 1990).

g. Repräsentation als Stellvertretung

Der Diskurs der Repräsentation thematisiert nun die Stellvertretung als 
schöpferische Macht meist dort, wo Philosophien auftreten, die zwei 
Themen in einer Parallelaktion abhandeln: Die Repräsentation in der 
Sprache und die Repräsentation in der Politik. An dieser Stelle berühren 
sich der Sprachdiskurs und der Machtdiskurs der Stellvertretung.

Es gibt folgende, klassische Ausgangslage: Das sprachliche Zeichen 
repräsentiert die Bilder der Seele des Sprechers und die Rede des po-
litischen Repräsentanten repräsentiert den Willen des Volkes. Beide 

REPRÄSENTATION ALS STELLVERTRETUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

Probleme werden parallel abgehandelt. Die entsprechenden Positionen 
von Locke, Hobbes, Rousseau und in der näheren Gegenwart die von 
Merleau-Ponty, Bourdieu, Lefort, Castoriadis und Ricœur habe ich an-
derswo untersucht (siehe Kap.8ff), weshalb hier lediglich als Ergebnis 
festgehalten werden kann:

Die uns interessierende Ansicht besagt, dass eine Repräsentation nicht 
– wie man aufgrund des Präfix Re glauben könnte – nur Abbild, Wie-
derholung, Nachahmung einer Bedeutung ist, die es schon gibt, sondern 
auch Schöpfung und Creatio von Bedeutung und damit der Gestaltung 
von Spielräumen. Wie unter Rekurs auf Lyotard anfänglich bereits an-
gedeutet: Sprachliche und politische Repräsentation weisen eine Nähe 
zu Kreation und Ästhetik auf. 

h. Die Entscheidung und der Eigensinn des Politischen

Der Konnex ethischer und machttheoretischer Aspekte der Stellvertre-
tung impliziert, dass sich Ethik und Macht in der Stellvertretung über-
kreuzen, aber nicht zur Deckung kommen. Es bleibt eine Differenz, denn 
es gibt mehr zu verantworten als Macht einzulösen vermag. Und: es gibt 
Gestaltungsspielräume der Macht, die die Ethik in ihrer Strenge nicht 
vorschreiben kann. In der Politik sind Entscheidungen zu fällen und 
durchzuführen. Diese müssen sich am Ethischen messen lassen, aber es 
ist nicht zu erwarten, dass das Politische schlicht die Ausführung oder 
Anwendung des Ethischen sei, so wie wir es von einem Kochrezept her 
kennen. Dass Politische hat und benötigt einen Eigensinn gegenüber dem 
Ethischen. Dieser Eigensinn ist durch das Wesen der Entscheidung be-
dingt, denn eine Entscheidung basiert selten auf zureichenden ethischen 
Gründen. Wir folgen in dieser Sache den Ausführungen von Paul Ricœur, 
der die Entscheidung von der Leiblichkeit und damit vom Leitfaden der 
Vulnerabilität her einführt. 

Zum Ausgangspunkt wählt Ricœur das Unwillentliche als Widerlager 
im Rahmen einer praktischen Phänomenologie des Willens. Praktisch 
ist die Phänomenologie, da sie sich gegen das Primat der Vorstellung 
und eines reinen Bewusstseins richtet. Die Willenssphäre ist als prakti-
sche von der Leiblichkeit bestimmt, in der Aktivitäten und Passivitäten 
zur Geltung kommen. Die »menschliche Existenz« ist somit durch eine 
»Bipolarität« gekennzeichnet: »Sie wird erlitten und gelenkt« (Ricœur 
2016, 187). Wie schon für Merleau-Ponty bilden reine Werte und geis-
tigeReflexionen damit keine Berufungsinstanzen mehr. Vielmehr ist eine 
grundlegende Vulnerabilität anzuerkennen. Ricœur startet nun mit einer 
»Reziprozität von Willentlichem und Unwillentlichem« (ebd., 24). Diese 
Formulierung ist eigentlich unglücklich gewählt, da sich die beiden Ele-
mente der Relation wie das »Ich will« und seine »Grenzen« zueinander 

E. LEVINAS: STELLVERTRETUNG ZWISCHEN ETHIK UND MACHT 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

verhalten. Der Ausgang liegt daher beim »Ich will«, welches wiederum 
drei Elemente hat: ich entscheide, ich handle, ich willige ein (27). Da-
mit ist auch die Grundlineatur für die Durchführung des Programms der 
Entscheidung gegeben.

Das Entscheiden ist der Entwurf einer Handlung in der Zukunft, die 
das Selbst meiner selbst affirmiert und bindet, denn ich entscheide immer 
auch mich dazu, etwas zu tun. Dabei komme ich nicht umhin, mich den 
Bedürfnissen meines Leibes zu unterwerfen. Wichtig ist, dass Ricœur den 
Prozess des Entscheidens einerseits gegen einen Rationalismus verteidigt, 
der eine Entscheidung eigentlich überflüssig macht, da sich das zu Tu-
ende völlig eindeutig aus Geltungsgründen ergibt. Andererseits stellt er 
sich ebenso gegen einen Irrationalismus, der die Dezision als autoritäts- 
und grundlosen Akt versteht. Er spricht insofern vom »falschen Dilem-
ma von Intellektualismus und Irrationalismus.« (192)

Die erste Position finden wir bei den Teilnehmern des kommunikati-
ven Handels, die zweite bei Carl Schmitt, der eine Entscheidung in die 
Nähe eines theologischen Wunders rückt. Ricœurs heute noch gern zu 
lesende Beschreibungen kennen Zwischentöne. Darin erscheinen Moti-
ve (94 ff.), Verpflichtungen (159 ff.) und auch das Zögern (171 ff.). Mit 
Max Weber wäre noch das Verflachende des Alltags zu erwähnen, das 
Entscheidungen aufschiebt und Provisorien erzeugt, die statt einer Ent-
scheidung andauern.

Um nun den Eigensinn des Politischen und seine Macht betonen zu 
können, wollen wir nachfolgendes Schema zugrunde legen, das die Ent-
scheidung in einen Kontext mit Handlung und Überlegung versetzt.

1) Zustand/
Status

2) Beratung, 
Überlegung

3) Entschei-
dung

4) Handeln 5) Ziel

Ethischer 
Ausgangs-
punkt, der die 
Frage »Was 
soll ich tun?« 
provoziert 
und damit die 
Beratung  
anstößt

ermittelt 
Gründe.
Für/Wider 
bestimmte 
Mittel bzw. 
Ziele

eine auf 
Gründen 
beruhende 
Wahl über 
Mittel bzw. 
Ziele

strebendes 
Tun, das sich 
auf Gründe 
stützt und die 
ausgewählten 
Mittel 
benutzt, um 
das Ziel zu 
erreichen

Endpunkt, an 
dem sich eine 
Handlung  
realisiert/ 
vollendet
(neuer, ethisch 
relevanter 
Zustand/
Status ist 
gegeben)

Wenn die Gründe unter Punkt 2 besonders stark und einsichtig sind (auf-
grund von genug Informationen und Beratungszeit), dann fällt die Ent-
scheidung nicht schwer und ist die Entscheidung auch nicht schwer zu 

DIE ENTSCHEIDUNG UND DER EIGENSINN DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

verantworten. Die Entscheidung ist ein schwaches Glied in der Kette. 
In diesem Sinne spricht Aristoteles davon, dass die Entscheidung immer 
»gemäß der Überlegung« (N. Ethik, 1113 a 10) erfolgt.

Wenn die Gründe jedoch besonders schwach sind (aufgrund von gerin-
gen Informationen und Zeitdruck), dann fällt die Entscheidung schwer 
und ist die Entscheidung auch schwer zu verantworten. Die Entschei-
dung ist plötzlich ein starkes Glied in der Kette. In diesem Sinne stellt 
Derrida fest, dass sich eine »Verantwortung oder Entscheidung nicht in 
einem Wissen als solchem fundieren oder rechtfertigen läßt, ohne den 
Sprung irgendeiner Diskontinuität oder radikalen Heterogenität zwi-
schen beiden Bereichen.« (Derrida 2003, 194)

Die Schwäche der Gründe wird durch die Autorität der Entscheidung 
ausgeglichen. Wenn niemand begründet sagen kann, was getan/wie es 
getan werden soll, es aber dennoch geschehen soll, muss jemand ent-
scheiden und das heißt, als anerkannter Wortführer festlegen, was(Ziel)/
wie(Mittel) zu geschehen hat! Auf dem Weg zur Handlung schlägt in der 
Diskontinuität zwischen Grund und Entscheidung die Stunde der Auto-
rität, der Kreation und der Macht.

Wenn Levinas betont, dass »die Politik von der Ethik aus kontrollier-
bar und kritisierbar bleiben muß« (Levinas 1986, 62), dann ist damit 
gesagt, das Politik kein wertfreier Dezisionismus ist, sondern an Verant-
wortung gemessen werde müsse. Aber dazu benötigt Politik Spielräume 
für Entscheidungen. Das Politische befindet sich in einem Spannungsfeld 
zwischen ethischem Anspruch und eigenem Gewicht an Macht, weil es 
politisch etwas zu gestalten (Castoriadis) und zu entscheiden (Derrida) 
gibt. Ein Ethizismus, der aus der Ethik ein Gesinnungsgericht macht, ist 
ein Problem für die Demokratie. Hans Jonas hat mit diesem Problem zu 
kämpfen, wenn er den Schutzbereich des Ethischen über das Ich, das Du 
und die Dritten hinaus erweitern möchte.

E. LEVINAS: STELLVERTRETUNG ZWISCHEN ETHIK UND MACHT 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

15) H. Jonas: Zeit der Verantwortung

Das Verhältnis von Ethischem zu Politischem ist ein Spannungsfeld. 
Beide Relata können nicht aufeinander reduziert werden. Das hat uns 
die Beschäftigung mit Emmanuel Levinas gelehrt. Es gibt jedoch immer 
wieder Vorschläge, eine der beiden Elemente als Primat anzusehen. Für 
Cornelius Castoriadis ist es zweifellos das Politische. Im Werk von Hans 
Jonas begegnet uns eine Ethik, die ihren Schutzbereich über das Huma-
ne hinaus erweitert, die aber keine politische Philosophie hat und daher 
zu einem ethischen Rigorismus neigt, der sogar inhuman zu werden ge-
schafft hat, die ökologische und die soziale Frage miteinander zu verbin-
den und sich stattdessen nur auf das Schicksal »kleiner Vögel« (Latour 
2018, 69) konzentriert hat. Gleichwohl soll der Versuch, das Ethische 
über die Differenz von Person und Sache hinauszuführen, in der Person 
von Hans Jonas gewürdigt werden. 

a. Die Zeit und die Ethik

In der berühmten Beilage III seiner Krisis-Schrift bemerkt Edmund 
Husserl an einer prominenten Stelle: »Das historisch an sich Erste ist 
unsere Gegenwart.« (Husserl 1976, 382) Husserl meint damit, dass die 
Gegenwart der privilegierte Modus der Zeit ist, da sich von ihr her die 
Zeit überhaupt erst erschließen lässt. Die Rede von Zukunft und Ver-
gangenheit setzt eben die Gegenwart voraus. Ohne Gegenwart keine 
Zeit! Husserl folgt hier, wie Derrida ausführlich dargelegt hat, der Prä-
senztheorie des Augustinus. Das Sein der Zeit entspringt aus der Ge-
genwärtigkeit. Dieser Vorrang der Gegenwart ist jedoch keineswegs un-
schuldig oder unstrittig hinzunehmen, wie die Diskussionen zwischen 
Husserl, Heidegger und Levinas gezeigt haben. Könnte das angebliche 
Privileg der Gegenwart nicht zu der Ansicht verleiten, dass die Gegen-
wart wertvoller als alle andere Zeit ist, ja dass die Gegenwart besonde-
ren Schutz und besondere Vorrechte benötigt? Mit dieser Frage sind wir 
bei Hans Jonas angelangt.

Jonas kann als ein Kritiker des bloßen Vorrangs der Gegenwart im 
Konzert der Zeiten verstanden werden. Die Merkmale bisheriger Ethik, 
die Jonas zu Beginn seines Prinzips Verantwortung zusammenstellt, lau-
fen darauf hinaus, dass die Zeit der Ethik »immer die Gegenwart ist« 
(Jonas 1979, 25) und zwar die des Seins bzw. des Menschen. Die bishe-
rige Ethik, wie Jonas mit großer Geste resümiert, ist somit auf die »Teil-
haber einer gemeinsamen Gegenwart« (ebd., 23) fokussiert, weiterhin 
dem raum-zeitlichen Nahkreis verpflichtet und schließlich instrumentell 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

gegenüber der Natur ausgerichtet. Welche Gefahren diese Haltung in 
sich birgt, lernen im Zeitalter der technologischen Zivilisation viele Kin-
der bereits in der Schule. Gegen diese Gefahren richtet Jonas sein Werk, 
das bekanntlich für ein »Umdenken in den Grundlagen der Ethik« (29) 

eintritt. Dementsprechend kommt es erstens darauf an, die instrumentel-
le Grundhaltung gegenüber der Natur durch den Nachweis einer Seins-
zugehörigkeit des Menschen zu ersetzen. Die ethischen Bemühungen um 
das Sein müssen zweitens auch der Vergangenheit und der Zukunft gel-
ten können, so dass die Ethik insgesamt von der Fixierung auf die Gegen-
wart gelöst wird. Positiv gesagt: indem der Ethik Zeit gegeben wird, ent-
steht eine Zeit der Verantwortung. Jonas hebt hervor, dass der Mensch 
auf die »Biosphäre als Ganzes« (ebd.) und auf die »biologische Ord-
nung« (Jonas 1985, 161) bezogen sei. Um verstehen zu können, was da-
mit gemeint sein mag, ist ein kurzer Blick auf Jonas’ Philosophie vor der 
Ethik nötig (vgl. auch: Ricœur 1992). Ich beschränke mich hier auf ei-
nen sehr kurzen Blick, der natürlich Detailinterpretationen nicht erset-
zen kann und will.

b. Abstand und Bezogenheit

Bekanntlich studierte der junge Hans Jonas die Phänomenologie und 
befasste sich im Ausgang von Heidegger und Bultmann mit dem Pro
blem der Daseinshaltung, welches er als durch die Jahre hindurchge-
hend mitverfolgte.

Die Griechen betrachteten das Dasein wie einen Teil des Kosmos. 
Der Kosmos ist, Platon zufolge, ein »Ganzes und Geordnetes« (Gorgias 
508a). Das In-der-Welt-Sein ist wörtlich zu verstehen. Das Dasein ist hier 
beheimatet und aufgehoben. Den Gnostikern ist die Welt das Gegenteil 
einer Heimat. In ihr ist der Mensch fremd und sich fremd. Er versucht in 
seiner Innerlichkeit Halt zu finden, die von der Natur oder Gott bevölkert 
sein soll, je nach Akzentuierung. Zwischen Stoa und Christentum exis-
tieren verschiedene Orientierungsmöglichkeiten (vgl. Wetz 1994, 38ff).

Die Philosophie der modernen Existenz erschließt Jonas nach der be-
kannten Formel, dass die existentialistische Lesart der Gnosis wiederum 
eine gnostische Interpretation der modernen Existenz impliziere. Das 
Ergebnis lautet, sehr kurz gesagt, dass auch hier das Primat der Distanz 
gegenüber Welt und Natur vorherrscht. Denken wir nur an Jean-Paul 
Sartre, der den Menschen zur Freiheit verurteilt sieht und »die Freiheit ... 
als Nichtung des Gegebenen« (Sartre 1982, 610) auffasst. Richtig ist da-
ran wohl, dass der Mensch nicht schlechthin in die Ordnung der Dinge 
eingereiht werden kann, so dass die Nichtung ihn als Menschen durch-
aus mit definiert. Nicht zufällig bezog der Existentialismus Impulse aus 
dem Widerstand gegen den Totalitarismus.

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Doch die Ablösung von der Welt kann nicht alles sein. Schließlich 
müsste die Freiheit spätestens nach der Negation für etwas Lohnenswer-
tes eintreten und eine positive Verankerung in der Welt finden, wenn sie 
nicht in einer grundsätzlichen Opposition verkümmern will.

Die Konsequenz aus der Analyse der Daseinshaltung ist der Schritt zu 
einer philosophischen Biologie. Damit ist keine Rückkehr zur griechi-
schen Metaphysik und Teleologie gemeint, sondern ein Wiedereintritt 
des Menschen in die Welt und in die Natur. Die Figur des Wiedereintritts 
bedeutet, dass der Reduktion des Daseins auf sich selbst, sei sie nun aus 
Selbstüberheblichkeit gegenüber oder aus Angst vor der Welt entstanden, 
durch eine Übergabe des Daseins an die Welt begegnet wird. Wer immer 
nur wieder eintritt, ist ein anderer als der, der nie fort gewesen ist, weil 
er quasi zu spät kommt, um miterleben zu können, wie es ursprünglich 
war. Das Dasein ist Teil des Seins, also gegenwärtig und zugleich abwe-
send, weil in der Zeit zerstreut. An die Stelle eines Ursprungs tritt die 
Frage, wie der Mensch sich jetzt zu verstehen hat.

Aristoteles betrachtet den Menschen als einen Künstler, der die Na-
tur ergänzt und zwar im Sinne der Natur, wie Hans Blumenberg gezeigt 
hat. Jonas kommt hingegen an der seit Hobbes geltenden Annahme nicht 
vorbei, dass der Mensch ein Künstler ist, der in der Natur keine zurei-
chende Vorlage für sein Tun findet. Somit kann Jonas’ Annahme, dass 
die Naturwesen teleologisch strukturiert sind, nicht nur im Sinne der 
klassischen Metaphysik gemeint sein. Sie müsste vielmehr so verstan-
den werden, dass der Mensch zunächst einmal situiert ist, noch bevor 
er sich eigener Freiheiten zu bemächtigen vermag. Die Situierung wird 
allerdings erst beim Versuch radikaler Abständigkeit von der Welt und 
der Natur erfahren. Sie nötigt zum Wiedereintritt, also zur Korrektur 
des Glaubens an die Eigenständigkeit (des Stehens allein in sich selbst) 
durch die Einsicht in die Verankerung des Daseins in der Welt. Ich be-
haupte, dass Jonas selbst so etwas auch hat sagen wollen und zwar po-
sitiv. Wir lesen im III. Lehrbrief, den er an seine Frau Lore am 31. März 
1944 schrieb: »Das Leben hat prinzipiellen Abstand von der Welt, aus 
deren Homogenität die Form sich besondert und auf ihre Eigenheit zu-
rückgezogen hat: Doch eben dieser Abstand bietet die Dimension für Be-
zogenheit auf Welt, die in den bezeichneten notwendigen Realbeziehun-
gen wurzelt.« (Jonas 2003, 362) Wir können hier quasi eine Dialektik 
von – mit Jonas eigenen Worten gesprochen - Abstand und Bezogenheit 
als Grundmotiv entdecken.

Mensch und Natur wäre somit eine gewisse Einheit. »Ist der Mensch 
mit den Tieren verwandt, dann«, so folgert Jonas, »sind auch die Tiere 
mit dem Menschen verwandt und dann in Graden Träger jener Innerlich-
keit, deren sich der Mensch, der vorgeschrittenste ihrer Gattung, in sich 
selbst bewusst ist.« (Jonas 1992, 17) Das ist die eine Seite, zugleich gilt 
aber, dass Teleologie auch besagt, dass der Mensch die Erhaltung seiner 

,

ABSTAND UND BEZOGENHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

selbst im Sein anstrebt und das möglicherweise so sehr gegen seine Ver-
wandten, dass er die ganze Welt zerstört. Vor negativer Geschichtsphi-
losophie ist hier zu warnen, denn die Seinszugehörigkeit beinhaltet im-
mer eine Distanz. Der Mensch vermag zu beobachten, was er tut. Die 
Konsequenz dieser Feststellung lautet bekanntlich, dass Jonas’ philoso-
phische Biologie die Möglichkeit eröffnet, Ontologie und Ethik zusam-
men zu diskutieren.

Die Ausgangsthese, die Jonas’ vorethische Philosophie der Ethik be-
reitstellt, besagt, dass das Sein »meiner Macht ausgesetzt« und »ihr zu-
gleich anvertraut ist.« (ebd., 132) Das Dasein behauptet sich gegenüber 
der Welt und der Natur, von denen es zugleich abhängig ist und bleibt. 
Mit der Omnipotenz durch die Technologie wächst auch die Verantwor-
tung des Daseins für das Sein und zwar über die Gegenwart, auf die die 
bisherige Ethik begrenzt war, hinaus.

Bevor wir die Spannweite der Verantwortung ausmessen, möchte ich 
kurz darauf hinweisen, dass an dieser Stelle eine interessante Überein-
stimmung mit dem Werk Hannah Arendts besteht. Beiden, Jonas und 
Arendt, geht es um das Verhältnis von Sein und Zeit im Hinblick auf die 
Welt. Arendt möchte den weltlichen Erscheinungsraum im Dasein erhal-
ten und setzt deshalb einen (bei ihr positiv besetzten) Begriff der Macht 
ein und zwar im Rahmen einer politischen Phänomenologie (vgl. Schnell 
1995, 258ff) Jonas möchte das Leben auf der Erde im Dasein erhalten 
und setzt deshalb den Begriff der Verantwortung ein und zwar im Rah-
men einer Ethik.

c. Verantwortung für die Zukunft

Eine ethisch relevante Beziehung zur Zukunft als Verantwortung für 
Zukünftigkeit impliziert offenbar eine scharfe Ablehnung eines ästhe-
tischen Verhältnisses zur Zukunft. Zum Prinzip Hoffnung gehört, wie 
Gert Ueding gezeigt hat, auch das Utopische im Sinne »schöpferischer 
Produktivität« und »künstlerischer Arbeit« (Ueding 1985, 297) welches 
sich auf Lücken in einer Ontologie des Noch-Nicht-Seienden, aber im-
merhin Möglichen, berufen kann (vgl. Bloch 1974, 31f). Gegen diese 
Ontologie spricht, dass der Ästhetizismus keine Verbindlichkeit enthält. 
Wenn etwas zu tun möglich wäre, heißt das noch nicht, dass es auch tat-
sächlich zu tun ist. Jonas macht deshalb die Zukünftigkeit zum Gegen-
stand des Ethischen und einer neu zu verstehenden Imperativität. Dem-
nach kommt es darauf an, die »physische Welt« (Jonas 1979, 35) zu 
erhalten, die »zukünftige Integrität des Menschen« (ebd., 36) zu sichern, 
damit »Nachkommen« (85), ja damit »eine Menschheit sei« (90). Die re-
alisierte Zukünftigkeit vollzieht sich als Sterblichkeit und Gebürtlichkeit. 
Dem Abschied steht die »Zufuhr von Andersheit« (Jonas 1985, 160) 

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

entgegen; beide Modi sind offensichtlich Teile einer Gesamtlogik. Jonas 
schlichtet damit den zwischen Martin Heidegger und Hannah Arendt be-
stehenden Streit um die Vorrangigkeit der Sterblichkeit bzw. der Gebürt-
lichkeit (vgl. Schnell 2004c), indem er beide Existentialien im Rahmen 
einer Gesamtlogik akzeptiert. Das hat allerdings die äußerst wichtige 
Konsequenz, dass die Sterblichkeit aus den ethisch relevanten zukünfti-
gen Menschen je ein gewesenes Leben macht. Ist Leben, das aus der Zu-
künftigkeit in die Gewesenheit übergeht, eines, das seine ethische Rele-
vanz verliert? Oder sind wir auch verantwortlich für die Vergangenheit? 
Wenn nicht, wann fängt die Vergangenheit an, um wie viel Uhr bin ich 
meiner Verantwortung ledig?

Aus der Verantwortung für die Zukunft folgt nicht notwendig die 
Strategie, dass eine »schlechte Prognose« stets einen »Vorrang vor der 
guten« (Jonas 1979, 70) haben sollte. Auch ist eine nicht-demokratische 
»Pause der Freiheit« (Jonas 1992, 146), die auf den Ethizismus bei Jonas 
hinweist, sicher keine zwingende Maßnahme. Die Verantwortung bür-
det uns die Sorge um die »ferne Zukunft« (Jonas 1979, 28) auf. Diese 
Nicht-Indifferenz definiert keine Strategien und erfordert deshalb einen 
starken politischen und wohl auch kreativen Diskurs, jedenfalls einen 
stärkeren als Jonas selbst zuzugestehen bereit war.

d. Verantwortung für die Vergangenheit

Eine Zukunftsethik kommt an der Frage nicht vorbei, wie eine ethisch 
relevante Beziehung der Gegenwart zu den Menschen der Vergangen-
heit aussieht, die einst eine Zukunft hatten, derer sie jedoch dadurch 
beraubt wurden, dass sie zu Opfern der Geschichte gemacht worden 
sind. Diese Frage kann, um Anschluss an Jonas’ Ethik zu finden, zu-
nächst als Problem der technologischen Zivilisation formuliert wer-
den. Ich erinnere daran, dass Herbert Marcuse das Dritte Reich als 
eine »Technokratie« (Marcuse 1941, 337) gedeutet hat. Dem entspre-
chend versteht Hannah Arendt in ihrem Buch Adolf Eichmann als ei-
nen Technokraten, der noch aus heutiger Sicht unüberschaubare Kata-
strophen mitverursacht hat. Wie sich hier der Einfluss von Heideggers 
Technikkritik auf Marcuse und Arendt geltend macht, möchte ich nicht 
diskutieren. Wichtiger sind die Rudimente, die sich bei Jonas hinsicht-
lich einer Verantwortung für die Vergangenheit finden lassen und die 
etwa eine »Zeugenschaft« für die »großen Gequälten« (Jonas 1979, 
381) betreffen.

Jene Rudimente enthalten die Arbeiten, die sich ausdrücklich mit dem 
Verhältnis zur Vergangenheit beschäftigen, sei es mit dem Verhältnis von 
Vergangenheit und Wahrheit oder sei es mit dem Gedenken an Ausch-
witz im Angesicht Gottes.

VERANTWORTUNG FÜR DIE VERGANGENHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

Für Jonas ist das Sein der Vergangenheit eine Frage der »Präsenz des 
Gewesenen« (Jonas 1992, 175), dessen Gegenwärtigkeit von einer »Zeu-
genschaft für Vergangenes« (ebd., 178) abhängig ist. Diesen fruchtbaren 
Gedanken bettet Jonas nun in die Suche nach einem »ewigen Gedächt-
nis« (186) ein. Wir berühren hier die Gretchenfrage nach dem Status der 
Theologie. Diese für keine wahrhafte Ethik auf der Welt leicht zu beant-
wortende Frage möchte ich hier allerdings stark abkürzen. Der im Zu-
sammenhang mit einem Gedenken an Auschwitz eingeführte Mythos 
vom Gottesbegriff (das ist sicherlich ein Paradox!) ist kein inkonsequen-
ter Gottesbeweis, wie Reinhard Löw meinte (vgl. Löw 1994), sondern 
die Einsicht in das Gewicht der, wie Albrecht Wellmer betont, »Endlich-
keit des Menschen« (Wellmer 1992, 253). Die Gegenwart trägt die Ver-
antwortung für die Bezeugung der Vergangenheit. Das heißt: Verantwor-
tung für die Bezeugung der Gewesenheit anderer Menschen, denen etwas 
widerfahren ist. Von dieser Verantwortung hängt die Würde des gewe-
senen Lebens ab. Die Nicht-Indifferenz gegenüber der Vergangenheit 
gründet in einer doppelten Schuld: Wir schulden denen Dank, die gehol-
fen haben, uns zu denen zu machen, die wir heute sind und: Wir schul-
den denen Erinnerung, die zu Opfern gemacht worden sind, wenn auch 
nicht durch uns persönlich, so doch durch die Stiftung unserer Tradition.

e. Verantwortung der Gegenwart und in der Gegenwart

Zukunft und Vergangenheit verweisen auf die Gegenwart, wie Husserl 
hervorhebt. In der Ethik gilt, dass die Verantwortung für die Zukunft 
und die Vergangenheit ohne Verantwortung der Gegenwart in der Ge-
genwart nicht möglich wäre. Das Kernstück der Verantwortung ist des-
halb die Nichtindifferenz der Gegenwart. Sie ist es, die sich der Verant-
wortung nicht entziehen kann und daher anzuerkennen hat, dass sie als 
Gegenwart für die Zukunft verantwortlich ist und zwar mit Hinblick auf 
die Verschuldung gegenüber der Vergangenheit. Die Zeit der Verantwor-
tung überschreitet die Konzentration auf die Gegenwart, wie sie von der 
bisherigen Ethik praktiziert worden ist und erstreckt sich nun auf jene 
»drei in der Zeitlichkeit implizierten Richtungen« (Ricœur 1996, 356).

Das Dasein ist gleichermaßen definiert durch eine Zugehörigkeit zu 
Welt und Natur, durch einen Abstand des Machtvorsprungs und durch 
Verantwortung und zwar »für« das Sein und »vor« (Jonas 1992, 131) 

dem Sein. Aber wieso sollte mich das in der Gegenwart überhaupt et-
was angehen?

Jonas führt hier die ethische Figur des Anrufs oder »Appells« (Jonas 
1979, 29) ein. Er spricht auch von einem »Anspruch auf Sein« (ebd., 
84), der »an mich« (Jonas 1992, 131) ergeht und »mich meint« (ebd., 
132). Es handelt sich dabei insofern um eine heteronome Affektion (vgl. 

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Jonas 1979, 170), als dieser Anspruch nicht auf die Autonomie des Da-
seins reduzierbar ist. Jonas hebt ausdrücklich hervor: eine »Andersheit 
nimmt von meiner Verantwortung Besitz und keine Aneignung ist hier 
intendiert« (ebd., 166) Ich bin ethisch gebunden, weil mich der »Anruf« 
des Seins »in seine Pflicht nimmt« (Jonas 1992, 132). Man könnte hier 
von einem Faktum des »Ontologischen Imperativs« (ebd., 141) spre-
chen, oder besser von einem Faktum der Imperativität. Die Grundsitu-
ation der Verantwortung ist notwendigerweise asymmetrisch, weil man 
vom Sein keine Gegenleistung erwarten kann, jedenfalls keine, wie sie 
die Reziprozitätstheorien seit Aristoteles verlangen.

f. Ethik ohne Metaphysik

Ich würde diese Gedanken zur Imperativität gerne so verstehen, dass ein 
Unterschied zwischen Ontologie und Metaphysik gemacht werden kann. 
Das Dasein wäre dann in ethischer Hinsicht dadurch definiert, auf den 
Anruf und Anspruch des Seins eingehen zu müssen. Dieser Anspruch ist 
kein Geltungsanspruch, den wir mit der Rede erheben, sondern ein An-
spruch, der an uns ergeht und durch den sich das Dasein gegenwärtig auf 
die Spur derer gestellt vorfindet, die zu eigener Rede nicht mächtig sind, 
wie eben die Menschen der Vergangenheit (die Opfer von Tschernobyl) 
oder die künftigen Generationen. Das Dasein tut im Leben, was immer 
es tut, allerdings in eine Verantwortung gestellt, deren Reichweite der er-
wähnten Zeit entspricht. Wie wir die Verantwortung erfüllen, ist damit 
aber noch nicht gesagt. Eine metaphysische Ordnung, die das festlegen 
wollte, ist abzulehnen, auch gegenüber Jonas. Die Weise der Verantwor-
tungsausübung kann heutzutage nur der Gegenstand politischer Diskur-
se und des öffentlichen Gebrauches der Vernunft sein.

Die Bedeutung von Jonas’ Anliegen wird deutlich, wenn wir noch ein-
mal zurückblicken. Etwa 20 Jahre vor der Erstpublikation des Prinzips 
Verantwortung stellte Arnold Gehlen fest, dass die Ethik die Seele im 
technischen Zeitalter im Stich lasse. Für den Fortschritt und dessen Fol-
gen sei »niemand verantwortlich« (Gehlen 1961, 139f) zu machen, da 
die Ethik nur die jeweilige Gegenwart abdecke. Eine, wie Gehlen aus-
drücklich feststellt, »Ferneethik der Verpflichtung gegen nicht Anwe-
sende« (ebd., 140) wäre hingegen noch nicht in Sicht und deshalb umso 
notwendiger.

Jonas hat eine Antwort auf dieses Problem gegeben. Sie besagt, dass 
wir Verantwortung tragen für alle Lebewesen, ohne von diesen de jure 
eine Gegenleistung verlangen zu können. Die den Gnostikern versagte 
Erfahrung, nämlich das Heimischwerden in der Welt ist im Zeitalter der 
Technologie an die Übernahme dieser Verantwortung gebunden, wel-
che für uns eine permanente Überforderung darstellt. Der positive Sinn 

ETHIK OHNE METAPHYSIK

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

dieser Überforderung bedeutet, dass es mehr zu verantworten gibt als 
zu tun möglich ist. Die Politik bleibt in der Verantwortung, die keine 
abzahlbare Schuld ist, auch nicht durch ein ontologisch fragwürdiges 
piecemeal-engineering. Zukunftsverantwortung ist eine rationale Aufga-
be, die sich nicht in einem sozialtechnologischen Versicherungs- und Vor-
sorgestaat erschöpft. In diesem Sinne ist Demokratie eine Vertagte. Zu-
gleich steht die auf die Zukunft geworfene Gegenwart in der Schuld der 
Vergangenheit. In diesem Sinne ist die Demokratie eine Nachträgliche.

g. Fünf offene Fragen

Meine durchaus eigenwillige Darstellung lässt mindestens fünf Fragen 
unbeantwortet. Sie betreffen jeweils das Verhältnis von (1) Sein und Soll, 
(2) Jemand und Etwas, (3) Verpflichtung und Freiheit, (4) Leben und Da-
sein, (5) Jonas und Levinas. Ich beschränke mich auf eine kurze Skizze.

Zunächst einmal gilt, dass der Dualismus von Sein und Sollen kein 
Dogma darstellt, sondern ein Konzept, das in David Humes Lehre des 
moral sense Sinn macht. Seit Hume wird dieser Dualismus als Differenz 
von deskriptiven und präskriptiven Sätzen behandelt. Mit einer bloßen 
Analytik als Unterscheidungskriterium ist es hier allerdings nicht getan, 
wie der Sprechakttheoretiker Searle gezeigt hat. Hans Jonas kann einen 
Dualismus von Sein und Sollen seinerseits nicht akzeptieren, sofern er 
beinhaltet, dass das Sein als solches ethisch wertlos ist (vgl. Jonas 1994, 
401ff). Eine Reduktion des Sollens auf das Sein ist hingegen auch pro
blematisch, weil sie auf eine Metaphysik hinausliefe. Wenn wir mit Paul 
Ricœur den Übergang vom Prinzip Leben zum Prinzip Verantwortung 
als »wichtigen Schlüssel« (Ricœur 1992, 314) betrachten, dann wäre es 
überlegenswert, ob jener Anspruch, der das Dasein affiziert nicht als der 
Ausdifferenzierung von Sein und Sollen vorgängig angesehen werden 
könnte. Der Anspruch hätte den schon mehrfach erwähnten Status der 
Nicht-Indifferenz. Indem er mich anspricht, lässt er mich nicht-gleich-
gültig. In der Folge dieser Sichtweise könnten die seit Heidegger alter-
nativ diskutierten Bereiche von Ethik und Ontologie zusammengesehen 
werden, vielleicht im Ausgang von einer »Ontologie der Andersheit« 
(Ricœur 1996, 389; Schnell 2001, 248ff).

Eine weitere offene Frage lautet: Für wen oder was bin ich eigentlich 
verantwortlich? Gilt meine Sorge konkreten Menschen, der Menschen
gattung oder dem Sein? Bin ich für jemanden oder für etwas verantwort-
lich? Jonas schwankt zwischen beiden Motiven. Das muss kein Nachteil 
sein, wenn es zu zeigen gelänge, dass der an das Dasein gerichtete An-
spruch von sich aus der Unterscheidung zwischen Jemand und Etwas vo-
rausginge. Dann stünde eine Debatte mit Husserl und Levinas an, da bei-
de die Fremderfahrung auf die Unterscheidung der Andere/das Andere 

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

gründen. Diese Debatte würde wiederum Rückwirkungen auf den Be-
griff der Verantwortung und auch der Vulnerabilität haben (vgl. dazu: 
Ricœur 1994, 61ff).

Außerdem stellt sich die Frage, in welchem Maße die Nicht-Indiffe-
renz des Anrufs, der das Dasein affiziert, unausweichlich ist. Auch hier 
ist ein Schwanken zu verzeichnen. Der Sache nach geht es, wie Jonas 
wohl selbst erkennt, um eine bestimmte Dimension des Verhältnisses von 
Autonomie und Heteronomie (vgl. Jonas 1979, 170f). Konkret gefragt: 
wird das Dasein nun affiziert oder handelt es sich nur um eine »Selbst-
bereitung zu der Bereitschaft, sich affizieren zu lassen« (ebd., 65), wie 
es im Zusammenhang der Heuristik der Furcht heißt? An dieser Stelle 
müsste die Debatte zwischen Kant und Jonas noch einmal aufgenom-
men werden. Das Thema wäre die Unmöglichkeit einer reinen Selbstver-
pflichtung, von der Hobbes sagt: Wenn alle Verbindlichkeit auf Selbst-
verpflichtung beruht, dann kann man sich auch entscheiden, sich nicht 
zu verpflichten. Der Zugang zum Ethischen wäre wie in Kafkas Prozess 
für immer versperrt.

Jonas antwortet auf die Frage, ob sich das Leben als rein an-sich Seien-
des verstehen lässt (Biologie) oder durch eine Geworfenheit (Heidegger). 
Ich bin, wie beschrieben, bei Jonas auf das Motiv einer Differenz gesto-
ßen: Das Dasein findet sich als dem Sein, der Geschichte und der Na-
tur zugehörig vor und zwar aus der Position eines Abstandes und einer 
Distanz, die nicht nur Macht auszuüben, sondern auch Verantwortung 
zu übernehmen ermöglicht. Wenn Jonas in diesem Zusammenhang ge-
legentlich betont, dass uns die Evolution etwas sage (Jonas 1992, 11ff) 
müssten, um ein rechtes Verständnis zu gewinnen, drei Dinge voneinan-
der unterschieden werden. Zunächst wird betont, dass die Naturphilo-
sophie Basis der Ethik sein könnte. Weiterhin ist die Frage, was uns die 
Evolution sagt, nur im Durchgang durch den Konflikt der Interpretati-
onen zu klären. Schließlich soll festgehalten werden, dass uns die Na-
tur überhaupt etwas angeht. Diese Nicht-Indifferenz verbindet Natur, 
Mensch und Ethik miteinander, allerdings im Licht einer Grenze. Sie 
muss nämlich das, was im Zeichen der Nicht-Indifferenz zu tun wäre, 
den Institutionen, der Politik und dem Recht überlassen. In diesem Sek-
tor hat das Gesamtwerk von Jonas nicht sehr viel zu bieten! Die Poli-
tik wird durch einen Ethizismus dirigiert. Sie soll Werte strikt und ohne 
Kompromisse zuzulassen, umsetzen. Als ultima ratio befürwortet Jonas 
eine undemokratische Tyrannei, die »der Freiheit eine Pause« (Jonas 
1992, 146) verschafft. Denn »Tyrannei ist immer noch besser als der 
Untergang.« (ebd., 145). Ein Eigengewicht des Politischen, wie wir es 
bei Castoriadis und Lefort finden konnten, ist Jonas fremd. Jonas ist ein 
Ethiker ohne Politik!

Schließlich bleibt noch einmal die Frage der Verbindlichkeit der Ethik 
anzusprechen. Woher weiß ich, wie erfahre ich, dass ich gemeint bin? 

FÜNF OFFENE FRAGEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

Hobbes gründet die Verbindlichkeit auf eine freie Entscheidung, die 
ich jederzeit wieder umstoßen könnte. Levinas denkt ganz im Gegen-
teil das Dasein als in Verantwortung eingesetzt. Bei Jonas findet sich, 
wie schon beschrieben, das Motiv des Appells oder Anrufs, allerdings 
vor dem Hintergrund einer in diesem Punkt unentschiedenen Ontologie. 

Die Transzendenz des Seins oder eine Ontologie der Andersheit ist bei 
Jonas natürlich kein radikales Motiv. Aber ein Sein, das einen Anspruch 
an mich stellt, müsste eine Selbstdifferenz in sich enthalten, die von den 
Bahnen der klassischen Harmonie des Seins abweicht. Die Affizierung 
durch den Anruf trifft bei Jonas merkwürdigerweise nicht auf das Hö-
ren (Kant, Levinas), sondern auf das Sehen (vgl. Jonas 1994, 233ff), an 
dem wiederum eine eigene Art von Passivität (Husserl) herausgearbeitet 
werden müsste.

h. Verhältnis zur Diskursethik

Zum Abschluss möchte ich kurz auf das Verhältnis zur Diskursethik 
eingehen, um klären zu können, welchen Typus von Ethik Hans Jonas 
vertritt.

Für Jonas ist die Elternschaft bekanntlich das »Urbild aller Verant-
wortung« (Jonas 1979, 234). Ihr sei der »Fortfall der Reziprozität« 
(ebd., 84) eigen. An dieser Stelle setzt der Kommentar der Diskursethik 
mit dem Argument ein, dass Verantwortung durch das formale Prinzip 
der verallgemeinerten Gegenseitigkeit zu begründen sei (vgl. Apel 1988, 
196ff). Begründung sei Letztbegründung und besage, dass wenn ein Sub-
jekt argumentiert, die Ethik der idealen Kommunikationsgemeinschaft 
und damit die »Vernunft des intersubjektiv gültigen Denkens« (ebd., 
255) bereits notwendigerweise anerkannt worden ist. Wer dem wider-
spricht oder zuwiderhandelt begeht einen »Selbstwiderspruch« (256), 
der wiederum eine differenzierte Taxonomie zulässt. Die Diskursethik ist 
eine Fortsetzung der formalen Logik mit anderen Mitteln. Als Argumen-
tationsethik richtet sie sich, wie der in Stein gemeißelte Satz von Haber-
mas sagt, an »sprach- und handlungsfähige Subjekte« (Habermas 1991, 
219). Und was ist mit den anderen Lebewesen?

Aristoteles, der Erfinder der Theorie vom Selbstwiderspruch, sagt: Wer 
die Grundsätze der Logik nicht beherzigt, sinkt auf das Niveau einer 
Pflanze herab (vgl. Met. 1006 a 10ff). Die Verbannung aus der Logik 
hat vier Konsequenzen: von Pflanzen erwartet man nichts, sie können in 
keinem Reziprozitätsverhältnis zu mir stehen, sie sind das Vorbild des 
permanent vegetative state wie es in der Medizin heißt und sie gehören 
nicht in den Schutzbereich des Ethischen. Von der Reziprozitätsethik 
werden nur sprach- und handlungsfähige Subjekte als sie selbst beach-
tet, andere Lebewesen sind nur assoziiert, da keine ständigen Mitglieder 

•

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

im Schutzbereich des Ethischen. Aus Sicht einer Ethik der Heilberufe, die 
Jonas stets ein Anliegen war und wie sie heute im Ausgang von Jonas 
konzipiert wird, ich verweise nur auf die Heilpädagogik und auf die 
Pflegewissenschaft, lautet die Konsequenz aus alldem: kranke, behin-
derte und pflegebedürftige Menschen fallen aus dem Schutzbereich des 
Ethischen heraus.

Wenn Habermas später im Zusammenhang mit der sogenannten libe-
ralen Eugenik erklärt, dass Lebewesen auch dann unverfügbar sein kön-
nen, wenn sie nicht den Status sprach- und handlungsfähiger Subjekte 
besitzen, dann handelt es sich hier um eine, vielleicht sogar begrüßens-
werte theoretische Inkonsequenz, die daher rührt, dass der Diskursethik 
nun auch noch der Wertbegriff des Pragmatismus einverleibt werden soll 
(vgl. Schnell 2002).

Hans Jonas vertritt den Typus einer Achtungs- und Schutzethik, die 
die Schutzwürdigkeit nicht an den Nachweis des richtigen Gebrauchs 
der Logik knüpft. Sie beginnt mit der Zumutung der Verantwortung, 
auch und gerade in asymmetrischen Situationen. Asymmetrie ist natür-
lich nicht alles, sie kann und soll Gleichberechtigung und -behandlung 
nicht ersetzen, sie ist aber ein unverzichtbarer Ausgangspunkt dafür, dass 
der Schutzbereich des Ethischen auf und durch die Zeit der Verantwor-
tung ausgeweitet werden kann. Hans Jonas ist ein Gründervater für uns 
und unsere heutigen Projekte, die sich in Wissenschaft, Politik und Ge-
sellschaft einsetzen für eine nichtexklusive Ethik zugunsten derer, die an-
ders sind als wir selbst (vgl. Schnell 2017).

Die Zeit der Verantwortung ist auf alle Dimensionen der Zeitlichkeit 
zu beziehen: Gegenwart, Vergangenheit, Zukunft. Damit wird das Ethi-
sche zur Grundhaltung schlechthin. Wir werden das Anliegen von Hans 
Jonas, den Schutzbereich des Ethischen über die Differenz von Person 
und Sache hinaus zu erweitern, beibehalten und uns Bruno Latour zu-
wenden. Von ihm möchten wir wissen, wie eine ökologische Politik aus-
sehen könnte, die sich aus den Zwängen eines Ethizismus befreit hat und 
deshalb auch einen politischen Beitrag zum Verständnis von Demokra-
tie leisten kann. 

VERHÄLTNIS ZUR DISKURSETHIK

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

16) B. Latour:  
Das Terrestrische als Politik-Akteur

»Jedes Buch ist der Tod eines Baumes.« 

(Saint-John Perse, Seemarken)

Das Verhältnis zwischen Ethischem und Politischem ist ein Spannungs-
feld. Beide können nicht aufeinander reduziert werden, wie wir bei der 
Beschäftigung mit Emmanuel Levinas gesehen haben. Es gibt jedoch im-
mer wieder Vorschläge, eine der beiden Relata als Primat anzusehen. Für 
Cornelius Castoriadis ist es zweifellos das Politische. Im Werk von Hans 
Jonas begegnen uns eine Ethik, die ihren Schutzbereich über das Huma-
ne hinaus erweitert, die aber keine politische Philosophie hat und da-
her zu einem ethischen Rigorismus neigt, der sogar inhuman oder doch 
zumindest undemokratisch werden kann. Bruno Latour zufolge ist die 
Ökologiebewegung gescheitert, weil sie es nicht geschafft hat, die öko-
logische und die soziale Frage miteinander zu verbinden und sich statt-
dessen nur auf das Schicksal »kleiner Vögel« (Latour 2018, 69) konzen-
triert hat. Wir benötigen nicht nur eine Ethik, sondern auch eine Politik 
der Natur. Denn der »Fluss, in den das Wirtschaftsunternehmen seine 
Abwässer einleitet«, kann nicht »in eigener Sache klagen«, sondern er 
muss »sich vertreten lassen« (Meyer-Abich 1984, 165). Diese Vertretung 
ist der Spielraum für das Politische gegenüber dem Ethischen. Wir be-
ginnen unsere Skizze mit einer Öffnung der Vulnerabilität von Mensch, 
Tier und Natur.

Merleau-Ponty vermerkt in seinen Vorlesungen über die Natur, dass 
es darauf ankomme, einen anderen Begriff der Natur auszuprobieren. Er 
knüpft zu diesem Zweck an die vorsokratische Naturidee an. Die Na-
tur sei demnach als Element zu verstehen und das heißt als das, »worin 
wir sind, als das, womit wir vermischt sind. Die Natur ist also das, wo-
rin wir sind, sie ist Mischung und nicht das, was wir aus der Ferne be-
trachten« (Merleau-Ponty 2000, 174) und beherrschen. Merleau-Ponty 
ist auf der Suche nach einer neuen Ontologie gewesen und damit auch 
nach einem anderen Verständnis von Natur und von Leiblichkeit. Unser 
Leib ist Bedingung der Möglichkeit des zur-Welt-Sein und dabei durch 
eine »Empfindsamkeit« (ebd., 286) gekennzeichnet. Diese Vulnerabili-
tät ist auch eine der Natur, die über die in ihr lebenden Menschen ver-
mittelt ist. Die Zukunft der Natur ist wesentlich eine Frage nach der Zu-
kunft des Menschen – und umgekehrt! Heute wollen die Schülerproteste 
um Greta Thunberg und die »Fridays for Future« daraus Konsequen-
zen ziehen. Die Corona-Virus-Krise fügt der Vulnerabilität noch eine 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

Situation hinzu, die die Welt fühlen lässt, was passiert, wenn das Prinzip 
des Wachstums, das als universeller Problemlöser Kultur und Fortschritt 
ermöglichen soll, ausfällt und wenn dann als einzige Solidarität mit An-
deren die Distanz übrig bleibt. Es ist bis jetzt schon ein weiter Weg von 
einem neuen Begriff der Natur zu einer Politik gewesen. Bruno Latour 
steht an deren Spitze.

a. Die Natur: vom wertlosen Rohstoff zum wertvollen Schutzgut

In der Antike steht die Natur bekanntlich über aller Technik, welche im 
optimalen Falle eine Nachahmung und Vollendung der Natur sein kann. 
»Wer ein Haus baut, tut genau das, was die Natur tun würde, wenn sie 
Häuser sozusagen wachsen ließe.« (Blumenberg 2015, 86f) Ein Nach-
klang einer Natur, die eine Wahrheit in sich selbst trägt und die der 
Mensch zu enträtseln hat, ist noch in der Romantik zu vernehmen. Schel-
ling ist ihr Fürsprecher. »Was wir Natur nennen, ist ein Gedicht, das in 
geheimer wunderbarer Schrift verschlossen liegt.« (Schelling 1957, 297) 
Es ist nur ein Nachklang, weil die Entzauberung der Natur längst ein-
gesetzt hatte, so dass alle Interpreten des Buches unter Verdacht gera-
ten, »der Natur (ihre) Moral vorschreiben und einverleiben zu wollen.« 
(Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse; I, Nr. 9; II, 572f)

In der Moderne tritt die Vita Activa und mit ihr die Arbeit in den Vor-
dergrund. Arbeit ist ein »Prozeß zwischen Mensch und Natur.« (MEW 
23, 192) Darin kommt es zu einer Entwertung der Natur, da die Wertstif-
tung in der Welt durch Arbeit realisiert wird. »Die Natur und die Erde« 
sinken ihrerseits zum »wertlosen Rohstoff« (Locke 1986, 2. Abhandl., 
127) herab. In der Moderne wird zudem die Zukunft als Fortschritt the-
matisiert. »In der Neuzeit vergrößert sich die Differenz zwischen Erfah-
rung und Erwartung …, genauer, die Neuzeit läßt sich erst als eine neue 
Zeit begreifen, seitdem sich die Erwartungen immer mehr von allen bis 
dahin gemachten Erfahrungen entfernt haben.« (Koselleck 1979, 359) 
Fortschritt ist Fortschritt der Technik. Dieser nimmt »keine Rücksicht 
auf die Endlichkeit« (Blumenberg 2015, 263) vulnerablen Lebens der 
Natur und des Menschen.

Heute leben wir mit einer Paradoxie. Mehr Zugang zur Technik im 
Sinne von Digitalisierung und Automobilität (etwa in Indien) ist eine Zu-
nahme von Chancengleichheit und zugleich eine Zerstörung von Natur. 
Gerechtigkeit ist der Tod der Natur.

In den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts erwacht das ökologische 
Bewusstsein. Die Natur wird als »terra inviolatia« (Blumenberg 2015, 
260) aufgefasst um derer Willen die Menschen ihr Anspruchsniveau als 
maitres et possesseurs de la nature zu reduzieren bereit sind. Aufgrund 
der Vulnerabilität der Natur gilt es, den Schutzbereich des Ethischen zu 

DIE NATUR: VOM WERTLOSEN ROHSTOFF ZUM WERTVOLLEN SCHUTZGUT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

erweitern. Ethik ist, so Albert Schweitzer, die ins Grenzenlose erweiterte 
Verantwortung gegen alles, was lebt.

Die Ökologie steht dieser Ethik näher als der Politik. Sie plädiert 
für einen Verzicht und schneidet damit dem Liberalismus ins Fleisch. 
Verzicht in der Humanethik ist ein »ursprüngliches Nach Ihnen, mein 
Herr!« (Levinas 1986, 68) Wie ist nun ein Verzicht in der Naturethik 
möglich? Hans Jonas will Verzicht notfalls durch Verbote, die aus Sicht 
der Demokratie problematisch sein können, erzwingen. Eine Alternative 
wäre ein Verzicht aus Freiheit, wie er etwa Adorno vorschwebt. »Viel-
leicht wird die wahre Gesellschaft der Entfaltung überdrüssig und läßt 
aus Freiheit Möglichkeiten ungenutzt, anstatt unter irrem Zwang auf 
fremde Sterne einzustürmen.« (Adorno 1983, 207)

Als man in den späten 80er Jahren begriff, dass es nicht nur um die 
biologische Natur geht, sondern um einen komplexen Prozess, griff man 
auf den Begriff der nachhaltigen Entwicklung zurück. Der Begriff geht 
auf den Forstwirtschaftler Carl von Carlowitz zurück, der bereits im spä-
ten 17. Jahrhundert für ein Austarieren von Nachwachsen (Ökologie) 
und Nutzen (Ökonomie) eingetreten ist. Mittlerweile bezeichnet man ei-
nen Prozess als nachhaltig, wenn er ökonomisches Wachstum sozial-, na-
tur- und gesundheitsverträglich versteht und betreibt. Die Lage der Erde 
erscheint hier bereits als ein wichtiges Thema. Entwicklung ist nicht nur 
Wirtschaftswachstum, sondern auch Befreiung von Leid und Armut, so-
wie Zunahme von Lebensqualität unter Beachtung der Demographie 
(vgl. Müller 1997). Bruno Latour knüpft an diese Entwicklungen an.

b. Dingpolitik

Bruno Latour, Parteigänger von GAIA, die Erde und Gottheit in einem 
darstellt, betrachtet Natur als Teil des Werdens und zugleich Ort des To-
des. Natur ist damit nicht nur Grundlage allen Lebens, sondern auch als 
eine res publica im Sinne einer Dingpolitik gemeint.

Dinge sind strittige Angelegenheiten, wie Hannah Arendt sagt, um de-
rentwillen und um die herum man sich versammelt. Sie sind Dinge, die 
jeden angehen und heißen daher »res publicae«. In der heutigen Realpo-
litik sind diese Sachen aufgelöst in alternative Fakten und Simulationen 
(Jean Baudrillard). Moderne Politik ist dingvergessen. Die Dingverges-
senheit macht Bruno Latour für ökologische Krisen verantwortlich. Ihr 
begegnet eine Dingpolitik im Zeichen der Phänomenologie. »Zurück zu 
den Dingen.« (Latour 2005, 32) Damit gewinnt der alte Slogan »Zurück 
zur Natur« eine ganz neue Bedeutung!

Die Dingpolitik soll ihre Arena in einem »Parlament der Dinge« (ebd., 
57) finden können. Die damit verbundene politische Ökologie wagt das 
Experiment einer Ausweitung des Politischen auf nicht-menschliche 

B. LATOUR: DAS TERRESTRISCHE ALS POLITIK-AKTEUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

Wesen und Elemente. »Politik bleibt nicht länger auf Menschen be-
schränkt.« (80) Latours Kritik klagt nicht den Verlust von Werten an, 
sie ist vielmehr materialistisch ausgerichtet.

c. Die Erde als Element des Ethischen und als Akteur des Politischen

Die Erweiterung des ethischen Schutzbereiches und der politischen Ge-
staltung nimmt Aspekte der ökologischen Ethik auf und verleiht ihnen 
eine neue Ausrichtung. »Die Natur ist zum Territorium geworden.« 
(Latour 2018, 17) Die Erde ist ein Akteur des Ethischen und eine Sache 
des Politischen, aber nicht, weil sie natürliche Grundlagen des menschli-
chen Lebens darbietet, sondern, weil sie ein Quasi-Akteur innerhalb der 
bürgerlichen Gesellschaft sein kann. Kant leitet bereits bekanntlich aus 
dem Zustand der Erde ethische und politische Pflichten her! Allen Men-
schen steht ein Besuchsrecht im Angesicht anderer Menschen zu und 
zwar aufgrund »des Rechts des gemeinschaftlichen Besitzes der Ober-
fläche der Erde, auf der, als Kugelfläche, sie (die Menschen) sich nicht 
ins Unendliche zerstreuen können, sondern endlich sich doch neben ei-
nander dulden müssen.« (Kant Werkausgabe XI, Zum ewigen Frieden, 
BA 41/2) Die Erde bietet nur begrenzten Platz, sie existiert nicht ewig, 
sie ist vulnerabel. Das Sosein der Erde bedingt bestimmte Pflichten des 
Menschen. Hospitalität ist Element einer Geoethik.

 »Die politische Ökologie ist eine objektzentrierte Politik.« (Latour 
2018, 64) Bruno Latour will nicht, dass der Mensch aus ethischen Grün-
den in die Natur zurückgeht, wohl aber, dass er auf die Natur zurücksieht, 
wenn er sagt, dass wir heute die von Kant schon tangierte Problematik 
der Migration (im Europa des 18. Jahrhunderts herrschte die sogenann-
te Landflucht) mit sozialer Ungleichheit und der Sorge um das Klima ver-
binden müssen. Dann können wir »das Terrestrische als neuen Politik-Ak-
teur« (ebd., 51) verstehen. Latour geht über die klassische ökologische 
Ethik hinaus. Während die alte Ethik sich auf das Ethische konzentrierte 
und damit in den letzten 40 Jahren in Konkurrenz mit anderen öffentli-
chen Themen wie die militärische Nachrüstung, der religiöse Fundamen-
talismus, der Neoliberalismus oder die digitale Revolution um politische 
Aufmerksamkeit wetteiferte (und dabei oft unterlag), ist heute deutlich, 
dass die Probleme zusammen gesehen werden müssen. Migration, Klima, 
Ungerechtigkeit verweisen aufeinander. Sie bestimmen unser Territorium.

Das Territorium definiert Latour als »gemeinsame Welt.« (ebd., 10) Sie 
ist bedroht, was bedeutet, dass Verbundenheit, Lebensweise, Boden, Ei-
gentum, Bewohnbarkeit und teilbarer Platz unter den Augen desinteres-
sierter und verantwortungsloser Politiker wie Donald Trump schwinden. 
Latour übt Kritik an der politischen Repräsentation durch Eliten, die das 
Projekt einer für alle gemeinsamen Zukunft aufgegeben haben. Von nun 

DIE ERDE ALS ELEMENT DES ETHISCHEN UND ALS AKTEUR DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

an trennen Zäune Länder voneinander, treten Länder durch politische 
Exits aus Gemeinschaften aus, verlassen Migranten ihre Länder in Not. 

d. Erweiterung des Politikverständnisses

Latours Verteidigung der Erde kommt ohne Blut, Boden und Nation aus, 
denn er empfiehlt angesichts der Krise, zwei durch die Moderne wider-
sprüchliche Bestrebungen miteinander zu verbinden. Demnach müsse 
man »sich einerseits an einen bestimmten Boden binden und andererseits 
weltbezogen werden.« (20) Das Gesamtwerk von Georg Simmel zeugt 
davon, dass beide Bestrebungen in der Moderne auseinandertreten. Umso 
visionärer ist Latours Empfehlung. Latour fügt dem Verständnis von De-
mokratie als »Erinnern-Nichtvergessen-Anknüpfen« den Zweiklang von 
»Boden-Welt« hinzu.

Wir kennen drei übliche Alternativnarrationen: entweder den Sprung 
ins Globale oder die Verteidigung von Erde und Heimat. »Wo wollen 
wir armen Menschen sein, wenn es keine Erde gäbe? Was hätten wir 
noch, wenn wir dieses Schöne und Gute nicht hätten? Wo sollte ich 
sein, wenn ich nicht hier sein dürfte? Hier habe ich alles, und anders-
wo hätte ich nichts.« (Walser 2018, 70) Robert Walser bewegt sich 
zwischen Globalem und Heimatlichem. Er zählt zu den Apologeten 
der Erde im Sinne von Heimat und Identität. Heutzutage gesellt sich 
den Narrationen des Globalen und der Heimat noch der Flug ins Di-
gitale hinzu. Dieses Außererdige sucht sein Heil jenseits der Materia-
lität der Lebenswelt.

Diese Narrationen sind längst keine Alternativen mehr. Die Politik 
Donald Trumps besteht aus zwei Strategien. Das Globale (Freihandel 
plus Digitalisierung) und das Lokale (America first hinter Zäunen) wer-
den nicht als Alternativen betrachtet, sondern als komplementäre Bewe-
gungen. Sie werden als solche betrieben, bei gleichzeitiger Leugnung des 
Klimawandels. Im Unterschied dazu, fordert Latour, dass das Globale, 
das Lokale und die Erde in einem Atemzug zu erwähnen sind.

Vor dem Hintergrund der üblichen Narrationen kündigt Latour daher 
an, dass heute »alles aufs Neue kartografiert werden müsse.« (Latour 
2018, 43)

Antworten der politischen Ökologie auf das terrestrische Grundpro-
blem der Welt:

a) 	 »Das 19. Jahrhundert war das Zeitalter der sozialen Frage; das 21. 
ist das Zeitalter der neuen geo-sozialen Frage.« (76)

b)	 »Das Terrestrische hängt zwar an Erde und Boden, es ist aber auch 
welthaft in dem Sinne, dass es sich mit keiner Grenze deckt und über 
alle Identitäten hinausweist.« (66)

B. LATOUR: DAS TERRESTRISCHE ALS POLITIK-AKTEUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

c) 	 »Das Terristrische ist noch keine Institution, aber bereits Akteur, 
dessen politische Rolle eine andere ist als die der Natur der Moder-
nen zugeschriebene.« (104)

d) 	 Akteur auf der Welt ist nicht nur der Mensch, sondern alles »lei-
dens- und reaktionsfähiges Leben« (91), das sich als »Drittes in alle 
unsere Handlungen einschleicht.« (96)

e) 	 In Erinnerung an die Institution der Cahiers de Doléances soll eine 
»Geo-Grafie der Beschwerden« (112) all die Elemente auflisten, die 
unbedingt zu einem bewohnbaren Lebensraum gehören. Diese in-
klusive Bewegung hätte »alle Lebewesen« (113) zu berücksichtigen. 

f) 	 Als kultureller Hintergrund kommt damit nicht nur Europa, son-
dern mehr als Europa zur Geltung (vgl. Sen 2000). Da das alte Eu-
ropa durch Kriege, Naturzerstörung und gesellschaftliche Exklusi-
onen Schuld auf sich geladen hat, verstehen es diese Situation als 
Herausforderung, sich neu zu erfinden.

g) 	 Ethik ist als nichtexklusiver Schutzbereich zu entwerfen. Niemand 
soll aus diesem Schutzbereich ausgeschlossen werden. Politik ist als 
Gestaltung dieses ethischen Anspruchs selektiv, weil nicht alles, was 
für eine Objektpolitik wichtig ist, in den Mittelpunkt tritt. Wichtig 
ist, dass bei aller Selektivität das Terrestrische nicht vergessen wird.

e. Demokratie und Ökologie

Wir wollen den Beitrag Bruno Latours zur Dingpolitik und Geoethik 
der Erde in den Dreiklang unseres Verständnisses von Demokratie ein-
fügen. Demokratie ist nicht mehr identisch mit Fortschritt und auch 
nicht mit technischem Fortschritt im Sinne der Moderne. Heute ist eine 
Rücksicht auf Ökologie und Natur obligatorisch. Wir hatten in Kapi-
tel 3 die Demokratie definiert als ein Dreiklang aus Erinnern (Fortfüh-
rung guter Beispiele der Traditionen), Nichtvergessen (Erinnerung an 
Opfer der Geschichte) und als Anknüpfung (an Ungetanes der Vergan-
genheit). Nun gilt es, die Natur in diese Relation einzuflechten. Diese 
Erweiterung fügt sich in den Grundtenor einer Sozialphilosophie der 
Vulnerabilität ein. Auch die Natur ist verletzlich. Daraus folgert Hans 
Jonas: »Verantwortung ist die als Pflicht anerkannte Sorge um ein an-
deres Sein, die bei Bedrohung seiner Verletzlichkeit zur Besorgnis wird.« 
(Jonas 1979, 391)

Wir knüpfen an den Gedanken der Gewalt gegen Opfer der Geschich-
te an. Diese Opfer müssen nicht nur Menschen oder Tiere sein (vgl. das 
Kap. »Das Tier als Person« in: Schnell 2017), es kann sich auch um Na-
tur handeln. Es gibt auch Gewalt gegen Natur! Wenn wir diesen Ge-
sichtspunkt in den Dreiklang einfügen, dann ergibt sich nachfolgendes 
Bild eines erweiterten Demokratieverständnisses:

DEMOKRATIE UND ÖKOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

Erinnern als Fortführung guter Beispiele der Kultivierung im Sinne ei-
ner Umformung von Natur.

Nichtvergessen als Erinnerung an Naturzerstörung, die der Natur le-
diglich Gewalt angetan hat.

Anknüpfung an Möglichkeiten der Renaturierung, so dass auch für 
Tiere ökologische Nischen zum Leben geschaffen werden.

B. LATOUR: DAS TERRESTRISCHE ALS POLITIK-AKTEUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

17) Das Ethische und das Politische. 
Sozialphilosophie am Leitfaden der 

Vulnerabilität

Die nachfolgenden Thesen erklären die Abbildung und fassen die Grund
annahmen der Sozialphilosophie der Vulnerabilität zusammen.

1.	 Vulnerabilität bezeichnet eine grundsätzliche Verletztlichkeit, die 
alle leiblichen Wesen bestimmt. Ich erfahre die Anderen und die 
Welt, indem sie mir widerfahren. Darin liegt eine Vulnerabilität, die 
nicht aufzuheben ist.

2.	 Vulnerabilität ist eine Universalie, die der Differenz von Krankheit 
und Gesundheit vorausgeht.

3.	 Vulnerabilität kann als Leitfaden einer Sozialphilosophie betrachtet 
werden, weil sie als Universalie den lebendigen Bestand des Seins cha-
rakterisiert. Menschen, Tiere, Pflanzen und (in gewisser Hinsicht) auch 
die Erde sind leibliche Wesen und zählen damit zum Bestand des Seins.

4.	 Mit der Geburt stößt der Mensch auf Mitgeschöpfe (Menschen, Tie-
re, Natur), zu denen er ein vernünftiges Verhältnis aufzubauen hat. 
Dieser Aufbau wird durch zwei Kräfte mitbestimmt: das Ethische 
und das Politische.

5.	 Das Ethische ist das Faktum, dass eine Nichtindifferenz gegenüber 
vulnerablem Leben existiert. Das Politische ist die Weise, wie auf das 
Faktum geantwortet werden kann.

6.	 Das Ethische ist der Anspruch, die Beziehungen zu sich selbst und 
Anderen nichtexklusiv zu gestalten, so dass niemand aus dem 
Schutzbereich von Achtung und Würde ausgeschlossen wird. Das 
Politische ist die Gestaltungsmacht, Institutionen zu kreieren und 
Entscheidungen zu fällen, die auf den ethischen Anspruch eingehen. 
Das Ethische und das Politische bilden ein Spannungsfeld.

7.	 Die Gründung einer Institution zieht das Problem einer verletzen-
den Stiftungsgewalt nach sich. 

8.	 Auch die Demokratie hat eine gewalttätige Geburt. Die Demokra-
tie ist zugleich die Form für die das durch Ausschluss Verletzte nicht 
schlechthin ausschließenswert ist und auf alternativen Wegen zur 
Sprache kommen kann.

9.	 Demokratie ist der gelebte Widerstreit zwischen Erinnerung an die 
Gründungstradition, Unterbrechung dieses Eigenen und Anknüp-
fung an Ungetanes der Vergangenheit. Diesen Widerstreit gilt es zu 
bezeugen. Ein Hoffen auf Ganzheit, Unendlichkeit und Versöhnung 
ist vergeblich und unnötig.

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

10.	 Demokratie ist die politische Einlösung des ethischen Anspruchs auf 
Nichtexklusivität.

11.	 Die Form der Demokratie ist das Spiel zwischen repräsentativer und 
direkter Demokratie. Direkt ist die Demokratie, wenn ihre Impulse 
von der Zivilgesellschaft ausgehen. Repräsentativ ist sie, wenn der 
Staat der Gesellschaft einen Schritt vorangeht. Die Rede von einem 
Spiel besagt, dass die Demokratie die Bewegung zwischen beiden 
Modi ist, ohne in einer definitiven Endgestalt zur Ruhe zu kommen. 
Der Ort der Macht ist leer.

12.	 Der Inhalt der Demokratie ist das Politische der Zivilgesellschaft 
und des Staates. Das Politische ist auf das Ethische bezogen, es wird 
von ihm aber nicht determiniert. Das Politische ist kreativ, weil es 
Antworten, die auf das Ethische eingehen, erfindet. Dazu nutzt es 
Gestaltungsspielräume, die sich ergeben, weil in der Politik Ent-
scheidungen zu fällen sind, die nur selten auf zureichenden ethi-
schen Gründen basieren. Autorität, Kreation und Macht kommen 
in der Lücke zwischen Entscheidungen und ausführenden Hand-
lungen zur Geltung. Darin liegt der Eigensinn des Politischen ge-
genüber dem Ethischen.

13.	 Damit eine ökologische Perspektive in der Demokratie zur Geltung 
kommen kann, muss sie politisch und nicht allein ethisch bestimmt 
sein. Während die Ethik zum inhumanen Rigorismus neigt, kann 
das Politische diesen Engpass umgehen. Wir benötigen nicht nur 
eine Ethik, sondern auch eine Politik der Natur. Denn der Fluss, 
in den das Wirtschaftsunternehmen seine Abwässer einleitet, kann 
nicht in eigener Sache klagen, sondern er muss sich vertreten las-
sen. Diese Vertretung ist der Spielraum für das Politische gegenüber 
dem Ethischen. 

14.	 Verzicht in der ökologischen und nachhaltigen Ethik basiert nicht 
auf undemokratischen Verboten, sondern auf Freiheit. Vielleicht 
wird die wahre Gesellschaft der Entfaltung überdrüssig und lässt 
aus Freiheit Möglichkeiten ungenutzt, anstatt unter irrem Zwang 
auf fremde Sterne einzustürmen (Minima Moralia, S. 207).

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

Anhang 1: Der philosophische Diskurs  
der Endlichkeit

Die Analytik der Endlichkeit, die Michel Foucault durchgeführt hat, be-
zeichnet einen für die Ethik und auch die Politik wichtigen Einschnitt. 
Mit der Abkehr vom Streben nach dem Unendlichen taucht die »End-
lichkeit des Menschen« (Foucault 1974, 379) auf. Und mit ihr das Pro-
blem der Vulnerabilität. Dieser Übergang kann an der Entwicklung der 
Phänomenologie von Husserl zu Merleau-Ponty nachvollzogen werden. 
Merleau-Pontys Abkehr von Husserls Telos der Unendlichkeit als We-
senskern der Identität Europas führt zur Anerkennung der Endlichkeit 
und damit zur Einsicht in die Unvermeidlichkeit von mancher Gewalt 
gegenüber vulnerablem Leben. Damit ist die Stunde des Ethischen und 
des Politischen angebrochen! Die Endlichkeit des Menschen und damit 
auch der Tod des Menschen, den Foucault in bestimmter Hinsicht im 
Auge hatte, werden zu Herausforderungen für den Logos. Die nachfol-
genden Überlegungen bieten eine Skizze des philosophischen Diskurses 
der Endlichkeit, welcher ein Hintergrund der Sozialphilosophie der Vul-
nerabilität ist.

a. Die Endlichkeit und der Anfang als Mysterium

Die Endlichkeit resultiert aus der Sterblichkeit und Sterblichkeit ist ein 
Mysterium. Mysterien sind Gewissheiten, die nicht völlig rational er-
klärt werden können. Wenn ich als Prüfinstanz die erste Person Singu-
lar, Ich, also mich, also das, was ich selbst aus eigenen Kräften einse-
hen, erkennen und fühlen kann, wähle, dann ist meine Geburt und die 
Tatsache, dass ich lebe, ein erstes Mysterium. Ich schreibe diese Zeilen, 
also lebe ich. Und warum lebe ich? Weil meine Eltern mich gezeugt ha-
ben und meine Mutter mich am meinem Geburtstag geboren hat. Wo-
her weiß ich das? Nicht aus mir selbst. Die gewählte Prüfinstanz ver-
sagt hier bereits. Maurice Blanchot folgert daraus konsequenterweise, 
dass der Augenblick meiner Geburt und der meines Todes wesensmäßi-
ge Un-möglichkeiten sind. Ich kann medizinische Tests oder die Berich-
te von Anderen, den Eltern oder das Geburtsregister befragen. Gewiss-
heit erlange ich dadurch auch nicht. So stellte sich heraus, dass ich einen 
Monat später geboren bin als ursprünglich angenommen und in meinem 
Kinderausweis notiert wurde. Ich kann das glauben oder nicht. Gewiss-
heit habe ich keine!

Jean-Paul Sartre versichert zu Beginn seiner Autobiographie Die Wör-
ter, er sei im Alter von neun Monaten gewaltsam entwöhnt worden. Man 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

fragt sich, woher der fünfzigjährige Erwachsene, der seine Lebensge-
schichte niederschreibt, ein Bewusstsein davon hat, was er wenige Mo-
nate nach seiner Geburt leibhaftig erlebt hat. Die Erinnerung seines ei-
genen Gedächtnisses wird kaum soweit zurückreichen!

Die Befragung der eigenen Erinnerung geht zurück an einen eher dif-
fusen Anfang. Meine früheste Erinnerung ist in Rot getaucht, lautet der 
erste Satz in Elias Canettis Autobiographie. Der Erwachsene befragt sein 
Gedächtnis und erhält als Antwort ein Gefühl, eine Atmosphäre, die mit 
einer Farbe verbunden ist. Das Gefühl ist nicht exakt, eher diffus. Canetti 
kann nicht sicher sein, dass dieses Rot definitiv mit dem ältesten für ihn 
erinnerbaren Ereignis verbunden ist. Ich erinnere mich an die Röte der 
Kindheit. Eine andere Erinnerung zeigt mich auf einer Decke im Garten 
der Großeltern. Was hat zuerst stattgefunden? War die Röte der Kind-
heit in der Kindheit auch schon rot? Oder hat erst der Erwachsene, der 
sich erinnert, ihr einen Rotstich versetzt? 

Es gibt Anfänge. Sie sind jedoch von einem Mysterium umgeben. Am 
14. Juli 1789 geschah in Paris keineswegs die Französische Revolution! 
Es passierten vielmehr verschiedene Dinge, die später, als man sah, was 
sich aus ihnen entwickelte, als Beginn der französischen Revolution, die 
einen Neuanfang der Menschheit in die Wege leiten sollte, bezeichnet 
worden sind. Hans Blumenberg erklärt, dass Anfänge, die gleich einer 
Geburt etwas Neues in die Welt setzen, immer nachträglich ernannt und 
damit auch erfunden werden (Blumenberg 1987, 10f).

Das Mysterium des Anfangs hat zahlreiche Deutungen erfahren. Der 
hl. Augustinus verbindet die Geburt mit der Erscheinung des Neuen in 
der Welt. Damit ein Anfang sei, wurde der Mensch geschaffen. Hannah 
Arendt und Ernst Bloch beschwören den Anfang als Aufbruch, der mit 
dem Faktum der Geburt gegeben ist. Ich bin. Wir sind. Das ist genug. 
Nun haben wir zu beginnen, lauten die ersten Worte im Buch Geist der 
Utopie (2. Fassung von 1923). Der Anfang bietet die Möglichkeit, etwas 
Neues und Einzigartiges zu realisieren.

Ein Mensch findet sich selbst immer nur als lebend vor. Die Auseinan-
dersetzungen mit seiner Geburt und Herkunft sind nachträglich. Sie sind 
Rückfragen nach Anfängen, die schon immer hinter ihm liegen und die 
dem wechselhaften Gemüt der Erinnerung anheimgegeben sind.

b. Kant: Der Anfang im Licht des Endes

Immanuel Kant zieht aus dieser Sachlage die Konsequenz, dass die Fra-
ge nach dem Anfang des Menschen nicht mehr als Mutmaßungen zutage 
bringen kann. In seinem Aufsatz Mutmaßlicher Anfang der Menschen-
geschichte von 1786 erläutert Kant, dass über den Anfang überhaupt 
nur gemutmaßt werden kann. Es ist niemand bei der Entstehung der 

ANHANG 1: DER PHILOSOPHISCHE DISKURS DER ENDLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

Menschheit dabei gewesen, der Zeugnis ablegen könnte. Und die, die bei 
der Geburt eines einzelnen Menschen, bei meiner Geburt, dabei waren, 
sind sehr wohl Zeugen, die sich aber irren können und daher das Mys-
terium des Anfangs bestehen lassen. Der lebende Mensch kümmert sich 
während seines Alltags meist nicht um die Geheimnisse seines Anfangs. 
Er hat schon angefangen, er lebt. Das reicht! Hauptsache, es ist kein 
Stau auf dem Weg zur Arbeit. Wichtiger als der Blick zurück ist im All-
tag offenbar der Blick nach vorn. Was mache ich gleich? Und was später?

Es ist wiederum Immanuel Kant, der darauf hinweist, dass der leben-
de und schon angefangene Mensch ein Zeitbewusstsein ausbildet. Dieses 
Bewusstsein erstreckt sich nicht nur durch das Gedächtnis auf Vergan-
genes, sondern durch eine Erwartung auch auf Zukünftiges. Die Beson-
derheit des Zeitbewusstseins liegt darin, dass vom lebenden Menschen 
der eigene Tod als Endpunkt aller irdischen Zukunft erwartet wird. Auf 
diese Weise sind der Anfang und das Ende des Lebens miteinander ver-
bunden. Beide umgibt eine Aura des Ungewissen.

Tod und Sterblichkeit sind ebenfalls Mysterium für mich. Was erwar-
tet mich? Kommt es zu einem Grenzübertritt vom Leben ins Reich der 
Toten? Werde ich Schmerzen haben? Zieht am Ende das ganze Leben 
noch einmal an mir vorbei? Auf diese und andere Fragen erhalte ich kei-
ne Antworten, die mir Gewissheit brächten. Daher das Mysterium. Den-
noch sind die Fragen für mich bedeutsam. Das Leben eröffnet Chancen 
und Möglichkeiten. Das Leben geht zugleich auf ein Ende zu, das den 
Namen Tod trägt. Und der Tod ist, so Sartre, die »Nichtung meiner Mög-
lichkeiten.« (Sartre 1991, 923) Ich sollte im Leben meine Möglichkeiten 
und Chancen optimal nutzen. Vom Ende des Lebens werden mir eben 
jene Möglichkeiten wieder entzogen. Kant berührt hier den Diskurs über 
das Absurde. Sartre definiert Absurdität bekanntlich als dasjenige an der 
Existenz, was »jenseits aller Gründe« (ebd., 829) ist. Kant spricht vom 
»Rande eines Abgrundes« (Mutmaßlicher Anfang, A8), wenn er die Ver-
ankerung des Menschen in der Welt ob der Ungewissheiten des Anfangs 
und des Endes bedenkt. In der Menschheitsgeschichte existieren zahlrei-
che Ansichten, wie man mit dieser absurden und auch vulnerablen Situ-
ation umgehen sollte.

c. Epikur und der Umgang mit der Endlichkeit

Eine der berühmtesten und zugleich merkwürdigsten Ansichten stammt 
aus der Antike von Epikur. »Der Tod, das schauervollste Übel, ist für uns 
ein Nichts; wenn wir da sind, ist der Tod nicht da, aber wenn der Tod da 
ist, sind wir nicht mehr.« (Epikur 1988, 55) Diese Weisheit aus dem Brief 
an Menoikeus fasst den Tod als eine Denkkategorie auf. Wenn ich lebe, 
ist der Tod nicht da, weil ich ja lebe. Wenn der Tod da ist, bin ich es nicht 

EPIKUR UND DER UMGANG MIT DER ENDLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

mehr, denn er ist es statt meiner. Im ersten Fall muss ich mir keine Sorgen 
machen, im zweiten kann ich es nicht mehr. Gibt es hier noch Fragen?

Merkwürdig ist die epikureische Todesauffassung, weil sie den Um-
gang mit Tod und Sterblichkeit durch logische Argumente zu regeln ver-
sucht. Deren Kern besagt: kümmert euch nicht um den Tod! Das ist ein 
gut gemeinter Vorschlag, aber kann er verhindern, dass trotzdem gegrü-
belt wird? 

Tod und Sterblichkeit verlieren für mich trotz aller Argumente ihre 
Anziehungskraft nicht. Sie beanspruchen mich und lassen mich dadurch 
nicht los. Keine noch so schöne Weisheit kann mich nämlich davon ab-
lenken, dass ich erwarte, dass ich es bin, der sterben wird. Die Beschäfti-
gung mit dem Mysterium der Sterblichkeit macht daher Sinn und zwar 
auch dann, wenn ich auf meine Fragen keine Gewissheiten als Antwor-
ten erhalte.

d. Heidegger und das Leben mit einem Mysterium

Es ist das Verdienst von Martin Heidegger, den Zusammenhang von 
Zeitlichkeit und Sein zum Tode hergestellt zu haben. Für ihn ist der Glau-
be, dass der Mensch auf einem blauen Planeten aufgetaucht ist und dass 
dieser schöne Planet auch existieren wird, wenn der Mensch ihn wieder 
verlassen haben sollte, ein Märchen. In der Physik lernen wir etwas über 
Zeit, aber nicht über den Tod. Warum nicht? Die Physik kennt einen un-
endlichen Zeitstrahl. Diese Unendlichkeit gibt es für den endlichen Men-
schen nur dadurch, dass er den »Zusammenhang von Zeitlichkeit und 
Sein zum Tode verkennt.« (Ricœur 1991, 139) Unendlichkeit existiert, 
wenn der Mensch von seiner Endlichkeit absieht. Die Physik beschreibt 
eine Welt ohne den Menschen, weil sie die Sterblichkeit und damit den 
Menschen nicht beachtet. Das Sein ist aber nicht zeitlos! Zeitlich ist die 
Existenz, die eine Existenz zum Tode ist und die darum weiß. »Der Tod 
ist, …, wesensmäßig je der meine. … Niemand kann dem Anderen sein 
Sterben abnehmen.« (Heidegger 1979, 240) Der zu mir gehörende und 
mich zugleich beendende Tod ist nicht nur ein Anhängsel meines Da-
seins, denn »er beansprucht dieses als einzelnes.« (ebd., 263)

Eine solche Beanspruchung meines Selbst bedeutet, dass jeder schon 
geborene und daher existierende Mensch mit dem Mysterium seiner 
Sterblichkeit leben muss! Ob er will oder nicht! – Und wie kann er das? 
Heidegger weist darauf hin, dass es unmöglich sei, mit dem Bewusstsein 
der eigenen Endlichkeit und nur in diesem Bewusstsein zu leben. Würden 
wir es, wären alle Menschen etwa Hypochonder, wie sie von Woody Allen 
in seinen Filmen dargestellt werden. Deshalb sei es unumgänglich, das ei-
gene Sein zum Tode zu vergessen und durch andere Dinge, wie die Grün-
dung einer Familie, Erfolg im Beruf etc. zu überdecken. Dadurch taucht 

ANHANG 1: DER PHILOSOPHISCHE DISKURS DER ENDLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

meine Existenz in die Anonymität dessen ein, was man tut, was alle an-
streben. Das Sterben wird zu einem Vorkommnis, das in der anonymen 
Gesellschaft (das Man, wie Heidegger es nennt) sehr wohl vorkommt, 
aber, so sehe ich es, mich selbst nichts angeht. »Das ›man stirbt‹ verbreitet 
die Meinung, der Tod treffe gleichsam das Man. Die öffentliche Dasein-
sauslegung sagt: man stirbt, weil damit jeder andere und man selbst sich 
einreden kann: je nicht gerade ich; denn dieses Man nivelliert, das zwar 
das Dasein trifft, aber niemand eigens zugehört.« (Heidegger 1979, 253)

Die Ablenkung von der eigenen Sterblichkeit ist eine Ablenkung von 
sich selbst. Ihre quasi positive Konsequenz ist die Ermöglichung einer 
bürgerlichen Existenz mit ihren Attributen wie Haus, Frau, Auto, Boot 
und Hund. Das Mysterium der Sterblichkeit bildet eine Grundlage des 
Lebens! Ernest Becker betrachtet die Todesfurcht als Antriebskraft, das 
Leben zu gestalten. Todesfurcht bedeutet nicht, dass wir ständig befürch-
ten, ums Leben zu kommen. »Die Todesfurcht« ist vielmehr das, was 
»der menschlichen Heldenhaftigkeit ihr besonderes Gepräge und ihren 
Ansporn verleiht.« (Becker 1976, 33)

Der Tod wird mich außer Kraft setzen, all das, was ich tue, weiter zu 
tun oder noch mehr und noch besser zu tun. Die Furcht ist der Stachel 
des Todes, der mich daran erinnert, dass mein Tun und damit ich selbst 
irgendwann außer Kraft gesetzt werden (ohne, dass ich genau weiß, was 
das bedeuten mag). Diese Todesfurcht ist nun eine Antriebskraft, da sie 
heldenhafte Anstrengungen, wie Ernest Becker zugespitzt formuliert, 
auslöst, in der menschlichen Welt etwas schaffen und aufbauen zu wol-
len, das zumindest das eigene Leben überdauert und von den Anderen 
geachtet wird. 

Robert J. Lifton spricht in diesem Sinne von Modi einer symbolischen 
Immortalität: der Mensch errichtet ein Monument durch das er über-
dauert. Kinder, Werke oder Religion. (vgl. Schnell/Schulz 2014, Kap. 3.1) 
Diese Bemühungen verdeutlichen, dass in den Umgang mit dem Myste-
rium der Sterblichkeit auch immer andere Menschen einbezogen sind. 
Eine weitere Möglichkeit, von der eigenen Sterblichkeit abzusehen und 
mit ihr umzugehen, ist die Sorge um die Sterblichkeit des Anderen.

e. Levinas und die Sorge um den Anderen

»Der Tod des Anderen ist der erste Tod.« (Levinas 1996, 53) Mit dieser 
Argumentation begründet Emmanuel Levinas eine Ethik der Sorge um 
den Anderen und kritisiert zugleich Heidegger. Im deren Zentrum stehe 
nicht ich, steht auch nicht die anonyme Gesellschaft, sondern der sterb-
liche Andere. Seine Endlichkeit ist es nun, die mich eigens beansprucht 
und mich nicht gleichgültig in mir ruhen lässt. »Der Tod des Anderen ist 
stärker als die Sorge um mich selbst.« (Levinas 1995, 249)

LEVINAS UND DIE SORGE UM DEN ANDEREN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

Der Perspektivwechsel vom eigenen Tod zu dem des Anderen ist keine 
bloße Strategie, denn die Dimension des Anderen ist immer gegenwärtig. 
Meinem Tod wohnen Andere bei und ich dem ihrigen. Der Andere ist je-
weils wichtig, da der auf das Sterben folgende Tod eines Zeugen bedarf 
(ähnlich der Geburt, die ebenfalls ein Mysterium ist). Somit existiert kein 
anderer Zugang zum Sterbenden als durch eine »Interpretation der von 
dem Zeugen, …, gesammelten Anzeichen.« (Ricœur 2011, 21)

Der sterbliche Andere kann nur dann im Mittelpunkt meiner Auf-
merksamkeit stehen, wenn er aus der Anonymität der Gesellschaft he-
rauspräpariert wird. Als Mitmensch ist er irgendeine Person, als Ande-
rer soll er zu jemandem für mich werden. Wie steht es denn um den Tod 
und das Lebensende des Anderen?

f. Jankélévitch und die drei Personen des Todes

Vladimir Jankélévitch fügt dem philosophischen Diskurs der Endlichkeit 
eine Systematik hin, die es erlaubt, den Tod in drei Personen zu denken. 
Ein methodischer Zugang zum Tod muss laut Jankélévitch diese drei 
Perspektiven voneinander unterscheiden: »der Tod in der dritten, in der 
zweiten und in der ersten Person« (Jankélévitch 2005, 34).

»Der Tod in der dritten Person ist der Tod im allgemeinen.« (ebd., 35) 
Der Tod in der dritten Person ist der unpersönliche Tod. Heidegger wid-
met dieser Perspektive die Aufweisungen der Macht des Man. Das Man 
regelt die Welt- und die Daseinsauslegung und damit auch, wie man sich 
zum Tod zu verhalten hat. Früher war der Tod ein öffentliches Tabu, heu-
te ist es nicht mehr so. Man spricht über den Tod. 

Der Tod in der zweiten Person ist »fast wie der eigene Tod, ist fast so 
schmerzlich.« (39) Der Tod in der zweiten Person ist der Tod des Ande-
ren. Levinas spricht von einer Verantwortung für den Tod des Anderen. 

»Die erste Person ist zweifellos eine Quelle der Angst. Der Tod in der 
ersten Person ist ein Geheimnis, das mich zutiefst betrifft.« (35) Der Tod 
in der ersten Person ist der eigene Tod. Heidegger spricht grundsätzlich 
von einem Sein zum Tode, das sich darin bemerkbar macht, dass der Tod 
das Dasein als einzelnes beansprucht und ihm seine Unvertretbarkeit 
vor Augen führt. Damit ist jeder von uns gemeint und an sich selbst ver-
wiesen. Die Auslegungen des Man müssen daher durchbrochen werden.

Der Mensch wird als leibliches Wesen geboren. Dadurch gewinnt er 
die Macht, künstliche Welten zu erbauen und zu erobern. Die Leiblich-
keit bedeutet zugleich aber auch, dass der Mensch endlich ist und ster-
ben muss. Nur ein in dieser Hinsicht vulnerables Wesen kann krank und 
behindert sein oder es werden. Der Tod ist »das Unmögliche« (Jankélé-
vitch 2005, 215), der das Mögliche möglich macht.

ANHANG 1: DER PHILOSOPHISCHE DISKURS DER ENDLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

g. Der Tod und die Medizin

Ein Bauer fällt beim Versuch, den Heuboden zu erreichen, von der Lei-
ter. Er ist sehr schwer verletzt. Er wird ins Haus gebracht und der Arzt 
geholt. Es ist nichts mehr zu machen. Rasch ordnet der Bauer seine An-
gelegenheiten und stirbt im Kreis seiner Familie. So oder so ähnlich wün-
schen Menschen zu sterben: schnell, ohne Leid, mitten in einem aktiven 
Leben. So oder so ähnlich sterben Menschen in Wirklichkeit aber nicht. 
Der Tod des Anderen findet heute im Krankenhaus statt. Ärzte und Pfle-
gende sind darauf eingerichtet, Leben zu retten, zu erhalten oder Ster-
bebegleitung durchzuführen (vgl. Aries 1975, Schnell/Schneider/Kolbe 
2014). Vulnerabilität erscheint damit im Licht neuer Aspekte, der Dis-
kurs der Endlichkeit wandert in den Bereich der Medizin ein.

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

Anhang 2: Vulnerabilität und Medizin

Im Zentrum der klassischen Ethiken stehen Freunde (Aristoteles), mo-
ralische Personen (Kant), Nutzenmaximierer (Mill), Hüter des Ande-
ren (Levinas) oder Beschützer des Seins (Jonas). Aber in der Hauptsache 
keine vulnerablen Personen (Kranke, Pflegebedürftige, Behinderte). Da-
mit Kranke, Pflegebedürftige, Behinderte nicht aus der Ethik herausfal-
len, das heißt aus dem Schutzbereich von Achtung, Würde und Fürsor-
ge, bedarf es im Hinblick auf die Heilberufe und das Gesundheitswesen 
einer Ethik als Schutzbereich, die die Vulnerabilität in den Mittelpunkt 
stellt (vgl. dazu ausführlich: Schnell 2017). An dieser Stelle sollen ledig-
lich wenige Aspekte einer Sozialphilosophie der Vulnerabilität skizziert 
und von dort aus ein Weg in die Gesundheitsversorgung gebahnt werden.

Der Mensch wird als leibliches Wesen geboren. Dadurch gewinnt er 
die Macht, künstliche Welten zu erbauen und zu erobern. Die Leiblich-
keit bedeutet zugleich aber auch, dass der Mensch endlich ist und sterben 
muss. Nur ein in dieser Hinsicht vulnerables Wesen kann krank, pflege-
bedürftig und/oder behindert sein oder es werden.

Vulnerabilität bezeichnet eine grundsätzliche Verletzlichkeit, die alle 
leiblichen Wesen bestimmt. Ich erfahre die Anderen und die Welt, indem 
sie mir widerfahren. Darin liegt eine Vulnerabilität, die nicht aufzuhe-
ben ist. Vulnerabilität ist eine Universalie, die der Differenz von Krank-
heit und Gesundheit vorausgeht. Daraus ergeben sich erhebliche Konse-
quenzen. Der alte Grundsatz Neminem laedere (niemandem schaden), 
der in mancher medizinischen Ethik hochgehalten wird, ist wichtig, zu-
gleich aber auch ein Problem. Der Mensch ist nicht Gott und somit nicht 
unverletzbar, sondern er ist ein Prothesengott.

a. Von der Not zur Krankheit

Vulnerabilität lässt zu, dass Lebewesen in Not geraten und um Hilfe 
rufen. Diese Hilfe gewährt die Selbstsorge. Sofern sie überfordert ist, 
setzt die familiale Sorge und die der Freunde ein (vgl. dazu ausführlich: 
Schnell 2017, Kap. 8 und 9). Eine definitive Schwelle wird überschritten, 
wenn jemand professionelle Hilfe in Anspruch nimmt und einen Arzt 
aufsucht (ebd., Kap. 16c). Die Selbstsorge und die des Umfeldes sind an 
ein Ende gelangt, die Not dauert an. Jetzt geht es um die Prüfung, ob die 
Not möglicherweise eine Krankheit im Sinne des Gesundheitssystems ist 
und ob deren Behandlung eine abrechenbare Leistung darstellt. 

Hier erweist sich, dass Gesundheit eine dem guten Leben beigemischte 
Verborgenheit ist, während Krankheit mit der Erfahrung der Gewesenheit 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

von Gesundheit beginnt und sich in den Objektivierungen des Public-
Health-Paradigmas steigert (vgl. zu dieser Differenz ausführlich: Schnell 
2017, 108ff). Gegenüber dem idealistischen Begriff von Gesundheit der 
WHO reicht im Alltag die Annahme, dass gesund ist, wer aktuell keine 
ärztliche Behandlung benötigt. Gesundheit ist ein ethischer und kein me-
dizinischer Begriff, Krankheiten sind hingegen Gegenstand der Medizin.

Die Prüfung einer Krankheit kann nur ein Arzt vornehmen. Victor von 
Weizsäcker beschreibt die Urszene, die den Arzt und die Medizin in die 
Lebenswelt einführt, als einen Dialog besonderer Art. »Das Erste ist nicht, 
daß ich erkennen muß, sondern daß ich mit ihm (einem »Du«) sprechen 
muß.« (Weizäcker 1926, 26) Die sprechende Medizin ist ein Gegenge-
wicht zur Vorherrschaft des rein naturwissenschaftlichen Verständnisses 
der Heilkunst im Sinne Rudolf von Virchows. Sie ist in ihrer paradigma-
tischen und damit philosophischen Grundausrichtung der Dialogphilo-
sophie, der Hermeneutik und der Daseinsanalyse verwandt. Von hier her 
ergibt sich und zwar im wörtlichen Sinne der Einsatz der Medizin. Weizsä-
cker sagt mit treffenden Worten: »Das wirkliche Wesen des Krankseins ist 
eine Not und äußert sich als einen Bitte um Hilfe. Ich nenne den krank, der 
mich als Arzt anruft und in dem ich als Arzt die Not anerkenne.« (ebd., 13)

Zu Beginn ist der Arzt somit passiv. Er wird von einer in Not befind-
lichen Person um Hilfe angerufen. Klaus Dörner bezeichnet diese Phase 
als »Arzt vom Anderen her« (Dörner 2002). Der Arzt ist aber erst da-
durch Arzt, im Unterschied zu anderen Nothelfern, indem er die Not an-
erkennt und zwar als Krankheit. Diese Indikation muss ein Arzt verant-
worten und nur er darf sie vornehmen. Indem er das tut, wird der Arzt 
aktiv. Seine Leistung besteht in der Performanz, dass die in Not befind-
liche Person nun offiziell ein Patient ist, der an einer Krankheit leidet.

Ein Patient ist jemand, der an etwas leidet. Seine Behandlung ist struk-
turell triadisch ausgerichtet: der Heilberufler behandelt etwas, nämlich 
eine Krankheit und ein Leiden, er ist dabei zugleich in ethisch relevan-
ter Hinsicht auf jemanden, nämlich den leidenden Patienten bezogen 
(vgl. Bäumel/Schnell 2019). Unter den Heilberuflern ist der Arzt um die 
Krankheit und ihre Therapierung bemüht, die Krankenpflege sorgt sich 
um das Kranksein, also um die Frage, wie für den Patienten trotz des 
Leidens eine Alltagsnormalität möglich ist. Ethisch relevant sind beide 
Bemühungen, weil sie Beziehungen anbahnen und realisieren, die zwi-
schen Ich, Du und Dritten aufgebaut werden.

b. Medizin als Kulturwissenschaft

Die Medizin ist eine große Kulturleistung des Menschen, die sich mit dem 
Kulturwesen Mensch befasst. Insofern ist die Medizin keine reine Na-
turwissenshaft. Und die Naturwissenschaft ist auch eine Kulturleistung. 

MEDIZIN ALS KULTURWISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

Somit stimmen wir Ludwik Fleck zu, der betont, dass es »in der Naturwis-
senschaft gleichwie in der Kunst und im Leben keine andere Naturtreue 
gibt als die Kulturtreue.« (Fleck 1980, 48) Die Medizin ist ein gemischter 
Diskurs, der von wechselnden paradigmatischen Denkstilen beherrscht 
wird. Im 19. Jahrhundert gab es eine Dominanz der Pathologie, heute 
finden wir eine der evidenzbasierten Medizin vor. Das wissenschaftliche 
Beobachten ist kein neutrales take notice, sondern ein interpretierendes 
Eingreifen und Herausstellen. In dieser Hinsicht ist auch die ärztliche 
Diagnose zu gewichten.

c. Die Diagnose als Werturteil

Die ärztliche Diagnose ist ein Sprechtakt besonderer Art. Sie bezeichnet 
etwas als pathologisch und damit jemanden als krank. Die Diagnose ist 
ein Akt eigener Art. Sie ist weder eine willkürliche Dezision noch Ergeb-
nis der Laboranalyse. Das Normale und auch das Pathologische sind kei-
ne reinen Themen der Physiologie (Canguilhem 1977, 155). Die Diagno-
se ist vielmehr ein »Werturteil« (ebd., 78), das ein Arzt zu verantworten 
hat gegenüber dem Patienten, dem Gesundheitswesen und gegenüber der 
eigenen Berufsethik. Die Diagnose ist als Werturteil ein Akt eigener Art 
im Sinne einer »Beurteilung und (einer) Handlung.« (Wieland 2004, 63) 
Sie erkennt jemanden als Jemanden und etwas als Etwas an. 

Eine Diagnose bezieht dabei ein Allgemeines auf ein Besonderes und 
hat auch noch die Singularität des Besonderen zu achten. Singularität 
bedeutet, dass ein Patient nicht nur ein Fall unter anderen ist, sondern 
immer auch mehr als das. Patienten sind in Wirklichkeit Menschen, wie 
Victor von Weizsäcker betont. »Jeder Fall ist sowohl ein besonderer Fall 
in Hinblick auf ein allgemeines medizinisches Wissen und Können als 
auch jedesmal singulär.« (Ricœur 1999, 252) Dieser Aspekt ist wichtig 
in Zeiten der Evidenzbasierten Medizin, welche die Patienten zu »Infor-
mationslieferanten für objektive Problemkonstellationen« (Borck 2016, 
167) macht und damit »das zentrale Problem für die Arzt-Patient-Bezie-
hung, die Anerkennung der individuellen Situation« (ebd., 166) ausspart.

Eine Diagnose ist auch in die politischen, rechtlichen und ökonomi-
schen Bedingungen des Gesundheitssystems eingebettet. Sie tritt damit in 
das Spannungsfeld der Anerkennung und der Gerechtigkeit im Gesund-
heitswesen ein (vgl. dazu: Dederich/Schnell 2011).

d. Vulnerabilität und Medizin

Zu beachten bleibt, dass Vulnerabilität im Zusammenhang mit einer 
Krankheit nicht einfach einem Patienten innewohnt, sondern, dass sie 

ANHANG 2: VULNERABILITÄT UND MEDIZIN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

auch von der institutionellen Versorgung produziert wird (vgl. Schüßler/
Schnell 2014). Das Krankenhaus erzeugt Belastungen, Nichtbeachtung, 
Schmerzen und Zwangsbehandlungen. Gelegentlich sogar Patiententö-
tungen (vgl. Schüßler/Schnell 2010).

Im Bereich der medizinischen und pflegerischen Versorgung besteht 
die Eigenheit, dass dort Menschen aufgrund ihrer Vulnerabilität in der 
Rolle des Patienten auftreten. Menschen, die in dieser Situation aufgrund 
ihrer Vulnerabilität nicht autonom sind, gelten dennoch als autonome 
Personen und sind entsprechend zu behandeln! Diese Maßgabe, die eine 
Absage an den klassischen Paternalismus darstellt, ist eine enorme ethi-
sche Herausforderung. Sie bedeutet als Frage: wie kann Autonomie bei 
der Vulnerabilität gewährleistet werden? Mögliche Antworten auf diese 
Frage wollen wir nun evaluieren.

e. Menschenrechtliches Empowerment?

Dieser Vorschlag zielt darauf ab, Menschenrechte in die Ausbildung al-
ler Heilberufler zu integrieren (vgl. Bergemann 2018, 93) und in ein 
»erspürendes Einfühlungsvermögen« (ebd., 98) umzusetzen. Vor diesem 
Vorschlag ist allerdings zu warnen, weil er die Profession verfehlt. Eine 
24jährige Krankenschwester wird sich schwerlich in die existentielle Si-
tuation eines 76jährigen Krebspatienten via »Einleibung« (99) einfüh-
len können. Es ist problematisch, davon auszugehen, dass die Anders-
heit des Anderen mit eigenen Mitteln erfasst und verstanden werden 
kann. Wenn man das Spüren gar von der »Spur des Anderen« (Levinas) 
her denkt, wird schnell deutlich, dass das Konzept der Einfühlung un-
brauchbar und verfehlt ist.

f. Patientenverfügung?

Die Patientenverfügung ist ein rechtsverbindliches Instrument zur Stär-
kung von Autonomie und Selbstbestimmung von Patienten, die ihren 
Willen in eine möglicherweise kontingente Zukunft hinein erklären (vgl. 
Schnell 2009). Sie hat die Form einer schriftlichen Willenserklärung in 
Fragen der Gesundheitsversorgung für den Fall, dass ein Mensch (Pati-
ent) eines Tages nicht mehr einwilligungsfähig sein sollte (BGB § 1901a). 
Die Patientenverfügung ist an Betreuer des Patienten und nicht an den 
Arzt adressiert. Patientenverfügungen sind verbindlich und müssen von 
Ärzten beachtet werden!

Die Patientenverfügung hat von Hause aus zwei Grenzen. Sie bezieht 
sich auf die Einwilligung/Untersagung von indizierten »Untersuchungen 
des Gesundheitszustandes, Heilbehandlungen … ärztliche Eingriffe.« 

PATIENTENVERFÜGUNG?

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

(ebd.) Grenze 1: nichtmedizinische Angelegenheiten und Versorgungs-
bedürfnisse werden nicht erfasst! Eine Patientenfügung kommt zudem 
nur zustande, wenn eine Person ihren Willen »schriftlich« (ebd.) formu-
liert. Grenze 2: Der Prozess, wie es zu dieser Willensbekundung kommt 
und wie eine mögliche Sprachlosigkeit in einer Familie bei Beantwortung 
schwieriger und ggf. letzter Fragen überwunden werden kann, bleibt un-
klar (vgl. Schnell/Schulz 2014, 283f).

g. Advanced Care Planning?

Seit dem Jahre 2015 gibt es eine gesetzliche Verankerung der Gesundheit-
lichen Vorausplanung für die letzte Lebensphase (SGB V, § 132g). Sie hat 
das Ziel »individueller Versorgungsplan für die letzte Lebensphase« (ebd., 
2, 4) zu sein. Also solche stellt sie eine Erweiterung der Patientenverfü-
gung über deren beider Grenzen hinaus dar (vgl. Haller/Schnell 2016).

Die Gesundheitliche Vorausplanung umfasst nicht nur Regelungen für 
medizinische Notfälle, sondern auch »pflegerische, hospizliche und seel-
sorgerische« (ebd.) Angebote. Sie geht damit über die erste Grenze der 
Patientenverfügung hinaus. Die Gesundheitliche Vorausplanung ist zu-
dem eine aufsuchende Beratung für Menschen in Pflegeeinrichtungen, in 
die »Angehörige und weitere Vertrauenspersonen« (ebd., 2, 2) einbezo-
gen werden können. Sie überschreitet damit die zweite Grenze.

h. Stärkung der Pflege?

Patientenverfügung und Advanced Care Planning sind Instrumente, die 
die Autonomie von Personen, die faktisch nicht autonom sind, gewähr-
leisten sollen. Die Frage ist, was hier unter Autonomie zu verstehen ist? 
Wenn man mit Kant Mündigkeit als ein Element von Autonomie be-
trachtet und die Mündigkeit als Vermögen definiert, »sich seines Ver-
standes ohne Leitung eines anderen zu bedienen« (Beantwortung der 
Frage: Was ist Aufklärung?, A 481), dann wird deutlich, dass Vulne
rabilität keine Autonomie im klassischen Sinne zulässt. Autonomie im 
Zeichen von Vulnerabilität ist nämlich durch Modi »stellvertretenden 
Handelns« (Borck 2016, 204) gekennzeichnet. Patientenverfügung und 
Advanced Care Planning sind beide Figuren der Stellvertretung. Stell-
vertretung ist als »das Einstehen für die Anderen« (Levinas 1992, 254) 
ethisch relevant und berührt das Berufsethos der Pflege. Eine Stärkung 
der Pflege zur Sicherung der Autonomie vulnerabler Personen könnte 
damit angezeigt sein.

Pflege und Medizin sind auf Interpersonalität angelegt, aber jeweils 
anders (vgl. Schnell 2012b). Während Ärzte für den Patienten da sind, 

ANHANG 2: VULNERABILITÄT UND MEDIZIN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

indem sie ihm Information vermitteln und erläutern ist für die Pflege das 
Dasein Fürsorge (Logic of Care). In der Medizin sind therapeutische In-
terventionen ein wesentliches Ziel, in der Pflege ist es eher die Beglei-
tung selbst. Besonders dann, wenn es um chronische Krankheiten geht, 
die unheilbar sind. Hier ergibt sich eine deutliche Nähe der Pflege zur 
Heilpädagogik, die es mit der Andersheit und Begrenztheit des Lebens 
zu tun hat. Stärkung der Pflege würde nun bedeuten, dass das Mit-je-
mandem-Sein in gewissem Sinn einen Vorrang vor dem über-etwas-Sein 
hätte, so dass nicht nur etwas behandelt, sondern auch jemand in seiner 
Autonomie geachtet wird.

i. Nachtrag: Digitalisierung?

Die Herausforderungen der Digitalisierung sind für das Gesundheitswe-
sen mannigfaltig. Für unsere Problematik wollen wir uns auf den Bereich 
der Robotik beschränken. Wenn wir in diesem Zusammenhang noch ein-
mal an die Überlegungen zur sprechenden Medizin und, so können wir 
ergänzen, sprechenden Pflege anknüpfen, stellt sich die Frage nach der 
Bedeutung des Dialogischen. In Anlehnung an Martin Buber formuliert 
Bernhard Waldenfels hierzu: »Wer man ist, wenn man mit jemanden 
spricht, bestimmt sich nicht unabhängig davon, zu wem man spricht, auf 
wen man hört und wem man sich schweigend verschließt.« (Waldenfels 
2019, 123) Wir geraten mitten in die Problematik der Digitalisierung, 
wenn wir an diese Formulierung die Frage anschließen: »Was bedeutet 
es, wenn man in einer Ich/Du-Beziehung eines der beiden Elemente durch 
einen Roboter ersetzt.« (Schnell/Dunger 2019, 196) Es entstehen Folge-
fragen: Kann das Ich selbst zur Maschine werden? Würde die Frage nach 
der Gewährleistung von Autonomie bei Vulnerabilität sich dann erübri-
gen? Wäre es nicht mehr nötig, nach dem Patientenwohl als ethischem 
Maßstab für das Krankenhaus zu fragen, wie es der Deutsche Ethikrat 
in seiner Stellungnahme 2016 getan hat? 

An dieser Stelle eröffnet sich eine komplett neue Frageperspektive, da 
all die fundamentalen Aspekte und Qualitäten, die die Sozialphilosophie 
seit dem späten 18. Jahrhundert aufgeboten hat, um die Beziehung zwi-
schen Ich, Du und dritter Person zu beschreiben, grundsätzlich neu über-
dacht werden müssen. Anerkennung, Reziprozität, Fürsorge, Care, Res-
pekt, Achtsamkeit, Vertrauen, Frage/Antwort, Dialog, …

Was passiert mit der Phänomenalität und der Geltung dieser und an-
derer Qualitäten, wenn Mensch und Maschine einander unter den Be-
dingungen der fortgeschrittenen Digitalisierung begegnen?

NACHTRAG: DIGITALISIERUNG?

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Anhang 3: Fürsorglicher Zwang im Zeichen 
einer nichtexklusiven Ethik

Eine Ethik im Gesundheitswesen ist eine nichtexklusive Ethik! Denn ihr 
Anspruch lautet, dass niemand aus dem Achtungs- und Schutzbereich 
des Ethischen ausgeschlossen (exkludiert) werden soll – schon gar nicht 
kranke Menschen, pflegebedürftige Menschen oder behinderte Men-
schen! Dieser Anspruch ist wichtig, weil im Zentrum des Ethischen zu-
meist der gesunde Mensch steht und nicht der kranke. Verdeutlichen wir 
uns diese Sachlage am Beispiel der Diskursethik.

a. Diskursethik als exklusive Ethik

Die Diskursethik geht davon aus, dass ein Sprecher mit seiner Rede Gel-
tungsansprüche erhebt und damit anerkennt, dass eine Argumentati-
on auf Gründen beruht. Eine Person, die das einsieht, ist eine rationale 
Person, die akzeptiert und begrüßt, Mitglied einer Kommunikations-
gemeinschaft zu sein. Sollte jemand diese immer schon bestehende Zu-
gehörigkeit systematisch nicht einsehen, dann wird er von der Kom-
munikationsgemeinschaft nicht mehr als gleichberechtigter Partner 
akzeptiert, sondern als »pathologischer Extremfall« (Apel 1988, 356) 
ausgeschlossen.

Dieses Argumentationsmuster stammt bekanntlich von Aristoteles. 
Zum vernünftigen Umgang unter Menschen gehört es, dass ein jeder 
den Satz vom Widerspruch und andere Grundsätze der Logik befolgt. 
Nur dann können wir uns untereinander verständigen und erwarten, 
als gleichberechtigte Person von allen respektiert zu werden. Wenn je-
mand aber gegen die Logik systematisch verstößt – wie dieses Patienten 
der Psychiatrie durchaus geschieht -, dann ist er »gleich einer Pflanze« 
(Metaphysik, 1006a10). Mit einer Pflanze diskutiert man nicht, denn 
sie weiß nicht, was sie will. Dasselbe gilt für den Logikverweigerer. Er 
ist ein pathologischer Extremfall, wie Apel sagt, der in einem vegetati-
ve state existiert, wie die biomedizinischen Nachfahren des Aristoteles 
behaupten. Der Mensch sinkt auf das Niveau einer Pflanze herab, in-
dem er von seinen bisherigen Mitmenschen zur Pflanze degradiert und 
damit aus dem Schutzbereich des Ethischen ausgeschlossen wird. Den 
»Adressatenkreis« des Ethischen bilden nämlich lediglich »sprach- und 
handlungsfähige Subjekte.« (Habermas 1991, 219) Können wir davon 
ausgehen, dass die Klienten einer Psychiatrie oder einer Forensik in die-
sem Sinne sprach- und handlungsfähig sind? Oder ist es nicht vielmehr 
so, dass jene Klienten zur Blamage kognitivistischer Ethiken beitragen? 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

Eigentlich »darf sich keine Ethik anmaßen, einen Teil des Menschlichen 
auszuschließen, so unangenehm und schwer es auch sein mag, ihn anzu-
schauen.« (Agamben 2003, 55) Dieser Einsicht Giorgio Agambens folgt 
meine Theorie einer nichtexklusiven Ethik, die ich anderswo ausführlich 
dargestellt habe und die an dieser Stelle den Hintergrund der nachfol-
genden Ausführungen bildet (vgl. Schnell 2017).

Ich möchte hier lediglich betonen, dass die Begriffe ›Exklusion‹ und 
›Nichtexklusivität‹ als ethische Begriffe verstanden werden und daher 
von soziologischen, psychologischen und anderen Versionen unterschie-
den sind (vgl. dazu ausführlich: Schnell 2017, Kap. 17). Insofern läuft der 
aus Sicht der Systemtheorie von Peter Fuchs an die Adresse einer »nicht
exklusiven Ethik« gerichtete Vorwurf, eine Begrifflichkeit zu verwenden, 
die »nichts mit Ethik und Moral zu tun hat« (Fuchs 2011, 246), ins Leere.

b. Psychiatrie und Ethik

Die Psychiatrie ist eine Institution, die von der bürgerlichen Gesellschaft 
eingerichtet worden ist, um Menschen vor sich selbst zu schützen und 
die Gesellschaft vor der Gegenwart dieser Menschen. Wie ist ihr ethi-
scher Status? Ist die psychiatrische Ordnung, die uns Michel Foucault 
und Robert Castel vorgestellt haben, nicht geradezu die Institutionali-
sierung der ethisch fragwürdigen Exklusion? 

Ein Testfall für den Umgang mit Vulnerabilität ist die Ausübung von 
Zwang gegen eine Person. Zwang und auch Gewalt werden zumeist ver-
urteilt. Doch es stellt sich die Frage, wie es sich verhält, wenn Zwang als 
legitim bewertet werden soll.

In der Psychiatrie ist es immer wieder zu Zwangsbehandlungen ge-
kommen. Sie sind eine Herausforderung für die Ethik. Zwänge als solche 
oder Formen von Gewalt sind unproblematisch, weil sie unakzeptabel 
und zu verurteilen sind. Aber Zwangsbehandlungen, denen eine Indikati-
on zugrunde liegt und die zum Wohl eines Patienten erfolgen sollen, sind 
ernst zu nehmen. Wäre eine Zwangsbehandlung nicht auch eine Exklu-
sion aus dem Schutzbereich des Ethischen erster Güte? Zwangsbehand-
lungen missachten einen Patienten, verletzen ihn buchstäblich, denn sie 
dringen invasiv in ihn ein. Somit stellt sich die Frage, ob fürsorglicher 
Zwang in Form einer Zwangsbehandlung eines Menschen ethisch ak-
zeptabel ist? Aus Sicht einer nichtexklusiven Ethik des bedürftigen Men-
schen gehe ich diese Frage im Schnittpunkt von Philosophie, Medizin, 
Pflegewissenschaft und Behindertenpädagogik nach (vgl. Schnell 2017). 
– Beginnen wir mit der elementaren Frage, ob Zwang überhaupt not-
wendig ist und nicht vielmehr abgeschafft werden kann.

PSYCHIATRIE UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

c. Eine Welt ohne Zwang?

Eine Welt ohne Zwang wäre keine Welt ohne Hindernisse und ohne Ein-
schränkungen. Gegenwind würde mir weiterhin das Gehen erschweren. 
Das Gedränge vor dem Tor würde den Eintritt ins Stadion noch immer 
verzögern. Die Buchung des Fluges würde durch die Überlastung des Ser-
vers immer noch in die Länge gezogen. Eine Welt ohne Zwang würde 
daher eine Welt sein, in der Hindernisse und Einschränkungen kein Pro-
blem darstellen. Sie wären unproblematisch, weil eine Person die Hin-
dernisse so ansieht, dass sie mit ihrem Willen zu vereinbaren sind. Um 
ein Beispiel von Sartre anzuführen: »Für den Wanderer zum Beispiel 
zeigt sich der Berg als zu besteigender.« (Sartre 2005, 423) Ein Bergstei-
ger will bergan steigen, der steile Berg ist daher kein Hindernis für ihn. 
Ein anderes Beispiel stammt von Hegel: Was jemand von sich aus will, 
entspricht dem, was er der Allgemeinheit nach auch soll. Der Verbre-
cher sieht die Strafe als das Seinige an und nimmt sie als gerecht entge-
gen, weil er Reue zeigt. Er ist kein Außenseiter mehr, die Gefängniszelle 
ist sein Platz im Gemeinwesen. Er ist nicht mehr geächtet, er gehört wie-
der dazu. Vernunft und Zwang der Strafe gehen ineinander auf. Meist 
ist dieser ›Idealfall‹, wenn man so sagen möchte, aber nicht gegeben. Der 
äußere Zwang wird dann nicht verinnerlicht und somit nicht zu eigen 
gemacht. Der Zwang ist damit äußerer Widerstand, der meine Intentio-
nen hemmt. Das Problem des Zwangs tritt jetzt erst als Problem hervor 
und verunmöglicht eine Welt ohne Zwänge.

d. Orientierung in einer Welt mit Zwängen

Wir haben uns mit Zwängen zu arrangieren und müssen daher nach ih-
rer Rechtfertigung fragen. In dieser Sache vertrete ich die These, dass 
der Mensch in gewisser Hinsicht zwangsbedürftig ist (vgl. auch: Schnell 
2016). Zwang hat eine positive Ermöglichungsfunktion, er ist nicht nur 
Verhinderung. Diese Ansicht mag merkwürdig erscheinen. Das Erstau-
nen rührt meist daher, dass ein Gegensatz von Freiheit und Regel ange-
nommen wird, so dass jede Einschränkung von Freiheit negativ gesehen 
wird. Dabei wird aber missachtet, dass Freiheit ohne Zwänge keine Frei-
heit ist, sondern Willkür. Willkür ist der absoluten Freiheit darin gleich, 
dass sie kein Wohlgefallen, sondern nur Schrecken verbreitet, wie wir 
seit Hegel wissen. Da niemand Willkür wirklich begrüßt, ist Zwang, der 
auf Freiheit zielt, in gewissem Masse sogar begrüßenswert. Fraglich ist 
aber dennoch unter anderem, ob es ethische Legitimationen eines sol-
chen Zwangs geben kann. Ich komme nun zu zwei Autoren, die die The-
se von der Zwangsbedürftigkeit des Menschen unterstützen, allerdings 
auf sehr unterschiedliche Weise.

ANHANG 3: FÜRSORGLICHER ZWANG 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

e. Zur Zwangsbedürftigkeit des Menschen: Rousseau, Kant

Rousseau fordert im ersten Kapitel von Emil oder Über die Erziehung, 
dass es für die Erziehung eines Kindes am besten sei, wenn man »ver-
hindert, dass etwas getan wird«, denn es ist besser, nichts zu tun als ir-
gendetwas zu tun, besser Zeit zu verlieren als zu gewinnen. Nichts zu tun 
bedeutet, dass Widernisse und Zwänge, die durch Dinge und Umstände 
gegeben sind, nicht beseitigt werden sollen. Der junge Mensch hat sich 
durch diese hindurchzuarbeiten. Zugleich bedeutet nichts zu tun aber 
auch, dass die Errichtung künstlicher, vom Menschen geschaffener Maß-
gaben zu unterlassen ist. Den Zwang der Sachen soll ein Mensch von 
früher Kindheit an kennenlernen, der Zwang eines fremden Willens soll 
ihm jedoch erspart bleiben!

Das in der Populärpädagogik bekannte Beispiel von der heißen Herd-
platte verdeutlicht die Sachlage recht gut. Rousseau sagt, dass das Kind 
sich ausprobieren solle und sich zur Not auch verbrennen müsse, da es 
dadurch lernt, dass künftig der Herd zu meiden ist. Es ist der natürliche 
Zwang der Umstände, der zu Lernfortschritten führt. Völlig anders ar-
gumentiert Kant, der nach Rousseau der zweite Autor ist, der den Men-
schen für zwangsbedürftig erachtet. Die Eltern müssen das Kind warnen 
und davon abhalten, die Herdplatte zu berühren. Jetzt ist es der künst-
liche, vom Menschen aufgebaute Zwang, durch den das Kind lernt und 
Fortschritte macht.

Grundsätzlich betrachtet Kant den Menschen als ein Geschöpf, das re-
gelrecht erzogen werden muss. Die Erziehung beinhaltet Disziplinierung, 
Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung. Dieser Gang ist ein Gang 
des Zwangs. Das Ergebnis der Erziehung ist der Gebrauch der Freiheit, 
der Weg dahin aber Zwang. Insofern lautet für ihn die Grundfrage der 
Pädagogik: »Wie kultiviere ich Freiheit bei dem Zwange?« Das Ziel der 
Erziehung, die Freiheit, ist ohne Zwang nicht zu erreichen. »Zwang ist 
nötig!« Der Freiheit weiß sich nur zu bedienen, wer den »unvermeidli-
chen Widerstand der Gesellschaft gefühlt« hat. Kant spricht hier fast wie 
der Emile Durkheim, der den künstlichen Zwang, den die Moral dem 
Menschen auferlegt und den natürlichen Zwang, der sich aus den Zu-
fällen und Umständen des Lebens in einer Massengesellschaft ergibt, in-
einander übergehen lässt.

Die hier skizzierte Debatte um den Zwang, die in der Moderne mit 
Rousseau und Kant ihren Ausgang nimmt, ist über die Jahrhunderte hin-
weg weitergeführt worden. Man denke nur Theodor Litts Fragestellung 
Führen oder Wachsenlassen?, die diese Debatte nach dem zweiten Welt-
krieg aufgegriffen und vertieft hat (vgl. Litt 1967).

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

f. Fürsorglicher Zwang

Der Mensch ist zwangsbedürftig! Der Zwang ist ein fürsorglicher 
Zwang, denn er dient nicht der Unterdrückung, sondern der Kultivie-
rung der Freiheit. Im Hinblick auf die Frage nach der Legitimation des 
Zwangs sagen die klassischen Positionen, dass die Person, die frei ist, 
Zwang ausüben darf über eine Person, die unfrei ist, um damit jeman-
dem, der noch nicht frei ist oder nicht mehr frei ist, behilflich zu sein, 
es auch zu werden oder es wieder zu werden! Personen, die noch nicht 
frei sind, sind etwa Kinder; Personen, die es nicht mehr sind, sind etwa 
kranke Menschen. Damit vollziehen wir den Übergang von der Erzie-
hung zum Gesundheitswesen.

Dieser Übergang führt uns einerseits in ein neues und anderes Sozial-
system. Andererseits besteht aber auch eine sachliche Nähe zwischen Er-
ziehung und Gesundheit. Im Krankenhaus üben viele Heilberufler einen 
selbst erteilten Erziehungsauftrag gegenüber Patienten aus. Krankenhaus 
und Schule sind beide zudem, mehr oder weniger, totale Institutionen im 
Sinne Erving Goffmans.

g. Fürsorglicher Zwang in der Gesundheitsversorgung

Als gesunde und erwachsene Menschen müssen wir uns vorsorglich für 
die Situation des Verfalls und der Hilfsbedürftigkeit schützen. Wir tun die-
ses, indem wir autonom Recht delegieren. John Rawls beschreibt das ent-
sprechende Procedere mit folgender Maxime: »Andere erhalten das Recht 
…, an unserer Stelle zu handeln und das zu tun, was wir für uns tun wür-
den, wenn wir vernünftig wären.« Legitimiert ist, wer glaubhaft machen 
kann, dass »der Betroffene nach Entwicklung oder Wiedergesundung sei-
ner Vernunft … unsere für ihn ergangene Entscheidung billigen und aner-
kennen« würde und daher sagen »würde, daß wir das Beste für ihn getan 
haben.« (Rawls 1975, 281f) Das ist der klassische Paternalismus!

h. Charakteristik des fürsorglichen Zwangs

Der fürsorgliche Zwang ist mindestens durch folgende Aspekte charak-
terisiert:

–	 er ist durch den Menschen gemacht,
–	 er wird zum Guten eines Anderen ausgeübt und zwar auch wider 

dessen Willen, welcher als unvernünftig und damit als relativ unbe-
achtlich gelten kann,

–	 er ist paternalistisch begründet, also potentiell durch den Anderen 
selbst legitimiert,

ANHANG 3: FÜRSORGLICHER ZWANG 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

–	 er ist ein Zwang der Vernunft und damit, so Jürgen Habermas, der 
allein zulässige und auch der »allein zugelassene Zwang.«

Die entscheidende Voraussetzung dieser Maßgaben ist ein angenomme-
ner Sach- und Wertunterschied zwischen einer vernünftigen, moralischen 
Person und einem unvernünftigen, gar kranken Menschen. Die vernünf-
tige Person übt fürsorglichen Zwang über die unvernünftige und even-
tuell kranke Person aus und zwar zu deren Wohl! Die vernünftige, weil 
gesunde Person akzeptiert im Rahmen des Paternalismus den Wertunter-
schied. Wenn ich nicht mehr auf der Höhe meiner Vernunftmöglichkei-
ten bin, akzeptiere und begrüße ich es, wenn gesunde Personen stellver-
tretend für mich handeln. Diese Maßgabe, die auch von der Diskursethik 
geteilt wird, ermöglicht Fürsorge um die Kranken, aber um den Preis, 
dass die Fürsorgeempfänger bloße Objekte und keine zentralen Subjek-
te des Ethischen mehr sind. Im Zentrum steht die gesunde Person, die 
sprach- und handlungsfähig ist (Apel, Habermas).

i. Zum Wertunterschied zwischen Vernunft und Unvernunft

Um den Wertunterschied, den alle klassischen Positionen inklusive der 
Diskursethik behaupten, verdeutlichen zu können, schauen wir auf Max 
Scheler. Schelers Ethik stammt aus dem Jahre 1916 und ist unbelas-
tet, was die modernen Debatten um die Bioethik angeht. Wir können 
Schelers Position schematisch darstellen, um den Wertunterscheid zwi-
schen Person und personlosem Menschen erkennen zu können (vgl. Sche-
ler 2000, 469ff).

 Eine »Person« ist  Ein »Person-loser Mensch« ist

vollsinnig = bei Sinnen wahnsinnig = von Sinnen 

mündig
= spricht mit  
eigenem Mund

unmündig
= folgt anderen 
Stimmen

selbstbewusst
= regiert sich 
selbst

vom Leib  
beherrscht

= Sklave der 
Sinne

j. Der Nachteil der klassischen Position

Der Vorteil klassischer Positionen wie der Schelers ist ihre Legitimati-
on des Paternalismus. Sie hat aber auch einen großen Nachteil: es wer-
den bestimmte Menschen von Achtung und Würde ausgeschlossen und 

DER NACHTEIL DER KLASSISCHEN POSITION

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

lediglich zu Fürsorgeempfängern ohne eigenen Status, auf den zu hören 
wäre, degradiert.

Dabei gelten Vollsinnigkeit, Mündigkeit und Selbstbewusstsein als 
Kriterien für den Wert einer Person. Wer sie nicht aufweist, ist keine 
vollwertige Person! Diese Eigenschaften sind heute im Zeichen von Gen-
der Studies, Disability Studis, Human-Animal-Studies etc. problematisch 
geworden, da sie Leib, Geschlecht, Sozialität, Geschichtlichkeit u.a. As-
pekte des Mensch- und Personseins als ethisch irrelevant ausblenden. 
Heute leben wir in Zeiten der Entdifferenzierung der Wertunterschiede 
zwischen gesunder und kranker Person.

k. Der Vorteil der Entdifferenzierung der Wertunterschiede

Diese Entdifferenzierung bietet den Vorteil einer ethischen Inklusion. Es 
kommt zu einer Annäherung zwischen der Vernunft und den Unvernünf-
tigen: Mann und Frau, Mensch und Tier, Leben und Tod, Verwandte und 
Fremde, sowie Kranker und Gesunder! Auch die bisher Unvernünftigen 
sind als Selbstzweck zu achten. Die Unvernunft ist so nicht unvernünftig 
und schon gar nicht würde- und wertlos, denn auch die Vernunft ist nicht 
so vernünftig und rein, wie einst geglaubt wurde! Klaus Dörner bringt 
diesen Sachverhalt auf die Formel: »Irren menschlich ist«. 

l. Das Problem der Entdifferenzierung

Wenn klare und eindeutige Differenzierungen nicht mehr möglich sind, 
dann wird auch unklar, ob der Vernünftige über den Unvernünftigen 
weiterhin fürsorglichen Zwang ausüben darf. In dieser Unklarheit leben 
wir heute! Sie bereitet auch ein Problem. Diese Problematik macht sich 
nachhaltig im Feld der Gesundheitsversorgung bemerkbar.

In den letzten 20 Jahren bescheinigte die Rechtsprechung dem Pati-
enten, jedem Arzt rechtlich auf Augenhöhe zu begegnen und reduzierte 
dadurch vorhandene Asymmetrien. Ein Arzt ist nicht nur seinem Auf-
trag verpflichtet, sondern innerhalb der Rechtsordnung auch den Geset-
zen, und diese stärken den Willen des Patienten – auch den des komatö-
sen und des sterbenden!

m. Zur Sache!

Die Entdifferenzierung des Wertunterschieds zwischen Vernunft und Un-
vernunft hat als positiven Gewinn eine ethische Inklusion. Auch wenn 
diese lückenhaft sein mag, ist sie ein Gewinn.

ANHANG 3: FÜRSORGLICHER ZWANG 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

1.	 Die Entdifferenzierung erzeugt zugleich das Problem, dass die klas-
sische Legitimation zur Ausübung des fürsorglichen Zwangs nicht 
mehr wie bisher gilt.

2.	 Das Bundesverfassungsgericht hat die Zwangsbehandlung psychisch 
kranker Täter weitestgehend untersagt. Wie auch in anderen Berei-
chen der Gesundheitsversorgung begegnen sich hier Arzt und Pati-
ent rechtlich immer mehr auf Augenhöhe (Beschluss 2 BvR 882/09).

3.	 Welchen Sinn macht es, wenn ein Patient in der Psychiatrie eine Be-
handlung ablehnt, es ihm dadurch erheblich schlechter geht, die Ver-
weildauer steigt und seine Chancen auf Resozialisierung sinken?

n. Fürsorglicher Zwang als Zwangsbehandlung

Wir wollen nun einige Begriffe präziser fassen, um die Problematik wei-
terverfolgen zu können. Zur Erinnerung sei gesagt, dass es uns um den 
fürsorglichen Zwang im Hinblick auf heilberufliche Behandlungen geht 
und nicht um Zwang und Gewalt im Allgemeinen. 

Als Behandlung bezeichnen wir eine medizinisch indizierte Maßnah-
me zum Wohl des Patienten, die durch die Einwilligung des Patienten 
und seine handelnde Mitwirkung, die als natürlicher Wille bezeichnet 
wird, legitimiert ist. Unter Zwang verstehen wir eine indizierte Maß-
nahme gegenüber einer Person, die aufgrund von Fremdgefährdung le-
gitimiert ist. Man denke etwa an die Zwangsquarantäne gemäß §30 des 
Infektionsschutzgesetzes. Eine Zwangsbehandlung ist eine ärztlich indi-
zierte Maßnahme in einem Krankenhaus zum Wohl eines Patienten, die 
nur wider seinen Willen durchgeführt werden kann.

Für den Fall der Einwilligungsunfähigkeit kann eine volljährige Per-
son eine Patientenverfügung verfassen und darin Untersuchungen, Heil-
behandlungen und ärztliche Eingriffe befürworten oder untersagen. Die-
se Autonomie erfährt im Falle der Psychiatrie jedoch eine prinzipielle 
Einschränkung. Psychiatrische Maßnahmen und ärztliche Untersuchun-
gen, die ein Gericht anordnet, kann ein Patient nicht untersagen oder 
ablehnen. Wenn ein Patient in der Psychiatrie einwilligungsunfähig ist, 
dann bezieht sich die Zwangsbehandlung auf eine Überwindung des 
natürlichen Willens. Weiterhin ist zu beachten, ob eine anstehende Be-
handlung lebenswichtig ist oder nicht. Wenn die Behandlung sehr stark 
schädigende Nebenwirkungen haben sollte, dann muss u.U. eine betreu-
ungsgerichtliche Genehmigung eingeholt werden (vgl. Rüsing 2017).

Der fürsorgliche Zwang stellt somit eine indizierte Maßnahme zum 
Wohl des Patienten und wider dessen Willen dar. Die klassische Position 
des Wertunterschieds zwischen vernünftiger und kranker Person kann 
diesen Zwang legitimieren. Für die moderne Position, die den Wertunter-
schied zugunsten einer ethischen Inklusion ablehnt, ist die Legitimation 

FÜRSORGLICHER ZWANG ALS ZWANGSBEHANDLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

fraglich. Auch aus rechtlicher Sicht kann, abgesehen von dem gegebenen 
Beispiel der Quarantäne, für oder gegen eine Zwangsbehandlung argu-
mentiert werden. Die zentrale Frage für die hier vorgenommene ethische 
Argumentation lautet nun: können fürsorglicher Zwang und ethische In-
klusion zusammen existieren? Oder in Abwandlung von Kant: Wie ist 
fürsorglicher Zwang bei der ethischen Inklusion möglich?

o. Ausblick

Die Legitimation von fürsorglichem Zwang war traditionell an den 
Wertunterschied zwischen vernünftiger und unvernünftiger Person ge-
koppelt. Eine Folge dieses Unterschieds ist eine ethische Exklusion. Die 
Aufhebung bzw. erhebliche Abmilderung des Wertunterschieds bewirkt 
eine Inklusion. Als Folge daraus kann nur eine Entkoppelung des für-
sorglichen Zwangs von der personalen Wertunterscheidung resultieren. 
Exklusiv ist nämlich nicht der fürsorgliche Zwang, sondern die Behaup-
tung, dass ein durchaus vorhandener Unterschied zwischen Vernunft und 
Unvernunft einen ethischen Unterschied in Achtung, Schutz und Wür-
de bedeuten könne.

Wenn fürsorglicher Zwang auf Grenzen stößt, ist das ein Anzeichen 
für einen möglichen ethischen Inklusionsgewinn. Dieser Gewinn ist zu 
achten! Ihm ist öffentlich Gehör zu verschaffen und somit nicht nur den 
Klagen von Ärzten und anderen Heilberuflern über unklare Handlungs-
optionen.

Auch die Tatsache, dass Menschen, die als Patienten sogenannte »un-
vernünftige Entscheidungen« fällen, Heilberuflern und staatlichen Or-
ganen immer mehr auf Augenhöhe begegnen, besagt nicht, dass eine 
Zwangsbedürftigkeit des Menschen obsolet geworden ist. Sie tritt dif-
ferenzierter auf und ist differenzierter zu legitimieren, wie die höchst 
unterschiedlichen Beispiele aus den Bereichen des Strafrechts, der Psy-
chiatrie, des Infektionsschutzes, der Behindertenpolitik und der Demenz-
versorgung zeigen.

Fürsorglicher Zwang ist mit ethischer Inklusion zu vereinbaren und 
kann somit einen Anspruch auf Akzeptabilität stellen, wenn er mindes-
tens die Summe nachfolgender Kriterien erfüllt. Der fürsorgliche Zwang:
–	 verletzt menschliche Personen nicht wider ihren Willen,
–	 beraubt menschliche Personen nicht alternativer Artikulationsmög-

lichkeiten,
–	 beschädigt menschliche Personen nicht hinsichtlich Achtung und 

Würde,
–	 behandelt menschliche Personen nicht als nacktes und ethikfreies 

Leben.

ANHANG 3: FÜRSORGLICHER ZWANG 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

Somit ist nicht jede Exklusion ein ethisches Problem (vgl. die ausführli-
che Begründung in: Schnell 2017).

Eine differenzierte und wohlberatene Befürwortung von fürsorgli-
chem Zwang bewegt sich im Rahmen der wohlfahrtsstaatlichen Ethik, 
die eine offene, kreative und auch konflikthafte Beziehung zwischen den 
Grundwerten Autonomie (des Individuums innerhalb der Gesellschaft), 
Gleichheit (als Verhinderung ungerechter Bevorzugungen) und Sicher-
heit (als Schutz des Individuums vor der Gesellschaft und der Gesell-
schaft vor Individuen) als demokratische Normalität betrachtet (vgl. 
Pollmächer 2015).

FÜRSORGLICHER ZWANG ALS ZWANGSBEHANDLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

Anhang 4: Diversität am Lebensende

Martin W. Schnell und Christian Schulz haben das Konzept der Diver-
sität am Lebensende 2008 in Wien eingeführt. Seither wurden mehrere 
Schritte zur Verankerung dieses Konzepts in der (akademischen) Öffent-
lichkeit unternommen.

a. Das Konzept der Diversität

Da der Begriff der Diversität in der Biologie, im Management, in der 
Genderdebatte und in anderen Kontexten verwendet wird, ist er als sol-
cher mehrdeutig. Somit musste die spezifische Diversität am Lebensende 
zunächst im Jahre 2011 im allgemeinen Diskurs über die Diversität an-
gemeldet werden (vgl. Schulz/Karger/Schnell 2011). In Deutschland zählt 
das Fach Palliativmedizin zu den Pflichtfächern im Medizinstudium. Das 
Konzept der Diversität wurde daraufhin als eine mögliche Grundlage 
der palliativmedizinischen Lehre an Universitäten etabliert (vgl. Schnell/
Schulz-Quach 2020). Im Jahre 2015 erfolgte die bislang ausführlichste 
Explikation des Konzepts (vgl. Schnell/Schulz 2015).

b. Begriffe und Perspektiven

Als das Lebensende kann die letzte Phase der Existenz, der keine weitere 
folgen wird, bezeichnet werden. Es könnte sich dabei um die sogenannte 
Finalphase handeln, aber es muss nicht so sein. Der Tod ist wesentlich 
schwieriger zu definieren. Das bekannte und unlösbare erkenntnistheo-
retische Problem, dass nämlich die über den Tod reflektierende Instanz, 
der Mensch, durch den Tod selbst aus der Reflexion ausscheidet und da-
her kein Zeugnis über den eigenen Tod ablegen kann, nötigt uns zu ei-
nem gedanklichen Umweg (vgl. Schnell 2017, 145ff). Mit Vladimir Ja-
nkélévitch differenzieren wir zwischen dem »Tod in der dritten, in der 
zweiten und in der ersten Person.« (Jankélévitch 2005, 34) In der Per
spektive der 3. Person ist der Tod ein Ereignis, über das die Öffentlichkeit 
spricht (Presse): Irgendjemand stirbt! In der 2. Person ist das Schicksal 
eines konkreten anderen Menschen gemeint: Jemand bestimmter stirbt! 
Und in der 1. Person ist das je eigene, nicht delegierbare Faktum bezeich-
net: Ich sterbe! 

Als das Lebensende im Zeichen des Todes wird nachfolgend eine Be-
gegnung zwischen jemandem, der den Tod in der 2. Person durchlebt 
und jemand anderem, der diesen Menschen in der 1. Person begleitet 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

(und behandelt) bezeichnet. Die Perspektive der 3. Person werden wir 
zum Ende wiederaufnehmen. Zunächst bildet die Ich/Du-Beziehung un-
sere Leitperspektive.

Der Sache selbst nach ist die Diversität eine Asymmetrie zwischen der 
1. Person und der 2. Person.

1. Person –
Begleiter: Ärzte, Pflegende, Angehörige

2. Person –
Sterbender

Weiterleben Sterben

In der Welt verharren Die Welt verlassen

Gehen lassen müssen Gehen

Diese Asymmetrie gibt es nur am Lebensende und damit in keinem an-
deren Bereich des Lebens und in keinem anderen der Gesundheitsver-
sorgung. Es handelt sich hier um eine Asymmetrie, weil die Positionen 
(Weiterleben vs. Sterben etc.) nicht umkehrbar sind! Niemand kann 
dem Anderen sein Sterben abnehmen. Der Tod ist der je eigene Tod. Die 
Kommunikation zwischen Arzt und Patient geschieht an der Grenze des 
Schweigens, weil am Lebensende die für den Dialog zwischen Ich und 
Du notwendige, gemeinsame Bedeutungswelt schwindet. Kulturwelt ist 
ein symbolischer Ort gemeinsamer Bedeutungen, aufgrund derer ein Ver-
stehen der an der Kulturwelt teilhabenden Personen möglich ist. Dieses 
Verstehen benötigt ein »dem Ich und dem Du Gemeinsames« (Dilthey 
1981, 256). Ein solch Gemeinsames ist die Kultur. Die Gemeinsamkeit 
der Kultur schwindet am Lebensende und verwandelt sich allmählich in 
die Asymmetrie von Weiterleben vs. Sterben.

c. Abgrenzung der Diversität von Krankheit und Alter

Die Diversität ist eine unaufhebbare Asymmetrie angesichts eines kon-
kreten Abschieds. Diese Situation ist von Krankheit und Alter im Allge-
meinen zu unterscheiden. Krankheit bezeichnet auch eine Asymmetrie, 
die mit Klaus Dörner aber als aufhebbare Asymmetrie bezeichnet wer-
den kann, weil der ich-bezogene Rückzug von der Welt die Möglichkeit 
der Reintegration in sich trägt (vgl. Dörner 2002). Das Alter ist in seiner 
Phänomenalität eine Abschiedlichkeit gegenüber der Welt als Haltung, 
aber kein konkreter Abschied, wie es die Diversität am Lebensende vor-
sieht (vgl. Schnell 2010b)

ABGRENZUNG DER DIVERSITÄT VON KRANKHEIT UND ALTER

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

d. Diversität als ein dritter Weg zwischen Empathie und Abstand

Im Hinblick auf die Begleitung der 2. Person (Du) durch eine 1. Person 
(Ich) gilt es, zwei durchaus verbreitete Einstellungen zu relativieren. Di-
versität erfordert erstens eine Hinwendung zum Anderen, die aber durch 
Empathie nicht oder nicht allein zu erreichen ist. 

Gegen die Empathie spricht, dass so getan wird, als ob das weiter-
lebende Ich die Andersheit der Situation des im Abschied befindlichen 
Du mit eigenen Möglichkeiten nachvollziehen könnte. Wenn es so wäre, 
würde das auf eine Trivialisierung der Sterbebegleitung hinauslaufen.

Man könnte sie getrost durch einen emotionalen Roboter durchfüh-
ren lassen. Empathie basiert auf einem Analogieschluss, durch den der 
Andere systematisch verfehlt wird. 

Es gibt daher kein Sich-Hineinversetzen in einen sterbenden Men-
schen. Unsere Argumentation umfasst vier Schritte. Im Alltag ist (1) die 
Begegnung zwischen Ich und Du ein Ausgangspunkt für die Sinnbildung. 
Sinnbildung entsteht durch wechselseitiges Handeln: jeder kann eine Si-
tuation aus der Sicht des Anderen betrachten (vgl. Schütz/Luckmann 
1984, 122ff). Ich stelle eine Frage und erwarte, dass der Andere meinen 
Sprechakt als einen versteht, auf den er antworten sollte. Reziprozität 
beinhaltet eine Normalitätsunterstellung: Ich erwarte, dass sich der An-
dere in typischen Situationen auch typisch verhält (vgl. Folter 1983). Er 
möge auf Fragen antworten, eine Begrüßung erwidern usw. Wechselsei-
tigkeit in der Begegnung zwischen Ich und Du ist ein zentraler Parame-
ter zur Erzeugung von gesellschaftlicher Normalität (vgl. Rolf 1999). 
In der Ethik existiert (2) der Grundsatz des Aristoteles: Geteiltes Leid 
ist halbes Leid. Die Mitleidsethik basiert bekanntlich auf dieser Maß-
gabe. Ihr geht es um eine Orientierung am Wohl und Wehe des Ande-
ren. Aber woher weiß ich, was der Andere als Wohl empfindet und als 
Wehe leidet? Durch mein Mitleiden an seiner Situation! Ich stecke je-
doch nicht in der Haut des Anderen, Mitleid ist daher kein Gefühl, son-
dern seit Schopenhauer eine geistige »Vorstellung von ihm«, den Ande-
ren«, »in meinem Kopf«. Ich identifiziere mich mit dieser Vorstellung 
so sehr, dass dadurch der Unterschied zwischen ihm und mir »als auf-
gehoben« (Schopenhauer 1986, 740) angesehen werden kann. Es müss-
te tendenziell zu einer Verschmelzung zwischen Ich und dem Anderen 
kommen können. Durch Empathie soll (3) das fremde Seelenleben nach-
empfunden werden. Einfühlung ist ein Sich-Hineinversetzen in das See-
lenleben des Anderen mit dem Ziel, dessen Andersheit von mir selbst her 
zu gewinnen. Im Kontext der Dialogphilosophie des 19. Jahrhunderts ist 
auch die Rede von Einsfühlung (!) oder gar von Verschmelzung, so dass 
der Unterschied zwischen Ich und Du verschwindet. Wir sind im Alltag 
schnell bereit, zu sagen: »Ich weiß, wie Du dich fühlst.« Ich meine damit, 
dass ich weiß, was es heißt, dass der Andere sich die Hand verstaucht 

ANHANG 4: DIVERSITÄT AM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

hat, da ich selbst meine eigene Hand auch schon einmal verstaucht hat-
te und diese Situation als unangenehm in Erinnerung habe. Gegen die-
se Art von Empathie spricht (4): Sie leistet nicht das, was sie verspricht. 
Sie erreicht den Anderen gar nicht erst, da sie auf einem Analogieschluss 
beruht. Ich schließe von dem Gefühl, dass ich bei meiner Verstauchung 
empfand, auf den möglichen Schmerz des Anderen. Der Andere wird 
dadurch systematisch verfehlt. Neuere Untersuchungen bestätigen die-
se Einschätzung (vgl. Beyer 2013, Breithaupt 2017). Während diese Art 
der Verfehlung bei Alltäglichkeiten harmlos ist, wiewohl es eine Verfeh-
lung des Anderen ist und bleibt, ist es das im Angesicht des Todes des 
Anderen nicht mehr. Die Andersheit des Sterbens des Anderen kann ich 
als Überlebender nicht von mir selbst her einholen. Daher ist Diversi-
tät keine Empathie.

Diversität ist nicht nur von Empathie, sondern zweitens auch von dem 
Konzept des definitiven Abstands abzugrenzen. Dieses Konzept besagt, 
dass das Ich dem Du am Lebensende in keiner Weise beistehen könne, 
weil jeder völlig für sich allein sterben muss. Diese resignative Position 
bedeutet, dass Sterbebegleitung im Kern unmöglich ist. Auf diese Kon-
sequenz läuft die Stellungnahme der katholischen Kirche in Deutschland 
im Jahr 1978 hinaus (vgl. Schnell/Schulz 2014, Kap. 1) Missverständ-
nisse rund um die Errichtungen von Hospizen und »Sterbekliniken«, die 
als drohende Gefahr gesehen wurden, um der Euthanasie einen Weg zu 
bahnen, waren in den 1980ern an maßgeblichen Stellen verbreitet. Kir-
chen, Wohlfahrtsverbände und selbst Krankenhausgesellschaften stan-
den deshalb der Idee ablehnend gegenüber. 

Die Stellungnahme der Deutschen Bischofskonferenz beinhaltete zwei 
für die damalige Zeit typische Behauptungen. Erstens: Stationäre Sterbe-
begleitung ist Euthanasie und daher zu unterlassen. Zweitens: Mit der 
Einlieferung in eine Sterbeklinik werde dem Schwerkranken jede Hoff-
nung genommen. Es bleibt unklar, welche Art von Hoffnung damit ge-
meint ist. Es regt sich noch heute der Verdacht, dass diese sogenannte 
Hoffnung zum unwürdigen Kampf gegen den Tod und damit zum Miss-
lingen von Abschied und Trauer geführt hat. Diese Ansichten sind da-
mals in die Planungen des Bundesministeriums für Jugend, Familie und 
Gesundheit eingegangen und haben zur Verzögerung der Einführung der 
Palliativversorgung in Deutschland beigetragen. Erst im Jahre 1983 ent-
stand die erste Palliativstation mit fünf Betten in Köln. 

Vor dem Hintergrund der beiden geschilderten Positionen ist nun die 
These zu sehen, dass Diversität weder Empathie noch Abstand ist, son-
dern einen dritten Weg darstellt.

DIVERSITÄT ALS EIN DRITTER WEG ZWISCHEN EMPATHIE UND ABSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

e. Bestätigung des Konzepts durch Palliativpatienten

Nach den zahlreichen Anmerkungen zum Konzept der Diversität kom-
men wir nun zu Fragen der Plausibilität. In einer ersten empirischen 
Pilottestung wurden Palliativpatienten Fallgeschichten zur Kommentie-
rung vorgelegt, die inhaltlich das Phänomen der Diversität zum Thema 
haben (vgl. Schulz/Schnell/Paul 2015).

In einer solchen Geschichte war etwa zu vernehmen: »Arzt: Haben 
Sie eine Depression? Patient: Hören se mal, was glauben Sie, geht in mir 
vor? Ich denke über den Tod nach!« Palliativpatienten kommentierten 
diese Sentenz: »Die Leute stecken nicht in meiner Situation und ja, Wor-
te sind wie Floskeln.« »Jetzt, wo man krank ist, versuchen die Leute zu 
helfen, aber sie sind hilflos, …, sie können nichts machen.« »Da kannst 
Du nichts machen. Von der Seite des Empfängers und nicht von der des 
Gebenden.« »… Was soll ich denn mit dem Arzt übers Sterben reden?« 

Als Ergebnis der Pilottestung konnte festgehalten werden, dass Patien-
ten bestätigen, dass das Phänomen der Diversität aus ihrer existiert. Es 
besteht an dieser Stelle gewiss weiterer Forschungsbedarf.

f. Was möchten Patienten nicht? 

Patienten erwarten von professionellen Begleitern (Ärzten, Psychologen, 
Pflegenden etc.), dass sie das Phänomen der Diversität nicht überspielen 
und nicht ignorieren! Die Diversität ignorieren – Beispiele:

Peter Noll (Patient): »Das Gespräch zwischen einem, der weiß, dass 
seine Zeit bald abläuft, und einem, der noch eine unbestimmte Zeit vor 
sich hat, ist sehr schwierig. Das Gespräch bricht nicht erst mit dem Tod 
ab, sondern schon vorher. Es fehlt ein sonst stillschweigend vorausge-
setztes Grundelement der Gemeinsamkeit… Auf beiden Seiten wird viel 
Heuchelei verlangt. Darum auch die gequälten Gespräche an den Spi-
talbetten. Der Weiterlebende ist froh, wenn er wieder draußen ist, und 
der Sterbende versucht zu schlafen.« (Noll 1984, 28) Die Ignoranz be-
steht darin, dass das Schwinden der gemeinsamen Welt übersehen wird.

Thomas Okon (Psychoonkologe): Im Rahmen einer Perspektivpla-
nung bietet ein Arzt seinem Patienten psychologische Unterstützung, Be-
gleitung, Beratung, Kunsttherapie und somit das ganze und gute Pro-
gramm einer Palliativversorgung an. Der Patient erwidert, dass er nur 
einen Wunsch habe: Er möchte nicht sterben! Und wörtlich: »Ich bin 
es, der stirbt. Die Ärzte aber nicht. Sie werden diesen Raum verlassen… 
Ich nicht. Niemand versteht, was ich damit sagen will.« (Okon 2006, 
14) Der Arzt betrachtet den sterbenden Menschen als Patienten. Er bie-
tet ihm folgerichtig medizinische Leistungen an. Der Patient betrachtet 
sich aber als Menschen. Er hat einen zutiefst menschlichen Wunsch. Er 

ANHANG 4: DIVERSITÄT AM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

möchte leben. Die Ignoranz besteht darin, die Differenz von Mensch und 
Patient zu übersehen.

Gisela Brünner: Der Patient sagt: »Ich habe Angst vor der Behand-
lung.« Der Arzt antwortet: »Das müssen Sie nicht. Es ist eine Routine-
behandlung, die wir hier dauernd durchführen. Es kann nichts passie-
ren.« (Brünner 2005, 17) Die Ignoranz besteht darin, dass der Arzt im 
Licht der 3. Person auf die 1. Person antwortet und damit seinen Pa-
tienten nicht erreicht. Schnell/Schulz/Kolbe/Dunger konnten 2013 zei-
gen, dass Palliativpatienten sehr sensibel auf Fehler reagieren, die Ärz-
te aus ihrer Sicht ihnen gegenüber begehen. Dazu zählt die Ignoranz, 
die die Suggestion einer Kontinuität einer gemeinsamen Welt bedeutet. 
»Ich bin Ärzten gegenüber sehr vorsichtig.« (Schnell/Schulz/Kolbe/Dun-
ger 2013, 103)

g. Wie mit Diversität umgehen?

Zum Ende der Ausführungen soll nun skizziert werden, wie in der Praxis 
mit der Diversität am Lebensende umgegangen werden könnte.

Die deutsche Approbationsordnung konstatiert, dass es ein Arzt in 
fast jeder Versorgungssituation mit dem Tod eines Menschen zu tun 
bekommen kann. Daher wurde die Palliativmedizin inzwischen zum 
Pflichtfach im Studium gemacht. Die palliativmedizinische Lehre ist ein 
geeigneter Kontext, um sich mit der Diversität auseinanderzusetzen. Zur 
Palliativmedizin gehört die Entwicklung einer reflektierten Haltung ge-
genüber Sterben und Tod. Übungen und Workshops anhand von Videos 
sind hier hilfreich.1

Wenn Ärzte die eigene Sterblichkeit aussparen und nicht reflek-
tieren, kommen sie mit sterbenden Patienten nicht ins Gespräch (vgl. 
Rodes-Kropf 2005). Es geht darum, die Endlichkeit und den Tod in der 
1. Person zu thematisieren und nicht nur in der 2. und 3. Die Weigerung, 
die eigene Person im Licht der Endlichkeit zu betrachten, bildet einen 
Hauptgrund für die Tabuisierung des Todes. Der Tod in der 3. Person 
und auch der in der 2. Person sind hingegen heutzutage öffentliche The-
men und weniger denn je tabuisiert.

1	  	Ein Beispiel: Im Rahmen von Diskurs- und Forschungsprojekten, die 
vom deutschen Bundesministerium für Bildung und Forschung finanziert 
worden sind, wurden 60 Videos von Gesprächen mit sterbenden Men-
schen und deren Angehörigen zu Übungszwecken erstellt. Das Projekt 
www.30GedankenzumTod.de zeigt Umgangsweisen von erwachsenen Men-
schen mit dem Tod (Ärzte, Feuerwehr, Kommissar, Tatortreiniger, Gerichts-
mediziner,…). Das Projekt www.30JungeMenschen.de zeigt Umgangswei-
sen von jungen Menschen (Schüler, Azubis, Studierende, …).

WIE MIT DIVERSITÄT UMGEHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

In der 1. Person aufzutreten bedeutet für einen Arzt, selbst als Mensch 
im Dialog zu erscheinen.

Wie Okon feststellte, presst ein Arzt einen Menschen in ein medizini-
sches Schema und macht ihn dadurch zum Patienten. Diese notwendige 
Praktik wird durch die Sozialisation des Medizinstudiums befördert (vgl. 
Schnell/Langer/Bongartz/Jung 2011). Sie ist notwendig, weil ein Arzt nur 
Patienten helfen kann, aber keinen Menschen. Sie ist im Rahmen der Pal-
liativversorgung aber auch ein Problem, weil sie den existentiellen As-
pekt des Todes, der nicht der Rolle des Patienten zuzurechnen ist, ver-
fehlt. Dem kann entgegengewirkt werden, wenn der Arzt in der 1. Person 
selbst als Mensch dem sterbenden Menschen gegenübertritt. Der Arzt als 
Mensch – bedeutet nicht, dass alle Professionalität abgeworfen und da-
mit hinter sie zurückgegangen wird. Der Arzt ist in dem hier gemeinten 
Sinn ein Mensch, wenn er über die Professionalität hinausgeht.

Eine Beziehung zu einem sterbenden Menschen kann nur gelingen, 
wenn der Patient von sich aus eine Brücke dazu anbietet. Die Bedeutung, 
die An- und Zugehörige von Patienten in dieser Situation haben, ist an 
anderer Stelle beschrieben. 

Ein Umgang mit der Diversität beinhaltet:
1.	 Die Brücke zum Patienten zu nutzen, um eine neue, gemeinsame Be-

deutungswelt zu errichten.
2.	 Den Patienten als Menschen anzusehen.
3.	 Den Patienten und seine Angehörigen in der ersten Person Singu-

lar anzusprechen.
4.	 Einem sterbenden Menschen in der Rolle des Patienten selbst als 

sterblicher Mensch gegenüber zu treten.

h. Öffentlicher Umgang mit Diversität

Ein spezieller Umgang mit der Diversität zeigt sich in der Bereitschaft 
von sterbenden, aber nicht in der Finalphase befindlichen Menschen, 
sich mit anderen über ihre Situation zu unterhalten und das Gespräch 
im Internet zu hinterlegen. Hierbei handelt es sich um eine spezielle kul-
turelle Form, die, mit Jankélévitch gesprochen, den Tod in der 1., der 2. 
und der 3. Person zusammenführt (vgl. Wildfeuer/Schnell/Schulz 2015).

i. Charta

Unter dem Dach der Deutschen Gesellschaft für Palliativmedizin, des 
Deutschen Hospiz- und Palliativverbandes und der Bundesärztekammer 
wurde Mitte der 2000er Jahre ein Chartaprozess initiiert. Dessen Ziel 

ANHANG 4: DIVERSITÄT AM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

war und ist die Bündelung aller Expertisen, die für die Versorgung von 
Menschen an deren Lebensende relevant sind. Dazu zählen Aspekte des 
Rechts, der Ethik, der Politik, der Ausbildung, der Forschung und na-
türlich die Beachtung der Besonderheit der Situation betroffener Men-
schen. Im Jahre 2010 konnte die erste Fassung der Charta zur Betreu-
ung schwerstkranker und sterbender Menschen in Deutschland aufgelegt 
werden (www.charta-zur-betreuung-sterbender.de).

Die Charta definiert Palliative Care als die Bemühung, Patienten an 
deren Lebensende zu begleiten und zu behandeln, aber unter Beachtung 
von Barrieren und Grenzen, die in dieser Situation auftreten. In diesem 
Sinne ist das Konzept der Diversität am Lebensende in der Charta ver-
ankert. Die Begleitung verweist auf unsere existentielle Beziehung zu An-
deren und das auch im Hinblick auf eine vermeintliche Wahrheit unse-
res eigenen Selbst.

CHARTA

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

Anhang 5: Authentizität im Angesicht  
des Anderen

Authentizität im Sinne von Aufrichtigkeit ist ursprünglich ein Begriff 
aus der Anatomie. Er bezeichnet die Tatsache, dass der Mensch aufrecht 
geht, sich damit vom Boden entfernt, Weitsicht und Verantwortungsfä-
higkeit ausbildet. Davon abgeleitet ist die psychologische Bedeutung. 
Aufrichtig ist derjenige, der sich nicht verstellt, der sich zu sich selbst 
bekennt, ehrlich ist und so auch anderen in der Kommunikation gegen-
übertritt. Der Kern der Aufrichtigkeit ist die Authentizität. Sie meint, 
dass an einer Person und ihrem Auftreten alles echt und nichts inszeniert 
ist, kein Gefühl und keine Aussage. In der Ethik und in der Psychologie 
ist die Ansicht weit verbreitet, dass der Mensch mit sich selbst befreun-
det sein müsse und dann auch mit anderen gut auskommen könne. Die 
dazu notwendigen Fähigkeiten zur Empathie sind wichtig, weil sie das 
Menschliche am Menschen ausmachen würden. Heutzutage, also in Zei-
ten der Digitalisierung und der Vormacht der künstlichen Intelligenz, 
sind diese Fähigkeiten sogar besonders wichtig, weil sie, so eine der vor-
herrschenden Ansichten, den Unterschied des Menschen gegenüber der 
Maschine ausmache. 

Aufrichtigkeit gibt es als Wert nur in Kulturen, die durch die Roman-
tik geprägt sind. Japan gehört zum Beispiel nicht dazu. Dort steht eher 
das Maskenhafte und Künstliche der Person im Mittelpunkt. Daher er-
fahren in Japan auch Pflegeroboter eine viel größere Akzeptanz als in 
Europa (vgl. Wagner 2013).

a. Aufrichtigkeit als fragwürdiger Wert

Aufrichtigkeit geht mit emotionaler Wahrhaftigkeit und daher mit Au-
thentizität einher. Dieses Ideal begegnet uns heute in vielen Ratgebern 
und auch in der Werbung. »Wie kommt es, dass die Ethik der Authentizi-
tät dazu neigt, ins Triviale abzugleiten?« (Taylor 1995, 66) Die Antwort 
auf diese Frage Charles Taylors ist recht einfach zu geben: Aufrichtig-
keit ist in Wahrheit ein Problem! Nichts liegt dem modernen Kulturmen-
schen ferner als aufrichtig zu sein. Offenbar ist das Leben in der mo-
dernen Zivilisation so komplex, dass der Mensch sich verstellen muss, 
um leben zu können. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts gibt es unzählige 
Zeugnisse für das Unbehagen in der Kultur und die Last, die dieses dem 
Menschen aufzwingt.

Die Folge dessen ist eine Distanz anderen und sich selbst gegenüber.

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

b. Selbstfremdheit

Friedrich Nietzsche zog daraus eine Konsequenz. Es macht keinen Sinn, 
Spontaneität und Selbsterkenntnis anzustreben, denn wir Menschen sind 
und bleiben uns fremd (Genealogie der Moral, Vorrede)! Das schmerzt 
uns. Deshalb fragen wir dauernd nach unserer Identität. Wir suchen et-
was, dass wir nicht haben und ständig verfehlen. Sigmund Freud gab die 
bekannte Formel aus, dass der Mensch nicht Herr im eigenen Haus sei 
und meinte damit, dass wir mehr auf anderes wie das Unbewusste hö-
ren müssen als auf uns selbst. Es handelt sich hierbei um eine existen-
tielle Dimension, also um eine Maßgabe, die die ganze Lebensführung 
durchzieht und mitbestimmt. 

Karl Jaspers verdeutlicht dieses am Beispiel der Lebenslüge. Ein nor-
maler Lügner behauptet etwas von dem er weiß, dass es falsch ist. Eine 
Lebenslüge ist hingegen keine Behauptung, die man auch zurücknehmen 
könnte, sondern besagt, dass die Lüge in die Person eindringt, so dass 
»ich selbst unwahr werde« (Jaspers 1991, 490). Jemand glaubt an etwas, 
das aber falsch ist, wie zum Bespiel, dass er von jemand anderem geliebt 
werde. Diese Liebe existiert nicht. Sie ist eine Lüge, die aber für wahr 
genommen wird. Aus dieser Lüge zieht die Person Kraft für ihr eigenes 
Leben. Der Glaube versetzt hier Berge. Würde man die Lüge aufklären, 
dann würde man der Person nicht helfen, sondern ihr Lebenselixier zer-
stören. Daher wird die Lüge aufrechterhalten. Jaspers sagt, dass eine 
»Lebenslüge Wahrheitsverlust in existentieller Schwäche ist.« (ebd., 496) 

c. Authentizität ist keine Eigeninitiative

Aufgrund der Selbstfremdheit ist es nicht möglich, aus eigener Kraft auf-
richtig zu sein. Es macht keinen Sinn zu sagen: ich will jetzt authentisch 
sein. Es gibt unzählige Autobiographien, in denen Menschen über sich 
und ihr Leben erzählen. Und dabei lügen. Wichtige und wohl auch pein-
liche oder unrühmliche Episoden werden schlicht verschwiegen. 

Ein gar klassisches Beispiel für den Versuch, authentisch zu sein, der 
aber in der Selbstlüge endet, ist das Gedicht über Peer Gynt von Hendrik 
Ibsen. Peer weicht sich selbst ein Leben lang aus und behauptet von sich, 
er selbst zu sein. Dieses Versteckspiel hat eines Tages ein Ende, als der un-
ausweichliche Tod tritt ihm gegenüber. »Du selbst warst du nie.« (Peer 
Gynt, 5. Akt, Eine andere Stelle auf der Heide) Aufrichtigkeit und Au-
thentizität sind heute zweifelhaft. Niemand kann ernsthaft an sie glau-
ben.

Aus all dem folgt aber nicht, dass das Ideal der Aufrichtigkeit aufge-
geben werden sollte oder dass es völlig unsinnig sei. Es kommt vielmehr 
auf einen anderen Zugang an. 

AUTHENTIZITÄT IST KEINE EIGENINITIATIVE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Aufrichtigkeit ist nicht durch Innerlichkeit zu erreichen, sondern nur 
durch die Begegnung mit dem Anderen. Die Begegnung mit dem Ande-
ren ermöglicht nämlich, die eigene Selbstfremdheit zumindest teilweise 
zu überwinden und damit erst zu erfahren, wer ich bin, der ich aufrich-
tig sein soll. Man lernt sich nur über dem Umweg der Kommunikation 
mit anderen selbst kennen. Für diesen Umweg gibt es keine Abkürzung!

d. Achtsamkeit als Form von Macht

Die Haltung der Achtsamkeit, die seit einer Reihe von Jahren positiv pro-
pagiert wird, im Schnittpunkte der Diskurse der Ethik, der Lebenskunst 
und der Gesundheit situiert ist, bezeichnet eine Einstellung gegenüber 
sich selbst und Anderen, die auf ein Gewahrwerden von Stimmungen, 
Gefühlen und auf ein Erspüren von Quellen möglichen Leidens abzielt. 
Die Achtsamkeit hat ihre Wurzeln im Buddhismus und in der europä-
ischen Tradition der Cura Sui. Achtsam ist, wer seine innere Mitte ge-
funden hat und in diesem Sinne authentisch sein kann. Ausgehend von 
diesem Optimum soll eine Ethik der Achtsamkeit Zuwendung und Ver-
sorgung Anderer ermöglichen.

Der Kommunitarismus der Achtsamkeit scheitert am Versuch, die Be-
ziehung zum Anderen sekundär zu setzen und eine Abkürzung des Selbst 
zu sich selbst zu behaupten. Anders gesagt: Achtsamkeit ist keine Ethik, 
weil sie in einem Egoismus gründet. Die Annahme einer inneren Mitte 
ist mit der Einsicht in die Exzentrizität Helmuth Plessner hinfällig (vgl. 
dazu: Schnell 2017, 35f). Mit Robert Spaemann ist festzuhalten, dass 
»uns unser eigenes Personsein gar nicht früher gegeben ist als das Per-
sonsein anderer.« (Spaemann 1996, 193) 

Achtsamkeit ist populär, weil sie den Zeitgeist der Selbstoptimierung 
in der Digitalmoderne unterstützt. Wir sollen mehr und besser wir selbst 
sein. Achtsamkeit ist damit Ausdruck von »Macht«, der »eine Ethik zu-
grunde« liegt, »die durch die Beziehung seiner selbst zu sich definiert 
ist.« (Foucault 2004, 314) Schauen wir alternativ zur Achtsamkeit auf 
die Begegnung mit dem Anderen.

e. Das Versprechen als Institution 

Die Begegnung mit Anderen bewirkt, dass ich zu jemandem werde und 
mich als dieser Jemand offenbaren kann. Anders gesagt: der Andere ver-
hindert, dass ich mich verstelle und verstecke, weil er das Verfehlen mei-
ner selbst unterbindet. Veranschaulichen wir diese Leistung anhand eines 
Beispiels. Bereits Nietzsche führt in diesem Zusammenhang ein einfa-
ches und zugleich komplexes Phänomen an, nämlich das Versprechen. 

ANHANG 5: AUTHENTIZITÄT IM ANGESICHT DES ANDEREN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

Kant hatte das Versprechen und damit die Wahrhaftigkeit in Aussagen 
zur Grundlage des Zusammenlebens in der bürgerlichen Gesellschaft er-
klärt. Wie immer folgt Nietzsche derartigen Vorgaben und lenkt sie in 
andere Richtungen. 

Ich verspreche einem Anderen etwas und werde dadurch zu jeman-
dem. Meine Identität ist hier an die Begegnung mit Anderen gebunden. 
Das ist die konsequente Einlösung von Martin Bubers Diktum, dass das 
Ich am Du zum Ich werde.

Wenn ich verspreche, dir morgen bei der Gartenarbeit helfen zu wol-
len, tue ich eigentlich etwas, das unmöglich ist. Woher will ich denn heu-
te wissen, dass ich morgen noch derselbe sein werde? Es könnte sein, 
dass der Lauf der Dinge meine Absichten verändert, sodass ich morgen 
keine Lust mehr zur Mithilfe verspüre. Wenn derart empirische Argu-
mente Gültigkeit besäßen, dann wären Abkommen und Verpflichtungen 
zwischen Menschen völlig unmöglich.

Das Versprechen ist demgegenüber nun aber eine Institution, die Iden-
tität wider die verändernde Zeit ermöglicht. Wenn ich dir etwas verspre-
che, dann lege ich im Angesicht deiner Person fest, dass ich treu bei mei-
nem gegebenen Wort und damit bei mir selbst, meiner Absicht und auch 
bei dir bleiben werde. Wie immer sich meine Neigungen über Nacht 
ändern mögen, ich verspreche dir heute, dass ich auch morgen noch 
ich selbst sein werde. Im Wort-Halten drückt sich die Selbstheit meines 
Selbst aus und zeigt, wer ich bin. Mit Charles Taylor, George Herbert 
Mead und Paul Ricœur können wir festhalten, dass »es ausgeschlossen 
ist, allein ein selbst zu sein.« (Taylor 1994, 71)

Ich bin verpflichtet, der zu sein, der ich durch das Versprechen gewor-
den bin. Der Andere kontrolliert, ob ich auch ich bleibe. Das Versprechen 
bezieht sich natürlich nicht nur auf triviale Dinge wie die Gartenarbeit, 
sondern auch auf Institutionen wie Freundschaft, Ehe oder Vaterschaft. 
Vater zu sein bedeutet, dass ich meinem Kind verspreche, sein Vater zu 
bleiben und mich entsprechend zu verhalten. Ich kann meine Vaterschaft 
nicht nach drei Jahren aufgeben, weil ich jemand anders sein möchte. 
Wenn ich es trotzdem versuche, würde mich de jure ein Anderer an mei-
ne Aufgabe erinnern. Diese Andere wäre keine konkrete Person, son-
dern der Staat.

f. Abgrenzung von der Lebensphänomenologie Michel Henrys

Henry betrachtet in seiner Version von Phänomenologie die Selbstge-
gebenheit als Grundlage von Sinn und Bedeutung. Er versteht dabei al-
les »Erscheinen« als ein »Selbsterscheinen.« (Henry 1992, 87) Henrys 
Phänomenologie heißt Lebensphänomenologie, weil das »Leben« als 
»ursprüngliches Erscheinen in der pathischen Unmittelbarkeit seines 

ABGRENZUNG VON DER LEBENSPHÄNOMENOLOGIE MICHEL HENRYS

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

Lebenserscheinens« (ebd., 165) der privilegierte Modus der Selbstgege-
benheit ist. Von diesem Leben aus kommt erst alles Weitere, nämlich die 
Anderen und die menschliche Welt, zur Geltung. Das Leben selbst ent-
zieht sich in eine Immanenz diesseits der Unterscheidungen von selbst, 
Anderen und Welt. »Das Leben erweist sich empfindend unmittelbar 
selbst ohne Distanz, ohne daß sich irgendein Abstand in ihm auftut, der 
es von sich selbst trennen würde.« (196) In dieser Immanenz des Le-
bens konstituiert sich eine »Ipseität/ein Sich« (197), die/das ganz bei 
sich selbst ist.

Henry legt den Focus auf die erste Person Singular und zwar in einer 
Weise, die eine gewisse Nähe zur sogenannten Neuen Phänomenolo-
gie des Hermann Schmitz unterhält. Er unterscheidet sich von Husserl, 
Gurwitsch, Merleau-Ponty, Waldenfels und anderen Phänomenologen, 
die die Intentionalitätslehre und die Intersubjektivität ins Zentrum, mög-
licherweise sogar in das einer Ersten Philosophie, stellen. 

Die Konkretisierung der Position des Selbst erfolgt von drei mögli-
chen Paradigmen aus (vgl. Schnell 1999). Im Mittelpunkt des Zuschrei-
bungsparadigmas ist eine Person zunächst eine dritte Person (so bei Pe-
ter Strawson). Für das Referenzparadigma ist die Person erste Person (so 
bei Roderick Chisholm). Das Begegnungsparadigma stellt die Beziehung 
zu einer zweiten Person ins Zentrum (so Martin Buber und die jüdische 
Dialogphilosophie).

Wir schließen uns an dieser Stelle dem Begegnungsparadigma an und 
grenzen uns damit von Michel Henry ab. Unser eigenes Personsein ist 
uns gar nicht früher gegeben als das Personsein anderer.

Die Beziehung zum Anderen ist nicht nur Quelle für Vulnerabilität, 
sondern ebenfalls eine der Geltung, die auch die Leiblichkeit umfasst. 
»Die Wahrheit beginnt zu zweien.« (Jaspers 1981, 95) Wenn sie erst 
dort beginnt, dann gibt es keine Wahrheit für sich allein. Wenn sie dort 
erst beginnt, dann weist sie über die Dyade hinaus in das Öffentlich-Po-
litische.

ANHANG 5: AUTHENTIZITÄT IM ANGESICHT DES ANDEREN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

Anhang 6: Über Wahrheit und Fakten im 
politischen Sinn

Seit der Inauguration von Donald Trump am 20. Januar 2017 wird wie-
der einmal über den Zusammenhang von Wahrheit und Fakten in der Po-
litik gestritten. Stein des Anstoßes war eine einfache Frage: Sind bei Trump 
mehr oder weniger Zuschauer als bei Barack Obamas Amtseinführung 
zugegen gewesen? Das ist eine einfache Frage, die einfach zu prüfen ist, 
nämlich durch Überprüfung der Fakten und der entsprechenden Aussa-
ge. Wahrheit wird als veritas est adaequation intellectus et re verstanden.

Doch so einfach ist über Wahrheit und Fakten im politischen Sinne 
nicht zu verhandeln. Angesichts von Bildmaterial, das offenbar eindeu-
tig zeigte, dass Obama mehr Menschen als Trump zujubelten, wurde von 
alternativen Fakten gesprochen, sodass Wahrheit selbst in Verruf geriet. 
Hier trifft Wahrheit auf Ideologie (vgl. Strässle 2019). Ideologie zersetzt 
Fakten und lässt Wahrheit leerlaufen. Aber kann man auf Fakten in je-
der Form völlig verzichten? Was spricht gegen die Faktizität von Tatsa-
chen im Politischen? Beginnen wir mit einer vehementen Verteidigung 
der Fakten.

a. Dewey und der Pragmatismus

Im Konzert der Zeiten verteidigt der Pragmatismus die Zukunft. Ror-
ty spricht auch von einer »Rechtfertigung der Zukunft« (Rorty 1994, 
15). Diese beginnt bereits in den Gründertagen. Charles Sanders Peirce, 
der Begründer des amerikanischen Pragmatismus, äußert in einem Brief 
an Lady Welby, dass die Vergangenheit absolut bestimmt, fixiert und tot 
sei, während die Zukunft lebendig, plastisch und bestimmbar ist (vgl. 
Danto 1974, 233). Weil die Vergangenheit damit quasi uninteressant 
wird, weil in ihr nichts mehr auszurichten ist, gewinnt die Zukunft an 
Relevanz. »Das einzig kontrollierbare Verhalten … ist zukünftiges Ver-
halten.« (Peirce 1976, 476)

Ein Unterschied zwischen der amerikanischen und der europäischen 
Philosophie liegt in der Bemessung der Bedeutung von Traditionen. Die 
Annahme, dass auch ein Engagement für die Vergangenheit sinnvoll und 
für künftiges Verhalten relevant sein kann, kommt dem Pragmatismus 
nicht in den Sinn. Hier begegnen wir dem tiefen amerikanische Selbst-
verständnis und Unterschied zum alten Europa. Walt Whitman, der ame-
rikanische Sänger des modernen Menschen, ruft seine Mitbürger dazu 
auf, die Vergangenheit zugunsten einer »Geschichte der Zukunft« (Gras-
halme, 4. Gedicht) hinter sich zu lassen.

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

Eine Rechtfertigung der Zukunft ist das Motiv, welches allen Pragma-
tikern und den ihnen nahestehenden Denkern gemeinsam ist. Das gilt 
auch für William James, George Herbert Mead und besonders für John 
Dewey. Dewey interessierte und engagierte sich daher ein Leben lang in 
Fragen der Pädagogik und der Erziehung. Erziehung gelte einer besseren 
Zukunft durch die Bildung junger Menschen, die einst die Geschicke der 
Gesellschaft lenken sollen (vgl. Dewey 2004, 22ff).

John Dewey beginnt am Ende der 1920er Jahre, also auf dem Höhe-
punkt einer damals großen Wirtschafts- und Gesellschaftskrise damit, 
neue Grundlagen für das Handeln und Erkennen zu legen. Er bezeich-
net seinen Ansatz als »experimentellen Empirismus« (Dewey 1998, 115). 
Dieser ist grundsätzlich gegen jede Art von Dogmatismus, Absolutismus 
und »ewiger Wahrheit« (Dewey 1996, 169) gerichtet. Maßgeblich sei 
nämlich die Einsicht, dass es in der Welt um das Lösen von Problemen 
gehe. Dogmen würden hier nicht weiterhelfen, sondern eher zur Vertie-
fung gesellschaftlicher Krisen beitragen.

Als Experiment bezeichnet Dewey ein Handeln »ohne zu handeln«. 
Ein Experiment entwirft mit der Hilfe von Gedankenkonstruktionen, 
die Dewey Symbole nennt, Handlungen und antizipiert deren Folgen. 
»Wenn ein Mensch ein Feuer anzündet oder einen Rivalen beleidigt, er-
folgen Wirkungen; die Würfel sind gefallen. Aber wenn er die Handlung 
ganz für sich in Symbolen probt, kann er ihr Ergebnis antizipieren und 
einschätzen.« (Dewey 1998, 153) Auf der Grundlage einer Evaluation 
der Antizipationen kann er nun das für gut befundene Ergebnis und da-
mit eine gewünschte Antwort auf ein Problem handelnd erzielen.

Die experimentelle Logik möchte Dewey in das Handeln einer politi-
schen Öffentlichkeit versetzt sehen. Vor dem Hintergrund der amerikani-
schen Krise gilt sein Engagement der Beförderung einer »inklusiven und 
brüderlich verbundenen Öffentlichkeit« (Dewey 1996, 99).

Handlungen zwischen Menschen bringen eine Öffentlichkeit hervor, 
wenn die Folgen der Handlungen wichtig sind. Sie sind wichtig, wenn 
sie über den Kreis von unmittelbar Beteiligten hinausgehen und wenn 
sie irreversibel sind (ebd., 66). Die Folgen von Handlungen müssen be-
obachtet werden, da festzulegen ist, ob sie unter staatliche Kontrolle ge-
stellt werden oder ob sie der privaten Initiative überlassen bleiben sol-
len (ebd., 37ff, 184).

Für die Bewertung von Handlungsfolgen ist es sinnvoll zu wissen, 
ob sie wünschenswert sind oder nicht. Welche Sicherheitsvorkehrungen 
können in der Industrie Gefahren und unhygienische Bedingungen ver-
hindern, ohne die Wettbewerbsfähigkeit einzuschränken? (ebd., 66)

Um diese und andere Fragen bewerten und beantworten zu können, 
muss eine Öffentlichkeit eine bestimmte Form der Deliberation anneh-
men. Das Mehrheitsprinzip ist hier wichtig, aber nicht allein. Mindes-
tens ebenso wichtig ist die Qualität der Beratungen. »Das wesentliche 

ANHANG 6: ÜBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

Erfordernis besteht, mit anderen Worten, in der Verbesserung der Me-
thoden und Bedingungen des Debattierens, Diskutierens und Überzeu-
gens. Das ist das Problem der Öffentlichkeit.« 

Eine bloße Mehrheitsentscheidung kann zutiefst ungerecht und un-
vorteilhaft sein. Um das zu verhindern, bedarf es geeigneter Methoden. 
Dewey denkt hier an die wissenschaftliche Forschung. Sie solle nicht po-
litisieren, sondern durch Forschung jene »Tatsachen« (ebd., 173) entde-
cken und veröffentlichen, auf die die Öffentlichkeit angewiesen ist, um 
Folgen bewerten zu können. Welche Risiken entstehen künftig in der In-
dustriearbeit? Welche Art von Sicherheit ist möglich und erstrebenswert?

Von einem optimalen Funktionieren ist die amerikanische Öffentlich-
keit im Jahre 1927, in dem Dewey sein Buch The Public and its Problems 
verfasst, weit entfernt. Zuverlässige Urteile seien von der Öffentlichkeit 
nämlich nicht zu erwarten, aufgrund eines »Fehlens von Fakten«. De-
wey klagt darüber, dass »Geheimhaltung, Vorurteil, Befangenheit, Ver-
drehung und Propaganda« (ebd., 174) verhindern würden, dass entschei-
dungsrelevante Fakten (z.B. über die Entwicklung der Industriearbeit) 
der Öffentlichkeit vorenthalten blieben. 

Dewey ist ein Parteigänger der faktischen Politik. Ist es aber zu erwar-
ten, dass wenn Geheimhaltung, Vorurteil etc. zur Seite geräumt sind, kla-
re Fakten im Raum stehen, die keine Interpretationen zulassen, die zu 
Unstimmigkeiten führen würden, sondern eine inklusive und einige Öf-
fentlichkeit begünstigen? Die Fakten sprächen dann für sich, da sie »hin-
reichend klar sind, so daß jeder, der es wünscht, sie zur Kenntnis nehmen 
kann« (ebd.,185). Das Problem der Sicherheit der Industriearbeit wäre 
dann schlicht und einfach gelöst.

Der amerikanische Politologe Jason Brennan ist ein Schüler Deweys. 
Er möchte nur noch informierte Bürger zur Wahl zulassen (vgl. Brennan 
2017). Den schwarzen Bürgern wäre nämlich am besten geholfen, wenn 
»man die 80 Prozent der am schlechtesten informierten Weißen nicht 
wählen läßt« (ebd., 39). Die schlecht Informierten lassen sich von Ge-
fühlen und postfaktischen Wahrheiten leiten. Sie stürzen damit sehr vie-
le Menschen ins Unglück. »Je besser man die Fakten kennt« (38), desto 
besser ist für Brennan die Qualität einer politischen Richtung.

Der Pragmatismus verteidigt die Zukunft. Er tut dieses im Namen 
einer Wahrheit, die kein dogmatischer Glaube ist, der an Fakten nicht 
scheitern kann, weil er immer für gültig gehalten wird. Er sucht aber 
auch nach keinem »eigentlichen Sosein der Dinge« (Rorty 1994, 16), 
da offenbar keine interpretationslosen Fakten auszumachen sind. Wahr-
heit besteht vielmehr in der Nützlichkeit zur Lösung eines Problems (vgl. 
James 1907) und damit in der Hoffnung auf eine »bessere menschliche 
Zukunft« (Rorty 1994, 16). Besser ist eine Zukunft im Sinne »zuneh-
mender Sensibilität und wachsender Empfänglichkeit für die Bedürfnisse 
einer immer größeren Vielfalt der Menschen und der Dinge.« (ebd., 79)

DEWEY UND DER PRAGMATISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

Der Pragmatismus richtet sich gegen die platonische und marxisti-
sche Metaphysik, die besagt, dass es nur ein echtes Problem und nur eine 
wahre Lösung gibt. Alle anderen Ansichten (z.B. der Sophisten oder der 
Bourgeoisie) sind unwahr. Die Wahrheit ist beim Philosophenkönig oder 
der Partei. Der Pragmatismus stellt eine faktenbasierte Politik dagegen. 
Aus einer Pluralität von Ansichten über ein Problem ist experimentell 
und faktenbasiert die beste Lösung zu ermitteln, öffentlich zu verbrei-
ten und zu revidieren, wenn nötig. Spricht etwas gegen Fakten als eine 
Instanz, auf die wir uns als Tatsachen berufen?

b. Popper und der Positivismus

Denken wir an die Ausführungen Karl Poppers zur Logik der For-
schung, die in der Wissenschaftstheorie sehr oft zum Ausgangspunkt 
gewählt werden, aber auch, von Popper selbst angeregt, auf die Politik 
einer offenen Gesellschaft übertragen werden. »Die Tätigkeit des wis-
senschaftlichen Forschers besteht darin, Sätze oder Systeme von Sätzen 
aufzustellen und systematisch zu überprüfen.« (Popper 1994, 3) Jene 
Sätze sind sprachliche Einheiten, die sich auf eine »reale Außenwelt« 
(ebd., 428), die unabhängig von uns existiert, beziehen. Die Überprü-
fung der Sätze durch den Forscher ist eine Überprüfung der Geltung 
der auf die Außenwelt bezogenen Sätze. Gültig ist ein Satz, wenn er 
wahr ist. »Wir nennen eine Aussage wahr, wenn sie mit den Tatsachen 
übereinstimmt oder den Tatsachen entspricht oder wenn die Dinge so 
sind, wie die Aussage sie darstellt.« (Popper 1969, 117) Die Überein-
stimmung von Aussage und Tatsachen in der Außenwelt ist ein Kriteri-
um für Wahrheit. 

Der Forscher wird hier so gedacht, dass er außerhalb der von ihm un-
tersuchten Realität steht. Der Laborforscher, der zwei Substanzen in ein 
Reagenzglas schüttet und deren Verfärbung beobachtet, ist schließlich 
nicht selbst ein Teil des Untersuchungsgegenstandes. Poppers Verständ-
nis von Forschung sieht sich allerdings zwei wesentlichen Problemen ge-
genüber: Wahrheit besteht nicht schlechthin in der Übereinstimmung ei-
nes Satzes mit der Realität, und der Forscher ist kein freischwebender 
Beobachter.

Das Problem dieser Auffassung besteht darin, dass sie sich in einer 
Redundanz verfängt, wie es seit Frank Ramsey (1927) heißt. Die Aussa-
ge »Ich schreibe einen Text« soll wahr sein, wenn sie mit dem, was hier 
geschieht, nämlich, dass ich hier sitze und einen Text verfasse, überein-
stimmt. Allerdings handelt es sich bei der Übereinstimmung nicht um 
eine zwischen dem behauptenden Satz (»Ich schreibe einen Text«) und 
den Tatsachen (Ich sitze hier und schreibe …), sondern allenfalls um 
eine Übereinstimmung zwischen zwei sprachlichen Bestimmungen. Die 

ANHANG 6: ÜBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Elemente »Ich«, »schreiben«, »Text« sind nämlich schon sprachlich ge-
fasst, bevor ich den Satz »Ich schreibe einen Text« äußere. Ich habe in 
der Vergangenheit bereits gelernt, zu mir »Ich«, zu der Tätigkeit »schrei-
ben« und zum Endprodukt »Text« zu sagen. Die jetzt von mir aufge-
stellte Aussage »Ich schreibe einen Text« ist redundant, weil sie dem ak-
tuellen Sachverhalt, dass ich nämlich hier sitze und schreibe, keine neue 
Information hinzufügt.

Wenn die Überstimmung der Aussage mit den Fakten kein zureichen-
des Fundament für die Ausrichtungen künftiger Politik ist, wenn also die 
Außenwelt der Tatsachen keine Berufungsinstanz mehr ist, dann könn-
ten wir uns ganz auf eine Ethik der Solidarität verlegen.

c. Rorty und die Solidarität des Neupragmatimus

Das Problem der Fakten hatte Hannah Arendt angesichts des Skandals 
um die Pentagon-Papiere 1971 angesprochen. »Gibt es denn überhaupt 
reine Tatsachen, die von Meinungen und Interpretationen unabhängig 
sind?« (Arendt 1987, 58) Richard Rorty verneint diese Frage, weil es in 
der Politik um Gestaltung des Gemeinwesens geht und daher um Werte 
und Interpretationen, die strittig und zu verantworten sind. 

Rorty hat vom Schicksal Deweys und Poppers gelernt. Er ist Neuprag-
matiker und Postanalytiker. Das Ziel der Wahrheit ist nicht die Erzie-
lung einer Adäquation, sondern Solidarität. Rorty vertritt eine nichtex-
klusive Ethik. Der Geltungsbereich des Wortes Wir ist daher möglichst 
umfassend zu gestalten, so dass niemand unbeachtet bleibt (vgl. Rorty 
1988, 15; 1994, 79f). Dabei wird die Ethik auch zum Wahrheitsersatz.

Für den Neupragmatismus ist Wahrheit das, was für uns gut ist und 
unsere Gemeinschaft stärkt und nicht etwas, das die Wirklichkeit wider-
spiegelt (vgl. Rorty 1988, 14f). Rorty denkt von hier aus eine Kulturelle 
Linke, die sich auf Whitman und Dewey stützen kann, denen es bereits 
darum ging, »to evaluate proposals for the human future« (Rorty 1999, 
20). Politik der Zukunft muss sich um die Probleme des arbeitslosen wei-
ßen Familienvaters kümmern und nicht nur um die Dekonstruktion von 
Solidarität. Rorty plädiert für eine Politik, die 30 Jahre später zum Pro-
blem für die Wahrheit werden sollte.

Wahrheit geht nicht auf Vorgefundenes, sondern auf Selbstgemach-
tes. »Wahrheit ist das, woran zu glauben für uns gut ist.« (Rorty 1988, 
14) Wahrheit ist das Gute für uns und damit Anstoß für die Berufung 
auf alternative Fakten. Wenn das Gute für uns Wahrheit und damit von 
uns zu verteidigen ist, darf ein Präsident dann kritische Berichterstattun-
gen in den Medien verbieten, wenn diese aus Sicht der Macht den Zu-
sammenhalt der Nation bedrohen und daher die Extension des Wortes 
Wir verringern?

RORTY UND DIE SOLIDARITÄT DES NEUPRAGMATIMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Sind wir nicht bei einer Apologie des Scheins angelangt, an den wir 
glauben, dabei aber vergessen haben, dass es bloßer Glaube ist? Ist die 
Idee, dass Wahrheit eine Art von Übereinstimmung zwischen zwei Ele-
menten sei, gänzlich zugunsten von Strategien des Postfaktischen zu ver-
nachlässigen? Es gäbe dann eine Pluralität von Ansichten über das, was 
ein Problem ist und was als Lösung angenommen werden soll. Eine wah-
re Lösung oder beste Lösung gibt es nicht, weil auf der Basis einer Kri-
se der Repräsentation nur Stimulationen jenseits von wahr und falsch 
ausgemacht werden können. Die Realität ist in Agonie. »Da keine Rea-
lität mehr möglich ist, sind auch keine Illusionen mehr möglich.« (Bau-
drillard 1979, 35)

d. Baudrillard und der Hyperrealismus

Jean Baudrillard macht mit Nietzsches Einsicht, dass die Abschaffung 
der wahren Welt auch die scheinbare Welt mit sich zieht, ernst. In seinem 
Hauptwerk Der symbolische Tausch und der Tod (1976) entwirft er das 
Bild eines Hyperrealismus der Simulation, der die Trennung von Realität 
und Imagination hinter sich gelassen hat. Der Argumentation liegt eine 
Theorie von drei Ordnungen zugrunde. Eine solche Trilogie gehört in 
Frankreich von Comte bis Foucault zur Grundausstattung des Denkens. 
Baudrillard unterscheidet das Stadium des Realismus (das Reale ist vom 
Imaginären getrennt) von einem des Surrealismus (das Reale tritt in das 
Imaginäre ein) und beide von jenem des Hyperrealismus. Hyperreal, so 
die Definition, ist »das, was immer schon reproduziert ist« (Baudrillard 
1982, 116), ohne je als Urbild (Platon) aufgetreten zu sein. 

Als Kulturwissenschaftler erschließt er zahlreiche Motive und mediale 
Modi, die hyperreal sind. Dazu zählen die Golfkriege, die er ähnlich wie 
Paul Virilio als Medienkriege diskutiert, und die architektonische Ge-
staltung der Städte. Das Interesse am System der gewöhnlichen Objek-
te, so der Titel eines Buches von Baudrillard aus dem Jahr 1968, hat er 
vermutlich von seinem Lehrer Henri Lefebvre übernommen, der zu Be-
ginn der 60er eine marxistische Theorie des Alltags vorlegte. Die zusätz-
liche Annahme, dass sich die kreativen Potentiale des Alltags auch in ein 
leeres Spektakel ergehen können, verdankt Baudrillard dem Einfluss der 
situationistischen Bewegung um Guy Debord.

Baudrillard ist einer der ersten Intellektuellen, der die Graffiti, die in 
Großstädten auf U-Bahnen, Häuserwänden und in Tunnels zu finden 
sind und noch bevor sie als Kunst im öffentlichen Raum allgemein ak-
zeptiert worden sind, ernsthaft untersucht hat. SUPERBEE SPIX COLA 139 
KOOL GUY CRAZY CROSS 136. Die Graffiti sind insofern bedeutungslos, da 
sie leere Signifikanten sind. Sie schaffen als solche ontologisch nichts. In 
dieser Eigenschaft brechen sie aber das öffentliche Reich der Zeichen in 

ANHANG 6: ÜBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

der innerstädtischen Kultur auf. Superbee annulliert das Parkverbot, in-
dem es das Verkehrsschild okkupiert.

Von John Locke stammt die Ansicht, dass Politik dann legitimiert ist, 
wenn sie den öffentlichen Interessen aller dient. Vorausgesetzt ist hierbei, 
wie Locke deutlich betont, dass Bürger reale Interessen haben (Zweite Ab-
handlung über die Regierung, Abs. 151). Dieser weit verbreiteten Ansicht, 
die wir alle teilen, entzieht Baudrillard den Boden. Es gibt demnach kei-
ne öffentliche Meinung, die repräsentiert werden könnte und daher auch 
keinen legitimen Repräsentanten des Volkswillens (vgl. Baudrillard 1978, 
40ff). Gleichwohl fällt das Repräsentationsmodell nicht einfach weg, es 
wird vielmehr als Simulation aufrechterhalten und damit völlig verän-
dert. Wenn es nichts zu sagen gibt, dann erfinden wir eben etwas! Diese 
von Niklas Luhmann stammende Sentenz trifft die Logik und den Sinn 
der Simulation. Die Meinung der Öffentlichkeit ist immer schon ein Er-
zeugnis und muss als solches zu Legitimationszwecken nachweisbar sein. 
Meinungsumfragen sind dazu da, die von ihren Fragen selbst erzeugten 
Antworten zu messen. Hinter den Meinungsumfragen gibt es nichts. Im 
Übergang von der Demokratie zur Demoskopie zeigt sich für Baudrillard 
die Herrschaft der politischen Simulation. Die höchste Form des Politi-
schen ist das Bipol. Es gibt mindestens zwei Parteien, die sich aber bis auf 
wenige Details völlig gleichen. Der Bürger hat eine echte Wahl: entschei-
det er sich für den Politiker mit dem Rechts- oder gar für den mit dem 
Linksscheitel? »Das Bipol ist das vollendete Stadium des Monopols.« 
(Baudrillard 1982, 108) Ein politisches Bipol, das den Unterschied zwi-
schen Parteien verschwinden lässt, fördert den Rechtspopulismus.

Baudrillard ist ein erster Analytiker der Ideologie des Postfaktischen. 
In seinem Buch Amerika (1986) sagt er wortwörtlich: »Amerika ist we-
der Traum noch Realität, es ist Hyperrealität.« (Baudrillard 1993, 44) 
Amerika ist der Ort des Verlustes der Fakten und der Materialität der 
Lebenswelt, was in den Deutungsstreitigkeiten um Trumps Inaugurati-
on sichtbar wird. 

Für den Realismus einer Politik der Simulation spricht vieles. Im Lich-
te unserer Fragestellung wollen wir nur bemerken, dass hier Wahrheit im 
Sinne eines kritischen Instruments, so in anderem Zusammenhang Tu-
gendhat gegenüber Heidegger, verloren geht. »Wir sind dabei, uns unse-
re Welt als ein Konstrukt zurecht zu legen. Die Bilder lassen uns das Ge-
wicht der Welt nicht spüren.« (Meyer-Drawe 2018, 17)

e. Merleau-Ponty und die Wahrheit als schöpferischer Ausdruck

Baudrillard belehrt uns darüber, dass es in der Politik nichts zu reprä-
sentieren und niemanden gibt, der Repräsentant wäre. An dieser Stel-
le können wir mit Merleau-Ponty ansetzen. Es ist richtig, dass es diese 

MERLEAU-PONTY UND DIE WAHRHEIT ALS SCHÖPFERISCHER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Instanzen in der Politik nicht einfach gibt im Sinne von historischen Tat-
sachen. Das heißt aber nicht, dass wir gleich eine Simulation behaupten 
müssten. Vielmehr ist das Politische unter dem Gesichtspunkt der Ent-
stehung zu betrachten. Genau damit verbindet Merleau-Ponty die Frage 
nach der Wahrheit im Politischen, die Hannah Arendt aufgeworfen hatte.

Merleau-Ponty verfolgt die Abenteuer der Dialektik und formuliert 
in einer Neulektüre von Georg Lukács im marxistischen Vokabular sein 
Verständnis von Wahrheit. »Die Partei muß zeigen, daß ihr Ausdruck der 
Arbeiterklasse wahr ist, indem sie diese dazu bringt, sie zu akzeptieren.« 
(Merleau-Ponty 1974, 63) Hier kehrt der Gedanke einer Art von Über-
einstimmung auf gewisse Weise zurück. Wahrheit ist die Zustimmung 
unserer Ansichten zu etwas, das dieser Zustimmung nicht präexistier-
te. Damit ist Wahrheit nicht einfach etwas, was zu uns passt, wie Rorty 
meint, weil es dieses »uns« noch gar nicht gibt. Wahrheit bedeutet näm-
lich, dass die Elemente, die als Wahrheit zusammenkommen (der zur 
Arbeiterklasse passende Ausdruck und die Arbeiterklasse, die zum Aus-
druck passt), gleichzeitig erst entstehen. Die Existenz von Arbeitern als 
Klasse ist keine vorgegebene Tatsache und auch keine flüchtige Simula-
tion, sondern eine Kraft und ein Vektor, dessen Richtung verändert, der 
aber nicht mehr zu nichts wird, weil er ein Faktum geworden ist. 

Wahrheit ist somit »herzustellende Wahrheit« (ebd., 242), was, wie 
wir von Castoriadis lernen, das Politische trifft, sie ist aber keine Ad-
äquation (ebd., 65). Ihre Kreativität weist in Richtung des Künstleri-
schen. Man denke an einen Ausspruch von Paul Klee: Kunst gibt nicht 
das Sichtbare wieder, sondern macht sichtbar.

Bernhard Waldenfels fasst die Idee einer herzustellenden Wahrheit 
pointiert zusammen: »Wahr wäre also ein Reden und Handeln, das die 
Dinge sagen läßt, was sie selber sagen wollen und allein nicht sagen kön-
nen. Es wäre ein Reden und Handeln, das dem, was zu sagen und zu tun 
ist, gerecht wird, indem es den Dingen zum Ausdruck verhilft. … Ein 
Ausdruck, der die Sache trifft, macht sichtbar und bildet nicht bloß ab.« 
(Waldenfels 1995, 134)

Es gibt diesen Ausdruck, aber nicht den einen, abschließend wahren 
Ausdruck. Merleau-Ponty zieht aus dieser Einsicht zwei Konsequenzen. 
Die Idee von Wahrheit ist von einem »unabgeschlossener Verifikations-
prozeß« (Merleau-Ponty 1974, 65) nicht zu trennen. Und: »Gewalt« ist 
nur deshalb unvermeidlich, »weil es keine letzte Wahrheit der betrach-
teten Welt gibt.« (ebd., 66) Gewalt und Wahrheit kommen ihrerseits zu-
sammen aufgrund der Vulnerabilität der Personen, denen Wahrheit un-
umgänglich ist.

ANHANG 6: ÜBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

Anhang 7: Populismus als Antwort  
auf vulnerables Leben

Der Eintritt von Empörung, Wut, Angst in das Politische gilt als Pro
blem. Gefühle haben in der Politik nichts zu suchen, weil sie Irrationa-
lität bedeuten. Die Beurteilung von Sachverhalten habe nur unter dem 
moral point of view zu erfolgen, wie uns Rawls und Habermas immer 
wieder vorgehalten haben. Gefühle und seinen es positiv besetzte wie die 
Liebe sind keineswegs unparteilich, sondern »weltzerstörend« und »so-
gar antipolitisch« (Arendt 1981, 238). Dieser massiven Aussage Hannah 
Arendts hält Martha Nussbaum die Überlegung entgegen, dass heftige 
Gefühlsäußerungen gleichwohl anzeigen können, dass »wichtige Vor-
haben sterblicher Lebewesen bedroht sind.« (Nussbaum 2002, 176) In 
diesem Sinne haben wir es heute erneut mit der Wiederkehr der »pathi-
schen Dimension des Politischen« (Liebsch 2019, 188) zu tun. Wieder-
kehr, da das Pathische nicht erst in Form des Wutbürgers aufgetreten ist.

»Das menschliche Leben ist einsam, armselig, ekelhaft, tierisch und 
kurz«, es ist »Furcht und Gefahr des gewaltsamen Todes« (Hobbes 1984, 
96) ausgesetzt, so die bekannten Worte von Thomas Hobbes. Ausgehend 
von dieser Bestimmung sollten jedoch zwei Dimensionen voneinander 
unterschieden werden: die Furcht, die uns auf das Politische verweist und 
die existentielle Angst, die ein Kennzeichen vulnerablen Lebens und da-
mit anders als die Furcht ausgerichtet ist.

Furcht ist ein intentionaler Akt. Jemand fürchtet sich vor jemandem 
oder etwas, das, so Heidegger, als »innerweltliches«, also als ein »be-
stimmter Gegenstand« (Heidegger 1976, 185) namhaft gemacht wer-
den kann. Angst ist hingegen objektlos. »Das Wovor der Angst ist völlig 
unbestimmt.« Angst bezieht sich nicht auf einen innerweltlichen Gegen-
stand, sondern auf die existentielle Situation, im Lichte derer erst Ge-
genstände auftreten können. »Das Wovor der Angst ist das In-der-Welt-
sein als solches.« (ebd., 186) Die existentielle Lage solch vulnerablen 
Daseins mit ihren Ambivalenzen hat kaum jemand so treffend wie Im-
manuel Kant beschrieben.

a. Angst: Heidegger mit Kant

Kant wählt nachfolgende, auch literarisch ausgezeichnete Worte: 

Der Mensch »entdeckte in sich ein Vermögen, sich selbst eine Lebens-
weise auszuwählen und nicht gleich anderen Tieren an eine einzige ge-
bunden zu sein. Auf das augenblickliche Wohlgefallen, das ihm dieser 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

bemerkte Vorzug erwecken mochte, mußte doch sofort Angst und Ban-
gigkeit folgen: wie er, der noch kein Ding nach seinen verborgenen Ei-
genschaften und entfernten Wirkungen kannte, mit seinem neu entdeck-
ten Vermögen zu Werke gehen sollte. Er stand gleichsam am Rande eines 
Abgrundes; denn aus einzelnen Gegenständen seiner Begierde, die ihm 
bisher der Instinkt angewiesen hatte, war ihm eine Unendlichkeit dersel-
ben eröffnet, in deren Wahl er sich noch gar nicht zu finden wußte; und 
aus diesem einmal gekosteten Stande der Freiheit war es ihm gleichwohl 
jetzt unmöglich, in den der Dienstbarkeit (unter der Herrschaft des In-
stinkts) wieder zurückzukehren.« (Kant, Werkausgabe XI, Mutmassli-
cher Anfang, A 7)

Markant ist diese Ausgangssituation, weil sie verdeutlicht, dass der 
Mensch »am Rande eines Abgrundes« steht und von einer Letztbegrün-
detheit weit entfernt ist! Seine existentielle Situation ist vielmehr ambiva-
lent. Der Mensch ist nämlich einerseits frei von der Natur und kann sich 
daher als autonomes Wesen selbst eine Lebensweise wählen. Der Mensch 
unterscheidet sich somit vom Tier. Er empfindet das als »Wohlgefallen«. 
Weil der Mensch nicht vom Instinkt geleitet ist, ist er aber mit einer un-
endlichen Fülle an Möglichkeiten, eine Lebensweise wählen zu können, 
konfrontiert. Der endliche Mensch muss sich in der Unendlichkeit orien-
tieren. Er empfindet diese Mühe als existentielle »Angst und Bangigkeit«. 
Eine Flucht zurück in den Schoß der Natur ist unmöglich. Der Mensch 
muss nun selbst eine Grundlegung vornehmen. Indem er das tut, wird er 
zum Vernunftwesen und zur moralischen Person – aber einer Person, die 
an sich ihre Endlichkeit entdeckt und sich ihrer bewusst bleiben muss.

Kant spricht wie ein Existenzphilosoph, denn es geht um die Wahl der 
Lebensweise. Von Sören Kierkegaard kennen wir die Eigentümlichkei-
ten dieser Prozedur. »Was gewählt wird, ist nicht da und entsteht durch 
die Wahl; was gewählt wird, ist da, sonst wäre es keine Wahl.« (Kierke-
gaard 2005, 773) Die Existenzphilosophie folgt der Logik des »Entwe-
der-Oder«. Von ihr ist auch Kant affiziert und er führt sie in die Grün-
dungslogik ein. 

Kant verteidigt die Vulnerabilität im Zeitalter der Vernunft. Vulner-
abilität in Form von existentieller Angst und Bangigkeit, dem Bewusst-
sein der eigenen Sterblichkeit und der Furcht vor dem Tod ist ein Motor 
für die Realisierung von Hinterlassenschaften, die die eigene Endlich-
keit übersteigen. Diese Hinterlassenschaften bestehen in der Stiftung ei-
ner Ordnung, die auf die Situation existentieller Angst des vulnerablen 
Lebens antwortet. Jene Ordnung ist das, was Hegel als bürgerliche Ge-
sellschaft beschrieben hat.

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

b. Ambivalente Ordnung: Hegel

Die Ausgestaltung existentieller Angst und damit der Unverankertheit 
des endlichen Daseins in einer Unendlichkeit ist die Metaerzählung der 
Sittlichkeit. Sie bietet vulnerablem Leben so viel Sicherheit und Orien-
tierung als eben möglich ist, damit Vulnerabilität in keine akute Bangig-
keit umschlägt. Die Sittlichkeit beinhaltet die Familie, damit der Mensch 
nicht einsam ist; das Vermögen, damit er keine materielle Armut leidet; 
den Staat als Verwirklichung der Vernunft in Europa in einer insgesamt 
vernünftigen Weltgeschichte (Hegel 1972, § 257, 360). Das Dasein wird 
zur gesellschaftlichen Trägerschicht der bürgerlichen Gesellschaft, de-
ren Werte individuelles Dasein überdauert. Die bürgerliche Gesellschaft 
ist aber bekanntlich eine ambivalente Größe, die keine endgültige und 
grundlegende Ruhe ermöglicht, obwohl sie es verspricht!

Europa bringt auch den Kapitalismus hervor, der die Metaerzählung 
ersatzlos aufzehrt (vgl. Kocka 2013). Weil die Produktionsverhältnisse 
jeder Gesellschaft ein Ganzes bilden, entsteht ein Weltmarkt. Die ökono-
mische Globalisierung macht alle Nationen voneinander abhängig und 
zerstört lokale Traditionen und Besonderheiten. Von Marx wurde die-
ser Verdampfungsprozess der Metaerzählung bereits deutlich beschrie-
ben (MEW 4, 130, 465f).

Die Annahme, dass die Sittlichkeit durch eine andere, fortschrittliche-
re Kraft, nämlich den ökonomischen Liberalismus, als Logos des Kapi-
talismus, ersetzt würde, bewahrheitet sich nicht, weil die Nachteile der 
ökonomischen Globalisierung zu gravierend sind. 

Desintegrationen der bürgerlichen Gesellschaft nehmen zu. Die bür-
gerliche Gesellschaft wirkt integrierend, weil jeder Bürger als Gebender 
und Nehmender an ihrem Erhalt teilhat und daher an ihr interessiert 
ist. Die Desintegration beginnt mit der »Erzeugung des Pöbels.« (Hegel 
1972, § 244) Der arme Pöbel lehnt die bürgerliche Gesellschaft ab, weil 
er ihr nichts geben kann und darf, sondern nur von ihr nimmt. Marie 
Jahoda zeigt in ihrer Studie Die Arbeitslosen von Marienthal, wie Men-
schen, die aus dem Kreislauf des Gebens und Nehmens herausgeworfen 
sind, resignieren und das Interesse an der Kultivierung des Gemeinwe-
sens verlieren. Der reiche Pöbel lehnt die Gesellschaft ab, weil er von ihr 
nichts nehmen und ihr auch nichts geben will (vgl. Ruda 2011). Thor-
stein Veblen zeigt in seiner Theorie der feinen Leute, wie Menschen aus 
dem Kreislauf des Gebens und Nehmens austreten, weil sie sich aufgrund 
von Reichtum für eigene Luxusprobleme interessieren, die allen anderen 
Menschen völlig fremd sind. Durch eine Zunahme des Pöbels schrumpft 
die Metaerzählung der Sittlichkeit zur transzendentalen Heimatlosigkeit 
(Georg Lukács). Das Dasein ist auf seine existentielle Angst zurückge-
worfen und erfährt sich als einsam, armselig, ekelhaft und kurz. Das gilt 
nicht nur für Menschen und Personen, sondern auch für Systeme, denn 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

auch sie haben eine Materialität und sind damit vulnerabel (vgl. Philip-
popoulus-Mihalopoulus/Webb 2015).

c. Populismus

Der Populismus antwortet auf die Situation des vulnerablen Lebens, in-
dem er an die Stelle der gescheiterten Metaerzählung eine andere Narra-
tion setzt. Der Populismus sagt, dass es Schuldige gibt, die für die Defor-
mationen der bürgerlichen Gesellschaft persönlich verantwortlich sind. 
Dazu zählen die Ausländer, die Berufspolitiker, die Intellektuellen, die 
Europabefürworter und andere. Entscheidend ist, dass der Populismus 
die existentielle Angst in Furcht transformiert und damit sagt, dass nicht 
die Vulnerabilität, Endlichkeit und Unverankertheit vom Dasein positiv 
und erfolgreich zu gestalten sind, sondern, dass man negativ agieren kön-
ne und somit Feinde abzuwehren sind, damit das bürgerliche Leben ein 
gutes wird. Diese von Wut und Empörung getragene Erzählung wird ge-
glaubt, nicht nur, aber auch vom Pöbel, der kein Teilhaber der bürgerli-
chen Gesellschaft ist. Damit beherrscht das reaktive Nein des Ressenti-
ments, wie wir mit Nietzsche feststellen können (Genealogie der Moral, 
2. Abhandl., Nr.10), das Politische. Der Rechtspopulismus verwandelt 
ein Gemeinwesen in eine »Gesellschaft des Zorns« (Koppetsch 2018).

d. Rechter Populismus

Arlie Russel Hochschild hat die Auffassung über Staat und Kultur von 
Menschen des rechten Lagers in den USA untersucht. Über fünf Jahre 
besuchte Hochschild zu diesem Zweck immer wieder Orte in den Süd-
staaten, vor allem im Umfeld von Baton Rouge in Louisiana. Dieser 
Ort wurde ausgewählt, weil er einige Besonderheiten aufweist: freizügi-
ger Umgang mit Alkohol in der Öffentlichkeit, Verkauf von Feuerwaf-
fen ohne Lizenz, das Recht auf Schusswaffengebrauch, wenn Fremde 
das eigene Grundstück betreten, Todesstrafe, Gefängnisse für Bürger mit 
mehrheitlich schwarzer Hautfarbe, keine Kleinwagen, sondern SUVs, 
viele Flaggen, lokale Feste wie das Flusskrebsfestival mit Grill und Tanz. 
Wir haben es hier mit einem Musterbeispiel einer »antipolitischen Selbst-
gerechtigkeit« (Liebsch 2019, 224) zu tun. Die eigene Befindlichkeit ist 
das Maß aller Dinge, das durch die Bekämpfung der Furcht vor Ande-
ren aufrechterhalten wird.

Staatliche Regulierungen werden insofern anhand der Hautfarbe fest-
gelegt. Weiße nehmen den Umgang mit den von ihnen favorisierten Din-
gen (Alkohol, Schusswaffen, ...) von Regeln aus, während Menschen mit 
schwarzer Hautfarbe engmaschigen Kontrollen unterworfen werden. Sie 

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

müssen nachts reflektierende Westen tragen, damit sie von Weißen gese-
hen werden können. Wer keine Weste trägt und überfahren wird, trägt 
selbst die Schuld dafür (Hochschild 2017, 101f.). Die Ablehnung staat-
licher Regulierungen beförderte auch den Fracking-Boom in den Süd-
staaten. Alle möchten eine saubere Umwelt, aber das Gegenteil tritt ein. 

An der im Rahmen dieser Bedingungen gelebten Kultur ist nun abzu-
lesen, dass Menschen des rechten Lagers ein Paradox, so Hochschilds 
These, leben und verteidigen. Das System verursacht Leid, es wird aber 
dennoch nicht angeklagt. Hochschild wählt zur Verdeutlichung Themen, 
die potentiell jeden angehen, wie etwa den Umweltschutz. »Alle, mit de-
nen ich sprach, wollten eine saubere Umwelt. Doch in Louisiana sprang 
mir das große Paradox förmlich in die Augen: erhebliche Umweltver-
schmutzung und beträchtlicher Widerstand gegen eine staatliche Regu-
lierung der Umweltverschmutzer.« (ebd., 42) 

Dieses Paradox ist offenbar nicht neu. Bereits Adorno entdeckte es 
bei der Beantwortung der Frage, warum Bürger Politiker wählen, die 
objektiv, wie man sagen möchte, ihren Interessen zuwiderhandeln. Au-
genscheinlich, so Adorno, hatten und wohl auch haben »die Menschen 
das Gefühl, nun gerade mit dieser Bewegung, die die Freiheit abschaffen 
will, gleichsam wieder in Besitz der Freiheit, der feien Entscheidungs-
möglichkeit, der Spontaneität zu gelangen.« (Adorno 2019, 40) Auch 
die Wahl Donald Trumps manifestiert dieses Paradox als einen Akt der 
Hegemonie.

Antonio Gramsci versteht unter »politischer Hegemonie« eine Herr-
schaft, die gleichermaßen »führend und herrschend« (Gramsci Gefäng-
nishefte, H. 1, § 44, 101) verfährt. Hegemonie ist ohne Zustimmung un-
denkbar und ohne Gewalt undurchführbar. »Die normale Ausübung der 
Hegemonie auf dem klassisch gewordenen Feld des parlamentarischen 
Regimes zeichnet sich durch die Kombination von Zwang und Kon-
sens aus, die sich in verschiedener Weise die Waage halten, ohne daß der 
Zwang zu sehr gegenüber dem Konsens überwiegt, sondern im Gegenteil 
sogar versucht wird, zu erreichen, daß der Zwang auf den Konsens der 
Mehrheit gestützt scheint.« (ebd., H. 13, § 37, 1609) Es kann demnach 
gezeigt werden, dass Trumps Wähler die zu ihren Ungunsten ausfallen-
den Zwänge selbst aktiv befürworten und damit legitimieren. Sie tragen 
damit zu dem bei, was Barbara Tuchman als »politisches Handeln wider 
das eigene Interesse« (Tuchman 2016, 11) bezeichnet.

Wer widerspruchslos mit einem System lebt, das Leid und Ungerech-
tigkeit verursacht, wird auch wider Willen von dessen Nachteilen ein-
geholt. Seit den 80er Jahren fühlen sich viele Weiße in den Südstaaten 
im wirtschaftlichen, kulturellen und demographischen Niedergang. Sie 
stilisieren ihre lokale Kirche als moralische Welt, die es gegen die Medi-
en und deren Vorurteile (»Verrückte Rednecks«, »Weißer Abschaum«, 
»Ignorante Südstaaten-Bibelfanatiker«) zu verteidigen gilt. 

RECHTER POPULISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

e. Revision der politischen Repräsentation

Der Rechtpopulismus transformiert existentielle Angst in Furcht. Sie er-
möglicht es, Schuldige, vor denen man sich angeblich fürchtet, namhaft 
zu machen und zu bekämpfen. Die Furcht schafft eine Zustimmung zu 
einem hegemonialen System. Diese Transformation objektiviert sich in 
einer Revision der politischen Repräsentation, die in Europa seit Jah-
ren stattfindet.

Nicht nur die Spaltung Frankreichs ist eine Konsequenz der Revision 
der politischen Repräsentation. Die Angehörigen der sog. Unterschicht 
wählten meist Parteien des linken Spektrums. Sie mussten sich jedoch 
immer schon der für sie fremden Sprache von Wortführern ausliefern, 
um im politischen Raum wahrgenommen zu werden. Der Sozialist Mit-
terand stärkte den Sozialstaat im Bereich der Renten und der Arbeitszeit. 
Diese Maßnahmen belasteten aber die Wettbewerbsfähigkeit der Wirt-
schaft. Der konservative Präsident Sarkozy schaffte sie daher wieder ab. 
Innerhalb von 20 Jahren kam es so zu einer allmählichen Umwälzung, 
die tiefgreifendere Spuren als die Ersetzung einer Position durch eine Al-
ternative hinterlassen hat.

In Deutschland wählten im Jahre 1998 49% der Arbeiter die SPD. 
2010 waren es noch 24 Prozent. Tendenz fallend. In dieser Zeit wurden 
die Folgen der Agenda 2010 spürbar. Bei der Umstellung auf die Agenda 
2010 in Deutschland (»Fördern und fordern«, lautete die Formel), mit 
dem Start von New Labor in Großbritannien und auch in Frankreich 
änderte sich die Art der politischen Repräsentation. Begrifflichkeiten wie 
arm/reich, Herrschende/Beherrschte verschwanden aus dem politischen 
Raum und wurden durch Eigenverantwortung, Umgestaltung, Chancen- 
und Risikonehmer, gleichberechtigtes Individuum ersetzt. »Die Sozialde-
mokratie geht im Neoliberalismus auf.« (Mouffe 2007, 80)

Da eine Abarbeitung am Binärschema arm/reich nicht mehr möglich 
war, weil es als öffentliches Thema quasi nicht mehr angeboten wurde, 
nahmen die Akteure fortan etwas anderes ernst, nämlich das Doppel 
Franzose/Ausländer. Didier Eribon beschrieb diesen Prozess anschaulich 
am Beispiel des Wahlverhaltens seiner Eltern in Nordfrankreich (vgl. Er-
ibon 2016, 119ff).

f. Linker Populismus

Die Sammlungsbewegungen eines linken Populismus sind angetreten, um 
dem Rechtspopulismus etwas entgegenzusetzen. Sie möchten erstens den 
Kampf gegen Schuldige, vor denen es sich zu fürchten gilt, nicht zum Pri-
mat des Handelns erheben. Sie wollen zweitens die Revision der politischen 
Repräsentation rückgängig machen und »die Frontlinie zwischen links und 

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

rechts wiederbeleben« (Mouffe 2018, 16), wie Chantal Mouffe, eine The-
oretikerin des Linkspopulismus, betont. Damit würde »das konfrontative 
Wesen der Politik wieder in den Vordergrund rücken.« (ebd., 15)

Der Linkspopulismus versteht sich nicht als reaktiv, denn er möch-
te ein »neues Subjekt kollektiven Handelns konstruieren«, um eine »als 
ungerecht empfundene Gesellschaftsordnung umzugestalten.« (21) Eine 
»Alternative zur krisengeschüttelten neoliberalen hegemonialen Forma-
tion« (36) biete nicht der Rechtspopulismus, sondern eine Bewegung der 
Gerechtigkeit. Man denke an die Kampagne von Bernie Sanders als Wi-
derpart zum Rechtpopulismus der Trump Administration. Ein weiteres 
Vorbild hierfür ist die Syriza-Bewegung.

Nachdem 2009 Premierminister Papandreou zugeben musste, dass 
Griechenland die EU über die wahre Finanzsituation belogen hatte, kam 
es trotz der Rettungspakete aus Brüssel zu Tumulten. Durch eine rigoro-
se Sparpolitik verloren viele Griechen Arbeit und Renten. Die Arbeits-
losigkeit lag 2014 bei 25%. Im Januar 2015 kommt Syriza an die par-
lamentarische Macht. Sie formte die massiven Emotionen der wütenden 
Bevölkerung zu einem politischen Willen, indem sie Synergien zwischen 
gesellschaftlichen Bewegungen und Parteipolitik nutzte. Es gelingt ihr, ei-
nen kollektiven Willen in einer demokratischen Forderung nach einem 
Ende der Sparpolitik zu artikulieren.

Im Unterschied zur rechtspopulistischen Antwort auf die Krise der 
neoliberalen Sittlichkeit hebt der Linkspopulismus die Revision der po-
litischen Repräsentation auf. Die Schemen »rechts/links« und »arm/
reich« kehren in den politischen Raum zurück. Die Bekämpfung der 
Furcht vor politischen Gegnern, die keine Feinde im Sinne Carl Schmitts 
sind, wird nicht als sinnvolle Maßnahme der Ausgestaltung existentiel-
ler Angst ausgegeben.

g. Jenseits des rationalen Urgrundes

Für den Linkspopulismus reklamiert Mouffe einen Antiessentialismus, 
der eine Anerkennung des Unverankertseins des Daseins enthält. Sie be-
zeichnet dieses als »grundlegende Nicht-Festgelegtheit.« (102) Demnach 
»entbehrt« auch jede politische Ordnung »eines rationalen Urgrundes.« 
(101) Es ist ausgeschlossen, dass eine wahre Antwort auf diese Situation 
möglich ist. Weder im Sinne der Sittlichkeit als Verwirklichung der »Ein-
heit der Allgemeinheit und der Einzelheit« (Hegel 1972, § 258) noch in 
der Version des rechtspopulistischen Ressentiments. »Jede gesellschaft-
liche Ordnung ist eine temporäre und gefährdete Artikulation hegemo-
nialer Praktiken.« (100)

Das Dasein muss sich selbst in eine Grundlegung begeben und da-
mit als endliches Wesen die Unendlichkeit und Unverankertheit und 

JENSEITS DES RATIONALEN URGRUNDES

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

existentielle Angst anerkennen. Dabei werden Befindlichkeiten unver-
meidlich. Dieser Diskurs beginnt mit Kant, der die Vulnerabilität im 
Zeitalter der Vernunft verteidigt. Die Konjunktur, die das Medium des 
Gefühls im Politischen gewonnen hat – man denke an Shitstorms oder 
an Stephane Hessels Aufruf Empört Euch! -, bezeugt ein Hervortreten 
des Pathischen. Dabei sind Unterscheidungen zu beachten. 

Die existentielle Angst ist das Pathische, sofern »es mit unserer End-
lichkeit zusammenfällt.« (Liebsch 2019, 193) Sie zu erleben, zeigt uns 
unsere Zugehörigkeit zu vulnerablem Leben an. Die Furcht vor jemand 
oder etwas ist ein »negativer Erfahrungsanspruch« (ebd., 201), der uns 
als Teilhaber des Politischen positioniert, wenn dieses Gefühl artikuliert 
und vergemeinschaftet wird, damit es Gehör findet.

Problematisch wird der Einfluss der Emotion, wenn sie als selbstge-
rechte Antwort auf existentielle Angst ausgeben wird und damit der Ein-
druck erweckt wird, als ob ihr zu folgen die einzig wahre Antwort auf 
die Frage sei, wie angesichts des Unverankertseins zu leben ist. »Gerade 
mit solcher Selbstgerechtigkeit sind wir aber gegenwärtig massiv kon-
frontiert, vor allem in Verbindung mit diversen Erscheinungsformen po-
litischen Populismus.« (224)

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

Anhang 8: Gibt es Philosophenkönige?

Emmanuel Macron ist seit dem 14. Mai 2017 der Staatspräsident der 
Französischen Republik und er ist ein Kompromisskandidat. In Frank-
reich gilt die Regel, dass die stimmberechtigten Bürger im ersten Wahl-
gang ihre Gefühle und Impulse sprechen lassen und erst in der Stichwahl 
die Raison zur Geltung bringen und dann auch kompromissbereit sind. 
Bereits im Jahre 2002 konnte in diesem Modus der Griff von Marine le 
Pens Vater nach dem Amt des Präsidenten verhindert werden. Jacques 
Chirac machte damals das Rennen.

2017 siegte Emmanuel Macron. Er ist ein Kompromisskandidat, aber 
in einem neuen, besonderen Sinne. Die vor ihm liegende Aufgabe ist die 
die Herstellung eines Ausgleichs zwischen Rechts und Links. Das ist be-
sonders, weil programmatische Kompromisse in Frankreich eher unüb-
lich sind, da Politik auf Polarisierung angelegt ist. Große Koalitionen 
sind unbekannt und gelten als Stillstand. Diesmal ist die Situation an-
ders. Es bedarf nun aber eines Kompromisses, um die Spaltung in der 
politischen Kultur, die den Erfolg von Populisten begünstigt (nicht nur 
in Europa, auch in den USA), zumindest abmildern zu können. Es war 
eine Art von Europaliebe, vor dem Hintergrund einer Krise (vgl. Offe 
2016), die Macron 2017 ins Amt verholfen hat.

Im Gegensatz zu Deutschland ist Frankreich immer schon und bis heu-
te ein zentralistisch ausgerichteter politischer Körper. Wer auf einer Party 
berichtet, Philosophielehrer zu sein, wird umgehend gefragt: Wo denn? 
In Paris oder in Montpellier? Pierre Bourdieu stammt aus Béarn am Fuß 
der Pyrenäen. Obwohl er es in Paris auf den Olymp des Collège de Fran-
ce geschafft hat, blieb er dennoch lebenslang ein gesellschaftlicher Au-
ßenseiter aus der Provinz. Ein Angehöriger der Elite in den reichen fran-
zösischen Metropolen würde nie nach Metz in Lothringen reisen. Der 
Bauer aus der Region Var kennt umgekehrt den Place de Etoile nur aus 
den Übertragungen des Zieleinlaufs der Tour de France im Fernsehen. 
Wenn die Klassen einer Gesellschaft sich nichts mehr zu sagen haben, 
entsteht eine schwerwiegende Krise. Norbert Elias hat dieses am Beispiel 
Deutschlands nach der Reichsgründung 1870/1 in seinen Studien über 
die Deutschen aufgezeigt.

a. Die Spaltung Frankreichs

Die Spaltung Frankreichs ist Folge einer Revision der politischen Reprä-
sentation. Die classe populaire wählte klassisch links, musste sich aber 
immer schon, um überhaupt im politischen Raum erscheinen zu können, 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

die Sprache von Wortführern borgen und sich ihnen damit auch auslie-
fern. Die Linke unter dem Sozialisten Mitterand stärkte den Sozialstaat 
mit der Herabsetzung des Rentenalters und der Wochenarbeitszeit. Die-
ser Segen belastete allerdings die Wettbewerbsfähigkeit des Landes er-
heblich. Folgerichtig strich der konservative Präsident Nicolas Sarkozy, 
den Alain Badiou als kompletten Revisionisten betrachtet (vgl. Badiou 
2008), seit Beginn seiner Amtszeit die meisten Sozialleistungen mit der 
Begründung, sie schadeten der wirtschaftlichen Entwicklung und belas-
teten den Haushalt. Dieser Wechsel, der sich in einem Zeitraum von über 
20 Jahren vollzog, erwies sich im Nachhinein als mehr als das Übliche 
Hin und Her zwischen Alternativen.

Ähnlich wie bei der Umstellung auf die Agenda 2010 in Deutschland 
oder mit dem Start von New Labor in Großbritannien änderte sich jetzt 
auch die Art der politischen Repräsentation. Begrifflichkeiten wie »arm/
reich«, »Herrschende/Beherrschte« verschwanden aus dem politischen 
Raum und wurden durch »Eigenverantwortung«, »Umgestaltung«, 
»gleichberechtigte Individuen« ersetzt. Der Waldarbeiter in Fontaine-
bleau, der Erntehelfer in Burgund, die Honigbauern in der Provence, 
die Fischer im Finistère, die Marktverkäufer in der Bretagne sollten sich 
fortan als neoliberale Akteure verstehen. Damit hatte die Elite ihnen of-
fensichtlich zu viel zugemutet! Es kam zu einer Revision der politischen 
Repräsentation. Diejenigen, die jahrelang den Wortführern der sozialen 
Gerechtigkeit gefolgt sind, schlossen sich nicht dem Neoliberalismus an, 
sondern revidierten ihre Ausrichtung. Ressentiment und Populismus wa-
ren die Folge. Da eine Abarbeitung am Binärschema »arm/reich« nicht 
mehr möglich war, weil es als öffentliches Thema quasi nicht mehr an-
geboten wurde, nahmen die Akteure fortan etwas Anderes ernst, näm-
lich das Doppel »Franzose/Ausländer«. Man konnte es geradezu sehen. 
In Südfrankreich verschwanden über die Jahre die Plakate der Linksge-
werkschaft CGT und wurden durch solche der Front National ersetzt. 
Auch außerhalb der Wahlzeiten! Der Nationalismus verspricht eine Re-
präsentation des Ganzen und des Wahren. Obwohl dieses Versprechen 
eine Lüge ist, da es herzustellen behauptet, was es nie gegeben hat, wird 
es als Deal akzeptiert. Didier Eribon und Chantal Mouffe haben diese 
Effekte näher untersucht. 

Mit der Wahl Macrons ist eine wahrscheinliche Spaltung Frank-
reichs und Isolierung innerhalb Europas zunächst vermieden worden. 
Es kommt darauf an, Bildung für alle zu ermöglichen, ohne die Eliten 
zu entwerten, die Problematik der Banlieues, die durch die Flüchtlinge 
der letzten Jahre neue Brisanz erfahren hat, zu entschärfen und das Volk 
daran zu erinnern, dass der muslimische Nachbar nicht das Hauptpro-
blem einer sozial ungerechten Gesellschaft ist, die natürlich ihre Wirt-
schaftskraft nicht durch zu hohe Löhne gefährden darf und die außer-
dem ein neues Selbstverständnis entwickeln muss, das selbstverständlich 

ANHANG 8: GIBT ES PHILOSOPHENKÖNIGE?

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

die Sicherheitspolitik nicht übertreibt, das europäisch ist, das Verant-
wortung übernimmt und auch bei den Militärausgaben keinesfalls zu-
rücksteht. Der Markt soll und wird sich entfalten und Arbeitslosigkeit 
mindern, die Politik muss zugleich eine Steuerung des Marktgeschehens 
durch Instrumente der Gerechtigkeit bewirken und zwar gleichsam für 
junge Menschen und Rentner.

Macron ist Zögling der Eliteausbildung und zugleich anders als an-
dere ausgerichtet. Er gründete En Marche, mehr eine Bewegung als eine 
etablierte Partei. Sie brachte ihn zur Macht. Eine bekannte Pose des ju-
gendlich wirkenden Macron zeigt ihn mit ausgebreiteten Armen, wie er 
auf einer Bühne steht und eine Menschenmenge Zusammenhalt verleiht. 
Die Wirkung dieser Symbolpolitik aus der Zeit des Wahlkampfes ist 
längst verpufft. Erfolgreiche Politik ist angezeigt. Dabei mag dem Präsi-
denten helfen, was Paul Ricœur als sagesse pratique bezeichnet. Macron 
hat einst bei Ricœur studiert.

b. Gilets Jaunes

Die Farbe Gelb ist inzwischen nicht nur in Frankreich zum Symbol des 
politischen Protests geworden. Bürger und sogenannte kleine Leute arti-
kulieren ihre Angst davor, dass Kapitalismus, Globalisierung und Digi-
talisierung sie demnächst aus der Sittlichkeit der Gesellschaft ausstoßen 
werden. Damit jeder diese vernimmt, tragen die Akteure gelbe Warnwes-
ten. Die Gelbwesten (Gilets Jaunes) existieren in Frankreich seit dem 17. 
November 2018. Der anfängliche Protest richtete sich gegen die Erhö-
hung der Benzinsteuer. Rasch weitete er sich aus. Kurz vor Weihachten 
2018 waren es an einem Samstag 66000 Demonstranten im ganzen Land. 

Mit dem Amtsantritt von Präsident Emmanuel Macron keimte die 
Hoffnung, dass der Zerfall Europs aufgehalten und eine Erneuerung 
eingeleitet werden könne. Doch eine Erneuerung erfordert Umstellun-
gen von den Bürgern. Sie kostet über die erhöhte Benzinsteuer hinaus 
zudem Geld und zwar das der Bürger. Ingrid Levavasseur, eine der Wort-
führerrinnen in Gelb, ist von Beruf Krankenschwester. Sie verdient 1250 
Euro im Monat.

Der positive Wille zur Erneuerung Europas schleppt als problemati-
sche Nebenfolge die Exklusion von Bürgern mit sich, die dadurch an den 
Rand gedrängt werden. Sie protestieren in einer Situation, in der viele 
von ihnen kurz vor dem Überlaufen zum Front National stehen. Sie pro-
testieren damit auch gegen die Gleichgültigkeit, mit der die Gesellschaft 
dieser Situation gegenübersteht. Die Gelbwesten stehen für den Konflikt 
zwischen den kleinen Leuten in den Vorstädten und auf dem Land gegen 
die globalisierten Eliten in den Metropolen. Anfang 2019 kam die un-
vermeidliche Frage auf, ob die oppositionellen Gelbwesten sich als Partei 

GILETS JAUNES

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

aufstellen sollten. Von Beginn an war unklar, in welche Richtung diese 
Partei gehen solle. Ist gar ein tiefer Anschluss an die Rechten denkbar? 
Präsident Emmanuel Macron ist ein ehemaliger Investmentbanker der 
jüdischen Rothschild-Bank …

An Samstagen, wenn in Paris die Proteste stattfinden, verbarrikadieren 
die größeren und exklusiven Geschäfte ihre Schaufenster mit Holzlatten 
wie die Hausbesitzer in Florida zum Schutz vor den alljährlichen Thun-
derstorms. Der Protest der Geldwesten ist zur Gewalt geworden. Cha-
oten und Radikale tummeln sich und nähren einen Miserabilismus, der 
seit Victor Hugo und Émile Zola auch zu Frankreichs Tradition zählt.

In jedem Fall steht die gelbe Bewegung nicht nur und per se für eine 
Wiederbelebung einer basisdemokratischen Linken, wie Édouard Louis, 
ein Schüler Didier Eribons, annimmt. Louis erkennt in den Protesten 
Motive und Akteure am Werk, die auf die Leidensgeschichte seines ei-
genen Vaters, dem die Herrschenden das Essen buchstäblich direkt vom 
Teller genommen haben, verweisen und in diesem Sinne für Gerechtig-
keit kämpfen (vgl. Louis 2019). Diese gut gemeinte Wortführerschaft 
von Louis ist problematisch, weil sie die Proteste nicht nur einseitig le-
gitimiert, sondern auch instrumentalisiert. 

Zur selben Zeit reagierte Präsident Macron auf die Proteste im Sinne 
der Cahiers de doléances aus den Zeiten der großen Revolution mit einer 
Einladung zur einer großen nationalen Debatte. Das Volk soll 35 Fra-
gen zu wichtigen Themen wie soziale Gerechtigkeit, Ökologie, Einwan-
derung und anderes mehr beantworten. Welche Steuern sollten gesenkt 
und welche staatlichen Dienstleistungen im Gegenzug zurückgefahren 
werden? Soll die Elitehochschule ENA geschlossen werden? Welche Al-
ternativen in der Ausbildung von Führungskräften kann es geben? Hier 
zeigte sich ein klassisches Problem der politischen Repräsentation. Auf 
ein sachliches, durch Proteste vorgetragenes Anliegen des Volkes reagiert 
die Macht mit einem Formerfordernis. Wer inhaltlich protestieren will, 
soll erst einmal Fragen auf einem Formular beantworten. Dadurch wird 
der Protest unterdrückt. Das Volk will nicht zum Stift greifen und wohl-
feile Worte schmieden, sondern billigeres Benzin! Diese klassische Falle 
verweist auf den Abstand zwischen der Elite und dem Volk.

c. Der Staatsadel

In seiner Untersuchung über den Staatsadel (La Noblesse d’état; 
Bourdieu 1989) erforschten Pierre Bourdieu und seine Mitarbeiter die 
Selbstreproduktion des in sich abgeschlossenen Zirkels der gesellschaft-
lichen Führungsschicht in Frankreich. Wer dazugehören will, muss einen 
Erfolg an einer Eliteschule vorweisen. Durch die Lektüre und Interpre-
tation der Werke von Chamfort, Balzac und Claudel werden Tugenden, 

ANHANG 8: GIBT ES PHILOSOPHENKÖNIGE?

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

Geschmack, Takt, Augenmaß, Reflexion, Noblesse oblige, Urteils- und 
Tatkraft eingeübt. Die damit absolvierte Sozialisation prägt, so Bourdieu, 
die Sichtweise der späteren Elite auf die Gesellschaft. Eine regelgerechte 
Verinnerlichung von Le Père Goriot formt somit die Wahrnehmung- und 
Bewertungsschemata für die künftige Sicht auf Unter- und Oberschicht, 
gesellschaftlichen Aufstieg, familiären Zusammenhalt und gesellschaft-
liche Kälte.

Emmanuel Macron, der die Aufnahmeprüfung für die Elitehochschu-
le École normale supérieure zweimal verpasste, studierte, wie zeitweilig 
auch Nicolas Sarkozy, an der Universität Paris-Nanterre. Macron befass-
te sich mit Machiavelli und Hegel. Zwischen 1999 und 2001 arbeitete er 
als Assistent am Lehrstuhl von Paul Ricœur. Es stellt sich die Frage, wie 
sich Philosophie und Macht zueinander verhalten.

d. Macron und Ricœur

Bereits Platon versuchte sich als Vermittler von Macht und Ideenlehre 
als er die Tyrannei in Syrakus nach philosophischen Grundsätzen refor-
mieren wollte. In der Tradition von Annäherungen zwischen Philosophie 
und Praxis lotet Francois Dosse die Begegnung zwischen Paul Ricœur 
und Emmanuel Macron aus. 

Macron ist bei Étienne Balibar durch die Althusser-Schule gegangen, 
bevor er Paul Ricœurs Mitarbeiter wurde. Ricœur selbst schreibt im 
Vorwort zu La mémoire, l’historie, l’oubli aus dem Jahr 2000, dass er 
»Emmanel Macron […] eine fundierte Kritik des Stils und die Gestaltung 
des kritischen Apparats des vorliegenden Werkes verdankt.« (Ricœur 
2004, 18) Macron gehört heute dem Herausgeberkomitee an, das die 
Werke des verstorbenen Ricœur ediert.

Dosse stellt heraus, dass der Präsident aus der Zeit als Mitarbeiter des 
Philosophen vier Anliegen mitgenommen hat: Politik ist eine Praxis der 
Repräsentation, die Vernunft hat sich den Herausforderungen durch das 
Böse und die Gewalt zu stellen, Handlung ist ohne Freiheit nicht mög-
lich, ein Gesellschaftsvertrag ist von der Gerechtigkeit her zu sehen (vgl. 
Dosse 2018, 58f). »Wenn, wie Ricœur anzeigt, die Ethik der Moral vor-
ausgeht, dann lässt sich sagen, dass Emmanuel Macron ihm auch in die-
ser Beziehung folgt, sofern sein Projekt für eine gerechtere Gesellschaft 
Priorität gegenüber jeder Form einer durch Gesetze kodifizierten Mora-
lisierung des politischen Lebens erhält.« (ebd., 151) Die präsidiale An-
trittsrede Macrons vom Mai 2017 kreist um diese Gedanken.

Wenn wir die These Bourdieus über den Zusammenhang von Habi-
tusbildung und Elite ernst nehmen, haben wir von Macron den Ausbau 
einer großen Erzählung zu erwarten, die besagt, dass die nationale Iden-
tität eine narrative Identität wiederum verschiedener Erzählungen ist, die 

MACRON UND RICŒUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

ein vielfältiges Frankreich bezeugt und für ein gerechtes Gedächtnis ein-
tritt. Zuhören, Handeln und Spannungsausgleich im Sinne einer offenen 
Dialektik wären die Elemente der präsidialen Haltung.

Seit Napoleon I existiert gleichwohl eine geteilte Wahrnehmung zwi-
schen Außen- und Innenpolitik. Für Franzosen ist Napoleon der geniale 
Innenpolitiker, für den Rest Europas der Verlierer von Waterloo.

Innenpolitisch geht es heute in der Auseinandersetzung mit diffusen 
Gelbwesten um die Grundlagen einer gerechten Gesellschaft, außenpo-
litisch stehen in der EU diverse Projekte an wie die Besteuerung von Da-
tenunternehmen wie Facebook oder um den Aufbau einer gemeinsamen 
Außen- und Wirtschaftspolitik. 

Macron ist zur Rettung Europas angetreten und gewählt worden. 
»Was das Thema Europa – die Herausforderung zu Beginn des 21. Jahr-
hunderts – angeht, so besteht zwischen Ricœur und Macrons Position 
eine bemerkenswerte Nähe.« (212). Macron geht es um einen »dritten 
Weg« (221) zwischen einem Zurück zum Nationalstaat und dem Vorlauf 
zu bloßer Globalisierung. Der Karlspreisträger der Stadt Aachen hat aber 
das Problem, in Europa relativ deutlich zwischen Liberalen und Natio-
nalisten zu unterscheiden. Das bedroht eine Einigung. In außereuropäi-
scher Hinsicht hat sich Macron für die Rückgabe von Raubkunst einge-
setzt und ist damit zum Vorreiter in Europa geworden. Es stellt sich nur 
die Frage, ob damit lediglich eine Ent-Schuldung der Vergangenheit in-
itiiert oder gar zur einer »Ethik und Politik der gerechten Erinnerung« 
(Ricœur 1998, 113) beigetragen wird.

Die von Dosse betonte, inhaltliche Nähe zwischen der Politik 
Emmanuel Macrons und der Philosophie Paul Ricœurs hat keine Schu-
le gemacht. Die Mitglieder des Wissenschaftlichen Beirats des Fonds 
Ricœur wiesen erst kürzlich darauf hin, dass die gegenwärtige französi-
sche Politik durch den Bezug auf Ricœur weder zu legitimieren noch ab-
zulehnen sei. Dass Könige philosophieren oder Philosophen Könige wür-
den, ist nicht zu erwarten, aber auch nicht zu wünschen.

e. Der Dreiklang der Demokratie

Dennoch kann Politik, zumal die Emmanuel Macrons, an der von Paul 
Ricœur mitbegründeten Vision eines Dreiklangs der Demokratie bemes-
sen werden. Ihre drei Grundtöne lauten:

Erinnern als Fortführung guter Beispiele der Tradition. Hannah 
Arendt spricht von der Beachtung der »Glanzlichter der Menschheits-
geschichte«. (Arendt 1989, 163)

Nichtvergessen als Erinnerung an die vulnerablen Personen, die durch 
Gewalt zu Opfern wurden. Paul Ricœur erinnert an den Imperativ »Du 
wirst Dich erinnern! Du wirst nicht vergessen.« (Ricœur 1998, 56)

ANHANG 8: GIBT ES PHILOSOPHENKÖNIGE?

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

Anknüpfung an Möglichkeiten der Vergangenheit. Walter Benjamin 
mahnte den »Kampf für unterdrückte Vergangenheit« (Benjamin 1981, 
17. Geschichtsphilosophische These) an.

Das Politische lehnt sich an das Ethische an. Ethisch relevant sind der 
Mensch, das Tier und die Natur. Chantal Mouffe geht auf Bruno Latour 
zu, so dass sich das Ethische und das Politische befruchten, wenn sie 
sagt, dass es unerlässlich sei, die »ökologische Frage« mit »der sozialen 
Frage zu verknüpfen«, um eine »attraktive Vision« (Mouffe 2018, 73), 
die ein »kollektives Wollen«, das von »gemeinsamen Affekten getragen 
wird« (ebd., 90), formen zu können. Diese Elemente waren auch in der 
Bewegung En Marche lebendig, die mit dem Impuls einer linkspopulis-
tischen Bewegung startete. Macron unternahm den Versuch, sie auf den 
Bahnen der repräsentativen Demokratie zu etablieren. In dem Maße, wie 
dieser Versuch Gestalt angenommen hat, sind ihm die Gilets Jaunes ent-
gegengetreten. Offenbar unterscheidet die pathische Dimension des Po-
litischen von sich aus nicht zwischen rechts und links. Diese Unterschei-
dung ist erst zu erstreiten.

DER DREIKLANG DER DEMOKRATIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

Anhang 9: Digitalisierung der Lebenswelt als 
Angriff auf vulnerables Leben

Wenn man die Vulnerabilität zum Leitfaden einer Sozialphilosophie 
macht, ist es wichtig, direkt vor Missverständnissen zu warnen. Vul-
nerabilität bezeichnet sicherlich die passive, hinfällige, schwache und 
dunkle Seite der menschlichen Person und sie wäre damit das Gegen-
teil der aktiven, gesunden, starken, rationalen und vernünftigen Seite. 
Dieser Gegensatz ist beachtenswert. Doch nehmen wir an dieser Stelle 
eine Vulnerabilität in den Blick, die jener Vulnerabilität, die der Gesund-
heit entgegengesetzt ist, vorausgeht. Wir entwickeln die Vulnerabilität im 
Ausgang von der Phänomenologie der Leiblichkeit als Ambivalenz von 
Potenz und Endlichkeit.

Ein Mensch wird geboren, lebt und stirbt dann. Geboren wird der 
Mensch als leibliches Wesen. Das besagt, dass der Mensch als endliches 
Wesen geboren wird, denn der Leib ist ein Gewebe, das nicht für ewiges 
Leben gemacht ist. Durch seine Leiblichkeit ist der Mensch Geburt und 
Tod ausgesetzt. Darin ist eine Ambivalenz beschlossen. Gebürtlichkeit be-
deutet, dass ein Mensch das Potenzial hat, einen neuen Anfang zu reali-
sieren, also aus seinem Leben etwas zu machen. Der Mensch entfaltet zu 
diesem Zweck seine Vernunft. Er gründet eine Familie und pflegt Freund-
schaften. Er erfindet eine künstliche Welt und erobert das Weltall. Sein 
Anfangspotenzial ist eine Macht (gr. Dynamis, lat. Potentia, dt. Möglich-
keit). Endlichkeit bedeutet, dass das menschliche Leben zugleich ein Sein-
zum-Tode lebt. Es ist Potenz und gleichzeitig dem Verfall preisgegeben.

a. Phänomenologie der Leiblichkeit

Der Vollzug der menschlichen Existenz, der im Verhalten, Handeln und 
Sprechen besteht und der mit Bezug auf Andere und die Welt zu verste-
hen ist, bildet einen Ausgangpunkt, von dem aus nun eine Differenz von 
Leib und Körper getroffen werden kann. Der Leib ist Körper, sofern er 
nicht mehr als jemand, der sich der Welt zuwendet, auftritt, sondern als 
etwas, an dem Handlungen ausgeführt werden. Ich greife quasi als Leib 
in das Regal, um ein Buch herauszunehmen, verletze mich dabei und 
versorge später die blutende Stelle am meinem Körper mit einem Pflas-
ter. Ausgehend von Faktum der Leiblichkeit kann die Differenz Leib und 
Körper bestimmt werden. Die Differenz von Leib und Körper wird vom 
Leib aus getroffen. Der Leib tritt damit doppelt auf, nämlich als Orien-
tierungsnullpunkt und als Element einer Differenzierung. Systematisch 
hat Helmuth Plessner diesen Gedanken entwickelt.

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

Mit der Geburt ist gesetzt, dass wir auf Andere (Menschen, Tiere, Din-
ge) stoßen. Es ist unsere Aufgabe, zu ihnen ein vernünftiges Verhältnis zu 
etablieren. Dabei wirken zwei heteronome Kräfte in- und miteinander: 
das Ethische und das Politische.

b. Das Ethische und das Politische

Das Politische ist eine Gestaltungsmacht, um Gesellschaften und Insti-
tutionen aufbauen zu können, die eine Ausgestaltungen des Verhältnis-
ses zu Anderen realisieren. Das Ethische ist Anspruch, die gestalteten 
und zu gestaltenden Ordnungen des Sozialen (Freundschaft, Familie, 
Gesellschaft, Staaten) als nichtexklusiv zu gestalten. Ethik ist der An-
spruch auf Nichtexklusivität. Das heißt: niemand soll aus dem Schutz-
bereich von Achtung und Würde ausgeschlossen (exkludiert) werden. 
(Die Situation von Tieren und die der Natur ist dabei auch zu berück-
sichtigen). Die menschliche Praxis ist an diesem Anspruch der Nichtex-
klusivität zu messen.

Nicht jede Exklusion ist ein ethisches Problem. Der Anspruch der 
Nichtexklusivität impliziert zudem keine Harmonie, die in Gesellschaft 
und Politik unmöglich wäre. Betrachten wir dazu den hegemonialen Dis-
kurs des Politischen. Autorinnen wie Chantal Mouffe heben hervor, dass 
das Politische als Antagonismus zu verstehen sei. Jede gesellschaftliche 
Ordnung ist politischer Natur und basiert demnach auf einer Form von 
Ausschließung. Entscheidend ist nun, dass ein solcher Ausschluss den 
Anderen nicht zum Feind macht, da kontrahegemoniale Verfahrenswei-
sen zum Zuge kommen. Es gibt immer unterdrückte Möglichkeiten, die 
aber reaktiviert werden können. Das Ausgeschlossene ist damit nicht an-
nulliert und auf ein nacktes Leben reduziert.

Das Ethische bezieht sich auf den Anderen und ist nichtexklusiv, weil 
es den Anderen als Anderen bejaht. Das Politische bezieht sich auf das, 
was der Andere sagt und tut. Rede und Handlung des Anderen können 
bejaht, verneint oder verhandelt werden, ohne den Anderen auszuschlie-
ßen. Erst ein Nein, das sich nicht auf die Rede des Anderen, sondern auf 
dessen Person bezieht, macht diesen zu einem Feind, der Carl Schmitt 
zufolge zu vernichten ist. Feindschaft ist kein Wert für eine Demokratie!

Nur in einer Demokratie gilt das Ausgeschlossene als nicht schlechthin 
ausschließenswert und kann daher auf alternativem Wege zur Sprache 
kommen. Diese Bestimmungen zählen zu den Eckpunkten einer Auffas-
sung von Demokratie, die als Institutionalisierung von Konflikthaftigkeit 
(Claude Lefort), welche eine Bürgergesellschaft nicht zerbrechen lässt, 
verstanden werden kann.

Claude Lefort, Chantal Mouffe und andere Konflikttheoretikerin-
nen des Demokratischen sind so zu verstehen, dass die Prozesse einer 

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

Demokratie auf keine geschichtsphilosophisch fundierte Emanzipation 
und auch auf kein Gesamtziel des Guten und des Rechten zustreben, 
das alle Einzelanstrengungen harmonisch zum Nutzen aller in sich ver-
eint. Vielmehr bedeutet Konflikt, dass in einer Demokratie nicht immer 
alle gleichzeitig zum Zuge kommen. Deshalb ist das Ethische im Politi-
schen von großer Bedeutung. Das Ethische fragt danach, wie es um die-
jenigen steht, deren Anliegen keine Realisierung gefunden haben. Sind 
sie vernichtet wie ein Feind oder gibt es für sie jene alternativen Artiku-
lationsmöglichkeiten?

Das Ethische und das Politische stehen in einem Spannungsverhältnis 
zueinander. Damit ist gesagt, dass eine politische Exklusion nicht auch 
unweigerlich eine ethische Exklusion nach sich zieht. Mit einer Demo-
kratie ist kein politischer Ausschluss zu vereinbaren, der per se eine ethi-
sche Exklusion bedeuten würde. Das Ethische ist das Nichtantagonis-
tische. Das Politische kann dagegen als Konflikt um die Gestaltung des 
Anspruchs auf Nichtexklusivität verstanden werden, wie auch die Praxis 
der Inklusion. Wir wollen abschließend Richard Rorty zitieren, der die 
Demokratie als den Wunsch nach möglichst umfassender Erweiterung 
des Anwendungsbereichs des Wortes ›Wir‹ bezeichnet.

c. Zum Status des Ethischen I

Das Ethische begleitet die Auslegung der Leiblichkeit, es ist aber nicht 
aus einer Biologie des bedürftigen Mängelwesens herleitbar. Ausgang-
punkt des Ethischen ist das leibliche Selbst, das in einer Selbstsorge be-
griffen ist und zwar mit Anderen und anderen Anderen in der Welt. Von 
hier aus gilt es, eine nichtexklusive Ethik zu entwerfen. Dieser Entwurf 
führt, wie bereits angekündigt, die Cura sui als Gestaltung des endlichen 
Lebens durch Sachgebiete bekannter Prinzipien und Werte, die als ethi-
sche Durchführungen des sich von der Vulnerabilität der Leiblichkeit 
her ergebenden Selbst-, Welt und Fremdbezugs gedacht werden: Autono-
mie, Fürsorge, Familie, Ästhetik, Person, Menschenwürde, Anerkennung 
und Gerechtigkeit. Die Gleichzeitigkeit des Selbst-, Welt- und Fremdbe-
zuges, die mit Donald Davidson als dreibeiniges Stativ bezeichnet wur-
de, ist dabei der Ort, von dem aus jene Werte argumentativ erschlossen 
werden. Die Autonomie bezieht sich auf das Ich, die Fürsorge auf das 
Du. Anerkennung und Menschenwürde sind Qualitäten interpersoneller 
Relationen. Die Freundschaft bezeichnet ein Wir, die Familie bezieht sich 
ebenfalls auf das Wir. Sie verfügt dabei über die Besonderheit, ein Um-
schlagpunkt zwischen Interpersonalität und Gesellschaft zu sein. Die Ge-
rechtigkeit bezieht sich schließlich auf die Strukturen der sozialen Welt, 
der Institutionen und der Gesellschaft.

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

d. Zur Perspektive des Ethischen

Die Darstellung und Entfaltung ethischer Prinzipien und Werte im Zei-
chen einer Sozialphilosophie der Vulnerabilität ist an anderer Stelle detail-
liert erfolgt (vgl. Schnell 2017, Kap. 7 bis 15). An dieser Stelle soll lediglich 
die Perspektive dieser Ethik anhand einiger Aussagen skizziert werden. 

Leitend ist der Gesichtspunkt einer ethisch relevanten Andersheit. Sie 
wird gedacht mit Blick auf (Un)Begriffe wie etwa Nichtidentität (Ador-
no), Wiederholung (Deleuze) oder Fremdheit (Levinas). Andersheit ist nun 
nicht irgendeine Beliebigkeit, sondern eine Ausnahme vom Binärschema-
tismus, der als Ordnung vorausgesetzt ist und auch relevant bleibt. Aus-
nahmen sind Ausnahmen im Hinblick auf eine Ordnung. Wird die Ord-
nung annulliert, verschwindet auch die Ausnahme. Andersheit besagt: 
wie immer wir Akteuren begegnen, erscheinen sie im Licht des Ethischen. 
Wenn wir nach der Würde von Menschen fragen, gehen wir nicht da-
von aus, dass diese Menschen ethische Neutren, sondern ethisch bedeu-
tungsvolle Wesen sind. Der Andere gehört immer schon in den Schutzbe-
reich des Ethischen, wir sind ihm gegenüber nicht gleichgültig. In dieser 
»Nicht-Indifferenz« zeigt sich eine »Verantwortung« (Levinas 1992, 361) 
gegenüber dem und den Anderen. Aus diesen Annahmen leiten sich nach-
folgende Aussagen ab.

1.	 Die Andersheit der Person ist eine Ausnahme von der Besonderheit, 
die zu achten das allgemeine Gesetz gebietet. Andersheit realisiert 
ihre ethische Qualität in der Begegnung.

2.	 Indem die ethisch relevante Personalität von zuzuschreibenden Ei-
genschaften abgelöst und nun an die Begegnung gebunden wird, 
wird die Form des Ethischen in die Materialität des konkreten ge-
lebten Lebens eingeführt, ohne diese einseitig von der Reziprozität 
her zu verstehen.

3.	 Die Begegnung ist konstitutiv für die Würde. Ich bin Umwelt für den 
Anderen und kann mich selbst zurücknehmen. Meine Würde ist an 
die des Anderen gebunden.

4.	 In der Begegnung konstituiert sich die Person und mit ihr ihre Wür-
de als Meinesgleichen. Würde vermittelt zwischen der Andersheit 
der Person und einer auszuhandelnden Gerechtigkeit. Aushandlung 
ist zwar Reziprozität, sie geht aber in ihr nicht auf. Sie lässt eine An-
dersheit in Form einer Ausnahme von der Reziprozität zu.

5.	 Die Ausnahme erweitert die Gerechtigkeit um eine als sinnhaft er-
fahrene Gabe von Gütern an die Adresse Anderer.

6.	 Der Versuch einer nichtexklusiven Ethik führt zu bestimmten Kon-
sequenzen im Hinblick auf eine Gesellschaft und ihre Politik.

7.	 Wir sind mit der Tatsache konfrontiert, mit Menschen zu koexistie-
ren, denen wir mehr geben als sie uns erstatten.

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

8.	 Achtung und Schutz schließt ethische Andersheit ein, also auch die 
Würde von Menschen, die wir persönlich nicht leiden mögen und 
mit denen wir auf engem Raum nur ungern zusammenleben.

9.	 Ethisches Verhalten ist kein Dienst nach Vorschriften und Binär-
codes, sondern wesentlich eine würdevolle Begegnung auch mit de-
nen, die aus dem Raster der Vernunft fallen.

e. Zum Status des Ethischen II

Das Ethische ist nicht aus der Biologie und nicht aus der Anthropologie 
herleitbar, aber es bezieht sich auf die Leiblichkeit (vgl. Schnell 2004). 
Die Art dieses Bezugs nennen wir mit Freud und Jean Laplanche eine 
Anlehnung. Eine Anlehnung bezeichnet eine Relation aus Elementen im 
Sinne einer Nachbarschaft. Deren Elemente stehen in sich und verste-
hen sich dennoch als Nachbarn. Wir wollen dieses Verhältnis im Sinne 
von Levinas präzisieren.

Einer Reduktion des Ethischen auf eine Bedürftigkeit, die aus einer 
biologischen Mängelausstattung des Menschen herrührt, hat Levinas 
stets eine klare Absage erteilt. Zu diesem Zweck unterscheidet er zwi-
schen Bedürfnis und Begehren.

Das Bedürfnis beschreibt einen Kreislauf. Ein Subjekt hat einen Man-
gel (an Wissen, Anerkennung, Nahrung, Kapital etc.), den es durch eine 
Aneignung des Fehlenden ausgleicht. Gleich der Nahrungsaufnahme 
setzt diese Aneignung immer wieder neu ein und von vorne an. Das Be-
dürfnis gehört in das Register der Ontologie. Jede Ontologie ist eine Phi-
losophie der Macht, weil sie das Andere auf das Selbe reduziert.

Das Begehren beschreibt hingegen eine Bewegung zum Anderen hin, 
die vom Anderen ausgeht und nicht zum Selben zurückkehrt. »Das Be-
gehren des Anderen entsteht in einem Wesen, dem nichts fehlt.« (Levinas 
1983, 219) Das Begehren, das auch bei Jacques Lacan eine gewichtige 
Rolle spielt, entstammt dem Register der Metaphysik. Das metaphysi-
sche Begehren strebt nach dem ganz und absolut Anderen, von dem wir 
bereits im Zusammenhang mit der Ethik und Sozialphilosophie der Vul-
nerabilität gesprochen haben. Die Metaphysik geht der Ontologie vo-
raus.

Aus der Differenzierung zwischen Bedürftigkeit und Ethik leiten wir 
das Argument ab, dass der Angriff der Digitalisierung auf die Materi-
alität der Welt das Ethische nicht gleich mitverzehrt, sondern ihm und 
auch dem Politischen eine Chance lässt. Bevor wir zu dieser Möglich-
keit kommen, soll nachfolgend zunächst der Prozess der Digitalisierung 
skizziert werden. 

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

f. Digitalisierung und Postbiologie

Fast jede technologische Revolution beinhaltet einen Angriff auf die Vul-
nerabilität des endlichen Lebens. Dieser Angriff tritt wechselweise als 
Überwindung, Leugnung, Abschaffung oder als Verbesserung des Da-
seins auf.

Im Renaissancehumanismus von Pico della Mirandola wird das Inne-
re des menschlichen Geistes als Träger von Würde (De hominis dignita-
te) hervorgehoben und der menschliche Leib als Malum, das eine Voll-
kommenheit des Daseins verunmöglicht.

Die modernen Bio-, Neuro- und KI-Wissenschaften und -technologien 
verstehen sich seit den 60er Jahren als diejenigen, die das Malum über-
winden können. Klassisch ist die Programmschrift von Hans Moravec 
aus den späten 80er Jahren. Demnach müssen wir am Menschen den 
üblichen Dualismus exekutieren: Körper und Geist. Der Geist ist poten-
tiell unsterblich, weil er aber an einen endlichen und damit mangelhaf-
ten Körper gebunden ist, kann er seine Macht nie völlig ausschöpfen. 
Das ändert sich, wenn es gelingt, »unseren Geist aus unserem Gehirn zu 
befreien« (Moravec 1990, 152). Der Mensch kann ins Unendliche einer 
»postbiologischen Welt« (ebd., 14) aufbrechen. Diese Möglichkeit stand 
der Renaissance noch nicht zu Verfügung. Der menschliche Mangel ist 
nun ausgeglichen.

In den 90er Jahren werden die Möglichkeiten des Internet mit der vi-
sionären Robotik verschmolzen. Die Anthropologie des Cyberspace sieht 
die Menschheit als kollektives Cogito vor. Jeder kann mit jedem kom-
munizieren und jeder lernt von jedem. Science und science fiction vermi-
schen sich, weil die Natur erstmals als digitale Natur verstanden wird.

Der Mensch ist ein Cyborg und tritt als Nachricht auf, weil er in quan-
tifizierbaren Daten zu fassen ist. Diese und andere Ideen sind zum Ende 
des letzten Jahrhunderts bereits komplett ausformuliert. »Der Leib und 
die Endlichkeit des Menschen, die Widerständigkeit der Dinge, kurz: 
das, was bisher als Schicksal galt, wird komplett zur Option erklärt.« 
(Schnell 2002b, 165) Die Diskussion um die Digitalisierung knüpft an 
diese Macht an.

g. Serres und die Digital Natives

Die Digitalisierung hat auch Aspekte einer neuen und weltweiten Pop-
kultur. Sie wird von den nach 1980 Geborenen gebildet und ist nicht 
per se ein Kulturverfall. Die Digital Natives sind auch die Trägerschicht 
gegenwärtiger Gesellschaften in Europa. Früher, als wir noch Briefe ge-
schrieben haben, war nicht alles besser. Für Michel Serres gibt es daher 
Gründe, die Möglichkeiten der vernetzten Generation auszuloten.

SERRES UND DIE DIGITAL NATIVES

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

Junge Erwachsene in Europa leben heute in einer neuen Geschichte 
und einer anderen Zeit als ihre Eltern. Sie kennen keinen Krieg, sie wer-
den lange leben, sie kommunizieren durch das Internet. »Die Kinder«, 
wie Serres sie nennt, »haben sich also im Virtuellen eingerichtet« (Serres 
2013, 14). Das Internet ist globale Form, die, wie apriorische Formen 
der Anschauung und der Schematismus, beliebige Inhalte subsumieren 
und kommunizierbaren Sinn ermöglichen. Das Handy ist kein Telefon 
mehr, sondern ein Computer, der einen Datenaustausch durch Raum und 
Zeit realisiert. Alles Bisherige verdampft unter der neuen Form. »Dies zu-
grunde gelegt, werden wir gleichwohl neue Bande erfinden müssen. Die 
Zahl der Facebook-Nutzer, die sich jener der Weltbevölkerung nähert, 
legt davon Zeugnis ab.« (ebd., 18). 

Eine alte, auf Neil Postman zurückgehende These besagt, dass wenn 
Unterschiede in der Verfügung über Wissen aufgehoben werden, die Ge-
nerationen sich massiv verändern würden. Diese von Postman als apo-
kalyptische Vision gemeinte Prognose ist für Serres eingetreten. »Alle 
Welt hat das Wissen, das verbreitet ist, bereits. Zur Gänze. Zur freien 
Verfügung. Zur Hand. Jederzeit zugänglich im Netz, bei Wikipedia, mit 
dem Handy, durch jedes beliebige Portal.« (35) Das kollektive Cogito 
kann wirklich werden. Im Unterschied zu Postman, der vor 30 Jahren zu 
den Trauernden am Grab der Gutenberg-Galaxie zählte, spricht Serres 
von der Möglichkeit einer »Demokratie des Wissens« (37) im Geist des 
Disparaten. Die Differenz von Schüler und Lehrer, Wissen und Nichtwis-
sen, Autorität und Gefolge schwindet. Es gibt keine Medien des Journa-
lismus mehr, die etwas hervorheben, das dadurch wichtig wird und als 
wichtig von Lesern oder Sehern zur Kenntnis genommen und weiterer-
zählt wird. Es werden von jedermann Bilder und Informationen produ-
ziert und gesendet. 

All das hat Tradition. Der Empfänger ist auch Sender (Brecht, Radio
theorie), Reproduktion ist Aufklärung (Benjamin, Kunstwerk im Zeit-
alter …), das elektronische Medium hat eine mobilisierende Kraft (En-
zensberger, Baukasten zu einer Theorie der Medien). Und diese Tradition 
lebt offenbar. Eine direkte, plurale Demokratie, die die Codes des Na-
tionalstaates hinter sich gelassen hat, ist in Massengesellschaften durch 
das Internet und seine User heute möglich. Diese Vision ist zugleich eine 
Ideologie.

Dieser Doppelaspekt wird von Serres zu betonen völlig vergessen. Ent-
weder ist man mit Husserl der Meinung, dass die Lebenswelt in ihrer We-
sensstruktur ungeändert bleibt, was immer wir kunstlos oder als Kunst 
tun, dann ist sie vor jeder Ideologie geschützt. Oder Raum und Zeit sind 
nicht mehr wie einst auf der Lorettohöhe, dann gibt es Gründe, die Ver-
änderungen auch als Deformation wahrzunehmen

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

h. Digitalisierung der Lebenswelt

»Zum modernen In-der-Welt-sein gehört die Technisierung der Lebens-
welt, die mit der Digitalisierung eine qualitativ neue Stufe erreicht hat.« 
(Fellmann 2006, 191) Der umfassende Prozess der weltweiten Digita-
lisierung prägt seit langer Zeit alle gesellschaftlichen Systeme in unter-
schiedlicher Weise. Zahlreiche Veränderungen sind bereits real gewor-
den, andere und weitere werden erwartet, erhofft und befürchtet. Die 
digitale Transformation kann als ein Angriff auf die selbstverständ-
lichsten Selbstverständlichkeiten und damit als ein solcher auf das, was 
Edmund Husserl eben als Lebenswelt bezeichnet, verstanden werden 
(vgl. ebd., 134ff). Die Lebenswelt ist die Welt, in der sich unser ganzes 
Leben praktisch abspielt und von der alle Sinnbildungen ausgehen und 
auf die alle Sinnbildungen wiederum abzielen. Wir befinden uns derzeit 
in einem Prozess der »Digitalisierung der Lebenswelt« (Schnell/Dunger 
2019). Die Digitalisierung ist die Transformation der Welt in quantifi-
zierbare Daten bei gleichzeitiger Automatisierung.

Die Digitalisierung hat zugleich mindestens drei Triebkräfte: das Di-
spositiv aus Politik, Wirtschaft und Wissenschaft. Die Triebkräfte ver-
folgen mit der Digitalisierung Interessen, die sich aber nicht decken. Sie 
sind jenseits von Pro und Contra angesiedelt, da sie weder zu Bejahung 
noch zur Ablehnung anstehen. Die Folgen der Digitalisierung der Le-
benswelt sind ambivalent, denn es gibt wünschenswerte und nichtwün-
schenswerte Konsequenzen.

i. Digitalisierung der Lebenswelt im Licht einer Sozialphilosophie  
der Vulnerabilität – Thesen

1.	 Digitalisierung ist der Angriff auf die Materialität der Lebenswelt. 
Als Eros wird die Kraft bezeichnet, die Personen, die einander an 
einem bestimmten Ort in der Welt begegnen, zueinander zieht. Die 
Initialzündung ist dabei der Blick auf die leibliche Erscheinung des 
Anderen. Gang, Haltung, Aussehen fallen auf. Von hier aus gilt es, 
den Anderen kennenzulernen. Seinen Namen, Alter, Stand, Klasse, 
Beruf. Die Digitalisierung, die Menschen zusammenbringt, die sich 
im Alltag nie getroffen hätten, verkehrt diesen Logos ins Gegen-
teil. Durch das digitale Matching werden zunächst ortlose, quanti-
fizierbare Eigenschaften einer Person in Form von Daten angebo-
ten. Man erfährt zuerst Namen, Alter, Stand, Klasse, Beruf und hat 
aufgrund der Datenlage dann zu entscheiden, ob eine Anziehungs-
kraft bestehen könnte. Diese Versuchsanordnung zerstört jedoch 
den Eros - sofern nicht ein glücklicher Zufall, der die Absicht be-
günstigt, hinzutritt.

DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT IM LICHT EINER SOZIALPHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

2.	 Digitalisierung ist die Transformation der Lebenswelt in quantifi-
zierbare Daten. Bäume filtern das Treibhausgas CO2 aus der Atmo-
sphäre. Bäume sind wichtig. Aber der einzelne Baum zählt nichts! 
Für das Konzert des Sängers Ed Sheeran im Sommer 2018 hätten 
auf einem Parkplatz der Düsseldorfer Messe 104 Bäume gefällt wer-
den sollen. Der Oberbürgermeister versprach, dass anderswo neue 
und mehr Bäume gepflanzt würden. Der Baum erbringt eine Leis-
tung, die bilanziert werden kann. 105 Bäume sind besser als 104, 
weil mehr Treibhausgas gebunden wird. Dieses Mehr ist mit Punkt 
und Komma bezifferbar. Ein Baum ist digitale Natur. 

3.	 Digitalisierung ist Transformation von Verantwortung in abzahlba-
re Schuld. Der private und öffentliche Verkehr ist gefährlich. Es ist 
sicherer und daher geboten, wenn nicht mehr der Mensch selbst, 
sondern automatisierte Systeme fahren, wie die Ethikkommission 
»Automatisiertes und Vernetztes Fahren« im Juli 2017 festhält. Der 
Sicherheitsdiskurs sagt, dass es besser ist, wenn auf einer stark fre-
quentierten Kreuzung jährlich nur 22 statt 29 Menschen sterben. 
Verantwortung wird zur abzahlbaren Schuld. Das ethische Argu-
ment, dass der Wert des Lebens nicht quantifizierbar ist und dass 
deshalb jeder Toter einer zu viel ist, hat im Sicherheitsdiskurs kei-
nen Platz.

4.	 Digitalisierung ist Optimierung des Lebens. Ein Cyborg ist ein 
Mensch, dessen Fähigkeiten durch Implantate verbessert werden. 
Ein RFID-Chip funktioniert als Datenspeicher, der das Fühlen und 
Verarbeiten von Reizen optimiert und zudem gänzlich neue Opti-
onen eröffnet. Wenn das Implantat in die Fingerkuppe eingesetzt 
wird, ist es dem Cyborg möglich, Musik zu hören, wenn er seinen 
Finger ans Ohr legt. Der Einsatz solcher Implantate kann Menschen 
mit Behinderungen helfen, sich in der Welt besser zu orientieren. Die 
Optimierung ist als solche allerdings nicht nur eine Option, sondern 
auch eine Norm, die diejenige als nicht normal aussondert, die sich 
nicht optimieren lassen. 

5.	 Digitalisierung ist Kontrolle. Zur Gewährleistung von Sicherheit 
lässt die Polizei in Shanghai in einigen Stadtteilen Gesichtserken-
nungsdrohnen ausschwärmen. Sie vergleichen biometrische Fotos 
von Straftätern mit den Gesichtszügen von Passanten und erzielen 
Treffer in 90% der Fälle. Kontrolle und Überwachung beendet die 
Freiheit der Person, weil im Zeichen von herzustellender Sicherheit 
a priori jeder ein Verdächtiger ist. In westlichen Ländern überwa-
chen Arbeitgeber ihre Angestellten, um sogenanntem Zeitdiebstahl 
vorzubeugen. 

6.	 Digitalisierung verdeckt die Angst vor dem Tod. Die Verbesserung 
der Altenpflege sieht in Shanghai vor, dass personbezogene Daten 
besonderer Art von Rentnern erhoben, gespeichert und ausgewertet 

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

werden. Body-Mass-Index, Blutdruck, Atemfrequenz werden per-
manent durch Watches an Interventionsteams gemeldet, die in Kri-
senfällen eingreifen. Alle bekannten Visionen einer perfekten Ge-
sundheitskontrolle sind totalitär. Der Totalitarismus hat Angst vor 
dem Tod, weil sich der Tod seinem Zugriff entzieht.

j. Technologie und Zeit

Der Bezug auf den Tod ist eine Bezugnahme auf die Zeitlichkeit des 
Daseins. Laut Hans Blumenberg bleiben Technologie und Automati-
sierung, die die Digitalisierung perfektioniert, ohne Bezug zur Endlich-
keit des Lebens unverständlich. »Das Wesen der Technik ist ganz und 
gar nichts Technisches.« (Heidegger 1988, 5) Die Wahrheit dieses Sat-
zes von Heidegger zeigt sich auch hier und jetzt. Der Impuls der Technik 
ist nichts Technisches, denn es ist vielmehr der Wille »zur Verlängerung 
des menschlichen Lebens« (Blumenberg 2015, 270), den wir auch in der 
Postbiologie am Werke sehen. Da aufgrund der Endlichkeit des mensch-
lichen Leibes der Wille zur »Verlängerung der Lebenszeit« an definiti-
ve Grenzen stößt, wird er durch ein Ersatzprogramm abgelöst. Wenn es 
also nicht erheblich viel mehr Zeit geben kann, dann kann es aber doch 
zu einer »Beschleunigung der (die Endlichkeit) erfüllenden Prozesse mit 
Ereignissen, Erfahrungen, Produkten, Bildern (und) Eindrücken« (ebd., 
271) kommen. In der Kürze der Zeit wird erheblich viel mehr realisiert. 
Die Digitalisierung und ihre Automatisierung ermöglichen eine immer 
effektivere Nutzung und Auskostung der Endlichkeit. 

k. Das Ethische und das Politische im Zeichen der Postdigitalisierung 

Dirk Baecker zufolge ist die Digitalisierung die vierte Medienepoche der 
kulturellen Welt (vgl. Baecker 2018). Daraufhin wäre eine Postdigitali-
sierung, wie wir zunächst nur abgrenzend sagen können, der Anbruch 
einer fünften Epoche, die die Quantifizierung der Lebenswelt überschrei-
tet und das Ethische und das Politischen vor neue Herausforderungen 
stellt. Es wurde bereits erwähnt, dass aus der Ansicht, dass das Ethische 
nicht auf die Biologie des bedürftigen Menschen reduziert werden kann, 
das Argument abgeleitet wird, dass der Angriff der Digitalisierung auf 
die Materialität der Welt das Ethische nicht gleich mitverzehrt, sondern 
ihm und auch dem Politischen Optionen eröffnet. Dieser Aspekt soll ab-
schließend betrachtet werden.

Um das Ethische positiv fassen zu können, bietet sich die Figur des 
Überschusses an, die Adorno wählt, um die Flucht des Nichtidenti-
schen aus der Kategorie beschreiben zu können. Das Ethische soll in 

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE IM ZEICHEN DER POSTDIGITALISIERUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

inhaltlicher Hinsicht an der Differenz von idem und ipse im Hinblick 
auf den Begriff der vulnerablen Person verdeutlicht werden. Die Über-
legungen stehen insgesamt im Kontext des Angriffs der Digitalisierung 
auf vulnerables Leben.

Zunächst ist festzuhalten, dass die Digitalisierung inhuman ist, weil 
sie eine halbierte Humanität produziert, die nur die regel- und tech-
nikförmige Seite menschlicher Kommunikation fördert und zugleich 
die Endlichkeit und damit die Andersheit, Unbestimmtheit, Abwei-
chung, Überschreitung, Unausdeutbarkeit ausblendet, die wesentlich 
zum Menschlichen gehören und daher ethisch sehr relevant sind (vgl. 
Meyer-Drawe 1996; Gamm 2000). Halbiert ist Humanität, wenn der 
Glaube real ist, dass Kommunikation eine Reaktion auf eindeutige Zei-
chen und Codes ist. Humanität ist jedoch mehr als das, was als perso-
nenbezogene Daten gefasst, gesendet, kommentiert und gespeichert wer-
den kann. Um den Überschuss des Humanen über quantifizierbare Daten 
betonen zu können, wird an dieser Stelle an eine frühere Argumentation 
angeknüpft, die ausgehend von Paul Ricœur bereits vor fast 20 Jahren 
in die biopolitische Diskussion eingeführt worden ist (vgl. Schnell 1999). 
Es handelt sich um das Konzept der narrativen Identität, das zu erklären 
versucht, worin die Identität einer Person besteht. Die Implikationen der 
langen und tiefgehenden philosophischen Diskussionen über die »Per-
son« sind anderswo thematisiert (vgl. Schnell 2016b). 

Im Mittelpunkt steht die Frage, was an einer Person sinnvollerweise 
als Objekt digitaler Kommunikation verstanden werden kann, weil es 
z.B. personenbezogene Angaben im Sinne des Datenschutzgesetzes be-
trifft im Unterschied zu dem, was an einer Person nicht dazu zählt, weil 
es an die Präsenz des Anderen gebunden ist. Das Auftaktargument lau-
tet, dass die Identität einer Person aus zwei Elementen besteht: der Sel-
bigkeit (idem) und der Selbstheit (ipse). Die Selbigkeit betrifft das Was 
einer Person und damit unsere Eigenschaften, die wir als Habitualitä-
ten und als Charakter erwerben. Jene Eigenschaften haben sich im Lau-
fe der Zeit und auch gegen den Lauf der Zeit, der eine Person durch das 
Altern verändert, stabilisiert. Durch meine Eigenschaften (idem) bin ich 
im Unterschied zu anderen Personen identifizierbar. Bestimmte dieser Ei-
genschaften gelten als Daten, die meine Person im Rahmen von Über-
prüfungen an Flughäfen oder in Behörden feststellbar machen. Ein ande-
rer Aspekt der Identität bezieht sich auf das Wer einer Person und meint 
deren Selbstheit (ipse). Auch er erklärt, wie Identität als meine Bestän-
digkeit in der Zeit und durch die Zeit hindurch möglich ist. Die Identi-
tät ist hier an die Begegnung mit Anderen gebunden. Ein Musterbeispiel 
dafür ist das Versprechen. 

Wenn ich verspreche, dir morgen bei der Gartenarbeit helfen zu wol-
len, tue ich eigentlich etwas, das unmöglich ist. Woher will ich denn 
heute wissen, dass ich morgen noch derselbe sein werde? Es könnte sein, 

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

dass der Lauf der Dinge meine Absichten verändert, sodass ich morgen 
keine Lust mehr zur Mithilfe verspüre. Wenn derart empirische Argu-
mente Gültigkeit besäßen, dann wären Abkommen und Verpflichtun-
gen zwischen Menschen völlig unmöglich. Das Versprechen ist demge-
genüber nun aber eine Institution, die Identität wider die verändernde 
Zeit ermöglicht. Wenn ich dir etwas verspreche, dann lege ich im An-
gesicht deiner Person fest, dass ich treu bei meinem gegebenen Wort 
und damit bei mir selbst, meiner Absicht und auch bei dir bleiben wer-
de. Wie immer sich meine Neigungen über Nacht ändern mögen, ich 
verspreche dir heute, dass ich auch morgen noch ich selbst sein werde. 
Im Wort-Halten drückt sich die Selbstheit (ipse) meines Selbst aus und 
zeigt, wer ich bin. 

Dieses Konzept betont, dass Identität zwei wichtige Elemente hat: das 
Wer und das Was einer Person. Beide sind relevant. Für die hier bespro-
chenen Zusammenhänge folgt daraus, dass der Überschuss des Wer über 
das Was dafür sorgt, dass eine Person nicht nur ein X ist, das in ein Pro-
fil eines Datensubjekts passt oder passend gemacht wird.

l. Ethik der Digitalisierung?

Das ethische Ziel, das von Befürwortern der Digitalisierung formuliert 
wird, ist die Beförderung der Autonomie der Person, die Verbesserung 
von Fürsorge um Andere und eine Optimierung des Gemeinwohls. Die 
Digitalisierung würde damit unser Verständnis von Autonomie, Fürsorge 
und Gerechtigkeit als zentrale Werte der Demokratie weiterentwickeln. 
Es ist nun sehr wichtig, auf diese Ankündigung differenziert zu reagie-
ren, um Ambivalenzen ausleuchten zu können. 

Einerseits ist zu betonen, dass das bisherige Verständnis von Autono-
mie Selbstbeherrschung verlangt, dass Fürsorge rationale Aushandlung 
und dass Gerechtigkeit auch Ökonomisierung bedeutet. Die Person, der 
Autonomie, Fürsorge und Gerechtigkeit als Werte gelten, ist dabei selbst 
ambivalent, wie George Herbert Mead gezeigt hat.

Identität gilt ihm als dialogische Identität, denn Ich bin Zwei, ein Me 
und ein I. Eine gewisse »Spaltung der Persönlichkeit« (Mead 1973, 185) 
ist normal. »Der Dialog zwischen I und Me macht Identität aus.« (ebd., 
222) Das Me enthält Haltungen und Konventionen Anderer, die ich in 
mir habe. Das I ist die kreative Reaktion auf diese konventionellen Hal-
tungen, es äußert sich als »Gefühl der Freiheit, der Initiative.« (221) 
Identität hat eine geregelte und eine spontane Seite. An diese vorhande-
nen Aspekte kann die Transformation von Personen in Quantified Self 
and Others anknüpfen. Auch in diesem Sinne passt die Digitalisierung 
zu dieser Gesellschaft, in der wir leben, wie auch Armin Nassehi darge-
stellt hat (vgl. Nassehi 2019).

ETHIK DER DIGITALISIERUNG?

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

Die Digitalisierung fördert damit aber, wie bereits erwähnt, die Hal-
bierung von Humanität und Reduktion einer Person auf ihre Selbigkeit. 
Dem ist entgegenzuhalten, dass andererseits das bisherige Verständnis 
von Autonomie nicht nur Selbstbeherrschung, sondern auch eine Pas-
sivität, eine Leiblichkeit und eine Endlichkeit der Person bedeutet, dass 
Fürsorge um andere immer auch über rationale Aushandlungen hin-
aus den Anderen als Anderen im Blick hat und dass Gerechtigkeit im-
mer auch eine Gabe beinhaltet, die jedes Nutzenkalkül übersteigt (vgl. 
Schnell 2017). An diese Aspekte knüpft die Digitalisierung nicht an, sie 
droht sie vielmehr zu entwerten. 

Digitalisierung ist in ethischer Hinsicht zutiefst ambivalent. Eine ethi-
sche Bewertung der Digitalisierung muss diese Ambivalenz berücksich-
tigen und auf die Gefahr einer Halbierung von Humanität und damit 
der Reduktion von Autonomie, Fürsorge und Gerechtigkeit auf quanti-
fizierbare Daten hinweisen. Diese Bemühung gehört in den öffentlichen 
Raum, der heute immer auch Aspekte der Digitalisierung aufnimmt. Das 
Ethische verweist damit auf das Politische. 

m. Das Politische und die Politik der Postdigitalisierung 

Bruno Latour unterscheidet zwischen zwei Arten von Politik (vgl. Latour 
2005). Die Politik des Wie betont diskursive Prozeduren. Hier haben wir 
es mit der modernen Politik der Verfahren zu tun, die formale Bedingun-
gen normativ auszeichnet, unter denen eine akzeptable Einigung über 
öffentliche Sachfragen möglich ist. In diesem Sinne betont Habermas, 
dass sich praktische Diskurse ihre Inhalte geben lassen müssen, denn sie 
selbst sind leer (vgl. Schnell 2017, 47f). Genau darin sieht Latour eine 
problematische Begrenzung des politischen Prozesses. Eine Tendenz zur 
Objektvermeidung, wie er es nennt, führt dazu, dass unklar wird, für 
welche Inhalte Politik eintreten solle. 

Der Politik des Wie stellt Latour eine Politik des Was zur Seite. Die-
se Dingpolitik, wie er sie nennt, soll realistischer als die Politik der Ver-
fahren sein, indem sie mit der Sache (res) der res publica ernst macht. In 
diesem Sinne müsste eine objektorientierte Demokratie Gegenstände zur 
Sprache bringen, die für alle relevant sind, wie man mit Hannah Arendt 
sagen könnte. In dieser Bestimmung liegt jedoch wiederum ein Problem 
verborgen. Allgemeine Relevanz ist, zumindest unter nachmetaphysi-
schen Bedingungen, das Ergebnis einer Interpretation, die jemand in Na-
men einer Öffentlichkeit vornimmt. Cornelius Castoriadis würde darauf 
hinweisen, dass damit das Risiko politischer Entfremdung gegeben sei.

Ein Zusammenhang von Wie und Was ist doppelt zu denken. Ein-
mal im Sinne einer Ergänzung (Inhalte benötigen Verfahren) und dann 
auch als Konfrontation. Ein Protest tritt für einen Inhalt ein, der Staat 

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

antwortet mit Formerfordernissen. Häufig tritt hier eine Macht auf, die 
sich als Transparenz tarnt.

Im Zeichen einer Postdigitalisierung wollen wir den Ausführungen 
Latours eine Politik des Wer hinzufügen. Sie verteidigt den Überschuss 
des Wer und der Unausdeutbarkeit des Selbst (G. Gamm) gegenüber dem 
digitalisier- und beherrschbaren Was einer Person. Einer Politik des Wer 
geht es somit primär weder um Verfahren noch um Objekte, sondern da-
rum, dass Personen im Öffentlichen sichtbar werden. Gedacht ist beson-
ders an Personen, die vom öffentlichen Erscheinen ausgeschlossen sind. 
Wir sind weit davon entfernt, mit Édouard Louis die französische Bewe-
gung der Gelbwesten pauschal zu verteidigen oder mit Chantal Mouffe 
einen linken Populismus. Dennoch lässt sich sagen, dass darin Momente 
einer Politik des Wer enthalten sind. Der Mensch ist nicht nur ein homo 
digitalis, sondern auch eine vulnerable Person (Wer, Jemand)! 

DAS POLITISCHE UND DIE POLITIK DER POSTDIGITALISIERUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

Literatur

Accarino, B. (1984): »Vertrauen und Versprechen«, in: Dahme/Rammstedt 
(Hg.) (1984).

Adorno, Th.W. (1983): Minima Moralia, Frankfurt/M.
– (2019): Aspekte des neuen Rechtsradikalismus, Berlin.
Agamben, G. (2003): Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge 

(Homo sacer III). Frankfurt/M.
Apel, K.O. (1988): Diskurs und Verantwortung, Frankfurt/M.
Arendt, H. (1981): Vita Activa, München/Zürich.
– (1986): Über die Revolution, München/Zürich.
– (1989): Zur Zeit, München.
Arendt, H. (1963): Über die Revolution, München/Zürich.
– (1987): Wahrheit und Lüge in der Politik, München/Zürich.
Aries, Ph. (1975): Essais sur l’historie de la mort en Occident, Paris.
Aristoteles (1986a): Die Nikomachische Ethik, München.
Arnason, J.P. (1986): Praxis und Interpretation, Frankfurt/M.
Badiou, A. (2008): Wofür steht der Name Sarkozy?, Zürich/Berlin.
Baecker, D. (2018): 4.0 oder die Lücke, die der Rechner lässt, Leipzig.
Bäumel, F./Schnell, M.W. (2019): »Pflegerisches Schmerzmanagement auf 

der Intensivstation«, in: Schmerz und Schmerzmanagement (1/2019).
Barthes, Roland (1974): Sade. Fourier. Loyola, Frankfurt/M.
– (1980): Lektion, Frankfurt/M. 
– (1983): Elemente der Semiologie, Frankfurt/M.
– (1984): Fragmente einer Sprache der Liebe, Frankfurt/M.
– (1989): Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie, Frankfurt/M.
– (2005): Das Neutrum. Vorlesung am Collège de France 1977-1978, Frank-

furt/M.
– (2010a): Mythen des Alltags, Berlin
– (2010b): Über mich selbst, Berlin.
– (2010c): Tagebuch der Trauer, München.
– (2015): Auge in Auge. Kleine Schriften zur Fotografie, Berlin.
Baudelaire, Ch. (1980): Gesammelte Schriften 4, München.
Baudrillard, J. (1978): Kool Killer oder Der Aufstand der Zeichen, Berlin.
– (1979): Agonie des Realen, Berlin
– (1982): Der symbolische Tausch und der Tod, München. 
– (1995): Amerika, München.
Baule, B. (Hg.) (1996): Hannah Arendt und die Berliner Republik. Berlin.
Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Mo-

derne, Frankfurt/M.
Becker, E. (1976): Dynamik des Todes. Die Überwindung der Todesfurcht, 

Frankfurt/M.
Bedorf, Th. (2015). »Politische Gefühle«, in: Bedorf, Th./Klaas, T. N. (Hg.) 

(2015): Leib – Körper – Politik, Weilerswist.

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

Bedorf, Th./Fischer, J./ Lindemann, G. (Hg.) (2010): Theorien des Dritten. 
Innovationen in Soziologie und Sozialphilosophie, München.

Benjamin, W. (1981): Zur Kritik der Gewalt, Frankfurt/M.
– (1983): Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-

keit, Frankfurt/M.
– (1991): Über den Begriff der Geschichte, in: ders.: Gesammelte Schriften, 

Frankfurt/M.
Bergemann, L. (2018): »Ethische Probleme im Gesundheitswesen und Kon-

zepte der Vulnerabilität«, in: Bergemann. L./Frewer, A. (Hg.) (2018): Au-
tonomie und Vulnerabilität in der Medizin, Bielefeld.

Bloch, E. (1974: Ästhetik des Vor-Scheins, Frankfurt/M.
Blumenberg, H. (1974): »Ernst Cassirer gedenkend«, in: ders. 1981: Wirk-

lichkeiten, in denen wir leben, Stuttgart.
 – (1987): Das Lachen der Thrakerin. Eine Urgeschichte der Theorie, Frank-

furt/M.
 – (2015): Schriften zur Technik, Berlin.
Borck, C. (2016): Medizinphilosophie, Hamburg.
Bourdieu, P. (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis, Frankfurt/M.
 – (1982): Die feinen Unterschiede, Frankfurt/M.
 – (1983): Eine illegitime Kunst. Die sozialen Gebrauchsweisen der Photo-

graphie, Frankfurt/M. 
– 	(1988): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt/M.
 – (1989): Der Staatsadel, Konstanz.
 – (1990): Was heißt Sprechen?, Wien.
 – (1992): »Delegation und politischer Fetischismus«, in: Ders.: (1992): Rede 

und Antwort, Frankfurt/M.
Bourdieu, P./Wacquant, L. (1996): Reflexive Anthropologie, Frankfurt/M.
Breithaupt, F. (2017): Die dunklen Seiten der Empathie, Berlin.
Brennan, J. (2017): »Die Wähler sind Hobbits«, in: Der Spiegel (14/2917).
Breyer, Th. (Hg.) (2013): Grenzen der Empathie, München.
Brünner, G. (2005): »Das Arzt-Patient-Gespräch«, in: Zegelin A. (Hg.) 

(2005): Sprache und Pflege, Wiesbaden.
Butler, J. (1991): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt/M.
 – (2010): Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frank-

furt/New York.
 – (2016): Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, 

Berlin.
Bühler, K. (1978): Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache. 

Frankfurt am Main
Canguilhem, G. (1977): Das Normale und das Pathologische, Ffm/Berlin/Wien.
Cassirer, E. (1985): Der Mythos des Staates. Philosophische Grundlagen po-

litischen Verhaltens, Frankfurt/M.
– (1994): Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bände, Darmstadt.
– (1996): Versuch über den Menschen. Einführung in eine Philosophie der 

Kultur, Hamburg.
– (1997): Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

– 	(2011): Zur Logik der Kulturwissenschaften, Hamburg.
Castoriadis, C. (1980): Sozialismus oder Barbarei, Berlin.
 – (1983): Durchs Labyrinth. Seele. Vernunft. Gesellschaft, Frankfurt/M.
 – (1984): Gesellschaft als imaginäre Institution, Frankfurt/M.
 – (1985): »Die griechische Polis und die Schaffung der Demokratie«, in: 

Rödel, U. (Hg.) (1990): Autonome Gesellschaft oder libertäre Demokra-
tie, Frankfurt/M.

 – (1986): »Merleau-Ponty und die Last des ontologischen Erbes«, in: 
Métraux, A./Waldenfels, B. (Hg.) (1986): Leibhaftige Vernunft, München.

 – (1987): »Gespräch mit Castoriadis«, in: Rötzer, F. (Hg.) (1987): Franzö-
sische Philosophen im Gespräch, München.

 – (1989): »Power, Politics, Autonomy«, in: Honneth, A. u.a. (Hg.) (1989):  
Zwischenbetrachtungen, Frankfurt/M.

 – (1991): »Der Zustand des Subjekts heute«, in: Pechriggl, A. et al. (Hg.) 
(1991): Die Institution des Imaginären, Wien.

 – (1992): »Die Krise des Marxismus und die Krise der Politik«, in: Institut 
für Sozialforschung (1992) (Hg.): Kritik und Utopie im Werk von Herbert 
Marcuse, Frankfurt/M.

 – (2005): Une société à la dérive, Paris.
 – (2009): Mai 68. Die vorweggenommene Revolution, Moers.
 – (2011): Philosophie, Demokratie, Poiesis. Ausgewählte Schriften Band 

4, Lich.
 – (2016): Ungarn 56. Die ungarische Revolution. Ausgewählte Schriften 

Band 7, Lich.
Chapsal, M. (1989): Französische Schriftsteller intim, München.
Dahme, H.-J./Rammstedt, O. (Hg.) (1984): Georg Simmel und die Moderne, 

Frankfurt/M.
Danto, A.C. (1974): Analytische Philosophie der Geschichte, Frankfurt/M.
Dederich, M./Schnell, M.W. (Hg.) (2011): Anerkennung und Gerechtigkeit 

in Heilpädagogik, Pflegewissenschaft und Medizin. Auf dem Weg zu einer 
nichtexklusiven Ethik, Bielefeld.

Derrida, J. (1974): Grammatologie, Frankfurt/M.
– (1991): Gesetzeskraft. Der mystische Grund der Autorität, Frankfurt/M.
– (2003): Schurken, Frankfurt/M.
Dewey, J. (1996): Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim.
 – (1998): Die Suche nach Gewißheit, Frankfurt/M.
 – (2004): Erfahrung, Erkenntnis und Wert, Frankfurt/M.
Dilthey, W. (1981): Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswis-

senschaften, Frankfurt/M.
– (2002): »Arzt vom Anderen her«, in: Schnell, M.W. (Hg.): Pflege und Phi-

losophie. Interdisziplinäre Studien über den bedürftigen Menschen Band 
I, Bern.

Dosse, F. (2018): Paul Ricœur und Emmanuel Macron. Der Philosoph und 
der Präsident. Wien: 

Dubiel, H. (1999): Niemand ist frei von Geschichte, München/Wien.
Epikur (1988): Philosophie der Freude, Frankfurt/M.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

Eribon, D. (2016): Rückkehr nach Reims, Berlin.
Fellmann, F. (1983): Gelebte Philosophie in Deutschland, Freiburg/München. 
 – (2006): Phänomenologie, Hamburg.
Fichte J.G. (1989): Schriften zur französischen Revolution, Köln.
Fink-Eitel, H. (1992): »Dialektik der Macht«, in: Angehrn, E. u.a. (Hg.) 

(1992): Dialektischer Negativismus, Frankfurt/Main.
Fleck, L. (1980): Entstehung einer wissenschaftlichen Tatsache, Frankfurt/M.
Folter, R. de (1983): »Reziprozität der Perspektiven und Normalität bei 

Husserl und Schütz«, in: Grathoff, R./Waldenfels, B. (1983) (Hg.): Sozia-
lität und Intersubjektivität, München.

Forum für Philosophie Bad Homburg (Hg.) (1989): Die Ideen von 1789, 
Frankfurt/M.

Foucault, M. (1974): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/M.
 – (1978): Von der Subversion des Wissens, Frankfurt/Berlin/Wien. 
– (1977): Ordnung des Diskurses, Frankfurt/M.
– (2004): Hermeneutik des Subjekts, Frankfurt/M.
Freud, S. (1978): Das Ich und das Es und andere metapsychologische Schrif-

ten, Frankfurt/M.
 – (1994): Das Unbehagen in der Kultur, Frankfurt/M.
Fuchs, P. (2011): »Inklusionssysteme«, in: Dederich, M. /Schnell, M.W. (Hg.) 

(2011): Anerkennung und Gerechtigkeit in Heilpädagogik, Pflegewissen-
schaft und Medizin. Auf dem Wege zu einer nichtexklusiven Ethik, Bielefeld.

Gadamer, H.G. (1986): Wahrheit und Methode, Tübingen.
Gamm, G. (2000): Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimm-

ten, Frankfurt/M.
Gauchet, M. (1976): »Die totalitäre Erfahrung und das Denken des Politi-

schen«, in: Rödel, U. (Hg.) (1990): Autonome Gesellschaft und libertäre 
Demokratie, Frankfurt/M.

Gerhardt, V. (1988): »Vernunft aus Geschichte. Ernst Cassirers systemati-
scher Beitrag zu einer Philosophie der Politik«, in: Braun, H.-J. u. a. (Hg): 
Über Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen, Frankfurt/M.

Goffman, E. (1974): Das Individuum im öffentlichen Austausch, Frankfurt/M.
Gombrich, E. H. (2006): Aby Warburg. Eine intellektuelle Biographie, Ham-

burg.
Gramsci, A. (1991): Gefängnishefte, Berlin/Hamburg.
Grasskamp, W. (2016): Das Kunstmuseum. Eine erfolgreiche Fehlkonstruk-

tion, München.
Gurwitsch, A. (1974): Leibniz. Philosophie de Panlogismus, Berlin/New 

York.
 – (1975): Das Bewußtseinsfeld, Berlin.
Habermas, J. (1983): Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, 

Frankfurt/M.
 – (1984): »Simmel als Zeitdiagnostiker«, in: Simmel (1984).
 – (1991): Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt/M.
 – (1995): »Die befreiende Kraft der symbolischen Formgebung«, in: Vom 

sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck, Frankfurt/M. 1997.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

Haller, S./Schnell, M.W. (2016). »Advanced Care Planning in der Palliativ-
versorgung”, in: Pflegezeitschrift (2/2016).

Hegel, G.W. F. (1972): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt/M.
 – (1981): Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/M.
 – (1985): Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Frankfurt/M.
 – (1986): Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften III, Frankfurt/M.
Heidegger, M. (1979): Sein und Zeit, Tübingen.
 – (1988): Die Technik und die Kehre, Pfullingen.
Heine, H. (1997): Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutsch-

land, Stuttgart.
Hetzel, A. (2010). »Bezeugen, Vergeben, Anerkennen«, in: Liebsch, B. (Hg.) 

(2010): Bezeugte Vergangenheit oder Versöhnendes Vergessen, Berlin.
Henry, M. (1992): Radikale Lebensphänomenologie, Freiburg/München.
Hirschman, A.O. (1988): Engagement und Enttäuschung, Frankfurt/M.
Hobbes, Th. (1984): Leviathan, Frankfurt/M.
Hochschild, A.R. (2017): Fremd im eigenen Land. Eine Reise ins Herz der 

amerikanischen Rechten, Frankfurt/New York.
Hofmann, H. (1990): Repräsentation. Wort- und Begriffsgeschichte von der 

Antike bis ins 19. Jahrhundert, Berlin.
Hume, D. (2018): Über den Freitod und Über die Unsterblichkeit der Seele, 

Stuttgart.
Husserl, E. (1950): Cartesianische Meditationen, Den Haag.
 – (1952): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie Bd.2, Den Haag.
– 	(1971): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie Bd.1, Den Haag.
– 	(1973): Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Erster Teil, Den Haag.
 – (1976): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzenden-

tale Phänomenologie, Den Haag.
Irigaray, L. (1991): Ethik der sexuellen Differenz, Frankfurt/M.
Jahoda, M. et al (1975): Die Arbeitslosen von Marienthal, Frankfurt/M.
James, W. (1907): »Der Wahrheitsbegriff des Pragmatismus«, in: Skirbekk, 

G. (Hg.) (1977): Wahrheitstheorien, Frankfurt/M.
Jankélévich, V. (2005): Der Tod, Frankfurt/M.
Jaspers, K. (1981): Einführung in die Philosophie, München/Zürich.
 – 	(1991): Von der Wahrheit, München/Zürich.
Joas, H. (1992): Die Kreativität des Handelns, Frankfurt/M.
Jonas, H. (1979): Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die 

technologische 	Zivilisation, Frankfurt/M.
 – (1985): Technik. Medizin und Ethik. Praxis des Prinzips Verantwortung, 

Frankfurt/M.
 – (1992): Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutun-

gen, Frankfurt/M.
 – (1994): Das Prinzip Leben. Ansätze zu einer philosophischen Biologie, 

Frankfurt/M.
 – (2003): Erinnerungen, Frankfurt/M, Leipzig.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

Kant, I. (1982): Werkausgabe (hrsg. v. W. Weischedel), Frankfurt/M.
Kierkegaard, S. (2005): Entweder – Oder, München.
King, Donald (1996): Stalins Retuschen. Foto- und Kunstmanipulationen in 

der Sowjetunion, Hamburg.
Kocka, J. (2013): Geschichte des Kapitalismus, München.
Koppetsch, C. (2018): Die Gesellschaft des Zorns. Rechtspopulismus im glo-

balen Zeitalter, Bielefeld.
Koselleck, R. (1979): Vergangene Zukunft, Frankfurt/M.
Koyré, A. (2008): Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum, 

Frankfurt/M.
Kracauer, Siegfried (1992): Der verbotene Blick, Leipzig.
Kuhn, Th. S. (1976): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frank-

furt/M.
Landgrebe, L. (1977): »Lebenswelt und Geschichtlichkeit des menschlichen 

Daseins«, in: Waldenfels, B. et al. (Hg.) (1977): Phänomenologie und Mar-
xismus 2, Frankfurt/M.

Laplanche, J. (1974): Leben und Tod in der Psychoanalyse, Freiburg.
Latour, B. (2005): Von der Realpolitik zur Dingpolitik, Berlin.
 – (2018): Das terrestrische Manifest, Berlin.
Lefort, C. (1971): Eléments d’une critique de la Bureaucratie, Paris.
 – (1978): Sur une colonne absente. Écrits autour de Merleau-Ponty, Paris.
 – (1983): »Die Frage der Demokratie«, in: Rödel, U. (Hg.) (1990): Autono-

me Gesellschaft und libertäre Demokratie, Frankfurt/M. 
 – (1986): Essais sur le politique, Paris.
 – (1999): Fortdauer des Theologisch-Politischen?, Wien.
 – (2008): Die Bresche. Essays zum Mai 68, Wien.
Lefort, C./Gauchet, M. (1971): »Über die Demokratie«, in: Rödel, U. (Hg.) 

(1990): Autonome 
Gesellschaft oder libertäre Demokratie, Frankfurt/M.
Leggewie, C. (1995): »Der Mythos des Neuanfangs«, in: Grunenberg, A./

Probst, L. (Hg.) (1995): 
Einschnitte. Hannah Arendts politisches Denken heute, Bremen.
Leiris, M. (1985): Die eigene und die fremde Kultur. Ethnologische Schrif-

ten Band 1; Phantom Afrika. Ethologische Schriften Band 3 und 4, Frank-
furt/M.

Lenin, W.I. (1974): Theorie. Ökonomie. Politik, Stuttgart.
Lévi-Strauss, C. (1989): Das Nahe und das Ferne, Frankfurt/M.
Levinas, E. (1967): »Die Substitution«, in: Ders. (1983): Die Spur des An-

deren. Freiburg/ München.
 – (1983): Die Spur des Anderen, Freiburg/München.
 – (1985): Wenn Gott ins Denken einfällt, Freiburg/München.
 – (1986): Ethik und Unendliches, Graz/Wien.
 – (1987): Totalität und Unendlichkeit, Freiburg/München.
 – (1989): Humanismus des anderen Menschen, Hamburg.
 – 	(1992): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg/Mün-

chen.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

 – (1995): Zwischen uns. Versuche über das Denken an den Anderen. Mün-
chen/Wien.

 – (1996): Gott, der Tod und die Zeit, Wien.
Liebsch, B. (1996): Geschichte im Zeichen des Abschieds, München.
 – (1998): »Zeugnis und Überlieferung«, in:  Waldenfels, Bernhard/Därmann, 

Iris (Hg.) (1998): 
Der Anspruch des Anderen. Perspektiven phänomenologischer Ethik, Mün-

chen.
 – (2019): Europäische Ungastlichkeit und identitäre Vorstellungen, Hamburg.
Litt, Th. (1967): Führen oder Wachsenlassen?, Stuttgart.
Locke, J. (1986): Abhandlung über die Regierung, Berlin.
Loewy, H./Winter, B. (Hg.) (1996): NS-Euthanasie vor Gericht. Fritz Bauer 

und die Grenzen juristischer Bewältigung, Frankfurt/New York.
Lohmann, G. (1992): »Fragmentierung, Oberflächlichkeit und Ganzheit in-

dividueller Existenz«, in: Angehrn, E. (Hg.) (1992): Dialektischer Nega-
tivismus, Frankfurt/M.

Louis, E. (2019): Wer hat meinen Vater umgebracht, Frankfurt/M.
Löw, R. (1994): Die neuen Gottesbeweise. Freiburg im Br.
Lyotard, J.F. (1979): Intensitäten, Berlin.
 – (1984): Das Inhumane, Wien.
 – (1985): Grabmal des Intellektuellen, Wien. 
 – (1987): Der Widerstreit, München.
Marcuse, H. (1941): »Einige gesellschaftliche Folgen moderner Techno-

logie«, i n :  Horkheimer, M. u.a. (Hg.) (1984): Wirtschaft, Recht und 
Staat im Nationalsozialismus. Analysen des lnstituts für Sozialforschung 
1939–1942. Frankfurt a. M., 1984. S. 337.

 – (1972): Vernunft und Revolution. Hegel und die Entstehung der Gesell-
schaftstheorie, Darmstadt/Neuwied.

Marx, K./Engels, F. (1956ff): Marx-Engels-Werke (MEW), Ostberlin.
Mead, G. H. (1973): Geist, Identität und Gesellschaft, Frankfurt/M.
Merleau-Ponty, M. (1966): Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin.
 – (1968): Résumés de Cours, Paris.
 – (1973): Vorlesungen I, Berlin/New York.
 – (1974): Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt/M.
 – (1984): Die Prosa der Welt, München.
 – (1985): Das Auge und der Geist, Hamburg.
 – (1986): Das Sichtbare und das Unsichtbare, München.
 – (1988): Keime der Vernunft, München.
 – (1990): Humanismus und Terror, Frankfurt/M.
 – (1994): Keine der Vernunft, München.
 – (2000): Die Natur. Vorlesungen am Collège de France, München.
 – (2007): Zeichen, Hamburg.
Meyer-Abich, M. (1984): Wege zum Frieden mit der Natur, München/Wien.
Meyer-Drawe, K. (1996): Menschen im Spiegel ihrer Maschinen, München.
 – (2018): Die Welt als Kulisse. Übertreibung in Richtung Wahrheit, Pader-

born.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

Misik, R. (2019): Die falschen Freunde der einfachen Leute, Berlin.
Moravec, H. (1990): Mind Children. Der Wettlauf zwischen menschlicher 

und künstlicher Intelligenz, Hamburg.
Mouffe, Ch. (2007): Über das Politische, Frankfurt/M.
 – (2018): Für einen linken Populismus, Berlin
Müller, J. (1997): Entwicklungspolitik als globale Herausforderung, Stutt-

gart/Berlin/Köln.
Nassehi, A. (2019): Muster. Theorie der digitalen Gesellschaft, München.
Nietzsche, F. (1978): Werke in drei Bänden (hrsg. v. K. Schlechta), München.
Noll, P. (1984): Diktate über Sterben und Tod, Zürich.
Nussbaum, M. (2002): Konstruktion der Liebe, des Begehrens und der Für-

sorge, Stuttgart.
Offe, C. (2016): Europa in der Falle, Berlin.
Okon, Th. (2006): »Nobody understands: On a cardinal Problem of Pallia-

tive care«, in: Journal of Medicine and Philosophy (1/2006).
Peirce, Ch. S. (1976): Schriften zum Pragmatismus und Pragmatizismus, 

Frankfurt/M.
Penny, H.G. (2019): Im Schatten Humboldts. Eine tragische Geschichte der 

deutschen Ethnologie, München.
Philippopoulus-Mihalopoulus, A./Webb, Th. E. (2015): »Vulnerable bo-

dies, vulnerable systems«, in: International Journal of Law in Context 
(11/2015).

Platon (1988): Sämtliche Werke in 6 Bänden, Hamburg.
Plessner, H. (1966): »Ungesellige Geselligkeit«, in ders. (1976): Die Frage 

nach der Conditio Humana, Frankfurt/M.
Pollmächer, T. (2015): »Moral oder Doppelmoral? Das Berufsethos des Psy-

chiaters im Spannungsfeld zwischen Selbstbestimmung, Rechten Dritter 
und Zwangsbehandlung«, in: Nervenarzt (86/2015).

Popper, K. (1969): »Zur Logik der Sozialwissenschaften«, in: Adorno, 
Th. W. et al. (1969): der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, 
Darmstadt/Neuwied.

 – (1994): Logik der Forschung, Tübingen.
Putnam, H. (1990): Die Bedeutung von ‚Bedeutung‘, Frankfurt/M.
 – (1993): Von einem realistischen Standpunkt, Reinbek bei Hamburg.
Ramsey, F.P. (1927): »Tatsachen und Propositionen«, in: Skirbekk, G. (Hg.) 

(1977): Wahrheitstheorien, Frankfurt/M.
Rawls, J. (1975): Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/M.
Ricoeur, P. (1967): »Violence et langage«, in: Lectures I. Autor du politique, 

Paris.
 – (1974): Geschichte und Wahrheit, München.
 – (1990): »La prise de décision dans l’acte médical et dans l’acte judicaire«, 

in: ders. (2001): Le Juste 2, Paris. 
 – (1991): Zeit und Erzählung III, München.
 – (1992): »Ethique et philosophie de la biologie chez Hans Jonas« (1992), 

in: ders »Lectures 2. La contrée des philosophes, Paris (Ed. du Seuil), 1992.
 – (1994): »Le concept de la responsabilité«, in: ders. (1995).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

 – (1995); Le Juste, Paris.
 – (1996): Das Selbst als ein Anderer, München.
 – (1998): Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern – Vergessen – Verzeihen, 

Göttingen
 – (2008): An den Grenzen der Hermeneutik, Freiburg/München.
 – (2004): Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München.
 – (2011): Lebendig bis in den Tod, Hamburg.
 – (2016): Das Willentliche und das Unwillentliche, München.
Ritter, H. (2011): Notizhefte, Berlin.
Ritter, J. (1965): Hegel und die Französische Revolution, Frankfurt/M.
Rodes-Kropf, J. et al. (2005): »This is just too awful. Medical Students Re-

actions of their most memorable Patient Death«, in: Academic Medici-
ne (7/2005).

Rolf, T. (1999): Normalität. Ein philosophischer Grundbegriff des 20. Jahr-
hunderts, München.

Rorty, R. (1988): Solidarität oder Objektivität?, Stuttgart.
 – (1994): Hoffnung statt Erkenntnis, Wien.
 – (1999): Achieving our Country, First Harvard University Press.
Ruda, F. (2011): Hegels Pöbel, Konstanz.
Rüsing, U. (2017): »Durch verdeckte Medikamentengabe stationäre Zwangs-

behandlung vermeiden?«, in: pflegen: Demenz (43/2017).
Sartre, J.P. (1991): Das Sein und das Nichts, Reinbek bei Hamburg.
 – (2005): Entwürfe für eine Moralphilosophie, Reinbek bei Hamburg.
Savoy, B. (2018): Die Provinienz der Kultur. Von der Trauer des Verlusts zum 

universalen Menschheitserbe, Berlin.
Sartre, J.P. (1982): Das Sein und das Nichts, Hamburg. 
Scheler, M. (1973): Gedanken zu Politik und Moral, München.
 – (2000): Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Bonn.
Schelling, G.W.J. (1957): System des transzendentalen Idealismus, Hamburg.
Schnell, M.W. (1994): »Kreativität, Normativität und Gesellschaft«, in: Phi-

losophische Rundschau (1/1994).
 – (1995): Phänomenologie des Politischen, München.
– (1998): »Helmuth Plessner: Macht und menschliche Natur«, in: Journal 

Phänomenologie (9/1998).
– (1999): »Narrative Identität und Menschenwürde«, in: In: Breitling, A.; 

Orth, S.; Schaaff, B. (Hg.) (1999): Das herausgeforderte Selbst. Perspek-
tive auf Paul Ricoeurs Ethik, Würzburg.

– (2001): Zugänge zur Gerechtigkeit. Diesseits von Liberalismus und Kom-
munitarismus, 	 München. 

  – (2002): »Habermas und der Kantische Pragmatismus«, in: Journal Phä-
nomenologie (18/2002).

– (2002b): »Ideologie und Anthropologie. Zur Wiederkehr des leiblosen Geis-
tes«, in: Greving, H./Gröschke, D. (Hg.) (2002): Gesellschaftsanalytische 
und gesellschaftskritische Dimensionen der Heilpädagogik, Bad Heilbrunn.

– (2004): Leib.Körper.Maschine. Interdisziplinäre Studien über den bedürf-
tigen Menschen. Band II, Düsseldorf.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

 – (2004b): Art. »Macht«, in: Vetter, H. (Hg.) (2004): Wörterbuch der phä-
nomenologischen Begriffe, Hamburg.

 – (2004c): Art. »Geburt«, in: Vetter (Hg.) (2004): Wörterbuch der phäno-
menologischen Begriffe, Hamburg.

– (Hg.) (2009): Patientenverfügung. Begleitung am Lebensende, Bern.
– (2010b): »Die Weisheit des alten Menschen«, in: Zeitschrift für Geronto-

logie und Geriatrie (6/2010).
– (2011): »Stellvertretung zwischen Ethik und Macht«, in: Ackermann,  

K.-E./Dederich, M. (Hg.) (2011): An Stelle des Anderen, Oberhausen.
 – (2012): »Ethik der Erinnerung«, in: Karger, Andre (Hg.) (2012): Verges-

sen, vergelten, vergeben, versöhnen?, Göttingen.
 – (2012b): »Ethik der Interpersonalität in der Gesundheitsversorgung«, in: 

Imago Hominis (2/2012).
– (2015): »Über den Staat. Pierre Bourdieus Vorlesungen am Collège France«, 

in: Journal Phänomenologie (44/2015).
– (2016): »Die Zwangsbedürftigkeit des Menschen«, in: Becka, M. (Hg.) 

(2016): Ethik im Justizvollzug, Stuttgart.
– (2016b): »Person«, in: Dederich, M. u.a. (Hg.) (2016): Handlexikon der 

Behindertenpädagogik, Stuttgart.
–	 (2017): Ethik im Zeichen vulnerabler Personen, Weilerswist.
Schnell. M.W./Dunger, Chr. (Hg.) (2019): Digitalisierung der Lebenswelt, 

Weilerswist.
Schnell M. W./Langer Th./Bongartz M./Jung O. (2011): »Wandel des studen-

tischen Urteils in klinisch-ethischen Entscheidungen«, in: Imago Hominis 
(4/2011).

Schnell, M.W./Schneider, W./Kolbe, H. (2014): Sterbewelten. Eine Ethno-
graphie, Wiesbaden.

Schnell, M.W./Schulz, Chr. (2014): Basiswissen Palliativmedizin (2. Aufl.; 
2020 3. Aufl.), Berlin/Heidelberg. 

  – (Hg.) (2015): Dem Sterben begegnen, Bern.
Schnell M. W./Schulz Chr./Kolbe H./Dunger Chr. (2013): Der Patient am Le-

bensende, Wiesbaden.
Scholem, G. (1970): »Schöpfung aus dem Nichts und Selbstverschränkung 

Gottes«, in: ders., (1970): Über einige Grundbegriffe des Judentums, 
Frankfurt/M.

Schopenhauer, A. (1986): Kleinere Schriften. Sämtliche Werke III, Frankfurt/M.
Schulz, Chr./Karger, A./Schnell, M. (2011): »Diversitätskompetenz am Le-

bensende«, in: Keuk E. v. u.a. (Hg): Diversität. Transkulturelle Kompetenz 
in klinischen und sozialen Arbeitsfeldern, Stuttgart.

Schulz Chr./Schnell M. W./Paul B. (2015): »Diversität am Lebensende – Er-
forschung des Phänomens«, in: Schnell M. W./Schulz Chr. (Hg.) (2015): 
Dem Sterben begegnen, Bern.

Schuhmann, K. (1988): Husserls Staatsphilosophie, Freiburg/München. 
Schüßler, N./Schnell, M.W. (2010): »Patiententötung – Das Team im Zeichen 

des Bösen«, in: DSDP (7/2010).
 – (2014): »Projekt ›Aktionsbündnis Schmerzfreie Stadt Münster‹: Forschung 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

mit demenzkranken Probanden. Zum forschungsethischen und rechtli-
chen Umgang mit diesen Personen«, in: Zeitschrift für Gerontologie und 
Geriatrie (2/2014).

Schütz, A./Luckmann, Th. (1984): Strukturen der Lebenswelt II, Frankfurt/M.
Sen, A. (2000): Ökonomie für den Menschen, München/Wien.
Serres, M. (2013): Erfindet euch neu! Eine Liebeserklärung an die vernetz-

te Generation, Berlin.
Simmel, Georg (1983): Schriften zur Soziologie, Frankfurt/M.
 – (1984): Philosophische Kultur, Berlin.
 – (1986): Philosophie des Geldes, Frankfurt/M.
 – (1987): Das individuelle Gesetz, Frankfurt/M.
 – (1989/91): Einleitung in die Moralwissenschaft II Bde., Frankfurt/M.
 – (1992): Soziologie, Frankfurt/M.
 – (1993): Das Individuum und die Freiheit, Frankfurt/M.
Sofsky, W./ Paris, R. (1994): Figurationen sozialer Macht, Frankfurt/Main.
Sommer, M. (1990): Lebenswelt und Zeitbewusstsein, Frankfurt/M.
 – (1999): Sammeln. Ein philosophischer Versuch, Frankfurt/M. 
Sontag, Susan (1980): Über Fotografie, Frankfurt/M. 
Spaemann, R. (1996): Personen. Versuche über den Unterschied zwischen 

»etwas« und »jemand«, Stuttgart.
Spinoza, Baruch de (1984): Theologisch-Politischer-Traktat, Hamburg.
Stoller, S./Vetter, H. (Hg.) (1997): Phänomenologie und Geschlechterdiffe-

renz, Wien.
Strässle, Th. (2019): Fake und Fiktionen. Über die Erfindung der Wahrheit, 

München.
Taylor, Ch. (1986): »Leibliches Handeln«, in: Métraux, A./Waldenfels, B. 

(Hg.) (1986): Leibhaftige Vernunft, München.
 – (1994): Quellen des Selbst, Frankfurt/M.
 – (1995): Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt/M.
Trotzki, L. (1969: Die permanente Revolution, Frankfurt/M.
Tuchman, B. (2016): Die Torheit der Regierenden. Von Troja bis Vietnam, 

Frankfurt/M.
Ueding, G. (1985): »Ernst Blochs Philosophie der Utopie«, in Voßkamp, W. 

(Hg.) (1995), Utopieforschung, Frankfurt /M.
Vajda, M. (1983): »Philosophie der absoluten Schöpfung«, in: Philosophi-

sche Rundschau (30/1983).
Veblen, Th. (1980): Theorie der feinen Leute, Frankfurt/M.
Virilio, P. (1980): Geschwindigkeit und Politik, Berlin. 
Wagner, C. (2013): Robotopia Nipponica. Recherchen zur Akzeptanz von 

Robotern in Japan, Marburg.
Waldenfels, B. (1980): Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt/M.
 – (1994): Antwortregister, Frankfurt/M.
 – (1995): Deutsch-Französische-Gedankengänge, Frankfurt/M.
 – (1997): Topographie des Fremden, Frankfurt/M.
 – (2000): Das leibliche Selbst, Frankfurt/M.
 – (2002): Bruchlinien der Erfahrung, Frankfurt/M.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

 – (2006): Schattenrisse der Moral, Frankfurt/M.
 – (2012): Hyperphänomene, Berlin.
 – (2019): Erfahrung, die zur Sprache drängt, Berlin.
Walser, R. (2018): Der Spaziergang, Berlin.
Weiß, J. (1998): Handeln und Handeln lassen. Über Stellvertretung. Opladen.
Wellmer A. (1992): »Der Mythos vom leidenden und werdenden Gott. 

Fragen an Hans Jonas«, in: ders., Endspiele: Die unversöhnliche Mo-
derne. Frankfurt a. M.

Wetz, F.J. (1994): Hans Jonas, Hamburg.
Weizsäcker, V.v. (1926): »Der Arzt und der Kranke«, in: Gesammelte Schrif-

ten Bd. 5, Frankfurt/Main.
Wieland, W: (2004): Diagnose. Überlegungen zur Medizintheorie, Warendorf.
Wildfeuer J./Schnell M. W./Schulz Chr.: «Talking about dying and death: On 

new discursive constructions of a formerly postulated taboo«, in: Dis-
course and Society (1/2015).

Wildt, A. (1971): »Hegels Kritik des Jakobinismus«, in: Negt, O. (Hg.) 
(1971): Aktualität und Folgen der Philosophie Hegels, Frankfurt/M.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911654 - am 26.01.2026, 05:31:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	1)  Einleitung: Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulnerabilität
	a.  Das Politische und das Ethische
	b.  Das Programm einer Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulnerabilität

	2)  I. Kant: Verteidigung der Vulnerabilität im Zeitalter der Vernunft
	a.  Die Entwicklung der Sittlichkeit endlicher Wesen
	b.  Existentielle Ausgangssituation
	c.  Entwicklungsstufen der Sittlichkeit
	d.  Vulnerabilität
	e.  Gerechte bürgerliche Verfassung
	f.  Zuschauer vs. Täter
	g.  Verteidigung der Vulnerabilität

	3)  G.W.F. Hegel: Die Schrecken des Todes und der Sinn einer Ethik der Erinnerung
	a.  Der Tod
	b.  Gewaltsamkeit
	c.  Ethik der Erinnerung
	d.  Demokratie als Gründung-Fortführung-Unterbrechung
	e.  Widerstreit und Politik
	f.  Sammeln
	g.  Provenienz

	4)  G. Simmel: Plädoyer für Dankbarkeit angesichts eines zerrissenen Lebens
	a.  Leiden an Zerrissenheit
	b.  Hoffen auf Ganzheit
	c.  Zerrissenheit und Ganzheit als Probleme der Moderne
	d.  Das Ethische als Antwort auf die problematische Moderne
	e.  Geben und Nehmen
	f.  Dankbarkeit als Motiv des Ethischen
	g.  Perspektiven

	5)  E. Cassirer: Tragödie der Kultur
	a.  Kritik der Kultur
	b.  Kultur und Humanität
	c.  Die Tragödie der Kultur
	d.  Der Andere als Quelle von Leid

	6)  E. Husserl: Die Verletzlichkeit des endlichen Lebens
	a.  Transzendental-phänomenologischer Idealismus
	b.  Europa und die Unendlichkeit des Geistes
	c.  Die Antinomie von Endlichem und Unendlichen
	d.  Die Endlichkeit des Leibes
	e.  Vulnerabilität und das Unbehagen in der Kultur

	7)  M. Merleau-Ponty: Die Gewaltsamkeit der Erfahrung
	a.  Die Mehrmeinung und die Gewalt
	b.  Levinas und die Ethik des Unendlichen
	c.  Das Ethische und das Politische

	8)  M. Merleau-Ponty: Die Phänomenologie des Politischen
	a.  Autour du politique
	b.  Scheler – Gurwitsch – Husserl
	c.  Merleau-Pontys Widerspruch
	d.  Auf dem Weg zu einer Phänomenologie des Politischen
	e.  Der Ausdruck und die dialogische Rationalität
	f.  Auf dem Weg zur politischen Delegation
	g.  Abgrenzung von der sprachanalytischen Philosophie
	h.  Die Delegation: Wortführer und Publikum
	i.  Hannah Arendt

	j.  Merleau-Ponty im Licht von Nachfahren und Wahlverwandten
	k.  Französische Philosophie und neuere Sozialphilosophie

	9)  P. Bourdieu: Die Teilung der politischen Arbeit
	a.  Soziologie des Politischen
	b.  Politische Repräsentation
	c.  Anschluss an den Marxismus
	d.  Die Last des marxistischen Erbes

	10)  C. Castoriadis: Autonomie der direkten Demokratie
	a.  Castoriadis und Merleau-Ponty
	b.  Sozialismus oder Barbarei?
	c.  Das Schöpferische
	d.  Direkte Demokratie
	e.  Autonomie und das Problem der Verbindlichkeit
	f.  Lernen von den Griechen
	g.  Gesellschaftlicher Neuanfang?
	h.  Aktualisierungen

	11)  R. Barthes: Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen
	a.  Befreiung durch Literatur
	b.  Hinwendung zum Menschlichen und das Ethische
	c.  Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen
	d.  Technik und Photographie
	e.  Wahrheit und Teilhabe
	f.  Vergangenheit und Gewesenheit
	g.  Zeugnis
	h.  Ethik der Erinnerung
	i.  Zur Verantwortung der Lebenden

	j.  Sich zeigen

	12)  B. Waldenfels: Responsive Ethik im Zeichen des Politischen
	a.  Kritik an Husserls transzendental-phänomenologischem Idealismus
	b.  Endlichkeit des Leibes
	c.  Merleau-Ponty: Gewaltsamkeit der Erfahrung
	d.  Levinas: Ethik des Unendlichen
	e.  Ungerechtigkeit durch Gerechtigkeit
	f.  Der Anspruch des Fremden und der Mitanspruch des Dritten
	g.  Ausweitung des Fremden und die Folgen

	13)  C. Lefort: Konflikthafte Demokratie
	a.  Institutionalisierung von Konflikten
	b.  Der leere Ort der Macht
	c.  Konflikt als Normalität

	14)  E. Levinas: Stellvertretung zwischen Ethik und Macht
	a.  Stellvertretung ist eine dreistellige Relation
	b.  Exkurs über den Dritten
	c.  Ethik
	d.  Macht
	e.  Stellvertretung und Macht
	f.  Exkurs Repräsentation
	g.  Repräsentation als Stellvertretung
	h.  Die Entscheidung und der Eigensinn des Politischen

	15)  H. Jonas: Die Zeit der Verantwortung
	a.  Die Zeit und die Ethik
	b.  Abstand und Bezogenheit
	c.  Verantwortung für die Zukunft
	d.  Verantwortung für die Vergangenheit
	e.  Verantwortung der Gegenwart und in der Gegenwart
	f.  Ethik ohne Metaphysik
	g.  Fünf offene Fragen
	h.  Verhältnis zur Diskursethik

	16)  B. Latour: Das Terrestrische als Politik-Akteur
	a.  Die Natur: vom wertlosen Rohstoff zum wertvollen Schutzgut
	b.  Dingpolitik
	c.  Die Erde als Element des Ethischen und als Akteur des Politischen
	d.  Erweiterung des Politikverständnisses
	e.  Demokratie und Ökologie

	17)  Das Ethische und das Politische: Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulnerabilität
	Anhang
	Anhang 1 : Der philosophische Diskurs der Endlichkeit
	a.  Die Endlichkeit und der Anfang als Mysterium
	b.  Kant: Der Anfang im Licht des Endes
	c.  Epikur und der Umgang mit der Endlichkeit
	d.  Heidegger und das Leben mit einem Mysterium
	e.  Levinas und die Sorge um den Anderen
	f.  Jankélévitch und die drei Personen des Todes
	g.  Der Tod und die Medizin

	Anhang 2 : Vulnerabilität und Medizin
	a.  Von der Not zur Krankheit
	b.  Medizin als Kulturwissenschaft
	c.  Die Diagnose als Werturteil
	d.  Vulnerabilität und Medizin
	e.  Menschenrechtliches Empowerment?
	f.  Patientenverfügung?
	g.  Advanced Care Planning?
	h.  Stärkung der Pflege?
	i.  Nachtrag: Digitalisierung?


	Anhang 3 : Fürsorglicher Zwang im Zeichen einer nichtexklusiven Ethik
	a.  Diskursethik als exklusive Ethik
	b.  Psychiatrie und Ethik
	c.  Eine Welt ohne Zwang?
	d.  Orientierung in einer Welt mit Zwängen
	e.  Zur Zwangsbedürftigkeit des Menschen, Rousseau, Kant
	f.  Fürsorglicher Zwang
	g.  Fürsorglicher Zwang in der Gesundheitsversorgung
	h.  Charakteristik des fürsorglichen Zwangs
	i.  Zum Wertunterschied zwischen Vernunft und Unvernunft

	j.  Der Nachteil der klassischen Position
	k.  Der Vorteil der Entdifferenzierung der Wertunterschiede
	l.  Das Problem der Entdifferenzierung
	m.  Zur Sache!
	n.  Fürsorglicher Zwang als Zwangsbehandlung
	o.  Ausblick

	Anhang 4 : Diversität am Lebensende
	a.  Das Konzept der Diversität
	b.  Begriffe und Perspektiven
	c.  Abgrenzung der Diversität von Krankheit und Alter
	d.  Diversität als ein dritter Weg zwischen Empathie und Abstand
	e.  Bestätigung des Konzepts durch Palliativpatienten
	f.  Was möchten Patienten nicht?
	g.  Wie mit Diversität umgehen?
	h.  Öffentlicher Umgang mit Diversität
	i.  Charta


	Anhang 5 : Authentizität im Angesicht des Anderen
	a.  Aufrichtigkeit als fragwürdiger Wert
	b.  Selbstfremdheit
	c.  Authentizität ist keine Eigeninitiative
	d.  Achtsamkeit als Form von Macht
	e.  Das Versprechen als Institution
	f.  Abgrenzung von der Lebensphänomenologie Michel Henrys

	Anhang 6 : Über Wahrheit und Fakten im politischen Sinn
	a.  Dewey und der Pragmatismus
	b.  Popper und der Positivismus
	c.  Rorty und die Solidarität des Neupragmatismus
	d.  Baudrillard und der Hyperrealismus
	e.  Merleau-Ponty und die Wahrheit als schöpferischer Ausdruck

	Anhang 7 : Populismus als Antwort auf vulnerables Leben
	a.  Angst: Heidegger mit Kant
	b.  Ambivalente Ordnung: Hegel
	c.  Populismus
	d.  Rechter Populismus
	e.  Revision der politischen Repräsentation
	f.  Linker Populismus
	g.  Jenseits des rationalen Urgrundes

	Anhang 8 : Gibt es Philosophenkönige?
	a.  Die Spaltung Frankreichs
	b.  Gilets Jaunes
	c.  Der Staatsadel
	d.  Macron und Ricoeur
	e.  Der Dreiklang der Demokratie

	Anhang 9 : Digitalisierung der Lebenswelt als Angriff auf vulnerables Leben
	a.  Phänomenologie der Leiblichkeit
	b.  Das Ethische und das Politische
	c.  Zum Status des Ethischen I
	d.  Zur Perspektive des Ethischen
	e.  Zum Status des Ethischen II
	f.  Digitalisierung und Postbiologie
	g.  Serres und die Digital Natives
	h.  Digitalisierung der Lebenswelt
	i.  Digitalisierung der Lebenswelt im Licht einer Sozialphilosophie der Vulnerabilität – Thesen

	j.  Digitalisierung und Zeit
	k.  Das Ethische und das Politische im Zeichen der Postdigitalisierung
	l.  Ethik der Digitalisierung?
	m.  Das Politische und die Politik der Postdigitalisierung


	Literatur

