Martin W. Schnell

Das Ethische und
das Politische

Sozialphilosophie am Leitfaden
der Vulnerabilitit


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin W. Schnell
Das Ethische und das Politische

am 26.01.2026, 05:31:0¢



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 26.01.2026, 05:31:08.



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin W. Schnell

Das Ethische und
das Politische

Sozialphilosophie am Leitfaden
der Vulnerabilitat

VELBRUCK
WISSENSCHAFT



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Auflage 2020
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2020
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-217-2

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet uber http://dnb.ddb.de abrufbar.

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Vorwort .

Y

Einleitung: Sozialphilosophie am Leitfaden
der Vulnerabilitat

a.

b.

Das Politische und das Ethlsche
Das Programm einer Sozialphilosophie am
Leitfaden der Vulnerabilitat .

L. Kant: Verteidigung der Vulnerabilitat
im Zeitalter der Vernunft .

® e a0 oD

Die Entwicklung der Sittlichkeit endhcher Wesen .
Existentielle Ausgangssituation .
Entwicklungsstufen der Sittlichkeit .
Vulnerabilitat .

Gerechte burgerliche Verfassung .

Zuschauer vs. Tater . .

Verteidigung der Vulnerablhtat

G.W.F. Hegel: Die Schrecken des Todes und
der Sinn einer Ethik der Erinnerung .

© e o o

Der Tod
Gewaltsamkeit .
Ethik der Erinnerung

Demokratie als Griindung- Fortfuhrung Unterbrechung .

Widerstreit und Politik .
Sammeln .
Provenienz

G. Simmel: Pladoyer fiir Dankbarkeit angesmhts
eines zerrissenen Lebens. C e

a.
. Hoffen auf Ganzheit. .

Zerrissenheit und Ganzheit als Probleme der Moderne .
. Das Ethische als Antwort auf die

b
c.
d

o

fa

Leiden an Zerrissenheit.

problematische Moderne .

Geben und Nehmen .

Dankbarkeit als Motiv des Ethlschen
Perspektiven .

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —

I1

13
T4

T4

17
18
18
19
20
20
21
22

24
25
25
27
28
30
32
34

36
37

39

39
40
41
42


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

o0 o

o a0 T m

7) M. Merleau-Ponty: Die Gewaltsamkeit der Erfahrung .

a.
b.

C.

. Cassirer: Tragodie der Kultur

Kritik der Kultur .

. Kultur und Humanitat .

Die Tragodie der Kultur

. Der Andere als Quelle von Leid

. Husserl: Die Verletzlichkeit des endlichen Lebens

Transzendental-phinomenologischer Idealismus .

. Europa und die Unendlichkeit des Geistes.

Die Antinomie von Endlichem und Unendlichen .

. Die Endlichkeit des Leibes

Vulnerabilitit und das Unbehagen in der Kultur .

Die Mehrmeinung und die Gewalt
Levinas und die Ethik des Unendlichen.
Das Ethische und das Politische

8) M. Merleau-Ponty: Die Phanomenologle
des Politischen . Ce e

TEE® e a0 o

~

9) P

ISH

oo

10)

o oE N

Autour du politique .

Scheler — Gurwitsch — Husserl

Merleau-Pontys Widerspruch . .

Auf dem Weg zu einer Phinomenologie des Pohtlschen
Der Ausdruck und die dialogische Rationalitat.

Auf dem Weg zur politischen Delegation .
Abgrenzung von der sprachanalytischen PhllOSOphle
Die Delegation: Wortfiihrer und Publikum

Hannah Arendt.

Merleau-Ponty im Licht von Nachfahren

und Wahlverwandten .

Franzosische Philosophie und neuere Somalphllosophle .

Bourdieu: Die Teilung der politischen Arbeit .
Soziologie des Politischen . ..

. Politische Reprasentation .

Anschluss an den Marxismus
Die Last des marxistischen Erbes .

. Castoriadis: Autonomie der direkten Demokratie

Castoriadis und Merleau-Ponty
Sozialismus oder Barbarei?

Das Schopferische.

Direkte Demokratie .

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —

44
44

47
48

49
49
50
50
ST
52

53
53
55
55

57
57
58
60
61
63
63
65
66
67

68
69

74
74
75
76
77

78
78
79
8o
82


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

e
f

g.
h

. Aktualisierungen .

. Autonomie und das Problem der Verbindlichkeit .

Lernen von den Griechen .
Gesellschaftlicher Neuanfang? .

11) R. Barthes: Das Ethische als Zeugms
des Dagewesenen Ce

TEEm e ap o

Befreiung durch Literatur .

Hinwendung zum Menschlichen und das Ethlsche
Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen .
Technik und Photographie

Wahrheit und Teilhabe .

Vergangenheit und Gewesenheit

Zeugnis.

Ethik der Ermnerung

Zur Verantwortung der Lebenden

Sich zeigen

12) B. Waldenfels: Responsive Ethik im Zeichen

des Politischen.

a.

~0o a0 o

g.

Kritik an Husserls transzendental phanomenologlschem
Idealismus. . .

Endlichkeit des Lelbes . .

Merleau-Ponty: Gewaltsamkeit der Erfahrung
Levinas: Ethik des Unendlichen.

Ungerechtigkeit durch Gerechtigkeit. .

Der Anspruch des Fremden und der Mltanspruch

des Dritten o
Ausweitung des Fremden und dle Folgen .

13) C. Lefort: Konflikthafte Demokratie
a. Institutionalisierung von Konflikten .
b. Der leere Ort der Macht
c. Konflikt als Normalitat .

@ oo a0 o

14) E. Levinas: Stellvertretung zwischen Ethik und Macht .

Stellvertretung ist eine dreistellige Relation .
Exkurs uiber den Dritten

Ethik

Macht .

Stellvertretung und Macht

Exkurs Reprisentation .

Reprisentation als Stellvertretung

Die Entscheidung und der Eigensinn des Pohtlschen

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —

82
83

86

88
88
89
90
90
91
92
93
94
95
95

97

98
99

99
I0I

101

102
103

106
106
108
109

110
ITT
ITT
I12
113
113
114
115§
116


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

15) H. Jonas: Die Zeit der Verantwortung .

@R Mmoo a0 o

os]

16)

[N

. Die Zeit und die Ethik .
. Abstand und Bezogenheit .

Verantwortung fiir die Zukunft

. Verantwortung fiir die Vergangenheit
Verantwortung der Gegenwart und in der Gegenwart .

Ethik ohne Metaphysik.

. Funf offene Fragen
. Verhiltnis zur Dlskursethlk

. Latour: Das Terrestrische als Politik-Akteur .
. Die Natur: vom wertlosen Rohstoff zum

wertvollen Schutzgut.

b. Dingpolitik

Die Erde als Element des Ethlschen und als Akteur
des Politischen .

d. Erweiterung des Pohtlkverstandnlsses .

€.

Demokratie und Okologie

17) Das Ethische und das Politische: Sozmlphllosophle
am Leitfaden der Vulnerabilitat .

Anhang

Anhang 1: Der philosophische Diskurs der Endlichkeit

@ Mmoo A0 o

Die Endlichkeit und der Anfang als Mysterium.
Kant: Der Anfang im Licht des Endes .
Epikur und der Umgang mit der Endlichkeit
Heidegger und das Leben mit einem Mysterium
Levinas und die Sorge um den Anderen.
Jankélévitch und die drei Personen des Todes
Der Tod und die Medizin .

Anhang 2: Vulnerabilitit und Medizin

SE®R e An oW

Von der Not zur Krankheit .
Medizin als Kulturwissenschaft.

Die Diagnose als Werturteil .
Vulnerabilitit und Medizin .
Menschenrechtliches Empowerment?
Patientenverfiigung? .

Advanced Care Planning? .

Starkung der Pflege? .

Nachtrag: Digitalisierung?

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —

119
119
120
122
123
124
12§
126
128

130

131
132

133
134
135

137

143
143
144
145
146
147
148
149

I50
I50
15T
152
152
153
153
154
154
155


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anbang 3: Fursorglicher Zwang im Zeichen
einer nichtexklusiven Ethik

o oo ge

=l

epBTFT

Diskursethik als exklusive Ethik
Psychiatrie und Ethik

Eine Welt ohne Zwang? . ..
Orientierung in einer Welt mit Zwangen .
Zur Zwangsbediirftigkeit des Menschen,
Rousseau, Kant. e
Fursorglicher Zwang.

Fursorglicher Zwang in der Gesundheltsversorgung
Charakteristik des flirsorglichen Zwangs .
Zum Wertunterschied zwischen Vernunft
und Unvernunft .

Der Nachteil der klass1schen Posmon

Der Vorteil der Entdifferenzierung der Wertunterschlede .

Das Problem der Entdifferenzierung .

. Zur Sache!

Fursorglicher Zwang als Zwangsbehandlung
Ausblick

Anhang 4: Diversitit am Lebensende .

oo o

= R

Das Konzept der Diversitit .

Begriffe und Perspektiven .

Abgrenzung der Diversitit von Krankhelt und Alter
Diversitit als ein dritter Weg zwischen Empathie
und Abstand . .

Bestatigung des Konzepts durch Palhatlvpatlenten
Was mochten Patienten nicht? .

Wie mit Diversitat umgehen?

Offentlicher Umgang mit Diversitit .

Charta .

Anbang 5: Authentizitit im Angesicht des Anderen .

me a0 o

Aufrichtigkeit als fragwiirdiger Wert.
Selbstfremdheit . .

Authentizitat ist keine Elgemmtlatlve
Achtsamkeit als Form von Macht.

Das Versprechen als Institution.

Abgrenzung von der Lebensphanomenologle
Michel Henrys .

Anhang 6: Uber Wahrheit und Fakten
im politischen Sinn . .

a.

Dewey und der Pragmatismus .

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —

156
156
157
158
158

159
160
160
160

16T
161
162
162
162
163
164

166
166
166
167

168
170
170
171
172
172

174
174
175
175
176
176

177

179
179


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Popper und der Positivismus. ..
Rorty und die Solidaritit des Neupragmatlsmus .
Baudrillard und der Hyperrealismus .
Merleau-Ponty und die Wahrheit als
schopferischer Ausdruck .

o a0 o

Anbang 7: Populismus als Antwort auf vulnerables Leben .

Angst: Heidegger mit Kant
Ambivalente Ordnung: Hegel
Populismus e

Rechter Populismus . .
Revision der politischen Reprasentatlon
Linker Populismus .
Jenseits des rationalen Urgrundes

N N

Anhang 8: Gibt es Philosophenkonige? .
Die Spaltung Frankreichs . .
Gilets Jaunes.

Der Staatsadel .

Macron und Ricceur .

Der Dreiklang der Demokratle

o0 op

Anhang 9: Digitalisierung der Lebenswelt als Angrlff
auf vulnerables Leben Coe .

Phanomenologie der Leiblichkeit .

Das Ethische und das Politische

Zum Status des Ethischen I .

Zur Perspektive des Ethischen .

Zum Status des Ethischen IT .

Digitalisierung und Postbiologie

Serres und die Digital Natives .

Digitalisierung der Lebenswelt .

Digitalisierung der Lebenswelt im Licht

einer Sozialphilosophie der Vulnerabilitit — Thesen .

Digitalisierung und Zeit ..

. Das Ethische und das Politische im Zelchen

der Postdigitalisierung .
I.  Ethik der Digitalisierung? .
m. Das Politische und die Politik der Postdlgltahslerung

TP me e o

~

Literatur .

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —

182
183
184

185

187
187
189
190
192
192
192
193

195
195
197
198
199
200

202
202
203
204
205§
206
207
207
209

209
211

211
213

214

216


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Seit etwa 20 Jahren verfolge ich ein sozialphilosophisches Projekt, das
sich im Laufe der Zeit den Oberbegriff der Vulnerabilitit suchte und das
ich 2017 in meinem Buch Ethik im Zeichen vulnerabler Personen erst-
mals umfassend dargelegt habe.

Das vorliegende Buch iiber Das Ethische und das Politische. Sozial-
philosophie am Leitfaden der Vulnerabilitit hat mehrere Eigenschaften.
Es ist einmal ein Sammelband von Studien zu Autoren und Themen. Es
erzahlt weiterhin aber auch eine Geschichte im Sinne einer philosophie-
geschichtlichen Untermauerung der Thematik der Vulnerabilitit und ih-
res Umfeldes. Zu diesem Zweck werden Klassiker, unter anderem Kant,
gegen den Strich gelesen und als Parteiganger der Vulnerabilitit vorge-
stellt. Das Kapitel 17 enthilt eine Zusammenfassung der systematischen
Beziehung zwischen dem Ethischen und Politischen und skizziert damit
die politische Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulnerabilitit. Die da-
rauffolgenden Anhinge zeigen diese Sozialphilosophie bei der Arbeit. Es
werden aktuelle Themen wie Zukunft der Moderne, Europa, Demokra-
tie, Wahrheit, Populismus, Okologie oder Digitalisierung und Medizin
diskutiert. Weitere inhaltliche Charakterisierungen liefert die nachfol-
gende Einleitung.

Die vorliegenden Studien sind entweder noch nicht publiziert, gehen
der Idee nach auf das Projekt Phdanomenologie des Politischen zuriick,
dass ich in den 1990er Jahren verfolgte, oder sind in einigen Teilen be-
reits an anderer Stelle, besonders im Journal Phinomenologie, erschie-
nen. Fir das vorliegende Buch sind sie komplett tiberarbeitet und ak-
tualisiert worden. Inhaltliche Uberschneidungen zwischen den Kapiteln
sollten vermieden werden, konnten es aber nicht in jedem Fall. Kapitel
uber zentrale Autoren und Themen sind umfangreicher gestaltet. Ande-
re sind schmaler ausgefallen, auch zu dem Zweck, allseits bekannte To-
poi der Sozialphilosophie nicht zu wiederholen.

An der Finalisierung des Buches hatten Leonard Auberger, Lukas
Nehlsen und Kerstin Pospiech-Form vom Lehrstuhl fiir Sozialphiloso-
phie und Ethik im Gesundheitswesen der Universitidt Witten/Herdecke,
die zugleich die ersten Leser gewesen sind, mafSgeblichen Anteil.

Weiterhin danke ich Kathrin Becker und Nicole Lehnen fiir den Ent-
wurf des Schemas in Kapitel 17.

Das Schreiben des Textes haben Fritz und Bibbie begleitet. Sie sind
schon in den Anfangen des Projektes um das Jahr 2000 dabei gewesen.

IT

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

Fritz ist nun am 13. August 2019 im Alter von fast 20 Jahren gestorben,
Bibbie am 1o. Dezember 2019 mit fast 23. Im Januar 2020 haben Herr
Karl und James ihre Arbeit am Text tibernommen.

SchliefSlich geht mein Dank an die Lecker-Gruppe und unsere scho-
ne Zeit in Paris: Verena Kirschenhof, Lionel Makitu und erneut Kathrin
Becker. Den letzten Schliff hat das Buch im Januar 2020 in Paris erhalten.

Dieses Buch ist Maurice Merleau-Ponty und dem 65. Jahrestag des Er-
scheinens der Les Aventures de la Dialectique gewidmet.

Martin W. Schnell
im April 2020

I2

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1) Einleitung: Sozialphilosophie am
Leitfaden der Vulnerabilitit

Wir wollen die Vulnerabilitidt zum Leitfaden einer Sozialphilosophie ma-
chen. Wichtig ist es, hier direkt vor Missverstindnissen zu warnen. Vul-
nerabilitdt bezeichnet sicherlich die passive, hinfillige, schwache und
dunkle Seite der menschlichen Person und sie wire damit das Gegenteil
der aktiven, gesunden, starken, rationalen und verntinftigen Seite. Die-
ser Gegensatz ist beachtenswert. Doch nehmen wir an dieser Stelle eine
Vulnerabilitat in den Blick, die jener Vulnerabilitat, die der Gesundheit
entgegengesetzt ist, vorausgeht.

Vulnerabilitit ist eine Universalie. Sie bezeichnet etwas, das auf alle
Menschen (und wohl auch auf alle Tiere) zutrifft. Es spricht viel dafiir,
Begriff und Sache der Vulnerabilitit differenziert zu betrachten. Judith
Butler ist darin zuzustimmen, dass zwischen einer grundsatzlichen Ver-
letzlichkeit (precariousness) und einer konkreten Gefihrdung (precari-
ty) unterschieden werden sollte (vgl. Butler 2010, 10f, 32f). Die erste
Bezeichnung des prekiren Lebens bezieht sich auf eine unvermeidliche
Conditio, die zweite hingegen auf eine Sachlage, die politisch verdndert
werden kann. Zu beachten bleibt hier das Phinomen der Leiblichkeit.
Wihrend Butler in ihrem Frihwerk nahelegte, dass Korper etwas Diskur-
sives sind, denkt sie nach der »Wende zur Vulnerabilitit« (Butler 2016,
185) anders. Seither geht sie davon aus, dass sich »ethische Forderungen«
(ebd., 156) angesichts eines (menschlichen oder tierischen) korperlichen
Wesens ergeben, das zu anderen in Relationen steht und sich durch eine
Performativitit als 6ffentlich Versammeltes zeigt. Wir nehmen diese Im-
pulse auf und entwickeln die Vulnerabilitdt im Ausgang von der Phino-
menologie der Leiblichkeit als Ambivalenz von Potenz und Endlichkeit.

Ein Mensch wird geboren, lebt und stirbt dann. Geboren wird der
Mensch als leibliches Wesen. Das besagt, dass der Mensch als endliches
Wesen geboren wird, denn der Leib ist ein Gewebe, das nicht fur ewi-
ges Leben gemacht ist. Durch seine Leiblichkeit ist der Mensch Geburt
und Tod ausgesetzt. Darin ist eine Ambivalenz beschlossen. Gebiirtlich-
keit bedeutet, dass ein Mensch das Potenzial hat, einen neuen Anfang
zu realisieren, also aus seinem Leben etwas zu machen. Der Mensch
entfaltet zu diesem Zweck seine Vernunft. Er griindet eine Familie und
pflegt Freundschaften. Er erfindet eine kunstliche Welt und erobert das
Weltall. Sein Anfangspotenzial ist eine Macht (gr. Dynamis, lat. Poten-
tia, dt. Moglichkeit). Endlichkeit bedeutet, dass das menschliche Leben
zugleich ein Sein-zum-Tode lebt. Es ist Potenz und zudem dem Verfall
preisgegeben.

13

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Mit der Geburt ist gesetzt, dass wir auf Andere (Menschen, Tiere, Din-
ge) stofSen. Es ist unsere Aufgabe, zu ihnen ein verniinftiges Verhiltnis zu
etablieren. Dabei wirken zwei heteronome Krifte in- und miteinander:
das Ethische und das Politische.

a. Das Politische und das Ethische

Das Politische und das Ethische stehen in einem Spannungsverhaltnis
zueinander. Sie verweisen aufeinander und sind dabei zugleich als eigen-
standige Elemente zu verstehen. Das Politische ist im weitesten Sinne
als eine Macht zu verstehen. Macht ist eine Moglichkeit, etwas zu schaf-
fen und damit zu gestalten. Sie bezieht sich auf Ordnungen wie Fami-
lie, Freundschaft, Gesellschaft und Staat. Das Ethische ist nun der An-
spruch an diese Gestaltung, jene Ordnungen nichtexklusiv einzurichten.
Das heifst: niemand soll aus dem Schutzbereich von Achtung und Wiir-
de ausgeschlossen (exkludiert) werden. Das gilt fiir menschliche Person
und in gewisser Hinsicht auch fiir Tiere und die Natur.

Nicht jede Exklusion ist per se ein Problem (vgl.: Schnell 2017, Kap.
17). Zwar beruhen viele gesellschaftliche Ordnungen auf AusschliefSun-
gen, aber diese mussen das oder den Ausgeschlossene(n) nicht notwendig
zum Feind erkliren; ja, sie konnen ihn oder es sogar auf alternativen We-
gen zum Zuge kommen lassen. Claude Lefort und Chantal Mouffe sehen
darin eine wesentliche Eigenschaft der Demokratie. Das Ausgeschlossene
ist kein nacktes Leben. In einer Demokratie ist das Ausgeschlossene nicht
schlechthin ausschlieSenswert. Das Ethische fragt danach, wie es um das
Ausgeschlossene und seine Chancen auf Beachtung steht.

Obwohl wir mit Richard Rorty formulieren kénnen, dass eine Demo-
kratie darauf aus ist, den Anwendungsbereich des Wortes Wir moglichst
zu erweitern, ist ob der Vulnerabilitit nicht anzunehmen, dass es als Te-
los der Gesellschaftsgeschichte realisierbar ist, in dem das Rechte und
das Gute sich zum Nutzen aller verbindet.

b. Das Programm einer Sozialphilosophie am Leitfaden
der Vulnerabilitit

Das Programm einer Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulnerabili-
tat ist niedergelegt in dem Buch Ethik im Zeichen vulnerabler Personen
(Schnell 2017).

Das nachfolgende Werk Digitalisierung der Lebenswelt (Schnell/Dun-
ger 2019) thematisiert die Auswirkungen der Digitalisierung auf vul-
nerables Leben. Zusammenfassend kann gesagt werden, dass die Digi-
talisierung die Welt in quantifizierbare Daten transformiert und damit

4

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PROGRAMM EINER SOZIALPHILOSOPHIE

einen Angriff auf die Materialitdt vulnerablen Lebens in diversen Be-
reichen durchfihrt. Die frithesten Veranderungen vollziehen sich in der
Wirtschaft: der Bildschirm 16st das Handwerk ab, die Dienstleitung die
Warenproduktion. Im Bereich des Verkehrs gelten automatisch fahren-
de Mobile selbst dann noch als sicherer, wenn sie FufSganger bei Aus-
weichmanovern toten. Die konkrete Person zahlt nicht, da nur die Si-
cherheitsstatistik maf$geblich ist. In der Erotik ersetzt das statistische
Matchingverfahren die leibliche Anziehungskraft des Eros. In der Oko-
logie gelten Baume als Emissionsvernichter. Der konkrete einzelne Baum
als solcher ist nichts wert. Er kann jederzeit gefillt werden, wenn anders-
wo ein neuer gepflanzt wird. Politik, Fitness, Gesundheit — alle Systeme
werden durch die Digitalisierung durchformt, die damit eine dhnliche
Macht wie das Christentum, der Kapitalismus und die Globalisierung
der Informationen hat.

Wie alle globalen Umwilzungen ist auch die Digitalisierung ambiva-
lent, pro und contra treten zusammen auf. Um der ethischen Problema-
tik gerecht zu werden, ist bislang nur der Datenschutz in der EU ver-
starkt worden. Der Datenschutz schutzt aber nur Daten, keine Korper!

Das hier nun vorliegende Buch tiber das Das Ethische und das Politi-
sche will das Programm einer Sozialphilosophie am Leitfaden der Vul-
nerabilitdt plausibilisieren und ausbauen und zwar im Durchgang durch
Traditionen und damit durch Theorien von Autoren, die der Idee der
Vulnerabilitit etwas hinzufiigen konnen. Dabei gibt es offensichtliche
Referenzen, aber auch eher versteckte, die uns notigen, Autoren, die als
Meisterdenker gelten, gegen den Strich als Autoren der Vulnerabilitit
endlichen Lebens zu lesen.

G.W.F. Hegel zeigt, dass die Stiftung einer bis heute als positiv und
fortschrittlich geltenden politischen Ordnung das Problem der Stif-
tungsgewalt nach sich zieht. Damit ist eine Ambivalenz verbunden, auf
die wir mit der Idee einer ethisch ausgerichteten und widerstreitenden
Demokratie antworten. Georg Simmel ist ein Autor, der bestatigt, dass
das Ethische in die tragische Kultur der Moderne eingeflochten ist. Ernst
Cassirer und Edmund Husserl sind Meisterdenker, die von der Seite der
Vulnerabilitit her gelesen werden. Mit Maurice Merleau-Ponty begeg-
net uns dann eine Schlusselfigur. Sie fithrt einen Paradigmenwechsel ein,
erkennt die Vulnerabilitit an und zieht daraus die Konsequenz, dass
Vulnerabilitit eine ethische Relevanz hat und dass die Philosophie ins
Politische hintibertreten muss. In das sich damit 6ffnende Spannungs-
feld von Ethischem und Politischem finden wir dann weitere Autoren
eingebettet: Pierre Bourdieu, Cornelius Castoriadis, Roland Barthes,
Bernhard Waldenfels, Hans Jonas, Bruno Latour, Claude Lefort und
andere.

Inhaltlich wird das Konzept der Nichtexklusivitit fortgeschrieben. Es
umfasst nicht nur Menschen und in gewisser Hinsicht auch Tiere (vgl.

15

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

dazu: Schnell 2017); an dieser Stelle wird gar der Finbezug der Okolo-
gie erprobt. Uberlegungen zur Endlichkeit und zu den Herausforderun-
gen der Digitalisierung bilden den Abschluss.

In der Geschichte dieser Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulne-
rabilitdt treten bekannte und widerkehrende Doppelbegriffe auf: Ethi-
sches/Politisches, aber auch Endlichkeit/Unendlichkeit, Zerrissenheit/
Ganzheit, Leiblichkeit/Gewaltsamkeit. Ihren Anfang nimmt diese Ge-
schichte zunachst bei Immanuel Kant.

16

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2) I. Kant: Verteidigung der Vulnerabilitat
im Zeitalter der Vernunft

»Die Seele ist unsterblich und unverganglich.« (Platon Phaidon, 111
105d) Es bedarf offenbar groffen Mutes, um auf den Trost der Un-
endlichkeit zu verzichten. »Das menschliche Leben ist einsam, armse-
lig, ekelhaft, tierisch und kurz.« (Hobbes 1984, 96) Der Gedanke der
Unsterblichkeit und der Ewigkeit gottlicher Vernunft als mafSgebliche
Orientierungspunkte hat an Bedeutung verloren. Mit Hans Blumenberg
konnen wir hier auch eine kopernikanische Wende zur Neuzeit anset-
zen. David Hume veroffentlicht 1757 seine Schriften Uber Selbstmord
und Uber die Unsterblichkeit der Seele (vgl. Hume 2018). Das Sterben
ist demnach unvermeidlich, Selbstmord kann eine Option sein. Damit
riicken Vulnerabilitit und Endlichkeit in den Mittelpunkt der Aufmerk-
samkeit. Diese Bewegung findet Kant vor. Wir wollen unsere Abhand-
lung mit der Frage starten, wie Kant mit ihr umgeht.

Es ist nicht uiblich, Kant als Autor der Vulnerabilitit zu verstehen. Er
gilt eher als Autor der Vernunftgrundlegung, der nebenbei sogenann-
te kleine Schriften zu Politik, Geschichte, Wissen, Padagogik und Auf-
klarung verfasst hat. Im Unterschied zur tblichen Lesart, die die drei
Kritiken von den kleinen Schriften trennt, wollen wir hier eine andere
Lektiire vorschlagen und auch durchfithren. Demnach fugen die The-
men der kleinen Schriften (Politik, Geschichte, Padagogik etc.) der kri-
tischen Philosophie etwas hinein, namlich die Frage, wie es die Ver-
nunft mit Gewalt, Konflikt und Krieg halt. Kant zeigt auf, dass Tod
und Vulnerabilitit relevante Groflen sind, mit denen die Vernunft zu
rechnen hat.

Diese kleinen Schriften sind damit keine zwar originellen, aber doch
verzichtbaren Nebenwerke, sondern der textliche Ort, an dem die Ver-
nunft eine Probe aufs Exempel geben muss. Nietzsche wusste es immer
schon. »Beim alten Kant riecht der kategorische Imperativ nach Grau-
sambkeit.« (Zur Genealogie der Moral, 2. Abhandl., Nr. 6; I1, 806) Vulne-
rabilitdt ist kein empirisches Faktum, dass von der Vernunft abgezogen
werden konnte, um sie als reine Vernunft zur Geltung zu bringen. Die
Vulnerabilitit der leiblichen Person ist namlich selbst eine Transzenden-
talie, also Bedingung der Moglichkeit, um Erkenntnisse machen, Maxi-
men uberpriifen, das Schone schitzen und das Erhabene achten zu kon-
nen (vgl. Schnell 2017, Kap. 5 und 6).

17

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. KANT: VERTEIDIGUNG DER VULNERABILITAT IM ZEITALTER DER VERNUNFT
a. Die Entwicklung der Sittlichkeit endlicher Wesen

Die Beschiftigung mit der Vulnerabilitat schliefst immer die Frage nach
dem Tod und dem Ende aller Dinge ein. Uber Tod und Sterblichkeit
spricht Kant nicht nur in Nebendiskursen, die der Anthropologie und
der medizinischen Fakultit gelten (vgl. Kant Werkausgabe X1, Streit der
Fakultiten I11, A 171). Die Problematik tritt auch in seinem Kernge-
schift auf, zu dem die Untersuchung tiber die »Entwickelung der Sitt-
lichkeit« (Kant Werkausgabe XI, Mutmasslicher Anfang, A 5) zu rech-
nen ist. Diese Entwicklungsproblematik gehort seit Kant zur kognitiven
Moralpsychologie.

Die Ontogenese ist fur deren Vertreter, zu denen Piaget, Kohlberg und
Habermas gehoren, eine Entfaltung von Rationalitit, die in das Uber-
personliche fithrt und das Unendliche beriihrt. Die postkonventionel-
le Moraleinstellung der Stufe 6 ist fiir Kohlberg eine Orientierung an
dem, »was richtig ist. Stufe 6 ist von universellen ethischen Prinzipien
geleitet.« (Habermas 1983, 135) Die kognitive Entwicklungspsycholo-
gie teilt die auch etwa bei Husser! zu findende Konzeption, welche vom
eigentlichen Menschen ausgeht und mit dem Unendlichen spekuliert.
Der Mensch ist insofern »eine Seinsweise, dafS sich in ihm jene stets of-
fene, nie ein fur allemal begrenzte, sondern unendlich durchlaufende
Dimension begriindet.« (Foucault 1974, 389) Die Eigenart der Philo-
sophie des Menschen mit einer Doublette zu taktieren, hat bekanntlich
Michel Foucault untersucht und hervorgestellt. Anders als diese Taktik
agiert in gewisser Hinsicht Kant, da er der Endlichkeit iberhaupt einen
Stellenwert in der Moralpsychologie einrdumt.

b. Existentielle Ausgangssituation

Die Entwicklung der Sittlichkeit hat eine markante Ausgangssituation.
Kant wahlt zu ihrer Beschreibung nachfolgende, auch literarisch ausge-
zeichnete Worte:

Der Mensch »entdeckte in sich ein Vermogen, sich selbst eine Lebens-
weise auszuwihlen und nicht gleich anderen Tieren an eine einzige ge-
bunden zu sein. Auf das augenblickliche Wohlgefallen, das ihm dieser
bemerkte Vorzug erwecken mochte, mufSte doch sofort Angst und Ban-
gigkeit folgen: wie er, der noch kein Ding nach seinen verborgenen Ei-
genschaften und entfernten Wirkungen kannte, mit seinem neu entdeck-
ten Vermogen zu Werke gehen sollte. Er stand gleichsam am Rande eines
Abgrundes; denn aus einzelnen Gegenstianden seiner Begierde, die ihm
bisher der Instinkt angewiesen hatte, war ihm eine Unendlichkeit dersel-
ben eroffnet, in deren Wahl er sich noch gar nicht zu finden wufSte; und
aus diesem einmal gekosteten Stande der Freiheit war es ihm gleichwohl

18

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTWICKLUNGSSTUFEN DER SITTLICHKEIT

jetzt unmoglich, in den der Dienstbarkeit (unter der Herrschaft des In-
stinkts) wieder zuriickzukehren.« (Kant, Werkausgabe XI, Mutmassli-
cher Anfang, A 7)

Besonders ist diese existentielle Ausgangssituation, da sie die Briichig-
keit der Stellung des Menschen in der Welt verdeutlicht. Am Abgrund
stehend, ist seine existentielle Situation ambivalent. In diesem Sinne gilt,
dass der Mensch frei ist und seinen Verstand nutzen kann und ihn auch
nutzen muss, weil er sich auf keinen sicherfithrenden Instinkt (F. Nietz-
sche) mehr verlassen kann. Diese Autonomie empfindet er als » Wohlge-
fallen«. Zugleich muss er sich als endliches Wesen in einer Unendlichkeit
von Moglichkeiten, sein Leben zu fiihren, zurechtfinden. Er empfindet
dieses als existentielle » Angst und Bangigkeit«.

Der Mensch muss sich in dieser ambivalenten Situation einrichten und
von dort aus seine Lebensweise wihlen. Kant wird zum Existenzphilo-
sophen und damit zum Verfechter einer paradoxen Logik, wie wir sie
von Kierkegaard kennen.

»Was gewahlt wird, ist nicht da und entsteht durch die Wahl; was ge-
wahlt wird, ist da, sonst ware es keine Wahl.« (Kierkegaard 2005, 773)
Die Existenzphilosophie folgt der Logik des »Entweder-Oder«. Von ihr
ist auch Kant affiziert und er fiihrt sie in die Grindungslogik ein, nach-
dem er sie zuvor schon in der reinen Vernunft verortet hatte.

c. Entwicklungsstufen der Sittlichkeit

Zur Entscheidung dartber, welche Lebensweise der Mensch wihlen sol-
le, steht dem Menschen eine moralpsychologische Ausstattung zur Ver-
fugung, die er in verschiedenen Stufen seiner Entwicklung erworben hat.
Kant zeigt, dass der Mensch zunichst eine sinnliche Existenz (Stufe 1)
fithrt und dass er dann Vernunft ausbildet (Stufe 2), somit die blofSe Sinn-
lichkeit uberschreitet. Danach zivilisiert die Vernunft die Triebnatur des
Menschen (Stufe 3). Aus der Geschlechtlichkeit wird die Fihigkeit zur
Fortpflanzung aus Liebe. SchliefSlich realisiert der Mensch, dass er der
Endzweck der Schopfung (Stufe 4) ist und dass eine Gleichheit unter al-
len vernunftigen Wesen existiert, die politisch in einer gerechten burger-
lichen Verfassung realisiert werden muss.

Zur Ausbildung der Sittlichkeit gehort auch das Zeitbewusstsein (Stu-
fe 5). Der Mensch kann vorausschauen und die Zukunft planen. Aber
auch hier tritt eine Ambivalenz auf. Die Realisierung der Zeitlichkeit
schliefSt namlich in sich das Bewusstsein von der eigenen Endlichkeit.
Alle schonen Pline werden irgendwann ein definitives Ende haben! Zur
Entwicklung der Sittlichkeit in moralpsychologischer Hinsicht gehort fiir
Kant die Anerkennung des Todes und das Bewusstsein der Endlichkeit.

19

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. KANT: VERTEIDIGUNG DER VULNERABILITAT IM ZEITALTER DER VERNUNFT

Daraus folgert er, dass die »Kiirze des Lebens« (Kant, Werkausgabe XI,
Mutmasslicher Anfang, A 24) bedingt, dass der »Tod ... mit Furcht« vo-
rausgesehen wird. Kant spricht hier fast wie Hobbes. Aber es gibt Trost,
wenn man es schafft, in der »Nachkommenschaft« (ebd., A 11) weiter-
zuleben. Weiterleben bedeutet, etwas Wichtiges zu hinterlassen, das die
eigene Endlichkeit iiberschreitet.

d. Vulnerabilitiit

Kant verteidigt die Vulnerabilitit im Zeitalter der Vernunft. Vulnerabili-
tit in Form von existentieller Angst und Bangigkeit, des Bewusstseins der
eigenen Sterblichkeit und der Furcht vor dem Tod ist ein Motor fiir die
Realisierung von Hinterlassenschaften, die die eigene Endlichkeit tiber-
steigen. Diese Eigenschaft erfiillen historische Griindungen, die unver-
zichtbare Werte gesellschaftlich realisieren. Der Mensch als ihr Grunder
»lebt nicht unmafig lange« (Kant, Werkausgabe X1, Idee zu einer allge-
meinen Geschichte, A 388), seine Griindung hingegen »vergifSt sich nicht
mehr« (ebd., Streit der Fakultdten II, A 149). Die Griindung ist eine Ant-
wort auf die Endlichkeit des Griinders.

Grundung heifst, gemafs des Anteils der existenzphilosophischen Lo-
gik in ihr, dass unendliche Moglichkeiten endlich gemacht und Alterna-
tiven ausgeschlossen werden miissen. Historische Griindungen sind ohne
Gewaltsamkeit nicht moglich. Gewalt tut weh, denn sie verletzt vulne-
rable Personen. Unsere These lautet, dass Kant nicht nur ein Bewusst-
sein fur die Wichtigkeit historischer Grindungen wie Freiheit, Gleich-
heit, Bruderlichkeit macht, sondern dass er auch auf die Vulnerabilitit
und Gewaltsamkeit, die mit diesen Griindungen verbunden ist, hinweist.
Betrachten wir nachfolgend einige Beispiele. Spater werden wir zu He-
gel tibergehen und tiberlegen, was im Angesicht von Gewaltsamkeit zu
tun wdre.

e. Gerechte biirgerliche Verfassung

Der Mensch ist der Endzweck der Schopfung und verwirklicht diesen in
einer »gerechten buirgerlichen Verfassung« (Kant Werkausgabe XI, Idee
zu einer allgemeinen Geschichte, A 395). Wie ist deren Griindung vor-
zustellen?

Am Anfang steht ein Konflikt, der sich als ungesellige Geselligkeit
zeigt (vgl. zu diesem bertihmten Begriff die Ausfithrungen von Plessner
1966). Kant geht es hier um einen Konflikt im Antrieb zur Schaffung der
biirgerlichen Verfassung. Diese Konflikthaftigkeit, durch die Menschen
zueinander in Konkurrenz treten und schopferisch werden, und nicht die

20

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUSCHAUER VS. TATER

reine Vernunft ist das Schwungrad fiir Entwicklungen, da »ohne sie alle
vortrefflichen Naturanlagen der Menschheit ewig unentwickelt schlum-
mern wirden.« (Kant Werkausgabe X1, Idee zu einer allgemeinen Ge-
schichte, A 394).

Die Konflikthaftigkeit notigt den Menschen, eine Ordnung zu schaf-
fen, die selbst aber nicht konflikthaft sein soll. Wie kann aus einem Kon-
flikt eine nichtumstrittene und gultige Ordnung (in Form einer gerech-
ten Verfassung) erwachsen? Der Konflikt ist der Motor, aber nicht das
Ziel. Kant stellt sich vor, dass die geschaffene Ordnung zwar Frucht der
Ungeselligkeit ist, sich als Etablierte aber diszipliniert und die Ungesel-
ligkeit als Antriebskraft fur weitere Konflikte entfillt. Aus der Sicht von
Nietzsche, so Foucault, kann das nur heifsen, dass die Menschheit all ihre
» Gewaltsamkeiten in Regelwerken verankert.« (Foucault 1978, 95) Die-
ses Eingestandnis besagt, dass die geschaffene Ordnung durch Gewalt
kontaminiert und daher nicht legitimiert ist. Dazu ist Kant nicht bereit,
gleichwohl ist es ihm aber auch nicht moglich, die Gewalt und die Ver-
letzung vulnerabler Personen zu verschweigen. Mit seiner Analyse der
Franzosischen Revolution versucht Kant daraufhin, alles in ein Gleich-
gewicht zu bringen: Endlichkeit und Unendliches, Gewalt und Vernunft,
Handeln und Zuschauen.

f. Zuschauer vs. Titer

Kant stellt die Frage, ob das menschliche Geschlecht zum Besseren fort-
schreitet. Er bejaht sie und gibt bekanntlich die Franzosische Revolution
als Beweis an fiir seine Behauptung. Wir wollen hier einmal genau auf
die Sache selbst sehen und lassen daher die methodischen Uberlegun-
gen zu Bedingungen der Moglichkeit der Geschichtserkenntnis beiseite.

Die Errungenschaft der Revolution ist die »republikanische Verfas-
sung«. Von ihr erhofft sich die Menschheit Recht und Frieden. An die-
ser Errungenschaft unterscheidet Kant nun zwei Aspekte voneinander.
Der eine Aspekt sind »Elend und Greueltaten« (Kant Werkausgabe XI,
Streit der Fakultdten 11, A 144), die die handelnden Tater und Personen
herbeigefithrt haben. Die positiven Errungenschaften sind unter Blutver-
giefSen historisch und politisch verwirklicht worden. Der andere Aspekt
ist das »zuschauende Publikum« (ebd., A 148), das uneigennutzig und
ohne eigene Absicht, handelnd titig zu werden, mit diesen sympathisiert.
Indem das Publikum zur republikanischen Verfassung und ihren Aus-
wirkungen auf Frieden und Wohlstand applaudiert, zeigt es, dass es der
richtigen Sache zustimmt und dass die Menschheit zum Besseren fort-
schreitet. Diese enthusiastische Teilnahme am Guten ist ein Phinomen,
das »sich nicht mehr vergisst« (ebd., A 149). Ist es einmal aufgekommen
und bewusst geworden, dann kann die Welt nicht mehr auf den Status

21

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. KANT: VERTEIDIGUNG DER VULNERABILITAT IM ZEITALTER DER VERNUNFT

quo ante zuriickgebracht werden. Das Unvergessliche ist nicht ewig, aber
es kann das dem Menschen unmogliche Unendliche ersetzen. Das Un-
vergessliche entstammt der Zeit, aber es wird — genau wie das Unendli-
che — in der Zeit nicht wieder vergehen. Fraglich ist, ob das ohne Erin-
nerungspolitik moglich sein kann.

An der Franzosischen Revolution sind nicht die Taten der Revolutio-
ndre, sondern die 6ffentlichen Sympathiebekundungen der Zuschauer in
der ganzen Welt fiir das Vorhandensein der republikanischen Verfassung
ein Geschichtszeichen, welches den moralischen Fortschritt beweist. Mo-
ral bzw. sittliches Bewusstsein zeigt sich nicht in den guten oder bosen
Taten, denn sie sind mit Blutvergiefen verbunden und konnen von Kant
daher nicht gerechtfertigt werden. Moral beweist vielmehr, wer die rich-
tige Sache unterstitzt. Kant trennt das Handeln in der Geschichte vom
Beobachten der gehandelten Geschichte. Die Moral von der Geschich-
te kann ermittelt, geschitzt und verteidigt werden, weil sie von der em-
pirischen Durchsetzungsgewalt, die sich gegen Personen, Tiere und Sa-
chen richtet, sachlich und gedanklich durch Kant abgetrennt wird. Es
ist fraglich, ob diese Trennung tiberhaupt plausibel ist. Auch das Beob-
achten ist eine zu verantwortende Einstellung, und zwar angesichts der
Gewalt in der Geschichte. Mein Vorschlag lautet, dass nicht nur die Er-
rungenschaft der republikanischen Verfassung als unvergesslicher Mei-
lenstein der Weltgeschichte angesehen werden sollte, sondern auch die
mit ihrer Grindung zusammenhingende verletzende und Opfer produ-
zierende Gewalt. Wir kommen auf diesen Gedanken zuriick, nachdem
wir zuvor auf Hegel eingegangen sind.

g. Verteidigung der Vulnerabilitit

Kant ist Verteidiger der Vulnerabilitiat. Immer wieder diskutiert er die
Vulnerabilitit im Verhiltnis zu Vernunft und Gewalt. Sei es in der Un-
tersuchung des menschlichen Hangs zum Bosen oder in der Beantwor-
tung der Frage, ob man aus Menschenliebe lugen dirfe. Oder in der Pi-
dagogik, in der Kant darlegt, dass fiir die Erziehung eines Zoglings zur
sittlichen Reife »Zwang notig ist.« Die zentrale Herausforderung ist da-
bei die Formulierung der richtigen Antwort auf die zentrale Frage: » Wie
kultiviere ich die Freiheit bei dem Zwange?« (Kant Werkausgabe XII,
Uber Pidagogik, A 33) Erneut und immer wieder fordert Kant zu iiber-
legen auf, wie aus einem problematischen Anfang (Zwang) ein positives
Ende ohne Probleme (Freiheit) entstehen kann. Hegel geht einen Schritt
uber Kant hinaus.

Hegel verteidigt die Vulnerabilitat nicht nur, er rechtfertigt sie sogar. In
seiner Padagogik erkliart Hegel den Terrorismus der Pubertit gegen die
Welt der Eltern als notwendigen Entwicklungsschritt (vgl. Hegel 1986,

22

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERTEIDIGUNG DER VULNERABILITAT

§ 396). In der kollektiven Geschichte, die mit der Individualgeschichte
dialektisch vermittelt ist (vgl. dazu: Hegel 1981, 31ff), finden wir ent-
sprechend einen notwendigen Zusammenhang von »la liberté et la terr-
eur.« (Hegel 1985, 431) Heinrich Heine, der nach Hegel lebte, und auf
die ganze Bewegung zurtickblickte, sollte die Radikalitat doch wieder bei
Kant finden. »Immanuel Kant, dieser grofSe Zerstorer im Reiche der Ge-
danken, tibertraf an Terrorismus den Maximilien de Robespierre weit.«

(Heine 1997, 94f)

23

am 26.01.2026, 05:31:08.


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3) G.W.E. Hegel: Die Schrecken des Todes
und der Sinn einer Ethik der Erinnerung

Als Antwort auf die Sterblichkeit des vulnerablen und endlichen Le-
bens gelten Griindungen, die sich nicht vergessen und die damit in ge-
wisser Hinsicht auch nicht vergehen. Es sind die Errungenschaften der
franzosischen Revolution. Kant hatte diesen Diskurs eroffnet. Fichte
folgte ihm. Im Unterschied zu Kant war sich Fichte der Herrschaft der
Jakobiner in Paris ganz bewusst. Im Angesicht dessen betont er, dass
»die franzosische Revolution mir fiir die gesamte Menschheit wichtig
scheint« und zwar in Hinblick auf »Menschenrecht und Menschen-
wert« (Fichte 1989, 39) Die Ideen von 1789 gelten als Zeugnis der
Grundung von Freiheit, Gleichheit und Bruderlichkeit. Sie wirken als
solche bis heute nach, zumindest in Europa (vgl. Forum fiir Philoso-
phie Bad Homburg (Hg.) (1989)).

Bekanntlich fugte Hegel diesem Diskurs seinerseits eine eigene Note
hinzu, die die Bewertung des Jakobinismus im Verhaltnis zu den Wer-
ten der Revolution betrifft (vgl. Wildt 1971). Ist eine Vernunftgriindung
eines politischen Gemeinwesens moglich, wie es Locke und Rousseau
gedacht haben oder wird diese Grindung durch die Gewalt des Jako-
binismus vergiftet? Damit ist das Problem einer »Verletzlichkeit« von
»kollektiven Identititen« (Ricceur 1998, 99) benannt und eine Vertie-
fung der Frage nach dem Verhiltnis des Ethischen und des Politischen
erreicht.

Der Jakobinismus zeigte, was passiert, wenn der Wille zu einer poli-
tischen Griindung nicht etwas, sondern »nichts will« (Hegel 1972, §7,
Zusatz). Nur indem er etwas zerstort, hat der Wille als negativer sein
Dasein. Aus dieser Bewegung erwuchs »die Schreckenszeit der Franzo-
sischen Revolution« (ebd., §6, Zusatz). Was ist daraus zu lernen? Miis-
sen wir, wie Herbert Marcuse fordert, die revolutiondren Aspekte einer
Grundung unterstiitzen (vgl. Marcuse 1972)? Oder sollten wir genau
diesen Impuls zuriickdrangen und eine Bewahrung von schiitzenden Tra-
ditionen befiirworten, wie Joachim Ritter nahelegt (vgl. Ritter 1965)?
Hannah Arendt zog wie immer ihre eigenen Schliisse, indem sie die Fran-
zosische Revolution pauschal fallen lief§ und stattdessen zur Parteigin-
gerin der Amerikanischen Revolution und ihrer Novus ordo seclorum
geworden ist (vgl. Arendt 1963). Wir wollen an dieser Stelle die Vulne-
rabilitat der politischen Griindung ausloten und den Sinn einer Ethik der
Erinnerung diskutieren.

24

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEWALTSAMKEIT
a. Der Tod

Am Beispiel der Verwirklichung des Bewusstseins der absoluten Freiheit
im Gefolge der Aufklirung zeigt Hegel, dass die revolutionire Entste-
hung von grundlegend neuen Kultur- und Zivilisationsmustern die Ge-
fahr des Terrorismus in sich birgt. Interessanterweise gilt das auch fur die
Entstehung des Neuen in den Wissenschaften. Thomas S. Kuhn bezeich-
net eine wissenschaftliche Revolution als » plotzliches und ungegliedertes
Ereignis gleich einem Gestaltwandel« (Kuhn 1976, 134). Eine Revolu-
tion legt neue Griinde, befindet sich aber selbst diesseits ihrer.

Das Neue tritt anfanglich nicht als gerechte und differenzierende
Macht auf, die unterschiedlichen und berechtigten Interessen gerecht
wird, sondern als eine Kraft, die »alle Stinde ... tilgt« (Hegel 1981, 433)
und alles niederrennt. Sie ist »kein positives Werk« (ebd., 43 5), nur »ne-
gatives Tun; sie ist nur die Furie des Verschwindens« (43 6). Die Institu-
tionalisierung der absoluten Freiheit, die auf die Revolution zuriickgeht
und die uns als Wert heute immer noch unverzichtbar ist, »vertilgt allen
Unterschied und alles Bestehen des Unterschieds in sich.« Sie verbreitet
den »Schrecken des Todes« (437).

Obwohl der Wert der Freiheit darin besteht, dass der Mensch etwas
gilt, »weil er Mensch ist« (Hegel 1972, §209), und zwar ohne weite-
re schdtzenswerte Eigenschaften aufweisen zu miissen, greift die Griin-
dung der Freiheit die individuelle Person in ihrer Vulnerabilitiat und da-
mit letztlich in ihrer Endlichkeit an. Weil die individuelle Person in dieser
Phase noch nichts gilt, ist ihr tatsichlicher Tod auch kein Verlust. Es ist
»also der kilteste, platteste Tod, ohne mehr Bedeutung als das Durch-
hauen eines Kohlkopfes« (Hegel 1981, 436) auf der Guillotine. Erst nach
der Etablierung einer positiven Ordnung beginnt das Neue selbstreflexiv,
differenziert und verantwortlich zu werden, indem es den Vorrang des
Allgemeinen vor der konkreten Person relativiert. Vulnerabilitat und Tod
zdahlen von da an etwas. Jetzt kann es auch eine Toleranz fiir postmo-
derne Gestalten wie Rameaus Neffen und ihr entregeltes Leben geben.

b. Gewaltsamkeit

Im Unterschied zu Kant bemiiht sich Hegel nicht um eine Abtrennung
der Verwirklichungsgewalt von der verwirklichten Vernunftordnung.
Genesis und Geltung sind vielmehr dialektisch vermittelt. In Abweichung
von Hegel gehen wir nicht davon aus, dass Verwirklichungsgewalt not-
wendig und damit letztlich verniinftig ist. In Anlehnung an Hegel kon-
nen wir aber davon ausgehen, dass in der Stiftung eines neuen Paradig-
mas (Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit) Gewaltsamkeit wider Willen
auftreten kann. Es gibt eine Stiftungsgewalt, die daraus resultiert, dass

25

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

sich die Griindung einer Ordnung nicht auf eine RechtmafSigkeit beru-
fen kann, weil eine solche Rechtmafigkeit in der Stiftungssituation noch
gar nicht in Geltung ist. Derrida sagt, dass das »Moment der Stiftung
.... eine performative Kraft (Gewalt) impliziert, ... (die) in sich weder
gerecht noch ungerecht ist.« (Derrida 1991, 27f.) Die »Staatsgrindung
markiert das Aufkommen eines neuen Rechts, sie tut es immer unter An-
wendung von Gewalt.« (ebd., 77) Diese »gewalttitige Geburt« findet
sich, so Paul Ricceur, nicht nur bei totalitiren Staaten, sondern auch bei
»Staaten«, die »zu Rechtstaaten geworden sind.« (Ricceur 1996, 311)
Und, so konnte man ergdnzen, ebenfalls bei Transformationen von eher
totalitiren zu demokratischen Staaten.

Selbst die Revolution, an deren Ende der Fall Berliner Mauer und die
Wiedervereinigung Deutschlands gestanden hat, war nicht gewaltlos, ob-
wohl dieses immer wieder behauptet worden ist (vgl. Baule 1996). Eine
Revolution hat immer zwei Seiten. Die negative, die zur Implosion der
DDR beigetragen hat, mag friedlich gewesen sein. Aber die positive der
Neugriindung war es nicht. Thre Stiftungsgewalt liegt darin, dass unter
anderem die Praambel des Grundgesetzes in der Version bis 1989 ver-
letzt worden ist. Die Praambel und der Artikel 146 des Grundgesetzes
sahen vor, dass das Grundgesetz ein Provisorium ist, das nach der Wie-
dervereinigung beider deutscher Staaten durch eine Verfassung ersetzt
wird. Doch die inzwischen vollzogene Wiedervereinigung gestaltete sich
lediglich als Beitritt der DDR in den Staat der BRD. Daraus resultieren
mindestens drei anhaltende Konfliktfelder.

Erstens wurde ein neuer Gesellschaftsvertrag zwischen gleichberech-
tigten Partnern nie abgeschlossen. Hitte zweitens die Treuhand die Be-
triebe der DDR umsichtiger privatisiert, so dass nicht ein Verlust von
130 Millionen Euro und drei Millionen Arbeitspldtzen in einer Situa-
tion entstanden wire, in der die regierenden Parteien in den Liandern
Europas ihren Frieden mit dem Neoliberalismus gemacht hatten, dann
wire es moglich gewesen, Uberschiisse an die Bevolkerung der ehemali-
gen DDR zu verteilen. Drittens hdtte man den Burgern der ehemaligen
DDR Wohnraum zu humanen Preisen zum Kauf anbieten konnen. Hegel
zufolge schafft Eigentum eine Bindung zum Staat. Eine Folge all dieser
Verletzungen und Versaumnisse ist, dass heute Biirger im Osten Deutsch-
lands nicht politisch reprasentiert werden.

Zu beachten bleibt somit, dass Geburt und Stiftung nicht nur Gewalt
gegeniiber dem Geist einer etablierten Geltungslogik bedeuten, sondern
auch als verletzende Einschnitte gegentiber vulnerablen Identitaten wirk-
sam sind. Wenn aber diese Verletzung fast nicht zu verhindern ist, dann
stellt sich die Frage, wie darauf zu antworten ist. Wir schlagen mit Paul
Ricceur vor, eine Ethik der Erinnerung an der Wunde zu installieren.

26

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

c. Ethik der Erinnerung

In seiner Auseinandersetzung mit Hegel und der klassischen Geschichts-
philosophie legt Ricceur dar, dass die »Opfer von Auschwitz« durch
»keine List der Vernunft zu rechtfertigen« sind und daher als Opfer
»nie vergessen« (Ricceur 1991, 304) werden diirfen. Die entscheiden-
de Annabme dieser Aussage besagt, dass eine UnvergefSlichkeit nicht
nur die Teilnabme an allem Guten, wie Kant sagt, betrifft, sondern
auch die am Bosen. Das Verhaltnis der Gegenwart zu ihrer Vergangen-
heit musse deshalb im Zeichen einer »Ethik ... und Politik der gerech-
ten Erinnerung« (Ricceur 1998, 113) stehen. Wir haben damit zu rech-
nen, von Anderen nach unserer Vergangenheit gefragt zu werden. Die
Zumutung, sich erinnern zu miissen, war ein Motor der Demokratisie-
rung in Deutschland.

Die Stiftungsgewalt der neu gegriindeten Demokratie in Deutschland
nach 1945 ist nicht Auschwitz gewesen, da Auschwitz vor der Griindung
lag. Die Gewaltsambkeit ist vielmehr im Schweigen tiber Auschwitz der
zum Besseren willigen Griinderviter zu sehen (vgl. Leggewie 1995, 34f).
Man denke etwa an das deutsche Militir, das zunachst bestrebt war, die
alte Tradition der Wehrmacht fortzusetzen. Eigene Militarjustiz, kor-
porative Abkapselung von der Zivilgesellschaft, keine parlamentarische
Kontrolle. Diese Bestrebungen setzten das Schweigen zunichst tiber Jah-
re fort. Ab 1950 begann die heute noch nicht ganz abgeschlossene Ge-
genbewegung, die die Mitte der joer Jahre gegriindete Bundeswehr zu
einer demokratischen Streitkraft machte.

Diese und andere Formen von Stiftungsgewalt gilt es, nicht zu ver-
gessen! Das gelingt, indem sich das Ethische gegen das Politische gel-
tend macht und in das Politische als eine Ethik der Erinnerung einwan-
dert. Diese Einwanderung muss allerdings betrieben werden. Sie kommt
nicht von selbst.

Fritz Bauer ist 1949 aus der Emigration nach Deutschland zurtickge-
kommen und hat in seiner Zeit als Generalstaatsanwalt in Braunschweig
und spater in Frankfurt gegen Widerstiande, letztlich aber erfolgreich, da-
fur gekdmpft, dass die KZ-Prozesse im Nachkriegsdeutschland stattge-
funden haben, so dass Erinnerung und Aufarbeitung der Vergangenheit
moglich wurden (vgl. Loewy/Winter 1996). Das in der Griindung Ver-
schwiegene war nicht linger ausgeschlossen, es kam zur Sprache und fin-
det bis heute einen Platz in Deutschlands Staat und Gesellschaft.

Es ist unter anderem Fritz Bauer zu verdanken, dass der neu entstan-
dene Staat als Rechtsnachfolger des Naziregimes nicht mehr schweigen
konnte, selbst wenn er es gewollt hitte. Die Anfrage Anderer, was wir
(juristisch: bestimmten Personen von uns) Dritten angetan haben, zwang
uns zur Erinnerung und zur Auseinandersetzung. Die Annahme von Un-
vergesslichkeit beinhaltet, dass wir uns im Verhaltnis zu Menschen der

27

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

Vergangenheit begreifen. Damit treten zwei Dimensionen einer »ge-
schichtlichen Struktur zwischenzeitlichen Lebens« (Liebsch 1996, 9) in
den Vordergrund. Jenen Menschen der Vergangenheit gegeniiber stehen
wir (erstens) in einer Schuld. Diese noch zu spezifizierende Schuld macht
sich (zweitens) in der Zumutung der Erinnerung geltend. » Du wirst dich
erinnern! Du wirst nicht vergessen!« (Ricceur 1998, 56) An diese Zumu-
tung kniipft letztlich jede Aufforderung an, durch die Andere uns fragen,
was mit Dritten geschehen ist. In politischer Hinsicht ergeben sich aus
der ethischen Pflicht des Erinnerns drei Perspektiven.

i. Erinnerung als Fortfihrung guter Beispiele: ein ehrendes Gedacht-
nis fur diejenigen, denen wir zu Dank verpflichtet sind. Wir stehen in der
Schuld von Menschen von einst, die dazu beigetragen haben, dass wir
zu denen wurden, die wir heute sind. Wir unterhalten ein freundschaft-
liches Band zu diesen Vorfahren. Wir erinnern offentlich an ihre Taten.
Die eigene Tradition ist zu loben und lebendig zu halten!

ii. Nichtvergessen als Unterbrechung: Erinnerung an Opfer der Ge-
schichte, denen etwas durch Gewalt widerfahren ist. Wir erinnern uns
ihrer, auch wenn wir nicht selbst Titer sind, sondern nur in der Nach-
folge einer auf Gewaltsamkeit beruhenden Tradition leben. Wir gehen
auf die Schuld ein, indem wir unsere Tradition der guten Beispiele unter-
brechen und an Ungetanes der Vergangenheit ankniipfen. Es ist zu ver-
hindern, dass die eigene Tradition zu stolz und fremdenfeindlich wird!

iii. Ankntipfung an Ungetanes der Vergangenheit: vergessene Projek-
te von Menschen der Vergangenheit, die nicht zum Zuge kamen, sind
neu zu bewerten. Eine Ethik der Erinnerung erinnert damit ihrerseits an
die Bemithung um »eine]...] revolutionire[...] Chance im Kampf fiir die
unterdriickte Vergangenheit« (Walter Benjamin, 17. Geschichtsphiloso-
phische These).

Der Vergangenheit wird in gewisser Hinsicht eine Zukunft wieder-
gegeben. An dieser Stelle kann ein Diskurs des Erbittens und Gewah-
rens von Verzeihen ansetzen. Das »Verzeihen kann dem Erinnern eine
Zukunft geben.« (Ricceur 1995, 207) Wenn das erbetene Verzeihen ge-
wihrt wird, dann kommt es zur Gabe einer Zukunft im Modus der Er-
innerung. Wir greifen Projekte auf, die fiir Menschen in der Vergangen-
heit wichtig gewesen sind, die aber nicht zum Zuge kamen und die jetzt
erst durch uns Heutige eine Zukunft erhalten. Dadurch triagt das Erin-
nern zur Gerechtigkeit bei.

d. Demokratie als
Griindung-Fortfiibrung-Unterbrechung

An dieser Stelle sollte noch festgehalten werden, dass Unvergesslichkeit
im Hinblick auf Gutes und Boses mit dem Dreiklang Griindung-Fortfiih-

28

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMOKRATIE ALS GRUNDUNG-FORTFUHRUNG-UNTERBRECHUNG

rung-Unterbrechung auftritt. Diese Dreiheit begiinstigt ein Verstandnis
von Demokratie, das jeden Totalitarismus ausschliefSst (Claude Lefort).
Wir werden an spaterer Stelle versuchen, diesen Gedanken ankniipfend
an Bruno Latour auch auf die Natur zu beziehen. An dieser Stelle be-
schranken wir uns auf den gesellschaftlich-historischen Bereich.

Mit der Griindung tritt eine Identitdt ins Sein, die in keiner Endgestalt
zur Ruhe kommt, weil sie fortzufithren und zu unterbrechen ist. Demo-
kratie misste positiv als Widerstreit gelebt werden konnen. Das wiirde
ohne Zweifel auch einen Abschied von rein nationalstaatlicher Identitit
implizieren. Dieser Abschied und die Beantwortung der Anfragen von
Nachgeborenen und an die Grindungen der Viter konnen zur Einigung
Europas und zum Frieden beitragen. Das europaische Projekt steht und
fallt heutzutage geradezu mit dem Gelingen oder Misslingen dieser Auf-
gaben. Priifstein dessen ist der gastfreundliche Umgang mit Migranten
und die Beachtung der Ursachen fiir Migration (vgl. Schnell 2017, 158f).

Das Verstandnis von Demokratie sollte an Bedingungen gekniipft sein.
Leibniz unterscheidet zwischen notwendigen und zureichenden Bedin-
gungen. Zureichende geben an, warum etwas genau so ist, wie es ist; not-
wendige sind hingegen bescheidener und benennen lediglich unabding-
bare Minimalbedingungen.

Die erste Bedingung fiir Demokratie ist eine innergesellschaftliche:
Macht ist Bedingung von Demokratie. Macht kontrolliert Herrschaft und
verjagt sie notfalls aus dem Amt. Das Problem der Demokratie, sei sie eher
liberal oder eher republikanisch ausgerichtet, ist eine Machtvergessenheit.
Damit stellt sich die Frage nach einer Moglichkeit der Erinnerung.

Die zweite Bedingung fiir Demokratie ist eine zwischengesellschaft-
liche. Wir werden von Anderen angesprochen, was wir Dritten angetan
haben oder was in unserem Namen Dritten widerfahren ist. Wir antwor-
ten auf die Anfrage der Anderen mit Argumenten und dabei zugleich mit
Erinnerung an die Dritten. Das ist die Grundstruktur volkerrechtlicher
Kommunikation im Zeichen der Menschenrechte. Das Angesprochen-
werden impliziert, dass man sich nicht dauerhaft gegeniiber Anderen im-
munisieren kann, es setzt weiterhin voraus, dass Andere tiberhaupt nach
dem Schicksal Dritter fragen. Niemand vermag eigenmachtig das Leben
Dritter vergessen machen, wenn Andere als Andere der Dritten das Le-
ben Dritter bezeugen. Die volkerrechtliche Kommunikation lebt gerade-
zu davon, dass jene Anderen ihre Stimme erheben, die als Zeugen fiir die
Existenz Dritter auftreten oder sich auf ein anderweitiges Zeugnis fir
diese Existenz berufen konnen. Dritte erhalten durch die 6ffentliche Er-
innerung einen Namen und ein Gesicht, moglicherweise auch ein ano-
nymes Gesicht. Ricceur spricht vom Entstehen einer »Kultur des gerech-
ten Gedichtnisses« (Ricceur 1998, 113) und benennt damit ein Problem.

Schon der kleinste Versuch, jedem das Seinige an Erinnerung zu ge-
ben, fithrt das Ubermichtige dieser Aufgabe vor Augen. Die geforderte

29

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

Erinnerung kann neue Ungerechtigkeiten vermutlich nicht immer ver-
hindern und belegt damit, dass die Ethik und Politik der gerechten Erin-
nerung keine abzahlbare Schuld bedeutet, aus der Nachgeborene defini-
tiv >schuldenfrei« entlassen werden.

Es scheint, als ob Unvergesslichkeit in zwei Weisen gegeben sei. Auf
der einen Seite die Glanzlichter, auf der anderen die Schattenseiten der
Stiftungsgewalt. Zu beachten ist allerdings, dass sich das Verhaltnis von
Licht und Schatten nur im Durchgang durch Konflikte der Interpretati-
on des, wie Jiirgen Habermas sagen wiirde, 6ffentlichen Gebrauchs der
Historie bestimmen ldsst. Das offentliche Andenken des politischen Ka-
lenders kennt Heldengedenktage, Volkstrauertage, Tage der Wiederverei-
nigung oder der Befreiung. Selbst oder gerade in einer Demokratie muss
um das Verstandnis von Licht und Schatten gerungen werden. Trotz al-
ler berechtigten Skepsis ist die Forderung nach einer gerechten Ausleuch-
tung des offentlichen Raums unverzichtbar.

Der Umgang mit gesellschaftlich-historischer Stiftungsgewalt ist ne-
ben der Bedingung der Macht eine zweite und »neue Legitimationsform«
(Dubiel 1999, 292) fiir die Demokratie. Das ist aus Kants und Hegels
Analysen der franzosischen Revolution zu lernen. Die nachmetaphysi-
sche Epoche, in der wir uns im Unterschied zu Kant und Hegel heute be-
finden, kommt an einer Uberschneidung von Vernunft und Gewalt nicht
mehr vorbei. Im Spannungsfeld des Ethischen und des Politischen hat
sich Demokratie dem zu stellen.

e. Widerstreit und Politik

Der Widerstreit zwischen Fortfiihren und Unterbrechen manifestiert sich
in sehr vielen 6ffentlichen Debatten der letzten Jahrzehnte. Wir den-
ken unter anderem an den Historikerstreit, die Goldhagen-Kontroverse,
die Walserdebatte, den Streit um Griechenland, die verschiedenen Akte
des sogenannten Flichtlingsdramas. Entscheidend ist, dass Fortfithren
und Unterbrechen zusammen auftreten. BlofSe Fortfithrung miindet in
Ignoranz, blofle Unterbrechung in Orientierungslosigkeit. Das entschei-
dende Miteinander beider Krafte erscheint als Widerstreit und kiindet
davon, dass, um mit Claude Lefort zu sprechen, Demokratie eine Kon-
fliktform ist.

Als Terminus ist der Widerstreit in den Schriften von Bolzano, Kant,
Husserl zu finden und wird dort auf das Erkennen und (unwillkiirliche)
Auffassen bezogen. Bei Lyotard wird der Widerstreit auf verschiedenen
Ebenen angesiedelt und zwar als Konflikt zwischen Satzen, Opfern und
Klagern, Arbeitskraft und Kapital und zwischen anderen Elementen. Wir
kniipfen an den Gedanken eines Widerstreits als Kraft im gelebten Leben
an. Praziser gesagt, an den Gedanken, dass »sich der Widerstreit in der

30

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIDERSTREIT UND POLITIK

deliberativen, der beratenden Politik, in der Politik der modernen De-
mokratien exponiert.« (Lyotard 1987, 245)

Wenn das Antworten auf die Frage nach dem guten Leben das zen-
trale Worumwillen des Lebens ist, dann gehort der Widerstreit in dieses
Zentrum hinein. Er bedeutet ein gutes Leben (auch) unter den Bedingun-
gen der Tragodie. Das Antworten, mithin das Leben, darf nicht verges-
sen werden, weil es weder eine dauerhafte Antwort auflerhalb der Zeit
noch eine letzte Antwort gibt.

All diese Uberlegungen werfen die ernsthafte Frage auf, ob ein Wider-
streit gelebt werden kann und wie ein solches Leben aussehen wiirde. Es
geht hier nicht nur um die existentielle Perspektive, die etwa im Werk
von Henrik Ibsen vorgefithrt wird, sondern um das politische Phinomen
einer widerstreitenden Demokratie. Kann man von diesem Phanomen
einen guten Gebrauch machen? In welchem Sinn kann der Widerstreit
eine positive Gestalt annehmen? Zuniachst ist anzumerken, dass an die-
ser Stelle das Verstindnis der Einheit einer Burgergesellschaft auf dem
Spiel steht, weil sie anders gestaltet werden musste.

Traditionell wird politische Einheit in drei Versionen gedacht. Fur
Kommunitaristen besteht Einheit aus gemeinsamen Traditionen und
Werten, sie wird durch deren Wirkungsgeschichte garantiert. Liberale
stiitzen sich auf formale Prozeduren, deren Einheitsfunktion durch Gel-
tung garantiert wird. Die Verfechter einer posttraditionalen Sittlichkeit
betrachten Einheitlichkeit als ein Ziel, durch alle moglichen Konflikte
hindurch. Die Mingel dieser durchaus wichtigen Positionen treten in be-
stimmten Fragen deutlich zutage. In der Sache der Integration von soge-
nannten Zuwanderern, die Europa seit Jahrzehnten immer wieder und
zunehmend stirker beschaftigt, bieten die Kommunitaristen die falschen
Traditionen, die Liberalen zu wenig substantielle Werte und die Post-
traditionalisten eine unrealistische Vision. Ein Miteinander des Hetero-
genen zu denken, ist ihnen unméglich.

Ein Grund fir diesen Mangel liegt darin, dass alle drei Richtungen
einen Widerstreit, der zum Lebensnerv einer Gesellschaft gehort, nicht
denken konnen. Der Kommunitarist situiert den Widerstreit innerhalb
eines singuldren Horizonts und partikularisiert ihn damit. Fir den Libe-
ralen betrifft ein Widerstreit lediglich den rohen Stoff der Konfliktma-
terie, welcher Prozeduren durchlauft, die wiederum dem Streit entzogen
sind. Dem Posttraditionalisten ist der Widerstreit immer nur sekundar
und vorldufig, denn fur ihn ist der Dreiklang von Einheit, Entzweiung
und Versohnung mafSgeblich. Am kanadischen Verfassungsstreit und an
den heutigen Unabhingigkeitsbewegungen in (Siid)Europa kann man er-
kennen, dass ein Widerstreit beachtet und kultiviert werden muss. Er ist
und bleibt eine prekire und damit vulnerable Figur. Thn zu kultivieren
bedeutet, das Zerbrechen eines Staates und auch die Permanenz von ho-
mogenen Parallelgesellschaften auf Dauer zu verhindern.

31

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

Ein kultivierter und damit zum Nutzen einer Gesellschaft produktiv
gelebter Widerstreit hort auf die AufSenwelt und damit auf das, »was un-
serem Standpunkt und dem unserer Gemeinschaft fremd ist.« (Ricceur
1998, 122) Ein Gemeinwesen, welches von Anderen gefragt wird, was
Dritten in der Geschichte oder in der Gegenwart geschehen ist, erfahrt
sich selbst durch die Zumutung der Anfrage und die Aufforderung zur
Antwort als es selbst, als ein Wir, welches gemeint ist. Wir haben eigene
Mittel, aber sie reichen nicht aus, um all das auszumachen, was uns im
Inneren betrifft. Die Einheit einer demokratischen Biirgergesellschaft ist
der gelebte Widerstreit zwischen Fortfihrung des Eigenen und Unterbre-
chung um Anderer willen. Der Widerstreit, der als Begriff im Werk von
Lyotard keine einheitliche Operationalisierung erfahrt, bezieht sich hier
auf zwei Affektionen, die nicht zu einem groflen Gefiihl verschmelzen,
auch nicht als Enthusiasmus. Die Einheit der Burgergesellschaft ist zu-
gleich eine Nichtidentitat, die nicht Nichts ist.

All das darf jedoch nicht mit purer Lust an positiver Unbestimmtheit
verwechselt werden. Der postmoderne Asthetizismus weigert sich zu er-
kennen, dass Lebenskunst allein kein eigenstandiges Konzept ist. An-
ders der Pragmatismus, denn er kennt neben dem Umgang mit den Spiel-
raumen im Hier und Jetzt noch die Apologie der Zukunft im Licht der
Frage, wie Moglichkeiten, die in der Zukunft realisiert werden konnen,
bereits gegenwirtig als Moglichkeiten mafSgeblich sein konnen. John De-
weys experimenteller Empirismus hat den Nachteil, dass er glaubt, die
Vergangenheit sei abgeschlossen und nur die Zukunft gestaltbar. Gegen-
tiber Postmoderne und Pragmatismus bringen wir das Gewicht der Ver-
gangenheit, des Widerstreits zwischen den Glanzlichtern der Tradition
und den Schattenseiten der Stiftungsgewalt im Zeichen einer Ethik der
Erinnerung zur Geltung.

Im Hinblick auf die Dreiheit von Grundung-Fortfithrung-Unterbre-
chung ist es eine Aufgabe einer Biirgergesellschaft, den » Widerstreit [zu]
bezeugen «, wie es bei Lyotard (1987, 12) heifst. Diese Bezeugung bedeu-
tet ein aktives Nichtvergessen, eine Nachhaltigkeit und Verbindlichkeit.
Ein spezielles Beispiel dafiir ist heute die Frage nach der Provenienz von
Kunst im 6ffentlichen Raum.

f. Sammeln

Wir beginnen unsere Ausfithrungen zunichst aber mit Uberlegungen
zum Vorgang des Sammelns. Damit knipfen wir an die erste der drei
Dimensionen von Demokratie an. Sammeln bedeutet, gute und wichti-
ge Beispiele der Tradition, d.h. der Dinge und Werte, die als weiterge-
benswert eingestuft worden sind, gegenwartig und sichtbar zu halten.
Sichtbar sind sie durch die Weitergabe und auch die Ausstellung, etwa

32

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAMMELN

im Museum. Die Ausstellung ist ein Modus der Gegenwirtigung, da sie
etwas prasentiert, also gegenwirtigt. Sammeln ist die Realisierung von
Prasenz.

Eine Fundierung des Sammelns in der Zeitlichkeit verdanken wir
Manfred Sommer. Das leitende Interesse an der Zeit entwickelte Som-
mer in einer Studie iiber Ernst Mach. Demnach soll es im wahrsten Sinne
moglich sein, Evidenz im Augenblick erleben und empfinden zu konnen.
Der Augenblick, das Jetzt, die Urimpression, wie Husserl sagen wiirde,
soll Ort von anschaulicher Wahrheit sein, ohne durch zeitlichen Entzug
im Hinblick auf die Zukunft und zeitlichen Verzug hinsichtlich der Ver-
gangenheit wesensmaflig getriibt zu sein.

Sammeln ist nun Ausdruck einer »Asthetik des Bewahrens« und ein
»Verlangen nach dauerhafter Gegenwart« (Sommer 1999, 12), kurz:
nach Evidenz uber den Augenblick hinaus. Dieses Verlangen ist auf
Selbsterhaltung gerichtet und daher seiner Art nach konservativ. » Alles
Sammeln ist konservativ.« (ebd., 50) Sommer unternimmt beeindruckend
weite Wege, um dieses Sammeln erfahrbar zu machen. Das Sammeln von
Kulturgegenstanden, die Museumskunde, das Archiv und die Bibliothek
sind Stationen, die dabei von ihm angesteuert werden (vgl. 428ff).

Im Licht der Tatsache, dass wir Demokratie nicht nur durch das Be-
wahren definiert haben, wollen wir daran erinnern, dass, der alten Le-
gende nach, der Mensch immer Jager und Sammler gewesen sein soll.
Sammeln bedeutet nun aber nicht nur, dass Prasenz verlangert wird,
sondern auch, dass etwas verloren, vernichtet, dem Tod anheimgegeben
wird, wie Nietzsche und Derrida hervorgehoben haben. Sommer sagt
richtigerweise, dass eine Ausstellung dasjenige zeigt, was »sehenswert«
(23 1) ist. Die Feststellung des Sehenswerten erfolgt jedoch stets durch
eine Selektion: das Wertvolle wird von dem gesondert, was als wertlos
angesehen wird. Hier kommen Macht und auch eine gewisse verletzen-
de Gewalt zur Geltung. Der Sammler ist auch ein Jager.

Der Jager steht dafiir, dass das Wertvolle auch genommen, ja geraubt
wird. Walter Benjamin spricht in seiner 7. Geschichtsphilosophischen
These davon, dass jedes Dokument der Kultur auch ein solches der Bar-
barei ist. Demgegeniiber klingt es bei Sommer recht betulich, wenn er
von »Heimholung aus der Fremde« (286) spricht. Dieser Paternalismus
ist von jeder Ethnologie, als einer Wissenschaft vom Fremden, unbelehrt.

Die Rechtfertigung von Provenienzforschung, also der Untersuchung
der Geschichte der Herkunft von Kunstwerken und Kulturgiitern, hat
mit der Tatsache zu tun, dass eine Heimholung aus der Fremde schon
deshalb ein Problem ist, weil unklar bleibt, was das Eigene und das
Heim, in die etwas geholt werden konnte, eigentlich sind. Im Augenblick
gibt es keine Evidenz. Ist sie da, ist sie fort. Wir konnen Sommer selbst zi-
tieren. »Die unmittelbare Prasenz des Augenblicks kénnen wir nicht be-
sitzen.« (Sommer 1990, 166) Und: »absolute Priasenz (ist) nichts anderes

33

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G.W.F. HEGEL: DIE SCHRECKEN DES TODES

als eine Art mystischer Selbstzerstorung des BewufStseins.« (ebd., 163)
Die Urimpression ist als solche nicht erlebt, sondern nur eine Konstruk-
tion zugunsten von Selbsterhaltung. In phinomenologischer Hinsicht
hebt Levinas hervor, dass damit »das BewufStsein (im) Verzug gegen sich
selbst ist« (Levinas 1983, 171) und dass folgerichtig eine »Rezeptivitat
eines Anderen das Selbe durchdringt.« (ebd., 173) Wir sollten ergidnzend
mit Derrida erwahnen, dass eine Versammlung des Sinns als Vergegen-
wartigung eine Dispersion und eine Verstreutheit nicht annullieren kann
(vgl. Derrida 1974, 468ff). Im Unterschied zu Manfred Sommer ziehen
wir aus all dem die Konsequenz, dass Demokratie sich pluralisiert tiber
das blofSe Bewahren hinaus. Das Fremde, die Gewaltsamkeit und der
Umgang mit ihnen treten nun namlich in den Vordergrund.

g. Provenienz

In der Zeit des Kolonialismus erfihrt die Wissenschaft der Ethnologie
eine enorme Aufwertung. Das von Marcel Mauss an der Sorbonne gelei-
tete Institut wurde vom damaligen Kolonialministerium unterstiitzt. Die
Politik benotigte Beamte, die die Kulturen der Kolonien beurteilen kon-
nen. Die Wissenschaft vom Fremden hat eine problematische Herkunft.
Man lese das Tagebuch Phantom Afrika und die Untersuchung »Ethno-
graphie und Kolonialismus« vom Michel Leiris (vgl. Leiris 1985). Nach
dem zweiten Weltkrieg beginnt die Ethnologie ihre Anfinge zu reflektie-
ren; verdeutlichen kann man sich das an dem Vorgang, der dazu fithr-
te, dass die Denomination »Religionen nichtzivilisierter Volker« des ers-
ten Lehrstuhls von Claude Lévi-Strauss umbenannt werden musste (vgl.
Lévi-Strauss 1989).

Problematisch sind die Anfiange der Ethnologie, weil die Wissenschaft
vom Fremden an der Ausbeutung des Fremden nicht unschuldig ist. In
den Museen der europaischen Hauptstadte lagern noch heute 95% der
afrikanischen Kunst (s. DIE ZEIT Nr. 52, 13, Dez. 2018). Sie stammen
aus Raubziigen, die bekanntlich schon im 19. Jahrhundert unternommen
worden sind. Die deutsche Ethnologie unterstiitze den Kolonialismus
in Deutsch-Sudwest-Afrika und spater auch den Nationalsozialismus
(vgl. Penny 2019). In Frankreich wird heute an einer verantwortlichen
und raschen Riickgabe der Werke gearbeitet. Anders ist die Situation in
Deutschland.

In Berlin will das Humboldt Forum der deutschen Hauptstadt neue
Impulse geben. Man will zeigen, dass die Deutschen verantwortlich mit
eigenem und fremdem Erbe umzugehen vermogen. Das Kulturhaus zeigt
ethnologische Sammlungen, die bis dato zum Teil in Dahlem unterge-
bracht waren. Das Humboldt Forum konnte eine Geschichte der Aneig-
nung, des Gebens und Nehmens erzihlen. Obwohl die Tatsache, dass

34

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROVENIENZ

Kunst ein Gegenstand des Tauschhandels ist, das Ideal der Authentizitit
eines Werkes aus ethnologischer Sicht relativiert, kann der Unterschied
zwischen gutem Erwerb und Raubkunst nicht eingeebnet werden.

Die Autoritit einer Tradition, wie sie von Gadamer betont wird, hat
ihre Grenzen in der Frage der Gewalt. In seiner 7. Geschichtsphiloso-
phischen These spricht Walter Benjamin tiber die Abkunft von Kultur-
giitern. Seine beriihmte These lautet bekanntlich, dass ein Kulturgut
»niemals ein Dokument der Kultur [ist], ohne zugleich ein solches der
Barbarei zu sein.« Maler wie Emil Nolde sind von den Benin-Bron-
zen, die das Volkerkundemuseum in Berlin ausstellte, inspiriert worden.
Ohne Raubkunst sihe die europidische Moderne anders aus! Eine heuti-
ge Demokratie kann daraus lernen, dass nicht nur die guten und golde-
nen Vorbilder zu ehren sind, sondern dass auch der Opfer, die die eigene
Tradition hervorgebracht hat, zu gedenken ist.

Das Humboldt Forum soll eine Visitenkarte der Nation sein und muss
sich daher den Fragen der Provinienzforschung stellen. Diese neue Diszi-
plin, die in Deutschland anlidsslich des Umgangs mit den von Cornelius
Gurlitt gehorteten Kunstwerken offentlich bekannt geworden ist, soll
Fragen nach der Herkunft von Kunstwerken, nach der RechtmifSigkeit
des Besitzes, nach Auswirkungen der Kolonial- und Gewaltgeschichte
und nach Moglichkeiten eines gemeinsamen Weltkulturerbes und einer
»transnationalen Geschichte Europas« (Savoy 2018, 19) fragen. Die Pro-
venienzforschung ist dariiber hinaus eine letzte Stufe der Selbstreflexi-
on der Ethnologie. In diesem Sinne legt die Kunsthistorikern Bénédicte
Savoy ein Programm fiir das Verstindnis von Provinienzforschung vor.

In ihrer Antrittsvorlesung am College de France von 2017 richtet
Savoy den Blick auf die eigene Institution. Im Hofe des Collége de Fran-
ce steht eine Statue, die Jean-Francois Champollion in einer Pose zeigt,
wie er mit einem Stiefel auf dem Kopf eines Pharaos steht. Diese »FEin-
verleibung des Anderen in das Eigene« (ebd., 47) zeugt davon, dass Kul-
tur lange und wohl zu lange als — im wortlichen Sinne — Kulturbesitz ver-
standen worden ist. Dem ist eine »die Enteigneten achtende und gerechte
Politik « (48) entgegenzustellen. Das kulturelle Erbe soll nicht die Eigentu-
mer, sondern das Erbe betonen. Denn kulturelles Erbe ist »eine sich stin-
dig erneuernde Begegnung zwischen den Sterblichen (das sind wir) und
den — vielleicht beinahe — Unsterblichen (das sind sie, die Objekte).« (17)

Die Provenienzforschung ist eine letzte Stufe der Selbstreflexion der Eth-
nologie. Die gewaltsamen Anfange des Fachs treten ebenso in den Blick
einer Ethik der Erinnerung wie die Institution des Museums. Klassischer-
weise hat das Museum vier Aufgaben, nimlich, so Walter Grasskamp,
»Sammeln, Bewahren, Erforschen und Ausstellen. « (Grasskamp 2016, 70)
Im Lichte der Provenienz wird dem eine fiinfte Aufgabe hinzugefiigt: das
Eingedenken der gewaltsamen Anfinge.

35

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4) G. Simmel: Pladoyer fiir Dankbarkeit
angesichts eines zerrissenen Lebens

In seinen Ausfuhrungen Zur Metaphysik des Todes zeigt Georg Simmel,
dass das Leben von vornherein und von innen her mit dem Tod verbun-
den ist. Es spricht daher auch von einer »formgebenden Bedeutung des
Todes« (Simmel 1993, 31) fiir das Leben. »In jedem einzelnen Momen-
te des Lebens sind wir solche, die sterben werden, und er wire anders,
wenn dies nicht unsere mitgegebene, in ihm irgendwie wirksame Be-
stimmung wire.« (ebd., 30f) Es stellt somit unweigerlich die Frage, wie
der sterbliche Mensch im Leben auf seine Endlichkeit antworten soll-
te und konnte.

Wenn es dem Leben um ein Ganzseinkonnen gehen sollte, dann lebt
es mit einem standigen Mangel, denn dieses steht immer noch aus, wie
Heidegger maf3geblich formulierte »Im Dasein steht, solange es ist, je
noch etwas aus, was es sein kann und wird. Zu diesem Ausstand aber
gehort das Ende selbst. Das Ende des In-der-Welt-seins ist der Tod. Die-
ses Ende, zum Seinkonnen, das heift zur Existenz gehorig, begrenzt und
bestimmt die je mogliche Ganzheit des Daseins.« (Heidegger 1979, 23 3f)
Bis zum Ende ist das gelebte Leben ein Sein zum Tod, das von der Habe
her unvollstandig ist. Seine Vulnerabilitat bezeichnet Charles Baudelaire
als »das Vorubergehende, das Entschwindende, das Zufillige.« (Baude-
laire 1980, 286) Das alltaglich Entschwindende, wie etwa das Kommen
und Gehen eines fremden Passanten in der Stadt, erinnert das Leben an
seine Sterblichkeit. Es ist insofern gar nicht notwendig, dass der Mensch
stets an seinen eigenen Tod denkt. Das Alltagsleben selbst enthilt ge-
nug Hinweise.

Georg Simmel, der grofSe Diagnostiker der Moderne, hat offenbar eine
diesseitige Ganzheit als Antwort auf die Vulnerabilitit eines Leidens am
zerrissenen und endlichen Leben gesucht. Wir wollen an dieser Stelle eine
andere Moglichkeit ins Auge fassen und zwar Dankbarkeit als Element
des Ethischen angesichts der Pathologien der Moderne.

Wenn vom Ethischen im Werk von Georg Simmel die Rede ist, dann
soll das Augenmerk an dieser Stelle nicht primar auf seine umfangrei-
chen Vorlesungen zu Grundbegriffen der Moral (vgl. Simmel 1989/91)
gerichtet werden, sondern auf eine Wertperspektive, die nicht metaphy-
sisch ist, aber absolut, da sie Relatives iiberschreitet und auf Sachpro-
bleme der Moderne antwortet.

Simmel ist ein Zeitdiagnostiker der Moderne, wie Habermas (1984)
sagt. In diesem Zusammenhang ist es ublich und bis zu einem gewissen
Punkt auch sinnvoll, zwei Lesarten, die Simmel der Moderne angedei-
hen lasst, voneinander zu unterscheiden (vgl. Dahme/Rammstedt 1984).

36

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEIDEN AN ZERRISSENHEIT

Sie stehen unter den Oberbegriffen Zerrissenbeit und Ganzheit. Ganz-
heit soll Zerrissenheit heilen. Diese Vision begleitet die Moderne seit
Hegels Auseinandersetzung mit Diderot. Wir wollen zunichst den Mo-
tiven der Oberbegriffe nachgehen und dann auf das Problem des Ethi-
schen zu sprechen kommen, das eine andere Option als die Suche nach
Ganzheit eroffnet.

a. Leiden an Zerrissenheit

Die Effekte eines Weltmarktes sind die Zerstorung von Traditionen und
die allseitige Abhidngigkeit aller Nationen voneinander. Mit dieser be-
kannten Diagnose hatte Karl Marx die Kritik der 6konomischen Glo-
balisierung eroffnet (vgl. MEW 4, 464ff). Georg Simmel kniipft hier an
und vertieft die Diagnose, indem er Auswirkungen der kapitalistischen
Okonomie auf die Kultur der Moderne sichtbar werden lisst. In seiner
Philosophie des Geldes betrachtet er »die Arbeitsteilung als Ursache fuir
das Auseinandertreten der subjektiven und der objektiven Kultur« (Sim-
mel 1986, 475) Die Arbeitsteilung macht aus dem Arbeiter einen »frag-
mentarischen Charakter« (ebd., 484). Indem sich die objektive Kultur
gegeniiber ihren Produzenten verselbstindigt, kommt es zu einer Trago-
die der Kultur, die den Menschen als Individuum freisetzt. Bereits 1888
stellte Simmel heraus, dass die Individualisierung auf die Zerstorung von
Traditionen antwortet, indem sie eine als ambivalent einzuschitzende
Entwicklung anstof8t. »Die Individualisierung lockert das Band mit den
Nichsten, um dafiir ein neues — reales oder ideales — zu den Entfernte-
ren zu spinnen.« (Simmel 1983, §5) Das Zeitalter der Individualisierung
und der Diskurs der Zerissenbeit beginnen hier und sie reichen immer-
hin bis zu Ulrik Becks Diagnose der Moderne als einer Risikogesellschaft
(vgl. Beck 1986, Kap. V).

Der Zerrissenheit entgegen stand immer das von Aristoteles stam-
mende Konzept der ethischen und politischen Freundschaft. Wer mit
sich und Anderen befreundet ist, ist ganz bei sich, weil er das Gute damit
erzielt und realisiert hat. Dieser noch bei Hannah Arendt zu findenden
Vorstellung kiindigt Simmel die Plausibilitdt auf. Eine »solche vollige
Vertrautheit durfte indes mit der wachsenden Differenzierung der Men-
schen immer schwieriger werden.« (Simmel 1992, 401) Ganz im Gegen-
teil konnen wir durch die Individualisierung weniger mit Freunden rech-
nen, sondern viel eher mit Kontakten zu Fremden, die heute kommen
und morgen bleiben (ebd., 764). Charakteristisch hierfir ist die Fremd-
heitserfahrung in der Grofistadt. Sie wurde mafsgeblich von Alfred
Doblin mit seinem Roman Berlin Alexanderplatz von 1929 analysiert.

Franz Biberkopf erliegt auf dem Alexanderplatz einer wahren Flut
von unzusammenhingenden Eindriicken. Sonderangebote, politische

37

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. SIMMEL: PLADOYER FUR DANKBARKEIT

Slogans, Sanitirwaren, neue Biicher, Mieterschutzgesetzte, werdende
Miitter, Malzbier, Mobel, Zigaretten, Kinos, Lirm von Bauarbeiten, Ge-
fahr durch die Elektrische, anonyme Wohnverhaltnisse. Ein Dreher mit
Frithschicht, ein Kellner mit Nachtschicht, Arbeitslose, Hausfrauen. Die
Dampframme auf der Baustelle, die elektrische Strafenbahn und die
Autos sorgen fiir den Sound der Metropole. Wie schon von Baudelaire
beschrieben, erweisen sich die Eindriicke als so heterogen, dass sie das
Ganzseinkonnen des Daseins verhindern. Zerrissenheit ist eine Auspra-
gung von Vulnerabilitit.

Bekanntlich traf Simmels soziologische Beschreibung des Fremden
und des Lebens in GrofSstidten den Zeitgeist der Arbeitsmigration um
die vorletzte Jahrhundertwende. Die FliefSbandarbeit lockte viele Arbei-
ter aus den Stuidstaaten und auch aus Europa in den Rust Belt Amerikas.
In Chicago erfanden Robert E. Park, Luis Wirth und Ernest Burgess die
moderne Stadt- und Regionalsoziologie. Eine moderne Stadt ist das Mit-
einander von Menschen, die sich fremd sind und es auch bleiben. Der
symbolische Interaktionismus kann als eine weitere Reaktion auf diese
Situation verstanden werden und stellt damit auch eine bedeutende Er-
findung aus Chicago dar. Sie wiren ohne den Einfluss der Schriften Ge-
org Simmels nicht moglich gewesen.

Individualisierung ist ein Wert, da sie Einzigkeit und Freiheit der Per-
son bedeutet. Sie ist zugleich auch problematisch, weil sie, wie Sim-
mel in Das Individuum und die Freibeit darlegt, Heimatlosigkeit und
Fremdheit in einer unwirtlichen Welt schafft (vgl. Simmel 1993, 212ff).
Das Individuum gehort weder hierhin noch dorthin. Die Flexibilitit, die
Richard Sennett als Kultur des neuen und gegenwartigen Kapitalismus
beschreibt, ist bei Simmel schon angelegt. Er spiirte die Zerrissenheit
bekanntlich im frithen 20. Jahrhundert anhand zahlloser Phinomene
des modernen Lebens auf. Mode, Schmuck, Rosen, Liebe, Scham, Geld,
Schauspielerei, Briefeschreiben, Diskretion, Landschaft, weibliche Kul-
tur lauten ihre Namen. Sie miinden stets im Hinweis auf die Fluchtig-
keit von Begegnungen, ein Anderssein, eine Blasiertheit und Atomisie-
rung des Individuums.

b. Hoffen auf Ganzheit

Die ubliche Lesart sieht nun vor, dass Simmel hauptsichlich in seinen
Spitschriften eine Wende zur Lebensphilosophie vollzieht. Denn es geht
ihm nun um die Frage, wie die Zerrissenheit iberwunden werden kon-
ne. Zu diesem Zweck stimmt Simmel in den damals unklaren, mehrdeu-
tigen und problematischen Diskurs tiber Ganzheit ein (vgl. Schnell 2017,
151f). Ganzheit heilt Zerrissenheit. »Simmels Lebensphilosophie ist ins-
gesamt die metaphysisch iiberhohte Reaktion auf den vorausgehenden

38

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZERRISSENHEIT UND GANZHEIT ALS PROBLEME DER MODERNE

negativen Befund seiner Zeitdiagnose.« Der positive Leitbegriff der
»Ganzheit erhilt erst sein volle Bedeutung von der drohenden Unganz-
heit und Zersplitterung moderner Individualitat.« (Lohmann 1992, 356)
Der Ton in Simmels Spatwerk dndert sich. Er wird weicher. Neue Formu-
lierungen und neue Phinomene treten auf. Das Leben ist nun eine »kos-
mische Tatsache«, ein »absatzloses Gleiten« und »ein Strom« (Simmel
1987, 205) Ein Individuum soll sich als Ganzheit erfahren konnen. Sim-
mel befasst sich mit Goethe, Rembrandt, der Kantischen Ethik und iiber-
haupt mit der kiinstlerischen Lebensform. Kunstler ist, wer sein Lebens
ganzheitlich fuhrt, weil er in ihm ein individuelles Gesetz zum Ausdruck
bringt, das in der Einheit eines Kunstwerkes seine symbolische Darstel-
lung findet. Am Beispiel von Michelangelo diskutiert Simmel die Mog-
lichkeit einer »Einheit des Lebens.« (Simmel 1984, 123)

c. Zerrissenheit und Ganzheit als Probleme der Moderne

Wir finden in Simmels bedeutendem Werk pragende Motive, die vielfach
im frithen 20. Jahrhundert in allen kulturellen und politischen Stromun-
gen aufgetreten sind: Freisetzung des Individuums, Verlust von Traditi-
on, Zerrissenheit, Suche nach verlorener oder neuer Ganzheit. Gewiss
ist hier viel Wahres zu finden, aber auch ein Problem. Wenn jene Indivi-
dualisierung unser Leben pragt, dann kann es keine sogenannte Ganz-
heit geben — es sei denn auf irrationale Weise, durch politische Gewalt
und die Ideologie der Volksgemeinschaft erzwungen. Wenn jedoch eine
sogenannte Ganzheit herrscht, sind Individualitit und Freiheit wieder-
um nicht zu erreichen.

Hinter Simmels Untersuchungen steht, wie er selbst 1888 sagt, eine
wichtige Frage, die nicht nur eine Theoriefrage ist, sondern eine zentrale
der modernen Kultur. Sie lautet: wie kann das Individuum frei und trotz-
dem nicht isoliert sein, weil es ein Band mit den Anderen unterhilt? Die
Antwort auf diese nach Rousseau klingende Frage ist das Ethische. Es
soll hier vorgestellt werden. Von der uiblichen Leseweise Simmels ist es
nicht gentigend beachtet worden. Ausdriicklich auszunehmen von dieser
Zuschreibung ist die Arbeit von Bruno Accarino, die sich mit den The-
men »Vertrauen und Versprechen« befasst und dabei besonders »den
Anderen« und »die Institutionen« (Accarino 1984, 123) im Blick hat.

d. Das Ethische als Antwort auf die problematische Moderne
Die Suche nach dem Ethischen starten wir in Simmels Hauptwerk der

mittleren Jahre. In der Philosophie des Geldes ist namlich die Beziehung
zum Anderen thematisiert und zwar als eine durch das Geld vermittelte.

39

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. SIMMEL: PLADOYER FUR DANKBARKEIT

Das Geld, das in der Philosophie der Okonomie von Aristoteles und
Locke bereits analysiert worden ist, hat fiir Simmel drei Funktionen. Es
ist ein Tauschmedium, eine Recheneinheit und ein Wertaufbewahrungs-
mittel. Entscheidend ist, dass in der Moderne das Geld nicht nur bei der
Wertbestimmung im Rahmen wirtschaftlicher Transaktionen zum Ein-
satz kommt, sondern dass es auch ein Selbstzweck ist. Es schafft Bediirf-
nisse, fur deren Befriedigung es kein Ende, sondern nur ein Immer-Mehr
gibt. Der uns heute geliufige Ubergang vom Substanz- zum Symbolwert
ist bereits in den Okonomisch-philosophischen Manuskripten von Karl
Marx aus dem Jahre 1844 vorgeprigt (vgl. MEW 40, 562ff). Simmel
vollzieht ihn nun in Gidnze und verfolgt erneut die Frage der Auswirkun-
gen auf die Kultur der Moderne.

Das Geld tritt zwischen den Menschen und die Dinge. Daraus folgt,
dass der Mensch individuelle Freiheit und die Potenz zur Ankniipfung
an fernerliegende Moglichkeiten gewinnt. Es ist nicht mehr notig, nach
den herkommlichen Sitten zu leben und zu wirtschaften. Alternativen
konnen erwogen werden. Der Weltmarkt sorgt dafiir. Der Mensch wird
zum Gebenden und Nehmenden. Durch den Gebefall, den Dativ, ist er
immer auf jemand anderen bezogen. Was bedeutet dieser bekannte Sach-
verhalt fur Simmel?

Simmel schreibt nicht nur eine Soziologie oder Okonomie des Geldes,
sondern eine Philosophie, denn er sucht im Prozess des Gebens und Neh-
mens mehr als nur eine Analyse des Tausches. Dieses Mehr ist ein Ele-
ment des Ethischen, das im Relativen auftritt, aber nicht nur relativ ist.

e. Geben und Nebmen

Es ist bekannt, dass das Geben und Nehmen nicht allein durch ein Nut-
zenkalkil funktionieren kann. Ich muss dem Anderen Vertrauen schen-
ken, ohne dass ich weif3, ob es je einen return on investment geben wird.
Diese Gabe supplementiert den Tausch und ldsst mich anders als einen
Homo oeconomicus agieren. Wenn das geschieht, was geschieht dann
genau?

Fiir das moderne Leben ist es wichtig, dass das Geben und Nehmen
nicht ins Stocken gerat. Es muss fortlaufen, weil es selbst das gesell-
schaftliche Leben ist. Alles ist ein »Hin- und Hergeben von Leistung und
Gegenleistung.« Dass der Prozess des Hin- und Hergebens lauft, hangt
von der Form ab. »Fiir unzihlige Hingaben und Leistungen kann das
Aquivalent erzwungen werden. « Die Rechtsform kann das Hin und Her
erzwingen und damit sicherstellen, dass das gesellschaftliche Leben ge-
lebt wird. Keine Rechtsform kann aber alles regeln. Damit das Geben
und Nehmen auch dort geschieht, wo der duflere Zwang der Rechtsform
nicht ausreicht oder wo er gar nicht erst hinreicht, tritt als »Ergdnzung

40

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DANKBARKEIT ALS MOTIV DES ETHISCHEN

die Dankbarkeit ein.« Dankbarkeit ist das » Band der Wechselwirkung«,
das das »Hin- und Hergeben von Leistung und Gegenleistung« auch dort
ermoglicht, »wo kein duflerer Zwang es garantiert.« Die Dankbarkeit
tragt damit wesentlich zum »Zusammenhalt der Gesellschaft« (Simmel
1992, 661) bei.

Ich bin nicht gezwungen dem Anderen etwas zu geben, aber ich bin
ihm dankbar und tue es deshalb. Die Dankbarkeit gilt nicht dem Tausch-
gegenstand, sondern dem Anderen und ist daher ethisch relevant. Dank-
barkeit ist als Uberschuss iiber die Form des Juridischen das Ethische.
Dankbarkeit ist eine Kraft, die gegen die Zerrissenheit in der Moder-
ne wirkt. Eine mythische Ganzheit ist weder zu wiinschen noch zu er-
warten.

f- Dankbarkeit als Motiv des Ethischen

Simmel hat ohne Zweifel keine normale und alltigliche Dankbarkeit
vor Augen. Dankbarkeit um des Anderen willen darf kein blofles Gefiihl
sein, das ich, je nach Sozialisation, habe oder auch nicht. Dankbarkeit
im Sinne Simmels kann nicht bei mir anfangen, sondern muss etwas sein,
das ich nicht abweisen kann. Wire es nicht so, dann konnte ich Dankbar-
keit auch jederzeit unterlassen. Wir lernen von Hobbes, dass reine Selbst-
verpflichtungen niemals in eine politische Ethik hineinfithren. Schauen
wir nun auf Simmels Analytik der Dankbarkeit.

Der Tausch ist die Grundaktionsform der modernen Gesellschaft. Im
Tausch erscheinen Dinge als Waren und werden als Werte getauscht. Im
Unterschied zu Marx und in gewisser Nahe zu Marcel Mauss betont
Simmel, dass sich im Warentausch zugleich auch ein »Geschehen zwi-
schen Mensch und Mensch« ereignet. Die Qualitit dieses Geschehens
ist nun die Dankbarkeit. Sie ist »seelisches Echo« und »moralisches Ge-
dachtnis« und damit anders als das nur aufSerliche Band der Rechtsform.
Dankbarkeit ist ein »Bindemittel« (Simmel 1983, 211) zwischen Men-
schen, denn sie dauert auch dann noch an, wenn der konkrete Tausch-
vorgang langst abgeschlossen und ein neuer noch gar nicht in Sicht ist.

Indem man sich erkenntlich zeigt, dankt man dem Anderen und setzt
den Dank wie eine Miinze ein, die mogliche Anspriche des Anderen be-
zahlt und mich selbst in Zufriedenheit versetzt. Dankbarkeit wird zum
abzahlbaren Dankbarkeitsbeweis und ist ein Motiv im alltaglichen Aus-
tausch, wie ihn Erving Goffman beschrieben hat (vgl. Goffman 1974,
97ff). Dankbarkeit als ein Bindemittel, also im Sinne Simmels, geht tiber
diese utilitaristische Form hinaus. Im radikalen Sinne bin ich dem Ande-
ren dankbar ohne konkret verschuldet zu sein und ohne damit die Dank-
barkeit abzahlen zu koénnen. Dieser anokonomische Sinn der Dankbar-
keit ist das Ethische im Werk von Georg Simmel, das als Antwort auf die

41

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. SIMMEL: PLADOYER FUR DANKBARKEIT

Zerrissenheit der Moderne gelten kann. Ich erfahre an mir selbst, dass
ich eine konkrete Gabe »nicht erwidern konne, daf$ hier etwas vorliegt,
was die Seele des Empfangenden wie in einen gewissen Dauerzustand
der anderen gegentiber versetzt, eine Ahnung der inneren Unendlichkeit
eines Verhiltnisses ..., das durch keine endliche Betitigung vollkommen
erschopft oder verwirklicht werden kann.« (Simmel 1983, 215) Es han-
delt sich hier nicht um eine 6konomische, sondern um eine ethische Ver-
schuldung oder praziser gesagt: im Tauschgeschift entsteht eine 6kono-
mische Verschuldung, die abzahlbar und abzuzahlen ist und es entsteht
zugleich eine anders gelagerte, namlich eine ethische Verschuldung, die
unendlich ist. Unendlich bedeutet, dass es hier um die Entstehung ei-
nes Bandes zwischen mir und Dir geht, dass nicht auf ein Ende ange-
legt ist. Das »eigentimlich Unlosbare der Dankbarkeit« besteht darin,
dass »selbst bei der Erwiderung mit gleicher oder grofSerer Gegengabe
ein Rest« (ebd., 217) bleibt. Daran wird erinnert, wer einen Anderen als
Feind betrachtet und bekampft. Dankbarkeit ist und hat ein Gedachtnis.
Es riickt in die Nahe eines »urspriinglichen >Nach Thnen, mein Herr!<.«
(Levinas 1986, 68)

g. Perspektiven

Simmel sucht etwas, das Zusammenhalt in einer zerrissenen Welt er-
moglichen konnte. Thm gibt er den Namen Dankbarkeit. Das damit be-
zeichnete Phanomen geht weit tiber das alltdgliche Verstindnis hinaus.
Dankbarkeit in ihrer vollen Entfaltung hat bei Simmel den Status des-
sen, was James und Dewey als Schwungrad der Gesellschaft (fly-wheel
of society) bezeichnen.

Dankbarkeit ist ein ethisches Motiv, aber noch keine Ethik. Dank-
barkeit ist nicht metaphysisch. Es gibt somit keine Dankbarkeit in ei-
ner Ordnung der Dinge auf die man sich berufen oder verlassen konnte.
Dankbarkeit entsteht nur im Relativen des Tausches und geht dari-
ber hinaus. Sie wird im Idealfall zu einem unvergesslichen Glanzlicht.
Dankbarkeit ist damit absolut, weil »losgelost von Relationen« (Ricceur
2008, 86). Sie bleibt dennoch zugleich auf das bezogen, von dem sie sich
16st, namlich bezogen auf den Tausch und seine Prinzipien. Das Losge-
loste kann nur als losgelost verstanden werden, wenn die Relationen
mitgedacht werden. Dankbarkeit kann sich somit nur einstellen, wenn
Tauschhandel stattfindet und zwar als etwas, das einen Handel wieder-
um iiberdauert. Denn Dankbarkeit ist ein Uberschuss iiber die Form des
Juridischen hinaus.

Das Motiv des Ethischen, das an dieser Stelle lediglich vorgestellt
werden sollte, bedarf weiterer Ausdeutungen. Das Ethische tritt nie al-
lein auf, es durchquert stets das Politische und das Okonomische (vgl.

42

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSPEKTIVEN

Schnell 2017, 157ff). Dieser Bezug ist wichtig, weil er das Ethische erst
auf die Problemhohe der Frage nach dem Zusammenhalt der Gesell-
schaft bringt, um die es Simmel schliefSlich geht. Nun miisste aber ge-
zeigt werden, wie man im Namen des Zusammenhalts mit der Dank-
barkeit auch Politik machen kann. Wie alle politisch relevanten Affekte,
die schon Kant und spater Martha Nussbaum beschiftigten, muss auch
die Dankbarkeit aktiviert, vergemeinschaftet und artikuliert werden (vgl.
Bedorf 2015). Nur dann erlangt das zum Anderen zu spinnende Band
auch Festigkeit.

43

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5) E. Cassirer: Tragodie der Kultur

Ernst Cassirer hatte, wie auch Georg Simmel, einen Sinn fiir die Krisen
der Moderne. Cassirer war als gefeierter Meisterdenker der Aufklarung
gestartet, der die Welt in einem System der Vernunft erfasst. Kultur ist
»fortschreitende Selbstbefreiung des Menschen« (Cassirer 1996, 345)
und damit Beforderung von »Humanitdt« (ebd., 346). Spater, nicht zu-
letzt ob der Exilerfahrung sprach er von einer »ernsten Krise unseres po-
litischen und sozialen Lebens« (Cassirer 1985, 7). Ahnlich Husserl, den
Cassirer zitierte und durch Paul Natorp schatzte, ist Cassirer auf einen
Weg vom Idealismus zur Anerkennung der Vulnerabilitit des gelebten
Lebens verwiesen. Aus der Sicht von Heidegger wire zu formulieren,
dass zum animal rationale und zum animal symbolicum das Animali-
sche in Form der Endlichkeit hinzutritt. Cassirer dufSert sich zur Trago-
die der Kultur, nachdem er zuvor iiberhaupt die Kultur als Gegenstand
erst erschlossen hatte.

a. Kritik der Kultur

Die Philosophie der Marburger Schule, in die Cassirer von seinen Leh-
rern Hermann Cohen und Paul Natorp eingefithrt worden ist, versteht
sich in erster Linie als an Kant angelehnte Methode. Die strenge Bindung
der kantischen Philosophie an die Wissenschaften ist fur Cassirer aller-
dings zu restriktiv, um alle unsere Weisen unseres In-der-Welt-Lebens zu
fassen und zu verstehen. Als Menschen sind wir aktiv beteiligt an der
Schaffung einer Welt, die fiir uns eine heimische Welt ist. Sie ist damit
eine Welt der Kultur. Die Wissenschaften sind eine wichtige Kulturtatsa-
che, aber eben auch nur eine unter anderen.

Ernst Cassirers Interesse galt der Grundlegung einer Philosophie der
Kultur. »Die Kritik der Vernunft wird...zur Kritik der Kultur« (Cassirer
1994 I, 11). So lautet die zentrale Weichenstellung in Cassirers Haupt-
werk Philosophie der symbolischen Formen (Band 1: 1923, Band 2: 1923,
Band 3: 1929). Der Begriff der Kultur bezeichnet dabei alle Arten des
menschlichen Weltverstehens und -erschlieflens. Die Philosophie hat als
Philosophie der Kultur nicht die primire Aufgabe, einzelne kleine Lebens-
welten, die im Konnex eine multikulturelle Welt bilden, zu betrachten,
sondern die »universelle, synthetische Anschauung, die alle individuellen
Formen in sich begreift« (Cassirer 1996, 113), kritisch zu begriinden. Sie
ist damit eine transzendentalphilosophische Reflexion auf Kultur.

Der Aufweis einer solchen Universalitit beinhaltet eine Auseinander-
setzung mit der Umweltlehre Jakob von Uexkiills. Der Mensch lebt nicht

44

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK DER KULTUR

in einer Unmittelbarkeit zur Welt, sondern in einer Vermittlung, da er
zwischen sich und die Welt symbolische Formen bringt. » Dieser Zug der
Vermittlung charakterisiert alles menschliche Erkennen, wie er auch fiir
alles menschliche Wirken bezeichnend und typisch ist« (Cassirer 2011,
27). Es sind mehrere Bestimmungen, die jene symbolischen Formen aus-
zeichnen. Sie konnen zunichst allgemein bezeichnet werden als Reakti-
onen auf Eindriicke der Welt, die diese frei tatig durchdringen und um-
wandeln (Cassirer 1997, 175). Symbolische Formen schaffen je »eine
eigene Welt des Sinns« (ebd., 79) und bilden somit Realitit keineswegs
nur ab (Cassirer 1994 L, 5). Als entsprechende symbolische Formen be-
zeichnet Cassirer: Mythos/Religion, Sprache, Kunst und Wissenschaft
(Cassirer 1996, 115), auch wenn es in seinen Schriften unklar bleibt, ob
es sich hierbei um eine erschopfende Liste handelt oder um eine Art offe-
nen Systems. Kann es symbolische Formen als Generatoren von Sinn und
Bedeutung geben wie soziale Systeme (Luhmann), Diskurse (Foucault)
oder wie Felder (Bourdieu)? In diesem Falle schlief3t sich unvermeidlich
die Frage nach Ethik und Anthropologie an, auch wenn Cassirer keine
explizite Ethik verfasst hat.

»In Sprache, Religion, Kunst und Wissenschaft kann der Mensch nicht
mehr tun, als sein eigenes Universum zu errichten — ein symbolisches
Universum, das ihn befihigt, seine Erfahrungen zu verstehen und zu
deuten, zu gliedern und ordnen, zu synthetisieren und zu verallgemei-
nern.« (Cassirer 1996, 335)

Die symbolischen Formen sind eigenstandige, inkommensurable und
aufeinander nicht reduzierbare »Formen der Anschauung« von der
Welt. Die einzelnen, historisch und systematisch, hinsichtlich Ausdruck,
Darstellung und Bedeutung erschlossenen symbolischen Formen wer-
den von Cassirer jeweils mit Bezug zu und Kenntnis der Wissenschaften
vorgestellt. Mythologie und Religionswissenschaft, das Ich und Du der
Sprachwissenschaften, die Kunstgeschichte, die Physik bis zur Feldtheo-
rie und zu Einstein sind hier in beeindruckender Weise gegenwirtig (vgl.
auch: Cassirer 2011, 56, 74f, 79, 96f).

Die besondere Systematik der Philosophie Cassirers und ihr Hauptan-
liegen, symbolische Medien als geistige Ausdrucksformen kenntlich zu
machen, sind in bestimmter Hinsicht der Bibliothek des Hamburger Pri-
vatgelehrten Aby Warburg (1866-1929) zu verdanken. Die kulturwis-
senschaftliche Bibliothek, die 1919 im Hamburg gegriindet und 1933
nach London ausgelagert worden ist (und sich nach wie vor dort befin-
det), stellt in vier Abteilungen interne Relationen zwischen verschiede-
nen kulturellen Ausdrucksformen des Mythos, der Antike und der Mo-
derne her (vgl. Gombrich 2006). »Die Theorie dieser Bibliothek ... war«,
wie Hans Blumenberg einmal bemerkte, » Cassirers dreibandige Philoso-
phie der symbolischen Formen« (Blumenberg 1974, 165). Der Aufbau

45

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. CASSIRER: TRAGODIE DER KULTUR

der Bibliothek und Cassirers Systematik konnten sich gegenseitig bestati-
gen. So fihrt es Cassirer selbst im Vorwort zum zweiten Band der Philo-
sophie der symbolischen Formen aus, in dem er die Sichtung und Gliede-
rung des unvergleichlichen Materials der »Bibliothek Warburg« (Cassirer
1994 II, XIII) lobt.

b. Kultur und Humanitit

Der Philosophie Cassirers wohnt als aufklarerischer Impuls die Ansicht
inne, dass die Analyse der symbolischen Formen auch auf Symbolisie-
rung und Formung und daher auf einen historischen Prozess verweist,
in dem sich diese Formung vollzieht. Durch ihn entsteht die Kulturwelt,
die eine menschliche Welt ist, da der Prozess der Erschaffung symbo-
lischer Welten als ein Prozess der fortschreitenden Selbstbefreiung des
Menschen und der Humanitit angesehen werden kann. In diesem Sinne
soll Symbolisierung der Welt eine Zivilisierung und Humanisierung der
Kultur erwirken (vgl. Habermas 1995, 36f).

Im Jahre 1942 befasst sich Cassirer dann mit der Schattenseite der
Kultur, namlich mit ihrer tragischen Form. Cassirer, der als Jude 1945
im Exil starb, da er in Nazideutschland seinen Lehrstuhl an der Universi-
tit Hamburg 193 3 freiwillig preisgab (bevor er ihn mit grofSer Sicherheit
hitte aufgeben miussen), hat schliefSlich in seinem letzten groflen Werk,
Der Mythos des Staates von 1945, eine Krisendiagnose angeboten, die
zeigt, dass der Prozess der auf Humanitit angelegten Symbolisierung
nicht zwangsldufig und keineswegs unaufhaltsam ist. Der Mythos, so
seine These, wird demnach in der Moderne zur totalisierenden Kraft, da
er die rationalen und organisierenden Institutionen der Politik zuriick-
driangt zugunsten inhumaner Ideologien (vgl. Gerhardt 1988). Cassirers
Fazit lautet daher: »Was wir in der harten Schule unseres modernen poli-
tischen Lebens gelernt haben, ist die Tatsache, dass die menschliche Kul-
tur keineswegs das festverankerte Ding ist, fiir das wir sie einst hielten«
(Cassirer 1985, 389).

Cassirer, der 1932 noch ein affirmatives Buch tuber die Philosophie der
Aufklirung vorlegt hatte, riickt hier in die Nihe von Diagnosen, die die
Schattenseiten moderner Kultur untersucht haben. Neben Georg Sim-
mels Tragodie der Kultur ist auch an Sigmund Freund zu denken wie
natiirlich auch an Husserls Spatschrift, die Krisis, die die Krise der mo-
dernen Wissenschaft und Zivilisation diagnostiziert. Entferntere Bezlige
bestehen zu Horkheimers und Adornos Dialektik von Mythos und Auf-
klarung, sowie zu Lévi-Strauss’ Nachweis von Homologien zwischen
Mythos und Ideologie.

46

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

c. Die Tragodie der Kultur

Cassirers Rede von der Tragodie der Kultur ist eine Replik auf Georg
Simmel. Kultur entsteht fiir Simmel, indem zwei Elemente zusammen-
kommen: die subjektive Seele und das objektive geistige Erzeugnis. Was
einmal lebendige subjektive Intention war, verwandelt sich in Kultur-
gut. Obwohl sie die Herkunft ihrer menschlichen Erschaffung sozusagen
noch mit sich fithrt, kann diese objektive Kultur den Individuen wiede-
rum als Zwang gegenuibertreten und ihren Produzenten, den Menschen,
affizieren. Weil dieser Prozess Kultur ausmacht, ist er und ist mit ihm die
Tragodie nicht zu umgehen.

»Der Mensch wird jetzt der blofse Triger des Zwanges, mit dem die-
se Logik die Entwicklungen beherrscht und sie wie in der Tangente der
Bahn weiterfuhrt, in der sie wieder in die Kulturentwicklung des leben-
digen Menschen zurtickkehren wiirden. Dies ist die eigentliche Tragodie
der Kultur. Denn als ein tragisches Verhiltnis - im Unterschied gegen ein
trauriges oder von aufSen her zerstérendes - bezeichnen wir doch wohl
dies: dass die gegen ein Wesen gerichteten vernichtenden Krifte aus den
tiefsten Schichten eben dieses Wesens selbst entspringen; dass sich mit
seiner Zerstorung ein Schicksal vollzieht, das in ihm selbst angelegt und
sozusagen die logische Entwicklung eben der Struktur ist, mit der das
Wesen seine eigene Positivitit aufgebaut hat. Es ist der Begriff aller Kul-
tur, dass der Geist ein selbststindig Objektives schaffe, durch das hin die
Entwicklung des Subjektes von sich selbst zu sich selbst ihren Weg neh-
me; aber eben damit ist jenes integrierende kulturbedingende Element
zu einer Eigenentwicklung priadeterminiert, die noch immer Kraifte der
Subjekte verbraucht, noch immer Subjekte in ihre Bahn reifit, ohne doch
diese damit zu der Hohe ihrer selbst zu fithren.« (Simmel 1984, 203)

Auf diese These Simmels hat Ernst Cassirer reagiert. Das Ich soll ohn-
michtig sein und an der Kultur leiden. Meisterdenker Cassirer, der die
Kultur stets als Ort der Vernunft und der Humanitit ansah, wird mit der
Dialektik der Aufklirung, der Verschrankung von Vernunft und Barba-
rei, konfrontiert. Er reagiert darauf, indem er Simmel vorwirft, den Pro-
zess der Kultur einseitig, weil nicht zu Ende gedacht zu haben. Was Sim-
mel eine Tragodie der Kultur nennt, ist mit Cassirer ihr dialektisches und
historisches Wesen. »Denn am Ende dieses Weges steht nicht das Werk, in
dessen beharrender Existenz der schopferische Prozess erstarrt, sondern
das Du, das andere Subjekt, das dieses Werk empfiangt, um es in sein eige-
nes Leben einzubeziehen und es damit wieder in das Medium zuriickzu-
verwandeln, dem es urspriinglich entstammt.« (Cassirer 2011, 114) Die
objektive Kultur steht dem Menschen letztlich nicht als Zwang entgegen,
sondern wird in einem weitergehenden Schritt, den Simmel zu bertick-
sichtigen vergessen hat, menschlich, wenn auch nicht in mir, dafiir aber
in anderen Menschen. Cassirer hat einen Sinn fur den »Zusammenhang

47

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. CASSIRER: TRAGODIE DER KULTUR

von Ich und Du« (ebd., 56) und die Bildung der Kultur als einer »inter-
subjektiven Welt« (79). Doch diese denkt er seinerseits einseitig.

Simmel denkt den Kulturprozess aus Sicht des Produktionsparadig-
mas. Ich realisiere ein Werk, das sich nach Vollendung von mir 16st, sich
mir gegentiberstellt und mir als fremder Geist Zwinge auferlegt. Cassi-
rer fugt der Relation von Ich und Werk das Du hinzu. Diese Trias soll
den Konflikt des Kulturprozesses, den Simmel immerhin als Tragédie be-
zeichnet, abmildern zu einem »Drama der Kultur« (128), das durchaus
einer positiven Auflosung zuginglich ist.

d. Der Andere als Quelle von Leid

Es ist einseitig, die Beziehung zum Anderen als Losung der Tragodie der
Kultur auszugeben. Wenn es so wire, konnte mit Simmel das Phanomen
der Dankbarkeit den Anderen gegeniiber angefithrt werden und auch fiir
Simmel wire die Tragodie dann allenfalls nur eine letztlich unproblema-
tische Phase der Kultur. Es ist demgegeniiber vielmehr daran zu erinnern,
dass auch »die Beziehungen zu anderen Menschen« eine Quelle fur Leid
sind, dass wir »schmerzlicher als jedes andere empfinden« (Freud 1994,
43). Freud ist neben Simmel und Husserl auch ein Diagnostiker der Kri-
se der Moderne. Es wire jedoch ebenfalls einseitig, den Anderen darin
gleich im Sinne Carls Schmitts als einen Feind anzusehen, aber doch ist
er auch Téter und nicht nur Rezipient. Das Aufkommen politischer My-
then im 20. Jahrhundert wire ohne Resonanz des Anderen, der sie nicht
nur als Kulturtatsache in sich und damit ins Menschliche tibernimmt,
sondern beflirwortet, verstarkt und als Anforderung an mich zurtick gibt,
nicht moglich gewesen. Das ist auch ein Aspekt der Tragodie der Kultur!
»Ein Mythus ist in gewisser Hinsicht unverwundbar.« (Cassirer 1983,
388). Verwundbar sind aber vulnerable Personen! Damit wird Cassirer
an etwas erinnert, das ein Thema in der berithmten Disputation in Davos
mit Martin Heidegger im Jahre 1929 gewesen ist. Die Frage nach dem
Sinn von Sein muss das Dasein einschliefSen. Damit wird es unumgéng-
lich anzuerkennen, dass die spezifisch menschliche Zeit nicht ein Unend-
liches, sondern die Endlichkeit ist.

Wir hatten festgestellt, dass Cassirer auf die Vulnerabilitit des endli-
chen Lebens verwiesen worden ist. Den expliziten Schritt dahin hat er
nicht vollzogen. Obwohl Cassirer den Begriff der Phinomenologie po-
sitiv verwendet, ist er offenbar nicht Phinomenologe genug. Merleau-
Ponty bemerkt, dass Cassirer in einen »Intellektualismus zurtick fallt —
trotz all der phanomenologischen, ja existentiellen Analysen, an denen
sein Werk reich ist.« (Merleau-Ponty 1966, 155)

48

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6) E. Husserl: Die Verletzlichkeit
des endlichen Lebens

»Ich fiihle innerhalb dieser ungeheuren Schicksale meine Existenz als et-
was recht Uberfliissiges. « (Brief von Georg Simmel an Edmund Husserl
vom 15. Dez. 1914) Husserl hatte fur die Zerrissenheit der Moderne und
die Tragodie der Kultur, er sprach selbst von einer Krisis, ein Bewusst-
sein, da er mitten darin lebte. Dieses Schicksal teilte er mit Georg Simmel,
Sigmund Freund und Ernst Cassirer. Er ist ein weiterer Meisterdenker
der Unendlichkeit, der die Vulnerabilitit letztlich aber anerkennt. Zu die-
sem Zweck miissen wir auch Husserl ein wenig gegen den Strich lesen.

a. Transzendental-phdnomenologischer 1dealismus

In manchen Lehrbiichern gilt Husserl als Verfechter einer allgemeinen
Theorie des Sinns und der Vernunft, welche Motive einer ersten und ei-
ner letzten Philosophie verwendet. Die Aufklarung des Sinns der Seins-
geltung von Welt leistet das transzendentale Bewusstsein, das sich zum
Wir-Bewusstsein erweitert. Husserl mochte keinen Erkenntnisboden un-
befragt voraussetzen, sondern absolute Voraussetzungslosigkeit schaf-
fen. Dabei ist nicht zuletzt die Erwartung einer universellen Einstim-
migkeit der Erfahrung von maflgeblicher Bedeutung. Alle Auffassungen,
Perspektiven und auch Personen stimmen demnach in letzter Instanz
in der Sinnkldarung zwanglos zusammen (vgl. dazu ausfithrlich: Schnell
1995, 28ff). Husserls Programm tragt den Namen transzendental phdi-
nomenologischer Idealismus.

Radikale Begriindung beinhaltet absolute Voraussetzungslosigkeit.
Damit ist nicht gemeint, dass ein Bewusstsein ohne Voraussetzungen an-
fangen konne, Husserl hat vielmehr im Sinn, dass alle Voraussetzungen
nachtriglich durch eine Riickfrage einsichtig gemacht und durchschaut
werden. »Philosophie gilt mir, der Idee nach, als die universale und im ra-
dikalen Sinne strenge Wissenschaft. Als das ist sie Wissenschaft aus letz-
ter Begriindung, oder, was gleich gilt, aus letzter Selbstverantwortung,
in der also keine pradikative oder vorpradikative Selbstverstandlichkeit
als unbefragter Erkenntnisboden fungiert.« (Husserl 1971, 139) Dieser
»Radikalismus der Erkenntnisautonomie« (ebd., 151) hat fiir Husserl
auch eine hochste praktische Dimension. Er wirkt niamlich bei der Ret-
tung des gefihrdeten Europa mit; eine Bemithung, die heute aktueller
denn je scheint. Husserl entwickelte in den 30er Jahren bekanntlich ei-
nen Beitrag zur Rettung des europaischen Menschentums.

49

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. HUSSERL: DIE VERLETZLICHKEIT DES ENDLICHEN LEBENS
b. Europa und die Unendlichkeit des Geistes

Eine Ankniipfung an die Vernunftteleologie der europaischen Geschich-
te ist fiir Husserl der entscheidende Schritt zur Uberwindung der Krise
Europas. Husserl erweist sich als klassischer Meisterdenker, wenn er gar
an »die Wiedergeburt Europas aus dem Geist der Philosophie« (Husserl
1976, 347f) appelliert.

Husserls Arbeitsphilosophie ist dabei auf eine » Unendlichkeit des Le-
bens und Strebens auf Vernunft hin« (ebd., 275) Ausgerichtete, die eine
der Wissenschaft und des Rationalismus ist. Europa wird sich seiner
Urstiftung durch die griechische Philosophie und ihres Strebens nach
Wabhrheit, die tiber alle Partikularititen hinwegfiihrt, bewusst und kann
sich dadurch nicht nur erhalten, sondern gar vervollkommnen.

»Wissenschaftliche Kultur unter Ideen der Unendlichkeit bedeutet also
eine Revolutionierung der gesamten Kultur, eine Revolutionierung in
der ganzen Weise des Menschentums als kulturschaffenden. Sie bedeu-
tet auch eine Revolutionierung der Geschichtlichkeit, die nun Geschich-
te des Entwerdens des endlichen Menschentums im Werden zum Men-
schentums unendlicher Aufgaben ist.« (325)

Das Menschentum vermag sich stets zu erneuern, indem es sich in den
Strahl der Unendlichkeit eines »Geistes« stellt, »der allein unsterblich
ist.« (348) Unendlichkeit ist nicht eine des Anderen (Levinas), die von
aufSen in die Eigenheitssphare der Vernunft einbricht, sondern eine der
Immanenz und damit »eine Unendlichkeit des Lebens und Strebens auf
Vernunft hin.« (275) Der Mensch entwird, wie Husserl sagt, sich und
»wird zum unbeteiligten Zuschauer, Uberschauer der Welt, er wird zum
Philosophen.« (3371)

Husserl reiht sich damit in Tradition der Meisterdenker ein, die, wie
wir mit Michel Foucault anlésslich von Kant betont haben (vgl. Kap. 2a),
das Endliche durch Teilhabe am Unendlichen veredelt.

c. Die Antinomie von Endlichem und Unendlichem

Das Verhiltnis von Endlichem und Unendlichem ist Foucault zufolge ein
Leitfaden im Umgang mit Husserl und anderen Idealisten. Ein Lehrstiick
in dieser Sache ist immer noch die Werkentwicklung von Adorno (vgl.
Schnell 2017, 38f). Als junger Gelehrter wollte Adorno Husserl idealis-
tisch tibertrumpfen. Erst spater, vermutlich auch unter dem Einfluss der
politischen Verhiltnisse, gewinnt Adorno einen Einblick in die Endlich-
keit und die Nichtidentitit der Vernunft.

Hans Blumenberg kommt zu einer dhnlichen Einsicht. Die Annah-
me, dass es ein endliches Menschentum gibt, welches auf Pole der

50

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENDLICHKEIT DES LEIBES

Unendlichkeit hinlebt, stelle, so Blumenberg, die »entscheidende Anti-
nomie« in Husserls Philosophie dar. Weil Unendlichkeit der Vernunft
vom endlichen Leben aus gedacht werden muss, bleibt diesem Leben
die »Erfillung versagt.« (Blumenberg 2015, 193) Dieses Versagen ist
auch ein Versagen bei der Rettung Europas. »Man kann nicht vom Wer-
den zum Menschentun unendlicher Aufgaben schwarmen und gleichzei-
tig den Preis fiir dieses Werden verweigern.« (ebd., 194) Mit Foucault
gesprochen: Husserl hat zu viel gefordert, die Vernunft erschopfte sich
dabei und ist hinter der versprochenen Rettung des Menschentums zu-
ruckgeblieben. Die Konsequenz daraus ist die Einsicht, dass »der kon-
krete Mensch gar nicht mogliches Subjekt einer unendlichen Aufgabe
ist.« (198)

d. Die Endlichkeit des Leibes

Wenn nun, wie angekiindigt, auch Husserl als Autor der Vulnerabilitit
vorgestellt werden soll, so ist das moglich, weil es noch eine andere Seite
als die des Denkers der unendlichen Aufgaben gibt. Hier gilt der alte Satz
von Ludwig Landgrebe, dass es immer wieder moglich ist, »mit Husserl
gegen Husserl zu argumentieren.« (Landgrebe 1977, 14) Diese andere
ist die Phanomenologie der Leiblichkeit. Damit riickt nun die Endlich-
keit in den Mittelpunkt.

Endlichkeit besagt, dass der Leib verganglich ist und dass er in kei-
ner Leistung, weder einer praktischen noch einer geistigen vollig aufgeht
oder erfasst werden kann. Der menschliche Leib ist eine » Umschlagstelle
von geistiger Kausalitdt in Naturkausalitit.« (Husserl 1952, 286) Um-
schlagstelle besagt, dass der Leib Geist und Natur in sich verkoérpert und
daher nicht einem der Bereiche allein zugeordnet werden kann. Diese
zentrale Sichtweise impliziert, dass jeder Mensch jeweils mit Haut und
Haaren leiblich ist. Es gibt nichts an mir, was leiblos wire.

Der Vollzug der menschlichen Existenz, der im Verhalten, Handeln
und Sprechen besteht und der mit Bezug auf Andere und die Welt zu ver-
stehen ist, bildet einen Ausgangpunkt, von dem aus nun eine Differenz
von Leib und Korper getroffen werden kann. Der Leib ist Korper, so-
fern er nicht mehr als jemand, der sich der Welt zuwendet, auftritt, son-
dern als etwas, an dem Handlungen ausgefuhrt werden. Ich greife quasi
als Leib in das Regal, um ein Buch herauszunehmen, verletzte mich da-
bei und versorge spiter die blutende Stelle am meinem Korper mit ei-
nem Pflaster. Ausgehend von Faktum der Leiblichkeit kann die Differenz
Leib und Korper getroffen werden. Die Differenz von Leib und Korper
wird vom Leib aus getroffen. Der Leib tritt damit doppelt auf, namlich
als Orientierungsnullpunkt und als Element einer Differenzierung. Sys-
tematisch hat Helmuth Plessner diesen Gedanken entwickelt.

ST

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. HUSSERL: DIE VERLETZLICHKEIT DES ENDLICHEN LEBENS

Die leibliche Existenz verweist auf das Mit-Dasein von Anderen.
»Leiblich existieren heif$t, daf$ man im Blick der Anderen und unter
dem Zugriff des Anderen existiert.« (Waldenfels 2000, 240) Wie bereits
angesprochen, ist ein Bezug zu Anderen stets gegenwirtig, schon allein
aufgrund der Tatsache, dass sich ein leibhaftiger Mensch der Sichtbar-
keit nicht entziehen kann.

Leibliches Zur-Welt-Sein geschieht unter Zugriff des und der Ande-
ren. Dieses Phianomen impliziert Grenzen des Ich, genauer der Konsti-
tutionsleistungen der transzendentalen Subjektivitdt. Husserl selbst hat
den Leib als »merkwiirdig unvollkommen konstituiertes Ding« (Husserl
1952, 159) bezeichnet. Unvollkommen und zwar wesensmafSig und damit
unaufhebbar unvollkommen ist der Leib konstituiert, weil seine Bedeu-
tungsstiftungen nicht in den Leistungen des Bewusstseins aufgehen. Das
Bewusstsein ist inkorporiertes Bewussten und daher endlich.

e. Vulnerabilitit und das Unbehagen in der Kultur

Mit Husserl erkennen wir die Verletzlichkeit des endlichen Leibes an. Die
Materialitit des Leibes, die in keinem Denken aufgeht, bedeutet, dass bei
allem aktiven Tun mir immer auch etwas angetan wird. Ich applaudie-
re dem Sanger. Dabei erleidet jede meiner Hiande den Widerstand der je
anderen. Ich erfahre die Welt, indem sie mir widerfidhrt. Darin liegt eine
Verletzlichkeit, die prinzipiell nicht aufzuheben ist (vgl. Waldenfels 1980,
98ff). Daraus ergeben sich erhebliche Konsequenzen.

Mit Riickblick auf Simmel und Cassirer konnen wir hier auch Freud
anfihren. Das Unbehagen in der Kultur resultiert aus einem Leiden, das
von »drei Seiten« her droht: »vom eigenen Korper«, »von der AufSen-
welt« und »aus den Beziehungen zu anderen Menschen.« (Freud 1994,
79) Jede dieser drei Dimensionen ist unverzichtbar. Der Selbst-, Welt-
und Fremdbezug ist Merleau-Ponty zufolge das Dasein. Zugleich ist die-
ser dreifache Bezug Einfallstor fiir Leid, weil er eine grundsitzliche Vul-
nerabilitdt bezeugt. Der alte Grundsatz Neminem laedere (niemanden
schaden), der in mancher medizinischen Ethik hochgehalten wird, ist
wichtig, zugleich aber auch ein Problem. Der Mensch ist nicht Gott und
somit nicht unverletzbar, sondern er ist ein Prothesengott.

52

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7) M. Merleau-Ponty: Die Gewaltsamkeit
der Erfahrung

Was passiert, wenn man schweren Herzens die Endlichkeit der leiblichen
Person anerkannt hat und diese auf Unendliches reagieren muss? Das ist
die Frage, die Husserl an Merleau-Ponty weitergibt. Die Antwort Mer-
leau-Pontys bringt uns zum Problem der Gewaltsamkeit zuriick, die das
Ethische und das Politische wiederum herausfordert.

»Gewalt ist eben nur deshalb notwendig, weil es keine letzte Wahrheit
der betrachteten Welt gibt; sie kann sich also kein absolut Wahres zugu-
te halten.« (Merleau-Ponty 1974, 66) Diese starke These erinnert uns an
Kant und Hegel. Das Leben ist endlich und impliziert Verletzlichkeit und
eine Anfalligkeit fiir Gewalt. Ethik und Politik sind angesichts dessen zu
verstehen — und zwar im Ausgang von der Erfahrung.

a. Die Mebrmeinung und die Gewalt

Wir befinden und ganz im Reich der Phinomenologie und ihrer Aufwei-
sungen. Zu ihnen gehort das Phanomen der Mehrmeinung. Eine Sache
ist mir gegeben und »wihrend sie aktuell gegeben ist, meine ich mehr,
als sie bietet.« (Husserl 1976, 160) Ich sehe die Vorderwand des Hauses
von gegeniiber, ich meine aber das ganze Haus, obwohl des mir nicht als
solches gegebenen ist. Husserls Analysen zur Passiven Syntbhesis enthal-
ten zahlreiche Phinomene, die der einer moglichen Hybris des Unendli-
chen entgegenstehen. Unter Hinzuziehung der Gestalttheorie hat Aron
Gurwitsch diese Gesetzlichkeit der Erfahrung ausgedeutet. Ebenso Mer-
leau-Ponty. Er nimmt die Mehrmeinung zum Anlass einer phinomeno-
logischen Fundamentalbetrachtung.

»Jede Wahrnehmung behauptet ... mehr als sie erfafSt: Wenn ist sage,
ich sehe den Aschenbrecher da und dafS er da ist, so setze ich eine Erfah-
rungsentfaltung als vollendet voraus, die ins Unendliche ginge, ich an-
tizipiere alle zukiinftige Wahrnehmung. Und ebenso ziele ich, wenn ich
sage, ich kenne jemanden oder ich liebe ihn, jenseits aller seiner Eigen-
schaften auf einen unerschopflichen Grund seines Seins, der eines Tages
das Bild sprengen konnte, das ich mir von ihm machte. Um diesen Preis
nur gibt es fiir uns Dinge und Andere, nicht aufgrund einer Illusion, son-
dern auf Grund eines gewaltsamen Aktes, der eben die Wahrnehmung
selbst ist.« (Merleau-Ponty 1966, 413f)

Diese bemerkenswerte und hochst erstaunliche Ausweisung besagt, dass
die Wahrnehmung ein Ort der Gewalt ist. Wenn es stimmt, dass man

53

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY: DIE GEWALTSAMKEIT DER ERFAHRUNG

nicht nicht wahrnehmen kann, dann ist Gewaltsamkeit in der Tat ein
unvermeidliches Problem. Stets beende ich eine potentiell unendliche
Erfahrungsentfaltung ohne dafiir zureichende Griinde zu haben. Ich be-
raube das Ding (Aschenbecher) und auch den Anderen seiner Unend-
lichkeit, indem ich der Erfahrungsentfaltung ein Ende setze. Eine Been-
digung ist unvermeidlich, sie kénnte aber auch anders ein. Darin liegt
eine Gewaltsamkeit.

Wenn ich den Anderen ansehe und als meinen Freund und damit
als-jemanden identifiziere, dann behaupte ich etwas, ohne eine vollstan-
dige Kenntnis zu haben. Miisste ich nicht eigentlich auch auf seinen Rii-
cken und nicht nur in sein Gesicht und auf seine Gestalt sehen, wenn ich
ihn als-jemanden behandele? Ich konnte zusatzlich noch mindestens von
oben auf ihn schauen und dartiber hinaus noch Zeugnisse Dritter einho-
len — wann genau habe ich alles erschopfend erledigt? Bei Platon existiert
die Vorstellung, dass die Wirklichkeit vorgegebene Strukturen hat (vgl.
Platon Phaidros 265d ff). Wer einen Sachverhalt identifiziert, richtet sich
nach diesen Strukturen. Ein Koch tranchiert ein Huhn nicht irgendwie,
denn er folgt den von der Natur vorgegebenen Linien. Er durchtrennt die
Knorpel am Korpus und isoliert dadurch die Fligel. Ebenso verfahrt je-
mand, der ein Ding als-etwas oder einen Anderen als-jemanden auffasst.
Doch eine solche klare Vorzeichnung, nach der wir uns richten kénnen,
gibt es Merleau-Ponty zufolge, fur uns nicht mehr. Daher ist eine Gewalt
unvermeidlich. Ich setze der Auffassung ein Ende.

Die Gewaltsamkeit hat jedoch nicht nur einen einschrankenden, son-
dern auch einen konstitutiven Aspekt. Durch sie gibt es tiberhaupt eine
Welt der Dinge und der Anderen fiir mich. Ich fasse das Ding als-etwas
und den Anderen als-jemanden auf. Damit lege ich sie auf bestimmte Ei-
genschaften fest. Aschenbecher, Freund. Beide sind aber mehr als das.
Jenseits der immer auch mit Gewaltsambkeit festgelegten Eigenschaften
befindet sich ein unerschopflicher Grund des Unendlichen. Das Unend-
liche ist immer indirekt gegeben, denn es ldsst sich nicht abschliefSend
fixieren. Es ist ein Uberschuss, der iiber die Eigenschaften, die ich etwas
oder jemandem zuschreibe, hinausgeht. Das Andere und der Andere sind
immer auch anders, ja fremd und vermogen das Bild, das ich mir von ih-
nen machte, aufzusprengen.

An dieser Stelle verweisen wir auf frithere Uberlegungen. Dort haben
wir den Begriff der Person, den die analytische Philosophie durch Eigen-
schaften bestimmt, neu gefasst, so dass jenseits wichtiger Eigenschaf-
ten auch eine Andersheit der Person zur Geltung kommen konnte (vgl.
Schnell 2017, 93ff).

54

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE
b. Levinas und die Ethik des Unendlichen

Merleau-Ponty hat einen wichtigen Paradigmenwechsel angestofSen. Das
Unendliche ist nichts mehr, dem wir als endliche Wesen vergeblich nach-
laufen. Es ist deshalb aber auch nicht Nichts. Das Unendliche ist nun et-
was, das uns heimsucht. Damit gehen wir zu Emmanuel Levinas und auf
das Feld des Ethischen tiber, indem wir direkt an Merleau-Ponty ankniip-
fen, der von einem unerschopflichen Grund des Anderen in einer Unend-
lichkeit spricht. Ganz im Sinne Merleau-Pontys tiberschreitet auch fiir
Levinas der Andere jedes Bild und alle ihm zugeschriebenen Eigenschaf-
ten. »In jedem Augenblick zerstort und uberflutet das Antlitz des Ande-
ren das plastische Bild, das er mir hinterlafSt, tiberschreitet er die Idee, die
nach meinem Maf$ und nach dem MafS ihres ideatum ist — die addquate
Idee.« (Levinas 1987, 63) Levinas entwickelt von hier aus, »in Uberein-
stimmung mit den bemerkenswerten Analysen von Merleau-Ponty« (Le-
vinas 1989, 40), aber auch dariiber hinaus, seine Ethik des Unendlichen.

»Das Unendliche ist das radikal, das absolut Andere.« (Levinas 1983,
197) Das Unendliche impliziert eine »soziale Beziehung« (ebd., 198) In
ihr setzt mir der Andere einen »ethischen Widerstand« (199) entgegen,
der besagt: »Du wirst nicht toten!«, »Du bist verantwortlich fiir den An-
deren und die Anderen!« Im Unterschied zu Autoren wie Hans Jonas hii-
tet sich Levinas vor einem rigorosen Ethizismus. Politik und Institutio-
nen sind ebenso wichtig. »Die Politik mufs .... immer von der Ethik aus
kontrollierbar und kritisierbar sein.« (Levinas 1986, 63) Politik hat eine
Eigenlogik, sie ist nicht immer ethisch, aber von der Ethik aus beurteil-
bar. Das Ethische ist eine mogliche Antwort auf die unbehaglichen Sei-
ten der Moderne. In diesem Sinne hatte Georg Simmel bereits von Dank-
barkeit gegentiber dem Anderen gesprochen.

c. Das Ethische und das Politische

Ethik steht im Zeichen vulnerabler und damit endlicher Personen. An-
spruch der Ethik ist die Nichtexklusivitit, an dem Anspruch Politik zu
messen ist (vgl. Schnell 2017). Kant und Hegel haben diesen Gedanken
bereits ausprobiert und sind auf das Problem der Gewaltsamkeit ge-
stofSen. Darauf kann eine Demokratie mit einer Ethik der Erinnerung
reagieren. Insofern hat Levinas wiederum recht, dass Politik von der
Ethik aus beurteilt werden kann. Aber eben diese gewiinschte Politik er-
zeugt die Probleme. Jede demokratische Wahl »tragt die Ziige von Ge-
walt. ... Jeder lehnt die Stimmabgabe der Anderen ab.« (Merleau-Pon-
ty 2007, 472) Es geht dann aus Sicht der Ethik nun darum zu fragen,
was mit denen geschieht, die politisch ausgeschlossen wurden und nicht
zum Zuge gekommen sind. Gibt es fiir sie alternative Moglichkeiten zur

55

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY: DIE GEWALTSAMKEIT DER ERFAHRUNG

offentlichen Artikulation? Diese Frage fithrt uns tief in die Logik der po-
litischen Reprasentation hinein, die bis zu Locke und Hobbes reicht. Sie
geleitet die Phinomenologie auf ihren Abenteuern in den Bereich des Po-
litischen und in Folge dessen erneut in den des Ethischen. Verfolgen wir
nun diesen Gang der Dinge. Wir werden zunichst auf Merleau-Ponty
eingehen und das durchaus intensiv, da er fiir die vorliegende Argumen-
tation von zentraler Bedeutung ist: Vulnerabilitdt, das Ethische und das
Politische sind in seinem Werk mehr oder weniger gegenwairtig. Weiter-
hin sollen Pierre Bourdieu und Cornelius Castoriadis je nach ihrem Bei-
trag befragt werden. Danach steht eine Wiedergewinnung des Ethischen
an. Von Roland Barthes, Bernhard Waldenfels und Hans Jonas und ande-
ren Autoren aus widmen wir uns schliefSlich Fragen unserer Gegenwart.

56

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8) M. Merleau-Ponty: Die Phanomenologie
des Politischen

Dem Denkstil M. Merleau-Pontys entspricht es, Phinomenen zumeist
in einer eher indirekten und fragenden Weise auf die Spur kommen zu
wollen. Das gilt auch fiir das Verhiltnis von Vernunft und Macht. »So
wie jede Philosophie wiirde auch die, nach der man suchen muf3, zu ei-
ner Politik inspirieren« (Merleau-Ponty, in: Chapsal 1989, 94). Eine Ver-
nunft, die im Entstehen begriffen ist, ist keine fertige Verfiigungsgewalt,
aus der Politik abzuleiten wire, auch 16st sie sich nicht in der Kurzat-
migkeit direkter Aktionen auf.

a. Autour du politique

Hegelmarxismus und Existentialismus waren im Frankreich der vierzi-
ger und fiinfziger Jahre Probiersteine fiir Merleau-Pontys eigene Wege.
In einem Vortrag aus dem Jahr 1953 zum Thema Philosophie und Poli-
tik heute, dessen Resiimee einem Briefwechsel mit Sartre aus dieser Zeit
beigefugt ist (frz. in: Magazine Litteraire No. 320, April 1994, S. 81 f;
dt. in: Literaturmagazin 34/1994, S. 127 ff.), betont Merleau-Ponty be-
reits die Bedeutung eines Zwischenreichs symbolischer Aktionen, das in
Die Abenteuer der Dialektik von 1955 dann als Zwischenwelt der Ge-
schichte, der Praxis und des »schopferischen Ausdrucks« (Merleau-Ponty
1974, 63) gelebter Erfahrungen bezeichnet wird, der weder der Partei das
letzte Recht lasst noch auf eine blofSe Spontaneitat der Massen setzt (vgl.
Merleau-Ponty 1994, 149 f.). Mit dieser Betrachtungsweise war eine Per-
spektive eroffnet, die vielfaltige Anschliisse und Ausarbeitungen ermog-
lichte. Riickblickend zeigt sich, daf§ Merleau-Ponty mit seinen Schrif-
ten und Vorlesungen an der Sorbonne (1949-1952) und dem College
de France (1952-19671) in die Entwicklung zahlreicher neuerer franzosi-
scher Philosophen, die damals noch Studenten waren, hineingewirkt hat.
Eine Inspiration fiir das Politische, die tiber das Tagesgeschift hinaus-
geht, wurde in Deutschland, von wenigen Ausnahmen abgesehen, nicht
wahrgenommen. Zu sehr lastete auf der Phanomenologie der pauschale
Vorwurf, eine traditionelle Theorie zu sein, die sich am klassischen Logos
orientiert. Der Phanomenologie Husserls bescheinigt F. Fellmann eine
»Distanzierung von der Sphiare der Politik« (Fellmann 1983, 144). Un-
ter der Vormacht der Kritischen Theorie in Deutschland entstanden zahl-
reiche Vereinfachungen, die lange Zeit die sachliche Nihe von Adorno
und Marcuse zur Phinomenologie uiberspielten (vgl. Schnell 2017, 3 8f)
und Differenzierungen innerhalb der phanomenologischen Bewegung,

57

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

die von Merleau-Ponty mit herbeigefithrt worden sind, zudeckten. Be-
ginnen wir damit, diesen letzten Punkt aufzuschlisseln.

b. Scheler — Gurwitsch — Husserl

Bei Max Scheler findet sich eine Dreiteilung. Die Ethik dient dem Gut-
sein der Person, das Recht der Verwirklichung des Guten in dufSerlichen
Beziehungen, und die Politik zielt auf eine Verwirklichung des Guten
in Staaten. Politisches Machthandeln beruht auf der Interessenlage ei-
nes Staates mit Riicksicht auf die Interessen aller anderen Staaten. Po-
litik wird namlich begrenzt durch ein objektives Solidaritdtsprinzip. Es
darf nichts geschehen, was dem solidarischen Gesamtheil der Mensch-
heit Schaden zufiigen konnte. Das Solidaritatsprinzip bezeichnet eine
objektive Gegenseitigkeit und Mitverantwortlichkeit, die Vertrage und
Versprechen beseelen. Die anfiangliche Dreiteilung resultiert aus einer
»ewige[n] absolute[n] Rangordnung der Werte« (Scheler 1973, 16).
Schelers Versuch geht bekanntlich dahin, die Wirklichkeit nicht als Biin-
del von Einzelereignissen aufzufassen, sondern sie im Hinblick auf ab-
geschlossene Wesenszusammenhange und Wertstufen zu betrachten. Fiir
Merleau-Ponty ist der Ruckgang auf Wesenheiten jedoch kein Ziel, son-
dern Mittel, unser Engagement in der Welt zu begreifen. Abgeschlosse-
ne Wesenheiten wiirden nicht nur ihre eigene historische Vermitteltheit
leugnen, sondern auch die Produktivitit und Offenheit der Erfahrung
austrocknen sowie alle besonderen Ereignisse zum Einzelfall unterm We-
sensgesetz degradieren. Gegen diese Form des klassischen Logos, die im
Falle Schelers immerhin auch klassische Aussagen zum Ethischen und
Politischen bereit halt, fithrt Merleau-Ponty, wie spater in anderer Wei-
se Foucault, Husserls Rede von einem »historischen Apriori« (Merleau-
Ponty 1966, 113) an, das feste Formen und Normen enthalt, die be-
stimmten, aber nicht saimtlichen Erfahrungen als Leitbild dienen. In je-
der Erkenntnis, auch der Wesenserkenntnis, bleiben positive Moglich-
keiten unbestimmt, denn Gegebenes und Gemeintes kommen zu keiner
abschliefenden Koinzidenz. Merleau-Ponty spricht vom guten Irrtum
eines »Unwahren in der Wahrheit« (Merleau-Ponty 1986, 234); ein Ge-
danke, der sich auch bei Adorno findet. In der neuen Ontologie seines
Spatwerkes versucht Merleau-Ponty noch hinter die Dualitit von Tatsa-
che und Wesen zurtuckzugehen.

Von A. Gurwitsch, dessen Einfithrung der Gestalttheorie in die Phi-
nomenologie Merleau-Ponty nachhaltig beeinflusste, kann gesagt wer-
den, dass er das Politische nur gestreift hat. In seiner frithen Milieuthe-
orie von 1931 wird die Offentlichkeit als spezielle Art mitmenschlicher
Begegnungen gesehen und das Verhiltnis zwischen politischem Verkiin-
der und seinen Jingern im Lichte von Einsfithlung und Verschmelzung

58

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHELER - GURWITSCH - HUSSERL

behandelt. Einen weitergehenden Stellenwert, wie etwa bei G. H. Mead,
gewinnt dieses Phanomen jedoch nicht. Noch vereinzelter sind die Be-
ziige zum Politischen in Gurwitschs Hauptwerk tiber Das BewufStseins-
feld (frz. 1957, dt. 1975), welches als generelle Theorie der Organisati-
on von Erfahrung iiberhaupt alles Soziale nur am Rande berticksichtigt.
In diesem Sinn heifSt es etwa mit Anklangen an A. Schiitz, dass sich von
der umfassenden Wirklichkeit der Wahrnehmungswelt verschiedene Son-
dersphiren abgegliedert haben, zu denen auch die der Politik zhlt, in der
wir als Burger gelten und handeln. In einer Stellungnahme zu E. Voegelins
klassisch ausgerichteter Studie The New Science of Politics von 1952 be-
statigt Gurwitsch, dass phanomenologisches Denken fiir eine politische
Philosophie relevant sein kann, die die Vernunft gegen den Positivismus
verteidigt. So wenig diese vereinzelten Beispiele aussagen mogen, so sehr
bleibt doch zu erkliren, warum das Politische letztlich zu einer derarti-
gen Nebensache wird.

Kommen wir schliefSlich zu E. Husserl, dessen reichhaltige Analysen
Merleau-Ponty nie unterschitzt hat. K. Schuhmann erinnert in seiner
Auswertung der nachgelassenen Manuskripte daran, dass Husserl das
»Fehlen einer Phanomenologie der Politik sehr wohl als einen Mangel
erfahren und gesehen hat« (Schuhmann 1988, 28), den er vor seinem
Tod jedoch nicht mehr selbst beheben konnte. Es bleiben Einzelnotizen
und Fragmente. Auch Husserl identifiziert Politisches mit dem Staat. In
der Hauptsache erscheint der Staat als Beispiel fiir die konkrete Ausfor-
mung des Gemeingeistes, der ein umspannender Sinn hoherer Stufe ist.
Energischer werden die Versuche, wenn Husserl von der statischen in
die genetische Betrachtung iibergeht. Seine These lautet dann: »Ein Staat
erwachsend aus einer nattirlichen Abstammungsgemeinschaft, erwach-
send als Gemeinschaft der Unterordnung des Willens unter eine Autori-
tat« (Husserl 1973, 110). Es geht Husserl offensichtlich darum, den Staat
der Alternative von natiirlicher Ordnung oder kunstlichem Zwangsver-
héltnis zu entziehen. Vermutlich setzt er damit die alte Hallenser Tradi-
tion des Chr. Thomasius fort, der einen Mittelkurs inter Hobbesianos
et Scholastico-Aristotelikos zu steuern versuchte. Das Aufkommen des
Staates ist bei Husserl jedoch von vornherein von einer Gesamtteleolo-
gie durchwaltet, die den Staat in dem Maf3e absterben ldsst, so heifst es
in sachlicher Nihe zu Fichte, wie die vom Staat zu regelnden Konflikte
selbst iberwunden werden. Eine Monadenharmonie ist der mafSgebli-
che Leitfaden, der Philosoph gewinnt die Position eines Funktionars der
Menschheit. Um nun die Positionen von Gurwitsch und Husserl ein-
schitzen zu kénnen, miissen wir einen Schritt hinter deren Auflerungen
zur Politik zuriicktreten.

Bei allen Unterschieden, die zwischen Husserl und Gurwitsch beste-
hen, kommen beide doch darin iiberein, dass es ihnen um den Nachweis
einer grundlegenden Harmonie der Erfahrung geht. Grundsitzlich ist

59

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

diese, da ihr keine Zerstreuung und kein Konflikt vorausgeht. Husserl
bestitigt dieses mit den Worten, dass »wirkliches Sein sich urspriing-
lich durch Einstimmigkeit der Erfahrung konstituiert« (Hussel 1950,
135). Fiir Gurwitsch beruht der Wahrnehmungsprozess auf einer Ein-
heit, das heif$t auf »Harmonie« und »Einstimmigkeit« (Gurwitsch 1973,
174). Diese Harmonie bringen Husserl und Gurwitsch in unterschiedli-
cher Weise zum Ausdruck. Beide Male setzt sich die Erfahrungsharmo-
nie bis zu einer sozialen und politischen Einstimmigkeit fort, welches der
Grund dafiir ist, dass das Politische mehr oder weniger zur Randerschei-
nung wird. Der Gedanke der Harmonie, welcher auf Leibniz zuriickgeht,
wird von Gurwitsch in seinem Leibnizbuch nachhaltiger als von Husserl
verfolgt. Gurwitsch orientiert die phinomenologische Erfahrungslehre
an dem in der gottlichen Schau sich realisierenden Geometral und be-
hauptet, dass das hervorragendste Beispiel der » Auffassung des Geome-
trals als aus der Konkordanz der Perspektiven erwachsend ..., Husserls
Phianomenologie der Wahrnehmung darstellt« (Gurwitsch 1974, 2471).
Das damit beschlossene Projekt einer Verbindung von Phanomenolo-
gie und Rationalismus, welches Gurwitsch offensiv, Husserl eher indi-
rekt und gebrochen betreibt, schliefit ein, dass das Erfahrungsleben und
das soziale Miteinander letztlich als eine harmonische Koexistenz von
Perspektiven, Deutungen und Akteuren verstanden werden kann. Den
Hintergrund bildet die Vorstellung einer harmonischen Welt und Wel-
terfahrung, die tiber alle Konflikte und Gewaltsamkeiten erhaben ist.

¢. Merleau-Pontys Widerspruch

Gegen diese Art des klassischen Logos der Phinomenologie lasst sich
mit Merleau-Ponty einwenden, wie bereits angedeutet, dass »die Wahr-
nehmung« kein harmonischer Einigungsprozess, sondern ein »gewalt-
samer Akt/acte violent« (Merleau-Ponty 1966, 414), ein gewaltsames
Geschehen ist. Die Gewaltsamkeit ist unvermeidlich, da jede Wahrneh-
mung mehr behauptet, als sie wirklich erfasst. Die Radikalisierung des
Phianomens der Mehrmeinung fithrt zu der These, dass wahrnehmend
das Gegebene iiberschritten wird, ohne dass diese Uberschreitung durch
zureichende Grunde abgedeckt ist. Eine als vollendet vorausgesetzte Er-
fahrungsentfaltung entsteht durch eine Verendlichung, die Einschnit-
te macht und Grenzen zieht, die auch anders sein konnten. Damit ist
nicht nur gemeint, dass der Mensch als endliches Wesen keine im Un-
endlichen liegenden Ziele erreichen kann, sondern dass Begrenzungen
gesetzt werden, ohne sich dabei, wie noch Platon (vgl. Phaidros 265
e-266 a), auf eine eindeutige Vorzeichnung in einer Ordnung der Din-
ge berufen zu konnen. Das Eingeschnittene und Abgewiesene fiigt sich
nicht in einen vorausgesetzten Erfahrungseinklang, vielmehr droht es die

60

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUF DEM WEG ZU EINER PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

Erfahrungskohirenz zu sprengen. Die nichtegologische Bewusstseinsphi-
losophie sieht sich mit der These konfrontiert, dass »die Gewalt unser
Los ist, dadurch daf$ wir inkarniert sind« (Merleau-Ponty 1990, 153).
Eine Gewalt, die den Logos der dsthetischen Welt mitbestimmt. Diese
Einsicht bringt auch Husserls Bemithungen ins Wanken, wenngleich an-
zumerken bleibt, dass dessen Analysen stets viele Wege erprobten und
entgegen den Behauptungen der Rechtshusserlianer nicht in ein System
miinden. Der klassische Logos wirkt bei Husserl an der Stelle fort, wo
er der Uroriginalitat der Wahrnehmung bescheinigt, die Selbigkeit der
Erfahrungsdinge zu gewihrleisten, so daf§ wir zu einer allgemeinsamen
und harmonischen Welt fiir jedermann gelangen konnen. Alles Handeln
und Sprechen setzt eine Schicht identischer Dinge voraus, tiber die, durch
alle Variationen hindurch, die soziale Einigung prinzipiell moglich ist.
Dagegen fihrt Merleau-Ponty ins Feld, dass die Wahrnehmung nicht ein-
seitig als Prasentation zu verstehen ist. Ausgangspunkt ist die grunddif-
ferentielle Relation von Erfahrung und Aussprache, die Merleau-Ponty
zu einer Lehre vom schopferischen Ausdruck ausgebaut hat. Alles Ge-
gebene tritt nie rein als es selbst auf, da es immer auch das Produkt ei-
ner Deutungs- und Ausdrucksleistung ist. Dafiir lassen sich sogar Bele-
ge bei Husserl finden.

Diese massiven Aussagen dndern am klassischen Logos alles: nun ist
nicht mehr die Einigung der Urmodus der Erfahrung, sondern eine Vul-
nerabilitdt, die Merleau-Ponty als Gewaltsamkeit beschreibt, die auf-
grund unserer Leiblichkeit unvermeidlich ist. Die Welt hat Risse, inner-
halb derer es aber etwas zu gestalten und schaffen gilt, wie Castoriadis
uns lehrt. Dafiir benétigen wir ein Verstindnis des Politischen, das von
einem ethisch grundierten Impetus getragen werden miisste.

d. Auf dem Weg zu einer Phanomenologie des Politischen

Merleau-Pontys eigenes Theorieangebot, das die klassischen Logoi um-
arbeitet, beginnt und endet nicht in der Sonderinstitution des Staa-
tes, vielmehr sucht es unterhalb ihrer Macht- und Konfliktdimensio-
nen auf, die bereits in die Sinn- und Bedeutungsbildung verwoben sind.
Hinsichtlich dieser Radikalitit besteht eine gewisse Nahe zu H. Pless-
ners politischer Anthropologie (vgl. Schnell 1998). Es ist bekannt, dass
Merleau-Ponty von sich aus in Humanismus und Terror (1947), Die
Abenteuer der Dialektik (1955) und in zahlreichen Aufsidtzen des Sam-
melbandes Signes (1960) einen gehorigen Schritt auf die politische Phi-
losophie zugegangen ist. Wir nehmen diesem Schritt nichts von seiner
Bedeutung, wenn wir feststellen, dass er zu keiner ausgearbeiteten Theo-
rie des Politischen gefiihrt hat. Jedoch finden wir im Zusammenhang mit
der Lehre vom schopferischen Ausdruck politische Aspekte, die in die

61

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

Richtung einer Phanomenologie des Politischen weisen (vgl. zum Nach-
folgenden: Schnell 1995).

In seiner Umarbeitung des Rationalititsbegriffs richtet sich Mer-
leau-Ponty gegen die teleologischen Bestinde, die Husserl und Gur-
witsch dem Streben nach Harmonie zugrunde legen, wie auch gegen
Schelers Annahme einer Ordnung, die fertig ist oder es wird. Der neue
Ausgangspunkt ist eine dialogische Rationalitit, die B. Waldenfels zu ei-
ner »responsiven Rationalitat« (Waldenfels 1994, 333) fortgefithrt hat.
Schon fiir die von Merleau-Ponty verfochtene Version von Rationali-
tat sind die Momente von Frage und Antwort entscheidende Elemen-
te. Im Unterschied zu der in sprachphilosophischen Theorien gelaufigen
Annahme, dass es sich hierbei um ein Antworten auf blofse Informati-
onsfragen handelt, setzt Merleau-Ponty wesentlich radikaler an. Er geht
von einer Fraglichkeit des Seins aus, auf die alles Handeln und Sprechen
ein antwortendes Eingehen ist. In diesem Sinne versteht Merleau-Ponty
»unsere Situation« als eine »offene«, die zu »privilegierten Weisen ihrer
Auflosung [heraus]fordert, von sich aus dabei aber ohnmachtig ist, eine
solche herbeizufithren« (Merleau-Ponty 1966, 502). In einem anderen
Zusammenhang heifSt es, dass »das Sein Schopfungen von uns verlangt,
damit wir es erfahren« (Merleau-Ponty 1986, 254). Jeder Handelnde und
Sprechende wird als ein Antwortender verstanden, denn er besteht »aus
der Erwiderung auf diese an mich gerichtete Aufforderung« (ebd., 27).
Die Dinge kampfen um Beachtung, wollen von sich aus »etwas besagen«
(Merleau-Ponty 1966, 12) und stellen den » Anspruch« (Merleau-Ponty
1984, 74), zur Artikulation zu kommen. Der im Handeln und Sprechen
verkorpert Ausdruck verhilft dem, »was das Schweigen wollte und nicht
erreichte« (Merleau-Ponty 1986, 228), zur Verwirklichung. An diesen
Stellen finden wir den Ansatz eines ethischen Beweggrundes, den erst
Bernhard Waldenfels spater ausarbeitete.

Merleau-Ponty verarbeitet seinerseits die gestalttheoretische Lehre
vom Aufforderungscharakter der Dinge, die Appelle an uns richten (vgl.
Merleau-Ponty 1985, 80), und tiberschreitet diese Lehre zugleich. Wie
Waldenfels gezeigt hat, ist in diesem Kontext insgesamt eine Ambivalenz
zu beachten. Als Motor des Ausdrucksgeschehens sieht Merleau-Ponty
ndamlich zwei Triebkrifte vor, deren Eigenheiten letztlich nicht vollig be-
stimmt werden. Einmal handelt es sich um Ausdrucksmoglichkeiten, die
verwirklicht werden. Andererseits niahert sich Merleau-Ponty wohl auf
vorsichtige Weise der Ethik von Levinas, wenn er von Anspriichen aus-
geht, die nicht wie Moglichkeiten realisiert werden konnen, sondern zu
verwirklichen sind. Damit gewinnt der Ausdruck Momente der Unaus-
weichlichkeit (vgl. Waldenfels 1995, 118 ff.).

62

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUF DEM WEG ZUR POLITISCHEN DELEGATION
e. Der Ausdruck und die dialogische Rationalitdt

Schépferisch ist der durch die dialogische Rationalitit gekennzeichnete
Ausdruck, weil er etwas schafft, was ohne ihn nicht sein wiirde. Er iiber-
setzt Erfahrungen in Sprache, doch einen Urtext der Erfahrung gibt es
nicht als solchen, sondern nur im Ausdruck (vgl. Merleau-Ponty 1985,
73), nicht als fundierende Sinnschicht. Merleau-Ponty spricht deshalb
auch von einem »Paradox des Ausdrucks« (Merleau-Ponty 1986, 189),
der eine Erfahrung ubersetzt, die aber erst zum Text wird durch das
Wort, welches sie wachruft (vgl. Merleau-Ponty 1968, 41). Jedoch ist
kein Ausdruck vollstandig, er sagt nie alles, was sagbar ist; er produziert
weder das absolute Wissen einer totalen Ausgesagtheit (H.-G. Gadamer)
noch ein unglickliches Bewusstsein. Indem er etwas zur Sprache ver-
hilft, bringt er anderes zum Schweigen. Auf diese Uberlegung griindet
Merleau-Ponty die Annahme einer gleichermafSen begrenzenden und be-
grenzten Vernunft, die eine Alternative zur einheitlichen Vernunft der klas-
sischen Phanomenologie ist. Von hier aus gelangen wir indirekt zu den
politischen Dimensionen der Ausdruckslehre. Die Artikulation des Aus-
drucks ist eine »Macht des Ausdrucks/puissance de 1‘expression« (Mer-
leau-Ponty 1966, 216). Die Unvermeidlichkeit, anderes zugleich zum
Schweigen zu bringen, eine Gewaltsamkeit (» Gewalttatigkeit der Spra-
che/violence de la parole«; Merleau-Ponty 1984, 155), die keine instru-
mentelle, sondern eine urspringliche Gewalt ist, die die Schaffung von
Handlungs- und Sprechfeldern mitbestimmt. Die Reichweite einer »ur-
springlichen Gewalt(tat)/violence« (Derrida 1991, 13) wird von Derrida
im Zusammenhang mit politischen Griindungen untersucht, die wir bereits
im Falle von Kant und Hegel in den Blick genommen hatten. Eine solche
Gewalt beschrankt sich nicht auf menschliche Angelegenheiten, sie kann
auch auf Dinge, die Merleau-Ponty zufolge keine wertlosen Rohstoffe (J.
Locke), sondern »sprechend und bedeutungsvoll« sind, also »etwas sagen«
(Merleau-Ponty 1966, 159) wollen, iibergreifen. Dieser Gedanke findet bei
M. Foucault einen Nachhall, wenn dieser sagt, man musse »den Diskurs
als eine Gewalt begreifen, die wir den Dingen antun« (Foucault 1977, 37).
Einen an Merleau-Ponty erinnernden Zusammenhang von Sinn und Ge-
walt in der politischen, dichterischen und philosophischen Rede betont
schliefSlich auch P. Ricceur (vgl. Ricceur 1967). Auf eine Differenzierung
politischer Grundbegriffe gehe ich weiter unten kurz ein. Zuvor gilt es zu
zeigen, wie das Politische tiberhaupt explizit zum Thema wird.

f. Auf dem Weg zur politischen Delegation

Der Radikalitit von Merleau-Ponty entspricht es, dass das Politische
nicht von auflen als neuer Untersuchungsgegenstand hinzutritt, vielmehr

63

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

ist es durch eine stirkere Ausdeutung der politischen Dimensionen der
Ausdruckslehre zu gewinnen, so dass wir schliefSlich von einem politi-
schen Ausdruck sprechen koénnen, der mit dsthetischen und ethischen
Implikationen versehen ist. Zunichst erweitert Merleau-Ponty die An-
nahme, dass die Dinge etwas besagen wollen und es nur durch den Aus-
druck vollbringen, auch auf die Anderen und jedes mich selbst. Von einer
reproduktiven Kundgabe und Kundnahme (K. Biihler) wird eine produk-
tive Zwischenhandlung unterschieden, die ein nachtraglicher Ausdruck
vorgangiger Erfahrungen ist und ein Mehr als die Summe von Einzel-
dufSerungen realisiert. In dieser Inter-Aktion »konstituiert sich zwischen
mir und dem Anderen ein gemeinsamer Boden« fur ein »gemeinsames
Tun« (Merleau-Ponty 1966, 406). Dieser Boden ist ein Handlungs und
Sprechfeld, welches durch variable Grenzen strukturiert ist. Diese Uber-
legungen nehmen eine Wende ins Politische, wenn man die Zeitlichkeit
des Ausdrucks, die gleichermaflen politisch und phinomenal ist, zu-
nachst in ihrer traditionellen Form beriicksichtigt. Auf die Prasenz des
Wahrnehmens folgt die wiederholende Reprasentation des Sprechens.
Auf die Gegenwirtigkeit eines urspriinglichen Willens des Volkes die
reproduktive Tatigkeit der politischen Reprasentanten. In beiden Fil-
len ist ein schopferischer Ausdruck unmoglich, der etwas schafft, das
es nur durch ihn gibt. Indem Merleau-Ponty mit seiner Ausdruckslehre
das empiristische Doppel von Prisentation und Reprisentation unter-
lauft, verandert sich auch die politische Zeitlichkeit. Ein Publikum weif$
erst durch einen Nachtrag, was es zuvor schon im Begriff zu sagen und
zu tun gewesen ist. Der politische Ausdruck ist ein Riickgang auf eine
»Vergangenheit ..., die niemals Gegenwart war« (Merleau-Ponty 1966,
283). Merleau-Ponty fithrt den Ertrag seiner Kritik an der Prasenzlehre,
die spater von Foucault und Derrida, welcher einen Zusammenhang von
sprachlicher und politischer Reprisentation bei Benjamin findet (vgl.
Derrida 1991, 61 f., 103 f.), fortgefiihrt worden ist, im Wesentlichen
in zwei grofsen Themenbereichen vor. Als Beispiele werden Proust und
Lenin gewiahlt, wobei das marxistische Vokabular und Personal nicht
zu voreiligen Abwehrreaktionen fiihren sollte. Es gilt zu verstehen, wie
sich ein Ausdruck »seine Gemeinde selbst schafft« (Merleau-Ponty 1966,
213). Zunichst fihrt Merleau-Ponty dazu das »Paradoxon vom Dich-
ter und vom Menschen« an. Der Menschen Erfahrungen sind der Ge-
halt eines Werkes, doch um wahr zu werden, »harrt das Erlebnis einer
Bearbeitung, die den Dichter von der tibrigen Menschenwelt absondert«
(Merleau-Ponty 1968, 23). In einem anderen Zusammenhang geht es um
politische Wortfiihrer und ihren »schopferischen Ausdruck ... der Ar-
beiterklasse. Hier«, im Politischen, »wie tiberall ist der Ausdruck schop-
ferisch« (Merleau-Ponty 1974, 63). Er kann jedoch nicht auf ein be-
reits reifes Publikum und eine schon reife Wahrheit bauen, wie es Hegel
noch vorsah (vgl. Phdnomenologie des Geistes, Ende d. Vorrede). Beide

64

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABGRENZUNG VON DER SPRACHANALYTISCHEN PHILOSOPHIE

Themenbereiche enthalten in struktureller Hinsicht dasselbe Argument:
Erst der Ausdruck schafft die Differenz zwischen dem literarischen bzw.
politischen Publikum, dem Dichter bzw. dem politischen Wortfiithrer und
der thematisierten poetischen oder politischen Angelegenheit. Diese Dif-
ferenz bestimmt die variablen Strukturen eines 6ffentlichen oder politi-
schen Feldes. Merleau-Pontys Beitrag zu einer Phinomenologie des Po-
litischen und damit zum Verstiandnis des Politischen besteht in einer
Aufhellung der politischen Delegationsbeziehung. Wir befinden uns da-
mit mitten in einem klassischen Problem politischer Offentlichkeit. The-
matisch geht es, kantisch gesehen, um den o6ffentlichen Gebrauch der
Vernunft und die Frage, in welchem Sinn jemand im eigenen Namen zu
sprechen in der Lage ist. Diese scheinbare Sonderproblematik gewinnt
noch in einer anderen Hinsicht eine allgemeine Relevanz.

g. Abgrenzung von der sprachanalytischen Philosophie

Bekanntlich hat die sprachanalytische Philosophie den Psychologismus/
Platonismus-Streit in der Bedeutungstheorie durch eine Wende zur Spra-
che aufzulosen versucht. Die Verbindung mit der Delegationsproblema-
tik ist an der Stelle gegeben, wo H. Putnam die These vertritt, dass die
Extension von Begriffen nicht vom psychischen Zustand der Sprecher,
sondern vom soziolinguistischen Zustand des Sprachkollektivs festge-
legt wird (vgl. Putnam 1990, 37 ff.; und 1993, 54 ff., 206 ff.). Das Kol-
lektiv gliedert sich in Durchschnittssprecher und sachkundige Sprecher,
zwischen beiden Gruppen besteht eine sprachliche Arbeitsteilung. Es ist
weder zu erwarten noch notwendig, dass jeder Durchschnittssprecher
die genaue Extension von Begriffen kennt, im Zweifelsfall verldsst man
sich auf die Sachkenntnis von Experten, worin das Wesen der Arbeits-
teilung besteht. Es ist nicht alles Gold, was glanzt, jeder Anschein wird
aber spatestens von den Augen des Juweliers durchschaut. Somit ver-
fugt das Sprachkollektiv insgesamt uiber die Extension von Begriffen.
Realistisch ist dieser Standpunkt, indem er etwa P. Feyerabends Hoffen
auf die Laien begrenzt. Putnam betont ausdriicklich, dass die sprachli-
che Arbeitsteilung eine Universalie ist, die nicht vernachlissigt werden
durfe. Innerhalb ihrer geben Durchschnittssprecher dem Experten einen
Vertrauensvorschuss, sie beugen sich bereitwillig seinem Urteil. Der Ex-
perte hat eine hohere Autoritat (M. Dummett). Unzweifelhaft gerit die
analytische Bedeutungstheorie hier in den von Hobbes bis Bourdieu un-
tersuchten Bereich des Autorititsdiskurses, der politischen Semantik und
der Teilung politischer Arbeit. Die Analytik bleibt ihrerseits jedoch hinter
dem Reichtum jener Aufweisungen zuriick, die zeigen, wie jemand zur
Autoritat wird, die im Namen von ... sprechen darf. Somit erweist sich
die Analytik in diesem Punkt als eine Abstraktion, die nur durch eine

65

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

Ausklammerung ethischer und politischer Dimensionen (P. Ricceur) zu
sich selbst kommen kann. Dabei hatte schon Wittgenstein (Philosophi-
sche Untersuchungen, §2) darauf hingewiesen, dass Akteure in einem
Sprachspiel nicht in gleicher Weise autorisiert sind, Dinge beim Namen
zu nennen.

h. Die Delegation: Wortfiibrer und Publikum

Die Sache der Delegation bedeutet, dass ein Akteur (Wortfithrer) im Na-
men und Auftrag einer Gruppe (Publikum) deren Angelegenheit vertritt.
Die Logik der Ermichtigung des Wortfiihrers kann verschiedene For-
men annehmen, je nachdem, ob man von der Partei als Abbild des Pro-
letariats, vom Parlament als Vertretung von Blirgerinteressen oder von
Biirgerinitiativen als andersartigem Selbstausdruck eigener Anliegen aus-
geht. Die Krise der politischen Reprisentation, von der heute vielfach die
Rede ist, verweist auf Grenzen der Ermachtigung. Zu Lebzeiten dufSer-
te sich Merleau-Ponty bereits kritisch zur Diktatur der Partei, ohne des-
halb den Liberalismus zu idealisieren. Seine Uberlegungen gewinnen an
Kontur, wenn wir sie mit zwei klassischen Konzepten des Liberalismus
konfrontieren. Bei J. Locke ist bekanntlich das Eigene vorausgesetzt. Das
Eigentum am Leibe und an materiellen Dingen wird von der Politik ge-
schiitzt. Das Eigentum an stummen Ideen wird von der Sprache kund-
gegeben. Wer arm an Dingen ist, fillt aus dem Schutz der Institutionen
heraus, da es keine Sozialpolitik gibt. Dieser von Marx eingehend unter-
suchte Gedanke wird heute noch von R. Nozick verfochten. Wer zudem
arm an Ideen ist, hat nichts zu sagen und findet auch keine Fiirsprecher.
Aus dieser Theorie des Eigenen folgt, dass ein politischer Wortfiihrer »als
Ebenbild, als Ausdruck und als Reprisentant des Gemeinwesens anzu-
sehen ist, dem die Gemeinschaft den in Gestalt ihrer Gesetze bekunde-
ten Willen vorschreibt« (II. Abhandlung iiber die Regierung, Nr. 151).
Der politische Reprasentant wiederholt und bildet damit die schon pra-
senten Ideen und Interessen des Volkes ab. Merleau-Ponty bricht hinge-
gen mit einem Ausgang von solch fertig vorausgesetzten Fundamenten.
Der politische Ausdruck realisiert stumme Anspriiche, die noch nicht als
definitiv Eigenes ausgebildet sind. Wenn wir gegentiber Locke den An-
satz von Th. Hobbes radikalisieren, dndert sich das Modell des Eigenen.
Ein Autor ist Eigentimer von Handlungen. Doch dieses Eigene ist kein
fixer Ausgangspunkt. »Die Worte und Handlungen einiger kiinstlicher
Personen werden von den durch sie Vertretenen als eigene anerkannt«
(Leviathan, Kap. 16). Ein Autor entsteht, indem er vertreten wird und
damit die fremden Handlungen und Worte des Vertreters als eigene an-
erkennt. Darin verbirgt sich die extreme Moglichkeit, dass der politische
Reprisentant das Eigene konstruiert. Fiir Merleau-Ponty antwortet der

66

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANNAH ARENDT

politische Ausdruck hingegen auf etwas, das zu sagen ist, auf Anspriiche,
von denen das entstehende Publikum erfihrt, dass es sie schon als res
publica im Begriff zu haben war. Der politische Ausdruck ist insgesamt
weder nur Abbild noch nur Konstruktion, sondern Verwirklichung einer
stummen Rede, die durch die Artikulation in eine fremde Ordnung ge-
bracht und zum Eigenen wird, an dem die Wunde der Verletzung durch
die Rede nie heilt. Insofern ist auch eine Krise der Reprisentation kein
Unbheil, das ausschliefSlich von auflen in scheinbar wohlgeordnete Ver-
héltnisse einbricht.

i. Hannah Arendt

Eine weitere Moglichkeit zur Prizisierung von Merleau-Pontys An-
satz bietet die Analyse politischer Grundbegriffe. Die Sachgehalte die-
ser Begriffe waren mit H. Arendt als »politische Phanomene«, die einer
»sprachlichen Artikulation bediirfen« (Arendt 1986, 20), aufzufassen.
Ich beschrinke mich auf einige Anmerkungen. Der Begriff der Macht
gehort in den Kontext der Produktivitit des Sprechens und Handelns.
Er wire in einer Diskussion mit M. Weber, Foucault und anderen Au-
toren zu verdeutlichen. In jedem Fall ist Macht von einem freien Willen
oder einer grundlosen Tat freizuhalten, da sie aus Zwischenhandlungen
erwichst, die allem Machthaben und jeder Herrschaft vorausgehen. In-
dem Rationalitit und Ordnung verwirklicht werden, realisiert sich Frei-
heit. Sie stiftet neuartige Selbst-, Welt- und Fremdbeziige. Freiheit ist
nicht nur Negation und Bruch mit dem Gegebenen (Sartre), sondern
auch eine neue Fixierung, die sich jedoch nicht zu einer Totalitdt (Hegel)
aufspreizt. Jedes 6ffentliche Feld ist in unterschiedlicher Weise ein »Feld
der Freiheit/champ de la liberté« (Merleau-Ponty 1966, 515),in dem sich
Handlungsméglichkeiten und -anforderungen in ndhere und fernere glie-
dern. Gewalt wirkt schlieSlich bei allen Thematisierungen und Feldstif-
tungen mit, da der politische Ausdruck etwas o6ffentlich artikuliert, in-
dem er Anderes und Andere zum Schweigen bringt. Das Abgewiesene ist
allerdings nicht schlechthin irrelevant, es beansprucht weiterhin, Gehor
zu finden. Im Unterschied zur politischen Phinomenologie H. Arendts
gibt es fur Merleau-Ponty keine naturgemaifSe, in den Sachen selbst ver-
ankerte »Scheidelinie zwischen privaten und 6ffentlichen Angelegenhei-
ten« (Arendt 1981, 38), die festlegt, was offentlich zur Erscheinung kom-
men darf und was nicht. Im Handeln werden Grenzen vielmehr gesetzt
und nicht nur entdeckt. Daraus resultiert, dass es »keine letzte Wahrheit«
(Merleau-Ponty 1974, 66) der Welt gibt. Jedoch ist die politische Ver-
nunftordnung (Platon, Aristoteles, Hegel, Arendt) nicht durch eine auf-
gezwungene und blofs durchgesetzte Notordnung zu ersetzen. Obwohl
keine Logik frei von Kontingenzen ist, antwortet der Ausdruck immer

67

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

noch auf die Herausforderungen einer Fraglichkeit des Seins, indem er
etwas realisiert, das nicht vorausbestimmbar ist und doch auf unsere Si-
tuation eingeht.

j. Merleau-Ponty im Licht von Nachfabren und Wahlverwandten

Es ist nicht zu leugnen, dass sich die Ausdeutung zahlreicher Motive
in Merleau-Pontys Phinomenologie des Politischen einer riickwartigen
Lektiire verdankt. Im Lichte der Nachfahren und Wahlverwandten wird
sichtbar, welche Potentiale in Merleau-Pontys Philosophie angelegt sind.

Wenn wir den Bogen zunichst etwas weiterspannen, zeigen sich einige
sachliche Verwandtschaften zum amerikanischen Pragmatismus, sofern
man diesen nicht als Variante des Nutzendenkens, sondern als » Theorie
situierter Kreativitit« (Joas 1992, 197), die sich zu einer »kreativen De-
mokratie« (J. Dewey; ebd., 290) spezifiziert, versteht (vgl. Schnell 1994).
Gezielte Anlehnungen in der Frage der Produktivitit der Rede, der Onto-
logie und der Moglichkeiten einer politischen Zeitdiagnose unternimmt
P. Ricceur (vgl. Ricceur 1974). Eine genuine Fortfithrung, die Politik und
Kreation in den Mittelpunkt riickt, betreibt C. Castoriadis. Er zeigt, dafs
schopferische Handlungen ontologisch nur realisierbar sind, wenn das
Sein als Magma oder rohes Sein nicht voll in sich bestimmt ist, so dafS
uberhaupt etwas vom Nichtsein ins Sein treten kann. Geschichte ist der
Bereich »ontologischer Schopfung« (Castoriadis 1984, 335), die Typen
des Gesellschaftseins schafft und nicht nur teleologisch entfaltet. Schop-
fung ist insofern eine creatio ex nihilo. Castoriadis setzt sich damit von
den kausalen und deterministischen Modellen des Hegelmarxismus ab.
Das »Nicht-Kausale« erscheint als »schopferisches Verhalten«, als »In-
stitution einer neuen gesellschaftlichen Regel, Erfindung eines neuen Ge-
genstands oder einer neuen Form« (ebd., 77). Die Institution der grie-
chischen Demokratie ist fiir Castoriadis das Beispiel einer ontologischen
Schopfung. Die Polis ist eine instituierende Gesellschaft, die sich selbst
instituiert und dadurch ihre innere Struktur entstehen ldsst. Kreation ist
Autonomie in sozialer und normativer Hinsicht, ohne sich einem Ge-
setz unterstellt zu wissen. Alle Gesetze sind selbst Schopfungen. Diese
Annahme tendiert dazu, den klassischen Autonomiegedanken in einen
Kreationismus aufzuldsen. Die direkte Demokratie der Griechen ist fiir
Castoriadis schlieSlich insofern ein Vorbild fiir die Moderne, als sie die
Krisenanfilligkeit der politischen Reprasentation und Delegation unter-
lduft. Die darin enthaltene These einer Einheit von Macht und Gesell-
schaft bringt Castoriadis in einen Gegensatz zu C. Lefort. Beide fiithren
das revolutionare Projekt der Gruppe Socialisme ou Barbarie, der sie
in den funfziger Jahren angehorten, auf unterschiedlichen Wegen fort.
Wihrend fur Castoriadis der revolutionire Entwurf in einer sich explizit

68

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANZOSISCHE PHILOSOPHIE UND NEUERE SOZIALPHILOSOPHIE

selbst instituierenden und damit autonomen Gesellschaft, die politische
Reprisentationen aufhebt, verwirklicht ist, sieht Leforts Demokratie-
projekt eine Spannung zwischen symbolischer Reprasentation und ge-
sellschaftlicher Selbstregierung vor. Lefort geht es um eine »restaurati-
on de la philosophie politique« (Lefort 1986, 17), die in Frankreich eine
breite Arendt-Rezeption miteinleitete. Auch an Arendt kritisiert Lefort
deren Unterschitzung der Bedeutung politischer Reprasentation (ebd.,
59 ff.). Mit derselben Problematik befasst sich auch P. Bourdieu, der al-
lerdings in der Theorie der Leiblichkeit einen anderen Ankniipfungs-
punkt im Werk Merleau-Pontys gefunden hat. Leiblichkeit wird zum
Dispositionssystem des Habitus ausgeweitet, das inkorporierte Wahr-
nehmungsschemata und fungierende klassenspezifische Interessen ent-
hilt, die in einem Streben nach gesellschaftlicher Unterscheidung wirk-
sam sind. Das Feld des Ausdrucks und der politischen Reprasentation
wird an der Stelle betreten, wo es um eine Ubersetzung stummer Erfah-
rungen in eine offentliche Sprache geht. Bourdieu fihrt zur Erklirung
der Teilung politischer Arbeit terminologisch die Differenz von Wortfiih-
rer und Publikum ein (vgl. Bourdieu 1992). Das Wortfihren produziert
Effekte der Bevormundung, Gewalt und Entfremdung. Bourdieu geht in
die Richtung einer politischen Semiologie, da er den Wortfiihrer als ei-
nen Teil des Publikums versteht, der als Zeichen an Stelle der Gesamtheit
der Gruppe handelt und spricht (vgl. Bourdieu 1990). Die Genese der
Differenz von Wortfithrer und Publikum leitet Bourdieu aus der Verfi-
gungsgewalt Uber kulturelles Kapital her, das er konzeptuell durch eine
Umdeutung der klassischen Theorie des Kapitals gewinnt. Den meisten
seiner zahlreichen Anhinger ist jedoch entgangen, dass es Bourdieu bei
dieser Erklarung allein nicht beldsst. Ungenannt, aber in subtiler Weise
arbeitet er namlich grofSe Teile von Merleau-Pontys Ausdruckslehre als
Ordnungsgesichtspunkte in seine empirischen Untersuchungen zur po-
litischen Sprache ein, die dadurch erst ihre Diagnosekraft erhalten (vgl.
Bourdieu 1982, Kap. 8). Wir werden auf Bourdieu noch zuriickkommen.

k. Franzosische Philosophie und neuere Sozialphilosophie

In der franzosischen Philosophie finden sich nicht nur Umarbeitungen des
klassischen Diskurses der Reprasentation, sondern auch Ansitze die die
Relevanz dieses Diskurses fur das Politische tiberhaupt bezweifeln. Die
Nachtraglichkeit des politischen Ausdrucks und die Institutionalisierung
einer gewissen Dauer der Delegationsbeziehung wird P. Virilio zufolge
abgelost durch die Einholung der Zukunft in den rasenden Stillstand ei-
ner Dromokratie, in der das »Ministerium der Zeit« herrscht, so dass das
»Regieren nur noch ein Voraussehen« und »Simulieren« (Virilio 1980,
186) ist. J. Baudrillard, der Stichwortgeber dieser Auffassung, behauptet

69

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

ergianzend, dass es heute in der Politik nichts mehr auszudriicken gibt, da
alle Potentiale erschopft sind. Deshalb kann es sich in der Politik »nicht
mehr um Ausdruck oder Reprisentation handeln, sondern eben gerade
noch um die Simulation eines fiir immer unausdriickbaren und unausge-
driickten Sozialen« (Baudrillard 1978, 4 1). Baudrillards Einwiirfe wei-
sen auf den Umstand hin, dass wir eben nicht mehr in der griechischen
Polis leben, sondern im Zeitalter politischer Simulation durch moderne
Massenmedien. Von hier aus wire zu priifen, ob eine Telepolis und eine
Cyberdemokratie im Internet die Delegation und ihre politische Autori-
tat aufheben, ob sie eine direkte Demokratie etablieren, einen allgemei-
nen Zugang zu 6ffentlichen Datenbanken und Entscheidungen, also eine
politische Teilhabe, die Geschlechterdifferenzen, Altersunterschiede, so-
ziale Herkunft und andere Hierarchien unbedeutend werden lasst. Wie
wir noch sehen werden, miindet diese Debatte, mit Unterstiitzung jener
zur Kunstlichen Intelligenz, in den gegenwartigen Diskurs zur Digitali-
sierung der Lebenswelt.

In der neueren Sozialphilosophie aufserhalb Frankreichs mochte ich
auswahlweise noch auf drei Positionen hinweisen, in denen Merleau-
Pontys Denken gegenwartig ist. Zunichst ist B. Waldenfels zu nennen,
der als Ubersetzer, Herausgeber und Kommentator Merleau-Ponty in
Deutschland von dessen eigenen Voraussetzungen her eingefiihrt hat.
Waldenfels selbst vertritt eine Theorie responsiver Rationalitdt und
»responsiver Ethik« (Waldenfels 1994, 584), in die neben Merleau-
Ponty auch Foucault und Levinas eingegangen sind. Diese Dimension
des Ethischen ist bei Merleau-Ponty angelegt. Konzipiert und ausge-
fihrt wurde sie von Waldenfels. Von Merleau-Ponty stammt der Ge-
danke, dass alles Verhalten, Handeln und Sprechen ein Eingehen auf Af-
fektionen eines Moglichkeitsfeldes ist, von Foucault kommt die These,
dass dieses Feld durch eine Ordnung organisiert wird, die Ordentliches
von AufSerordentlichem sondert, von Levinas’ Theorie der Fremderfah-
rung entnommen ist schliefSlich die Annahme, dass das Handeln nicht
nur von Moglichkeiten herausgefordert wird, sondern von Anspriichen,
auf die wir zu antworten haben, ob wir wollen oder nicht. Neben Wal-
denfels ist noch Ch. Taylor zu erwihnen, der Merleau-Pontys Theo-
rie des leiblichen Ausdrucks (vgl. Taylor 1986) und, im Ausgang von L.
Berlin, Herders Ausdrucksanthropologie aufgenommen hat. Beide As-
pekte, die in das Konzept eines Ausdrucksgeschehens (expressivism)
eingehen, wie es in seinem >Hegel<-Buch von 1975 heifSt, legt Taylor ei-
ner Giiterethik zugrunde, mit der er in die Liberalismus/Kommunitaris-
mus-Debatte eingreift (vgl: Taylor 1994). Die Hauptthese besagt, dass
das Selbst seine Gestalt gewinnt durch eine Orientierung am Guten, wel-
ches zu artikulieren ist. Diese Sichtweise richtet sich gegen den Forma-
lismus der prozeduralen Ethiken und die Moderne insgesamt, sofern sie
ihre Wertgrundlagen vergessen hat. An dem weitausholenden Versuch

70

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANZOSISCHE PHILOSOPHIE UND NEUERE SOZIALPHILOSOPHIE

der wiedergewinnenden Artikulierung eines nachmetaphysischen Guten
fallt auf, dass Taylor die Krise des Selbst, die Autoren wie Mead, Levinas
und Ricceur durchschritten haben, unberiicksichtigt lasst. Zudem be-
rihrt die gesamte Argumentation immer wieder ein Dilemma. Wenn es
eine fixe Rangordnung von Giitern gibt, von der wir nur um den Preis
der Selbst- und Wertverkennung abriicken konnen, wire deren Artikula-
tion eine Wiederholung dessen, was schon ist. Taylor wiirde in die Nihe
Schelers riicken und den klassischen Logos des Ethischen und Politischen
wiederholen. Sofern man aber von moglichen Rangordnungen ausgeht,
die auch anders sein konnten und erst durch die Expression zustande
kommen, bliebe deren moralische Verbindlichkeit relativ.

Die von Taylor vernachlassigten Dimensionen der Subjektivitat sind
auf eigene Weise ein Thema in der feministischen Analyse des Gender
Trouble. Innerhalb der neueren Merleau-Ponty-Rezeption durch den Fe-
minismus (vgl. dazu den von S. Stoller und H. Vetter 1997 edierten Sam-
melband Phinomenologie und Geschlechterdifferenz) sind vor allem drei
Aspekte der Theorie von J. Butler, die in den frithen achtziger Jahren bei
A. Schiitz’ Schiiler M. Natanson studierte, zu erwihnen. Fiir Butler be-
ruht die Bildung des Subjekts auf Differenzierung und Ausschlieffung
einer verworfenen Andersheit. Ein Subjekt wird durch Macht konstitu-
iert, die dem Subjekt jedoch die Moglichkeit zur Umarbeitung der Macht
eroffnet. Dieser Gedanke bestitigt sich auch bei der Analyse der femi-
nistischen Reprisentationspolitik. Das feministische Subjekt, in dessen
Namen Frauen sprechen, ist durch eine Ausschlieffung hervorgebracht,
die Einheit durch Differenzierung gewinnt. Butler weist schliefslich die
Annahme einer ontologisch verbiirgten Korper- und Geschlechtlichkeit
der Frau zurtick. Es ist vielmehr die Produktivitit einer performativen
Bezeichnung, die einen Korper als etwas produziert und damit die Sub-
version von Geschlechterordnungen zulasst (vgl. Butler 1991). Mit die-
sen an Foucault, Derrida und Lacan gewonnenen Einsichten richtet sich
Butler nicht nur gegen den reformorientierten Gleichstellungsfeminis-
mus, der seine eigenen AusschliefSungen verkennt, sondern auch gegen
L. Irigaray, die, unter Beriicksichtigung von Merleau-Ponty und Levinas
(vgl. Irigaray 1991, Teil IV), eine Ethik der sexuellen Differenz im Auge
hat, welche aber die Performanzen der Geschlechtsidentitit verfehlt.
Butlers eigene Beurteilung von Merleau-Pontys Versuchen tber den Eros
ist zwiespaltig. Er habe die Geschlechtlichkeit zwar in ihrer weltlichen
Konkretion beschreiben wollen, sie letztlich aber auf das invariante Mo-
dell von Herr und Knecht reduziert, welches jedoch nur eine besondere
gesellschaftliche Organisationsweise der Geschlechterbeziehung sei, die,
indem sie zur wahren erhoben wird, zur Ideologie gerit. Die Beurteilung
andert sich in einer neueren Stellungnahme, die am Beispiel von Irigaray
das Paradoxon feministischer Philosophie dekonstruiert. Wird die Phi-
losophie als ein allgemeiner Logos verstanden, der durch symmetrische

71

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY UND DIE PHANOMENOLOGIE DES POLITISCHEN

Rollenverteilungen die Andersheit der Frau ausloscht, dann ist das Fe-
ministische ein Ausgeschlossenes, welches sich wiederum nur durch den
Gewaltakt einer Beherrschung der maskulinen Eigenheit Zugang zum
Logos verschaffen kann. Ausdricklich weist Butler die Ansicht, Mer-
leau-Ponty konne auch in seinem Spatwerk keine Beziehung zu einer An-
dersheit denken, die nicht vom Selben beherrscht wiirde, als einseitig zu-
riick. Nicht nur Ricceur, auch Merleau-Ponty spricht von einem »Selbst,
das ein Anderes ist« (Merleau-Ponty 1986, 320). Fragen wir nun ab-
schlieflend, welche politischen Inspirationen heute von Merleau-Pontys
Philosophie ausgehen konnten.

Der Philosoph kann als Intellektueller selbst ein Wortfithrer im po-
litischen Raum sein. Beispiele dafiir sind die engagierte Politik Sartres
und die wesentlich differenzierteren Eingriffe Foucaults und Bourdieus.
Eine Grenze ist fur Merleau-Ponty erreicht, wenn der Intellektuelle nur
noch versucht, dem Weltgeist tiberall auf die Springe zu helfen. »Keine
rein philosophische Politik z. B. kein philosophischer Rigorismus, wenn
es um ein Manifest geht« (ebd., 334). Politische Praxis, die von der Sei-
te das offentliche Feld betritt, setzt eine offizielle Politik voraus, an der
sie sich abarbeitet, um Moglichkeitsspielraume offen zu halten. Von der
Postmoderne unterscheidet sich Merleau-Ponty darin, daf$ er die Auffas-
sung, Pluralismus »ist an sich gut« und »mufs geachtet werden« (Lyotard
1985, 70), als umgekehrten Einheitszwang ablehnen wiirde. Dem Libe-
ralismus stimmt Merleau-Ponty darin zu, daf universelle Menschenrech-
te nicht voreilig relativiert werden diirfen. Ein Liberalismus verkiimmert
jedoch, wenn er sich in leeren Prozeduren, lebensweltvergessenen Regeln
und blofSen Sonntagsreden erschopft. Die kommunitaristische Subpolitik
in einer Zivilgesellschaft zwischen Staat und biirgerlicher Gesellschaft
wird dort problematisch, wo sie in eine Verteidigung des Eigenen auf
Kosten des Fremden umschlagt. Zu sehr ist Merleau-Pontys Werk von
der ethnologischen Erfahrung einer nicht zu uberspringenden Anders-
heit und einem wilden Denken (C. LeviStrauss) zwischen Eigenem und
Fremden gepragt. Fuir die feministische Debatte sind schliefSlich nicht nur
Merleau-Pontys Ausfuhrungen zur politischen Reprisentation, zur Na-
turlichkeit/Konventionalitit des leiblichen Ausdrucks, zum ambivalen-
ten Bezug zwischen Mutter und Kind (vgl. Merleau-Ponty 1994, 116 ff.,
400 f.) relevant, sondern auch Anstofse zu der Frage, wie tiberhaupt fiir
einen diskursiven De-Konstruktivismus der Leib von Gewicht sein kann.
Merleau-Pontys Philosophie inspiriert insgesamt zu einer indirekten und
offenen Politik, die etwas tut und ihre Grenzen kennt.

Wir betrachten Merleau-Ponty fiir die Sozialphilosophie am Leitfa-
den der Vulnerabilitit als Stichwortgeber. Da Merleau-Ponty aus heuti-
ger Sicht sehr frith verstorben ist, sind viele seiner Stichworte unartiku-
liert geblieben. Sie sind mit Hilfe von Nachfahren und Wahlverwandten
zu explizieren. Aus den Explikationen erwachsen wiederum Fragen und

72

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANZOSISCHE PHILOSOPHIE UND NEUERE SOZIALPHILOSOPHIE
Orientierungen, die iiber Merleau-Ponty hinaus in unsere Gegenwart
weisen. Es sind Fragen, die das Ethische in seiner Verbindlichkeit und in

seinem Anspruch betreffen, wie auch Fragen, die der Logik der politi-
schen Reprisentation gelten.

73

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9) P. Bourdieu:
Die Teilung der politischen Arbeit

»Das eigentliche Problem der Politik ...(ist) das der Transformation
von Erfahrung in Diskurs.« (Bourdieu 1982,720) Als Denker des Poli-
tischen geht Pierre Bourdieu mit Merleau-Ponty davon aus, dass dieses
Eigentliche eine Transformation von Erfahrung in Diskurs sei. Bourdieu
folgert daraus, dass es damit zu einer »Teilung der politischen Arbeit«
(ebd., 648) kommen wiirde. Es handelt sich um eine Teilung zwischen
Wortfithrer und Publikum. Als Urzirkel der Reprisentation bezeichnet
er die entsprechende Logik, der zufolge sich Wortfiihrer und Publikum
wechselseitig konstituieren. Wolfgang Sofsky hat diese Denkweise unter
den Stichwort Stellvertretung in den Katalog der Figurationen sozialer
Macht aufgenommen (vgl. Schnell 20171).

Der Urzirkel ermoglicht einen Ausweg aus dem Dilemma in das sich
empiristische Reprasentationstheorien im Ausgang von Locke und kon-
struktivistische Reprisentationstheorien nach Hobbes begeben haben.
Laut Empirismus widerholt der politische Reprasentant in seiner Rede
lediglich die schon prasenten Ideen und Interessen des Volkes. Laut Kon-
struktivismus entsteht ein politisches Volk von Biirgern erst, indem die
Worte des Vertreters als eigene anerkennt werden. Der politische Repri-
sentant konstruiert das Eigene. Auf diese Sachlage antwortet Bourdieu
und fithrt dabei Merleau-Pontys Uberlegungen in einem doppelten Sin-
ne weiter. Einerseits kntipft er an sie an, andererseits tberfiihrt er sie in
eine Soziologie des Politischen.

a. Soziologie des Politischen

Bourdieus Soziologie des Politischen befasst sich mit jenen Prozessen in
der Politik, bei denen es um die Darstellung und Vertretung von Interes-
sen durch politische Kommunikation geht, welche die Delegationsver-
hiltnisse und Machtverteilungen in einem politischen Feld mitbestimmt.
Die soziologische Beschreibung dieser politischen Kommunikation dient
dem Nachweis moglicher Entfremdungen und Gewaltsambkeiten, die bei
der Ubersetzung von inkorporierten Meinungen in eine explizite Spra-
che entstehen konnen.

Kritisch richtet sich Bourdieu gegen die Illusion eines sprachlichen
Kommunismus. Die Illusion macht glauben, dass die Sprache allen ge-
hort und somit jeder am offentlichen Diskurs teilhaben darf und kann.
Die politische Arbeitsteilung wire damit aufgehoben, denn »es gibt kei-
ne Politiker, sondern hochstens Menschen, die u.a. auch politisch titig

74

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE REPRASENTATION

sind.« (Bourdieu 1982, 620) Die damit angestrebte Gesellschaft wiirde
ohne Experten und auch ohne Expertenherrschaft auskommen und gli-
che darin der von Cornelius Castoriadis vertretenen Version von direk-
ter Demokratie. Eine solche Vision setzt aber voraus, dass jeder im ei-
genen Namen zu sprechen in der Lage ist, indem er Erfahrungen macht,
reflektiert und dann in Sprache ubersetzt, um sich 6ffentlich Gehor zu
verschaffen. Diese Auffassung ist fiir Bourdieu naiv, sie wiederholt John
Lockes Ansicht, dass Sprache lediglich die Kundgabe innerer Erfahrun-
gen sei, die jeder macht und fur sich versteht und damit das, was er meint
und sagen will. Das Sprechen hat in diesem Fall an der Entstehung von
Sinn und Bedeutung keinen Anteil. Bereits Hobbes wies darauf hin, dass
Bedeutungen erst entstehen, indem jemand etwas sagt, das von anderen
als mafsgeblich anerkannt wird. Dieser Ansicht folgen Merleau-Ponty
und auch Bourdieu in eigener Weise und bestitigen damit die Teilung
der politischen Arbeit.

Bourdieu versteht sich als Aufklarer, der die falschen Versprechen des
sprachlichen Kommunismus als Illusion bezeichnet. Kommunismus ist
der Glaube, dass es eine Eigenheitssphare gibt, die sich ohne Entfremdun-
gen in allen Bereichen verwirklichen kann. Er verdeckt, dass nicht alle
Akteure einer Gesellschaft gleichermafSen zur Sprache und zur Teilhabe
befahigt sind. Akteure, deren Bildung und Status hierzu nicht ausreichen,
sind »zur Delegation verdammt.« (ebd., 647) Sie sind zum »Riickgriff
auf Wortfiihrer« und damit auf eine »geborgte Sprache« (722) gezwun-
gen. In seinem Essay Sur la télévision (1996) zeigt Bourdieu, wie in po-
litischen Talkshows iiber das Schicksal von Menschen gesprochen wird.
Diese Menschen miussen akzeptieren, dass tiber sie in einer Sprache ver-
handelt wird, die nicht die ihre ist. Da sie selbst keine akzeptierte Spra-
che anzubieten haben, mussen sie sich mit der geborgten Sprache von
Wortfithrern zufriedengeben, die sie aber nicht politisch reprisentiert.
In diesem Sinne sind gut gemeinte, aber letztlich unterkomplexe Apolo-
gien, wie jene von Robert Misik (2019), wenig hilfreich. Misik mochte
die einfachen Leute gegen falsche Freunde verteidigen, indem er einen
fertigen moral sense der unteren Klassen aufdeckt, der den alternativen
Fakten des Populismus widerstehen konnen soll.

b. Politische Reprasentation

Die Arbeitsteilung zwischen Wortfiihrer und Publikum bezeichnet Mer-
leau-Ponty als Mysterium der Vernunft. Bourdieu formt diese Sprech-
weise um und spricht von einem »Mysterium des ministeriums.« Seine
Aufklirung des Mysteriums des Dienens zeigt, dass und warum der Die-
ner zum Herrscher wird und werden kann. Demnach realisiert die po-
litische Reprasentation, dass der Wortfihrer, der eigentlich nur ein Teil

75

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

P. BOURDIEU: DIE TEILUNG DES POLITISCHEN ARBEIT

der reprisentierten Gruppe sein soll, zum » Zeichen« wird, das »an Stel-
le der Gesamtheit der Gruppe fungieren kann.« (Bourdieu 1992, 177).
Aus dieser Logik gibt es kein Entkommen, besonders nicht fiir Akteure,
die, wie erwihnt, arm an kulturellem Kapital und damit an anerkann-
ter Sprache sind.

Weil der Wortfithrer an der Stelle der Gruppe sprechen und sich da-
mit in gewissem Sinne von der Gruppe zu losen vermag, kann er als Ei-
genmacht der Gruppe entgegentreten und »gegentiber jedem einzelnen
Gruppenmitglied anerkannten Zwang bzw. symbolische Gewalt aus-
uiben.« (ebd., 184) Die politische Reprisentation soll Akteure im 6ffent-
lichen Raum sichtbar werden lassen, indem jemand im Namen dieser
Akteure fur diese Akteure spricht. Diesem Grundgedanken des politi-
schen Liberalismus fugt Bourdieu die Einsicht hinzu, dass »die Entfrem-
dung zwischen Mandanten und Mandatstriager der Delegationsbezie-
hung als Moglichkeit immer schon immanent ist.« (177)

Das politische Feld ist ein Ort der Konkurrenz um Macht und das
heifSt, um das Recht als anerkannter Wortfuhrer fiir eine Gruppe spre-
chen und handeln zu diirfen. Ein Wortfithrer hat Macht, weil er et-
was-als-etwas und damit so und nicht anders artikulieren kann. Der
Wortfithrer ist Wortfiihrer, weil er von der Gruppe anerkannt ist. Indem
er diese Anerkennung erfihrt, wird er tendenziell zur causa sui, die exis-
tiert, als ob sie ein Dasein um ihrer selbst willen fithrte. Der Wortfiihrer
bt aufgrund seiner Distanz zur Gruppe symbolische Gewalt gegeniiber
seinen Mandanten aus, weil er und nicht sie sprechen. Ein Wortfiihrer
macht Gewinne, da er Stellung und politisches Kapital akkumuliert. Die-
se Uberlegungen im Ausgang und Zuspitzung von Merleau-Pontys Aus-
fithrungen zur Phinomenologie des Politischen, stellen Bourdieus Bei-
trag zum Politischen dar. Seine postum herausgegebenen, eigentlich nicht
zur Veréffentlichung vorgesehenen Vorlesungen Uber den Staat kénnen
dem nichts hinzufiigen (vgl. Schnell 2015).

c. Anschluss an den Marxismus

Die Soziologie des Politischen sucht Anschluss an einen erweiterten Mar-
xismus. Die LebensaufSerungen von Akteuren, die Bourdieu als Kulturso-
ziologe ethnographisch untersucht hat, sind von der Stellung der Akteure
im sozialen Feld und den dort jeweils geltenden Kapitalarten abhan-
gig. Erweitert ist Bourdieus Anschluss an den Marxismus, weil er bean-
sprucht, mit der Pluralisierung des Kapitalbegriffs in soziales, politisches,
kulturelles, symbolisches und eben auch 6konomisches Kapital iiber ein
vermeintlich enges Verstindnis von Kapital hinauszugehen. Allerdings ist
hier Vorsicht geboten! Als Ethnologe fugt Bourdieu dieser Lesart noch
eine andere, die erste durchaus konterkarierende Lesart hinzu.

76

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE LAST DES MARXISTISCHEN ERBES

In seinen Untersuchungen zur kabylischen Kultur tritt Bourdieu fiir
eine »allgemeine Wissenschaft der Okonomie praktischer Handlungen «
(Bourdieu 1976, 356) ein, die auch zweckfreie Tatigkeiten als Streben
nach Gewinnmaximierung zu verstehen in der Lage ist. Damit wiirde
Bourdieu die von ihm kritisierte Version von Marxismus in der Wei-
se erweitern, dass er zu einer Totalisierung des Okonomischen beitrigt.

Wir kénnen uns die Sachlage anhand der Debatte um Marcel Mauss’
Essai sur le don verdeutlichen. Andreas Hetzel weist daraufhin, dass
es in der Debatte drei verschiedene Grundpositionen gibt. Wahrend
Bataille und Derrida die Unbedingtheit der Gabe herausstellen, betonen
Lévi-Strauss und auch Bourdieu den Aspekt des Tausches innerhalb des
sozialen Vorgangs des Gebens von Gaben. Ricceur wire dann der Au-
tor, der eine vermittelnde Position einnimmt (vgl. Hetzel 2010, 228f).

Diese Charakterisierung bestitigt die Tendenz einer Verallgemeine-
rung des Okonomischen (vgl. auch Bourdieus Ausfithrungen zum Ga-
bentausch: Bourdieu 1988, 163ff). Sie ist allerdings nicht unproblema-
tisch, ja sogar belastend.

d. Die Last des marxistischen Erbes

Bourdieu nimmt Anleihen an der Phinomenologie des Politischen und
stellt sie im Zeichen einer marxistisch orientierten Sichtweise auf eine So-
ziologie des Politischen um. Im Licht einer Sozialphilosophie der Vulner-
abilitat ist das Politische als Antwort auf das Ethische und als Gestaltung
des ethischen Anspruchs zu verstehen. Soziologie im Sinne Bourdieus be-
deutet nun, dass das Gewicht des gesellschaftlichen Seins zu beachten ist,
weil es die Antwort, also die Gestalt und Gehalt des Politischen mitbe-
stimmt. Dieses Sein fasst Bourdieu im Sinn einer verallgemeinerten Oko-
nomie auf. Das politische Handeln und Sprechen hat sich daher im Rah-
men einer »I’économie des échanges linguistiques« (Bourdieu 1990, 11)
auf einem »sprachlichen Markt« (Bourdieu/Wacquant 1996, 180) zu be-
wiahren. Der Markt legt fest, welche Erzdhlung Geltung beanspruchen
darf und welche nicht. Analog zur Warenform ist es dann auch moglich,
dass sich Wiederholungen und leere Reprasentationen im politischen Feld
durchsetzen, weil sie Gewinn oder auch nur einen feinen Unterschied er-
zielen. Auch wenn diese Moglichkeit realistisch ist, stellt sich dennoch die
Frage, wie autonom und damit frei das Politische ist. Gibt es im Politischen
Abweichungen vom Okonomischen durch das, was Cornelius Castoriadis
als das »Nicht-Kausale« und als das »schopferische Verhalten« (Castoria-
dis 1984, 77) bezeichnet? Die Krise der politischen Reprasentation ist fiir
Bourdieu kein Unfall, sondern eine normale Moglichkeit. Ist die Reprasen-
tation denn tiberhaupt ein leitender Modus des Politischen? Schauen wir,
was Castoriadis zu diesen und anderen Fragen zu sagen hat.

77

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10) C. Castoriadis:
Autonomie der direkten Demokratie

Mit seiner politischen Philosophie kniipft Cornelius Castoriadis unter
anderem an den Marxismus an. Im Gegensatz zu Autoren, wie etwa
Pierre Bourdieu, interessiert sich Castoriadis aber weniger fiir das 6ko-
nomische, sondern eher fiir das praxisphilosophische Element im Werk
von Marx. Dieses nutzt er zur Kritik an der Herrschaft der Birokratie.
Diese Perspektive verfolgt die von Castoriadis zusammen mit Claude
Lefort und Jean-Francois Lyotard gegriindete Gruppe Socialisme ou Bar-
barie, die 1966 ihre gleichnamige Zeitschrift einstellt und sich tiber die
Frage der politischen Repridsentation entzweit (Lyotard 1973b; Lefort
1986; Schnell 2000, 75 ff.).

a. Castoriadis und Merleau-Ponty

Castoriadis verfolgt mit seinem Werk ein »politisches Projekt« (Castoriadis
1987, 47). Um dieses Projekt verstehen zu konnen, ist es unverzichtbar,
Castoriadis’ Verhaltnis zur Phanomenologie und das heift vor allem zu
Maurice Merleau-Ponty zu beleuchten. Merleau-Ponty legt in Abenteuer
der Dialektik (Merleau-Ponty 1975) dar, dass Geschichte nicht durch ein
Telos, sondern eher im Sinne einer offenen »Inthronisierung des Sinns«
(ebd., 23) zu verstehen sei. Wahlverwandtschaften sorgen fiir einen Zu-
sammenhang der Teile. Innerhalb derer kommt es zu wechselnden Do-
minanten, einem » Werden von Bedeutungen, die zu Machten oder Ins-
titutionen wurden.« (ebd., 43). In seiner Vorlesung Die »Institution< in
der personalen und offentlichen Geschichte (Merleau-Ponty 1973) fiihrt
Merleau-Ponty aus, dass eine Stiftung nicht auf Leistungen des Bewusst-
seins reduzierbar ist. Der vielmehr historische Sinn dieser Schopfung um-
fasse weiterhin nicht nur politische und 6ffentliche Raume (Staat, Kir-
che, etc.), sondern jede wiederholbare und (im gestalttheoretischen Sinn)
koharente Bedeutung. Der in diesem Zusammenhang verwendete Begriff
der Institution verweist auf Husserls Begriff der Stiftung aus der Krisis
zuriick und findet sich in Castoriadis’ Hauptwerk Gesellschaft als ima-
gindre Institution in voller Entfaltung.

Castoriadis’ Konzept des Magma wire ohne Merleau-Pontys Versuch
einer neuen Ontologie im Hinblick auf ein étre brut/sauvage, wie dieser
ihn in Das Sichtbare und das Unsichtbare (Merleau-Ponty 1986) und in
Die Natur (Merleau-Ponty 2000) unternimmt, kaum denkbar. Die di-
rekte Auseinandersetzung ist kontrovers. In seinem Aufsatz »Das Sag-
bare und das Unsagbare« folgt Castoriadis Merleau-Pontys drittem Weg

78

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALISMUS ODER BARBAREI?

zwischen stummer Erfahrung und linguistic turn (Castoriadis 1983, 107
ff.). In einem spiteren Text, der den Titel »Merleau-Ponty und die Last
des ontologischen Erbes« (Castoriadis 1986) tragt, weicht die Bewunde-
rung einer kritischen, vielleicht auch allzu kritischen und damit einsei-
tigen Herangehensweise: Castoriadis wirft Merleau-Ponty vor, mal die
Wahrnehmung, mal den Leib, mal die Subjektivitit iiberzubetonen und
damit den Prozess der Sinnbildung jeweils zu vereinseitigen. Es stellt sich
allerdings die Frage, wie Kritiker daraufhin formulieren, ob Castoriadis’
»reine Einbildungskraft« (Waldenfels 1995, 196) nicht ebenso einseitig
sei und deshalb das Gewicht der Gewesenheit der Aktualitit einer his-
torischen Stiftung unterbestimme (vgl. Vajda, 1983).

b. Sozialismus oder Barbarei?

Sozialismus oder Barbarei? Die » Autonomie des Proletariats« (Castoriadis
1980, 110) gegen die Biirokratie zu verteidigen — das ist die »gegenwarti-
ge Frage« (ebd., 46), wie es 1965 heifst. Der Hintergrund dieser Opposi-
tion ist die Einschatzung in Lenins Testament (vgl. Lenin 1974, 409f). Im
Jahre 1922 schreibt Lenin in seinem politischen Testament an die Adres-
se des Parteitages der KP, dass es einen bosen Schiiler der russischen Re-
volution gabe, Stalin, und einen fihigen Mann, Trotzki. Der eine steht
fur die Wahrheitsdiktatur der Partei, der andere fur die Spontaneitit der
Massen. Es ist Merleau-Ponty, der in den frithen 19 50er Jahren diese Al-
ternative als Konstellation zwischen Institution und Kreativitit interpre-
tiert (Merleau-Ponty 1988, 149 f.). Castoriadis und die Gruppe kniip-
fen an diese Konstellation nach dem Ende des zweiten Weltkrieges und
der Befreiung Frankreichs vom Regime Pétains durch de Gaulle an. Als
kritischer Beobachter Frankreichs in der Nachkriegszeit nimmt Casto-
riadis in bestimmter Hinsicht eine trotzkistische Position ein. Der von
Pierre-Joseph Proudhon stammende Begriff der permanenten Revolu-
tion bedeutet bei Trotzki, dass die Systeme einer Gesellschaft und da-
mit die Gesellschaft selbst »nicht ins Gleichgewicht kommen« (Trotzki
1969, 28). Die Gesellschaft erschopft das rohe Sein, von dem sie zehrt,
nie ganzlich und erstarrt nicht in der versachlichten Herrschaft des Bi-
ros (Max Weber). Gesellschaft ist eine imaginare Institution.

Bereits in den spaten 1950er Jahren entdeckt Castoriadis die Psy-
choanalyse als einen Baustein fir seine politische Theorie. Die Psycho-
analyse bietet die Moglichkeit, die »Selbstschopfung der menschlichen
Subjektivitat« (Castoriadis 19971, 38) zu denken und damit die Chance,
Autonomie, in Erganzung zum Politischen, nicht nur kollektiv, sondern
auch individuell zu beschreiben.

Das Politische versteht Cornelius Castoriadis als eine zwischen indivi-
dueller und kollektiver Autonomie variierende Kraft, die im Zeichen des

79

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

Schopferischen eine Kreation darstellt und sich in Form einer direkten
Demokratie organisiert. Jede dieser Bestimmungen ist bedeutsam und
umstritten zugleich. Das Politische wird von Castoriadis konzipiert im
Ausgang einer kritischen Analyse des Gesellschaftlich-Geschichtlichen
eines bestimmten Hegelmarxismus.

Der Marxismus als revolutionire Theorie ist zu erhalten, aber von al-
len metaphysischen und mechanischen Prinzipien zu befreien. Der letz-
te Bezugspunkt des Logos ist stattdessen ein »Element des Imaginaren«
(Castoriadis 1984, 11). Das Imagindre spielt auf eine schopferische Au-
tonomie an, die Platon, Kant und die Psychoanalyse in sich vereint: die
Rede von einem Element verweist zudem auf die Tradition der vorsokra-
tischen Naturphilosophie. Ein Element ist demnach kein Objekt fur Ma-
nipulationen, sondern zunichst das Sein, worin und woraus wir leben.
Merleau-Ponty und Levinas vertreten dhnliche Positionen.

¢. Das Schopferische

Der von Castoriadis kritisierte Marxismus ignoriert, dass Gesellschaft
und Geschichte nicht festen Gesetzen der Entwicklung unterliegen, die
»in den Tatsachen, objektiv, aufSer uns« (MEW 19, 211) wirken, son-
dern von der Praxis her zu verstehen sind, die gegen eine Verdingli-
chung ankdmpft, welche im Mittelpunkt des Kapitals und der Schriften
von Georg Lukdcs und Alfred Sohn-Rethel steht. Die zentrale und al-
les beherrschende Position der Okonomie wird aufgegeben. Die Moti-
ve menschlicher Praxis sind nicht wesensmafSig 6konomisch, da es sich
beim Okonomischen und auch bei allen anderen Rationalitatsmustern
um »gesellschaftliche Schopfungen« (Castoriadis 1984, 45 f.) handelt.
In diesem Sinne werden alle festen Formen eingeschmolzen. Dazu zihlen
auch beliebte Autoritidten wie die Biologie und die Spekulationen tiber
einen Selbsterhaltungstrieb des Menschen (Schnell 2004, Kap. 13). Das
Ergebnis der Destruktion lautet schliefSlich: »Die marxistische Philoso-
phie der Geschichte ist nicht zu retten.« (Castoriadis 1984 65)

Die Alternative beginnt mit der Einsicht, dass Kausalitdt selbst
eine nicht-kausale Schopfung sei und dass die Geschichte quasi des
»Nicht-Kausalen« (ebd., 77) ist, welches als Abweichung (déformation)
oder als Stiftung (institution) erscheint, wie es mit Husserl heifst. Die
Geschichte ist »der Bereich der Schopfung« (ebd.), der »ontologischen
Schopfung« (ebd., 13), durch die etwas vom Nicht-Sein ins Sein tritt. Das
Nicht-Sein ist dabei nicht Nichts, sondern pure Potenzialitit, rohes Sein,
ein »unerschopflicher Vorrat an Andersheit« (ebd., 605) oder »Magmax«
(ebd., 564 f.), das Stiftungen ermoglicht, die das nie ganzlich geschlos-
sene Sein gleichermafsen zuldsst und realisiert. Die bisherige Philosophie
hat dieses Denken ausgeschlossen, da es das Schopferische als mimesis

8o

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHOPFERISCHE

bzw. imitatio missverstanden oder auf die Kunst im engeren Sinne be-
schrankt hat (ebd., 332 ff.). Castoriadis tritt als Befreier auf, da er dem
Schopferischen zu Eigenrecht und Durchbruch verhelfen mochte. »Die
Geschichte ist ontologische Genese.« (ebd., 607) Heroische Possen und
eben solche Thesen wecken in der Tat gelegentlich den Verdacht, Casto-
riadis ginge es um eine ontologische Rettung der Revolution.

Das schopfungsvergessene Abendland ist noch nicht ganz verloren,
lassen sich in seinen Bestinden doch brauchbare Ankniipfungspunkte
finden. Platons Definition der poiesis als einer Fihrung »aus dem Nicht-
sein in das Sein« (Symposium, 205 b) wird zum Urbild der ontologischen
Schopfung (Castoriadis 1983, 197 f.). Aus der jidischen Religion ent-
lehnt Castoriadis zugleich die Definition der Schopfung als einer creatio
ex nihilo, welche der traditionellen Bedeutung nach dem Griechischen
eigentlich entgegensteht (vgl. Scholem 1970). Hier tritt nun ein Problem
im Verstandnis des Schopferischen auf.

Eine Schopfung aus dem Nichts wire, im Hinblick auf die Kontex-
te des Handels, die Castoriadis neu beschreiben mochte, eine willkiirli-
che Tat und als solche kaum verteidigenswert. Es fehlt eine Motivation
zur Kreation, die natiirlich kein Mechanismus oder Determinismus sein
darf. Motivation ist laut Husserl in gewisser Hinsicht das Gegenstick
zur Kausalitit. Einen solchen Gesichtspunkt scheint Castoriadis einzu-
nehmen, wenn er mit Freud von der »Idee der Anlehnung« (Castoriadis
1984, 481) spricht. Eine sich anlehnende Schopfung kommt aber nicht
ausschliefSlich aus dem Nichts; sie ist lediglich nicht vollstindig auf ihre
unvermeidlichen Vorbedingungen zuriickfithrbar.

Schopfung ist, so konnen wir zusammenfassend sagen, ein Grund-
logos, der der Unterscheidung einzelner Rationalititen wie der asthe-
tischen, ethischen, kognitiven usw. vorausgeht — kurz: sie ist »absolute
ontologische Schopfung« (ebd., 335) (I). Sie lasst ferner ein eidos (eine
mafSgebliche Grundgestalt) ins Sein treten (II) und ist schliefSlich in pro-
duktive und reproduktive Dimensionen unterscheidbar (III). Das Politi-
sche ist nun das Medium, das die Verinder- und Gestaltbarkeit des Seins
praktizieren soll.

Die Gerechtigkeit ist der Grundbegriff der politischen Ethik und der
Sache nach auf die Frage der Gleichheit bezogen. Castoriadis fragt hier
nach der Macht der Gleichheit in der kapitalistischen Gesellschaft und
weist mit diesem Beitrag zur internationalen Debatte um die Gerechtig-
keit auf einen Aspekt hin, der innerhalb der Debatte, die von John Ra-
wls’ Politischem Liberalismus dominiert wird, vernachlassigt worden ist
(vgl. Schnell 2001).

Ist kapitalistische Gleichheit Schein, macht sie Ungleiches real gleich
oder erginzt sie nur die Natur? In einer sehr griindlichen Lektiire der
Texte von Aristoteles und Marx zeigt Castoriadis, dass Gleichheit
und Vergleichbarkeit »eine gesellschaftlich-geschichtliche Schopfung«

81

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

(Castoriadis 1983, 275) darstellen und eine »imaginire Bedeutung«
(ebd., 23 5) besitzen. Somit ldsst sich nur im Rahmen eines »politischen
Projekts und einer politischen Zielsetzung eine andere Einrichtung/In-
stitution der Gesellschaft vorschlagen« (ebd., 275).

d. Direkte Demokratie

Die Form des Politischen, die der Gesellschaft als imaginirer Institution
am nichsten kommt, ist die direkte Demokratie. Im Konzert der Theo-
retiker, die einer Phanomenologie des Politischen zuzurechnen sind und
zu denen Merleau-Ponty, Bourdieu, Lefort, Lyotard, Baudrillard, Virilio,
Latour und anderen zihlen, nimmt Castoriadis die radikalste (und in ge-
wisser Hinsicht eine trotzkistische) Position im Hinblick auf Demokra-
tie und Autonomie der Zivilgesellschaft ein. Radikal, weil am weitesten
von den Formen reprisentativer Demokratie entfernt.

Castoriadis kntpft an die Geschichte der griechischen Demokratie
an und geht somit nicht von der metaphysischen Philosophie der Anti-
ke aus, wenn er, dhnlich wie Hannah Arendt, fragt, was wir heute von
der antiken griechischen Demokratie lernen konnen. Im Unterschied
zu Hegel und Max Weber wird hier eine gewisse Wirkungsgeschich-
te unterstellt, die eine positive Antwort ermoglicht: Die Griechen sind
vorbildlich, weil ihre polis autonom ist und ihre eigenen Institutionen
und Grundnormen schafft. Herrschaft des Gesetzes (nomos), Gleichbe-
rechtigung und Gleichheit der Biirger vor dem Gesetz (homoiot, isono-
mia), Teilhabe an der Volksversammlung (ekklesia) und andere Errun-
genschaften mehr sind hier relevant. Das damit verbundene Verstandnis
der Autonomie wird ausdricklich von »Kantische[r] Begriffsbildung«
(Castoriadis 1985, 323) abgertickt. Hier zeigt sich ein Problem der Au-
tonomie, das aus dem Konnex von Autonomie und Kreation resultiert
(Arnason 1986, 2.86 ff.).

e. Autonomie und das Problem der Verbindlichkeit

Autonomie ist nicht zu verstehen als »Handlung im Einklang mit dem
Gesetz«, sondern im Sinne einer »Schopfung von Rationalitit« (Casto-
riadis 1989, 473). Damit kommt Autonomie Willkir und Beliebigkeit
gefihrlich nahe, zumal uns mitgeteilt wird, dass die Inquisition, der Gu-
lag und Auschwitz ebenfalls als Schopfungen begriffen werden konnen
(Castoriadis 1985, 305). Dem entsprechend lassen sich auch neutralisier-
te Definitionen der Autonomie finden: »autonom bedeutet: die sich sel-
ber leitet, die nur auf sich selber hort.« (Castoriadis 1980, 110). Eine sol-
che Konzeption von Autonomie und Kreation ist kaum verteidigenswert

82

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LERNEN VON DEN GRIECHEN

(Schnell 1995, 304 ff.). Abhilfe soll folgender Gedanke schaffen, der al-
lerdings mehr einer Beschworung gleicht: »In einer Demokratie kann
das Volk machen, was immer es machen will — und muf dabei wissen,
daf$ es nicht machen soll, was immer es machen will. Demokratie ist die
Herrschaft der Selbstbegrenzung. « (Castoriadis 1985, 317) Vom Konnen
zum Sollen fiithrt im Zeichen einer kreationistischen Deutung der Auto-
nomie jedoch kein wirklicher Weg. Ein Konnex zwischen Asthetischem,
Politischem und Ethischem, wie etwas bei Lyotard, ist hier nicht vor-
gesehen (vgl. Lyotard 1984). Castoriadis spielt vergeblich verschiedene
Moglichkeiten durch. Worin konnte eine Selbstbegrenzung bestehen? In
Normen, in bestimmten Institutionen, in Inhalten oder in Traditionen?
Nichts von all dem verhindert eine Verflachung der Autonomie durch
Selbstbegrenzung, da keiner der vier Kandidaten einer als Kreation ver-
standenen Autonomie verbindlich vorausgeht oder ihr beigemischt wire.

Hier zeigt sich ein Problem der Verbindlichkeit. Anders gesagt: das Po-
litische wird ohne ausreichende Ethik gedacht. Wenn es nur um ein Kon-
nen geht, ist daraus keine Selbstbegrenzung zu gewinnen, die nicht mor-
gen schon wieder anders sein kénnte. In seinen spirlichen Uberlegungen
zur Ethik behilft sich Castoriadis mit weiteren Setzungen. »Das mensch-
liche Leben muss zum Absoluten erklirt werden, weil das Autonomie-
gebot kategorisch ist, und ohne Leben keine Autonomie.« (Castoriadis
2011, 233) Castoriadis erkennt, dass es ein Ethisches nur gibt, wenn
man sich mit dem Problem des Absoluten auseinandersetzt. Doch aus
einer Setzung folgt kein Absolutes, nicht einmal die Selbstzweckhaftig-
keit der Autonomie.

f. Lernen von den Griechen

In der Sache bleiben drei Dinge, die wir Heutigen von der direkten De-
mokratie der Alten lernen sollen (Castoriadis 1985, 307 ff.):

Direkt ist eine Demokratie, die die Eigengesetzlichkeit der Reprasen-
tation umgeht (I), die die Macht der Experten begrenzt (II) und die den
Staatsapparat als Mittel zum Zweck ansieht (III). All dies aus Sicht und
zugunsten einer Birgergemeinschaft, die ein autonomer Souveran tber
sich selbst ist und sich auch nur selbst begrenzen kann. Wenn aber die
polis insgesamt verriickt wird, sind wir verloren. Von ihren positiven
Moglichkeiten her ist die direkte Demokratie dem Bild, das das Politi-
sche in den »westlichen Gesellschaften heute« bietet, »diametral entge-
gengesetzt« (ebd., 313). Es stellt sich nur die Frage, wie die am Vorbild
der Griechen gewonnene Kraft der einheitlichen politischen Versamm-
lung der Biirger heute als Realisierbare gedacht werden kann.

Vermutlich unter dem Eindruck der Diskursethik und in Kenntnis ge-
wisser Schwichen seiner Theorie nimmt Castoriadis kurz vor seinem Tod

83

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

einen neuen Anlauf. Die Frage lautet jetzt: » Wie konnen wir den Gegen-
stand der Politik erlautern und fiir unsere politischen Entschliisse und
Handlungen Rechenschaft ablegen und Griinde angeben (logon dido-
nai)? « (Castoriadis 1992, 51) Die Griinde sollen die Autonomie davor
schiitzen, alle moglichen historischen Schopfungen verteidigen zu miis-
sen, nur weil es Schopfungen sind. Diese Gefahr tauchte ja auf, weil Ge-
schichte ohne Telos und ohne andere Mechanismen auskommen muss,
die ein gutes Ende garantieren konnten. Castoriadis wendet seinen An-
satz nun erstmals in eine transzendentalpragmatische Richtung, wenn er
sagt, dass die Frage nach den Griinden fiir das Engagement zugunsten
von Autonomie bereist »die Anerkennung des Werts der Autonomie in
der Sphire des Denkens« (ebd., §7) impliziere. Wer nach Griinden fiir
das Projekt der Autonomie fragt, nimmt Autonomie bereits in Anspruch
und beweist damit, dass eine bestimmte Autonomie gar nicht verfehlt
werden kann - dies des Denkens. Die Unterscheidung zwischen kogni-
tiver und politischer Autonomie ist unproduktiv, weil aus der einen die
andere nicht folgt und es auf diese andere, die politische Autonomie, und
zwar in Verbindung mit der kognitiven, ankommt. Zudem wire eine Au-
tonomie, die bereits in rationalen Bahnen verlauft, keine Schopfung und
somit eine Art kantischer Begriffsbildung, die Castoriadis eigentlich ab-
lehnt. Bliebe ein Blick auf die Empirie.

g. Gesellschaftlicher Neuanfang?

Wie fiir alle Praxisphilosophien im Ausgang vom Marxismus stellt sich
auch im Falle von Castoriadis die Frage, welche moderne soziale Bewe-
gung das Erbe der Griechen aufnehmen und das Projekt der Autonomie
der direkten Demokratie im Sinne eines gesellschaftlichen Neuanfangs
realisieren soll.

In diesem Sinne befasste sich Castoriadis mit der Ungarischen Revo-
lution. Im Sommer 1956 kommt es in Posen (Polen) zu einem antista-
linistischen Arbeiteraufstand. Im Herbst desselben Jahres solidarisieren
sich Studierende in Budapest und losen damit das aus, was als Ungari-
sche Revolution bezeichnet wird. Um einen Flichenbrand zu vermei-
den, greifen die Sowjets im November militarisch ein und beenden das
ungarische Experiment. 1958 wird Imre Nagy hingerichtet. Zehn Jahre
spater ereignet sich der Prager Frithling. 1989 erhilt Nagy ein Staatsbe-
grabnis in Ungarn. Aus dem ehemaligen Konterrevolutionir ist der An-
fuhrer eines Volksaufstandes geworden. Castoriadis widmet diesem Ge-
schehen zwei Analysen.

Zunichst nihert sich Castoriadis der Situation in Ungarn ganz in
trotzkistischer Perspektive. Der Aufstand in Ungarn fithre die Unfihig-
keit von Biirokratie und Planwirtschaft jedermann vor Augen. Dem stelle

84

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFTLICHER NEUANFANG?

die »ungarische Arbeiterklasse spontan die Arbeiterverwaltung und die
Fiihrungsrolle der Arbeiterrite in allen Bereichen des gesellschaftlichen
Lebens« (Castoriadis 2016, 23) entgegen. Damit ist ein Ereignis in die
Geschichte getreten, das sich nicht wieder vergisst, weil es Ankniipfun-
gen ermoglicht. »Die proletarische Revolution gegen die Biirokratie hat
gerade erst begonnen.« Es gehe jetzt darum, die Ankniipfungen zu rea-
lisieren und das »Programm der ungarischen Revolution zu verbreiten
und dem franzosischen Proletariat« (ebd., 59) ndaherzubringen. Zehn
Jahre spater kommt es zum Pariser Mai ’68 und den Aufrufen der CGT.
Castoriadis findet in der Ungarischen Revolution ein Ereignis der neu-
eren Geschichte, das fiir sein Programm einer basisdemokratischen Po-
litik spricht.

20 Jahre spater ordnet Castoriadis die Ereignisse ein, indem er sie
mit der franzosischen und der russischen Revolution vergleicht. Im Un-
terschied zu diesen welthistorischen Ereignissen sei die Revolution der
Ungarn verdriangt und zu Unrecht vergessen worden. Deren erinne-
rungswurdige Leistung liege darin, dass es zu einer Massenbewegung
gekommen sei, die den Staatsapparat ins Wanken gebracht habe (71f.).
Nun werden der Bewegung des geistreichen Volkes alle Kategorien einge-
legt, die den Griechen in Paris berithmt gemacht haben. Die Ungarische
Revolution zeuge von einer » Offnung der Geschichte«, in der sich ein
»schopferisches Potential« artikuliert habe, dessen »Quelle« die » Akti-
vitdt des ungarischen Volkes« (72) gewesen sei. Als Trager der Revoluti-
on hitte das Volk eine Balance von Spontaneitit und Organisation rea-
lisiert (74ff). Regierung und Alltag sind keine getrennten Sphiaren mehr,
die »autonome Tatigkeit des Volkes« (85) driange auf die Durchsetzung
der direkten Demokratie,« (82)

Den Mangel an ethischer Inspiration fiir das Projekt der Autonomie
einer direkten Demokratie kompensiert Castoriadis nicht durch rationa-
le Letztbegriindung, sondern durch den Aufweis von gesellschaftlichen
Bewegungen, die nicht nur Bewegungen unter anderen sind, sondern
eine urstiftende Inspiration in die Welt setzen. In diesem Sinne ist die
Revolution in Ungarn eine »schopferische Quelle der zeitgenossischen
Geschichte.« (97) In diese Linie ordnet Castoriadis auch die Ereignis-
se des Pariser Mai 68 ein. Sie sind eine lebendige geschichtliche Quel-
le. Thre »Schopfung«, so die Vision«, »geht in den vermeintlich soliden
Bestand des Uberlieferten ein, bevor ihre Bedeutung sichtbar ... wird.«
(Castoriadis 2009, 41)

Der Aufweis schopferischer Quellen in der Geschichte ist immer
auch an die Faktizitiat wirklicher Ereignisse gebunden. Sofern diese
verflachen, dndern sich die Visionen. In diesem Sinne betrachtet Cas-
toriadis die Geschichte in den goer Jahren zunehmend als grau, eine
politische Bewegung, die Autonomie beférdern konnte, ist nicht aus-
zumachen. Stattdessen »Riickzug ins Private, Apathie, den Zynismus

85

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

und die nackte Verfolgung von Konsumzielen um des Konsums wil-
len.« (Castoriadis 1992, 59) Diese Aporie zeugt von einem Problem des
Politischen. »Wir wollen also Autonomie — fiir uns selbst und fiir alle.«
(ebd., 58) Das Problem dieser Konzeption betrifft das unklare Verhilt-
nis von Kreation und Autonomie im Politischen. So lasst sich folgende
Zuspitzung formulieren: Wenn der Wille Autonomie wihlt, obwohl er
gar nicht auf Autonomie oder etwas anderes angelegt ist, dann handelt
es sich um eine grundlose Entscheidung. Wenn der Wille aber auf Auto-
nomie angelegt ist, dann ist das Wollen keine Wahl oder Kreation, son-
dern eine Entfaltung. Im ersten Fall gibt es zu viel zu wollen, im zweiten
Fall gar nichts. »Hier stehen wir und konnen nicht anders« (ebd., 59).
Mit dieser von Luther und Max Weber entlehnten Formel setzt Casto-
riadis einen Schlussstein, der der Sache nach aber kein befriedigendes
Ende bedeutet.

Wie fast jeder Marxist oder jede linke Position, die nach 1945 ent-
standen ist, hat auch Castoriadis mit dem Problem zu kampfen, wer die
Funktion des Proletariats in Gesellschaft und Geschichte tibernehmen
soll und kann. Der Interviewband Une société a la dérive gibt darauf
eine resignierende Antwort: Ein wirklich historisches Subjekt, wie man
klassisch sagen wiirde, welches das durch die Griechen eingeborene Pro-
jekt der Autonomie fortsetzen und erneuern wiirde, ist nicht zu finden
(vgl. Castoriadis 2005).

h. Aktualisierungen

SchlieSlich sind drei Aktualisierungen des Projekts von Castoriadis
denkbar.

Das Politische (I) konnte stirker von der Zivilgesellschaft her ge-
dacht werden, so dass aktuelle Ankniipfungen fiir das Projekt der Ge-
sellschaftsverinderung gefunden werden konnen, die tiber Antigone,
Perikles oder das Proletariat hinausgehen. In diesem Sinne konnten Ide-
en von Judith Butler zur Versammlungsfreiheit (vgl. Butler 2016, 201ff)
oder von Chantal Mouffe tber einen linken Populismus (vgl. Mouffe
2018) anschlussfihig sein.

Ein Element des Ethischen innerhalb der Autonomie wiirde die Au-
tonomie (1) der Praxis auf etwas beziehen, das zu tun ist. Der gesamte
Ansatz wiirde dann um ethische Aspekte des politischen Ausdrucks be-
reichert (Schnell 1995, 193 f.) oder um eine Nicht-Indifferenz, die zu je-
dem wahrhaften Projekt gehort.

Tatigkeit und Geschehen der Kreation (III) mussten schliefflich dem
Verdacht der Willkur entzogen werden. Eine Erfindung des Politischen
enthilt verschiedene Segmente und dementsprechend auch programma-
tische Richtungen.

86

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AKTUALISIERUNGEN

Das Verhiltnis von instituierter und instituierender Gesellschaft
(Castoriadis 1984, 605) miisste so gedacht werden, dass Traditionen dar-
in ein Widerlager bilden, von dem aus der Gedanke der Anlehnung kon-
kretisiert werden kann. Dieser Aspekt bediirfte einer noch stiarkeren Aus-
deutung. Jean Laplanche bezeichnet diesen Gedanken Freuds gar als eine
ganze » Theorie der Anlehnung« (Laplanche 1974, 130), die es ernst zu
nehmen gilt. Schopfung konnte dann als etwas verstanden werden, das
zu tun ist. »Unsere Freiheit zerstort nicht unsere Situation, sondern greift
in sie selber ein: unsere Situation ist, solange wir leben, eine offene, was
zugleich besagt, daf$ sie privilegierte Weisen ihrer Auflosung fordert, von
sich aus dabei aber ohnmachtig ist, eine solche herbeizufiihren.« (Mer-
leau-Ponty 1966, 502) Deutlich wird hier, dass mehrere Antworten auf
die historische Situation gegeben werden konnen, es sich also um wirk-
liche Erfindungen handelt. Der Verdacht der Willkiir kame bei einer sol-
chen Lesart von Kreation nicht auf.

Castoriadis neigt dazu, politisches Handeln von oben zu begutachten,
als ob Gorbatschows Perestroika oder Sadats Reise zu Begin, die Levinas
als gelungene Politik des Anderen im Zeichen des Dritten wertet, ohne
Verstiandnis der konkreten historischen Herausforderungen moglich ge-
wesen waren. Eine Zivilgesellschaft der Gegenwart sollte gewiss mehr
aus nur Trends begleiten; dass sie aber nur das tun wiirde, gehort zu den
unsensiblen Verallgemeinerungen Castoriadis’.

Im Hinblick auf das Politische verdanken wir Cornelius Castoriadis
insgesamt die Stiftung des Gedankens, dass es im Politischen nicht nur
um eine Rechtfertigung von Normen und die Bewertung von Tatsachen
geht, sondern um ein Projekt, das an uns adressiert und damit von uns
weiterzufiihren ist. Die Idee einer direkten Demokratie bildet ein Gegen-
gewicht zur Reprisentation und zur Macht der Okonomie.

Damit die Kreation eine Verbindlichkeit innehat, sind wir im Nach-
gang auch aufgefordert, gegeniiber dem Politischen das Ethische wieder-
zugewinnen. Wir beginnen zu diesem Zweck bei Roland Barthes.

87

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11) R. Barthes:
Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen

»Ich begann zu laufen, Proust lebte noch
und beendete die Recherche.«

(Roland Barthes 2010b, 27)

Eine Wiedergewinnung des Ethischen von Roland Barthes her ist un-
gewohnlich, denn im Werk von Barthes befindet sich keine Ethik. Bis
auf die berithmte FufSnote in den Mythen des Alltags (Barthes 207104,
273) und eine Stelle in der Vorlesung Das Neutrum (Barthes 2005, 40)
kommt das Wort Ethik und sein Umfeld im gesamten Werk fast nicht
vor. Barthes ist Semiologe, Zeichentheoretiker und Kulturwissenschaft-
ler. Er untersuchte unter anderem den Eiffelturm als Objekt und Symbol
(Der Eiffelturm, 1964), die Moglichkeiten einer pluralen Literaturkritik
(Kritik und Wahrbeit, 1966), Texte in Modezeitschriften (Die Sprache
der Mode, 1967) und Kulturen als Zeichenordnungen (Das Reich der
Zeichen, 1970). Diese Untersuchungen sind keine zufilligen Ansamm-
lungen, sie ergeben sich vielmehr aus seinem Verstindnis von Semiolo-
gie als einer »alle Zeichensysteme umfassenden Wissenschaft« (Barthes
1983, 67).

An dieser Stelle ist daher auch nicht von der Ethik als Ordnungssys-
tem von Regeln und Normen die Rede, sondern vom Ethischen. Das
Ethische ist einem Element vergleichbar. Es ist damit kein identifiziertes
Ding, kein zur Verfugung stehendes Zeug, sondern das, worin und wor-
aus wir leben. In diesem Sinne unterscheidet Levinas zwischen Element,
Ding und Zeug (Levinas 1987, 184). Ein in dieser Weise verstandenes
Ethisches findet sich im Werk von Roland Barthes vermehrt in seinem
Spatwerk, das im Jahre 1977 mit der Berufung auf den Lehrstuhl am
College de France Platz greift. Dieses Ethische ist im Zeugnis des Dage-
wesenen zu entziffern. Es ist auf seine Weise unausweichlich, weil es da-
gewesenes Leben immer gibt. Es kommt nur darauf an, eine Beziehung
zu ihm aufleben zu lassen.

a. Befreiung durch Literatur

An der berihmten Stelle seiner Antrittsvorlesung spricht Barthes davon,
dass die performative Rede den Zwang zum Sagen bedeutet und daher
»faschistisch« sei. Diese Macht manifestiere sich namlich in der » Autori-
tat der Behauptung« und im »Herdenhaften der Wiederholung« (Barthes

88

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HINWENDUNG ZUM MENSCHLICHEN UND DAS ETHISCHE

1980, 19). Damit seien bestimmte Redemasken konstituiert, die kein Au-
8en zulassen. Ein solches AufSen sei jedoch wichtig, weil es eine Freiheit
von der Macht der behauptenden Rede verspreche. Das begehrte Aufsen
kann nicht stummes Schweigen sein, sondern die Realisierung eines an-
deren Sprechens. Thm gibt Barthes den Namen Literatur. Bekanntlich
wollte er selbst einen Roman verfassen. In seinen Vorlesungen arbeitete
Barthes bis zum Schluss Vorbereitungen des Romans aus. Es ist unklar,
ob er je iiber sie hinausgekommen ware.

In ausdriicklicher Abgrenzung von Sartre, fiir dessen engagierten Li-
teraten die Sprache ein Instrument des Prosaschriftsteller ist, betrachtet
Barthes die Literatur primar als Text und als Spiel der Worter in dem
sich »Krifte der Freiheit« zeigen. Diese hidngen nicht vom »politischen
Engagement des Schriftstellers ab«, da dieser nur eine »burgerliche Per-
son« (ebd., 25) unter anderen sei.

An dieser Stelle ist eine gewisse Vorsicht geboten! Sicherlich hat die
Diskussion um den Status des Textes, zu der neben Barthes auch die Her-
meneutik und Paul Ricceur einiges beigetragen haben, gezeigt, dass Tex-
te keine Instrumente des Subjekts sind. Aber damit ist der Autor noch
nicht tot! Interessanterweise finden wir besonders bei Barthes im Spat-
werk eine Hinwendung zum Menschlichen und auch zum Ethischen.
Die Hinwendung fingt damit an, dass ab Mitte der 7oer Jahre die Kri-
tik am Autor differenziert und in Richtung der modularisierenden Auf-
fassung Foucaults gewendet wird (vgl. Barthes 1974, 12f). Sie ist dari-
ber hinaus wirklich greifbar, wenn Barthes in unvergleichlicher Art und
Weise tiber die Individualitit der Person reflektiert. Beim Klavierspielen
hort sich der Spieler selbst. Barthes erldutert daraufthin, was mein Spiel
bedeuten konne (vgl. Barthes 2010b, 63). In Restaurants sind die Tische
fur Rechtshiander gedeckt. Barthes erldutert daraufhin, was es fur je-
manden bedeutet, Linkshiander in einer Rechtshinderwelt zu sein (ebd.,
115). Der aufrecht gehende Mensch erfindet die Sprache und die Lie-
be. Sein Mund eignet sich zum Kiissen (ebd., 166). Diese und viele an-
dere Motive sprechen fiir die Auffassung Henning Ritters, dass Barthes
zu jenen Personen gehort, die den Autor und damit auch das Mensch-
liche nicht missachtet, sondern im hochsten MafSe ausgeschopft haben.
Selbst das »Fluchtigste der Selbstauflerung« (Ritter 2011, 332) gilt ihm
noch als tradierenswert. Das Bliimchen auf dem Schreibtisch, die Decke
auf dem Klavier, ...

b. Hinwendung zum Menschlichen und das Ethische
Eine Hinwendung zu Menschlichen konnen wir in den Fragmenten ei-

ner Sprache der Liebe entdecken. Durch alle Kulturmuster hindurch
zeigen sich in dieser Sprache das Ich und der Andere. So ist etwa die

89

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

Liebeserklarung notwendig an die Form der Anrede gebunden (vgl.
Barthes 1984, 162f).

Ich und Anderen wird das Element des Ethischen jedoch erst hinzu-
gefiihrt, wenn zusatzlich ein Rekurs auf die Vergangenheit geschieht. Es
sind zwei Motive quasi in einem, die Barthes veranlassen, iiber die Ver-
gangenheit zu sprechen: der Tod der Mutter und die Photographie. »In-
dem ich tiber eine bestimmte Photographie meiner Mutter nachdachte,
konnte ich eine gewisse Philosophie der Photographie entwickeln ....
Diese Philosophie ... bringt die Photographie mit dem Tod in Zusam-
menhang.« (Barthes 2015, 226f) Den Tod der Mutter betrauert und be-
schreibt Roland Barthes in seinem Tagebuch der Trauer. Dieses hoch
komplexe und sehr verdichtete Spatwerk artikuliert unter anderem das
Motiv der Erfahrung der Abwesenheit des Anderen im Zwischenbereich
von Trauer und Melancholie. Wihrend die Durcharbeitung der Trauer
das Ich in eine Freiheit entlisst, verharrt der Melancholiker in einer Nie-
dergeschlagenheit (vgl. Freud 1978, r17ff; Ricceur 1998, 105f). »Immer
diese schmerzende Diskrepanz zwischen meiner Fahigkeit, miithelos Kon-
versation zu machen, ..., zu leben wie vorher, und den Stichen des Kum-
mers.« (Barthes 2010¢, 70)

c. Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen

Das Ethische im Spatwerk Roland Barthes’ finden wir in seinen, zeitlich
parallel zum Tagebuch der Trauer verfassten, Bemerkungen tiber Photo-
graphie, weil die Photographie einen bestimmten Rekurs auf die Vergan-
genheit bedeutet. »Die Photographie bewirkt nicht mehr das Bewusst-
sein des Daseins der Sache (das jede Kopie hervorrufen konnte), sondern
ein BewufStsein des Dagewesenen.« (Barthes 2015, 105) Das Ethische bei
Roland Barthes ist die Betonung der Relevanz des Zeugnisses des dage-
wesenen Lebens. - Nachfolgend sollen Barthes’ entsprechende Ausfiih-
rungen skizzenhaft ausgewertet und in allgemeine Aussagen zum Status
der Photographie eingebettet werden. Die Ausfithrungen miinden insge-
samt in Uberlegungen zu einer Ethik der Erinnerung, die das Element
des Ethischen in strategische Zwecke einbindet.

d. Technik und Photographie

»Um neunzehnhundert hatte die technische Reproduzierbarkeit einen
Standard erreicht, auf dem sie nicht nur die Gesamtheit der iberkom-
menden Kunstwerke zu ihrem Objekt zu machen und deren Wirkung
den tiefsten Veranderungen zu unterwerfen begann, sondern sich ei-
nen eigenen Platz unter den kunstlerischen Verfahrensweisen eroberte. «

90

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAHRHEIT UND TEILHABE

(Benjamin 1983, 11) Walter Benjamin hat neben Reproduktionstechni-
ken aus dem Bereich des Buchdrucks und des Films, auch die Photogra-
phie vor Augen. Das Besondere an Film und Fotographie ist, dass sie im
strengen Sinne gar keine Originale im Unterschied zu Reproduktionen
herstellen, sondern eine Form darstellen, die in der Reproduziertheit auf-
geht und daher Stoffe liefert, die jedermann zuginglich sein konnen. An
die Stelle des »einmaligen Vorkommens« eines Sujets tritt ein »massen-
weises« (ebd., 13). Die Handhabung von Reproduktionstechniken, wie
das Photographieren, ist zudem von der Masse der Biirger erlernbar und
nicht von genialen Fihigkeiten abhiangig. Von diesen Effekten erhoffte
sich Benjamin im Ausgang von Brecht bekanntlich eine aufklarerische
Wirkung, wenngleich er als Zeitgenosse die Propaganda miterlebte, die
ohne den Volksempfinger nicht moglich gewesen wire.

e. Wabrbeit und Teilhabe

Das Eigentumliche der Photographie ist es, ein Zeugnis abzulegen, das
sogar einen Wahrheitswert besitzen kann. In diesem Sinne versteht Ben-
jamin Arbeit und Werk des Photographen Eugene Atget (1857-1927).
Atget dokumentierte um die Jahrhundertwende das alte Paris. Benja-
min hebt in seiner Kleinen Geschichte der Photographie hervor, dass
Atgets Arbeit, dhnlich wie die »illustrierte Zeitung und Wochenschau«
(Benjamin 1983, 58), dazu beigetragen hat, Gegenstande ihrer einzig-
artigen Aura zu entkleiden, um sie dem Publikum aus niachster Nihe
prasentieren zu konnen. Darin erfiillt sich ein besonderer Zweck. »Die
photographischen Aufnahmen beginnen bei Atget, Beweisstiicke im his-
torischen Prozef§ zu werden. Das macht ihre verborgene politische Be-
deutung aus.« (ebd., 21)

Doch — was heifSt hier Beweis? Ein Beweis ist ein fir jeden nachvoll-
ziehbarer Gedankengang, der die Geltung einer Aussage belegt. In der
Mathematik ist dieser Gang tiblich, aber auch in der Photographie? Es ist
sinnvoll, mit Pierre Bourdieu davon auszugehen, dass hier nicht nur das
Foto als Objekt angesprochen ist, sondern eine ganze Praktik, die Bour-
dieu als »soziale Gebrauchsweise der Photographie« (Bourdieu 1983)
bezeichnet.

Die Rede von einem Beweis bezieht sich nun auf ein Doppeltes. Sie be-
deutet, dass ein Wahrheitsanspruch (die Sache ist so, wie sie hier auf dem
Foto zu sehen ist) und ein Teilhabeanspruch (jemand ist dabei gewesen
als die Sache so war, wie sie hier zu sehen ist) zusammen auftreten. Ein
Foto stellt diesen doppelten Anspruch. Das allerdings mit unterschiedli-
cher Gewichtung. Der Wahrheitsanspruch stellt namlich ein unvermeid-
bares Problem dar. Ob das berithmte Foto Lenin wirklich so zeigt, wie
es der Sache entspricht, ist nicht zu tberpriifen, weil wir nur das Foto

91

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

haben und es nicht mit dem Sachereignis vergleichen konnen, da dieses
unwiderruflich vergangen ist. Wir kennen lediglich eine andere Version
des Fotos auf der zusitzlich Trotzki zu sehen ist, der auf dem ersten Foto
buchstablich fehlt (vgl. zur politischen Tkonographie derartiger Retu-
schen: King 1996). Der Wahrheitsanspruch ist nun insofern ein Problem,
da der beanspruchte Vergleich zwischen Sache und Foto nicht méglich
ist und durch den Vergleich von Foto mit Foto, dem einzig moglichen
Vergleich, ersetzt wird. Susan Sontag, die neben Kunst- auch Pressefotos
im Sinn hat, zieht daraus die Konsequenz, dass ein Foto eine »Beglau-
bigung von Erfahrung« (Sontag 1980, 15) leisten konne. Das Vertrau-
en in die Glaubwirdigkeit der Teilhaberschaft ist somit die eigentliche,
moglicherweise gar fragwiirdige, Grundlage der Praktik des Beweises
oder des Ausweisens, wie man vielleicht auch sagen konnte. Aus diesem
Grunde wird die Falschung von Fotos auch >personlich genommenc«. Es
ist offenbar kein technisches Problem, das jemand anklagt, der eine Fal-
schung entlarvt hat, sondern eine Liige, da die Teilhaberschaft nur vor-
getduscht worden ist.

f. Vergangenbeit und Gewesenbeit

Die Einbettung des Wahrheitsanspruchs in die Teilhaberschaft ergibt sich
aus dem Umstand, dass sich jedes Fotos auf eine Vergangenheit bezieht,
die vergangen ist. Das Foto bezeugt Teilhaberschaft und fungiert dabei
als eine Art von Gedichtnis menschlicher Geschichte. »Unter der Foto-
graphie eines Menschen ist seine Geschichte wie unter einer Schneede-
cke vergraben.« (Kracauer 1992, 190) Geschichte meint Vergangenheit.
Aber in welchem Sinn ist hier von Vergangenheit die Rede?

Die Historiographie unterscheidet zwischen zwei Modi von Vergan-
genheit. Wir sehen heute das Foto, welches Roland Barthes als kleines
Kind zeigt. Roland Barthes ist 1980 gestorben. Zeigt das Foto nun, was
nicht mehr ist oder etwas, das gewesen ist? Mit Paul Ricceur kann im
Hinblick auf die Prasentation der Vergangenheit ein »negativer Cha-
rakter: >nicht mehr«« von einem »positiven Charakter: >gewesen sein««
(Ricceur 1998, 27) unterschieden werden. Die Vergangenheit ist somit
durch die »Zweiheit von Nicht-mehr-sein und Gewesenheit« (ebd., 2.8)
charakterisiert.

Der dreijahrige Roland Barthes steht neben dem kleinen Stithlchen in
seinem Kinderzimmer. Es ist das Jahr 1918. Was bezeugt das Foto nun?
Gewiss nicht oder nicht in erster Linie, dass Roland Barthes >nicht mehr<
lebt. In diesem Falle miissten seine sterblichen Uberreste auf dem Foto
zu sehen sein. So ist es aber nicht. Das Foto bezeugt vielmehr, dass er
sgewesen ist¢, d.h., dass er damals in seinem Zimmer gestanden hat und
stillhalten musste, damit der Photograph seine Arbeit verrichten konnte.

92

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZEUGNIS

Roland Barthes schreibt dazu in Le chambre claire, seinen eigenen Be-
trachtungen zur Photographie: »Die Photographie sagt (zwangslaufig)
nichts tiber das, was nicht mehr ist, sondern nur und mit Sicherheit
etwas Uber das, was gewesen ist. Diese feine Unterscheidung ist aus-
schlaggebend.« (Barthes 1989, 95) Sie ist ausschlaggebend, wie Roland
Barthes betont, da die Bezeugung des Fotos die vergangene Zeit mit an-
zeigt. Durch das Foto werden wir der Gewesenheit endlicher Menschen
teilhaftig und sind in eine Beziehung zu ihnen versetzt.

g. Zeugnis

Das Verstindnis der Vergangenheit als das, was nicht mehr ist, besagt
lediglich, dass das Vergangene keine Gegenwart ist. Sofern man aber
wissen mochte, was die Vergangenheit als Vergangenheit und damit den
Wirklichkeitscharakter einer Vergangenheit ausmacht, dann interessiert
man sich fur die Gewesenheit. Das Foto bezeugt, »daf ich da gewesen
bin.« (ebd., 96) Es eignet sich insofern dafiir, als etwas benutzt zu wer-
den, das von mir absichtlich hinterlassen worden ist, um tberliefert zu
werden. Wenn ein Foto liigt, wie im Falle der Retuschen Stalins, dann
tauscht es tiber einen Sachverhalt hinweg, aber nicht tiber die Existenz.
Das Was ist somit vom Dass des Daseins zu unterscheiden.

Das Photographieren ist tendenzios. »Sobald ich ... das Objekt auf
mich gerichtet fuhle, ist alles anders: ich nehme eine >posierende« Hal-
tung ein, schaffe mir auf der Stelle einen anderen Korper, verwandle
mich bereits im Voraus zum Bilde.«(18f) Es kann sein, dass der dreijah-
rige Roland Barthes nur aufgrund der Gegenwart des Fotoapparats so
posierte, wie er es 1918 tat. Nur in der Situation des Klickens des Aus-
l6sers. Ansonsten war seine Kindheit vielleicht ganz anders als das Foto
erahnen ldsst. Auch wenn das Photographieren durch seine Konstituti-
onskraft das Prasentierte mitkonstituiert (so wie die Modefotographie
den Habitus jugendlicher Jeanstrager), kann es den Sachverhalt, dass
namlich tiberhaupt etwas gewesen ist und nicht vielmehr nichts, nicht
allein aus eigener Kraft bewirken. Roland Barthes geht hier gar so weit
zu sagen, dass »jegliche Photographie eine Beglaubigung von Prisenz
ist.« (97) Eine Photographie ist somit keine gute oder schlechte Kopie
einer Wirklichkeit, seine Leistung ist vielmehr die einer » Zeugenschaft«
und zwar im Sinne einer » Emanation des vergangenen Wirklichen.« (99)
Roland Barthes legt das Augenmerk auf das Zeugnis, dass der (auf dem
Foto auftretende) Andere da gewesen ist. Es ist sogar die Rede von einer
»Wiederkehr des Toten« (17) durch die Photographie. Dieser Andere ist
daher ein sterblicher und damit vulnerabler Anderer.

Das Sein-zum-Tode ist Heidegger zufolge der Ursprung der Zeit. Wah-
rend der physikalische Zeitbegriff davon ausgeht, dass Zeit unendlich ist

93

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

und daher den Tod nicht recht erkliren kann, haben wir es hier mit der
menschlichen Zeit Sterblicher zu tun.

h. Ethik der Erinnerung

Das Faktum der Gewesenheit des Anderen wire folgenlos, wenn das
Foto sein Zeugnis nicht an uns, die wir leben und es ansehen, weiter-
geben wiirde. Man konnte geradezu davon sprechen, dass das Zeugnis
der Photographie an die (Uber)Lebenden adressiert ist. Das Foto spricht
uns an. Wir werden aufgefordert zu einer »Nicht-Indifferenz ... ange-
sichts der Sterblichkeit des Anderen.« (Liebsch 1998, 320) Wenn diese,
vielleicht ungewohnliche Betrachtungsweise der Potographie, die besagt,
dass der sterbliche Andere, der da-gewesen ist, uns, die wir jetzt sind,
nicht gleichgiltig ist, treffend sein sollte, dann musste es ein ethisches
Sehen geben. Levinas spricht wohl nicht umsonst davon, dass »die Ethik
eine Optik ist.« (Levinas 1987, 23) Was sollte anderes als ein Ethisches
das Sehen sonst sein? Vorgang der Physik oder Biochemie? Damit wi-
ren wir wieder bei der Unpersonlichkeit, die auch den physikalischen
Zeitbegriff ausmacht.

Die Aufgabe, wenn man so sagen darf, eines Sehens, dass dem sterb-
lichen Anderen gegenuber nicht gleichgiiltig ist, ist es, die Beziehung zu
Menschen der Vergangenheit ethisch relevant auszugestalten. Hier kom-
men wir in den Bereich des Politischen, den auch Benjamin schon ange-
sprochen hatte Die Erinnerung ist in gewisser Hinsicht eine Hiiterin der
Vergangenheit. Eine Ethik der Erinnerung ist Ausdruck unserer Haltung
zur Vergangenheit (vgl. Schnell 2012). Wir, die wir in die Zukunft hinein-
leben, haben folgende drei Einstellungen gegeniiber der Vergangenheit:

1. Erinnerung als Fortfihrung guter Beispiele: Ehrendes Gedachtnis
fiir diejenigen, denen wir zu Dank verpflichtet sind. Die eigene Tra-
dition ist zu loben!

2. Nichtvergessen als Unterbrechung: Erinnerung an Opfer der Ge-
schichte, denen etwas durch Gewalt widerfahren ist. Es ist zu ver-
hindern, dass die eigene Tradition zu stolz und fremdenfeindlich
wird!

3. Anknipfung an Ungetanes der Vergangenheit: Vergessene Projek-
te von Menschen der Vergangenheit, die nicht zum Zuge gekom-
men sind, neu bewerten. Es gibt eine mogliche Bereicherung der ei-
genen Tradition durch andere! Eine Ethik der Erinnerung erinnert
damit ihrerseits an die Bemuhung um »eine revolutiondre Chance
im Kampf fiir die unterdriickte Vergangenheit« (Benjamin, r7. Ge-
schichtsphilosophische These).

94

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SICH ZEIGEN

Eine Ethik der Erinnerung hat innerhalb einer Demokratie die Aufga-
be dafiir einzutreten, dass nicht einseitig oder gewaltsam erinnert wird,
nicht einseitig oder gewaltsam vergessen wird, dass Schweigen nicht das

letzte Wort hat, dass Verzeihen das Verhaltnis zur Vergangenheit leben-
dig halt.

i. Zur Verantwortung der Lebenden

Die Betrachtung der Potographie im Zeichen der Gewesenheit endlicher

Menschen pladiert nicht fur die allzu tibliche, kontemplative Rezeption

von Lichtbildern. Vielmehr geht es darum,

- eine Beziehung zu Menschen herzustellen, die in der Vergangenheit
gewesen sind,

- sich als Betrachter mit der Endlichkeit auseinanderzusetzen,

- die Auseinandersetzung mit der Endlichkeit weiterzutragen.

Der Zeugnischarakter der Potographie besagt, dass das Foto adressiert
ist und zwar an uns, die Lebenden, die wir aufgefordert sind, das Zeugnis
der Gewesenheit Anderer weiterzutragen. Dadurch bildet sich eine Tra-
dition, die wiederum zur Bearbeitung an diejenigen gegeben ist, die nach
uns kommen werden. »Stets sind es freilich Menschen, die die stum-
me Materialitdt der Zeugnisse >zum Reden bringen< miissen.« (Liebsch
1998, 318) Von selbst, automatisch, erhalten sich Erinnerung und Tra-
ditionen nicht. Ohne den Einsatz der Lebenden verstummt die Vergan-
genheit. Wir, die Adressaten des Zeugnisses, sind in der Verantwortung,
dem Verstummen entgegenzuwirken. Dadurch werden wir selbst sicht-
bar. Die sogenannte Aufarbeitung der Vergangenheit nach 1945 ist ein
Lehrstiick in dieser Sache.

j. Sich zeigen

Wir haben durch ein Foto eine Beziehung zu dem 1918 dreijahrigen
Roland Barthes, der 1980, im Alter von 65 Jahren, verstorben ist. Es ist
uns zuginglich, dass Roland Barthes nicht mehr zuginglich ist, weil er
gewesen ist und daher nicht mehr lebt. Abstrakter gesprochen: Wenn der
Andere nicht als anwesende und lebendige, sondern als abwesende und
vulnerable Person Teilhaber einer Beziehung aufgrund einer Photogra-
phie sein kann, dann muss diese mit dem Paradox einer Zuganglichkeit
des Unzuginglichen vertraut sein. Eine solche Photographie hat Anzie-
hungskraft, weil der Blick an ihr haften bleibt.

Wir, die Adressaten des Zeugnisses der Photographie haben die Aufga-
be, das Zeugnis weiterzugeben, ja geradezu fiir es einzustehen und sich

95

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

zu zeigen. » Das Zeugnis driickt sich nicht in einem oder durch einen Dia-
log aus, sondern im Wort Hier bin ich.«(Levinas 1996, 210)

Roland Barthes verdanken wir den Hinweis, dass das Zeugnis des Da-
gewesenen eine Aufgabe ist, deren Ubernahme und Erfiillung zu einer
heutigen Demokratie gehoren. Wir wollen das Verbindliche des Ethi-
schen daher in Richtung des Politischen 6ffnen und zu diesem Zweck

das Werk von Bernhard Waldenfels befragen.

96

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12) B. Waldenfels: Responsive Ethik
im Zeichen des Politischen

Das Politische und auch das Ethische sind im Werk von Bernhard
Waldenfels stets gegenwirtig, aber zumeist nicht als zentrale Themen,
sondern eher als Beimischung in anderen Phianomenen. Darin gleicht
es dem Werk Merleau-Pontys. Die Philosophie von Waldenfels versteht
sich von sich selbst her als eine Phanomenologie des Fremden. Sie ist da-
bei zugleich auch eine Sozialphilosophie der Vulnerabilitit, denn ihr gilt
die »Leiblichkeit als eine Sphire der Verletzlichkeit.« (Waldenfels 2006,
181) Der Sache nach erschliefSen sich von hier aus weitere Begriffe, die
sich im Laufe der Zeit verdndert haben. Dialog und Ordnung standen
zunichst im Vordergrund, dann die Responsivitit und schlieflich das
Fremde, dies wiederum in sehr verschiedenen Schattierungen. Zur Ori-
entierung im Hinblick auf das Politische wollen wir das Feld zunichst
durch vier Begrifflichkeiten abstecken: das Unendliche, das Fremde, die
Ethik und die Gewaltsambkeit.

Waldenfels folgt den Spuren einer » Umwertung von Endlichkeit und
Unendlichkeit.« (Waldenfels 2012, §7) Das »Unendliche« ist jetzt etwas,
»das uns in unserer Endlichkeit heimsucht.« Das Unendliche »liegt nicht
in der Ferne und in der Fremde, es ist selbst das Ferne und Fremde, das
uns hier und jetzt beunruhigt.« (ebd., 74) Das Fremde wird als fremder
Anspruch verstanden und unser Handeln als Responsivitit, genauer als
Antwortlichkeit, die Grundzug des Verhaltens, Handels und Sprechens
ist. Das » Antworten auf einen fremden Anspruch« (Waldenfels 2006,
53) ist unausweichlich, weil ich auf den Anderen eingehen muss, egal
ob ich seiner Rede zustimme oder widerspreche. Der Anspruch ist in
der fremden (An)Rede enthalten und muss nicht eigens formuliert wer-
den. Aus dieser Nicht-Indifferenz leitet sich die Gestalt einer »respon-
siven Ethik« (ebd., 41) ab. Sie ist keine weitere Moral der Ziele, Geset-
ze oder Kontrakte, sondern der Aufweis der Herkunft jeder Moral aus
dem Antworten auf fremde Anspriiche. Zur Moral gehoren Regeln und
Normen, zur Ethik die Dimension der Verbindlichkeit als das, woran
ich nicht vorbeigehen kann, sondern dem ich Beachtung schenken muss.
In diesem Geschehen finden sich Spuren von Gewalt und zwar in Form
einer » Gewaltsamkeit der Antwort« (Waldenfels 1994, 357) zu der es
kommt, da wir nicht »selektionsfrei auf alle Anspriiche antworten kon-
nen.« (Waldenfels 1994, 369)

Bevor wir das damit abgesteckte Feld befragen, wollen wir kurz nach-
vollziehen, woher die Motive zur Bildung der Begrifflichkeiten stam-
men.

97

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN
a. Kritik an Husserls transzendental-phinomenologischem Idealismus

Husserls Programm trdgt unter anderem den Namen transzendental
phanomenologischer ldealismus. Sein Radikalismus der Erkenntnisau-
tonomie hat fiir Husserl auch eine hochste praktische Dimension. Er
wirkt namlich bei der Rettung des gefihrdeten Europa mit; eine Be-
mithung, die heute aktueller denn je scheint. Husserls Arbeitsphilo-
sophie ist dabei auf eine »Unendlichkeit des Lebens und Strebens auf
Vernunft hin« (Husserl 1976, 275) ausgerichtet. » Wissenschaftliche
Kultur unter Ideen der Unendlichkeit bedeutet also eine Revolutionie-
rung der gesamten Kultur, eine Revolutionierung in der ganzen Wei-
se des Menschentums als Kulturschaffenden. Sie bedeutet auch eine
Revolutionierung der Geschichtlichkeit, die nun Geschichte des Ent-
werdens des endlichen Menschentums im Werden zum Menschentum
unendlicher Aufgaben ist.« (ebd., 325) Die Tragweite dieser prokla-
mationsartigen Aussage ist nicht zu unterschitzen. Der endliche und
verletzliche Mensch tibernimmt die Anspriiche der Unendlichkeit. Es
war Alexandre Koyré, der die Implikationen dieser Ubernahme aus der
Wissenschaftshistorie herauspriparierte. »Das unendliche Universum
der neuen Kosmologie, unendlich in der Dauer wie in der Ausdehnung,
in welchem sich ewige Materie in Ubereinstimmung mit ewigen und
notwendigen Gesetzen ohne Ende und Ziel bewegt, hat das Erbe aller
ontologischen Attribute der Gottheit angetreten. Jedoch nur dieser —
alle anderen nahm der abgeschiedene Gott mit sich hinweg.« (Koyré
2008, 249) Eine Art von Theologie des wissenschaftlichen Zeitalters
beseelt das Projekt der Moderne.

Das europiische Menschentum vermag sich stets zu erneuern, in-
dem es sich in den Strahl der Unendlichkeit eines »Geistes« stellt, »der
allein unsterblich ist.« (348) Unendlichkeit ist nicht eine des Anderen
(Levinas), die von aufSen in die Eigenheitssphire der Vernunft einbricht,
sondern eine der Immanenz und damit »eine Unendlichkeit des Lebens
und Strebens auf Vernunft hin.« (275) Der Mensch entwird, wie Hus-
serl sagt, sich und »wird zum unbeteiligten Zuschauer, Uberschauer der
Welt, er wird zum Philosophen.« (331)

Ahnlich wie Michel Foucault gelangt Hans Blumenberg zu der Ein-
sicht in die Probleme der Antinomie von Endlichem und Unendlichem.
Weil Unendlichkeit der Vernunft vom endlichen Leben aus gedacht wer-
den muss, bleibt diesem Leben die »Erfillung versagt.« (Blumenberg
2015, 193) Dieses Versagen ist auch ein Versagen bei der Rettung Eu-
ropas. »Man kann nicht vom Werden zum Menschentum unendlicher
Aufgaben schwirmen und gleichzeitig den Preis fur dieses Werden ver-
weigern.« (ebd., 194) Husserl hat zu viel gefordert, die Vernunft er-
schopfte sich dabei und ist hinter der versprochenen Rettung des Men-
schentums zuriickgeblieben. Die Konsequenz daraus ist die Einsicht, dass

98

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTY: DIE GEWALTSAMKEIT DER ERFAHRUNG

»der konkrete Mensch gar nicht mogliches Subjekt einer unendlichen
Aufgabe ist.« (198)

b. Die Endlichkeit des Leibes

Es gilt der alte Satz von Ludwig Landgrebe, dass es immer wieder mog-
lich ist, mit Husserl gegen Husserl zu argumentieren. Die Phinomenolo-
gie der Leiblichkeit riickt die Verletzlichkeit des endlichen Leibes in den
Mittelpunkt. Bei allem aktiven Tun wird mir immer auch etwas ange-
tan. Ich applaudiere dem Sanger. Dabei erleidet jede meiner Hinde den
Widerstand der je anderen. Ich erfahre die Welt, indem sie mir wider-
fahrt. Darin liegt eine Verletzlichkeit, die prinzipiell nicht aufzuheben
ist. Daraus ergeben sich erhebliche Konsequenzen. Der alte Grundsatz
Neminem laedere (niemanden schaden), der in mancher medizinischen
Ethik hochgehalten wird, ist wichtig, zugleich aber auch ein Problem.
Der Mensch ist nicht Gott und somit nicht unverletzbar, sondern er ist
ein Prothesengott.

¢. Merleau-Ponty: Die Gewaltsamkeit der Erfabrung

Was passiert, wenn man schweren Herzens die Endlichkeit der leiblichen
Person anerkannt hat und wenn diese auf Unendliches reagieren muss?
Das ist die Frage, die Husserl an Merleau-Ponty weitergibt. Die Ant-
wort Merleau-Pontys bringt uns zum Problem der Gewaltsambkeit, die
das Ethische und das Politische wiederum herausfordert.

»Gewalt ist eben nur deshalb notwendig, weil es keine letzte Wahrheit
der betrachteten Welt gibt; sie kann sich also kein absolut Wahres zu-
gute halten.« (Merleau-Ponty 1974, 66) Das Leben ist endlich und im-
pliziert Verletzlichkeit und eine Anfilligkeit fiir Gewalt. Ethik und Poli-
tik sind Angesichts dessen zu verstehen - und zwar im Ausgang von der
Erfahrung.

Zu jeder Aufweisung gehort das Phinomen der Mehrmeinung. Eine
Sache ist mir gegeben und »wihrend sie aktuell gegeben ist, meine ich
mehr, als sie bietet.« (Husserl 1976, 160) Husserls Analysen zur Passiven
Synthesis enthalten zahlreiche Phianomene, die der einer moglichen Hy-
bris des Unendlichen entgegenstehen. Unter Hinzuziehung der Gestalt-
theorie hat Aron Gurwitsch diese Gesetzlichkeit der Erfahrung ausge-
deutet. Ebenso Merleau-Ponty. Er nimmt die Mehrmeinung zum Anlass
einer phanomenologischen Fundamentalbetrachtung.

»Jede Wahrnehmung behauptet ... mehr als sie erfafSt: Wenn ist sage,
ich sehe den Aschenbecher da und daf$ er da ist, so setze ich eine Er-
fahrungsentfaltung als vollendet voraus, die ins Unendliche ginge, ich

99

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

antizipiere alle zuktnftige Wahrnehmung. Und ebenso ziele ich, wenn
ich sage, ich kenne jemanden oder ich liebe ihn, jenseits aller seiner Ei-
genschaften auf einen unerschopflichen Grund seines Seins, der eines Ta-
ges das Bild sprengen konnte, das ich mir von ihm machte. Um diesen
Preis nur gibt es fiir uns Dinge und Andere, nicht aufgrund einer Illusi-
on, sondern auf Grund eines gewaltsamen Aktes [acte violent], der eben
die Wahrnehmung selbst ist.« (Merleau-Ponty 1966, 413f)

Diese bemerkenswerte und hochst erstaunliche Ausweisung besagt, dass
die Wahrnehmung ein Ort der Gewalt ist. Wenn es stimmt, dass man
nicht nicht wahrnehmen kann, dann ist Gewaltsamkeit in der Tat ein un-
vermeidliches Problem. Stets beende ich eine potentiell unendliche Erfah-
rungsentfaltung ohne dafiir zureichende Griinde zu haben. Ich beraube
das Ding (Aschenbecher) und auch den Anderen seiner Unendlichkeit,
indem ich der Erfahrungsentfaltung ein Ende setze.

Wenn ich den Anderen ansehe und als meinen Freund und damit
als-jemanden identifiziere, dann behaupte ich etwas, ohne eine vollstin-
dige Kenntnis zu haben. Misste ich nicht eigentlich auch auf seinen Rii-
cken und nicht nur in sein Gesicht und auf seine Gestalt sehen, wenn ich
ihn als-jemanden behandele? Ich konnte zusatzlich noch mindestens von
oben auf ihn schauen und dartiber hinaus noch Zeugnisse Dritter einho-
len — wann genau habe ich alles erschopfend erledigt? Bei Platon exis-
tiert die Vorstellung, dass die Wirklichkeit vorgegebene Strukturen hat
(vgl. Platon Phaidros 265d ff). Wer einen Sachverhalt identifiziert, richtet
sich nach diesen Strukturen. Ein Koch tranchiert ein Huhn nicht irgend-
wie, denn er folgt den von der Natur vorgegebenen Linien. Ebenso ver-
fahrt jemand, der ein Ding als-etwas oder einen Anderen als-jemanden
auffasst. Doch eine solche klare Vorzeichnung, nach der wir uns richten
konnen, gibt es Merleau-Ponty zufolge nicht mehr. Daher ist eine Gewalt
unvermeidlich. Ich setze der Auffassung ein Ende.

Die Gewaltsamkeit hat jedoch nicht nur einen einschriankenden, son-
dern auch einen konstitutiven Aspekt. Durch sie gibt es tiberhaupt eine
Welt der Dinge und der Anderen fiir mich. Ich fasse das Ding als-etwas
und den Andere als-jemanden auf. Damit lege ich sie auf bestimmte Ei-
genschaften fest. Aschenbecher, Freund. Beide sind aber mehr als das.
Jenseits der immer auch mit Gewaltsambkeit festgelegten Eigenschaften
befindet sich ein unerschopflicher Grund des Unendlichen. Das Unend-
liche ist immer indirekt gegeben, denn es ladsst sich nicht abschliefSend
fixieren. Es ist ein Uberschuss, der iiber die Eigenschaften, die ich etwas
oder jemandem zuschreibe, hinausgeht. Das Andere und der Andere sind
immer auch anders, ja fremd und vermogen das Bild, das ich mir von ih-
nen machte, aufzusprengen.

An dieser Stelle verweisen wir auf frithere Uberlegungen. Dort haben
wir den Begriff der Person, den die analytische Philosophie durch Eigen-
schaften bestimmt, neu gefasst, so dass jenseits wichtiger Eigenschaften

I00

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNGERECHTIGKEIT DURCH GERECHTIGKEIT

auch eine Andersheit der Person zur Geltung kommen konnte (vgl.
Schnell 2017, 93ff).

d. Levinas und die Ethik des Unendlichen

Merleau-Ponty hat einen wichtigen Paradigmenwechsel angestofSen. Das
Unendliche ist nichts mehr, dem wir als endliche Wesen vergeblich nach-
laufen. Es ist deshalb aber auch nicht Nichts. Das Unendliche ist nun et-
was, das uns heimsucht. Damit gehen wir zu Emmanuel Levinas und auf
das Feld des Ethischen tiber. Ganz im Sinne Merleau-Pontys tiberschrei-
tet auch fiir Levinas der Andere jedes Bild und alle ihm zugeschriebenen
Eigenschaften. »In jedem Augenblick zerstort und tberflutet das Ant-
litz des Anderen das plastische Bild, das er mir hinterldf3t, iberschreitet
er die Idee, die nach meinem MafS und nach dem Maf ihres ideatum ist
— die addquate Idee.« (Levinas 1987, 63) Levinas entwickelt von hier
aus, »in Ubereinstimmung mit den bemerkenswerten Analysen von Mer-
leau-Ponty« (Levinas 1989, 40), aber auch dariiber hinaus, seine Ethik
des Unendlichen.

»Das Unendliche ist das radikal, das absolut Andere.« (Levinas 1983,
197) Das Unendliche impliziert eine »soziale Beziehung« (ebd., 198) In
ihr setzt mir der Andere einen »ethischen Widerstand« (199) entgegen,
der besagt: »Du wirst nicht toten!«, »Du bist verantwortlich fur den An-
deren und die Anderen!« Im Unterschied zu Autoren wie Hans Jonas hii-
tet sich Levinas vor einem rigorosen Ethizismus. Politik und Institutio-
nen sind ebenso wichtig. »Die Politik mufS .... immer von der Ethik aus
kontrollierbar und kritisierbar sein.« (Levinas 1986, 63) Ohne Zweifel
versteht sich diese Ethik als nichtexklusiv, da es niemanden gibt, der per
se als nacktes Leben aus dem Schutzbereich des Ethischen ausgeschlos-
sen werden kann. »In der Nihe des Anderen bedridngen mich — bis zur
Besessenheit — auch all die Anderen, die Andere sind fiir den Anderen.«
(Levinas 1992, 344) Wie haben wir uns die ethische Kontrolle der Po-
litik vorzustellen?

e. Ungerechtigkeit durch Gerechtigkeit

Bernhard Waldenfels hebt im Sinne Merleau-Pontys hervor, dass die
Ethik des Unendlichen und des Fremden eine Ordnung beinhalten miis-
se, iiber die hinaus das Unendliche und Fremde als Uberschuss fassbar
wire. Ein direkter Zugriff auf das Fremde impliziert allzu schnell Welt-
losigkeit. Ein Ansatzpunkt fur die Frage nach dem Ethischen und dem
Politischen bietet der Mitanspruch des Dritten, der gegeben ist, weil
mich im Antlitz des Anderen andere Andere, ja die Menschheit betrifft.

IOI

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

Der Dritte ist Nachster des Anderen und fordert einen Vergleich des
Unvergleichlichen. Unvergleichlich, da jeder Andere nicht per se jeder-
mann ist, sondern als Singularitiat erscheint. Weil diese Singularitit im
Plural auftritt, ist der Vergleich aber unerldsslich. Da ich meine Verant-
wortung nicht jedem gegentiber sofort und auf einen Schlag angehen
kann, stellt sich die Frage, »welcher Vortritt vor dem Anderen hat?«
(Levinas 1992, 343)

Der Vergleich des Unvergleichlichen ist als Prozess der Ordnungsbil-
dung ambivalent. Einerseits zielt er auf Gerechtigkeit als Moglichkeit der
ethischen Kontrolle der Politik, andererseits praktiziert er Ungerechtig-
keit (vgl. Waldenfels 1997, 125f). Wenn gerecht ist, dass jeder das Sei-
nige erhalt und zu tun hat, dann wird das je Seinige von einer Ordnung
her gedacht, die jeden Anderen als-jemanden auffasst, fixiert und damit
der Fremdheit des Anderen Gewalt antut. Insofern erscheint die Ord-
nung im Zwielicht.

Wir begegnen hier erneut einer ambivalenten Genealogie politischer
Ordnung. Kant und Hegel waren die ersten, die versuchten in der Mo-
derne damit umzugehen. Kant unterschied zwischen Tatern und Zu-
schauern und belegte den zu verteidigenden Wert der republikanischen
Verfassung mit der Tatsache, dass sie von den unbeteiligten Zuschau-
ern begrufSt wird. Fur Hegel wohnt der Geburt eines neuen und maf3-
geblichen Allgemeinen ein Terrorismus inne, so dass erst nach der
Etablierung des Allgemeinen eine differenzierte Behandlung des Be-
sonderen moglich wird. Als Dialektiker zeigt Hegel diese Logik fiir die
Weltgeschichte, die Geschichte der Gesellschaften und die Individual-
geschichte (am Beispiel der Pubertit) auf. Entweder zahlt die Gewalt-
samkeit gar nichts oder sie ist beinahe alles. Gibt es zu dieser Alterna-
tive eine Alternative?

f. Der Anspruch des Fremden und der Mitanspruch des Dritten

»Vom einem Mitanspruch des Dritten sprechen wir insofern, als im
fremden Anspruch stets eine Instanz mitspricht, die nicht mit dem Ad-
ressaten zusammenfallt.« (ebd., 124) Wie ist in dieser Konstellation eine
Politik moglich, die ethisch verantwortlich wiare? Levinas beantwortet
diese Frage erstaunlich klar.

»Wenn es mir gegentiber allein den Anderen gibe, wiirde ich ganz klar
sagen: ich schulde ihm alles. Ich bin fiir ihn. Und das gilt selbst noch
fiir das Bose, das er mir antut. Ich bin nicht mit ihm auf einer Stufe,
ich bin ihm auf immer unterworfen. Mein Widerstand beginnt dann,
wenn das Bose, das er mir antut, einem Dritten angetan wird, der eben-
so mein Nichster ist. Der Dritte ist es, der die Quelle der Gerechtigkeit
und dadurch der berechtigten Repression ist. Die Gewalt, die ein Dritter

I02

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSWEITUNG DES FREMDEN UND DIE FOLGEN

erleiden muf, rechtfertigt es, dafy man gewaltsam der Gewalt des Ande-
ren Einhalt gebietet.« (Levinas 1985, 104)

Levinas spricht hier im Rahmen des Ethischen als politischer Denker. Die
politische Strategie, die dem entspricht, besagt, dass Flaichenbrande zu
vermeiden sind. Die Politik debattiert und legt zu einem Zeitpunkt fest,
dass der Andere als Aggressor definiert wird. Sie bekampft ihn darauf-
hin gewaltsam im Namen der Gerechtigkeit. Die Gerechtigkeit besteht
schon zu Hegels Zeiten darin, dass auch der Verbrecher das Seinige er-
hilt, selbst wenn es eine Verletzung ist. Wir wollen an dieser Stelle of-
fenlassen, ob diese Art der ethischen Kontrolle und Rechtfertigung einer
Politik etwas mit einem israelischen Nationalismus zu tun hat, den Ju-
dith Butler Levinas unterstellt (vgl. Butler 2016, 142f) Wichtiger ist uns
der Hinweis, dass Waldenfels andere Strategien als das verletzende Ein-
greifen vorsieht. hm geht es eher um ein Offenhalten.

Anlisslich des Krieges in Jugoslawien pladiert er dafir, die Ansprii-
che Anderer und anderer Anderer nicht zu beschneiden, sondern offen
zu halten. Politik ist keine Parteinahme fiir Werte, sondern das handeln-
de Eingreifen in den 6ffentlichen Raum. Problematisch sei in der spezifi-
schen Situation Jugoslawiens das »Nichteingreifen in den Krieg« (Wal-
denfels 1997, 127), das dadurch gerechtfertigt werde, dass man ihn als
regionale und ethnische Familienfehde einstufe. Eine Alternative wire
es, zwischen berechtigten und unberechtigten Anliegen zu unterscheiden
und die unberechtigten aktiv zu bekimpfen. Aber auch hier ist Vorsicht
geboten. Fragwiirdig ist namlich »das Bestreben, Anspriiche des Ande-
ren und Fremden gegen Rechte und Pflichten aufzurechnen, die sich aus
dem Blickwinkel des Dritten ergeben. ... Es kame vielmehr darauf an,
die Dimension fremder Anspriiche offenzuhalten.« (130)

g. Ausweitung des Fremden und die Folgen

Das Fremde ist fiir Waldenfels ethisch relevant. Die Frage ist jetzt, was
diese Relevanz im Rahmen des Politischen, innerhalb dessen Entschei-
dungen gefallt und durchgefithrt werden, bedeutet. Es geht darum, die
Dimension fremder Anspriiche offenzuhalten. Die politische Strategie ist
auch hier deutlich zu erkennen. Menschen im Krieg diirfen nicht im Stich
gelassen werden. Eingriffe sollen aber nicht, wie heute tiblich, mit Mo-
ralisierungen und vorschnellen Feindzuschreibungen legitimiert werden.
An dieser spezifischen Auffassung hat sich seither die Dimension ethisch
relevanter Fremdheit verandert.

Diese Verianderung bedeutet, dass nicht mehr nur die Relation
Selbst-Anderer-Dritte bedeutsam ist, denn »die Fremdheit haftet nicht
nur an uns selbst im Verhiltnis zum Anderen, sie durchfurcht die Welt,

103

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

in der wir leben.« (Waldenfels 2002, 11) Damit wire das Fremde nicht
nur auf Menschen zu beziehen, sondern auch auf Personen, Tiere, Din-
ge und Atmosphiren. Die »responsive Ethik ... unterlauft die strik-
te Zasur von Person und Sache« (Waldenfels 2006, 83). Diese Auffas-
sung geht weit tiber Levinas hinaus! Fiir Levinas ist die Nichtexklusivat
des Ethischen auf die Person des Anderen bezogen. Tiere gehoren pri-
mir nicht in die Ethik. Darin ist sich Levinas mit Kant und Habermas
einig. Indem Waldenfels dem Fremden neue und andere Aspekte abge-
winnt als Levinas es tut, stellt sich die Frage, ob im Krieg auch eine ethi-
sche Relevanz von Tieren und Landschaften zu beachten wire? Wiirde
diese Option, fiir die im Falle von Tieren durchaus etwas spricht (vgl.
das Kapitel »Das Tier als Person« in: Schnell 2017, 160ff), nicht erfor-
dern, dass die responsive Ethik auf die 6kologische Ethik zugehen soll-
te? Bruno Latour pladiert dafiir, dass Politik heute immer auch die Erde
und das Klima beachten solle. Die Erde ist auch vulnerabel! Die respon-
sive Ethik erscheint unvermeidlich im Zeichen des Politischen und einer
Option fur Politiken.

Wenn dem Antworten auf fremde Anspriiche eine Gewaltsamkeit in-
newohnt, dann affiziert und verletzt diese nicht nur die andere Person,
sondern auch alles fremde Andere und alles Fremde an Anderem. Mit
Georg Simmel konnen wir festhalten, dass das eine grofSe Verschuldung
beinhaltet. Obwohl wir das Fremde zu beachten haben und an ihm nicht
einfach vorbeigehen konnen (selbst wenn wir es wollten), kommt nicht
alles im Hinblick auf die Moglichkeit einer Realisierung zum Zuge. Man
muss antworten, aber man wird nicht allem und allen gerecht werden,
weil die Gerechtigkeit nicht frei von Ungerechtigkeit ist. Mit Judith But-
ler konnte man befiirchten, dass die Ordnung der Gerechtigkeit, auf die
nicht verzichtet werden kann, eher die Natur als die Menschen, eher
Frauen als Manner, eher die Armen als die Reichen benachteiligen wird.

Die Ausweitung des Fremden hat zur Folge, dass der Schutzbereich
des Ethischen als das, was ethisch relevant und damit zu beachten ist,
uber das, was wir von Levinas her kennen, hinaus geoffnet wird. Das
Politische hat darauf zu reagieren, nicht nur im Falle von Konflikten wie
in Jugoslawien. Ware es dann nicht notwendig, das Politische in Rich-
tung eines Konfliktfeldes widerstreitender Anspriiche und eines offenen,
nicht fundamentalistischen und nicht separatistischen Wettbewerbes um
Macht, ihre Ausgestaltung und eine Unterbrechung um ausgelassener
Moglichkeiten willen auszubauen? Die daraus entstehende Form des
Politischen konnte man im Ausgang von Claude Lefort als Demokra-
tie bezeichnen.

Im Ausgang von Waldenfels wollen wir nun drei Punkte weiterver-
folgen: zunichst die Auffassung des Politischen als Konfliktfeld, dann
das das Miteinander von Macht und Ethischem, welches die Eigenstin-
digkeit des Politischen, auf die Cornelius Castoriadis so viel Wert legt,

104

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSWEITUNG DES FREMDEN UND DIE FOLGEN
gegeniiber der Ethik zu betonen ermoglicht. SchliefSlich wenden wir uns
der Frage einer Ausweitung des Ethischen, die iiber die Differenz von

Natur und Sache hinausgeht, zu. Unsere Gesprichspartner sind Claude
Lefort, Emmanuel Levinas und die politische Okologie.

105

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13) C. Lefort: Konflikthafte Demokratie

»In der deliberativen, beratenden Politik, in der Politik der modernen
Demokratien exponiert sich der Widerstreit.« (Lyotard 1987, 245) Wenn
Lyotard den Widerstreit ins Zentrum der Demokratie stellt, dann ist da-
mit gesagt, dass das Schicksal nicht auf ein Gesamtziel zusteuert. Die
grofsen Erzahlungen erwiesen sich stets als exklusiv, da sie immer Perso-
nen, Volker, Kulturen ausgeschlossen und an den Rand gedrangt haben
(vgl. Schnell 2017, 151f). In diesem Sinne spricht Paul Ricceur von ei-
ner »gewalttatigen Geburt aller zu Rechtsstaaten gewordenen Staaten.«
(Ricceur 1996, 311)

Ein Widerstreit ist der Sache nach kein logischer Widerspruch von
Aussagen, sondern ein Miteinander von Ansprichen einer Dingpolitik.
Wir hatten eine Demokratie als Griindung-Fortfithrung-Unterbrechung
gekennzeichnet. Diese Trias impliziert eine Koexistenz des Heterogenen.
Das Politische, das auf das Ethische antwortet, wire somit nicht nur
schopferisch (Castoriadis), sondern auch konflikterprobt. Wir wollen
den Beitrag von Claude Lefort zu diesem Gedanken kennenlernen.

a. Institutionalisierung von Konflikten

Claude Lefort zdhlt zu den nachhaltigsten Denkern des Politischen in
den Jahren nach 1950. Lefort nennt im Vorwort seiner Elements d‘une
critique de la bureaucratie (vgl. Lefort 197 1) drei Perioden, die seine Ent-
wicklung ausmachen: Die Bekanntschaft mit Maurice Merleau-Ponty in
den 1940er Jahren, die Zusammenarbeit mit Cornelius Castoriadis und
Jean-Francois Lyotard in der trotzkistisch und damit antistalinistisch ge-
pragten Gruppe »Socialisme ou Barbarie« (Sozialismus oder Barbarei)
bis 1958, dem Jahr von Leforts Austritt aus der Gruppe, und seither die
Periode der Entfaltung des Denkens des Politischen und der Demokratie.

Der Phianomenologe Merleau-Ponty entwickelt in seinen Schriften
zur Geschichte das Bild eines offenen, schopferischen und nicht-teleo-
logischen Werdens von Sinn. Diese Sichtweise, die auch Castoriadis be-
einflusst, richtet sich gegen eine Biirokratisierung der Gesellschaft und
eine Objektivierung von Geschichte. Lefort ediert Merleau-Pontys Wer-
ke Le visible et/l‘invisible (Merleau-Ponty 1964) und La prose du mon-
de (Merleau-Ponty 1969) und publiziert eigene Studien, die sich in des-
sen philosophischem Umfeld bewegen (vgl. Lefort 1978).

In der auf Analyse und politische Publizistik angelegten Arbeit der
Gruppe »Socialisme ou Barbarie« entwickelt Lefort die phanomeno-
logische Perspektive weiter. Demnach ist die radikale Originalitit des

106

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INSTITUTIONALISIERUNG VON KONFLIKTEN

Proletariats als schopferische Produktivkraft der Geschichte zu begrei-
fen. Diese ist allerdings keiner objektiven, sondern nur einer praxisori-
entierten Analyse zugdnglich. Leforts Anliegen ist die Erforschung der
Erfahrung der Arbeiter (vgl. Lefort 1971, 45ff). Im Unterschied zur em-
pirischen Sozialforschung geht es dabei um eine politisch relevante Ex-
plikation der Einstellungen und Haltungen der Arbeiter im Vollzug ihres
Alltagslebens. Das gelebte, implizite Verhaltnis der Proletarier zu Gesell-
schaft und Arbeit kommt dabei so zum Ausdruck, dass die Proletarier
in den entsprechenden Beschreibungen sich und ihre eigenen Erfahrun-
gen erkennen. Berichte und Zeugnisse der Arbeiter tiber das Alltagsleben
in Fabriken, der Familie und in Kollektiven bezeugen, welche Themen
fur die Arbeiter in den 1950er Jahren von zentralem politischen Interes-
se sind: Organisation des Produktionsprozesses, Eigenarten sozialer Be-
ziehungen, Entlohnung, Freizeit, Geschichte, Zukunft. Das Wissen tiber
die proletarische Situation durch Explikation und Interpretation der All-
tagserfahrungen der Proletarier fithrt zu einem préaziseren politischen Be-
wusstsein, aber noch zu keiner Revolution im Zeichen des Sozialismus.
Es bleibt zu beachten, dass zwischen das gelebte Verhiltnis zur Gesell-
schaft und die sprachliche und symbolische Artikulation dieses gelebten
Verhiltnisses immer auch ein gewisser Bruch tritt, der Distanz zur Pra-
xis des Handelns beinhaltet und jede direkte politische Veranderungsak-
tion notwendig ausschlief3t.

Am Ende von Leforts Engagement in der Gruppe »Socialisme ou Bar-
barie« steht eine Meinungs- und Sachverschiedenheit im Verstandnis des
Politischen. Wihrend Castoriadis das Projekt revolutiondrer Politik an
die Vorstellung einer gleichen Teilhabe aller an der Macht in einer auto-
nomen und direkten Form von Demokratie bindet, geht Lefort von ei-
ner Unhintergehbarkeit einer Machtteilung zwischen Zivilgesellschaft
und Staat aus. Beide Denker vertreten aber weiterhin in unterschiedli-
cher Hinsicht die Auffassung, dass die Demokratie auf unzureichenden
Griinden stehe. Nur durch die Andersheit eines » Magma«, wie Casto-
riadis sagt bzw. durch eine »letzte Unbestimmtheit« (Lefort 1983, 296)
kann die Verfestigung des Politischen zu einem Totalitarismus verhindert
werden. Marcel Gauchet bezeichnet die Bewegung dieses Denkens als
Schritt von der totalitiren Erfahrung zum Konflikt als »Erzeugung des
gesellschaftlichen Bandes« (Gauchet 1976, 232).

Lefort fiigt dem Denken des Politischen die Idee hinzu, dass ein Fun-
dament letzter Gewissheiten obsolet ist, dass Auseinandersetzungen pro-
duktiv sein und dass eine »Institutionalisierung der Konflikte« (Lefort
1999, 51) eine Stirkung der Demokratie darstellen konnen.

Diese nichtfundamentalistische Position betrachtet demokratische
Verfahren wie den Wahlvorgang als eine Moglichkeit der Erneuerung
und Stabilisierung des Gemeinwesens. Die demokratische Wahl ist fiir
Lefort somit nicht, wie Rousseau oder auch Castoriadis annehmen,

107

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C. LEFORT: KONFLIKTHAFTE DEMOKRATIE

entweder leere Routine oder Pseudolegitimation, die der Ideologiebil-
dung dient, sondern eine grundsitzliche Kraft der Demokratie. Der
Wahl kommt »das Vermogen zu, das Gesellschaftliche gleichsam in sei-
ne Griinderzeit zurtickzufithren«, so dass das Gesellschaftliche nachtrig-
lich an seine » Griindung anzukniipfen« (Lefort, Gauchet 1971, 118) in
der Lage ist. Erneuerung und Stabilisierung ereignen sich durch konflik-
thafte Auseinandersetzung hindurch und tragen zum Gelingen von De-
mokratie bei.

b. Der leere Ort der Macht

Im Zentrum von Leforts politischer Philosophie steht ein Beitrag zum
Denken von Demokratie, deren Erfindung das unvergessliche Ereignis
seit der franzosischen Revolution darstellt. Das Fehlen einer vereinheitli-
chenden Letztbegrindung wirkt sich auf das Zentrum der Macht aus. An
die Stelle des definitiven Souverans tritt in der Demokratie eine bestimm-
te Leere. Leforts grundlegende These besagt, dass der Ort der Macht leer
ist: »Le lieu du pouvoir devient un lieu vide.« (Lefort 1986, 27) Diese
positive Leere verhindert eine totalitire SchlieSung des Politischen und
etabliert stattdessen einen produktiven Konflikt zwischen Staat und Zi-
vilgesellschaft als kontingente und immer wieder neu auszuhandelnde
Legitimationsbasis einer demokratischen Gesellschaft. Die Identitat der
Demokratie ist die produktive Auseinandersetzung, ja eine gelungene
»Institutionalisierung der Konflikte« (Lefort 1999, 51).

Indem die Demokratie »dem Konflikt auf der Ebene des offenen Wett-
bewerbs um die Macht Ausdruck verleiht, verschafft sie ihm einen sym-
bolischen Ausgang, der die Drohung des Auseinanderbrechens abzuwen-
den vermag, die bei ungehinderter Konfliktaustragung unweigerlich auf
dem Gemeinwesen lasten wiirde. « (Lefort/Gauchet 1971, 91) Der 6ffent-
liche Wettbewerb ist integrativ, denn er lasst die Gesellschaft nicht zer-
brechen. Seine Integrationsleistung zeigt sich namlich daran, dass eine
Demokratie mit der Etablierung produktiver 6ffentlicher Auseinander-
setzungen zugleich die Menschenrechte urbanisiert, welche den Biirgern
eine Teilhabe am o6ffentlichen und zugleich integrativen Wettbewerb um
die Instituierungsgestalt der Gesellschaft zusichert (Lefort 1980). Unge-
wohnlich und originell ist Leforts Auffassung, dass konflikthafte und
produktive Auseinandersetzungen ein Medium der Integration einer de-
mokratischen Gesellschaft sein konnen und nicht nur angeblich unstrit-
tige Traditionen oder Werte.

Mit seiner Theorie des Politischen ist Lefort gerustet, um auf die welt-
politischen Verdnderungen eingehen zu konnen, die seit dem Zusam-
menbruch des Staatssozialismus eingetreten sind. Den Interpretationen,
die ein Ende der Geschichte erwarten, stellt Lefort die Einsicht in den

108

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONFLIKT ALS NORMALITAT

konflikthaften Charakter des Politischen entgegen. Gleichwohl kommt
es ihm darauf an, produktive und demokratiefordernde Konflikte vom
vernichtenden Krieg zu unterscheiden. Diese Intention, in deren Linie
auch eine wiederholte Beschiftigung mit dem Werk Hannah Arendts
liegt, pragt Leforts Stellungnahmen zu neueren Kriegen, der Situation
der Menschen- und Vélkerrechte und den Auswirkungen der Globali-
sierung (vgl. Lefort 1986, 59ff).

c. Konflikt als Normalitdt

Die politische Philosophie Claude Leforts wird von Paul Ricceur und
Niklas Luhmann rezipiert und kann auf die Idee, die Demokratie im
21. Jahrhundert durch den Dreiklang >Grindung-Fortfiihrung-Unterbre-
chung« zu charakterisieren und damit als produktiv-konflikthafte Form
zu verstehen, bezogen werden.

Lefort kann als Stichwortgeber der Gegenwart und der Widerkehr der
Idee des »konfrontativen Wesens der Politik« (Mouffe 2018, 15) gelten.
Entscheidend ist dabei, dass sich Lefort bereits von einem starken Kon-
zept der permanenten Revolution absetzt und damit auch von den In-
terventionen Cornelius Castoriadis’. Jener suchte im 20. Jahrhundert
Anknupfungspunkte fiir das Projekt einer Revolution der Autonomie.
In diesem Sinne deutete er den Pariser Mai 68 und auch die Revolution
in Ungarn. Dort machte er gar eine »plotzliche Offnung der Geschich-
te« (Castoriadis 2016, 72) aus. Lefort setzt wesentlich defensiver an. Er
wartet nicht auf die grofSe Losung, sondern sieht auf die Aktualitiat und
sieht dort den produktiven Konflikt als Normalitit am Werke. 68 brach-
te keine Revolution, was vor allem daran lag, »dass die Demokratie das
Regime ist, in dem der Konflikt, so intensiv er auch ist, auf normale Wei-
se seinen Platz findet.« (Lefort 2008, 91)

Die Demokratie schwankt in ihrer Form. Mal ist sie mehr eine direkte
Demokratie, mal geht sie eher in Richtung einer reprasentativen Demo-
kratie (vgl. Hirschman 1988). Die Verortung dieses politischen Modus
im Ethischen fithrt uns Emmanuel Levinas vor Augen.

109

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14) E. Levinas: Stellvertretung zwischen
Ethik und Macht

»Die Worte und Handlungen einiger kiinstlicher Per-
sonen werden von den durch sie Vertretenen als eige-
ne anerkannt.«

(Thomas Hobbes, Leviathan Kap. 16)

In seinem weltberihmten Trauerspiel zeigt Rolf Hochhuth, was passie-
ren kann, wenn man sich mit einem Stellvertreter einlasst. Man hat es
nicht mit der Person, die vertreten wird, selbst zu tun, sondern nur mit
einer anderen. An dieser kommt man aber auch nicht vorbei. Durch sie
hindurch spricht der Eine; man selbst weif$ aber nie, ob nicht doch nur
der Stellvertreter spricht, ohne dazu autorisiert zu sein.

Schon hier wird deutlich, dass das Phianomen der Stellvertretung sehr
verschiedene Dimensionen hat. Ich wiirde mindestens von einem Ach-
senkreuz sprechen. Die horizontale Achse wird begrenzt von den Begrif-
fen »Sprache« und » Theologie«; Die vertikale ihrerseits von den Termi-
ni » Ethik« und » Macht«.

Macht:
Hobbes
Sprache: Theologie:
Bithler Stellvertretung Spinoza
Ethik:
Levinas

Der Sprachdiskurs in der Horizontalen befasst sich mit dem Problem der
Stellvertretungsfunktion des sprachlichen Zeichens (vgl. Biihler 1978,
4off.), der Diskurs der Theologie hingegen mit der Dolmetscherfunktion
des Propheten hinsichtlich der Offenbarung Gottes (vgl. Spinoza 1984,
14ff.). Beide Probleme, die von so unterschiedlichen Autoren wie Karl
Biihler und Spinoza behandelt werden, gehoren ohne Zweifel zusammen,
bilden sie doch die Endpunkte ein und derselben Achse.

Beiden Momenten méchte ich an dieser Stelle lediglich indirekt nach-
gehen. Indirekt, da ich mich hier mit der anderen Achse, der von Ethik
und Macht, befasse und dabei aber auch Momente von Sprache und
Transzendenz (Theologie) berithren werde.

IIO

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EXKURS UBER DEN DRITTEN

a. Stellvertretung ist eine dreistellige Relation

Stellvertretung heifSt: jemand-fiir-jemand-anderes-einem-Dritten-gegen-
iiber. Stellvertretung schafft Verbindungen zwischen jemandem und ei-
nem Dritten, die ohne sie nicht sein wirden. Stellvertretung ist eine ra-
dikale Sache, da jemand offenbar allein, also ohne, dass jemand fiir ihn
ist, nicht er selbst wire. Das muss man sich klarmachen.

Stellvertretung in der vertikalen Achse bedeutet ethisch, dass je-
mand-fiir-jemand-anderes eintritt und im Sinne von Macht etwas reali-
siert, das die Beziehung zum Dritten betrifft.

b. Exkurs iiber den Dritten

Die Aussage, dass Stellvertretung eine dreistellige Relation sei, fufSt auf
zwei wesentlichen Annahmen.

Zunichst (1) haben Soziologen und Philosophen der Intersubjekti-
vitat seit Georg Simmel und Edmund Husserl nicht nur auf die Bedeu-
tung des Dritten, sondern auf dessen Unhintergehbarkeit hingewie-
sen (vgl. Bedorf/Fischer/Lindemann 2010). Dabei ist zu beachten, dass
Theorien der Intersubjektivitit dasjenige zum Gegenstand haben, was
zwischen den zu beschreibenden Subjekten entsteht. Intersubjektivi-
tat ist nicht mit einem linguistic turn zu verwechseln. Am Eingang der
Phianomenologie der Intersubjektivitat steht der Satz Merleau-Pontys:
»Die Beziehung zu irgendeinem Anderen ist immer vermittelt durch die
Beziehung zu Dritten« (Merleau-Ponty 1986, 113). Diese Bestimmung
findet sich bei Sartre und bei Levinas wieder, die beide zu den Philo-
sophen des Anderen zihlen. Entscheidend ist nun, dass wenn Levinas
von der Beziehung zum Anderen spricht, ohne den Dritten zu erwih-
nen, er sich der Methode einer ethischen Epoché bedient, die den Ge-
sichtspunkt des Dritten nur zeitweilig aufSer Spiel setzt, und somit kei-
ne intime Zweisamkeit von Ich und Du im Auge hat (vgl. Schnell 2001,
208ff).

Somit (2) setzt sich diese Sichtweise von Theorien zweistelliger Inter-
subjektivitat ab, wie sie besonders in der Padagogik zu finden sind. Der
sogenannte padagogische Bezug, den Nohl zwischen Erzieher und Zog-
ling angebahnt sieht, ist von Vertretern einer kritischen Erziehungswis-
senschaft (K. Mollenhauer) entsprechend zuriickgewiesen worden.

Zusammenfassend gilt somit: Sozialitit ist eine dreistellige Relation.
Auch Stellvertretung ist eine Form der Sozialitdt. Stellvertretung ist da-
her als dreistellig zu betrachten.

ITIT

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. LEVINAS: STELLVERTRETUNG ZWISCHEN ETHIK UND MACHT
c. Ethik

Stellvertretung ist ein sehr zentraler Begriff der Ethik von Emmanuel
Levinas. Das mit »Stellvertretung/ Substitution« bezeichnete Kapitel sei-
nes zweiten Hauptwerkes » Jenseits des Seins...« ist bekanntlich das zen-
trale, aus dem das gesamte Buch hervorgegangen ist (vgl. auch Levin-
as 1967). Die Stellvertretung, die Levinas im Auge hat, ist unbedingt
und damit etwas, das ich nicht absichtlich sein lassen kann. Damit ver-
bunden ist die Idee einer sogenannten »Rekurrenz«: Der Versuch, sich
ganz auf sich selbst und seine eigenen Bedurfnisse zu beziehen scheitert,
da ich entdecken muss, immer schon bei Anderen angefangen zu ha-
ben. »Die Stellvertretung ist nicht ein Akt, es ist eine in den Akt nicht
iiberfithrbare Passivitit, das Diesseits der Alternative Akt-Passivitit«
(Levinas 1992, 259).

Bekanntlich zieht Levinas aus dieser Ausgangslage sehr radikale Kon-
sequenzen. Ich, der Stellvertreter, bin »verantwortlich fiir alles und alle«
(ebd., 253). Levinas’ Theorie des Ethischen und der Gerechtigkeit (ein
Gesichtspunkt des Dritten) — die ich an anderer Stelle ausfiihrlich unter-
sucht habe (vgl. Schnell 2001, 197ff.) — besagt, dass ich verantwortlich
bin. Sie beschreibt damit ein Faktum der Verantwortung, um Kant ab-
zuwandeln, aber sie sagt nicht, wie ich die Verantwortung einlosen soll,
wie ich also die Stellvertretung zu gestalten habe. Im Hintergrund die-
ser Bestimmung steht die Differenz zwischen Imperativitit (dass es eine
mich meinende Verpflichtung gibt) und Imperativ (was von mit gefordert
ist), die im Mittelpunkt von Levinas’ Kantlektiire steht (vgl. ebd. 216f.).

Meine These besagt, dass die Ausgestaltung der ethischen Stellvertre-
tung durch den Machtaspekt des jemand-fiir-jemand-anderes zu erfol-
gen hat.

Zweifellos wiirde Levinas dieser Ansicht nicht zustimmen und zwar
deshalb nicht, weil er den Gedanken, dass Verantwortung auch Gestal-
tungsspielraume benotigt, zurickweist, da er offensichtlich eine spieleri-
sche, gar postmoderne Leichtigkeit als Verantwortungslosigkeit furchtet.
Er kann nicht, wie etwa Lyotard, einen »Rhythmus« denken, der aus der
»Asthetik oder Poetik« stammt, der aber dennoch der »Ethik sehr viel
niher ist als jede Asthetik «. Lyotard denkt hier an Barnett Newmans As-
thetik als eine »Kraft der Verpflichtung« (Lyotard 1984, 98).

In der Tat ist Levinas seinerseits kein Freund einer Ethik, in die das
Asthetische hineinregiert. Er sagt, wie so oft, wenn er humorlos wie das
personifizierte Gesetz spricht: »Der Einzige steht ein fur die Anderen.
Nichts ist hier Spiel« (Levinas 1992, 258). Ein Spiel ist »jeglicher Ver-
antwortung enthoben, [...] alles Mogliche ist erlaubt« (ebd., 30). Wenn
nicht alles Mogliche erlaubt sein soll, bleibt doch die Frage, was denn
erlaubt wire. Ethik ist fiir Levinas keine Handlungstheorie, aber ganz
ohne praktischen Impuls diirfte Verantwortung kaum zu realisieren sein.

IT2

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STELLVERTRETUNG UND MACHT

Der Vorrang des Faktums der Verantwortung (dass ich verantwort-
lich bin) fuhrt bei Levinas zu einer gewissen Lihmung der Durchfithrung
(was ich tun und wie ich handeln soll). Nicht umsonst bezeichnet Levin-
as den Stellvertreter auch als eine Geisel. Sie kann ihrer Verantwortung
nicht entrinnen, sie kann aber auch nicht wirklich etwas im Namen der
Verantwortung tun.

In dieser Situation mochte ich dem strengen Judentum das Spieleri-
sche des Griechischen (der Gesetzestafel die Poesie) hinzufiigen, um der
ethischen Stellvertretung ihre notwendige Macht zu verleihen, die eben
notwendig ist, um Verantwortung realisieren zu konnen. Dadurch soll
ein Ethizismus, den wir auch bei Hans Jonas vermuten, der dem Poli-
tischen als der Gestaltung des Ethischen nicht genug Spielraum lassen
wiirde, vermieden werden.

d. Macht

Es gibt sehr verschiedene Konzepte von Macht. In der Hauptsache kann
zwischen sechs verschiedenen Versionen unterschieden werden (vgl.
Fink-Eitel 1992). Fiir Aristoteles ist die relationale Macht (kinetische Dy-
namis) das Vermogen eines Korpers in einem anderen Korper Verande-
rungen herbeifiihren zu konnen. Die substantielle Macht (ontologische
Dynamis) besteht im teleologisch verankerten Vermogen des Seienden
seine je innere Bestimmung zu verwirklichen. Die instrumentelle Macht
versteht Thomas Hobbes als Ursache fiir eine zu wiinschende Wirkung.
Eine Selbststeigerung durch eine aktivistische Macht, die auch als Wille
zur Macht bezeichnet wird, steht in Zentrum mancher Schriften Friedrich
Nietzsches. Niichterner spricht Niklas Luhmann von medialer Macht, die
sozial kontrollierbare Handlungen erméglicht. Ahnlich Hannah Arendt,
wenngleich mit einer aristotelischen Note. Sofern schliefSlich mit Norbert
Elias, Foucault und Bourdieu Figurationen der Macht analysiert werden,
gelangen die Uberlegungen auch in den Bereich der empirischen Soziologie.

Wenn wir den sechsfiltigen Facher der Macht zusammenfahren, dann
lasst sich in aller Kiirze noch hinzufiigen, dass Macht (gr. dynamis, lat.
potentia) eine Moglichkeit bezeichnet und ins Register der Kreativitit
des Handelns gehort (vgl. Schnell 2004b). Diese bezeichnet Levinas als
unverantwortliche Spielerei. Dem entgegen gilt es, Stellvertretung als
eine Macht zu verstehen, die verantwortlich eingesetzt wird.

e. Stellvertretung und Macht

Stellvertretung ist eine Figuration sozialer Macht (Sofsky/Paris 1994).
Die Figuration ist triadisch strukturiert:

113

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. LEVINAS: STELLVERTRETUNG ZWISCHEN ETHIK UND MACHT

jemand-fiir-jemand-anderes-einem-Dritten-gegeniiber. Der Stell-
vertreter stellt durch eine Firsprache eine Beziehung zwischen seinem
Mandanten und einem Dritten her (Schnell 2005b). Die Stellung des
Stellvertreters in der Triade ist dabei sehr (!) vielfaltig. Erstens: ohne den
Stellvertreter gibt es keine Triade. Zweitens: der Stellvertreter ist nur der
Stellvertreter. Drittens: Der Stellvertreter bedarf, etwa wie ein Botschaf-
ter, der Anerkennung durch den Dritten. Viertens: der Stellvertreter be-
darf eines Mandanten. Fiinftens: es ist unklar, wer wen hervorruft: der
Mandant den Stellvertreter oder der Stellvertreter den Mandanten. Die-
se Frage liegt bekanntlich der Kontroverse zwischen Hobbes und Locke
zugrunde.

Wann ist eine Stellvertretung dann gerechtfertigt? Beim Primat des
Stellvertreters, wenn dessen Worte und Taten gegentiber Dritten durch
den Mandanten als eigene anerkannt werden. Beim Primat des Mandan-
ten, wenn der Stellvertreter dem Willen des Mandanten in der Vertretung
gegenuber Dritten gerecht geworden ist.

Meine These lautet nun, dass die Kreativitit der Stellvertretung als so-
ziale Macht eine Ausgestaltung der ethischen Verantwortung darstellt.
Die besagte Kreativitit liegt in dem Als ob der Stellvertretung. Der Stell-
vertreter »handelt nicht nur so, als ob das Kollektiv selbst handeln wiir-
de, er handelt auch so, als sei das Kollektiv selbst eine Einheit« (Sofsky/
Paris 1994, 166).

Stellvertretung schafft drei Dinge, durch die Verantwortung fiir Ande-
re gestaltet werden kann:

- eine Stimme, die sich 6ffentlich meldet,
- einen zu reprasentierenden Willen,
- die Differenz von Stellvertreter und Mandant.

Die Stellvertretung schafft somit buchstiblich etwas, das Dritten gegen-
tiber auftreten kann. Kurz gesagt: Indem der Stellvertreter den Willen ei-
ner Gruppe gegenuber Dritten vertritt, ist er aktiv, also titig in der Ver-
antwortung.

f. Exkurs: Reprdsentation

Um das schopferische Element der Stellvertretung verstehen zu konnen,
lohnt sich ein Seitenblick auf den ehrwiirdigen Begriff der Reprisentati-
on, mit dem die Stellvertretung verwandtschaftliche Beziehungen unter-
halt, wenngleich die Reprasentation der ungleich umfangreichere Dis-
kurs ist.

Reprisentation als Stellvertretung ist in den Texten der Antike nicht
nachweisbar. Dort ist die Repradsentation an das Prisens, also an die
Gegenwart gebunden und bezeichnet die Vergegenwirtigung, die

114

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REPRASENTATION ALS STELLVERTRETUNG

Vorstellung, die Darstellung und das Bewirken (vgl. Weif§ 1998). Bezo-
gen sind diese Ereignisse auf die Leistungen der Seele (Psyche). Noch bei
Leibniz wird die Monade als »repriasentatio mundi« (Monadologie Nr.
62) bezeichnet.

Die von Autoren wie Derrida geprigte Annahme, dass eine Reprasen-
tation der Sache nach eine Wiederholung einer Prisenz sei, kann fiir die
in Rede stehende Epoche nicht bestitigt werden. Gadamer erinnert dar-
an, dass »Repraesentare Gegenwartigseinlassen heifst« (Gadamer 1986,
146). Die dabei gemeinte Anbindung der Reprisentation an die mensch-
liche Seele lockert sich erst im Laufe des 18. Jahrhunderts. In Wilhelm
Traugott Krugs Allgemeinem Handworterbuch der philosophischen
Wissenschaft von 1828 heifst es dann, dass der Begriff im Wesentlichen
drei Verwendungen zulasse: die seelische Vorstellung eines Objekts, die
wahrnehmungsmafige Darstellung einer Sache und die Vertretung einer
Person durch eine andere.

Die Reprasentation im Sinne der Stellvertretung einer Person durch
eine andere ist ab dem 19. Jahrhundert, und das heifst seit der Entste-
hung von Staaten, die eine direkte Demokratie immer unwahrscheinli-
cher werden lassen, nicht mehr zu tibersehen. Sie wird bereits in der En-
zyklopddie d’Alemberts und Diderots diskutiert. Kant gibt daraufhin
auch in der uns interessierenden Frage den Startschuss fiir die Moder-
ne, indem er die politische Republik als ein »reprasentatives System des
Volkes« (Metaphysik der Sitten, § 52) bezeichnet. Die Debatte wird nun
vielfaltig. Fiir die Romantik (Schlegel, Novalis) muss eine Reprisentation
immer auch eine Weltseele vergegenwirtigen (hier ist wiederum eine Di-
mension der Transzendenz im Spiel), bei Hegel versohnen sich dann die
Sittlichkeit des Staates mit dem Prinzip des abstrakten Individualismus.
Bis in die Gegenwart befassen wir uns mit dem Verhiltnis von Staat und
Religion im Licht der Frage nach Aufklirung und Moderne. Wir verfol-
gen dieses Verhiltnis bis in die Schriften von Giorgio Agamben. Repra-
sentation ist, wie schon angedeutet, ein sehr reichhaltiger Diskurs (vgl.
Hofmann 1990).

g. Reprisentation als Stellvertretung

Der Diskurs der Reprisentation thematisiert nun die Stellvertretung als
schopferische Macht meist dort, wo Philosophien auftreten, die zwei
Themen in einer Parallelaktion abhandeln: Die Reprisentation in der
Sprache und die Reprisentation in der Politik. An dieser Stelle bertihren
sich der Sprachdiskurs und der Machtdiskurs der Stellvertretung.

Es gibt folgende, klassische Ausgangslage: Das sprachliche Zeichen
reprasentiert die Bilder der Seele des Sprechers und die Rede des po-
litischen Reprédsentanten reprisentiert den Willen des Volkes. Beide

115

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. LEVINAS: STELLVERTRETUNG ZWISCHEN ETHIK UND MACHT

Probleme werden parallel abgehandelt. Die entsprechenden Positionen
von Locke, Hobbes, Rousseau und in der nidheren Gegenwart die von
Merleau-Ponty, Bourdieu, Lefort, Castoriadis und Ricceur habe ich an-
derswo untersucht (siehe Kap.8ff), weshalb hier lediglich als Ergebnis
festgehalten werden kann:

Die uns interessierende Ansicht besagt, dass eine Reprasentation nicht
— wie man aufgrund des Prifix Re glauben kénnte — nur Abbild, Wie-
derholung, Nachahmung einer Bedeutung ist, die es schon gibt, sondern
auch Schopfung und Creatio von Bedeutung und damit der Gestaltung
von Spielraumen. Wie unter Rekurs auf Lyotard anfinglich bereits an-
gedeutet: Sprachliche und politische Reprasentation weisen eine Nihe
zu Kreation und Asthetik auf.

h. Die Entscheidung und der Eigensinn des Politischen

Der Konnex ethischer und machttheoretischer Aspekte der Stellvertre-
tung impliziert, dass sich Ethik und Macht in der Stellvertretung tiber-
kreuzen, aber nicht zur Deckung kommen. Es bleibt eine Differenz, denn
es gibt mehr zu verantworten als Macht einzulosen vermag. Und: es gibt
Gestaltungsspielraume der Macht, die die Ethik in ihrer Strenge nicht
vorschreiben kann. In der Politik sind Entscheidungen zu fillen und
durchzufiihren. Diese miissen sich am Ethischen messen lassen, aber es
ist nicht zu erwarten, dass das Politische schlicht die Ausfithrung oder
Anwendung des Ethischen sei, so wie wir es von einem Kochrezept her
kennen. Dass Politische hat und benotigt einen Eigensinn gegeniiber dem
Ethischen. Dieser Eigensinn ist durch das Wesen der Entscheidung be-
dingt, denn eine Entscheidung basiert selten auf zureichenden ethischen
Griinden. Wir folgen in dieser Sache den Ausfithrungen von Paul Riceeur,
der die Entscheidung von der Leiblichkeit und damit vom Leitfaden der
Vulnerabilitit her einfiihrt.

Zum Ausgangspunkt wihlt Ricceur das Unwillentliche als Widerlager
im Rahmen einer praktischen Phinomenologie des Willens. Praktisch
ist die Phanomenologie, da sie sich gegen das Primat der Vorstellung
und eines reinen Bewusstseins richtet. Die Willenssphire ist als prakti-
sche von der Leiblichkeit bestimmt, in der Aktivititen und Passivititen
zur Geltung kommen. Die »menschliche Existenz« ist somit durch eine
»Bipolaritat« gekennzeichnet: »Sie wird erlitten und gelenkt« (Ricceur
2016, 187). Wie schon fiir Merleau-Ponty bilden reine Werte und geis-
tigeReflexionen damit keine Berufungsinstanzen mehr. Vielmehr ist eine
grundlegende Vulnerabilitdt anzuerkennen. Ricceur startet nun mit einer
»Reziprozitit von Willentlichem und Unwillentlichem« (ebd., 24). Diese
Formulierung ist eigentlich ungliicklich gewahlt, da sich die beiden Ele-
mente der Relation wie das »Ich will« und seine » Grenzen« zueinander

116

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSCHEIDUNG UND DER EIGENSINN DES POLITISCHEN

verhalten. Der Ausgang liegt daher beim »Ich will«, welches wiederum
drei Elemente hat: ich entscheide, ich handle, ich willige ein (27). Da-
mit ist auch die Grundlineatur fiir die Durchfithrung des Programms der
Entscheidung gegeben.

Das Entscheiden ist der Entwurf einer Handlung in der Zukunft, die
das Selbst meiner selbst affirmiert und bindet, denn ich entscheide immer
auch mich dazu, etwas zu tun. Dabei komme ich nicht umhin, mich den
Bediirfnissen meines Leibes zu unterwerfen. Wichtig ist, dass Ricceur den
Prozess des Entscheidens einerseits gegen einen Rationalismus verteidigt,
der eine Entscheidung eigentlich uberfliissig macht, da sich das zu Tu-
ende vollig eindeutig aus Geltungsgriinden ergibt. Andererseits stellt er
sich ebenso gegen einen Irrationalismus, der die Dezision als autoritats-
und grundlosen Akt versteht. Er spricht insofern vom »falschen Dilem-
ma von Intellektualismus und Irrationalismus.« (192)

Die erste Position finden wir bei den Teilnehmern des kommunikati-
ven Handels, die zweite bei Carl Schmitt, der eine Entscheidung in die
Nibhe eines theologischen Wunders riickt. Ricceurs heute noch gern zu
lesende Beschreibungen kennen Zwischentone. Darin erscheinen Moti-
ve (94 ff.), Verpflichtungen (159 ff.) und auch das Zogern (171 ff.). Mit
Max Weber wire noch das Verflachende des Alltags zu erwihnen, das
Entscheidungen aufschiebt und Provisorien erzeugt, die statt einer Ent-
scheidung andauern.

Um nun den Eigensinn des Politischen und seine Macht betonen zu
konnen, wollen wir nachfolgendes Schema zugrunde legen, das die Ent-
scheidung in einen Kontext mit Handlung und Uberlegung versetzt.

1) Zustand/ 2) Beratung, ) Entschei- .
Status Uberlegun§ csiung 4) Handeln 5) Ziel
Ethischer ermittelt eine auf strebendes Endpunkt, an
Ausgangs- Griinde. Griinden Tun, das sich | dem sich eine
punkt, der die | Fiir/Wider beruhende auf Griinde Handlung
Frage »Was bestimmte Wabhl iiber stiitzt und die | realisiert/
soll ich tun?« | Mittel bzw. Mittel bzw. ausgewihlten | vollendet
provoziert Ziele Ziele Mittel (neuer, ethisch
und damit die benutzt, um relevanter
Beratung das Ziel zu Zustand/
anstoft erreichen Status ist
gegeben)

Wenn die Griinde unter Punkt 2 besonders stark und einsichtig sind (auf-
grund von genug Informationen und Beratungszeit), dann fillt die Ent-
scheidung nicht schwer und ist die Entscheidung auch nicht schwer zu

117

am 26.01.2026, 05:31:08.



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. LEVINAS: STELLVERTRETUNG ZWISCHEN ETHIK UND MACHT

verantworten. Die Entscheidung ist ein schwaches Glied in der Kette.
In diesem Sinne spricht Aristoteles davon, dass die Entscheidung immer
»gemafS der Uberlegung« (N. Ethik, 1113 a 10) erfolgt.

Wenn die Grinde jedoch besonders schwach sind (aufgrund von gerin-
gen Informationen und Zeitdruck), dann fallt die Entscheidung schwer
und ist die Entscheidung auch schwer zu verantworten. Die Entschei-
dung ist plotzlich ein starkes Glied in der Kette. In diesem Sinne stellt
Derrida fest, dass sich eine » Verantwortung oder Entscheidung nicht in
einem Wissen als solchem fundieren oder rechtfertigen 143t, ohne den
Sprung irgendeiner Diskontinuitit oder radikalen Heterogenitat zwi-
schen beiden Bereichen.« (Derrida 2003, 194)

Die Schwiche der Griinde wird durch die Autoritat der Entscheidung
ausgeglichen. Wenn niemand begriindet sagen kann, was getan/wie es
getan werden soll, es aber dennoch geschehen soll, muss jemand ent-
scheiden und das heifSt, als anerkannter Wortfiihrer festlegen, was(Ziel)/
wie(Mittel) zu geschehen hat! Auf dem Weg zur Handlung schlagt in der
Diskontinuitat zwischen Grund und Entscheidung die Stunde der Auto-
ritit, der Kreation und der Macht.

Wenn Levinas betont, dass »die Politik von der Ethik aus kontrollier-
bar und kritisierbar bleiben mufS« (Levinas 1986, 62), dann ist damit
gesagt, das Politik kein wertfreier Dezisionismus ist, sondern an Verant-
wortung gemessen werde miisse. Aber dazu benotigt Politik Spielrdume
fiir Entscheidungen. Das Politische befindet sich in einem Spannungsfeld
zwischen ethischem Anspruch und eigenem Gewicht an Macht, weil es
politisch etwas zu gestalten (Castoriadis) und zu entscheiden (Derrida)
gibt. Ein Ethizismus, der aus der Ethik ein Gesinnungsgericht macht, ist
ein Problem fur die Demokratie. Hans Jonas hat mit diesem Problem zu
kampfen, wenn er den Schutzbereich des Ethischen tiber das Ich, das Du
und die Dritten hinaus erweitern mochte.

118

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

15) H. Jonas: Zeit der Verantwortung

Das Verhaltnis von Ethischem zu Politischem ist ein Spannungsfeld.
Beide Relata konnen nicht aufeinander reduziert werden. Das hat uns
die Beschaftigung mit Emmanuel Levinas gelehrt. Es gibt jedoch immer
wieder Vorschlige, eine der beiden Elemente als Primat anzusehen. Fiir
Cornelius Castoriadis ist es zweifellos das Politische. Im Werk von Hans
Jonas begegnet uns eine Ethik, die ihren Schutzbereich tiber das Huma-
ne hinaus erweitert, die aber keine politische Philosophie hat und daher
zu einem ethischen Rigorismus neigt, der sogar inhuman zu werden ge-
schafft hat, die 6kologische und die soziale Frage miteinander zu verbin-
den und sich stattdessen nur auf das Schicksal »kleiner Vogel« (Latour
2018, 69) konzentriert hat. Gleichwohl soll der Versuch, das Ethische
iiber die Differenz von Person und Sache hinauszufiihren, in der Person
von Hans Jonas gewiirdigt werden.

a. Die Zeit und die Ethik

In der berithmten Beilage I1I seiner Krisis-Schrift bemerkt Edmund
Husserl an einer prominenten Stelle: »Das historisch an sich Erste ist
unsere Gegenwart.« (Husserl 1976, 382) Husserl meint damit, dass die
Gegenwart der privilegierte Modus der Zeit ist, da sich von ihr her die
Zeit uberhaupt erst erschlieffen lisst. Die Rede von Zukunft und Ver-
gangenheit setzt eben die Gegenwart voraus. Ohne Gegenwart keine
Zeit! Husserl folgt hier, wie Derrida ausfiihrlich dargelegt hat, der Pra-
senztheorie des Augustinus. Das Sein der Zeit entspringt aus der Ge-
genwirtigkeit. Dieser Vorrang der Gegenwart ist jedoch keineswegs un-
schuldig oder unstrittig hinzunehmen, wie die Diskussionen zwischen
Husserl, Heidegger und Levinas gezeigt haben. Konnte das angebliche
Privileg der Gegenwart nicht zu der Ansicht verleiten, dass die Gegen-
wart wertvoller als alle andere Zeit ist, ja dass die Gegenwart besonde-
ren Schutz und besondere Vorrechte benotigt? Mit dieser Frage sind wir
bei Hans Jonas angelangt.

Jonas kann als ein Kritiker des bloflen Vorrangs der Gegenwart im
Konzert der Zeiten verstanden werden. Die Merkmale bisheriger Ethik,
die Jonas zu Beginn seines Prinzips Verantwortung zusammenstellt, lau-
fen darauf hinaus, dass die Zeit der Ethik »immer die Gegenwart ist«
(Jonas 1979, 25) und zwar die des Seins bzw. des Menschen. Die bishe-
rige Ethik, wie Jonas mit grofSer Geste restimiert, ist somit auf die »Teil-
haber einer gemeinsamen Gegenwart« (ebd., 23) fokussiert, weiterhin
dem raum-zeitlichen Nahkreis verpflichtet und schlieflich instrumentell

119

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

gegeniiber der Natur ausgerichtet. Welche Gefahren diese Haltung in
sich birgt, lernen im Zeitalter der technologischen Zivilisation viele Kin-
der bereits in der Schule. Gegen diese Gefahren richtet Jonas sein Werk,
das bekanntlich fiir ein »Umdenken in den Grundlagen der Ethik« (29)
eintritt. Dementsprechend kommt es erstens darauf an, die instrumentel-
le Grundhaltung gegeniiber der Natur durch den Nachweis einer Seins-
zugehorigkeit des Menschen zu ersetzen. Die ethischen Bemithungen um
das Sein miissen zweitens auch der Vergangenheit und der Zukunft gel-
ten konnen, so dass die Ethik insgesamt von der Fixierung auf die Gegen-
wart gelost wird. Positiv gesagt: indem der Ethik Zeit gegeben wird, ent-
steht eine Zeit der Verantwortung. Jonas hebt hervor, dass der Mensch
auf die »Biosphire als Ganzes« (ebd.) und auf die »biologische Ord-
nung« (Jonas 1985, 161) bezogen sei. Um verstehen zu konnen, was da-
mit gemeint sein mag, ist ein kurzer Blick auf Jonas’ Philosophie vor der
Ethik notig (vgl. auch: Ricceur 1992). Ich beschranke mich hier auf ei-
nen sehr kurzen Blick, der natiirlich Detailinterpretationen nicht erset-
zen kann und will.

b. Abstand und Bezogenheit

Bekanntlich studierte der junge Hans Jonas die Phinomenologie und
befasste sich im Ausgang von Heidegger und Bultmann mit dem Pro-
blem der Daseinshaltung, welches er als durch die Jahre hindurchge-
hend mitverfolgte.

Die Griechen betrachteten das Dasein wie einen Teil des Kosmos.
Der Kosmos ist, Platon zufolge, ein » Ganzes und Geordnetes« (Gorgias
508a). Das In-der-Welt-Sein ist wortlich zu verstehen. Das Dasein ist hier
beheimatet und aufgehoben. Den Gnostikern ist die Welt das Gegenteil
einer Heimat. In ihr ist der Mensch fremd und sich fremd. Er versucht in
seiner Innerlichkeit Halt zu finden, die von der Natur oder Gott bevolkert
sein soll, je nach Akzentuierung. Zwischen Stoa und Christentum exis-
tieren verschiedene Orientierungsmoglichkeiten (vgl. Wetz 1994, 3 8ff).

Die Philosophie der modernen Existenz erschliefst Jonas nach der be-
kannten Formel, dass die existentialistische Lesart der Gnosis wiederum
eine gnostische Interpretation der modernen Existenz impliziere. Das
Ergebnis lautet, sehr kurz gesagt, dass auch hier das Primat der Distanz
gegeniiber Welt und Natur vorherrscht. Denken wir nur an Jean-Paul
Sartre, der den Menschen zur Freiheit verurteilt sieht und »die Freiheit ...
als Nichtung des Gegebenen« (Sartre 1982, 610) auffasst. Richtig ist da-
ran wohl, dass der Mensch nicht schlechthin in die Ordnung der Dinge
eingereiht werden kann, so dass die Nichtung ihn als Menschen durch-
aus mit definiert. Nicht zufillig bezog der Existentialismus Impulse aus
dem Widerstand gegen den Totalitarismus.

I20

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABSTAND UND BEZOGENHEIT

Doch die Ablosung von der Welt kann nicht alles sein. SchliefSlich
miisste die Freiheit spitestens nach der Negation fir etwas Lohnenswer-
tes eintreten und eine positive Verankerung in der Welt finden, wenn sie
nicht in einer grundsatzlichen Opposition verkiimmern will.

Die Konsequenz aus der Analyse der Daseinshaltung ist der Schritt zu
einer philosophischen Biologie. Damit ist keine Riickkehr zur griechi-
schen Metaphysik und Teleologie gemeint, sondern ein Wiedereintritt
des Menschen in die Welt und in die Natur. Die Figur des Wiedereintritts
bedeutet, dass der Reduktion des Daseins auf sich selbst, sei sie nun aus
Selbstuiberheblichkeit gegeniiber oder aus Angst vor der Welt entstanden,
durch eine Ubergabe des Daseins an die Welt begegnet wird. Wer immer
nur wieder eintritt, ist ein anderer als der, der nie fort gewesen ist, weil
er quasi zu spat kommt, um miterleben zu kénnen, wie es urspriinglich
war. Das Dasein ist Teil des Seins, also gegenwartig und zugleich abwe-
send, weil in der Zeit zerstreut. An die Stelle eines Ursprungs tritt die
Frage, wie der Mensch sich jetzt zu verstehen hat.

Aristoteles betrachtet den Menschen als einen Kiinstler, der die Na-
tur ergdanzt und zwar im Sinne der Natur, wie Hans Blumenberg gezeigt
hat. Jonas kommt hingegen an der seit Hobbes geltenden Annahme nicht
vorbei, dass der Mensch ein Kiinstler ist, der in der Natur keine zurei-
chende Vorlage fiir sein Tun findet. Somit kann Jonas’ Annahme, dass
die Naturwesen teleologisch strukturiert sind, nicht nur im Sinne der
klassischen Metaphysik gemeint sein. Sie musste vielmehr so verstan-
den werden, dass der Mensch zunichst einmal situiert ist, noch bevor
er sich eigener Freiheiten zu bemichtigen vermag. Die Situierung wird
allerdings erst beim Versuch radikaler Abstiandigkeit von der Welt und
der Natur erfahren. Sie notigt zum Wiedereintritt, also zur Korrektur
des Glaubens an die Eigenstandigkeit (des Stehens allein in sich selbst)
durch die Einsicht in die Verankerung des Daseins in der Welt. Ich be-
haupte, dass Jonas selbst so etwas auch hat sagen wollen und zwar po-
sitiv. Wir lesen im III. Lehrbrief, den er an seine Frau Lore am 31. Mirz
1944 schrieb: »Das Leben hat prinzipiellen Abstand von der Welt, aus
deren Homogenitit die Form sich besondert und auf ihre Eigenheit zu-
riickgezogen hat: Doch eben dieser Abstand bietet die Dimension fiir Be-
zogenheit auf Welt, die in den bezeichneten notwendigen Realbeziehun-
gen wurzelt.« (Jonas 2003, 362) Wir konnen hier quasi eine Dialektik
von — mit Jonas eigenen Worten gesprochen - Abstand und Bezogenheit
als Grundmotiv entdecken.

Mensch und Natur wire somit eine gewisse Einheit. »Ist der Mensch
mit den Tieren verwandt, dann«, so folgert Jonas, »sind auch die Tiere
mit dem Menschen verwandt und dann in Graden Triger jener Innerlich-
keit, deren sich der Mensch, der vorgeschrittenste ihrer Gattung, in sich
selbst bewusst ist.« (Jonas 1992, 17) Das ist die eine Seite, zugleich gilt
aber, dass Teleologie auch besagt, dass der Mensch die Erhaltung seiner

I2T

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

selbst im Sein anstrebt und das moglicherweise so sehr gegen seine Ver-
wandten, dass er die ganze Welt zerstort. Vor negativer Geschichtsphi-
losophie ist hier zu warnen, denn die Seinszugehorigkeit beinhaltet im-
mer eine Distanz. Der Mensch vermag zu beobachten, was er tut. Die
Konsequenz dieser Feststellung lautet bekanntlich, dass Jonas’ philoso-
phische Biologie die Moglichkeit eroffnet, Ontologie und Ethik zusam-
men zu diskutieren.

Die Ausgangsthese, die Jonas’ vorethische Philosophie der Ethik be-
reitstellt, besagt, dass das Sein »meiner Macht ausgesetzt« und »ihr zu-
gleich anvertraut ist.« (ebd., 132) Das Dasein behauptet sich gegentiber
der Welt und der Natur, von denen es zugleich abhingig ist und bleibt.
Mit der Omnipotenz durch die Technologie wachst auch die Verantwor-
tung des Daseins fiir das Sein und zwar tiber die Gegenwart, auf die die
bisherige Ethik begrenzt war, hinaus.

Bevor wir die Spannweite der Verantwortung ausmessen, mochte ich
kurz darauf hinweisen, dass an dieser Stelle eine interessante Uberein-
stimmung mit dem Werk Hannah Arendts besteht. Beiden, Jonas und
Arendt, geht es um das Verhiltnis von Sein und Zeit im Hinblick auf die
Welt. Arendt mochte den weltlichen Erscheinungsraum im Dasein erhal-
ten und setzt deshalb einen (bei ihr positiv besetzten) Begriff der Macht
ein und zwar im Rahmen einer politischen Phanomenologie (vgl. Schnell
1995, 258ff) Jonas mochte das Leben auf der Erde im Dasein erhalten
und setzt deshalb den Begriff der Verantwortung ein und zwar im Rah-
men einer Ethik.

c. Verantwortung fiir die Zukunft

Eine ethisch relevante Beziehung zur Zukunft als Verantwortung fiir
Zukiunftigkeit impliziert offenbar eine scharfe Ablehnung eines dsthe-
tischen Verhiltnisses zur Zukunft. Zum Prinzip Hoffnung gehort, wie
Gert Ueding gezeigt hat, auch das Utopische im Sinne »schopferischer
Produktivitit« und »kiinstlerischer Arbeit« (Ueding 1985, 297) welches
sich auf Liicken in einer Ontologie des Noch-Nicht-Seienden, aber im-
merhin Moglichen, berufen kann (vgl. Bloch 1974, 31f). Gegen diese
Ontologie spricht, dass der Asthetizismus keine Verbindlichkeit enthilt.
Wenn etwas zu tun moglich wire, heifst das noch nicht, dass es auch tat-
sachlich zu tun ist. Jonas macht deshalb die Zukunftigkeit zum Gegen-
stand des Ethischen und einer neu zu verstehenden Imperativitat. Dem-
nach kommt es darauf an, die »physische Welt« (Jonas 1979, 35) zu
erhalten, die »zukiinftige Integritit des Menschen« (ebd., 36) zu sichern,
damit »Nachkommen« (85), ja damit »eine Menschheit sei« (90). Die re-
alisierte Zukiinftigkeit vollzieht sich als Sterblichkeit und Geburtlichkeit.
Dem Abschied steht die »Zufuhr von Andersheit« (Jonas 1985, 160)

I22

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG FUR DIE VERGANGENHEIT

entgegen; beide Modi sind offensichtlich Teile einer Gesamtlogik. Jonas
schlichtet damit den zwischen Martin Heidegger und Hannah Arendt be-
stehenden Streit um die Vorrangigkeit der Sterblichkeit bzw. der Gebtirt-
lichkeit (vgl. Schnell 2004c¢), indem er beide Existentialien im Rahmen
einer Gesamtlogik akzeptiert. Das hat allerdings die duflerst wichtige
Konsequenz, dass die Sterblichkeit aus den ethisch relevanten zukiinfti-
gen Menschen je ein gewesenes Leben macht. Ist Leben, das aus der Zu-
kuinftigkeit in die Gewesenheit tibergeht, eines, das seine ethische Rele-
vanz verliert? Oder sind wir auch verantwortlich fir die Vergangenheit?
Wenn nicht, wann fingt die Vergangenheit an, um wie viel Uhr bin ich
meiner Verantwortung ledig?

Aus der Verantwortung fiir die Zukunft folgt nicht notwendig die
Strategie, dass eine »schlechte Prognose« stets einen »Vorrang vor der
guten« (Jonas 1979, 70) haben sollte. Auch ist eine nicht-demokratische
»Pause der Freiheit« (Jonas 1992, 146), die auf den Ethizismus bei Jonas
hinweist, sicher keine zwingende MafSnahme. Die Verantwortung biir-
det uns die Sorge um die »ferne Zukunft« (Jonas 1979, 28) auf. Diese
Nicht-Indifferenz definiert keine Strategien und erfordert deshalb einen
starken politischen und wohl auch kreativen Diskurs, jedenfalls einen
starkeren als Jonas selbst zuzugestehen bereit war.

d. Verantwortung fiir die Vergangenheit

Eine Zukunftsethik kommt an der Frage nicht vorbei, wie eine ethisch
relevante Beziehung der Gegenwart zu den Menschen der Vergangen-
heit aussieht, die einst eine Zukunft hatten, derer sie jedoch dadurch
beraubt wurden, dass sie zu Opfern der Geschichte gemacht worden
sind. Diese Frage kann, um Anschluss an Jonas’ Ethik zu finden, zu-
nédchst als Problem der technologischen Zivilisation formuliert wer-
den. Ich erinnere daran, dass Herbert Marcuse das Dritte Reich als
eine » Technokratie« (Marcuse 1941, 337) gedeutet hat. Dem entspre-
chend versteht Hannah Arendt in ihrem Buch Adolf Eichmann als ei-
nen Technokraten, der noch aus heutiger Sicht uniiberschaubare Kata-
strophen mitverursacht hat. Wie sich hier der Einfluss von Heideggers
Technikkritik auf Marcuse und Arendt geltend macht, mochte ich nicht
diskutieren. Wichtiger sind die Rudimente, die sich bei Jonas hinsicht-
lich einer Verantwortung fur die Vergangenheit finden lassen und die
etwa eine »Zeugenschaft« fur die »groflen Gequilten« (Jonas 1979,
3871) betreffen.

Jene Rudimente enthalten die Arbeiten, die sich ausdriicklich mit dem
Verhiltnis zur Vergangenheit beschiftigen, sei es mit dem Verhaltnis von
Vergangenheit und Wahrheit oder sei es mit dem Gedenken an Ausch-
witz im Angesicht Gottes.

123

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

Fiir Jonas ist das Sein der Vergangenheit eine Frage der »Priasenz des
Gewesenen« (Jonas 1992, 175), dessen Gegenwirtigkeit von einer »Zeu-
genschaft fur Vergangenes« (ebd., 178) abhingig ist. Diesen fruchtbaren
Gedanken bettet Jonas nun in die Suche nach einem »ewigen Gedicht-
nis« (186) ein. Wir beriihren hier die Gretchenfrage nach dem Status der
Theologie. Diese fur keine wahrhafte Ethik auf der Welt leicht zu beant-
wortende Frage mochte ich hier allerdings stark abkiirzen. Der im Zu-
sammenhang mit einem Gedenken an Auschwitz eingefiihrte Mythos
vom Gottesbegriff (das ist sicherlich ein Paradox!) ist kein inkonsequen-
ter Gottesbeweis, wie Reinhard Low meinte (vgl. Low 1994), sondern
die Einsicht in das Gewicht der, wie Albrecht Wellmer betont, » Endlich-
keit des Menschen« (Wellmer 1992, 253). Die Gegenwart tragt die Ver-
antwortung fiir die Bezeugung der Vergangenheit. Das heifSt: Verantwor-
tung fiir die Bezeugung der Gewesenheit anderer Menschen, denen etwas
widerfahren ist. Von dieser Verantwortung hingt die Wiirde des gewe-
senen Lebens ab. Die Nicht-Indifferenz gegeniiber der Vergangenheit
grundet in einer doppelten Schuld: Wir schulden denen Dank, die gehol-
fen haben, uns zu denen zu machen, die wir heute sind und: Wir schul-
den denen Erinnerung, die zu Opfern gemacht worden sind, wenn auch
nicht durch uns personlich, so doch durch die Stiftung unserer Tradition.

e. Verantwortung der Gegenwart und in der Gegenwart

Zukunft und Vergangenheit verweisen auf die Gegenwart, wie Husserl
hervorhebt. In der Ethik gilt, dass die Verantwortung fiir die Zukunft
und die Vergangenheit ohne Verantwortung der Gegenwart in der Ge-
genwart nicht moglich wire. Das Kernstiick der Verantwortung ist des-
halb die Nichtindifferenz der Gegenwart. Sie ist es, die sich der Verant-
wortung nicht entziehen kann und daher anzuerkennen hat, dass sie als
Gegenwart fur die Zukunft verantwortlich ist und zwar mit Hinblick auf
die Verschuldung gegentiiber der Vergangenheit. Die Zeit der Verantwor-
tung uberschreitet die Konzentration auf die Gegenwart, wie sie von der
bisherigen Ethik praktiziert worden ist und erstreckt sich nun auf jene
»drei in der Zeitlichkeit implizierten Richtungen« (Ricceur 1996, 356).

Das Dasein ist gleichermafSen definiert durch eine Zugehorigkeit zu
Welt und Natur, durch einen Abstand des Machtvorsprungs und durch
Verantwortung und zwar »fur« das Sein und »vor« (Jonas 1992, 131)
dem Sein. Aber wieso sollte mich das in der Gegenwart tiberhaupt et-
was angehen?

Jonas fiihrt hier die ethische Figur des Anrufs oder » Appells« (Jonas
1979, 29) ein. Er spricht auch von einem »Anspruch auf Sein« (ebd.,
84), der »an mich« (Jonas 1992, 131) ergeht und »mich meint« (ebd.,
132). Es handelt sich dabei insofern um eine heteronome Affektion (vgl.

124

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK OHNE METAPHYSIK

Jonas 1979, 170), als dieser Anspruch nicht auf die Autonomie des Da-
seins reduzierbar ist. Jonas hebt ausdriicklich hervor: eine » Andersheit
nimmt von meiner Verantwortung Besitz und keine Aneignung ist hier
intendiert« (ebd., 166) Ich bin ethisch gebunden, weil mich der » Anruf«
des Seins »in seine Pflicht nimmt« (Jonas 1992, 132). Man konnte hier
von einem Faktum des »Ontologischen Imperativs« (ebd., 141) spre-
chen, oder besser von einem Faktum der Imperativitit. Die Grundsitu-
ation der Verantwortung ist notwendigerweise asymmetrisch, weil man
vom Sein keine Gegenleistung erwarten kann, jedenfalls keine, wie sie
die Reziprozititstheorien seit Aristoteles verlangen.

f. Ethik obne Metaphysik

Ich wirde diese Gedanken zur Imperativitat gerne so verstehen, dass ein
Unterschied zwischen Ontologie und Metaphysik gemacht werden kann.
Das Dasein wire dann in ethischer Hinsicht dadurch definiert, auf den
Anruf und Anspruch des Seins eingehen zu mussen. Dieser Anspruch ist
kein Geltungsanspruch, den wir mit der Rede erheben, sondern ein An-
spruch, der an uns ergeht und durch den sich das Dasein gegenwirtig auf
die Spur derer gestellt vorfindet, die zu eigener Rede nicht machtig sind,
wie eben die Menschen der Vergangenheit (die Opfer von Tschernobyl)
oder die kinftigen Generationen. Das Dasein tut im Leben, was immer
es tut, allerdings in eine Verantwortung gestellt, deren Reichweite der er-
wihnten Zeit entspricht. Wie wir die Verantwortung erfillen, ist damit
aber noch nicht gesagt. Eine metaphysische Ordnung, die das festlegen
wollte, ist abzulehnen, auch gegeniiber Jonas. Die Weise der Verantwor-
tungsausiibung kann heutzutage nur der Gegenstand politischer Diskur-
se und des offentlichen Gebrauches der Vernunft sein.

Die Bedeutung von Jonas” Anliegen wird deutlich, wenn wir noch ein-
mal zuriickblicken. Etwa 20 Jahre vor der Erstpublikation des Prinzips
Verantwortung stellte Arnold Gehlen fest, dass die Ethik die Seele im
technischen Zeitalter im Stich lasse. Fur den Fortschritt und dessen Fol-
gen sei »niemand verantwortlich« (Gehlen 1961, 139f) zu machen, da
die Ethik nur die jeweilige Gegenwart abdecke. Eine, wie Gehlen aus-
driicklich feststellt, »Ferneethik der Verpflichtung gegen nicht Anwe-
sende« (ebd., 140) wire hingegen noch nicht in Sicht und deshalb umso
notwendiger.

Jonas hat eine Antwort auf dieses Problem gegeben. Sie besagt, dass
wir Verantwortung tragen fiir alle Lebewesen, ohne von diesen de jure
eine Gegenleistung verlangen zu konnen. Die den Gnostikern versagte
Erfahrung, nimlich das Heimischwerden in der Welt ist im Zeitalter der
Technologie an die Ubernahme dieser Verantwortung gebunden, wel-
che fiir uns eine permanente Uberforderung darstellt. Der positive Sinn

125

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

dieser Uberforderung bedeutet, dass es mehr zu verantworten gibt als
zu tun moglich ist. Die Politik bleibt in der Verantwortung, die keine
abzahlbare Schuld ist, auch nicht durch ein ontologisch fragwiirdiges
piecemeal-engineering. Zukunftsverantwortung ist eine rationale Aufga-
be, die sich nicht in einem sozialtechnologischen Versicherungs- und Vor-
sorgestaat erschopft. In diesem Sinne ist Demokratie eine Vertagte. Zu-
gleich steht die auf die Zukunft geworfene Gegenwart in der Schuld der
Vergangenheit. In diesem Sinne ist die Demokratie eine Nachtrigliche.

g. Fiinf offene Fragen

Meine durchaus eigenwillige Darstellung lasst mindestens finf Fragen
unbeantwortet. Sie betreffen jeweils das Verhaltnis von (1) Sein und Soll,
(2) Jemand und Etwas, (3) Verpflichtung und Freibeit, (4) Leben und Da-
sein, (5) Jonas und Levinas. Ich beschranke mich auf eine kurze Skizze.

Zunichst einmal gilt, dass der Dualismus von Sein und Sollen kein
Dogma darstellt, sondern ein Konzept, das in David Humes Lehre des
moral sense Sinn macht. Seit Hume wird dieser Dualismus als Differenz
von deskriptiven und priskriptiven Sitzen behandelt. Mit einer blofsen
Analytik als Unterscheidungskriterium ist es hier allerdings nicht getan,
wie der Sprechakttheoretiker Searle gezeigt hat. Hans Jonas kann einen
Dualismus von Sein und Sollen seinerseits nicht akzeptieren, sofern er
beinhaltet, dass das Sein als solches ethisch wertlos ist (vgl. Jonas 1994,
4ortff). Eine Reduktion des Sollens auf das Sein ist hingegen auch pro-
blematisch, weil sie auf eine Metaphysik hinausliefe. Wenn wir mit Paul
Ricceur den Ubergang vom Prinzip Leben zum Prinzip Verantwortung
als »wichtigen Schlussel« (Ricceur 1992, 314) betrachten, dann wire es
tiberlegenswert, ob jener Anspruch, der das Dasein affiziert nicht als der
Ausdifferenzierung von Sein und Sollen vorgangig angesehen werden
konnte. Der Anspruch hitte den schon mehrfach erwihnten Status der
Nicht-Indifferenz. Indem er mich anspricht, lasst er mich nicht-gleich-
gultig. In der Folge dieser Sichtweise konnten die seit Heidegger alter-
nativ diskutierten Bereiche von Ethik und Ontologie zusammengesehen
werden, vielleicht im Ausgang von einer »Ontologie der Andersheit«
(Ricceur 1996, 389; Schnell 2001, 248ff).

Eine weitere offene Frage lautet: Fur wen oder was bin ich eigentlich
verantwortlich? Gilt meine Sorge konkreten Menschen, der Menschen-
gattung oder dem Sein? Bin ich fiur jemanden oder fiir etwas verantwort-
lich? Jonas schwankt zwischen beiden Motiven. Das muss kein Nachteil
sein, wenn es zu zeigen gelange, dass der an das Dasein gerichtete An-
spruch von sich aus der Unterscheidung zwischen Jemand und Etwas vo-
rausginge. Dann stiinde eine Debatte mit Husserl und Levinas an, da bei-
de die Fremderfahrung auf die Unterscheidung der Andere/das Andere

126

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNF OFFENE FRAGEN

grunden. Diese Debatte wiirde wiederum Riickwirkungen auf den Be-
griff der Verantwortung und auch der Vulnerabilitit haben (vgl. dazu:
Ricceur 1994, 61ff).

Auflerdem stellt sich die Frage, in welchem Mafe die Nicht-Indiffe-
renz des Anrufs, der das Dasein affiziert, unausweichlich ist. Auch hier
ist ein Schwanken zu verzeichnen. Der Sache nach geht es, wie Jonas
wohl selbst erkennt, um eine bestimmte Dimension des Verhaltnisses von
Autonomie und Heteronomie (vgl. Jonas 1979, 170f). Konkret gefragt:
wird das Dasein nun affiziert oder handelt es sich nur um eine »Selbst-
bereitung zu der Bereitschaft, sich affizieren zu lassen« (ebd., 65), wie
es im Zusammenhang der Heuristik der Furcht heifSt? An dieser Stelle
musste die Debatte zwischen Kant und Jonas noch einmal aufgenom-
men werden. Das Thema wire die Unmaoglichkeit einer reinen Selbstver-
pflichtung, von der Hobbes sagt: Wenn alle Verbindlichkeit auf Selbst-
verpflichtung beruht, dann kann man sich auch entscheiden, sich nicht
zu verpflichten. Der Zugang zum Ethischen wire wie in Kafkas Prozess
fur immer versperrt.

Jonas antwortet auf die Frage, ob sich das Leben als rein an-sich Seien-
des verstehen lisst (Biologie) oder durch eine Geworfenheit (Heidegger).
Ich bin, wie beschrieben, bei Jonas auf das Motiv einer Differenz gesto-
fen: Das Dasein findet sich als dem Sein, der Geschichte und der Na-
tur zugehorig vor und zwar aus der Position eines Abstandes und einer
Distanz, die nicht nur Macht auszuiiben, sondern auch Verantwortung
zu tibernehmen ermoglicht. Wenn Jonas in diesem Zusammenhang ge-
legentlich betont, dass uns die Evolution etwas sage (Jonas 1992, 11ff)
miissten, um ein rechtes Verstindnis zu gewinnen, drei Dinge voneinan-
der unterschieden werden. Zunichst wird betont, dass die Naturphilo-
sophie Basis der Ethik sein konnte. Weiterhin ist die Frage, was uns die
Evolution sagt, nur im Durchgang durch den Konflikt der Interpretati-
onen zu kliren. SchlieSlich soll festgehalten werden, dass uns die Na-
tur tiberhaupt etwas angeht. Diese Nicht-Indifferenz verbindet Natur,
Mensch und Ethik miteinander, allerdings im Licht einer Grenze. Sie
muss namlich das, was im Zeichen der Nicht-Indifferenz zu tun wire,
den Institutionen, der Politik und dem Recht iiberlassen. In diesem Sek-
tor hat das Gesamtwerk von Jonas nicht sehr viel zu bieten! Die Poli-
tik wird durch einen Ethizismus dirigiert. Sie soll Werte strikt und ohne
Kompromisse zuzulassen, umsetzen. Als ultima ratio befurwortet Jonas
eine undemokratische Tyrannei, die »der Freiheit eine Pause« (Jonas
1992, 146) verschafft. Denn »Tyrannei ist immer noch besser als der
Untergang.« (ebd., 145). Ein Eigengewicht des Politischen, wie wir es
bei Castoriadis und Lefort finden konnten, ist Jonas fremd. Jonas ist ein
Ethiker ohne Politik!

SchlieSlich bleibt noch einmal die Frage der Verbindlichkeit der Ethik
anzusprechen. Woher weif$ ich, wie erfahre ich, dass ich gemeint bin?

127

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

Hobbes griindet die Verbindlichkeit auf eine freie Entscheidung, die
ich jederzeit wieder umstoflen konnte. Levinas denkt ganz im Gegen-
teil das Dasein als in Verantwortung eingesetzt. Bei Jonas findet sich,
wie schon beschrieben, das Motiv des Appells oder Anrufs, allerdings
vor dem Hintergrund einer in diesem Punkt unentschiedenen Ontologie.
Die Transzendenz des Seins oder eine Ontologie der Andersheit ist bei
Jonas natiirlich kein radikales Motiv. Aber ein Sein, das einen Anspruch
an mich stellt, miisste eine Selbstdifferenz in sich enthalten, die von den
Bahnen der klassischen Harmonie des Seins abweicht. Die Affizierung
durch den Anruf trifft bei Jonas merkwiirdigerweise nicht auf das Ho-
ren (Kant, Levinas), sondern auf das Sehen (vgl. Jonas 1994, 233ff), an
dem wiederum eine eigene Art von Passivitat (Husserl) herausgearbeitet
werden miusste.

h. Verhiltnis zur Diskursethik

Zum Abschluss mochte ich kurz auf das Verhaltnis zur Diskursethik
eingehen, um klaren zu konnen, welchen Typus von Ethik Hans Jonas
vertritt.

Fiir Jonas ist die Elternschaft bekanntlich das »Urbild aller Verant-
wortung« (Jonas 1979, 234). lhr sei der »Fortfall der Reziprozitat«
(ebd., 84) eigen. An dieser Stelle setzt der Kommentar der Diskursethik
mit dem Argument ein, dass Verantwortung durch das formale Prinzip
der verallgemeinerten Gegenseitigkeit zu begriinden sei (vgl. Apel 1988,
196ff). Begriindung sei Letztbegriindung und besage, dass wenn ein Sub-
jekt argumentiert, die Ethik der idealen Kommunikationsgemeinschaft
und damit die »Vernunft des intersubjektiv giiltigen Denkens« (ebd.,
255) bereits notwendigerweise anerkannt worden ist. Wer dem wider-
spricht oder zuwiderhandelt begeht einen »Selbstwiderspruch« (256),
der wiederum eine differenzierte Taxonomie zulasst. Die Diskursethik ist
eine Fortsetzung der formalen Logik mit anderen Mitteln. Als Argumen-
tationsethik richtet sie sich, wie der in Stein gemeifselte Satz von Haber-
mas sagt, an »sprach- und handlungsfahige Subjekte« (Habermas 1991,
219). Und was ist mit den anderen Lebewesen?

Aristoteles, der Erfinder der Theorie vom Selbstwiderspruch, sagt: Wer
die Grundsitze der Logik nicht beherzigt, sinkt auf das Niveau einer
Pflanze herab (vgl. Met. 1006 a 10ff). Die Verbannung aus der Logik
hat vier Konsequenzen: von Pflanzen erwartet man nichts, sie konnen in
keinem Reziprozitatsverhaltnis zu mir stehen, sie sind das Vorbild des
permanent vegetative state wie es in der Medizin heifSt und sie gehoren
nicht in den Schutzbereich des Ethischen. Von der Reziprozitdtsethik
werden nur sprach- und handlungsfihige Subjekte als sie selbst beach-
tet, andere Lebewesen sind nur assoziiert, da keine stindigen Mitglieder

128

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERHALTNIS ZUR DISKURSETHIK

im Schutzbereich des Ethischen. Aus Sicht einer Ethik der Heilberufe, die
Jonas stets ein Anliegen war und wie sie heute im Ausgang von Jonas
konzipiert wird, ich verweise nur auf die Heilpidagogik und auf die
Pflegewissenschaft, lautet die Konsequenz aus alldem: kranke, behin-
derte und pflegebeduirftige Menschen fallen aus dem Schutzbereich des
Ethischen heraus.

Wenn Habermas spater im Zusammenhang mit der sogenannten libe-
ralen Eugenik erklart, dass Lebewesen auch dann unverfiigbar sein kon-
nen, wenn sie nicht den Status sprach- und handlungsfihiger Subjekte
besitzen, dann handelt es sich hier um eine, vielleicht sogar begriiflens-
werte theoretische Inkonsequenz, die daher riihrt, dass der Diskursethik
nun auch noch der Wertbegriff des Pragmatismus einverleibt werden soll
(vgl. Schnell 2002).

Hans Jonas vertritt den Typus einer Achtungs- und Schutzethik, die
die Schutzwiirdigkeit nicht an den Nachweis des richtigen Gebrauchs
der Logik kniipft. Sie beginnt mit der Zumutung der Verantwortung,
auch und gerade in asymmetrischen Situationen. Asymmetrie ist natiir-
lich nicht alles, sie kann und soll Gleichberechtigung und -behandlung
nicht ersetzen, sie ist aber ein unverzichtbarer Ausgangspunkt dafiir, dass
der Schutzbereich des Ethischen auf und durch die Zeit der Verantwor-
tung ausgeweitet werden kann. Hans Jonas ist ein Griindervater fir uns
und unsere heutigen Projekte, die sich in Wissenschaft, Politik und Ge-
sellschaft einsetzen fiir eine nichtexklusive Ethik zugunsten derer, die an-
ders sind als wir selbst (vgl. Schnell 2017).

Die Zeit der Verantwortung ist auf alle Dimensionen der Zeitlichkeit
zu beziehen: Gegenwart, Vergangenheit, Zukunft. Damit wird das Ethi-
sche zur Grundhaltung schlechthin. Wir werden das Anliegen von Hans
Jonas, den Schutzbereich des Ethischen tiber die Differenz von Person
und Sache hinaus zu erweitern, beibehalten und uns Bruno Latour zu-
wenden. Von ihm mochten wir wissen, wie eine 6kologische Politik aus-
sehen konnte, die sich aus den Zwingen eines Ethizismus befreit hat und
deshalb auch einen politischen Beitrag zum Verstindnis von Demokra-
tie leisten kann.

129

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16) B. Latour:
Das Terrestrische als Politik-Akteur

»Jedes Buch ist der Tod eines Baumes. «

(Saint-John Perse, Seemarken)

Das Verhiltnis zwischen Ethischem und Politischem ist ein Spannungs-
feld. Beide konnen nicht aufeinander reduziert werden, wie wir bei der
Beschiftigung mit Emmanuel Levinas gesehen haben. Es gibt jedoch im-
mer wieder Vorschlige, eine der beiden Relata als Primat anzusehen. Fiir
Cornelius Castoriadis ist es zweifellos das Politische. Im Werk von Hans
Jonas begegnen uns eine Ethik, die ihren Schutzbereich tiber das Huma-
ne hinaus erweitert, die aber keine politische Philosophie hat und da-
her zu einem ethischen Rigorismus neigt, der sogar inhuman oder doch
zumindest undemokratisch werden kann. Bruno Latour zufolge ist die
Okologiebewegung gescheitert, weil sie es nicht geschafft hat, die 6ko-
logische und die soziale Frage miteinander zu verbinden und sich statt-
dessen nur auf das Schicksal »kleiner Vogel« (Latour 2018, 69) konzen-
triert hat. Wir benotigen nicht nur eine Ethik, sondern auch eine Politik
der Natur. Denn der »Fluss, in den das Wirtschaftsunternehmen seine
Abwisser einleitet«, kann nicht »in eigener Sache klagen«, sondern er
muss »sich vertreten lassen« (Meyer-Abich 1984, 165). Diese Vertretung
ist der Spielraum fiir das Politische gegentiber dem Ethischen. Wir be-
ginnen unsere Skizze mit einer Offnung der Vulnerabilitit von Mensch,
Tier und Natur.

Merleau-Ponty vermerkt in seinen Vorlesungen tiber die Natur, dass
es darauf ankomme, einen anderen Begriff der Natur auszuprobieren. Er
kniipft zu diesem Zweck an die vorsokratische Naturidee an. Die Na-
tur sei demnach als Element zu verstehen und das heifst als das, »worin
wir sind, als das, womit wir vermischt sind. Die Natur ist also das, wo-
rin wir sind, sie ist Mischung und nicht das, was wir aus der Ferne be-
trachten« (Merleau-Ponty 2000, 174) und beherrschen. Merleau-Ponty
ist auf der Suche nach einer neuen Ontologie gewesen und damit auch
nach einem anderen Verstindnis von Natur und von Leiblichkeit. Unser
Leib ist Bedingung der Moglichkeit des zur-Welt-Sein und dabei durch
eine »Empfindsamkeit« (ebd., 286) gekennzeichnet. Diese Vulnerabili-
tit ist auch eine der Natur, die iiber die in ihr lebenden Menschen ver-
mittelt ist. Die Zukunft der Natur ist wesentlich eine Frage nach der Zu-
kunft des Menschen — und umgekehrt! Heute wollen die Schiilerproteste
um Greta Thunberg und die »Fridays for Future« daraus Konsequen-
zen ziehen. Die Corona-Virus-Krise fiigt der Vulnerabilitit noch eine

130

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE NATUR: VOM WERTLOSEN ROHSTOFF ZUM WERTVOLLEN SCHUTZGUT

Situation hinzu, die die Welt fuhlen lisst, was passiert, wenn das Prinzip
des Wachstums, das als universeller Problemloser Kultur und Fortschritt
ermoglichen soll, ausfillt und wenn dann als einzige Solidaritat mit An-
deren die Distanz tibrig bleibt. Es ist bis jetzt schon ein weiter Weg von
einem neuen Begriff der Natur zu einer Politik gewesen. Bruno Latour
steht an deren Spitze.

a. Die Natur: vom wertlosen Robstoff zum wertvollen Schutzgut

In der Antike steht die Natur bekanntlich tiber aller Technik, welche im
optimalen Falle eine Nachahmung und Vollendung der Natur sein kann.
»Wer ein Haus baut, tut genau das, was die Natur tun wirde, wenn sie
Haiuser sozusagen wachsen liefSe.« (Blumenberg 2015, 86f) Ein Nach-
klang einer Natur, die eine Wahrheit in sich selbst tragt und die der
Mensch zu entritseln hat, ist noch in der Romantik zu vernehmen. Schel-
ling ist ihr Fiirsprecher. »Was wir Natur nennen, ist ein Gedicht, das in
geheimer wunderbarer Schrift verschlossen liegt.« (Schelling 1957, 297)
Es ist nur ein Nachklang, weil die Entzauberung der Natur langst ein-
gesetzt hatte, so dass alle Interpreten des Buches unter Verdacht gera-
ten, »der Natur (ihre) Moral vorschreiben und einverleiben zu wollen. «
(Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése; I, Nr. 9; 11, 572f)

In der Moderne tritt die Vita Activa und mit ihr die Arbeit in den Vor-
dergrund. Arbeit ist ein »Prozefs zwischen Mensch und Natur.« (MEW
23, 192) Darin kommt es zu einer Entwertung der Natur, da die Wertstif-
tung in der Welt durch Arbeit realisiert wird. » Die Natur und die Erde«
sinken ihrerseits zum »wertlosen Rohstoff« (Locke 1986, 2. Abhandl.,
127) herab. In der Moderne wird zudem die Zukunft als Fortschritt the-
matisiert. »In der Neuzeit vergrofSert sich die Differenz zwischen Erfah-
rung und Erwartung ..., genauer, die Neuzeit ldf3t sich erst als eine neue
Zeit begreifen, seitdem sich die Erwartungen immer mehr von allen bis
dahin gemachten Erfahrungen entfernt haben.« (Koselleck 1979, 359)
Fortschritt ist Fortschritt der Technik. Dieser nimmt »keine Riicksicht
auf die Endlichkeit« (Blumenberg 2015, 263) vulnerablen Lebens der
Natur und des Menschen.

Heute leben wir mit einer Paradoxie. Mehr Zugang zur Technik im
Sinne von Digitalisierung und Automobilitit (etwa in Indien) ist eine Zu-
nahme von Chancengleichheit und zugleich eine Zerstérung von Natur.
Gerechtigkeit ist der Tod der Natur.

In den 7oer Jahren des 20. Jahrhunderts erwacht das okologische
Bewusstsein. Die Natur wird als »terra inviolatia« (Blumenberg 20715,
260) aufgefasst um derer Willen die Menschen ihr Anspruchsniveau als
maitres et possesseurs de la nature zu reduzieren bereit sind. Aufgrund
der Vulnerabilitat der Natur gilt es, den Schutzbereich des Ethischen zu

I31

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. LATOUR: DAS TERRESTRISCHE ALS POLITIK-AKTEUR

erweitern. Ethik ist, so Albert Schweitzer, die ins Grenzenlose erweiterte
Verantwortung gegen alles, was lebt.

Die Okologie steht dieser Ethik niher als der Politik. Sie pladiert
fuir einen Verzicht und schneidet damit dem Liberalismus ins Fleisch.
Verzicht in der Humanethik ist ein »urspringliches Nach Ihnen, mein
Herr!« (Levinas 1986, 68) Wie ist nun ein Verzicht in der Naturethik
moglich? Hans Jonas will Verzicht notfalls durch Verbote, die aus Sicht
der Demokratie problematisch sein konnen, erzwingen. Eine Alternative
wire ein Verzicht aus Freiheit, wie er etwa Adorno vorschwebt. »Viel-
leicht wird die wahre Gesellschaft der Entfaltung tiberdriissig und lafst
aus Freiheit Moglichkeiten ungenutzt, anstatt unter irrem Zwang auf
fremde Sterne einzustiirmen.« (Adorno 1983, 207)

Als man in den spaten 8oer Jahren begriff, dass es nicht nur um die
biologische Natur geht, sondern um einen komplexen Prozess, griff man
auf den Begriff der nachhaltigen Entwicklung zuriick. Der Begriff geht
auf den Forstwirtschaftler Carl von Carlowitz zuriick, der bereits im spa-
ten 17. Jahrhundert fiir ein Austarieren von Nachwachsen (Okologie)
und Nutzen (Okonomie) eingetreten ist. Mittlerweile bezeichnet man ei-
nen Prozess als nachhaltig, wenn er okonomisches Wachstum sozial-, na-
tur- und gesundheitsvertriglich versteht und betreibt. Die Lage der Erde
erscheint hier bereits als ein wichtiges Thema. Entwicklung ist nicht nur
Wirtschaftswachstum, sondern auch Befreiung von Leid und Armut, so-
wie Zunahme von Lebensqualitit unter Beachtung der Demographie
(vgl. Miiller 1997). Bruno Latour kniipft an diese Entwicklungen an.

b. Dingpolitik

Bruno Latour, Parteiginger von GAIA, die Erde und Gottheit in einem
darstellt, betrachtet Natur als Teil des Werdens und zugleich Ort des To-
des. Natur ist damit nicht nur Grundlage allen Lebens, sondern auch als
eine res publica im Sinne einer Dingpolitik gemeint.

Dinge sind strittige Angelegenheiten, wie Hannah Arendt sagt, um de-
rentwillen und um die herum man sich versammelt. Sie sind Dinge, die
jeden angehen und heifSen daher »res publicae«. In der heutigen Realpo-
litik sind diese Sachen aufgelost in alternative Fakten und Simulationen
(Jean Baudrillard). Moderne Politik ist dingvergessen. Die Dingverges-
senheit macht Bruno Latour fur 6kologische Krisen verantwortlich. Thr
begegnet eine Dingpolitik im Zeichen der Phanomenologie. » Zuriick zu
den Dingen. « (Latour 2005, 32) Damit gewinnt der alte Slogan » Zuriick
zur Natur« eine ganz neue Bedeutung!

Die Dingpolitik soll ihre Arena in einem »Parlament der Dinge« (ebd.,
57) finden kénnen. Die damit verbundene politische Okologie wagt das
Experiment einer Ausweitung des Politischen auf nicht-menschliche

132

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ERDE ALS ELEMENT DES ETHISCHEN UND ALS AKTEUR DES POLITISCHEN

Wesen und Elemente. »Politik bleibt nicht linger auf Menschen be-
schrankt.« (80) Latours Kritik klagt nicht den Verlust von Werten an,
sie ist vielmehr materialistisch ausgerichtet.

c. Die Erde als Element des Ethischen und als Akteur des Politischen

Die Erweiterung des ethischen Schutzbereiches und der politischen Ge-
staltung nimmt Aspekte der 6kologischen Ethik auf und verleiht ihnen
eine neue Ausrichtung. »Die Natur ist zum Territorium geworden.«
(Latour 2018, 17) Die Erde ist ein Akteur des Ethischen und eine Sache
des Politischen, aber nicht, weil sie natiirliche Grundlagen des menschli-
chen Lebens darbietet, sondern, weil sie ein Quasi-Akteur innerhalb der
buirgerlichen Gesellschaft sein kann. Kant leitet bereits bekanntlich aus
dem Zustand der Erde ethische und politische Pflichten her! Allen Men-
schen steht ein Besuchsrecht im Angesicht anderer Menschen zu und
zwar aufgrund »des Rechts des gemeinschaftlichen Besitzes der Ober-
fliche der Erde, auf der, als Kugelfliche, sie (die Menschen) sich nicht
ins Unendliche zerstreuen konnen, sondern endlich sich doch neben ei-
nander dulden miissen.« (Kant Werkausgabe XI, Zum ewigen Frieden,
BA 41/2) Die Erde bietet nur begrenzten Platz, sie existiert nicht ewig,
sie ist vulnerabel. Das Sosein der Erde bedingt bestimmte Pflichten des
Menschen. Hospitalitit ist Element einer Geoethik.

»Die politische Okologie ist eine objektzentrierte Politik.« (Latour
2018, 64) Bruno Latour will nicht, dass der Mensch aus ethischen Griin-
den in die Natur zuriickgeht, wohl aber, dass er auf die Natur zuriicksieht,
wenn er sagt, dass wir heute die von Kant schon tangierte Problematik
der Migration (im Europa des 18. Jahrhunderts herrschte die sogenann-
te Landflucht) mit sozialer Ungleichheit und der Sorge um das Klima ver-
binden miissen. Dann konnen wir »das Terrestrische als neuen Politik-Ak-
teur« (ebd., 51) verstehen. Latour geht tiber die klassische okologische
Ethik hinaus. Wihrend die alte Ethik sich auf das Ethische konzentrierte
und damit in den letzten 40 Jahren in Konkurrenz mit anderen 6ffentli-
chen Themen wie die militarische Nachriistung, der religiose Fundamen-
talismus, der Neoliberalismus oder die digitale Revolution um politische
Aufmerksamkeit wetteiferte (und dabei oft unterlag), ist heute deutlich,
dass die Probleme zusammen gesehen werden miissen. Migration, Klima,
Ungerechtigkeit verweisen aufeinander. Sie bestimmen unser Territorium.

Das Territorium definiert Latour als »gemeinsame Welt.« (ebd., T0) Sie
ist bedroht, was bedeutet, dass Verbundenheit, Lebensweise, Boden, Ei-
gentum, Bewohnbarkeit und teilbarer Platz unter den Augen desinteres-
sierter und verantwortungsloser Politiker wie Donald Trump schwinden.
Latour bt Kritik an der politischen Reprasentation durch Eliten, die das
Projekt einer fur alle gemeinsamen Zukunft aufgegeben haben. Von nun

133

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. LATOUR: DAS TERRESTRISCHE ALS POLITIK-AKTEUR

an trennen Zaune Linder voneinander, treten Lander durch politische
Exits aus Gemeinschaften aus, verlassen Migranten ihre Lander in Not.

d. Erweiterung des Politikverstindnisses

Latours Verteidigung der Erde kommt ohne Blut, Boden und Nation aus,
denn er empfiehlt angesichts der Krise, zwei durch die Moderne wider-
spruchliche Bestrebungen miteinander zu verbinden. Demnach miisse
man »sich einerseits an einen bestimmten Boden binden und andererseits
weltbezogen werden.« (20) Das Gesamtwerk von Georg Simmel zeugt
davon, dass beide Bestrebungen in der Moderne auseinandertreten. Umso
visiondrer ist Latours Empfehlung. Latour fiigt dem Verstandnis von De-
mokratie als »Erinnern-Nichtvergessen-Ankniipfen« den Zweiklang von
»Boden-Welt« hinzu.

Wir kennen drei tibliche Alternativnarrationen: entweder den Sprung
ins Globale oder die Verteidigung von Erde und Heimat. »Wo wollen
wir armen Menschen sein, wenn es keine Erde giabe? Was hatten wir
noch, wenn wir dieses Schone und Gute nicht hitten? Wo sollte ich
sein, wenn ich nicht hier sein diirfte? Hier habe ich alles, und anders-
wo hitte ich nichts.« (Walser 2018, 70) Robert Walser bewegt sich
zwischen Globalem und Heimatlichem. Er zdhlt zu den Apologeten
der Erde im Sinne von Heimat und Identitit. Heutzutage gesellt sich
den Narrationen des Globalen und der Heimat noch der Flug ins Di-
gitale hinzu. Dieses AufSererdige sucht sein Heil jenseits der Materia-
litit der Lebenswelt.

Diese Narrationen sind lingst keine Alternativen mehr. Die Politik
Donald Trumps besteht aus zwei Strategien. Das Globale (Freihandel
plus Digitalisierung) und das Lokale (America first hinter Zaunen) wer-
den nicht als Alternativen betrachtet, sondern als komplementare Bewe-
gungen. Sie werden als solche betrieben, bei gleichzeitiger Leugnung des
Klimawandels. Im Unterschied dazu, fordert Latour, dass das Globale,
das Lokale und die Erde in einem Atemzug zu erwihnen sind.

Vor dem Hintergrund der tiblichen Narrationen kiindigt Latour daher
an, dass heute »alles aufs Neue kartografiert werden miisse.« (Latour
2018, 43)

Antworten der politischen Okologie auf das terrestrische Grundpro-
blem der Welt:

a) »Das 19. Jahrhundert war das Zeitalter der sozialen Frage; das 21.
ist das Zeitalter der neuen geo-sozialen Frage.« (76)

b) »Das Terrestrische hingt zwar an Erde und Boden, es ist aber auch
welthaft in dem Sinne, dass es sich mit keiner Grenze deckt und iiber
alle Identititen hinausweist.« (66)

134

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMOKRATIE UND OKOLOGIE

¢) »Das Terristrische ist noch keine Institution, aber bereits Akteur,
dessen politische Rolle eine andere ist als die der Natur der Moder-
nen zugeschriebene.« (104)

d) Akteur auf der Welt ist nicht nur der Mensch, sondern alles »lei-
dens- und reaktionsfihiges Leben« (91), das sich als »Drittes in alle
unsere Handlungen einschleicht.« (96)

e) In Erinnerung an die Institution der Cahiers de Doléances soll eine
»Geo-Grafie der Beschwerden« (112) all die Elemente auflisten, die
unbedingt zu einem bewohnbaren Lebensraum gehoren. Diese in-
klusive Bewegung hitte »alle Lebewesen« (113) zu berticksichtigen.

f)  Als kultureller Hintergrund kommt damit nicht nur Europa, son-
dern mehr als Europa zur Geltung (vgl. Sen 2000). Da das alte Eu-
ropa durch Kriege, Naturzerstorung und gesellschaftliche Exklusi-
onen Schuld auf sich geladen hat, verstehen es diese Situation als
Herausforderung, sich neu zu erfinden.

g) Ethik ist als nichtexklusiver Schutzbereich zu entwerfen. Niemand
soll aus diesem Schutzbereich ausgeschlossen werden. Politik ist als
Gestaltung dieses ethischen Anspruchs selektiv, weil nicht alles, was
fir eine Objektpolitik wichtig ist, in den Mittelpunkt tritt. Wichtig
ist, dass bei aller Selektivitit das Terrestrische nicht vergessen wird.

e. Demokratie und Okologie

Wir wollen den Beitrag Bruno Latours zur Dingpolitik und Geoethik
der Erde in den Dreiklang unseres Verstindnisses von Demokratie ein-
fiigen. Demokratie ist nicht mehr identisch mit Fortschritt und auch
nicht mit technischem Fortschritt im Sinne der Moderne. Heute ist eine
Riicksicht auf Okologie und Natur obligatorisch. Wir hatten in Kapi-
tel 3 die Demokratie definiert als ein Dreiklang aus Erinnern (Fortfith-
rung guter Beispiele der Traditionen), Nichtvergessen (Erinnerung an
Opfer der Geschichte) und als Ankniipfung (an Ungetanes der Vergan-
genheit). Nun gilt es, die Natur in diese Relation einzuflechten. Diese
Erweiterung fugt sich in den Grundtenor einer Sozialphilosophie der
Vulnerabilitdt ein. Auch die Natur ist verletzlich. Daraus folgert Hans
Jonas: »Verantwortung ist die als Pflicht anerkannte Sorge um ein an-
deres Sein, die bei Bedrohung seiner Verletzlichkeit zur Besorgnis wird. «
(Jonas 1979, 391)

Wir kniipfen an den Gedanken der Gewalt gegen Opfer der Geschich-
te an. Diese Opfer miissen nicht nur Menschen oder Tiere sein (vgl. das
Kap. »Das Tier als Person« in: Schnell 2017), es kann sich auch um Na-
tur handeln. Es gibt auch Gewalt gegen Natur! Wenn wir diesen Ge-
sichtspunkt in den Dreiklang einfiigen, dann ergibt sich nachfolgendes
Bild eines erweiterten Demokratieverstandnisses:

135

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. LATOUR: DAS TERRESTRISCHE ALS POLITIK-AKTEUR

Erinnern als Fortfiihrung guter Beispiele der Kultivierung im Sinne ei-
ner Umformung von Natur.

Nichtvergessen als Erinnerung an Naturzerstorung, die der Natur le-
diglich Gewalt angetan hat.

Ankniipfung an Moglichkeiten der Renaturierung, so dass auch fir
Tiere 6kologische Nischen zum Leben geschaffen werden.

136

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17) Das Ethische und das Politische.

Sozialphilosophie am Leitfaden der
Vulnerabilitat

Die nachfolgenden Thesen erklaren die Abbildung und fassen die Grund-
annahmen der Sozialphilosophie der Vulnerabilitit zusammen.

I.

Vulnerabilitat bezeichnet eine grundsitzliche Verletztlichkeit, die
alle leiblichen Wesen bestimmt. Ich erfahre die Anderen und die
Welt, indem sie mir widerfahren. Darin liegt eine Vulnerabilitit, die
nicht aufzuheben ist.

Vulnerabilitit ist eine Universalie, die der Differenz von Krankheit
und Gesundheit vorausgeht.

Vulnerabilitat kann als Leitfaden einer Sozialphilosophie betrachtet
werden, weil sie als Universalie den lebendigen Bestand des Seins cha-
rakterisiert. Menschen, Tiere, Pflanzen und (in gewisser Hinsicht) auch
die Erde sind leibliche Wesen und zahlen damit zum Bestand des Seins.
Mit der Geburt stof8t der Mensch auf Mitgeschopfe (Menschen, Tie-
re, Natur), zu denen er ein verniinftiges Verhiltnis aufzubauen hat.
Dieser Aufbau wird durch zwei Krifte mitbestimmt: das Ethische
und das Politische.

Das Ethische ist das Faktum, dass eine Nichtindifferenz gegenuber
vulnerablem Leben existiert. Das Politische ist die Weise, wie auf das
Faktum geantwortet werden kann.

Das Ethische ist der Anspruch, die Beziehungen zu sich selbst und
Anderen nichtexklusiv zu gestalten, so dass niemand aus dem
Schutzbereich von Achtung und Wiirde ausgeschlossen wird. Das
Politische ist die Gestaltungsmacht, Institutionen zu kreieren und
Entscheidungen zu fillen, die auf den ethischen Anspruch eingehen.
Das Ethische und das Politische bilden ein Spannungsfeld.

Die Griindung einer Institution zieht das Problem einer verletzen-
den Stiftungsgewalt nach sich.

Auch die Demokratie hat eine gewalttatige Geburt. Die Demokra-
tie ist zugleich die Form fiir die das durch Ausschluss Verletzte nicht
schlechthin ausschliefSenswert ist und auf alternativen Wegen zur
Sprache kommen kann.

Demokratie ist der gelebte Widerstreit zwischen Erinnerung an die
Grundungstradition, Unterbrechung dieses Eigenen und Ankniip-
fung an Ungetanes der Vergangenheit. Diesen Widerstreit gilt es zu
bezeugen. Ein Hoffen auf Ganzheit, Unendlichkeit und Versohnung
ist vergeblich und unnotig.

137

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE

Inhalt: DEMOKRATIE ALS

Fortfithrung als Einldsung
Widerstreit Unterbrechung des ethischen
Ankniipfung Anspruchs

Form: Delegation €+ direkte Demokratie

Anspruch: Gestaltung des ethischen Anspruchs

DAS POLITISCHE

A

N > \Spannungsfeld,/” ~_ ">~__“~

\ 4
DAS ETHISCHE

Anspruch: nichtexklusiver Schutzbereich

Adressaten: Mensch, Tier, Natur
vulnerables Leben

138



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IO.

IT.

I2.

13.

14.

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE

Demokratie ist die politische Einlosung des ethischen Anspruchs auf
Nichtexklusivitit.

Die Form der Demokratie ist das Spiel zwischen reprisentativer und
direkter Demokratie. Direkt ist die Demokratie, wenn ihre Impulse
von der Zivilgesellschaft ausgehen. Reprisentativ ist sie, wenn der
Staat der Gesellschaft einen Schritt vorangeht. Die Rede von einem
Spiel besagt, dass die Demokratie die Bewegung zwischen beiden
Modi ist, ohne in einer definitiven Endgestalt zur Ruhe zu kommen.
Der Ort der Macht ist leer.

Der Inhalt der Demokratie ist das Politische der Zivilgesellschaft
und des Staates. Das Politische ist auf das Ethische bezogen, es wird
von ihm aber nicht determiniert. Das Politische ist kreativ, weil es
Antworten, die auf das Ethische eingehen, erfindet. Dazu nutzt es
Gestaltungsspielraume, die sich ergeben, weil in der Politik Ent-
scheidungen zu fillen sind, die nur selten auf zureichenden ethi-
schen Griinden basieren. Autoritit, Kreation und Macht kommen
in der Liicke zwischen Entscheidungen und ausfihrenden Hand-
lungen zur Geltung. Darin liegt der Eigensinn des Politischen ge-
genuber dem Ethischen.

Damit eine 6kologische Perspektive in der Demokratie zur Geltung
kommen kann, muss sie politisch und nicht allein ethisch bestimmt
sein. Wahrend die Ethik zum inhumanen Rigorismus neigt, kann
das Politische diesen Engpass umgehen. Wir benotigen nicht nur
eine Ethik, sondern auch eine Politik der Natur. Denn der Fluss,
in den das Wirtschaftsunternehmen seine Abwaisser einleitet, kann
nicht in eigener Sache klagen, sondern er muss sich vertreten las-
sen. Diese Vertretung ist der Spielraum fiir das Politische gegentiber
dem Ethischen.

Verzicht in der 6kologischen und nachhaltigen Ethik basiert nicht
auf undemokratischen Verboten, sondern auf Freiheit. Vielleicht
wird die wahre Gesellschaft der Entfaltung tiberdriissig und lasst
aus Freiheit Moglichkeiten ungenutzt, anstatt unter irrem Zwang
auf fremde Sterne einzustiirmen (Minima Moralia, S. 207).

139

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 26.01.2026, 05:31:08.



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 26.01.2026, 05:31:08.



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 1: Der philosophische Diskurs
der Endlichkeit

Die Analytik der Endlichkeit, die Michel Foucault durchgefiihrt hat, be-
zeichnet einen fiir die Ethik und auch die Politik wichtigen Einschnitt.
Mit der Abkehr vom Streben nach dem Unendlichen taucht die »End-
lichkeit des Menschen« (Foucault 1974, 379) auf. Und mit ihr das Pro-
blem der Vulnerabilitit. Dieser Ubergang kann an der Entwicklung der
Phianomenologie von Husserl zu Merleau-Ponty nachvollzogen werden.
Merleau-Pontys Abkehr von Husserls Telos der Unendlichkeit als We-
senskern der Identitit Europas fithrt zur Anerkennung der Endlichkeit
und damit zur Einsicht in die Unvermeidlichkeit von mancher Gewalt
gegenuber vulnerablem Leben. Damit ist die Stunde des Ethischen und
des Politischen angebrochen! Die Endlichkeit des Menschen und damit
auch der Tod des Menschen, den Foucault in bestimmter Hinsicht im
Auge hatte, werden zu Herausforderungen fir den Logos. Die nachfol-
genden Uberlegungen bieten eine Skizze des philosophischen Diskurses
der Endlichkeit, welcher ein Hintergrund der Sozialphilosophie der Vul-
nerabilitat ist.

a. Die Endlichkeit und der Anfang als Mysterium

Die Endlichkeit resultiert aus der Sterblichkeit und Sterblichkeit ist ein
Mysterium. Mysterien sind Gewissheiten, die nicht vollig rational er-
klart werden konnen. Wenn ich als Prifinstanz die erste Person Singu-
lar, Ich, also mich, also das, was ich selbst aus eigenen Kriften einse-
hen, erkennen und fithlen kann, wihle, dann ist meine Geburt und die
Tatsache, dass ich lebe, ein erstes Mysterium. Ich schreibe diese Zeilen,
also lebe ich. Und warum lebe ich? Weil meine Eltern mich gezeugt ha-
ben und meine Mutter mich am meinem Geburtstag geboren hat. Wo-
her weif$ ich das? Nicht aus mir selbst. Die gewiahlte Priifinstanz ver-
sagt hier bereits. Maurice Blanchot folgert daraus konsequenterweise,
dass der Augenblick meiner Geburt und der meines Todes wesensmafSi-
ge Un-moglichkeiten sind. Ich kann medizinische Tests oder die Berich-
te von Anderen, den Eltern oder das Geburtsregister befragen. Gewiss-
heit erlange ich dadurch auch nicht. So stellte sich heraus, dass ich einen
Monat spater geboren bin als urspringlich angenommen und in meinem
Kinderausweis notiert wurde. Ich kann das glauben oder nicht. Gewiss-
heit habe ich keine!

Jean-Paul Sartre versichert zu Beginn seiner Autobiographie Die Wor-
ter, er sei im Alter von neun Monaten gewaltsam entwohnt worden. Man

143

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 1: DER PHILOSOPHISCHE DISKURS DER ENDLICHKEIT

fragt sich, woher der fiinfzigjahrige Erwachsene, der seine Lebensge-
schichte niederschreibt, ein Bewusstsein davon hat, was er wenige Mo-
nate nach seiner Geburt leibhaftig erlebt hat. Die Erinnerung seines ei-
genen Gedichtnisses wird kaum soweit zuriickreichen!

Die Befragung der eigenen Erinnerung geht zurtick an einen eher dif-
fusen Anfang. Meine fritheste Erinnerung ist in Rot getaucht, lautet der
erste Satz in Elias Canettis Autobiographie. Der Erwachsene befragt sein
Gedachtnis und erhalt als Antwort ein Gefiihl, eine Atmosphire, die mit
einer Farbe verbunden ist. Das Gefiihl ist nicht exakt, eher diffus. Canetti
kann nicht sicher sein, dass dieses Rot definitiv mit dem iltesten fiir ihn
erinnerbaren Ereignis verbunden ist. Ich erinnere mich an die Rote der
Kindheit. Eine andere Erinnerung zeigt mich auf einer Decke im Garten
der GrofSeltern. Was hat zuerst stattgefunden? War die Rote der Kind-
heit in der Kindheit auch schon rot? Oder hat erst der Erwachsene, der
sich erinnert, ihr einen Rotstich versetzt?

Es gibt Anfinge. Sie sind jedoch von einem Mysterium umgeben. Am
14. Juli 1789 geschah in Paris keineswegs die Franzosische Revolution!
Es passierten vielmehr verschiedene Dinge, die spater, als man sah, was
sich aus ihnen entwickelte, als Beginn der franzosischen Revolution, die
einen Neuanfang der Menschheit in die Wege leiten sollte, bezeichnet
worden sind. Hans Blumenberg erklirt, dass Anfinge, die gleich einer
Geburt etwas Neues in die Welt setzen, immer nachtriglich ernannt und
damit auch erfunden werden (Blumenberg 1987, 10f).

Das Mysterium des Anfangs hat zahlreiche Deutungen erfahren. Der
hl. Augustinus verbindet die Geburt mit der Erscheinung des Neuen in
der Welt. Damit ein Anfang sei, wurde der Mensch geschaffen. Hannah
Arendt und Ernst Bloch beschworen den Anfang als Aufbruch, der mit
dem Faktum der Geburt gegeben ist. Ich bin. Wir sind. Das ist genug.
Nun haben wir zu beginnen, lauten die ersten Worte im Buch Geist der
Utopie (2. Fassung von 1923). Der Anfang bietet die Moglichkeit, etwas
Neues und Einzigartiges zu realisieren.

Ein Mensch findet sich selbst immer nur als lebend vor. Die Auseinan-
dersetzungen mit seiner Geburt und Herkunft sind nachtriglich. Sie sind
Rickfragen nach Anfingen, die schon immer hinter ihm liegen und die
dem wechselhaften Gemiit der Erinnerung anheimgegeben sind.

b. Kant: Der Anfang im Licht des Endes

Immanuel Kant zieht aus dieser Sachlage die Konsequenz, dass die Fra-
ge nach dem Anfang des Menschen nicht mehr als MutmafSungen zutage
bringen kann. In seinem Aufsatz MutmafSlicher Anfang der Menschen-
geschichte von 1786 erliutert Kant, dass tiber den Anfang tiberhaupt
nur gemutmaft werden kann. Es ist niemand bei der Entstehung der

144

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPIKUR UND DER UMGANG MIT DER ENDLICHKEIT

Menschheit dabei gewesen, der Zeugnis ablegen konnte. Und die, die bei
der Geburt eines einzelnen Menschen, bei meiner Geburt, dabei waren,
sind sehr wohl Zeugen, die sich aber irren konnen und daher das Mys-
terium des Anfangs bestehen lassen. Der lebende Mensch kiimmert sich
wiahrend seines Alltags meist nicht um die Geheimnisse seines Anfangs.
Er hat schon angefangen, er lebt. Das reicht! Hauptsache, es ist kein
Stau auf dem Weg zur Arbeit. Wichtiger als der Blick zurtick ist im All-
tag offenbar der Blick nach vorn. Was mache ich gleich? Und was spater?

Es ist wiederum Immanuel Kant, der darauf hinweist, dass der leben-
de und schon angefangene Mensch ein Zeitbewusstsein ausbildet. Dieses
Bewusstsein erstreckt sich nicht nur durch das Gedachtnis auf Vergan-
genes, sondern durch eine Erwartung auch auf Zukiinftiges. Die Beson-
derheit des Zeitbewusstseins liegt darin, dass vom lebenden Menschen
der eigene Tod als Endpunkt aller irdischen Zukunft erwartet wird. Auf
diese Weise sind der Anfang und das Ende des Lebens miteinander ver-
bunden. Beide umgibt eine Aura des Ungewissen.

Tod und Sterblichkeit sind ebenfalls Mysterium fiir mich. Was erwar-
tet mich? Kommt es zu einem Grenzubertritt vom Leben ins Reich der
Toten? Werde ich Schmerzen haben? Zieht am Ende das ganze Leben
noch einmal an mir vorbei? Auf diese und andere Fragen erhalte ich kei-
ne Antworten, die mir Gewissheit brachten. Daher das Mysterium. Den-
noch sind die Fragen fir mich bedeutsam. Das Leben eroffnet Chancen
und Moglichkeiten. Das Leben geht zugleich auf ein Ende zu, das den
Namen Tod triagt. Und der Tod ist, so Sartre, die » Nichtung meiner Mog-
lichkeiten.« (Sartre 1991, 923) Ich sollte im Leben meine Moglichkeiten
und Chancen optimal nutzen. Vom Ende des Lebens werden mir eben
jene Moglichkeiten wieder entzogen. Kant bertihrt hier den Diskurs tiber
das Absurde. Sartre definiert Absurditit bekanntlich als dasjenige an der
Existenz, was »jenseits aller Griinde« (ebd., 829) ist. Kant spricht vom
»Rande eines Abgrundes« (Mutmaflicher Anfang, A8), wenn er die Ver-
ankerung des Menschen in der Welt ob der Ungewissheiten des Anfangs
und des Endes bedenkt. In der Menschheitsgeschichte existieren zahlrei-
che Ansichten, wie man mit dieser absurden und auch vulnerablen Situ-
ation umgehen sollte.

c. Epikur und der Umgang mit der Endlichkeit

Eine der bertihmtesten und zugleich merkwiirdigsten Ansichten stammt
aus der Antike von Epikur. »Der Tod, das schauervollste Ubel, ist fiir uns
ein Nichts; wenn wir da sind, ist der Tod nicht da, aber wenn der Tod da
ist, sind wir nicht mehr.« (Epikur 1988, 55) Diese Weisheit aus dem Brief
an Menoikeus fasst den Tod als eine Denkkategorie auf. Wenn ich lebe,
ist der Tod nicht da, weil ich ja lebe. Wenn der Tod da ist, bin ich es nicht

145

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 1: DER PHILOSOPHISCHE DISKURS DER ENDLICHKEIT

mehr, denn er ist es statt meiner. Im ersten Fall muss ich mir keine Sorgen
machen, im zweiten kann ich es nicht mehr. Gibt es hier noch Fragen?

Merkwiirdig ist die epikureische Todesauffassung, weil sie den Um-
gang mit Tod und Sterblichkeit durch logische Argumente zu regeln ver-
sucht. Deren Kern besagt: kiimmert euch nicht um den Tod! Das ist ein
gut gemeinter Vorschlag, aber kann er verhindern, dass trotzdem gegrii-
belt wird?

Tod und Sterblichkeit verlieren fiir mich trotz aller Argumente ihre
Anziehungskraft nicht. Sie beanspruchen mich und lassen mich dadurch
nicht los. Keine noch so schone Weisheit kann mich namlich davon ab-
lenken, dass ich erwarte, dass ich es bin, der sterben wird. Die Beschifti-
gung mit dem Mysterium der Sterblichkeit macht daher Sinn und zwar
auch dann, wenn ich auf meine Fragen keine Gewissheiten als Antwor-
ten erhalte.

d. Heidegger und das Leben mit einem Mysterium

Es ist das Verdienst von Martin Heidegger, den Zusammenhang von
Zeitlichkeit und Sein zum Tode hergestellt zu haben. Fur ihn ist der Glau-
be, dass der Mensch auf einem blauen Planeten aufgetaucht ist und dass
dieser schone Planet auch existieren wird, wenn der Mensch ihn wieder
verlassen haben sollte, ein Marchen. In der Physik lernen wir etwas tiber
Zeit, aber nicht iiber den Tod. Warum nicht? Die Physik kennt einen un-
endlichen Zeitstrahl. Diese Unendlichkeit gibt es fir den endlichen Men-
schen nur dadurch, dass er den »Zusammenhang von Zeitlichkeit und
Sein zum Tode verkennt.« (Ricceur 1991, 139) Unendlichkeit existiert,
wenn der Mensch von seiner Endlichkeit absieht. Die Physik beschreibt
eine Welt ohne den Menschen, weil sie die Sterblichkeit und damit den
Menschen nicht beachtet. Das Sein ist aber nicht zeitlos! Zeitlich ist die
Existenz, die eine Existenz zum Tode ist und die darum weif$. »Der Tod
ist, ..., wesensmafSig je der meine. ... Niemand kann dem Anderen sein
Sterben abnehmen.« (Heidegger 1979, 240) Der zu mir gehorende und
mich zugleich beendende Tod ist nicht nur ein Anhingsel meines Da-
seins, denn »er beansprucht dieses als einzelnes.« (ebd., 263)

Eine solche Beanspruchung meines Selbst bedeutet, dass jeder schon
geborene und daher existierende Mensch mit dem Mysterium seiner
Sterblichkeit leben muss! Ob er will oder nicht! — Und wie kann er das?
Heidegger weist darauf hin, dass es unmdoglich sei, mit dem Bewusstsein
der eigenen Endlichkeit und nur in diesem Bewusstsein zu leben. Wirden
wir es, waren alle Menschen etwa Hypochonder, wie sie von Woody Allen
in seinen Filmen dargestellt werden. Deshalb sei es unumganglich, das ei-
gene Sein zum Tode zu vergessen und durch andere Dinge, wie die Griin-
dung einer Familie, Erfolg im Beruf etc. zu iiberdecken. Dadurch taucht

146

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVINAS UND DIE SORGE UM DEN ANDEREN

meine Existenz in die Anonymitat dessen ein, was man tut, was alle an-
streben. Das Sterben wird zu einem Vorkommnis, das in der anonymen
Gesellschaft (das Man, wie Heidegger es nennt) sehr wohl vorkommt,
aber, so sehe ich es, mich selbst nichts angeht. »Das >man stirbt« verbreitet
die Meinung, der Tod treffe gleichsam das Man. Die 6ffentliche Dasein-
sauslegung sagt: man stirbt, weil damit jeder andere und man selbst sich
einreden kann: je nicht gerade ich; denn dieses Man nivelliert, das zwar
das Dasein trifft, aber niemand eigens zugehort.« (Heidegger 1979, 253)

Die Ablenkung von der eigenen Sterblichkeit ist eine Ablenkung von
sich selbst. Thre quasi positive Konsequenz ist die Ermoglichung einer
buirgerlichen Existenz mit ihren Attributen wie Haus, Frau, Auto, Boot
und Hund. Das Mysterium der Sterblichkeit bildet eine Grundlage des
Lebens! Ernest Becker betrachtet die Todesfurcht als Antriebskraft, das
Leben zu gestalten. Todesfurcht bedeutet nicht, dass wir standig befurch-
ten, ums Leben zu kommen. »Die Todesfurcht« ist vielmehr das, was
»der menschlichen Heldenhaftigkeit ihr besonderes Geprage und ihren
Ansporn verleiht.« (Becker 1976, 33)

Der Tod wird mich aufler Kraft setzen, all das, was ich tue, weiter zu
tun oder noch mehr und noch besser zu tun. Die Furcht ist der Stachel
des Todes, der mich daran erinnert, dass mein Tun und damit ich selbst
irgendwann aufSer Kraft gesetzt werden (ohne, dass ich genau weif3, was
das bedeuten mag). Diese Todesfurcht ist nun eine Antriebskraft, da sie
heldenhafte Anstrengungen, wie Ernest Becker zugespitzt formuliert,
auslost, in der menschlichen Welt etwas schaffen und aufbauen zu wol-
len, das zumindest das eigene Leben tiberdauert und von den Anderen
geachtet wird.

Robert J. Lifton spricht in diesem Sinne von Modi einer symbolischen
Immortalitdt: der Mensch errichtet ein Monument durch das er uber-
dauert. Kinder, Werke oder Religion. (vgl. Schnell/Schulz 2014, Kap. 3.1)
Diese Bemiithungen verdeutlichen, dass in den Umgang mit dem Myste-
rium der Sterblichkeit auch immer andere Menschen einbezogen sind.
Eine weitere Moglichkeit, von der eigenen Sterblichkeit abzusehen und
mit ihr umzugehen, ist die Sorge um die Sterblichkeit des Anderen.

e. Levinas und die Sorge um den Anderen

»Der Tod des Anderen ist der erste Tod.« (Levinas 1996, 53) Mit dieser
Argumentation begrundet Emmanuel Levinas eine Ethik der Sorge um
den Anderen und kritisiert zugleich Heidegger. Im deren Zentrum stehe
nicht ich, steht auch nicht die anonyme Gesellschaft, sondern der sterb-
liche Andere. Seine Endlichkeit ist es nun, die mich eigens beansprucht
und mich nicht gleichgiiltig in mir ruhen lasst. »Der Tod des Anderen ist
starker als die Sorge um mich selbst.« (Levinas 1995, 249)

147

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 1: DER PHILOSOPHISCHE DISKURS DER ENDLICHKEIT

Der Perspektivwechsel vom eigenen Tod zu dem des Anderen ist keine
blofSe Strategie, denn die Dimension des Anderen ist immer gegenwartig.
Meinem Tod wohnen Andere bei und ich dem ihrigen. Der Andere ist je-
weils wichtig, da der auf das Sterben folgende Tod eines Zeugen bedarf
(ahnlich der Geburt, die ebenfalls ein Mysterium ist). Somit existiert kein
anderer Zugang zum Sterbenden als durch eine »Interpretation der von
dem Zeugen, ..., gesammelten Anzeichen.« (Ricceur 2011, 21)

Der sterbliche Andere kann nur dann im Mittelpunkt meiner Auf-
merksamkeit stehen, wenn er aus der Anonymitat der Gesellschaft he-
rausprapariert wird. Als Mitmensch ist er irgendeine Person, als Ande-
rer soll er zu jemandem fir mich werden. Wie steht es denn um den Tod
und das Lebensende des Anderen?

f. Jankélévitch und die drei Personen des Todes

Vladimir Jankélévitch fiigt dem philosophischen Diskurs der Endlichkeit
eine Systematik hin, die es erlaubt, den Tod in drei Personen zu denken.
Ein methodischer Zugang zum Tod muss laut Jankélévitch diese drei
Perspektiven voneinander unterscheiden: »der Tod in der dritten, in der
zweiten und in der ersten Person« (Jankélévitch 2005, 34).

»Der Tod in der dritten Person ist der Tod im allgemeinen.« (ebd., 3 5)
Der Tod in der dritten Person ist der unpersonliche Tod. Heidegger wid-
met dieser Perspektive die Aufweisungen der Macht des Man. Das Man
regelt die Welt- und die Daseinsauslegung und damit auch, wie man sich
zum Tod zu verhalten hat. Frither war der Tod ein 6ffentliches Tabu, heu-
te ist es nicht mehr so. Man spricht tiber den Tod.

Der Tod in der zweiten Person ist »fast wie der eigene Tod, ist fast so
schmerzlich.« (39) Der Tod in der zweiten Person ist der Tod des Ande-
ren. Levinas spricht von einer Verantwortung fiir den Tod des Anderen.

»Die erste Person ist zweifellos eine Quelle der Angst. Der Tod in der
ersten Person ist ein Geheimnis, das mich zutiefst betrifft.« (3 5) Der Tod
in der ersten Person ist der eigene Tod. Heidegger spricht grundsatzlich
von einem Sein zum Tode, das sich darin bemerkbar macht, dass der Tod
das Dasein als einzelnes beansprucht und ihm seine Unvertretbarkeit
vor Augen fihrt. Damit ist jeder von uns gemeint und an sich selbst ver-
wiesen. Die Auslegungen des Man missen daher durchbrochen werden.

Der Mensch wird als leibliches Wesen geboren. Dadurch gewinnt er
die Macht, kiinstliche Welten zu erbauen und zu erobern. Die Leiblich-
keit bedeutet zugleich aber auch, dass der Mensch endlich ist und ster-
ben muss. Nur ein in dieser Hinsicht vulnerables Wesen kann krank und
behindert sein oder es werden. Der Tod ist »das Unmogliche« (Jankélé-
vitch 2003, 215), der das Mogliche moglich macht.

148

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

g. Der Tod und die Medizin

Ein Bauer fillt beim Versuch, den Heuboden zu erreichen, von der Lei-
ter. Er ist sehr schwer verletzt. Er wird ins Haus gebracht und der Arzt
geholt. Es ist nichts mehr zu machen. Rasch ordnet der Bauer seine An-
gelegenheiten und stirbt im Kreis seiner Familie. So oder so dhnlich wiin-
schen Menschen zu sterben: schnell, ohne Leid, mitten in einem aktiven
Leben. So oder so dhnlich sterben Menschen in Wirklichkeit aber nicht.
Der Tod des Anderen findet heute im Krankenhaus statt. Arzte und Pfle-
gende sind darauf eingerichtet, Leben zu retten, zu erhalten oder Ster-
bebegleitung durchzufithren (vgl. Aries 1975, Schnell/Schneider/Kolbe
2014). Vulnerabilitit erscheint damit im Licht neuer Aspekte, der Dis-
kurs der Endlichkeit wandert in den Bereich der Medizin ein.

149

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 2: Vulnerabilitit und Medizin

Im Zentrum der klassischen Ethiken stehen Freunde (Aristoteles), mo-
ralische Personen (Kant), Nutzenmaximierer (Mill), Hiiter des Ande-
ren (Levinas) oder Beschiitzer des Seins (Jonas). Aber in der Hauptsache
keine vulnerablen Personen (Kranke, Pflegebediirftige, Behinderte). Da-
mit Kranke, Pflegebediirftige, Behinderte nicht aus der Ethik herausfal-
len, das heifSt aus dem Schutzbereich von Achtung, Wirde und Fursor-
ge, bedarf es im Hinblick auf die Heilberufe und das Gesundheitswesen
einer Ethik als Schutzbereich, die die Vulnerabilitit in den Mittelpunkt
stellt (vgl. dazu ausfiihrlich: Schnell 2017). An dieser Stelle sollen ledig-
lich wenige Aspekte einer Sozialphilosophie der Vulnerabilitit skizziert
und von dort aus ein Weg in die Gesundheitsversorgung gebahnt werden.

Der Mensch wird als leibliches Wesen geboren. Dadurch gewinnt er
die Macht, kiinstliche Welten zu erbauen und zu erobern. Die Leiblich-
keit bedeutet zugleich aber auch, dass der Mensch endlich ist und sterben
muss. Nur ein in dieser Hinsicht vulnerables Wesen kann krank, pflege-
bediirftig und/oder behindert sein oder es werden.

Vulnerabilitit bezeichnet eine grundsitzliche Verletzlichkeit, die alle
leiblichen Wesen bestimmt. Ich erfahre die Anderen und die Welt, indem
sie mir widerfahren. Darin liegt eine Vulnerabilitit, die nicht aufzuhe-
ben ist. Vulnerabilitit ist eine Universalie, die der Differenz von Krank-
heit und Gesundheit vorausgeht. Daraus ergeben sich erhebliche Konse-
quenzen. Der alte Grundsatz Neminem laedere (niemandem schaden),
der in mancher medizinischen Ethik hochgehalten wird, ist wichtig, zu-
gleich aber auch ein Problem. Der Mensch ist nicht Gott und somit nicht
unverletzbar, sondern er ist ein Prothesengott.

a. Von der Not zur Krankbeit

Vulnerabilitat ldsst zu, dass Lebewesen in Not geraten und um Hilfe
rufen. Diese Hilfe gewidhrt die Selbstsorge. Sofern sie iiberfordert ist,
setzt die familiale Sorge und die der Freunde ein (vgl. dazu ausfiihrlich:
Schnell 2017, Kap. 8 und 9). Eine definitive Schwelle wird tiberschritten,
wenn jemand professionelle Hilfe in Anspruch nimmt und einen Arzt
aufsucht (ebd., Kap. 16c). Die Selbstsorge und die des Umfeldes sind an
ein Ende gelangt, die Not dauert an. Jetzt geht es um die Priifung, ob die
Not moglicherweise eine Krankheit im Sinne des Gesundheitssystems ist
und ob deren Behandlung eine abrechenbare Leistung darstellt.

Hier erweist sich, dass Gesundheit eine dem guten Leben beigemischte
Verborgenheit ist, wahrend Krankheit mit der Erfahrung der Gewesenheit

150

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEDIZIN ALS KULTURWISSENSCHAFT

von Gesundheit beginnt und sich in den Objektivierungen des Public-
Health-Paradigmas steigert (vgl. zu dieser Differenz ausfiihrlich: Schnell
2017, 108ff). Gegeniiber dem idealistischen Begriff von Gesundheit der
WHO reicht im Alltag die Annahme, dass gesund ist, wer aktuell keine
arztliche Behandlung benotigt. Gesundheit ist ein ethischer und kein me-
dizinischer Begriff, Krankheiten sind hingegen Gegenstand der Medizin.

Die Priifung einer Krankheit kann nur ein Arzt vornehmen. Victor von
Weizsicker beschreibt die Urszene, die den Arzt und die Medizin in die
Lebenswelt einfuhrt, als einen Dialog besonderer Art. »Das Erste ist nicht,
dafs ich erkennen mufs, sondern daf$ ich mit ihm (einem »Du«) sprechen
mufS.« (Weizacker 1926, 26) Die sprechende Medizin ist ein Gegenge-
wicht zur Vorherrschaft des rein naturwissenschaftlichen Verstindnisses
der Heilkunst im Sinne Rudolf von Virchows. Sie ist in ihrer paradigma-
tischen und damit philosophischen Grundausrichtung der Dialogphilo-
sophie, der Hermeneutik und der Daseinsanalyse verwandt. Von hier her
ergibt sich und zwar im wortlichen Sinne der Einsatz der Medizin. Weizsa-
cker sagt mit treffenden Worten: »Das wirkliche Wesen des Krankseins ist
eine Not und duflert sich als einen Bitte um Hilfe. Ich nenne den krank, der
mich als Arzt anruft und in dem ich als Arzt die Not anerkenne.« (ebd., 13)

Zu Beginn ist der Arzt somit passiv. Er wird von einer in Not befind-
lichen Person um Hilfe angerufen. Klaus Dorner bezeichnet diese Phase
als »Arzt vom Anderen her« (Dorner 2002). Der Arzt ist aber erst da-
durch Arzt, im Unterschied zu anderen Nothelfern, indem er die Not an-
erkennt und zwar als Krankheit. Diese Indikation muss ein Arzt verant-
worten und nur er darf sie vornehmen. Indem er das tut, wird der Arzt
aktiv. Seine Leistung besteht in der Performanz, dass die in Not befind-
liche Person nun offiziell ein Patient ist, der an einer Krankheit leidet.

Ein Patient ist jemand, der an etwas leidet. Seine Behandlung ist struk-
turell triadisch ausgerichtet: der Heilberufler behandelt etwas, namlich
eine Krankheit und ein Leiden, er ist dabei zugleich in ethisch relevan-
ter Hinsicht auf jemanden, namlich den leidenden Patienten bezogen
(vgl. Baumel/Schnell 2019). Unter den Heilberuflern ist der Arzt um die
Krankheit und ihre Therapierung bemiiht, die Krankenpflege sorgt sich
um das Kranksein, also um die Frage, wie fur den Patienten trotz des
Leidens eine Alltagsnormalitdt moglich ist. Ethisch relevant sind beide
Bemuhungen, weil sie Beziechungen anbahnen und realisieren, die zwi-
schen Ich, Du und Dritten aufgebaut werden.

b. Medizin als Kulturwissenschaft
Die Medizin ist eine grofSe Kulturleistung des Menschen, die sich mit dem
Kulturwesen Mensch befasst. Insofern ist die Medizin keine reine Na-

turwissenshaft. Und die Naturwissenschaft ist auch eine Kulturleistung.

I51

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 2: VULNERABILITAT UND MEDIZIN

Somit stimmen wir Ludwik Fleck zu, der betont, dass es »in der Naturwis-
senschaft gleichwie in der Kunst und im Leben keine andere Naturtreue
gibt als die Kulturtreue.« (Fleck 1980, 48) Die Medizin ist ein gemischter
Diskurs, der von wechselnden paradigmatischen Denkstilen beherrscht
wird. Im 19. Jahrhundert gab es eine Dominanz der Pathologie, heute
finden wir eine der evidenzbasierten Medizin vor. Das wissenschaftliche
Beobachten ist kein neutrales take notice, sondern ein interpretierendes
Eingreifen und Herausstellen. In dieser Hinsicht ist auch die arztliche
Diagnose zu gewichten.

¢. Die Diagnose als Werturteil

Die édrztliche Diagnose ist ein Sprechtakt besonderer Art. Sie bezeichnet
etwas als pathologisch und damit jemanden als krank. Die Diagnose ist
ein Akt eigener Art. Sie ist weder eine willkuirliche Dezision noch Ergeb-
nis der Laboranalyse. Das Normale und auch das Pathologische sind kei-
ne reinen Themen der Physiologie (Canguilhem 1977, 155). Die Diagno-
se ist vielmehr ein » Werturteil« (ebd., 78), das ein Arzt zu verantworten
hat gegentuiber dem Patienten, dem Gesundheitswesen und gegentiber der
eigenen Berufsethik. Die Diagnose ist als Werturteil ein Akt eigener Art
im Sinne einer »Beurteilung und (einer) Handlung.« (Wieland 2004, 63)
Sie erkennt jemanden als Jemanden und etwas als Etwas an.

Eine Diagnose bezieht dabei ein Allgemeines auf ein Besonderes und
hat auch noch die Singularitit des Besonderen zu achten. Singularitit
bedeutet, dass ein Patient nicht nur ein Fall unter anderen ist, sondern
immer auch mehr als das. Patienten sind in Wirklichkeit Menschen, wie
Victor von Weizsacker betont. » Jeder Fall ist sowohl ein besonderer Fall
in Hinblick auf ein allgemeines medizinisches Wissen und Konnen als
auch jedesmal singular.« (Ricceur 1999, 252) Dieser Aspekt ist wichtig
in Zeiten der Evidenzbasierten Medizin, welche die Patienten zu »Infor-
mationslieferanten fur objektive Problemkonstellationen« (Borck 2016,
167) macht und damit »das zentrale Problem fuir die Arzt-Patient-Bezie-
hung, die Anerkennung der individuellen Situation« (ebd., 166) ausspart.

Eine Diagnose ist auch in die politischen, rechtlichen und 6konomi-
schen Bedingungen des Gesundheitssystems eingebettet. Sie tritt damit in
das Spannungsfeld der Anerkennung und der Gerechtigkeit im Gesund-
heitswesen ein (vgl. dazu: Dederich/Schnell 20171).

d. Vulnerabilitit und Medizin

Zu beachten bleibt, dass Vulnerabilitit im Zusammenhang mit einer
Krankheit nicht einfach einem Patienten innewohnt, sondern, dass sie

152

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PATIENTENVERFUGUNG?

auch von der institutionellen Versorgung produziert wird (vgl. Schufsler/
Schnell 2014). Das Krankenhaus erzeugt Belastungen, Nichtbeachtung,
Schmerzen und Zwangsbehandlungen. Gelegentlich sogar Patientento-
tungen (vgl. Schifsler/Schnell 2o010).

Im Bereich der medizinischen und pflegerischen Versorgung besteht
die Eigenheit, dass dort Menschen aufgrund ihrer Vulnerabilitit in der
Rolle des Patienten auftreten. Menschen, die in dieser Situation aufgrund
ihrer Vulnerabilitat nicht autonom sind, gelten dennoch als autonome
Personen und sind entsprechend zu behandeln! Diese Mafgabe, die eine
Absage an den klassischen Paternalismus darstellt, ist eine enorme ethi-
sche Herausforderung. Sie bedeutet als Frage: wie kann Autonomie bei
der Vulnerabilitit gewahrleistet werden? Mogliche Antworten auf diese
Frage wollen wir nun evaluieren.

e. Menschenrechtliches Empowerment?

Dieser Vorschlag zielt darauf ab, Menschenrechte in die Ausbildung al-
ler Heilberufler zu integrieren (vgl. Bergemann 2018, 93) und in ein
»ersplirendes Einfihlungsvermogen« (ebd., 98) umzusetzen. Vor diesem
Vorschlag ist allerdings zu warnen, weil er die Profession verfehlt. Eine
24jahrige Krankenschwester wird sich schwerlich in die existentielle Si-
tuation eines 76jahrigen Krebspatienten via »Einleibung« (99) einfiih-
len konnen. Es ist problematisch, davon auszugehen, dass die Anders-
heit des Anderen mit eigenen Mitteln erfasst und verstanden werden
kann. Wenn man das Spiiren gar von der »Spur des Anderen« (Levinas)
her denkt, wird schnell deutlich, dass das Konzept der Einfihlung un-
brauchbar und verfehlt ist.

f. Patientenverfiigung?

Die Patientenverfiigung ist ein rechtsverbindliches Instrument zur Stir-
kung von Autonomie und Selbstbestimmung von Patienten, die ihren
Willen in eine moglicherweise kontingente Zukunft hinein erkldren (vgl.
Schnell 2009). Sie hat die Form einer schriftlichen Willenserklarung in
Fragen der Gesundheitsversorgung fur den Fall, dass ein Mensch (Pati-
ent) eines Tages nicht mehr einwilligungsfahig sein sollte (BGB § 19071a).
Die Patientenverfiigung ist an Betreuer des Patienten und nicht an den
Arzt adressiert. Patientenverfiigungen sind verbindlich und miuissen von
Arzten beachtet werden!

Die Patientenverfugung hat von Hause aus zwei Grenzen. Sie bezieht
sich auf die Einwilligung/Untersagung von indizierten » Untersuchungen
des Gesundheitszustandes, Heilbehandlungen ... drztliche Eingriffe.«

153

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 2: VULNERABILITAT UND MEDIZIN

(ebd.) Grenze 1: nichtmedizinische Angelegenheiten und Versorgungs-
bediirfnisse werden nicht erfasst! Eine Patientenfiigung kommt zudem
nur zustande, wenn eine Person ihren Willen »schriftlich« (ebd.) formu-
liert. Grenze 2: Der Prozess, wie es zu dieser Willensbekundung kommt
und wie eine mogliche Sprachlosigkeit in einer Familie bei Beantwortung
schwieriger und ggf. letzter Fragen tiberwunden werden kann, bleibt un-
klar (vgl. Schnell/Schulz 2014, 283f).

g. Advanced Care Planning?

Seit dem Jahre 2015 gibt es eine gesetzliche Verankerung der Gesundheit-
lichen Vorausplanung fiir die letzte Lebensphase (SGB'V, § 132g). Sie hat
das Ziel »individueller Versorgungsplan fiir die letzte Lebensphase« (ebd.,
2, 4) zu sein. Also solche stellt sie eine Erweiterung der Patientenverfi-
gung uber deren beider Grenzen hinaus dar (vgl. Haller/Schnell 2016).

Die Gesundbheitliche Vorausplanung umfasst nicht nur Regelungen fiir
medizinische Notfille, sondern auch »pflegerische, hospizliche und seel-
sorgerische« (ebd.) Angebote. Sie geht damit iiber die erste Grenze der
Patientenverfiigung hinaus. Die Gesundheitliche Vorausplanung ist zu-
dem eine aufsuchende Beratung fur Menschen in Pflegeeinrichtungen, in
die » Angehorige und weitere Vertrauenspersonen« (ebd., 2, 2) einbezo-
gen werden konnen. Sie tiberschreitet damit die zweite Grenze.

bh. Starkung der Pflege?

Patientenverfiigung und Advanced Care Planning sind Instrumente, die
die Autonomie von Personen, die faktisch nicht autonom sind, gewahr-
leisten sollen. Die Frage ist, was hier unter Autonomie zu verstehen ist?
Wenn man mit Kant Miindigkeit als ein Element von Autonomie be-
trachtet und die Miindigkeit als Vermogen definiert, »sich seines Ver-
standes ohne Leitung eines anderen zu bedienen« (Beantwortung der
Frage: Was ist Aufklirung?, A 481), dann wird deutlich, dass Vulne-
rabilitdt keine Autonomie im klassischen Sinne zuldsst. Autonomie im
Zeichen von Vulnerabilitdt ist namlich durch Modi »stellvertretenden
Handelns« (Borck 2016, 204) gekennzeichnet. Patientenverfiigung und
Advanced Care Planning sind beide Figuren der Stellvertretung. Stell-
vertretung ist als »das Einstehen fur die Anderen« (Levinas 1992, 254)
ethisch relevant und beriihrt das Berufsethos der Pflege. Eine Stiarkung
der Pflege zur Sicherung der Autonomie vulnerabler Personen konnte
damit angezeigt sein.

Pflege und Medizin sind auf Interpersonalitit angelegt, aber jeweils
anders (vgl. Schnell 2012b). Wihrend Arzte fiir den Patienten da sind,

154

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NACHTRAG: DIGITALISIERUNG?

indem sie ihm Information vermitteln und erlautern ist fur die Pflege das
Dasein Fiirsorge (Logic of Care). In der Medizin sind therapeutische In-
terventionen ein wesentliches Ziel, in der Pflege ist es eher die Beglei-
tung selbst. Besonders dann, wenn es um chronische Krankheiten geht,
die unheilbar sind. Hier ergibt sich eine deutliche Nahe der Pflege zur
Heilpddagogik, die es mit der Andersheit und Begrenztheit des Lebens
zu tun hat. Starkung der Pflege wiirde nun bedeuten, dass das Mit-je-
mandem-Sein in gewissem Sinn einen Vorrang vor dem tiber-etwas-Sein
hitte, so dass nicht nur etwas behandelt, sondern auch jemand in seiner
Autonomie geachtet wird.

i. Nachtrag: Digitalisierung?

Die Herausforderungen der Digitalisierung sind fur das Gesundheitswe-
sen mannigfaltig. Fiir unsere Problematik wollen wir uns auf den Bereich
der Robotik beschranken. Wenn wir in diesem Zusammenhang noch ein-
mal an die Uberlegungen zur sprechenden Medizin und, so kénnen wir
erganzen, sprechenden Pflege anknupfen, stellt sich die Frage nach der
Bedeutung des Dialogischen. In Anlehnung an Martin Buber formuliert
Bernhard Waldenfels hierzu: »Wer man ist, wenn man mit jemanden
spricht, bestimmt sich nicht unabhiangig davon, zu wem man spricht, auf
wen man hort und wem man sich schweigend verschliefst.« (Waldenfels
2019, 123) Wir geraten mitten in die Problematik der Digitalisierung,
wenn wir an diese Formulierung die Frage anschlieflen: » Was bedeutet
es, wenn man in einer Ich/Du-Beziehung eines der beiden Elemente durch
einen Roboter ersetzt.« (Schnell/Dunger 2019, 196) Es entstehen Folge-
fragen: Kann das Ich selbst zur Maschine werden? Wiirde die Frage nach
der Gewihrleistung von Autonomie bei Vulnerabilitit sich dann ertibri-
gen? Wire es nicht mehr notig, nach dem Patientenwohl als ethischem
Mafstab fiir das Krankenhaus zu fragen, wie es der Deutsche Ethikrat
in seiner Stellungnahme 2016 getan hat?

An dieser Stelle eroffnet sich eine komplett neue Frageperspektive, da
all die fundamentalen Aspekte und Qualitaten, die die Sozialphilosophie
seit dem spaten 18. Jahrhundert aufgeboten hat, um die Beziehung zwi-
schen Ich, Du und dritter Person zu beschreiben, grundsatzlich neu tiber-
dacht werden mussen. Anerkennung, Reziprozitit, Fiirsorge, Care, Res-
pekt, Achtsamkeit, Vertrauen, Frage/Antwort, Dialog, ...

Was passiert mit der Phanomenalitdt und der Geltung dieser und an-
derer Qualitaten, wenn Mensch und Maschine einander unter den Be-
dingungen der fortgeschrittenen Digitalisierung begegnen?

155

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 3: Fursorglicher Zwang im Zeichen
einer nichtexklusiven Ethik

Eine Ethik im Gesundheitswesen ist eine nichtexklusive Ethik! Denn ihr
Anspruch lautet, dass niemand aus dem Achtungs- und Schutzbereich
des Ethischen ausgeschlossen (exkludiert) werden soll — schon gar nicht
kranke Menschen, pflegebediirftige Menschen oder behinderte Men-
schen! Dieser Anspruch ist wichtig, weil im Zentrum des Ethischen zu-
meist der gesunde Mensch steht und nicht der kranke. Verdeutlichen wir
uns diese Sachlage am Beispiel der Diskursethik.

a. Diskursethik als exklusive Ethik

Die Diskursethik geht davon aus, dass ein Sprecher mit seiner Rede Gel-
tungsanspruche erhebt und damit anerkennt, dass eine Argumentati-
on auf Griinden beruht. Eine Person, die das einsieht, ist eine rationale
Person, die akzeptiert und begrufst, Mitglied einer Kommunikations-
gemeinschaft zu sein. Sollte jemand diese immer schon bestehende Zu-
gehorigkeit systematisch nicht einsehen, dann wird er von der Kom-
munikationsgemeinschaft nicht mehr als gleichberechtigter Partner
akzeptiert, sondern als »pathologischer Extremfall« (Apel 1988, 356)
ausgeschlossen.

Dieses Argumentationsmuster stammt bekanntlich von Aristoteles.
Zum vernunftigen Umgang unter Menschen gehort es, dass ein jeder
den Satz vom Widerspruch und andere Grundsitze der Logik befolgt.
Nur dann konnen wir uns untereinander verstindigen und erwarten,
als gleichberechtigte Person von allen respektiert zu werden. Wenn je-
mand aber gegen die Logik systematisch verstofst — wie dieses Patienten
der Psychiatrie durchaus geschieht -, dann ist er »gleich einer Pflanze«
(Metaphysik, too6ato). Mit einer Pflanze diskutiert man nicht, denn
sie weif nicht, was sie will. Dasselbe gilt fur den Logikverweigerer. Er
ist ein pathologischer Extremfall, wie Apel sagt, der in einem vegetati-
ve state existiert, wie die biomedizinischen Nachfahren des Aristoteles
behaupten. Der Mensch sinkt auf das Niveau einer Pflanze herab, in-
dem er von seinen bisherigen Mitmenschen zur Pflanze degradiert und
damit aus dem Schutzbereich des Ethischen ausgeschlossen wird. Den
» Adressatenkreis« des Ethischen bilden namlich lediglich »sprach- und
handlungsfihige Subjekte.« (Habermas 1991, 219) Kénnen wir davon
ausgehen, dass die Klienten einer Psychiatrie oder einer Forensik in die-
sem Sinne sprach- und handlungsfahig sind? Oder ist es nicht vielmehr
s0, dass jene Klienten zur Blamage kognitivistischer Ethiken beitragen?

156

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PSYCHIATRIE UND ETHIK

Eigentlich »darf sich keine Ethik anmafSen, einen Teil des Menschlichen
auszuschliefSen, so unangenehm und schwer es auch sein mag, ihn anzu-
schauen.« (Agamben 2003, 55) Dieser Einsicht Giorgio Agambens folgt
meine Theorie einer nichtexklusiven Ethik, die ich anderswo ausfiihrlich
dargestellt habe und die an dieser Stelle den Hintergrund der nachfol-
genden Ausfithrungen bildet (vgl. Schnell 2017).

Ich mochte hier lediglich betonen, dass die Begriffe »Exklusion< und
»Nichtexklusivitat« als ethische Begriffe verstanden werden und daher
von soziologischen, psychologischen und anderen Versionen unterschie-
den sind (vgl. dazu ausfihrlich: Schnell 2017, Kap. 17). Insofern lduft der
aus Sicht der Systemtheorie von Peter Fuchs an die Adresse einer »nicht-
exklusiven Ethik « gerichtete Vorwurf, eine Begrifflichkeit zu verwenden,
die »nichts mit Ethik und Moral zu tun hat« (Fuchs 2011, 246), ins Leere.

b. Psychiatrie und Ethik

Die Psychiatrie ist eine Institution, die von der burgerlichen Gesellschaft
eingerichtet worden ist, um Menschen vor sich selbst zu schutzen und
die Gesellschaft vor der Gegenwart dieser Menschen. Wie ist ihr ethi-
scher Status? Ist die psychiatrische Ordnung, die uns Michel Foucault
und Robert Castel vorgestellt haben, nicht geradezu die Institutionali-
sierung der ethisch fragwiirdigen Exklusion?

Ein Testfall fir den Umgang mit Vulnerabilitit ist die Austibung von
Zwang gegen eine Person. Zwang und auch Gewalt werden zumeist ver-
urteilt. Doch es stellt sich die Frage, wie es sich verhilt, wenn Zwang als
legitim bewertet werden soll.

In der Psychiatrie ist es immer wieder zu Zwangsbehandlungen ge-
kommen. Sie sind eine Herausforderung fiir die Ethik. Zwinge als solche
oder Formen von Gewalt sind unproblematisch, weil sie unakzeptabel
und zu verurteilen sind. Aber Zwangsbehandlungen, denen eine Indikati-
on zugrunde liegt und die zum Wohl eines Patienten erfolgen sollen, sind
ernst zu nehmen. Wire eine Zwangsbehandlung nicht auch eine Exklu-
sion aus dem Schutzbereich des Ethischen erster Guite? Zwangsbehand-
lungen missachten einen Patienten, verletzen ihn buchstiblich, denn sie
dringen invasiv in ihn ein. Somit stellt sich die Frage, ob fiirsorglicher
Zwang in Form einer Zwangsbehandlung eines Menschen ethisch ak-
zeptabel ist? Aus Sicht einer nichtexklusiven Ethik des bedurftigen Men-
schen gehe ich diese Frage im Schnittpunkt von Philosophie, Medizin,
Pflegewissenschaft und Behindertenpdadagogik nach (vgl. Schnell 2017).
— Beginnen wir mit der elementaren Frage, ob Zwang tiberhaupt not-
wendig ist und nicht vielmehr abgeschafft werden kann.

157

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 3: FURSORGLICHER ZWANG
c. Eine Welt ohne Zwang?

Eine Welt ohne Zwang wire keine Welt ohne Hindernisse und ohne Ein-
schrankungen. Gegenwind wiirde mir weiterhin das Gehen erschweren.
Das Gedriange vor dem Tor wiirde den Eintritt ins Stadion noch immer
verzogern. Die Buchung des Fluges wiirde durch die Uberlastung des Ser-
vers immer noch in die Lange gezogen. Eine Welt ohne Zwang wiirde
daher eine Welt sein, in der Hindernisse und Einschrankungen kein Pro-
blem darstellen. Sie wiren unproblematisch, weil eine Person die Hin-
dernisse so ansieht, dass sie mit ihrem Willen zu vereinbaren sind. Um
ein Beispiel von Sartre anzufuhren: »Fur den Wanderer zum Beispiel
zeigt sich der Berg als zu besteigender.« (Sartre 2005, 423) Ein Bergstei-
ger will bergan steigen, der steile Berg ist daher kein Hindernis fiir ihn.
Ein anderes Beispiel stammt von Hegel: Was jemand von sich aus will,
entspricht dem, was er der Allgemeinheit nach auch soll. Der Verbre-
cher sieht die Strafe als das Seinige an und nimmt sie als gerecht entge-
gen, weil er Reue zeigt. Er ist kein Auflenseiter mehr, die Gefingniszelle
ist sein Platz im Gemeinwesen. Er ist nicht mehr geichtet, er gehort wie-
der dazu. Vernunft und Zwang der Strafe gehen ineinander auf. Meist
ist dieser >Idealfalls, wenn man so sagen mochte, aber nicht gegeben. Der
dufsere Zwang wird dann nicht verinnerlicht und somit nicht zu eigen
gemacht. Der Zwang ist damit duflerer Widerstand, der meine Intentio-
nen hemmt. Das Problem des Zwangs tritt jetzt erst als Problem hervor
und verunmoglicht eine Welt ohne Zwinge.

d. Orientierung in einer Welt mit Zwdingen

Wir haben uns mit Zwingen zu arrangieren und miissen daher nach ih-
rer Rechtfertigung fragen. In dieser Sache vertrete ich die These, dass
der Mensch in gewisser Hinsicht zwangsbedurftig ist (vgl. auch: Schnell
2016). Zwang hat eine positive Ermoglichungsfunktion, er ist nicht nur
Verhinderung. Diese Ansicht mag merkwiirdig erscheinen. Das Erstau-
nen rithrt meist daher, dass ein Gegensatz von Freiheit und Regel ange-
nommen wird, so dass jede Einschriankung von Freiheit negativ gesehen
wird. Dabei wird aber missachtet, dass Freiheit ohne Zwinge keine Frei-
heit ist, sondern Willkiir. Willkiir ist der absoluten Freiheit darin gleich,
dass sie kein Wohlgefallen, sondern nur Schrecken verbreitet, wie wir
seit Hegel wissen. Da niemand Willkiir wirklich begriifSt, ist Zwang, der
auf Freiheit zielt, in gewissem Masse sogar begriifSenswert. Fraglich ist
aber dennoch unter anderem, ob es ethische Legitimationen eines sol-
chen Zwangs geben kann. Ich komme nun zu zwei Autoren, die die The-
se von der Zwangsbedurftigkeit des Menschen unterstiitzen, allerdings
auf sehr unterschiedliche Weise.

158

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

e. Zur Zwangsbediirftigkeit des Menschen: Rousseau, Kant

Rousseau fordert im ersten Kapitel von Emil oder Uber die Erziehung,
dass es fir die Erziehung eines Kindes am besten sei, wenn man »ver-
hindert, dass etwas getan wird«, denn es ist besser, nichts zu tun als ir-
gendetwas zu tun, besser Zeit zu verlieren als zu gewinnen. Nichts zu tun
bedeutet, dass Widernisse und Zwange, die durch Dinge und Umstinde
gegeben sind, nicht beseitigt werden sollen. Der junge Mensch hat sich
durch diese hindurchzuarbeiten. Zugleich bedeutet nichts zu tun aber
auch, dass die Errichtung kiinstlicher, vom Menschen geschaffener Maf3-
gaben zu unterlassen ist. Den Zwang der Sachen soll ein Mensch von
frither Kindheit an kennenlernen, der Zwang eines fremden Willens soll
ihm jedoch erspart bleiben!

Das in der Popularpadagogik bekannte Beispiel von der heifsen Herd-
platte verdeutlicht die Sachlage recht gut. Rousseau sagt, dass das Kind
sich ausprobieren solle und sich zur Not auch verbrennen musse, da es
dadurch lernt, dass kiinftig der Herd zu meiden ist. Es ist der natiirliche
Zwang der Umstande, der zu Lernfortschritten fithrt. Vollig anders ar-
gumentiert Kant, der nach Rousseau der zweite Autor ist, der den Men-
schen fiir zwangsbediirftig erachtet. Die Eltern miissen das Kind warnen
und davon abhalten, die Herdplatte zu beriithren. Jetzt ist es der kiinst-
liche, vom Menschen aufgebaute Zwang, durch den das Kind lernt und
Fortschritte macht.

Grundsatzlich betrachtet Kant den Menschen als ein Geschopf, das re-
gelrecht erzogen werden muss. Die Erziehung beinhaltet Disziplinierung,
Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung. Dieser Gang ist ein Gang
des Zwangs. Das Ergebnis der Erziehung ist der Gebrauch der Freiheit,
der Weg dahin aber Zwang. Insofern lautet fiir ihn die Grundfrage der
Piadagogik: » Wie kultiviere ich Freiheit bei dem Zwange? « Das Ziel der
Erziehung, die Freiheit, ist ohne Zwang nicht zu erreichen. » Zwang ist
notig!« Der Freiheit weif$ sich nur zu bedienen, wer den »unvermeidli-
chen Widerstand der Gesellschaft gefithlt« hat. Kant spricht hier fast wie
der Emile Durkheim, der den kiinstlichen Zwang, den die Moral dem
Menschen auferlegt und den naturlichen Zwang, der sich aus den Zu-
fallen und Umstidnden des Lebens in einer Massengesellschaft ergibt, in-
einander tibergehen lasst.

Die hier skizzierte Debatte um den Zwang, die in der Moderne mit
Rousseau und Kant ihren Ausgang nimmt, ist tiber die Jahrhunderte hin-
weg weitergefiihrt worden. Man denke nur Theodor Litts Fragestellung
Fiibren oder Wachsenlassen?, die diese Debatte nach dem zweiten Welt-
krieg aufgegriffen und vertieft hat (vgl. Litt 1967).

159

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 3: FURSORGLICHER ZWANG
f. Fiirsorglicher Zwang

Der Mensch ist zwangsbedurftig! Der Zwang ist ein fursorglicher
Zwang, denn er dient nicht der Unterdriickung, sondern der Kultivie-
rung der Freiheit. Im Hinblick auf die Frage nach der Legitimation des
Zwangs sagen die klassischen Positionen, dass die Person, die frei ist,
Zwang austuben darf tiber eine Person, die unfrei ist, um damit jeman-
dem, der noch nicht frei ist oder nicht mehr frei ist, behilflich zu sein,
es auch zu werden oder es wieder zu werden! Personen, die noch nicht
frei sind, sind etwa Kinder; Personen, die es nicht mehr sind, sind etwa
kranke Menschen. Damit vollziehen wir den Ubergang von der Erzie-
hung zum Gesundheitswesen.

Dieser Ubergang fiihrt uns einerseits in ein neues und anderes Sozial-
system. Andererseits besteht aber auch eine sachliche Nihe zwischen Er-
ziehung und Gesundheit. Im Krankenhaus tiben viele Heilberufler einen
selbst erteilten Erziehungsauftrag gegentiber Patienten aus. Krankenhaus
und Schule sind beide zudem, mehr oder weniger, totale Institutionen im
Sinne Erving Goffmans.

g. Fiirsorglicher Zwang in der Gesundbeitsversorgung

Als gesunde und erwachsene Menschen miissen wir uns vorsorglich fiir
die Situation des Verfalls und der Hilfsbediirftigkeit schiitzen. Wir tun die-
ses, indem wir autonom Recht delegieren. John Rawls beschreibt das ent-
sprechende Procedere mit folgender Maxime: » Andere erhalten das Recht
..., an unserer Stelle zu handeln und das zu tun, was wir fiir uns tun wiir-
den, wenn wir vernunftig waren.« Legitimiert ist, wer glaubhaft machen
kann, dass »der Betroffene nach Entwicklung oder Wiedergesundung sei-
ner Vernunft ... unsere fiir ihn ergangene Entscheidung billigen und aner-
kennen« wiirde und daher sagen »wiirde, daf$ wir das Beste fiir ihn getan
haben.« (Rawls 1975, 281f) Das ist der klassische Paternalismus!

h. Charakteristik des fiirsorglichen Zwangs

Der fursorgliche Zwang ist mindestens durch folgende Aspekte charak-
terisiert:

— er ist durch den Menschen gemacht,

— er wird zum Guten eines Anderen ausgeiibt und zwar auch wider
dessen Willen, welcher als unverntinftig und damit als relativ unbe-
achtlich gelten kann,

— er ist paternalistisch begriindet, also potentiell durch den Anderen
selbst legitimiert,

160

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NACHTEIL DER KLASSISCHEN POSITION

— er ist ein Zwang der Vernunft und damit, so Jirgen Habermas, der
allein zuldssige und auch der »allein zugelassene Zwang. «

Die entscheidende Voraussetzung dieser MafSgaben ist ein angenomme-
ner Sach- und Wertunterschied zwischen einer verniinftigen, moralischen
Person und einem unverniinftigen, gar kranken Menschen. Die verniinf-
tige Person iibt fursorglichen Zwang tiber die unverntinftige und even-
tuell kranke Person aus und zwar zu deren Wohl! Die verniinftige, weil
gesunde Person akzeptiert im Rahmen des Paternalismus den Wertunter-
schied. Wenn ich nicht mehr auf der Héhe meiner Vernunftméoglichkei-
ten bin, akzeptiere und begrifse ich es, wenn gesunde Personen stellver-
tretend fiir mich handeln. Diese MafSgabe, die auch von der Diskursethik
geteilt wird, ermoglicht Flirsorge um die Kranken, aber um den Preis,
dass die Fuirsorgeempfanger blofle Objekte und keine zentralen Subjek-
te des Ethischen mehr sind. Im Zentrum steht die gesunde Person, die
sprach- und handlungsfihig ist (Apel, Habermas).

i. Zum Wertunterschied zwischen Vernunft und Unvernunft

Um den Wertunterschied, den alle klassischen Positionen inklusive der
Diskursethik behaupten, verdeutlichen zu konnen, schauen wir auf Max
Scheler. Schelers Ethik stammt aus dem Jahre 1916 und ist unbelas-
tet, was die modernen Debatten um die Bioethik angeht. Wir konnen
Schelers Position schematisch darstellen, um den Wertunterscheid zwi-
schen Person und personlosem Menschen erkennen zu konnen (vgl. Sche-
ler 2000, 469ff).

Fine »Person« ist Ein »Person-loser Mensch« ist
vollsinnig = bei Sinnen wahnsinnig = von Sinnen
. = spricht mit . = folgt anderen

miindig . unmiindig .

eigenem Mund Stimmen

= regiert sich vom Leib = Sklave der
selbstbewusst .

selbst beherrscht Sinne

j. Der Nachteil der klassischen Position
Der Vorteil klassischer Positionen wie der Schelers ist ihre Legitimati-
on des Paternalismus. Sie hat aber auch einen groflen Nachteil: es wer-

den bestimmte Menschen von Achtung und Wiirde ausgeschlossen und

161

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 3: FURSORGLICHER ZWANG

lediglich zu Fiirsorgeempfangern ohne eigenen Status, auf den zu horen
wire, degradiert.

Dabei gelten Vollsinnigkeit, Mundigkeit und Selbstbewusstsein als
Kriterien fir den Wert einer Person. Wer sie nicht aufweist, ist keine
vollwertige Person! Diese Eigenschaften sind heute im Zeichen von Gen-
der Studies, Disability Studis, Human-Animal-Studies etc. problematisch
geworden, da sie Leib, Geschlecht, Sozialitat, Geschichtlichkeit u.a. As-
pekte des Mensch- und Personseins als ethisch irrelevant ausblenden.
Heute leben wir in Zeiten der Entdifferenzierung der Wertunterschiede
zwischen gesunder und kranker Person.

k. Der Vorteil der Entdifferenzierung der Wertunterschiede

Diese Entdifferenzierung bietet den Vorteil einer ethischen Inklusion. Es
kommt zu einer Anndherung zwischen der Vernunft und den Unverniinf-
tigen: Mann und Frau, Mensch und Tier, Leben und Tod, Verwandte und
Fremde, sowie Kranker und Gesunder! Auch die bisher Unvernuinftigen
sind als Selbstzweck zu achten. Die Unvernunft ist so nicht unverniinftig
und schon gar nicht wiirde- und wertlos, denn auch die Vernunft ist nicht
so vernunftig und rein, wie einst geglaubt wurde! Klaus Dorner bringt
diesen Sachverhalt auf die Formel: »Irren menschlich ist«.

I. Das Problem der Entdifferenzierung

Wenn klare und eindeutige Differenzierungen nicht mehr moglich sind,
dann wird auch unklar, ob der Verntinftige tiber den Unverniinftigen
weiterhin fursorglichen Zwang ausiiben darf. In dieser Unklarheit leben
wir heute! Sie bereitet auch ein Problem. Diese Problematik macht sich
nachhaltig im Feld der Gesundheitsversorgung bemerkbar.

In den letzten 20 Jahren bescheinigte die Rechtsprechung dem Pati-
enten, jedem Arzt rechtlich auf Augenhohe zu begegnen und reduzierte
dadurch vorhandene Asymmetrien. Ein Arzt ist nicht nur seinem Auf-
trag verpflichtet, sondern innerhalb der Rechtsordnung auch den Geset-
zen, und diese stirken den Willen des Patienten — auch den des komato-
sen und des sterbenden!

m. Zur Sache!
Die Entdifferenzierung des Wertunterschieds zwischen Vernunft und Un-
vernunft hat als positiven Gewinn eine ethische Inklusion. Auch wenn

diese lickenhaft sein mag, ist sie ein Gewinn.

162

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FURSORGLICHER ZWANG ALS ZWANGSBEHANDLUNG

1. Die Entdifferenzierung erzeugt zugleich das Problem, dass die klas-
sische Legitimation zur Austibung des fiirsorglichen Zwangs nicht
mehr wie bisher gilt.

2. Das Bundesverfassungsgericht hat die Zwangsbehandlung psychisch
kranker Téter weitestgehend untersagt. Wie auch in anderen Berei-
chen der Gesundheitsversorgung begegnen sich hier Arzt und Pati-
ent rechtlich immer mehr auf Augenhohe (Beschluss 2 BvR 882/09).

3.  Welchen Sinn macht es, wenn ein Patient in der Psychiatrie eine Be-
handlung ablehnt, es ihm dadurch erheblich schlechter geht, die Ver-
weildauer steigt und seine Chancen auf Resozialisierung sinken?

n. Fiirsorglicher Zwang als Zwangsbehandlung

Wir wollen nun einige Begriffe praziser fassen, um die Problematik wei-
terverfolgen zu konnen. Zur Erinnerung sei gesagt, dass es uns um den
fursorglichen Zwang im Hinblick auf heilberufliche Behandlungen geht
und nicht um Zwang und Gewalt im Allgemeinen.

Als Behandlung bezeichnen wir eine medizinisch indizierte MafSnah-
me zum Wohl des Patienten, die durch die Einwilligung des Patienten
und seine handelnde Mitwirkung, die als natiirlicher Wille bezeichnet
wird, legitimiert ist. Unter Zwang verstehen wir eine indizierte Maf3-
nahme gegentuiber einer Person, die aufgrund von Fremdgefahrdung le-
gitimiert ist. Man denke etwa an die Zwangsquarantine gemafS §30 des
Infektionsschutzgesetzes. Eine Zwangsbehandlung ist eine arztlich indi-
zierte Maf$nahme in einem Krankenhaus zum Wohl eines Patienten, die
nur wider seinen Willen durchgefiihrt werden kann.

Fiir den Fall der Einwilligungsunfahigkeit kann eine volljahrige Per-
son eine Patientenverfiigung verfassen und darin Untersuchungen, Heil-
behandlungen und arztliche Eingriffe befiirworten oder untersagen. Die-
se Autonomie erfihrt im Falle der Psychiatrie jedoch eine prinzipielle
Einschrankung. Psychiatrische Maf§nahmen und arztliche Untersuchun-
gen, die ein Gericht anordnet, kann ein Patient nicht untersagen oder
ablehnen. Wenn ein Patient in der Psychiatrie einwilligungsunfahig ist,
dann bezieht sich die Zwangsbehandlung auf eine Uberwindung des
natiirlichen Willens. Weiterhin ist zu beachten, ob eine anstehende Be-
handlung lebenswichtig ist oder nicht. Wenn die Behandlung sehr stark
schiadigende Nebenwirkungen haben sollte, dann muss u.U. eine betreu-
ungsgerichtliche Genehmigung eingeholt werden (vgl. Rusing 2017).

Der fiirsorgliche Zwang stellt somit eine indizierte Maffnahme zum
Wohl des Patienten und wider dessen Willen dar. Die klassische Position
des Wertunterschieds zwischen vernunftiger und kranker Person kann
diesen Zwang legitimieren. Fir die moderne Position, die den Wertunter-
schied zugunsten einer ethischen Inklusion ablehnt, ist die Legitimation

163

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 3: FURSORGLICHER ZWANG

fraglich. Auch aus rechtlicher Sicht kann, abgesehen von dem gegebenen
Beispiel der Quarantine, fir oder gegen eine Zwangsbehandlung argu-
mentiert werden. Die zentrale Frage fiir die hier vorgenommene ethische
Argumentation lautet nun: konnen fiirsorglicher Zwang und ethische In-
klusion zusammen existieren? Oder in Abwandlung von Kant: Wie ist
fursorglicher Zwang bei der ethischen Inklusion moglich?

o. Ausblick

Die Legitimation von firsorglichem Zwang war traditionell an den
Wertunterschied zwischen verniinftiger und unverntinftiger Person ge-
koppelt. Eine Folge dieses Unterschieds ist eine ethische Exklusion. Die
Aufhebung bzw. erhebliche Abmilderung des Wertunterschieds bewirkt
eine Inklusion. Als Folge daraus kann nur eine Entkoppelung des fiir-
sorglichen Zwangs von der personalen Wertunterscheidung resultieren.
Exklusiv ist namlich nicht der fiirsorgliche Zwang, sondern die Behaup-
tung, dass ein durchaus vorhandener Unterschied zwischen Vernunft und
Unvernunft einen ethischen Unterschied in Achtung, Schutz und Wiir-
de bedeuten konne.

Wenn fursorglicher Zwang auf Grenzen stof3t, ist das ein Anzeichen
fur einen moglichen ethischen Inklusionsgewinn. Dieser Gewinn ist zu
achten! Thm ist 6ffentlich Gehor zu verschaffen und somit nicht nur den
Klagen von Arzten und anderen Heilberuflern iiber unklare Handlungs-
optionen.

Auch die Tatsache, dass Menschen, die als Patienten sogenannte »un-
verniinftige Entscheidungen« fillen, Heilberuflern und staatlichen Or-
ganen immer mehr auf Augenhohe begegnen, besagt nicht, dass eine
Zwangsbedurftigkeit des Menschen obsolet geworden ist. Sie tritt dif-
ferenzierter auf und ist differenzierter zu legitimieren, wie die hochst
unterschiedlichen Beispiele aus den Bereichen des Strafrechts, der Psy-
chiatrie, des Infektionsschutzes, der Behindertenpolitik und der Demenz-
versorgung zeigen.

Fursorglicher Zwang ist mit ethischer Inklusion zu vereinbaren und

kann somit einen Anspruch auf Akzeptabilitit stellen, wenn er mindes-

tens die Summe nachfolgender Kriterien erfillt. Der firsorgliche Zwang;:

—  verletzt menschliche Personen nicht wider ihren Willen,

—  beraubt menschliche Personen nicht alternativer Artikulationsmog-
lichkeiten,

—  beschiddigt menschliche Personen nicht hinsichtlich Achtung und
Wirde,

- behandelt menschliche Personen nicht als nacktes und ethikfreies
Leben.

164

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FURSORGLICHER ZWANG ALS ZWANGSBEHANDLUNG

Somit ist nicht jede Exklusion ein ethisches Problem (vgl. die ausfiihrli-
che Begriindung in: Schnell 2017).

Eine differenzierte und wohlberatene Befiirwortung von fiirsorgli-
chem Zwang bewegt sich im Rahmen der wohlfahrtsstaatlichen Ethik,
die eine offene, kreative und auch konflikthafte Beziehung zwischen den
Grundwerten Autonomie (des Individuums innerhalb der Gesellschaft),
Gleichheit (als Verhinderung ungerechter Bevorzugungen) und Sicher-
heit (als Schutz des Individuums vor der Gesellschaft und der Gesell-
schaft vor Individuen) als demokratische Normalitat betrachtet (vgl.
Pollmicher 2015).

165

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 4: Diversitit am Lebensende

Martin W. Schnell und Christian Schulz haben das Konzept der Diver-
sitdt am Lebensende 2008 in Wien eingefiihrt. Seither wurden mehrere
Schritte zur Verankerung dieses Konzepts in der (akademischen) Offent-
lichkeit unternommen.

a. Das Konzept der Diversitdit

Da der Begriff der Diversitit in der Biologie, im Management, in der
Genderdebatte und in anderen Kontexten verwendet wird, ist er als sol-
cher mehrdeutig. Somit musste die spezifische Diversitit am Lebensende
zunichst im Jahre 2011 im allgemeinen Diskurs tiber die Diversitat an-
gemeldet werden (vgl. Schulz/Karger/Schnell 201 1). In Deutschland zahlt
das Fach Palliativmedizin zu den Pflichtfachern im Medizinstudium. Das
Konzept der Diversitait wurde daraufhin als eine mogliche Grundlage
der palliativmedizinischen Lehre an Universititen etabliert (vgl. Schnell/
Schulz-Quach 2020). Im Jahre 2015 erfolgte die bislang ausfiihrlichste
Explikation des Konzepts (vgl. Schnell/Schulz 2015).

b. Begriffe und Perspektiven

Als das Lebensende kann die letzte Phase der Existenz, der keine weitere
folgen wird, bezeichnet werden. Es konnte sich dabei um die sogenannte
Finalphase handeln, aber es muss nicht so sein. Der Tod ist wesentlich
schwieriger zu definieren. Das bekannte und unlésbare erkenntnistheo-
retische Problem, dass nimlich die iiber den Tod reflektierende Instanz,
der Mensch, durch den Tod selbst aus der Reflexion ausscheidet und da-
her kein Zeugnis tiber den eigenen Tod ablegen kann, notigt uns zu ei-
nem gedanklichen Umweg (vgl. Schnell 2017, 145ff). Mit Vladimir Ja-
nkélévitch differenzieren wir zwischen dem »Tod in der dritten, in der
zweiten und in der ersten Person.« (Jankélévitch 20035, 34) In der Per-
spektive der 3. Person ist der Tod ein Ereignis, iiber das die Offentlichkeit
spricht (Presse): Irgendjemand stirbt! In der 2. Person ist das Schicksal
eines konkreten anderen Menschen gemeint: Jemand bestimmter stirbt!
Und in der 1. Person ist das je eigene, nicht delegierbare Faktum bezeich-
net: Ich sterbe!

Als das Lebensende im Zeichen des Todes wird nachfolgend eine Be-
gegnung zwischen jemandem, der den Tod in der 2. Person durchlebt
und jemand anderem, der diesen Menschen in der 1. Person begleitet

166

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABGRENZUNG DER DIVERSITAT VON KRANKHEIT UND ALTER

(und behandelt) bezeichnet. Die Perspektive der 3. Person werden wir
zum Ende wiederaufnehmen. Zunichst bildet die Ich/Du-Beziehung un-
sere Leitperspektive.

Der Sache selbst nach ist die Diversitit eine Asymmetrie zwischen der
1. Person und der 2. Person.

1. Person — 2. Person —
Begleiter: Arzte, Pflegende, Angehorige | Sterbender

Weiterleben Sterben
In der Welt verharren Die Welt verlassen
Gehen lassen miissen Gehen

Diese Asymmetrie gibt es nur am Lebensende und damit in keinem an-
deren Bereich des Lebens und in keinem anderen der Gesundheitsver-
sorgung. Es handelt sich hier um eine Asymmetrie, weil die Positionen
(Weiterleben vs. Sterben etc.) nicht umkehrbar sind! Niemand kann
dem Anderen sein Sterben abnehmen. Der Tod ist der je eigene Tod. Die
Kommunikation zwischen Arzt und Patient geschieht an der Grenze des
Schweigens, weil am Lebensende die firr den Dialog zwischen Ich und
Du notwendige, gemeinsame Bedeutungswelt schwindet. Kulturwelt ist
ein symbolischer Ort gemeinsamer Bedeutungen, aufgrund derer ein Ver-
stehen der an der Kulturwelt teilhabenden Personen moglich ist. Dieses
Verstehen benotigt ein »dem Ich und dem Du Gemeinsames« (Dilthey
1981, 256). Ein solch Gemeinsames ist die Kultur. Die Gemeinsamkeit
der Kultur schwindet am Lebensende und verwandelt sich allmihlich in
die Asymmetrie von Weiterleben vs. Sterben.

c. Abgrenzung der Diversitdt von Krankheit und Alter

Die Diversitit ist eine unaufhebbare Asymmetrie angesichts eines kon-
kreten Abschieds. Diese Situation ist von Krankheit und Alter im Allge-
meinen zu unterscheiden. Krankheit bezeichnet auch eine Asymmetrie,
die mit Klaus Dorner aber als aufhebbare Asymmetrie bezeichnet wer-
den kann, weil der ich-bezogene Riickzug von der Welt die Moglichkeit
der Reintegration in sich tragt (vgl. Dérner 2002). Das Alter ist in seiner
Phianomenalitit eine Abschiedlichkeit gegeniiber der Welt als Haltung,
aber kein konkreter Abschied, wie es die Diversitit am Lebensende vor-
sieht (vgl. Schnell 2010b)

167

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 4: DIVERSITAT AM LEBENSENDE
d. Diversitdt als ein dritter Weg zwischen Empathie und Abstand

Im Hinblick auf die Begleitung der 2. Person (Du) durch eine 1. Person
(Ich) gilt es, zwei durchaus verbreitete Einstellungen zu relativieren. Di-
versitit erfordert erstens eine Hinwendung zum Anderen, die aber durch
Empathie nicht oder nicht allein zu erreichen ist.

Gegen die Empathie spricht, dass so getan wird, als ob das weiter-
lebende Ich die Andersheit der Situation des im Abschied befindlichen
Du mit eigenen Moglichkeiten nachvollziehen konnte. Wenn es so wire,
whurde das auf eine Trivialisierung der Sterbebegleitung hinauslaufen.

Man konnte sie getrost durch einen emotionalen Roboter durchfiith-
ren lassen. Empathie basiert auf einem Analogieschluss, durch den der
Andere systematisch verfehlt wird.

Es gibt daher kein Sich-Hineinversetzen in einen sterbenden Men-
schen. Unsere Argumentation umfasst vier Schritte. Im Alltag ist (1) die
Begegnung zwischen Ich und Du ein Ausgangspunkt fiir die Sinnbildung.
Sinnbildung entsteht durch wechselseitiges Handeln: jeder kann eine Si-
tuation aus der Sicht des Anderen betrachten (vgl. Schiitz/Luckmann
1984, 122ff). Ich stelle eine Frage und erwarte, dass der Andere meinen
Sprechakt als einen versteht, auf den er antworten sollte. Reziprozitat
beinhaltet eine Normalititsunterstellung: Ich erwarte, dass sich der An-
dere in typischen Situationen auch typisch verhilt (vgl. Folter 1983). Er
moge auf Fragen antworten, eine BegrufSung erwidern usw. Wechselsei-
tigkeit in der Begegnung zwischen Ich und Du ist ein zentraler Parame-
ter zur Erzeugung von gesellschaftlicher Normalitit (vgl. Rolf 1999).
In der Ethik existiert (2) der Grundsatz des Aristoteles: Geteiltes Leid
ist halbes Leid. Die Mitleidsethik basiert bekanntlich auf dieser Maf3-
gabe. Thr geht es um eine Orientierung am Wohl und Wehe des Ande-
ren. Aber woher weifS ich, was der Andere als Wohl empfindet und als
Wehe leidet? Durch mein Mitleiden an seiner Situation! Ich stecke je-
doch nicht in der Haut des Anderen, Mitleid ist daher kein Gefiihl, son-
dern seit Schopenhauer eine geistige » Vorstellung von ihm«, den Ande-
ren«, »in meinem Kopf«. Ich identifiziere mich mit dieser Vorstellung
so sehr, dass dadurch der Unterschied zwischen ihm und mir »als auf-
gehoben« (Schopenhauer 1986, 740) angesehen werden kann. Es miiss-
te tendenziell zu einer Verschmelzung zwischen Ich und dem Anderen
kommen konnen. Durch Empathie soll (3) das fremde Seelenleben nach-
empfunden werden. Einfithlung ist ein Sich-Hineinversetzen in das See-
lenleben des Anderen mit dem Ziel, dessen Andersheit von mir selbst her
zu gewinnen. Im Kontext der Dialogphilosophie des 19. Jahrhunderts ist
auch die Rede von Einsfithlung (!) oder gar von Verschmelzung, so dass
der Unterschied zwischen Ich und Du verschwindet. Wir sind im Alltag
schnell bereit, zu sagen: »Ich weif$, wie Du dich fihlst. « Ich meine damit,
dass ich weif3, was es heifst, dass der Andere sich die Hand verstaucht

168

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIVERSITAT ALS EIN DRITTER WEG ZWISCHEN EMPATHIE UND ABSTAND

hat, da ich selbst meine eigene Hand auch schon einmal verstaucht hat-
te und diese Situation als unangenehm in Erinnerung habe. Gegen die-
se Art von Empathie spricht (4): Sie leistet nicht das, was sie verspricht.
Sie erreicht den Anderen gar nicht erst, da sie auf einem Analogieschluss
beruht. Ich schliefSe von dem Gefiihl, dass ich bei meiner Verstauchung
empfand, auf den moglichen Schmerz des Anderen. Der Andere wird
dadurch systematisch verfehlt. Neuere Untersuchungen bestitigen die-
se Einschitzung (vgl. Beyer 2013, Breithaupt 2017). Waihrend diese Art
der Verfehlung bei Alltaglichkeiten harmlos ist, wiewohl es eine Verfeh-
lung des Anderen ist und bleibt, ist es das im Angesicht des Todes des
Anderen nicht mehr. Die Andersheit des Sterbens des Anderen kann ich
als Uberlebender nicht von mir selbst her einholen. Daher ist Diversi-
tat keine Empathie.

Diversitat ist nicht nur von Empathie, sondern zweitens auch von dem
Konzept des definitiven Abstands abzugrenzen. Dieses Konzept besagt,
dass das Ich dem Du am Lebensende in keiner Weise beistehen konne,
weil jeder vollig fiir sich allein sterben muss. Diese resignative Position
bedeutet, dass Sterbebegleitung im Kern unmoglich ist. Auf diese Kon-
sequenz lauft die Stellungnahme der katholischen Kirche in Deutschland
im Jahr 1978 hinaus (vgl. Schnell/Schulz 2014, Kap. 1) Missverstind-
nisse rund um die Errichtungen von Hospizen und »Sterbekliniken«, die
als drohende Gefahr gesehen wurden, um der Euthanasie einen Weg zu
bahnen, waren in den 198cern an mafSgeblichen Stellen verbreitet. Kir-
chen, Wohlfahrtsverbiande und selbst Krankenhausgesellschaften stan-
den deshalb der Idee ablehnend gegeniiber.

Die Stellungnahme der Deutschen Bischofskonferenz beinhaltete zwei
fur die damalige Zeit typische Behauptungen. Erstens: Stationire Sterbe-
begleitung ist Euthanasie und daher zu unterlassen. Zweitens: Mit der
Einlieferung in eine Sterbeklinik werde dem Schwerkranken jede Hoff-
nung genommen. Es bleibt unklar, welche Art von Hoffnung damit ge-
meint ist. Es regt sich noch heute der Verdacht, dass diese sogenannte
Hoffnung zum unwiirdigen Kampf gegen den Tod und damit zum Miss-
lingen von Abschied und Trauer gefuhrt hat. Diese Ansichten sind da-
mals in die Planungen des Bundesministeriums fiir Jugend, Familie und
Gesundheit eingegangen und haben zur Verzogerung der Einfihrung der
Palliativversorgung in Deutschland beigetragen. Erst im Jahre 1983 ent-
stand die erste Palliativstation mit fiinf Betten in Koln.

Vor dem Hintergrund der beiden geschilderten Positionen ist nun die
These zu sehen, dass Diversitit weder Empathie noch Abstand ist, son-
dern einen dritten Weg darstellt.

169

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 4: DIVERSITAT AM LEBENSENDE
e. Bestdtigung des Konzepts durch Palliativpatienten

Nach den zahlreichen Anmerkungen zum Konzept der Diversitit kom-
men wir nun zu Fragen der Plausibilitit. In einer ersten empirischen
Pilottestung wurden Palliativpatienten Fallgeschichten zur Kommentie-
rung vorgelegt, die inhaltlich das Phinomen der Diversitit zum Thema
haben (vgl. Schulz/Schnell/Paul 2015).

In einer solchen Geschichte war etwa zu vernehmen: »Arzt: Haben
Sie eine Depression? Patient: Horen se mal, was glauben Sie, geht in mir
vor? Ich denke uiber den Tod nach!« Palliativpatienten kommentierten
diese Sentenz: »Die Leute stecken nicht in meiner Situation und ja, Wor-
te sind wie Floskeln.« »Jetzt, wo man krank ist, versuchen die Leute zu
helfen, aber sie sind hilflos, ..., sie konnen nichts machen.« »Da kannst
Du nichts machen. Von der Seite des Empfingers und nicht von der des
Gebenden. « »... Was soll ich denn mit dem Arzt iibers Sterben reden?«

Als Ergebnis der Pilottestung konnte festgehalten werden, dass Patien-
ten bestitigen, dass das Phanomen der Diversitit aus ihrer existiert. Es
besteht an dieser Stelle gewiss weiterer Forschungsbedarf.

f. Was mochten Patienten nicht?

Patienten erwarten von professionellen Begleitern (Arzten, Psychologen,
Pflegenden etc.), dass sie das Phanomen der Diversitit nicht tiberspielen
und nicht ignorieren! Die Diversitit ignorieren — Beispiele:

Peter Noll (Patient): »Das Gesprich zwischen einem, der weifs, dass
seine Zeit bald ablauft, und einem, der noch eine unbestimmte Zeit vor
sich hat, ist sehr schwierig. Das Gesprach bricht nicht erst mit dem Tod
ab, sondern schon vorher. Es fehlt ein sonst stillschweigend vorausge-
setztes Grundelement der Gemeinsamkeit... Auf beiden Seiten wird viel
Heuchelei verlangt. Darum auch die gequilten Gesprache an den Spi-
talbetten. Der Weiterlebende ist froh, wenn er wieder draufSen ist, und
der Sterbende versucht zu schlafen.« (Noll 1984, 28) Die Ignoranz be-
steht darin, dass das Schwinden der gemeinsamen Welt ibersehen wird.

Thomas Okon (Psychoonkologe): Im Rahmen einer Perspektivpla-
nung bietet ein Arzt seinem Patienten psychologische Unterstiitzung, Be-
gleitung, Beratung, Kunsttherapie und somit das ganze und gute Pro-
gramm einer Palliativversorgung an. Der Patient erwidert, dass er nur
einen Wunsch habe: Er mochte nicht sterben! Und wortlich: »Ich bin
es, der stirbt. Die Arzte aber nicht. Sie werden diesen Raum verlassen...
Ich nicht. Niemand versteht, was ich damit sagen will.« (Okon 2006,
14) Der Arzt betrachtet den sterbenden Menschen als Patienten. Er bie-
tet ihm folgerichtig medizinische Leistungen an. Der Patient betrachtet
sich aber als Menschen. Er hat einen zutiefst menschlichen Wunsch. Er

170

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE MIT DIVERSITAT UMGEHEN?

mochte leben. Die Ignoranz besteht darin, die Differenz von Mensch und
Patient zu tibersehen.

Gisela Briinner: Der Patient sagt: »Ich habe Angst vor der Behand-
lung.« Der Arzt antwortet: »Das miissen Sie nicht. Es ist eine Routine-
behandlung, die wir hier dauernd durchfithren. Es kann nichts passie-
ren.« (Briinner 2005, 17) Die Ignoranz besteht darin, dass der Arzt im
Licht der 3. Person auf die 1. Person antwortet und damit seinen Pa-
tienten nicht erreicht. Schnell/Schulz/Kolbe/Dunger konnten 2013 zei-
gen, dass Palliativpatienten sehr sensibel auf Fehler reagieren, die Arz-
te aus ihrer Sicht ihnen gegeniiber begehen. Dazu zahlt die Ignoranz,
die die Suggestion einer Kontinuitit einer gemeinsamen Welt bedeutet.
»Ich bin Arzten gegeniiber sehr vorsichtig.« (Schnell/Schulz/Kolbe/Dun-
ger 2013, 103)

g. Wie mit Diversitit umgehens

Zum Ende der Ausfiithrungen soll nun skizziert werden, wie in der Praxis
mit der Diversitit am Lebensende umgegangen werden konnte.

Die deutsche Approbationsordnung konstatiert, dass es ein Arzt in
fast jeder Versorgungssituation mit dem Tod eines Menschen zu tun
bekommen kann. Daher wurde die Palliativmedizin inzwischen zum
Pflichtfach im Studium gemacht. Die palliativmedizinische Lehre ist ein
geeigneter Kontext, um sich mit der Diversitdt auseinanderzusetzen. Zur
Palliativmedizin gehort die Entwicklung einer reflektierten Haltung ge-
geniiber Sterben und Tod. Ubungen und Workshops anhand von Videos
sind hier hilfreich.

Wenn Arzte die eigene Sterblichkeit aussparen und nicht reflek-
tieren, kommen sie mit sterbenden Patienten nicht ins Gesprach (vgl.
Rodes-Kropf 2005). Es geht darum, die Endlichkeit und den Tod in der
1. Person zu thematisieren und nicht nur in der 2. und 3. Die Weigerung,
die eigene Person im Licht der Endlichkeit zu betrachten, bildet einen
Hauptgrund fiir die Tabuisierung des Todes. Der Tod in der 3. Person
und auch der in der 2. Person sind hingegen heutzutage o6ffentliche The-
men und weniger denn je tabuisiert.

1 Ein Beispiel: Im Rahmen von Diskurs- und Forschungsprojekten, die
vom deutschen Bundesministerium fiir Bildung und Forschung finanziert
worden sind, wurden 60 Videos von Gesprichen mit sterbenden Men-
schen und deren Angehérigen zu Ubungszwecken erstellt. Das Projekt
www.30GedankenzumTod.de zeigt Umgangsweisen von erwachsenen Men-
schen mit dem Tod (Arzte, Feuerwehr, Kommissar, Tatortreiniger, Gerichts-
mediziner,...). Das Projekt www.30JungeMenschen.de zeigt Umgangswei-
sen von jungen Menschen (Schiiler, Azubis, Studierende, ...).

171

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 4: DIVERSITAT AM LEBENSENDE

In der 1. Person aufzutreten bedeutet fiir einen Arzt, selbst als Mensch
im Dialog zu erscheinen.

Wie Okon feststellte, presst ein Arzt einen Menschen in ein medizini-
sches Schema und macht ihn dadurch zum Patienten. Diese notwendige
Praktik wird durch die Sozialisation des Medizinstudiums befordert (vgl.
Schnell/Langer/Bongartz/Jung 2011). Sie ist notwendig, weil ein Arzt nur
Patienten helfen kann, aber keinen Menschen. Sie ist im Rahmen der Pal-
liativversorgung aber auch ein Problem, weil sie den existentiellen As-
pekt des Todes, der nicht der Rolle des Patienten zuzurechnen ist, ver-
fehlt. Dem kann entgegengewirkt werden, wenn der Arzt in der 1. Person
selbst als Mensch dem sterbenden Menschen gegenuibertritt. Der Arzt als
Mensch — bedeutet nicht, dass alle Professionalitit abgeworfen und da-
mit hinter sie zurtckgegangen wird. Der Arzt ist in dem hier gemeinten
Sinn ein Mensch, wenn er tiber die Professionalitit hinausgeht.

Eine Beziehung zu einem sterbenden Menschen kann nur gelingen,
wenn der Patient von sich aus eine Briicke dazu anbietet. Die Bedeutung,
die An- und Zugehorige von Patienten in dieser Situation haben, ist an
anderer Stelle beschrieben.

Ein Umgang mit der Diversitit beinhaltet:

1. Die Briicke zum Patienten zu nutzen, um eine neue, gemeinsame Be-
deutungswelt zu errichten.
Den Patienten als Menschen anzuseben.

3. Den Patienten und seine Angehirigen in der ersten Person Singu-
lar anzusprechen.

4. Einem sterbenden Menschen in der Rolle des Patienten selbst als
sterblicher Mensch gegeniiber zu treten.

h. Offentlicher Umgang mit Diversitiit

Ein spezieller Umgang mit der Diversitit zeigt sich in der Bereitschaft
von sterbenden, aber nicht in der Finalphase befindlichen Menschen,
sich mit anderen tiber ihre Situation zu unterhalten und das Gespriach
im Internet zu hinterlegen. Hierbei handelt es sich um eine spezielle kul-
turelle Form, die, mit Jankélévitch gesprochen, den Tod in der 1., der 2.
und der 3. Person zusammentfiihrt (vgl. Wildfeuer/Schnell/Schulz 2015).

i. Charta
Unter dem Dach der Deutschen Gesellschaft fiir Palliativmedizin, des
Deutschen Hospiz- und Palliativverbandes und der Bundesdrztekammer

wurde Mitte der 2000er Jahre ein Chartaprozess initiiert. Dessen Ziel

172

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHARTA

war und ist die Biindelung aller Expertisen, die fiir die Versorgung von
Menschen an deren Lebensende relevant sind. Dazu zdhlen Aspekte des
Rechts, der Ethik, der Politik, der Ausbildung, der Forschung und na-
turlich die Beachtung der Besonderheit der Situation betroffener Men-
schen. Im Jahre 2010 konnte die erste Fassung der Charta zur Betreu-
ung schwerstkranker und sterbender Menschen in Deutschland aufgelegt
werden (www.charta-zur-betreuung-sterbender.de).

Die Charta definiert Palliative Care als die Bemiihung, Patienten an
deren Lebensende zu begleiten und zu behandeln, aber unter Beachtung
von Barrieren und Grenzen, die in dieser Situation auftreten. In diesem
Sinne ist das Konzept der Diversitat am Lebensende in der Charta ver-
ankert. Die Begleitung verweist auf unsere existentielle Beziehung zu An-
deren und das auch im Hinblick auf eine vermeintliche Wahrheit unse-
res eigenen Selbst.

173

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 5: Authentizitiat im Angesicht
des Anderen

Authentizitit im Sinne von Aufrichtigkeit ist urspringlich ein Begriff
aus der Anatomie. Er bezeichnet die Tatsache, dass der Mensch aufrecht
geht, sich damit vom Boden entfernt, Weitsicht und Verantwortungsfa-
higkeit ausbildet. Davon abgeleitet ist die psychologische Bedeutung.
Aufrichtig ist derjenige, der sich nicht verstellt, der sich zu sich selbst
bekennt, ehrlich ist und so auch anderen in der Kommunikation gegen-
ubertritt. Der Kern der Aufrichtigkeit ist die Authentizitdt. Sie meint,
dass an einer Person und ihrem Auftreten alles echt und nichts inszeniert
ist, kein Gefiihl und keine Aussage. In der Ethik und in der Psychologie
ist die Ansicht weit verbreitet, dass der Mensch mit sich selbst befreun-
det sein miisse und dann auch mit anderen gut auskommen konne. Die
dazu notwendigen Fahigkeiten zur Empathie sind wichtig, weil sie das
Menschliche am Menschen ausmachen wirden. Heutzutage, also in Zei-
ten der Digitalisierung und der Vormacht der kiinstlichen Intelligenz,
sind diese Fihigkeiten sogar besonders wichtig, weil sie, so eine der vor-
herrschenden Ansichten, den Unterschied des Menschen gegeniiber der
Maschine ausmache.

Aufrichtigkeit gibt es als Wert nur in Kulturen, die durch die Roman-
tik gepragt sind. Japan gehort zum Beispiel nicht dazu. Dort steht eher
das Maskenhafte und Kunstliche der Person im Mittelpunkt. Daher er-
fahren in Japan auch Pflegeroboter eine viel groflere Akzeptanz als in
Europa (vgl. Wagner 2013).

a. Aufrichtigkeit als fragwiirdiger Wert

Aufrichtigkeit geht mit emotionaler Wahrhaftigkeit und daher mit Au-
thentizitdt einher. Dieses Ideal begegnet uns heute in vielen Ratgebern
und auch in der Werbung. » Wie kommt es, dass die Ethik der Authentizi-
tat dazu neigt, ins Triviale abzugleiten? « (Taylor 1995, 66) Die Antwort
auf diese Frage Charles Taylors ist recht einfach zu geben: Aufrichtig-
keit ist in Wahrheit ein Problem! Nichts liegt dem modernen Kulturmen-
schen ferner als aufrichtig zu sein. Offenbar ist das Leben in der mo-
dernen Zivilisation so komplex, dass der Mensch sich verstellen muss,
um leben zu konnen. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts gibt es unzahlige
Zeugnisse fur das Unbehagen in der Kultur und die Last, die dieses dem
Menschen aufzwingt.
Die Folge dessen ist eine Distanz anderen und sich selbst gegenitiber.

174

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUTHENTIZITAT IST KEINE EIGENINITIATIVE
b. Selbstfremdheit

Friedrich Nietzsche zog daraus eine Konsequenz. Es macht keinen Sinn,
Spontaneitit und Selbsterkenntnis anzustreben, denn wir Menschen sind
und bleiben uns fremd (Genealogie der Moral, Vorrede)! Das schmerzt
uns. Deshalb fragen wir dauernd nach unserer Identitidt. Wir suchen et-
was, dass wir nicht haben und stindig verfehlen. Sigmund Freud gab die
bekannte Formel aus, dass der Mensch nicht Herr im eigenen Haus sei
und meinte damit, dass wir mehr auf anderes wie das Unbewusste ho-
ren mussen als auf uns selbst. Es handelt sich hierbei um eine existen-
tielle Dimension, also um eine MafSgabe, die die ganze Lebensfiihrung
durchzieht und mitbestimmt.

Karl Jaspers verdeutlicht dieses am Beispiel der Lebensliige. Ein nor-
maler Ligner behauptet etwas von dem er weifs, dass es falsch ist. Eine
Lebenslige ist hingegen keine Behauptung, die man auch zurticknehmen
konnte, sondern besagt, dass die Liige in die Person eindringt, so dass
»ich selbst unwahr werde« (Jaspers 1991, 490). Jemand glaubt an etwas,
das aber falsch ist, wie zum Bespiel, dass er von jemand anderem geliebt
werde. Diese Liebe existiert nicht. Sie ist eine Luge, die aber fiir wahr
genommen wird. Aus dieser Liige zieht die Person Kraft fiir ihr eigenes
Leben. Der Glaube versetzt hier Berge. Wiirde man die Liige aufkldren,
dann wiirde man der Person nicht helfen, sondern ihr Lebenselixier zer-
storen. Daher wird die Luge aufrechterhalten. Jaspers sagt, dass eine
»Lebensluge Wahrheitsverlust in existentieller Schwiche ist.« (ebd., 496)

c. Authentizitit ist keine Eigeninitiative

Aufgrund der Selbstfremdheit ist es nicht moglich, aus eigener Kraft auf-
richtig zu sein. Es macht keinen Sinn zu sagen: ich will jetzt authentisch
sein. Es gibt unzihlige Autobiographien, in denen Menschen tiber sich
und ihr Leben erzihlen. Und dabei ligen. Wichtige und wohl auch pein-
liche oder unrithmliche Episoden werden schlicht verschwiegen.

Ein gar klassisches Beispiel fiir den Versuch, authentisch zu sein, der
aber in der Selbstliige endet, ist das Gedicht tiber Peer Gynt von Hendrik
Ibsen. Peer weicht sich selbst ein Leben lang aus und behauptet von sich,
er selbst zu sein. Dieses Versteckspiel hat eines Tages ein Ende, als der un-
ausweichliche Tod tritt ihm gegeniiber. »Du selbst warst du nie.« (Peer
Gynt, 5. Akt, Eine andere Stelle auf der Heide) Aufrichtigkeit und Au-
thentizitit sind heute zweifelhaft. Niemand kann ernsthaft an sie glau-
ben.

Aus all dem folgt aber nicht, dass das Ideal der Aufrichtigkeit aufge-
geben werden sollte oder dass es vollig unsinnig sei. Es kommt vielmehr
auf einen anderen Zugang an.

175

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 5: AUTHENTIZITAT IM ANGESICHT DES ANDEREN

Aufrichtigkeit ist nicht durch Innerlichkeit zu erreichen, sondern nur
durch die Begegnung mit dem Anderen. Die Begegnung mit dem Ande-
ren ermoglicht namlich, die eigene Selbstfremdheit zumindest teilweise
zu iberwinden und damit erst zu erfahren, wer ich bin, der ich aufrich-
tig sein soll. Man lernt sich nur tiber dem Umweg der Kommunikation
mit anderen selbst kennen. Fiir diesen Umweg gibt es keine Abkiirzung!

d. Achtsamkeit als Form von Macht

Die Haltung der Achtsambkeit, die seit einer Reihe von Jahren positiv pro-
pagiert wird, im Schnittpunkte der Diskurse der Ethik, der Lebenskunst
und der Gesundheit situiert ist, bezeichnet eine Einstellung gegeniiber
sich selbst und Anderen, die auf ein Gewahrwerden von Stimmungen,
Gefiihlen und auf ein Erspiiren von Quellen moglichen Leidens abzielt.
Die Achtsamkeit hat ihre Wurzeln im Buddhismus und in der europi-
ischen Tradition der Cura Sui. Achtsam ist, wer seine innere Mitte ge-
funden hat und in diesem Sinne authentisch sein kann. Ausgehend von
diesem Optimum soll eine Ethik der Achtsamkeit Zuwendung und Ver-
sorgung Anderer ermoglichen.

Der Kommunitarismus der Achtsamkeit scheitert am Versuch, die Be-
ziehung zum Anderen sekundir zu setzen und eine Abkiirzung des Selbst
zu sich selbst zu behaupten. Anders gesagt: Achtsamkeit ist keine Ethik,
weil sie in einem Egoismus grundet. Die Annahme einer inneren Mitte
ist mit der Einsicht in die Exzentrizitait Helmuth Plessner hinfillig (vgl.
dazu: Schnell 2017, 35f). Mit Robert Spaemann ist festzuhalten, dass
»uns unser eigenes Personsein gar nicht frither gegeben ist als das Per-
sonsein anderer.« (Spaemann 1996, 193)

Achtsambkeit ist populdr, weil sie den Zeitgeist der Selbstoptimierung
in der Digitalmoderne unterstiitzt. Wir sollen mehr und besser wir selbst
sein. Achtsamkeit ist damit Ausdruck von »Macht«, der »eine Ethik zu-
grunde« liegt, »die durch die Beziehung seiner selbst zu sich definiert
ist.« (Foucault 2004, 314) Schauen wir alternativ zur Achtsamkeit auf
die Begegnung mit dem Anderen.

e. Das Versprechen als Institution

Die Begegnung mit Anderen bewirkt, dass ich zu jemandem werde und
mich als dieser Jemand offenbaren kann. Anders gesagt: der Andere ver-
hindert, dass ich mich verstelle und verstecke, weil er das Verfehlen mei-
ner selbst unterbindet. Veranschaulichen wir diese Leistung anhand eines
Beispiels. Bereits Nietzsche fithrt in diesem Zusammenhang ein einfa-
ches und zugleich komplexes Phinomen an, nimlich das Versprechen.

176

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABGRENZUNG VON DER LEBENSPHANOMENOLOGIE MICHEL HENRYS

Kant hatte das Versprechen und damit die Wahrhaftigkeit in Aussagen
zur Grundlage des Zusammenlebens in der biirgerlichen Gesellschaft er-
klart. Wie immer folgt Nietzsche derartigen Vorgaben und lenkt sie in
andere Richtungen.

Ich verspreche einem Anderen etwas und werde dadurch zu jeman-
dem. Meine Identitit ist hier an die Begegnung mit Anderen gebunden.
Das ist die konsequente Einlosung von Martin Bubers Diktum, dass das
Ich am Du zum Ich werde.

Wenn ich verspreche, dir morgen bei der Gartenarbeit helfen zu wol-
len, tue ich eigentlich etwas, das unmoglich ist. Woher will ich denn heu-
te wissen, dass ich morgen noch derselbe sein werde? Es konnte sein,
dass der Lauf der Dinge meine Absichten verandert, sodass ich morgen
keine Lust mehr zur Mithilfe verspiire. Wenn derart empirische Argu-
mente Gultigkeit besifSen, dann wiren Abkommen und Verpflichtungen
zwischen Menschen vollig unmoglich.

Das Versprechen ist demgegeniiber nun aber eine Institution, die Iden-
titat wider die verandernde Zeit ermoglicht. Wenn ich dir etwas verspre-
che, dann lege ich im Angesicht deiner Person fest, dass ich treu bei mei-
nem gegebenen Wort und damit bei mir selbst, meiner Absicht und auch
bei dir bleiben werde. Wie immer sich meine Neigungen iiber Nacht
dndern mogen, ich verspreche dir heute, dass ich auch morgen noch
ich selbst sein werde. Im Wort-Halten driickt sich die Selbstheit meines
Selbst aus und zeigt, wer ich bin. Mit Charles Taylor, George Herbert
Mead und Paul Ricceur konnen wir festhalten, dass »es ausgeschlossen
ist, allein ein selbst zu sein.« (Taylor 1994, 71)

Ich bin verpflichtet, der zu sein, der ich durch das Versprechen gewor-
den bin. Der Andere kontrolliert, ob ich auch ich bleibe. Das Versprechen
bezieht sich natiirlich nicht nur auf triviale Dinge wie die Gartenarbeit,
sondern auch auf Institutionen wie Freundschaft, Ehe oder Vaterschaft.
Vater zu sein bedeutet, dass ich meinem Kind verspreche, sein Vater zu
bleiben und mich entsprechend zu verhalten. Ich kann meine Vaterschaft
nicht nach drei Jahren aufgeben, weil ich jemand anders sein mochte.
Wenn ich es trotzdem versuche, wiirde mich de jure ein Anderer an mei-
ne Aufgabe erinnern. Diese Andere wire keine konkrete Person, son-
dern der Staat.

f. Abgrenzung von der Lebensphinomenologie Michel Henrys
Henry betrachtet in seiner Version von Phinomenologie die Selbstge-
gebenheit als Grundlage von Sinn und Bedeutung. Er versteht dabei al-
les »Erscheinen« als ein »Selbsterscheinen.« (Henry 1992, 87) Henrys

Phianomenologie heifdt Lebensphianomenologie, weil das »Leben« als
»urspriingliches Erscheinen in der pathischen Unmittelbarkeit seines

177

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 5: AUTHENTIZITAT IM ANGESICHT DES ANDEREN

Lebenserscheinens« (ebd., 165) der privilegierte Modus der Selbstgege-
benheit ist. Von diesem Leben aus kommt erst alles Weitere, namlich die
Anderen und die menschliche Welt, zur Geltung. Das Leben selbst ent-
zieht sich in eine Immanenz diesseits der Unterscheidungen von selbst,
Anderen und Welt. »Das Leben erweist sich empfindend unmittelbar
selbst ohne Distanz, ohne dafs sich irgendein Abstand in ihm auftut, der
es von sich selbst trennen wiirde.« (196) In dieser Immanenz des Le-
bens konstituiert sich eine »Ipseitit/ein Sich« (197), die/das ganz bei
sich selbst ist.

Henry legt den Focus auf die erste Person Singular und zwar in einer
Weise, die eine gewisse Nahe zur sogenannten Neuen Phinomenolo-
gie des Hermann Schmitz unterhilt. Er unterscheidet sich von Husserl,
Gurwitsch, Merleau-Ponty, Waldenfels und anderen Phanomenologen,
die die Intentionalitdtslehre und die Intersubjektivitit ins Zentrum, mog-
licherweise sogar in das einer Ersten Philosophie, stellen.

Die Konkretisierung der Position des Selbst erfolgt von drei mogli-
chen Paradigmen aus (vgl. Schnell 1999). Im Mittelpunkt des Zuschrei-
bungsparadigmas ist eine Person zunichst eine dritte Person (so bei Pe-
ter Strawson). Fiir das Referenzparadigma ist die Person erste Person (so
bei Roderick Chisholm). Das Begegnungsparadigma stellt die Beziehung
zu einer zweiten Person ins Zentrum (so Martin Buber und die judische
Dialogphilosophie).

Wir schliefSen uns an dieser Stelle dem Begegnungsparadigma an und
grenzen uns damit von Michel Henry ab. Unser eigenes Personsein ist
uns gar nicht frither gegeben als das Personsein anderer.

Die Beziechung zum Anderen ist nicht nur Quelle fiir Vulnerabilitit,
sondern ebenfalls eine der Geltung, die auch die Leiblichkeit umfasst.
»Die Wahrheit beginnt zu zweien.« (Jaspers 1981, 95) Wenn sie erst
dort beginnt, dann gibt es keine Wahrheit fiir sich allein. Wenn sie dort
erst beginnt, dann weist sie iiber die Dyade hinaus in das Offentlich-Po-
litische.

178

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 6: Uber Wahrheit und Fakten im
politischen Sinn

Seit der Inauguration von Donald Trump am 20. Januar 2017 wird wie-
der einmal tiber den Zusammenhang von Wahrheit und Fakten in der Po-
litik gestritten. Stein des AnstofSes war eine einfache Frage: Sind bei Trump
mehr oder weniger Zuschauer als bei Barack Obamas Amtseinfihrung
zugegen gewesen? Das ist eine einfache Frage, die einfach zu prifen ist,
namlich durch Uberpriifung der Fakten und der entsprechenden Aussa-
ge. Wahrheit wird als veritas est adaequation intellectus et re verstanden.

Doch so einfach ist iber Wahrheit und Fakten im politischen Sinne
nicht zu verhandeln. Angesichts von Bildmaterial, das offenbar eindeu-
tig zeigte, dass Obama mehr Menschen als Trump zujubelten, wurde von
alternativen Fakten gesprochen, sodass Wahrheit selbst in Verruf geriet.
Hier trifft Wahrheit auf Ideologie (vgl. Strassle 2019). Ideologie zersetzt
Fakten und lasst Wahrheit leerlaufen. Aber kann man auf Fakten in je-
der Form vollig verzichten? Was spricht gegen die Faktizitdt von Tatsa-
chen im Politischen? Beginnen wir mit einer vehementen Verteidigung
der Fakten.

a. Dewey und der Pragmatismus

Im Konzert der Zeiten verteidigt der Pragmatismus die Zukunft. Ror-
ty spricht auch von einer »Rechtfertigung der Zukunft« (Rorty 1994,
15). Diese beginnt bereits in den Griindertagen. Charles Sanders Peirce,
der Begriinder des amerikanischen Pragmatismus, dufSert in einem Brief
an Lady Welby, dass die Vergangenheit absolut bestimmt, fixiert und tot
sei, wihrend die Zukunft lebendig, plastisch und bestimmbar ist (vgl.
Danto 1974, 233). Weil die Vergangenheit damit quasi uninteressant
wird, weil in ihr nichts mehr auszurichten ist, gewinnt die Zukunft an
Relevanz. »Das einzig kontrollierbare Verhalten ... ist zukinftiges Ver-
halten.« (Peirce 1976, 476)

Ein Unterschied zwischen der amerikanischen und der europdischen
Philosophie liegt in der Bemessung der Bedeutung von Traditionen. Die
Annahme, dass auch ein Engagement fiir die Vergangenheit sinnvoll und
fur kiinftiges Verhalten relevant sein kann, kommt dem Pragmatismus
nicht in den Sinn. Hier begegnen wir dem tiefen amerikanische Selbst-
verstindnis und Unterschied zum alten Europa. Walt Whitman, der ame-
rikanische Sanger des modernen Menschen, ruft seine Mitbiirger dazu
auf, die Vergangenheit zugunsten einer » Geschichte der Zukunft« (Gras-
halme, 4. Gedicht) hinter sich zu lassen.

179

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 6: UBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

Eine Rechtfertigung der Zukunft ist das Motiv, welches allen Pragma-
tikern und den ihnen nahestehenden Denkern gemeinsam ist. Das gilt
auch fir William James, George Herbert Mead und besonders fir John
Dewey. Dewey interessierte und engagierte sich daher ein Leben lang in
Fragen der Padagogik und der Erziehung. Erziehung gelte einer besseren
Zukunft durch die Bildung junger Menschen, die einst die Geschicke der
Gesellschaft lenken sollen (vgl. Dewey 2004, 22ff).

John Dewey beginnt am Ende der 1920er Jahre, also auf dem Hohe-
punkt einer damals grofSen Wirtschafts- und Gesellschaftskrise damit,
neue Grundlagen fiir das Handeln und Erkennen zu legen. Er bezeich-
net seinen Ansatz als »experimentellen Empirismus« (Dewey 1998, 115).
Dieser ist grundsatzlich gegen jede Art von Dogmatismus, Absolutismus
und »ewiger Wahrheit« (Dewey 1996, 169) gerichtet. MafSgeblich sei
namlich die Einsicht, dass es in der Welt um das Losen von Problemen
gehe. Dogmen wiirden hier nicht weiterhelfen, sondern eher zur Vertie-
fung gesellschaftlicher Krisen beitragen.

Als Experiment bezeichnet Dewey ein Handeln »ohne zu handeln«.
Ein Experiment entwirft mit der Hilfe von Gedankenkonstruktionen,
die Dewey Symbole nennt, Handlungen und antizipiert deren Folgen.
»Wenn ein Mensch ein Feuer anziindet oder einen Rivalen beleidigt, er-
folgen Wirkungen; die Wiirfel sind gefallen. Aber wenn er die Handlung
ganz fiir sich in Symbolen probt, kann er ihr Ergebnis antizipieren und
einschitzen.« (Dewey 1998, 153) Auf der Grundlage einer Evaluation
der Antizipationen kann er nun das fir gut befundene Ergebnis und da-
mit eine gewiinschte Antwort auf ein Problem handelnd erzielen.

Die experimentelle Logik mochte Dewey in das Handeln einer politi-
schen Offentlichkeit versetzt sehen. Vor dem Hintergrund der amerikani-
schen Krise gilt sein Engagement der Beforderung einer »inklusiven und
briiderlich verbundenen Offentlichkeit« (Dewey 1996, 99).

Handlungen zwischen Menschen bringen eine Offentlichkeit hervor,
wenn die Folgen der Handlungen wichtig sind. Sie sind wichtig, wenn
sie uber den Kreis von unmittelbar Beteiligten hinausgehen und wenn
sie irreversibel sind (ebd., 66). Die Folgen von Handlungen miissen be-
obachtet werden, da festzulegen ist, ob sie unter staatliche Kontrolle ge-
stellt werden oder ob sie der privaten Initiative tiiberlassen bleiben sol-
len (ebd., 37ff, 184).

Fur die Bewertung von Handlungsfolgen ist es sinnvoll zu wissen,
ob sie wiinschenswert sind oder nicht. Welche Sicherheitsvorkehrungen
konnen in der Industrie Gefahren und unhygienische Bedingungen ver-
hindern, ohne die Wettbewerbsfahigkeit einzuschranken? (ebd., 66)

Um diese und andere Fragen bewerten und beantworten zu kénnen,
muss eine Offentlichkeit eine bestimmte Form der Deliberation anneh-
men. Das Mehrheitsprinzip ist hier wichtig, aber nicht allein. Mindes-
tens ebenso wichtig ist die Qualitat der Beratungen. »Das wesentliche

180

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEWEY UND DER PRAGMATISMUS

Erfordernis besteht, mit anderen Worten, in der Verbesserung der Me-
thoden und Bedingungen des Debattierens, Diskutierens und Uberzeu-
gens. Das ist das Problem der Offentlichkeit. «

Eine blofle Mehrheitsentscheidung kann zutiefst ungerecht und un-
vorteilhaft sein. Um das zu verhindern, bedarf es geeigneter Methoden.
Dewey denkt hier an die wissenschaftliche Forschung. Sie solle nicht po-
litisieren, sondern durch Forschung jene » Tatsachen« (ebd., 173) entde-
cken und veréffentlichen, auf die die Offentlichkeit angewiesen ist, um
Folgen bewerten zu konnen. Welche Risiken entstehen kiinftig in der In-
dustriearbeit? Welche Art von Sicherheit ist moglich und erstrebenswert?

Von einem optimalen Funktionieren ist die amerikanische Offentlich-
keit im Jahre 1927, in dem Dewey sein Buch The Public and its Problems
verfasst, weit entfernt. Zuverlissige Urteile seien von der Offentlichkeit
ndamlich nicht zu erwarten, aufgrund eines »Fehlens von Fakten«. De-
wey klagt dariiber, dass » Geheimhaltung, Vorurteil, Befangenheit, Ver-
drehung und Propaganda« (ebd., 174) verhindern wiirden, dass entschei-
dungsrelevante Fakten (z.B. tiber die Entwicklung der Industriearbeit)
der Offentlichkeit vorenthalten blieben.

Dewey ist ein Parteiganger der faktischen Politik. Ist es aber zu erwar-
ten, dass wenn Geheimhaltung, Vorurteil etc. zur Seite geraumt sind, kla-
re Fakten im Raum stehen, die keine Interpretationen zulassen, die zu
Unstimmigkeiten fithren wiirden, sondern eine inklusive und einige Of-
fentlichkeit begiinstigen? Die Fakten sprachen dann fiir sich, da sie »hin-
reichend klar sind, so daf$ jeder, der es wiinscht, sie zur Kenntnis nehmen
kann« (ebd.,185). Das Problem der Sicherheit der Industriearbeit wire
dann schlicht und einfach gelost.

Der amerikanische Politologe Jason Brennan ist ein Schiiler Deweys.
Er mochte nur noch informierte Biirger zur Wahl zulassen (vgl. Brennan
2017). Den schwarzen Biirgern wire nimlich am besten geholfen, wenn
»man die 8o Prozent der am schlechtesten informierten WeifSen nicht
wiahlen lafSt« (ebd., 39). Die schlecht Informierten lassen sich von Ge-
fuhlen und postfaktischen Wahrheiten leiten. Sie sturzen damit sehr vie-
le Menschen ins Ungliick. »Je besser man die Fakten kennt« (38), desto
besser ist fiir Brennan die Qualitit einer politischen Richtung.

Der Pragmatismus verteidigt die Zukunft. Er tut dieses im Namen
einer Wahrheit, die kein dogmatischer Glaube ist, der an Fakten nicht
scheitern kann, weil er immer fir giltig gehalten wird. Er sucht aber
auch nach keinem »eigentlichen Sosein der Dinge« (Rorty 1994, 16),
da offenbar keine interpretationslosen Fakten auszumachen sind. Wahr-
heit besteht vielmehr in der Niitzlichkeit zur Losung eines Problems (vgl.
James 1907) und damit in der Hoffnung auf eine »bessere menschliche
Zukunft« (Rorty 1994, 16). Besser ist eine Zukunft im Sinne »zuneh-
mender Sensibilitit und wachsender Empfanglichkeit fiir die Bediirfnisse
einer immer grofSeren Vielfalt der Menschen und der Dinge.« (ebd., 79)

181

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 6: UBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

Der Pragmatismus richtet sich gegen die platonische und marxisti-
sche Metaphysik, die besagt, dass es nur ein echtes Problem und nur eine
wahre Losung gibt. Alle anderen Ansichten (z.B. der Sophisten oder der
Bourgeoisie) sind unwahr. Die Wahrheit ist beim Philosophenkonig oder
der Partei. Der Pragmatismus stellt eine faktenbasierte Politik dagegen.
Aus einer Pluralitit von Ansichten {iber ein Problem ist experimentell
und faktenbasiert die beste Losung zu ermitteln, 6ffentlich zu verbrei-
ten und zu revidieren, wenn notig. Spricht etwas gegen Fakten als eine
Instanz, auf die wir uns als Tatsachen berufen?

b. Popper und der Positivismus

Denken wir an die Ausfiihrungen Karl Poppers zur Logik der For-
schung, die in der Wissenschaftstheorie sehr oft zum Ausgangspunkt
gewahlt werden, aber auch, von Popper selbst angeregt, auf die Politik
einer offenen Gesellschaft tibertragen werden. »Die Tatigkeit des wis-
senschaftlichen Forschers besteht darin, Satze oder Systeme von Sitzen
aufzustellen und systematisch zu iiberpriifen.« (Popper 1994, 3) Jene
Satze sind sprachliche Einheiten, die sich auf eine »reale AufSenwelt«
(ebd., 428), die unabhingig von uns existiert, bezichen. Die Uberprii-
fung der Sitze durch den Forscher ist eine Uberpriifung der Geltung
der auf die AuSenwelt bezogenen Sitze. Giiltig ist ein Satz, wenn er
wahr ist. »Wir nennen eine Aussage wahr, wenn sie mit den Tatsachen
iibereinstimmt oder den Tatsachen entspricht oder wenn die Dinge so
sind, wie die Aussage sie darstellt.« (Popper 1969, 117) Die Uberein-
stimmung von Aussage und Tatsachen in der AufSenwelt ist ein Kriteri-
um fiir Wahrheit.

Der Forscher wird hier so gedacht, dass er auflerhalb der von ihm un-
tersuchten Realitit steht. Der Laborforscher, der zwei Substanzen in ein
Reagenzglas schiittet und deren Verfarbung beobachtet, ist schliefSlich
nicht selbst ein Teil des Untersuchungsgegenstandes. Poppers Verstand-
nis von Forschung sieht sich allerdings zwei wesentlichen Problemen ge-
geniiber: Wahrheit besteht nicht schlechthin in der Ubereinstimmung ei-
nes Satzes mit der Realitit, und der Forscher ist kein freischwebender
Beobachter.

Das Problem dieser Auffassung besteht darin, dass sie sich in einer
Redundanz verfangt, wie es seit Frank Ramsey (1927) heifst. Die Aussa-
ge »Ich schreibe einen Text« soll wahr sein, wenn sie mit dem, was hier
geschieht, namlich, dass ich hier sitze und einen Text verfasse, tiberein-
stimmt. Allerdings handelt es sich bei der Ubereinstimmung nicht um
eine zwischen dem behauptenden Satz (»Ich schreibe einen Text«) und
den Tatsachen (Ich sitze hier und schreibe ...), sondern allenfalls um
eine Ubereinstimmung zwischen zwei sprachlichen Bestimmungen. Die

182

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RORTY UND DIE SOLIDARITAT DES NEUPRAGMATIMUS

Elemente »Ich«, »schreiben«, » Text« sind namlich schon sprachlich ge-
fasst, bevor ich den Satz »Ich schreibe einen Text« duflere. Ich habe in
der Vergangenheit bereits gelernt, zu mir »Ich«, zu der Tatigkeit »schrei-
ben« und zum Endprodukt »Text« zu sagen. Die jetzt von mir aufge-
stellte Aussage »Ich schreibe einen Text« ist redundant, weil sie dem ak-
tuellen Sachverhalt, dass ich namlich hier sitze und schreibe, keine neue
Information hinzufiigt.

Wenn die Uberstimmung der Aussage mit den Fakten kein zureichen-
des Fundament fur die Ausrichtungen kiinftiger Politik ist, wenn also die
AufSenwelt der Tatsachen keine Berufungsinstanz mehr ist, dann konn-
ten wir uns ganz auf eine Ethik der Solidaritit verlegen.

c. Rorty und die Solidaritit des Neupragmatimus

Das Problem der Fakten hatte Hannah Arendt angesichts des Skandals
um die Pentagon-Papiere 1971 angesprochen. »Gibt es denn uiberhaupt
reine Tatsachen, die von Meinungen und Interpretationen unabhingig
sind?« (Arendt 1987, 58) Richard Rorty verneint diese Frage, weil es in
der Politik um Gestaltung des Gemeinwesens geht und daher um Werte
und Interpretationen, die strittig und zu verantworten sind.

Rorty hat vom Schicksal Deweys und Poppers gelernt. Er ist Neuprag-
matiker und Postanalytiker. Das Ziel der Wahrheit ist nicht die Erzie-
lung einer Adidquation, sondern Solidaritit. Rorty vertritt eine nichtex-
klusive Ethik. Der Geltungsbereich des Wortes Wir ist daher moglichst
umfassend zu gestalten, so dass niemand unbeachtet bleibt (vgl. Rorty
1988, 15; 1994, 79f). Dabei wird die Ethik auch zum Wahrheitsersatz.

Fir den Neupragmatismus ist Wahrheit das, was fiir uns gut ist und
unsere Gemeinschaft starkt und nicht etwas, das die Wirklichkeit wider-
spiegelt (vgl. Rorty 1988, 14f). Rorty denkt von hier aus eine Kulturelle
Linke, die sich auf Whitman und Dewey stiitzen kann, denen es bereits
darum ging, »to evaluate proposals for the human future« (Rorty 1999,
20). Politik der Zukunft muss sich um die Probleme des arbeitslosen wei-
Ben Familienvaters kimmern und nicht nur um die Dekonstruktion von
Solidaritat. Rorty pladiert fur eine Politik, die 30 Jahre spater zum Pro-
blem fur die Wahrheit werden sollte.

Wahrheit geht nicht auf Vorgefundenes, sondern auf Selbstgemach-
tes. » Wahrheit ist das, woran zu glauben fiir uns gut ist.« (Rorty 1988,
14) Wahrheit ist das Gute fiir uns und damit Anstofs fur die Berufung
auf alternative Fakten. Wenn das Gute fur uns Wahrheit und damit von
uns zu verteidigen ist, darf ein Prasident dann kritische Berichterstattun-
gen in den Medien verbieten, wenn diese aus Sicht der Macht den Zu-
sammenhalt der Nation bedrohen und daher die Extension des Wortes
Wir verringern?

183

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 6: UBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

Sind wir nicht bei einer Apologie des Scheins angelangt, an den wir
glauben, dabei aber vergessen haben, dass es blofSer Glaube ist? Ist die
Idee, dass Wahrheit eine Art von Ubereinstimmung zwischen zwei Ele-
menten sei, ganzlich zugunsten von Strategien des Postfaktischen zu ver-
nachlissigen? Es gdbe dann eine Pluralitiat von Ansichten tiber das, was
ein Problem ist und was als Losung angenommen werden soll. Eine wah-
re Losung oder beste Losung gibt es nicht, weil auf der Basis einer Kri-
se der Reprisentation nur Stimulationen jenseits von wahr und falsch
ausgemacht werden konnen. Die Realitit ist in Agonie. »Da keine Rea-
litait mehr moglich ist, sind auch keine Illusionen mehr moglich.« (Bau-
drillard 1979, 35)

d. Baudrillard und der Hyperrealismus

Jean Baudrillard macht mit Nietzsches Einsicht, dass die Abschaffung
der wahren Welt auch die scheinbare Welt mit sich zieht, ernst. In seinem
Hauptwerk Der symbolische Tausch und der Tod (1976) entwirft er das
Bild eines Hyperrealismus der Simulation, der die Trennung von Realitit
und Imagination hinter sich gelassen hat. Der Argumentation liegt eine
Theorie von drei Ordnungen zugrunde. Eine solche Trilogie gehort in
Frankreich von Comte bis Foucault zur Grundausstattung des Denkens.
Baudrillard unterscheidet das Stadium des Realismus (das Reale ist vom
Imaginiren getrennt) von einem des Surrealismus (das Reale tritt in das
Imaginare ein) und beide von jenem des Hyperrealismus. Hyperreal, so
die Definition, ist »das, was immer schon reproduziert ist« (Baudrillard
1982, 116), ohne je als Urbild (Platon) aufgetreten zu sein.

Als Kulturwissenschaftler erschliefit er zahlreiche Motive und mediale
Modi, die hyperreal sind. Dazu zihlen die Golfkriege, die er dhnlich wie
Paul Virilio als Medienkriege diskutiert, und die architektonische Ge-
staltung der Stadte. Das Interesse am System der gewohnlichen Objek-
te, so der Titel eines Buches von Baudrillard aus dem Jahr 1968, hat er
vermutlich von seinem Lehrer Henri Lefebvre ubernommen, der zu Be-
ginn der 6oer eine marxistische Theorie des Alltags vorlegte. Die zusitz-
liche Annahme, dass sich die kreativen Potentiale des Alltags auch in ein
leeres Spektakel ergehen konnen, verdankt Baudrillard dem Einfluss der
situationistischen Bewegung um Guy Debord.

Baudrillard ist einer der ersten Intellektuellen, der die Graffiti, die in
Grof$stidten auf U-Bahnen, Hiuserwinden und in Tunnels zu finden
sind und noch bevor sie als Kunst im 6ffentlichen Raum allgemein ak-
zeptiert worden sind, ernsthaft untersucht hat. SUPERBEE SPIX COLA 139
KOOL GUY CRAZY CROSS 136. Die Graffiti sind insofern bedeutungslos, da
sie leere Signifikanten sind. Sie schaffen als solche ontologisch nichts. In
dieser Eigenschaft brechen sie aber das offentliche Reich der Zeichen in

184

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTY UND DIE WAHRHEIT ALS SCHOPFERISCHER AUSDRUCK

der innerstadtischen Kultur auf. Superbee annulliert das Parkverbot, in-
dem es das Verkehrsschild okkupiert.

Von John Locke stammt die Ansicht, dass Politik dann legitimiert ist,
wenn sie den 6ffentlichen Interessen aller dient. Vorausgesetzt ist hierbei,
wie Locke deutlich betont, dass Biirger reale Interessen haben (Zweite Ab-
handlung iiber die Regierung, Abs. 151). Dieser weit verbreiteten Ansicht,
die wir alle teilen, entzieht Baudrillard den Boden. Es gibt demnach kei-
ne offentliche Meinung, die reprasentiert werden konnte und daher auch
keinen legitimen Reprasentanten des Volkswillens (vgl. Baudrillard 1978,
4off). Gleichwohl fillt das Reprisentationsmodell nicht einfach weg, es
wird vielmehr als Simulation aufrechterhalten und damit vollig veran-
dert. Wenn es nichts zu sagen gibt, dann erfinden wir eben etwas! Diese
von Niklas Luhmann stammende Sentenz trifft die Logik und den Sinn
der Simulation. Die Meinung der Offentlichkeit ist immer schon ein Er-
zeugnis und muss als solches zu Legitimationszwecken nachweisbar sein.
Meinungsumfragen sind dazu da, die von ihren Fragen selbst erzeugten
Antworten zu messen. Hinter den Meinungsumfragen gibt es nichts. Im
Ubergang von der Demokratie zur Demoskopie zeigt sich fiir Baudrillard
die Herrschaft der politischen Simulation. Die hochste Form des Politi-
schen ist das Bipol. Es gibt mindestens zwei Parteien, die sich aber bis auf
wenige Details vollig gleichen. Der Biirger hat eine echte Wahl: entschei-
det er sich fiir den Politiker mit dem Rechts- oder gar fiir den mit dem
Linksscheitel? »Das Bipol ist das vollendete Stadium des Monopols.«
(Baudrillard 1982, 108) Ein politisches Bipol, das den Unterschied zwi-
schen Parteien verschwinden lasst, fordert den Rechtspopulismus.

Baudrillard ist ein erster Analytiker der Ideologie des Postfaktischen.
In seinem Buch Amerika (1986) sagt er wortwortlich: » Amerika ist we-
der Traum noch Realitat, es ist Hyperrealitat.« (Baudrillard 1993, 44)
Amerika ist der Ort des Verlustes der Fakten und der Materialitdt der
Lebenswelt, was in den Deutungsstreitigkeiten um Trumps Inaugurati-
on sichtbar wird.

Fur den Realismus einer Politik der Simulation spricht vieles. Im Lich-
te unserer Fragestellung wollen wir nur bemerken, dass hier Wahrheit im
Sinne eines kritischen Instruments, so in anderem Zusammenhang Tu-
gendhat gegentuber Heidegger, verloren geht. »Wir sind dabei, uns unse-
re Welt als ein Konstrukt zurecht zu legen. Die Bilder lassen uns das Ge-
wicht der Welt nicht spiiren.« (Meyer-Drawe 2018, 17)

e. Merleau-Ponty und die Wabrbeit als schopferischer Ausdruck
Baudrillard belehrt uns dartber, dass es in der Politik nichts zu repra-
sentieren und niemanden gibt, der Reprisentant wire. An dieser Stel-

le konnen wir mit Merleau-Ponty ansetzen. Es ist richtig, dass es diese

185

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 6: UBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

Instanzen in der Politik nicht einfach gibt im Sinne von historischen Tat-
sachen. Das heifSt aber nicht, dass wir gleich eine Simulation behaupten
miissten. Vielmehr ist das Politische unter dem Gesichtspunkt der Ent-
stehung zu betrachten. Genau damit verbindet Merleau-Ponty die Frage
nach der Wahrheit im Politischen, die Hannah Arendt aufgeworfen hatte.

Merleau-Ponty verfolgt die Abenteuer der Dialektik und formuliert
in einer Neulektiire von Georg Lukacs im marxistischen Vokabular sein
Verstindnis von Wahrheit. »Die Partei mufS zeigen, dafS ihr Ausdruck der
Arbeiterklasse wahr ist, indem sie diese dazu bringt, sie zu akzeptieren.«
(Merleau-Ponty 1974, 63) Hier kehrt der Gedanke einer Art von Uber-
einstimmung auf gewisse Weise zurilick. Wahrheit ist die Zustimmung
unserer Ansichten zu etwas, das dieser Zustimmung nicht priexistier-
te. Damit ist Wahrheit nicht einfach etwas, was zu uns passt, wie Rorty
meint, weil es dieses »uns« noch gar nicht gibt. Wahrheit bedeutet nam-
lich, dass die Elemente, die als Wahrheit zusammenkommen (der zur
Arbeiterklasse passende Ausdruck und die Arbeiterklasse, die zum Aus-
druck passt), gleichzeitig erst entstehen. Die Existenz von Arbeitern als
Klasse ist keine vorgegebene Tatsache und auch keine flichtige Simula-
tion, sondern eine Kraft und ein Vektor, dessen Richtung verandert, der
aber nicht mehr zu nichts wird, weil er ein Faktum geworden ist.

Wahrheit ist somit »herzustellende Wahrheit« (ebd., 242), was, wie
wir von Castoriadis lernen, das Politische trifft, sie ist aber keine Ad-
dquation (ebd., 65). Ihre Kreativitat weist in Richtung des Kunstleri-
schen. Man denke an einen Ausspruch von Paul Klee: Kunst gibt nicht
das Sichtbare wieder, sondern macht sichtbar.

Bernhard Waldenfels fasst die Idee einer herzustellenden Wahrheit
pointiert zusammen: » Wahr wire also ein Reden und Handeln, das die
Dinge sagen lafst, was sie selber sagen wollen und allein nicht sagen kon-
nen. Es wire ein Reden und Handeln, das dem, was zu sagen und zu tun
ist, gerecht wird, indem es den Dingen zum Ausdruck verhilft. ... Ein
Ausdruck, der die Sache trifft, macht sichtbar und bildet nicht blof ab.«
(Waldenfels 1995, 134)

Es gibt diesen Ausdruck, aber nicht den einen, abschliefSfend wahren
Ausdruck. Merleau-Ponty zieht aus dieser Einsicht zwei Konsequenzen.
Die Idee von Wahrheit ist von einem »unabgeschlossener Verifikations-
prozef§« (Merleau-Ponty 1974, 65) nicht zu trennen. Und: » Gewalt« ist
nur deshalb unvermeidlich, »weil es keine letzte Wahrheit der betrach-
teten Welt gibt.« (ebd., 66) Gewalt und Wahrheit kommen ihrerseits zu-
sammen aufgrund der Vulnerabilitidt der Personen, denen Wahrheit un-
umganglich ist.

186

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 7: Populismus als Antwort
auf vulnerables Leben

Der Eintritt von Emporung, Wut, Angst in das Politische gilt als Pro-
blem. Gefiihle haben in der Politik nichts zu suchen, weil sie Irrationa-
litit bedeuten. Die Beurteilung von Sachverhalten habe nur unter dem
moral point of view zu erfolgen, wie uns Rawls und Habermas immer
wieder vorgehalten haben. Gefiihle und seinen es positiv besetzte wie die
Liebe sind keineswegs unparteilich, sondern »weltzerstérend« und »so-
gar antipolitisch« (Arendt 1981, 238). Dieser massiven Aussage Hannah
Arendts hilt Martha Nussbaum die Uberlegung entgegen, dass heftige
Gefiihlsauflerungen gleichwohl anzeigen konnen, dass »wichtige Vor-
haben sterblicher Lebewesen bedroht sind.« (Nussbaum 2002, 176) In
diesem Sinne haben wir es heute erneut mit der Wiederkehr der »pathi-
schen Dimension des Politischen« (Liebsch 2019, 188) zu tun. Wieder-
kehr, da das Pathische nicht erst in Form des Wutbiirgers aufgetreten ist.

»Das menschliche Leben ist einsam, armselig, ekelhaft, tierisch und
kurz«, es ist »Furcht und Gefahr des gewaltsamen Todes« (Hobbes 1984,
96) ausgesetzt, so die bekannten Worte von Thomas Hobbes. Ausgehend
von dieser Bestimmung sollten jedoch zwei Dimensionen voneinander
unterschieden werden: die Furcht, die uns auf das Politische verweist und
die existentielle Angst, die ein Kennzeichen vulnerablen Lebens und da-
mit anders als die Furcht ausgerichtet ist.

Furcht ist ein intentionaler Akt. Jemand firchtet sich vor jemandem
oder etwas, das, so Heidegger, als »innerweltliches«, also als ein »be-
stimmter Gegenstand« (Heidegger 1976, 185) namhaft gemacht wer-
den kann. Angst ist hingegen objektlos. »Das Wovor der Angst ist vollig
unbestimmt.« Angst bezieht sich nicht auf einen innerweltlichen Gegen-
stand, sondern auf die existentielle Situation, im Lichte derer erst Ge-
genstiande auftreten konnen. » Das Wovor der Angst ist das In-der-Welt-
sein als solches.« (ebd., 186) Die existentielle Lage solch vulnerablen
Daseins mit ihren Ambivalenzen hat kaum jemand so treffend wie Im-
manuel Kant beschrieben.

a. Angst: Heidegger mit Kant

Kant wihlt nachfolgende, auch literarisch ausgezeichnete Worte:

Der Mensch »entdeckte in sich ein Vermogen, sich selbst eine Lebens-
weise auszuwdhlen und nicht gleich anderen Tieren an eine einzige ge-
bunden zu sein. Auf das augenblickliche Wohlgefallen, das ihm dieser

187

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

bemerkte Vorzug erwecken mochte, mufSte doch sofort Angst und Ban-
gigkeit folgen: wie er, der noch kein Ding nach seinen verborgenen Ei-
genschaften und entfernten Wirkungen kannte, mit seinem neu entdeck-
ten Vermogen zu Werke gehen sollte. Er stand gleichsam am Rande eines
Abgrundes; denn aus einzelnen Gegenstidnden seiner Begierde, die ihm
bisher der Instinkt angewiesen hatte, war ihm eine Unendlichkeit dersel-
ben eroffnet, in deren Wahl er sich noch gar nicht zu finden wufSte; und
aus diesem einmal gekosteten Stande der Freiheit war es ihm gleichwohl
jetzt unmoglich, in den der Dienstbarkeit (unter der Herrschaft des In-
stinkts) wieder zuriickzukehren.« (Kant, Werkausgabe XI, Mutmassli-
cher Anfang, A 7)

Markant ist diese Ausgangssituation, weil sie verdeutlicht, dass der
Mensch »am Rande eines Abgrundes« steht und von einer Letztbegriin-
detheit weit entfernt ist! Seine existentielle Situation ist vielmehr ambiva-
lent. Der Mensch ist namlich einerseits frei von der Natur und kann sich
daher als autonomes Wesen selbst eine Lebensweise wihlen. Der Mensch
unterscheidet sich somit vom Tier. Er empfindet das als »Wohlgefallen«.
Weil der Mensch nicht vom Instinkt geleitet ist, ist er aber mit einer un-
endlichen Fulle an Moglichkeiten, eine Lebensweise wihlen zu konnen,
konfrontiert. Der endliche Mensch muss sich in der Unendlichkeit orien-
tieren. Er empfindet diese Miihe als existentielle » Angst und Bangigkeit«.
Eine Flucht zuriick in den Schofs der Natur ist unmoglich. Der Mensch
muss nun selbst eine Grundlegung vornehmen. Indem er das tut, wird er
zum Vernunftwesen und zur moralischen Person — aber einer Person, die
an sich ihre Endlichkeit entdeckt und sich ihrer bewusst bleiben muss.

Kant spricht wie ein Existenzphilosoph, denn es geht um die Wahl der
Lebensweise. Von Soren Kierkegaard kennen wir die Eigentiimlichkei-
ten dieser Prozedur. »Was gewdhlt wird, ist nicht da und entsteht durch
die Wahl; was gewahlt wird, ist da, sonst wire es keine Wahl.« (Kierke-
gaard 2005, 773) Die Existenzphilosophie folgt der Logik des »Entwe-
der-Oder«. Von ihr ist auch Kant affiziert und er fiithrt sie in die Grin-
dungslogik ein.

Kant verteidigt die Vulnerabilitat im Zeitalter der Vernunft. Vulner-
abilitit in Form von existentieller Angst und Bangigkeit, dem Bewusst-
sein der eigenen Sterblichkeit und der Furcht vor dem Tod ist ein Motor
fur die Realisierung von Hinterlassenschaften, die die eigene Endlich-
keit tbersteigen. Diese Hinterlassenschaften bestehen in der Stiftung ei-
ner Ordnung, die auf die Situation existentieller Angst des vulnerablen
Lebens antwortet. Jene Ordnung ist das, was Hegel als burgerliche Ge-
sellschaft beschrieben hat.

188

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Ambivalente Ordnung: Hegel

Die Ausgestaltung existentieller Angst und damit der Unverankertheit
des endlichen Daseins in einer Unendlichkeit ist die Metaerzidhlung der
Sittlichkeit. Sie bietet vulnerablem Leben so viel Sicherheit und Orien-
tierung als eben moglich ist, damit Vulnerabilitdt in keine akute Bangig-
keit umschlagt. Die Sittlichkeit beinhaltet die Familie, damit der Mensch
nicht einsam ist; das Vermogen, damit er keine materielle Armut leidet;
den Staat als Verwirklichung der Vernunft in Europa in einer insgesamt
vernunftigen Weltgeschichte (Hegel 1972, § 257, 360). Das Dasein wird
zur gesellschaftlichen Tragerschicht der burgerlichen Gesellschaft, de-
ren Werte individuelles Dasein tiberdauert. Die biirgerliche Gesellschaft
ist aber bekanntlich eine ambivalente GrofSe, die keine endgiiltige und
grundlegende Ruhe ermoglicht, obwohl sie es verspricht!

Europa bringt auch den Kapitalismus hervor, der die Metaerzahlung
ersatzlos aufzehrt (vgl. Kocka 2013). Weil die Produktionsverhiltnisse
jeder Gesellschaft ein Ganzes bilden, entsteht ein Weltmarkt. Die okono-
mische Globalisierung macht alle Nationen voneinander abhingig und
zerstort lokale Traditionen und Besonderheiten. Von Marx wurde die-
ser Verdampfungsprozess der Metaerzihlung bereits deutlich beschrie-
ben (MEW 4, 130, 465f).

Die Annahme, dass die Sittlichkeit durch eine andere, fortschrittliche-
re Kraft, nimlich den 6konomischen Liberalismus, als Logos des Kapi-
talismus, ersetzt wiirde, bewahrheitet sich nicht, weil die Nachteile der
okonomischen Globalisierung zu gravierend sind.

Desintegrationen der burgerlichen Gesellschaft nehmen zu. Die biuir-
gerliche Gesellschaft wirkt integrierend, weil jeder Biirger als Gebender
und Nehmender an ihrem Erhalt teilhat und daher an ihr interessiert
ist. Die Desintegration beginnt mit der »Erzeugung des Pobels.« (Hegel
1972, § 244) Der arme Pobel lehnt die biirgerliche Gesellschaft ab, weil
er ihr nichts geben kann und darf, sondern nur von ihr nimmt. Marie
Jahoda zeigt in ihrer Studie Die Arbeitslosen von Marienthal, wie Men-
schen, die aus dem Kreislauf des Gebens und Nehmens herausgeworfen
sind, resignieren und das Interesse an der Kultivierung des Gemeinwe-
sens verlieren. Der reiche Pobel lehnt die Gesellschaft ab, weil er von ihr
nichts nehmen und ihr auch nichts geben will (vgl. Ruda 2011). Thor-
stein Veblen zeigt in seiner Theorie der feinen Leute, wie Menschen aus
dem Kreislauf des Gebens und Nehmens austreten, weil sie sich aufgrund
von Reichtum fiir eigene Luxusprobleme interessieren, die allen anderen
Menschen vollig fremd sind. Durch eine Zunahme des Pobels schrumpft
die Metaerzdhlung der Sittlichkeit zur transzendentalen Heimatlosigkeit
(Georg Lukdcs). Das Dasein ist auf seine existentielle Angst zurtickge-
worfen und erfahrt sich als einsam, armselig, ekelhaft und kurz. Das gilt
nicht nur fiir Menschen und Personen, sondern auch fiir Systeme, denn

189

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

auch sie haben eine Materialitit und sind damit vulnerabel (vgl. Philip-
popoulus-Mihalopoulus/Webb 2015).

c. Populismus

Der Populismus antwortet auf die Situation des vulnerablen Lebens, in-
dem er an die Stelle der gescheiterten Metaerzahlung eine andere Narra-
tion setzt. Der Populismus sagt, dass es Schuldige gibt, die fiir die Defor-
mationen der biirgerlichen Gesellschaft personlich verantwortlich sind.
Dazu zihlen die Auslinder, die Berufspolitiker, die Intellektuellen, die
Europabefirworter und andere. Entscheidend ist, dass der Populismus
die existentielle Angst in Furcht transformiert und damit sagt, dass nicht
die Vulnerabilitit, Endlichkeit und Unverankertheit vom Dasein positiv
und erfolgreich zu gestalten sind, sondern, dass man negativ agieren kon-
ne und somit Feinde abzuwehren sind, damit das burgerliche Leben ein
gutes wird. Diese von Wut und Emporung getragene Erzahlung wird ge-
glaubt, nicht nur, aber auch vom Pobel, der kein Teilhaber der burgerli-
chen Gesellschaft ist. Damit beherrscht das reaktive Nein des Ressenti-
ments, wie wir mit Nietzsche feststellen konnen (Genealogie der Moral,
2. Abhandl., Nr.10), das Politische. Der Rechtspopulismus verwandelt
ein Gemeinwesen in eine »Gesellschaft des Zorns« (Koppetsch 2018).

d. Rechter Populismus

Arlie Russel Hochschild hat die Auffassung iiber Staat und Kultur von
Menschen des rechten Lagers in den USA untersucht. Uber fiinf Jahre
besuchte Hochschild zu diesem Zweck immer wieder Orte in den Sud-
staaten, vor allem im Umfeld von Baton Rouge in Louisiana. Dieser
Ort wurde ausgewahlt, weil er einige Besonderheiten aufweist: freiziigi-
ger Umgang mit Alkohol in der Offentlichkeit, Verkauf von Feuerwaf-
fen ohne Lizenz, das Recht auf Schusswaffengebrauch, wenn Fremde
das eigene Grundstick betreten, Todesstrafe, Gefangnisse fir Biirger mit
mehrheitlich schwarzer Hautfarbe, keine Kleinwagen, sondern SUVs,
viele Flaggen, lokale Feste wie das Flusskrebsfestival mit Grill und Tanz.
Wir haben es hier mit einem Musterbeispiel einer »antipolitischen Selbst-
gerechtigkeit« (Liebsch 2019, 224) zu tun. Die eigene Befindlichkeit ist
das MafS aller Dinge, das durch die Bekampfung der Furcht vor Ande-
ren aufrechterhalten wird.

Staatliche Regulierungen werden insofern anhand der Hautfarbe fest-
gelegt. Weifse nehmen den Umgang mit den von ihnen favorisierten Din-
gen (Alkohol, Schusswaffen, ...) von Regeln aus, wihrend Menschen mit
schwarzer Hautfarbe engmaschigen Kontrollen unterworfen werden. Sie

190

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTER POPULISMUS

miissen nachts reflektierende Westen tragen, damit sie von WeifSen gese-
hen werden konnen. Wer keine Weste tragt und tiberfahren wird, triagt
selbst die Schuld dafir (Hochschild 2017, torf.). Die Ablehnung staat-
licher Regulierungen beforderte auch den Fracking-Boom in den Siid-
staaten. Alle mochten eine saubere Umwelt, aber das Gegenteil tritt ein.

An der im Rahmen dieser Bedingungen gelebten Kultur ist nun abzu-
lesen, dass Menschen des rechten Lagers ein Paradox, so Hochschilds
These, leben und verteidigen. Das System verursacht Leid, es wird aber
dennoch nicht angeklagt. Hochschild wahlt zur Verdeutlichung Themen,
die potentiell jeden angehen, wie etwa den Umweltschutz. » Alle, mit de-
nen ich sprach, wollten eine saubere Umwelt. Doch in Louisiana sprang
mir das grofSe Paradox formlich in die Augen: erhebliche Umweltver-
schmutzung und betrachtlicher Widerstand gegen eine staatliche Regu-
lierung der Umweltverschmutzer.« (ebd., 42)

Dieses Paradox ist offenbar nicht neu. Bereits Adorno entdeckte es
bei der Beantwortung der Frage, warum Biirger Politiker wihlen, die
objektiv, wie man sagen mochte, ihren Interessen zuwiderhandeln. Au-
genscheinlich, so Adorno, hatten und wohl auch haben »die Menschen
das Gefuhl, nun gerade mit dieser Bewegung, die die Freiheit abschaffen
will, gleichsam wieder in Besitz der Freiheit, der feien Entscheidungs-
moglichkeit, der Spontaneitit zu gelangen.« (Adorno 2019, 40) Auch
die Wahl Donald Trumps manifestiert dieses Paradox als einen Akt der
Hegemonie.

Antonio Gramsci versteht unter »politischer Hegemonie« eine Herr-
schaft, die gleichermafen »fiihrend und herrschend« (Gramsci Gefang-
nishefte, H. 1, § 44, 101) verfahrt. Hegemonie ist ohne Zustimmung un-
denkbar und ohne Gewalt undurchfithrbar. »Die normale Ausiibung der
Hegemonie auf dem klassisch gewordenen Feld des parlamentarischen
Regimes zeichnet sich durch die Kombination von Zwang und Kon-
sens aus, die sich in verschiedener Weise die Waage halten, ohne dafS der
Zwang zu sehr gegentiber dem Konsens tiberwiegt, sondern im Gegenteil
sogar versucht wird, zu erreichen, dafs der Zwang auf den Konsens der
Mehrheit gestiitzt scheint.« (ebd., H. 13, § 37, 1609) Es kann demnach
gezeigt werden, dass Trumps Wahler die zu ihren Ungunsten ausfallen-
den Zwinge selbst aktiv befurworten und damit legitimieren. Sie tragen
damit zu dem bei, was Barbara Tuchman als »politisches Handeln wider
das eigene Interesse« (Tuchman 2016, 11) bezeichnet.

Wer widerspruchslos mit einem System lebt, das Leid und Ungerech-
tigkeit verursacht, wird auch wider Willen von dessen Nachteilen ein-
geholt. Seit den 8oer Jahren fiihlen sich viele Weifle in den Siidstaaten
im wirtschaftlichen, kulturellen und demographischen Niedergang. Sie
stilisieren ihre lokale Kirche als moralische Welt, die es gegen die Medi-
en und deren Vorurteile (» Verriickte Rednecks«, »WeifSer Abschaum«,
»Ignorante Stidstaaten-Bibelfanatiker«) zu verteidigen gilt.

191

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

e. Revision der politischen Reprisentation

Der Rechtpopulismus transformiert existentielle Angst in Furcht. Sie er-
moglicht es, Schuldige, vor denen man sich angeblich furchtet, namhaft
zu machen und zu bekiampfen. Die Furcht schafft eine Zustimmung zu
einem hegemonialen System. Diese Transformation objektiviert sich in
einer Revision der politischen Reprisentation, die in Europa seit Jah-
ren stattfindet.

Nicht nur die Spaltung Frankreichs ist eine Konsequenz der Revision
der politischen Reprisentation. Die Angehorigen der sog. Unterschicht
wihlten meist Parteien des linken Spektrums. Sie mussten sich jedoch
immer schon der fiir sie fremden Sprache von Wortfithrern ausliefern,
um im politischen Raum wahrgenommen zu werden. Der Sozialist Mit-
terand starkte den Sozialstaat im Bereich der Renten und der Arbeitszeit.
Diese MafSnahmen belasteten aber die Wettbewerbsfihigkeit der Wirt-
schaft. Der konservative Prasident Sarkozy schaffte sie daher wieder ab.
Innerhalb von 20 Jahren kam es so zu einer allmahlichen Umwalzung,
die tiefgreifendere Spuren als die Ersetzung einer Position durch eine Al-
ternative hinterlassen hat.

In Deutschland wihlten im Jahre 1998 49% der Arbeiter die SPD.
2010 waren es noch 24 Prozent. Tendenz fallend. In dieser Zeit wurden
die Folgen der Agenda 2010 spiirbar. Bei der Umstellung auf die Agenda
20710 in Deutschland (»Fordern und fordern«, lautete die Formel), mit
dem Start von New Labor in Grofbritannien und auch in Frankreich
anderte sich die Art der politischen Reprasentation. Begrifflichkeiten wie
arm/reich, Herrschende/Beherrschte verschwanden aus dem politischen
Raum und wurden durch Eigenverantwortung, Umgestaltung, Chancen-
und Risikonehmer, gleichberechtigtes Individuum ersetzt. » Die Sozialde-
mokratie geht im Neoliberalismus auf.« (Mouffe 2007, 80)

Da eine Abarbeitung am Bindrschema arm/reich nicht mehr méglich
war, weil es als offentliches Thema quasi nicht mehr angeboten wurde,
nahmen die Akteure fortan etwas anderes ernst, nimlich das Doppel
Franzose/Auslander. Didier Eribon beschrieb diesen Prozess anschaulich
am Beispiel des Wahlverhaltens seiner Eltern in Nordfrankreich (vgl. Er-
ibon 2016, T19ff).

f. Linker Populismus
Die Sammlungsbewegungen eines linken Populismus sind angetreten, um
dem Rechtspopulismus etwas entgegenzusetzen. Sie mochten erstens den
Kampf gegen Schuldige, vor denen es sich zu fiirchten gilt, nicht zum Pri-
mat des Handelns erheben. Sie wollen zweitens die Revision der politischen

Reprisentation riickgangig machen und »die Frontlinie zwischen links und

192

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DES RATIONALEN URGRUNDES

rechts wiederbeleben« (Mouffe 2018, 16), wie Chantal Mouffe, eine The-
oretikerin des Linkspopulismus, betont. Damit wiirde »das konfrontative
Wesen der Politik wieder in den Vordergrund riicken.« (ebd., 15)

Der Linkspopulismus versteht sich nicht als reaktiv, denn er moch-
te ein »neues Subjekt kollektiven Handelns konstruieren«, um eine »als
ungerecht empfundene Gesellschaftsordnung umzugestalten.« (21) Eine
»Alternative zur krisengeschtittelten neoliberalen hegemonialen Forma-
tion« (36) biete nicht der Rechtspopulismus, sondern eine Bewegung der
Gerechtigkeit. Man denke an die Kampagne von Bernie Sanders als Wi-
derpart zum Rechtpopulismus der Trump Administration. Ein weiteres
Vorbild hierfur ist die Syriza-Bewegung.

Nachdem 2009 Premierminister Papandreou zugeben musste, dass
Griechenland die EU tiber die wahre Finanzsituation belogen hatte, kam
es trotz der Rettungspakete aus Briissel zu Tumulten. Durch eine rigoro-
se Sparpolitik verloren viele Griechen Arbeit und Renten. Die Arbeits-
losigkeit lag 2014 bei 25%. Im Januar 2015 kommt Syriza an die par-
lamentarische Macht. Sie formte die massiven Emotionen der wiitenden
Bevolkerung zu einem politischen Willen, indem sie Synergien zwischen
gesellschaftlichen Bewegungen und Parteipolitik nutzte. Es gelingt ihr, ei-
nen kollektiven Willen in einer demokratischen Forderung nach einem
Ende der Sparpolitik zu artikulieren.

Im Unterschied zur rechtspopulistischen Antwort auf die Krise der
neoliberalen Sittlichkeit hebt der Linkspopulismus die Revision der po-
litischen Reprisentation auf. Die Schemen »rechts/links« und »arm/
reich« kehren in den politischen Raum zuriick. Die Bekampfung der
Furcht vor politischen Gegnern, die keine Feinde im Sinne Carl Schmitts
sind, wird nicht als sinnvolle MafSnahme der Ausgestaltung existentiel-
ler Angst ausgegeben.

g. Jenseits des rationalen Urgrundes

Fiir den Linkspopulismus reklamiert Mouffe einen Antiessentialismus,
der eine Anerkennung des Unverankertseins des Daseins enthilt. Sie be-
zeichnet dieses als »grundlegende Nicht-Festgelegtheit.« (102) Demnach
»entbehrt« auch jede politische Ordnung »eines rationalen Urgrundes. «
(to1) Es ist ausgeschlossen, dass eine wahre Antwort auf diese Situation
moglich ist. Weder im Sinne der Sittlichkeit als Verwirklichung der »Ein-
heit der Allgemeinheit und der Einzelheit« (Hegel 1972, § 258) noch in
der Version des rechtspopulistischen Ressentiments. »Jede gesellschaft-
liche Ordnung ist eine temporare und gefahrdete Artikulation hegemo-
nialer Praktiken.« (100)

Das Dasein muss sich selbst in eine Grundlegung begeben und da-
mit als endliches Wesen die Unendlichkeit und Unverankertheit und

193

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

existentielle Angst anerkennen. Dabei werden Befindlichkeiten unver-
meidlich. Dieser Diskurs beginnt mit Kant, der die Vulnerabilitit im
Zeitalter der Vernunft verteidigt. Die Konjunktur, die das Medium des
Gefiihls im Politischen gewonnen hat — man denke an Shitstorms oder
an Stephane Hessels Aufruf Emport Euch! -, bezeugt ein Hervortreten
des Pathischen. Dabei sind Unterscheidungen zu beachten.

Die existentielle Angst ist das Pathische, sofern »es mit unserer End-
lichkeit zusammenfallt.« (Liebsch 2019, 193) Sie zu erleben, zeigt uns
unsere Zugehorigkeit zu vulnerablem Leben an. Die Furcht vor jemand
oder etwas ist ein »negativer Erfahrungsanspruch« (ebd., 201), der uns
als Teilhaber des Politischen positioniert, wenn dieses Gefiihl artikuliert
und vergemeinschaftet wird, damit es Gehor findet.

Problematisch wird der Einfluss der Emotion, wenn sie als selbstge-
rechte Antwort auf existentielle Angst ausgeben wird und damit der Ein-
druck erweckt wird, als ob ihr zu folgen die einzig wahre Antwort auf
die Frage sei, wie angesichts des Unverankertseins zu leben ist. »Gerade
mit solcher Selbstgerechtigkeit sind wir aber gegenwirtig massiv kon-
frontiert, vor allem in Verbindung mit diversen Erscheinungsformen po-
litischen Populismus.« (224)

194

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 8: Gibt es Philosophenkonige?

Emmanuel Macron ist seit dem 14. Mai 2017 der Staatsprasident der
Franzosischen Republik und er ist ein Kompromisskandidat. In Frank-
reich gilt die Regel, dass die stimmberechtigten Burger im ersten Wahl-
gang ihre Geflihle und Impulse sprechen lassen und erst in der Stichwahl
die Raison zur Geltung bringen und dann auch kompromissbereit sind.
Bereits im Jahre 2002 konnte in diesem Modus der Griff von Marine le
Pens Vater nach dem Amt des Prisidenten verhindert werden. Jacques
Chirac machte damals das Rennen.

2017 siegte Emmanuel Macron. Er ist ein Kompromisskandidat, aber
in einem neuen, besonderen Sinne. Die vor ihm liegende Aufgabe ist die
die Herstellung eines Ausgleichs zwischen Rechts und Links. Das ist be-
sonders, weil programmatische Kompromisse in Frankreich eher uniib-
lich sind, da Politik auf Polarisierung angelegt ist. Grofse Koalitionen
sind unbekannt und gelten als Stillstand. Diesmal ist die Situation an-
ders. Es bedarf nun aber eines Kompromisses, um die Spaltung in der
politischen Kultur, die den Erfolg von Populisten begtinstigt (nicht nur
in Europa, auch in den USA), zumindest abmildern zu kénnen. Es war
eine Art von Europaliebe, vor dem Hintergrund einer Krise (vgl. Offe
2016), die Macron 2017 ins Amt verholfen hat.

Im Gegensatz zu Deutschland ist Frankreich immer schon und bis heu-
te ein zentralistisch ausgerichteter politischer Korper. Wer auf einer Party
berichtet, Philosophielehrer zu sein, wird umgehend gefragt: Wo denn?
In Paris oder in Montpellier? Pierre Bourdieu stammt aus Béarn am FufS
der Pyrenden. Obwohl er es in Paris auf den Olymp des College de Fran-
ce geschafft hat, blieb er dennoch lebenslang ein gesellschaftlicher Au-
Benseiter aus der Provinz. Ein Angehoriger der Elite in den reichen fran-
zosischen Metropolen wiirde nie nach Metz in Lothringen reisen. Der
Bauer aus der Region Var kennt umgekehrt den Place de Etoile nur aus
den Ubertragungen des Zieleinlaufs der Tour de France im Fernsehen.
Wenn die Klassen einer Gesellschaft sich nichts mehr zu sagen haben,
entsteht eine schwerwiegende Krise. Norbert Elias hat dieses am Beispiel
Deutschlands nach der Reichsgriindung 1870/t in seinen Studien iiber
die Deutschen aufgezeigt.

a. Die Spaltung Frankreichs
Die Spaltung Frankreichs ist Folge einer Revision der politischen Repri-
sentation. Die classe populaire wihlte klassisch links, musste sich aber

immer schon, um tiberhaupt im politischen Raum erscheinen zu konnen,

195

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG §8: GIBT ES PHILOSOPHENKONIGE?

die Sprache von Wortfithrern borgen und sich ihnen damit auch auslie-
fern. Die Linke unter dem Sozialisten Mitterand stirkte den Sozialstaat
mit der Herabsetzung des Rentenalters und der Wochenarbeitszeit. Die-
ser Segen belastete allerdings die Wettbewerbsfahigkeit des Landes er-
heblich. Folgerichtig strich der konservative Prasident Nicolas Sarkozy,
den Alain Badiou als kompletten Revisionisten betrachtet (vgl. Badiou
2008), seit Beginn seiner Amtszeit die meisten Sozialleistungen mit der
Begriindung, sie schadeten der wirtschaftlichen Entwicklung und belas-
teten den Haushalt. Dieser Wechsel, der sich in einem Zeitraum von tiber
20 Jahren vollzog, erwies sich im Nachhinein als mehr als das Ubliche
Hin und Her zwischen Alternativen.

Ahnlich wie bei der Umstellung auf die Agenda 2010 in Deutschland
oder mit dem Start von New Labor in GrofSbritannien anderte sich jetzt
auch die Art der politischen Reprasentation. Begrifflichkeiten wie »arm/
reich«, »Herrschende/Beherrschte« verschwanden aus dem politischen
Raum und wurden durch »Eigenverantwortung«, » Umgestaltungx«,
»gleichberechtigte Individuen« ersetzt. Der Waldarbeiter in Fontaine-
bleau, der Erntehelfer in Burgund, die Honigbauern in der Provence,
die Fischer im Finistére, die Marktverkaufer in der Bretagne sollten sich
fortan als neoliberale Akteure verstehen. Damit hatte die Elite ihnen of-
fensichtlich zu viel zugemutet! Es kam zu einer Revision der politischen
Reprisentation. Diejenigen, die jahrelang den Wortfiithrern der sozialen
Gerechtigkeit gefolgt sind, schlossen sich nicht dem Neoliberalismus an,
sondern revidierten ihre Ausrichtung. Ressentiment und Populismus wa-
ren die Folge. Da eine Abarbeitung am Bindrschema »arm/reich« nicht
mehr moglich war, weil es als 6ffentliches Thema quasi nicht mehr an-
geboten wurde, nahmen die Akteure fortan etwas Anderes ernst, nam-
lich das Doppel »Franzose/Ausliander«. Man konnte es geradezu sehen.
In Sudfrankreich verschwanden tiber die Jahre die Plakate der Linksge-
werkschaft CGT und wurden durch solche der Front National ersetzt.
Auch aufSerhalb der Wahlzeiten! Der Nationalismus verspricht eine Re-
prasentation des Ganzen und des Wahren. Obwohl dieses Versprechen
eine Liige ist, da es herzustellen behauptet, was es nie gegeben hat, wird
es als Deal akzeptiert. Didier Eribon und Chantal Mouffe haben diese
Effekte ndher untersucht.

Mit der Wahl Macrons ist eine wahrscheinliche Spaltung Frank-
reichs und Isolierung innerhalb Europas zunichst vermieden worden.
Es kommt darauf an, Bildung fiir alle zu ermoglichen, ohne die Eliten
zu entwerten, die Problematik der Banlieues, die durch die Fliichtlinge
der letzten Jahre neue Brisanz erfahren hat, zu entschirfen und das Volk
daran zu erinnern, dass der muslimische Nachbar nicht das Hauptpro-
blem einer sozial ungerechten Gesellschaft ist, die natiirlich ihre Wirt-
schaftskraft nicht durch zu hohe Lohne gefihrden darf und die aufler-
dem ein neues Selbstverstindnis entwickeln muss, das selbstverstindlich

196

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GILETS JAUNES

die Sicherheitspolitik nicht tbertreibt, das europdisch ist, das Verant-
wortung tbernimmt und auch bei den Militarausgaben keinesfalls zu-
riicksteht. Der Markt soll und wird sich entfalten und Arbeitslosigkeit
mindern, die Politik muss zugleich eine Steuerung des Marktgeschehens
durch Instrumente der Gerechtigkeit bewirken und zwar gleichsam fiir
junge Menschen und Rentner.

Macron ist Zogling der Eliteausbildung und zugleich anders als an-
dere ausgerichtet. Er griindete En Marche, mehr eine Bewegung als eine
etablierte Partei. Sie brachte ihn zur Macht. Eine bekannte Pose des ju-
gendlich wirkenden Macron zeigt ihn mit ausgebreiteten Armen, wie er
auf einer Biithne steht und eine Menschenmenge Zusammenhalt verleiht.
Die Wirkung dieser Symbolpolitik aus der Zeit des Wahlkampfes ist
langst verpufft. Erfolgreiche Politik ist angezeigt. Dabei mag dem Prasi-
denten helfen, was Paul Ricceur als sagesse pratique bezeichnet. Macron
hat einst bei Ricceur studiert.

b. Gilets Jaunes

Die Farbe Gelb ist inzwischen nicht nur in Frankreich zum Symbol des
politischen Protests geworden. Burger und sogenannte kleine Leute arti-
kulieren ihre Angst davor, dass Kapitalismus, Globalisierung und Digi-
talisierung sie demnichst aus der Sittlichkeit der Gesellschaft ausstofsen
werden. Damit jeder diese vernimmt, tragen die Akteure gelbe Warnwes-
ten. Die Gelbwesten (Gilets Jaunes) existieren in Frankreich seit dem 17.
November 2018. Der anfangliche Protest richtete sich gegen die Erho-
hung der Benzinsteuer. Rasch weitete er sich aus. Kurz vor Weihachten
2018 waren es an einem Samstag 66000 Demonstranten im ganzen Land.

Mit dem Amtsantritt von Prasident Emmanuel Macron keimte die
Hoffnung, dass der Zerfall Europs aufgehalten und eine Erneuerung
eingeleitet werden konne. Doch eine Erneuerung erfordert Umstellun-
gen von den Biirgern. Sie kostet tiber die erhohte Benzinsteuer hinaus
zudem Geld und zwar das der Biirger. Ingrid Levavasseur, eine der Wort-
fithrerrinnen in Gelb, ist von Beruf Krankenschwester. Sie verdient 1250
Euro im Monat.

Der positive Wille zur Erneuerung Europas schleppt als problemati-
sche Nebenfolge die Exklusion von Biirgern mit sich, die dadurch an den
Rand gedringt werden. Sie protestieren in einer Situation, in der viele
von ihnen kurz vor dem Uberlaufen zum Front National stehen. Sie pro-
testieren damit auch gegen die Gleichgultigkeit, mit der die Gesellschaft
dieser Situation gegenubersteht. Die Gelbwesten stehen fur den Konflikt
zwischen den kleinen Leuten in den Vorstadten und auf dem Land gegen
die globalisierten Eliten in den Metropolen. Anfang 2019 kam die un-
vermeidliche Frage auf, ob die oppositionellen Gelbwesten sich als Partei

197

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG §8: GIBT ES PHILOSOPHENKONIGE?

aufstellen sollten. Von Beginn an war unklar, in welche Richtung diese
Partei gehen solle. Ist gar ein tiefer Anschluss an die Rechten denkbar?
Priasident Emmanuel Macron ist ein ehemaliger Investmentbanker der
judischen Rothschild-Bank ...

An Samstagen, wenn in Paris die Proteste stattfinden, verbarrikadieren
die grofleren und exklusiven Geschifte ihre Schaufenster mit Holzlatten
wie die Hausbesitzer in Florida zum Schutz vor den alljahrlichen Thun-
derstorms. Der Protest der Geldwesten ist zur Gewalt geworden. Cha-
oten und Radikale tummeln sich und nihren einen Miserabilismus, der
seit Victor Hugo und Emile Zola auch zu Frankreichs Tradition zihlt.

In jedem Fall steht die gelbe Bewegung nicht nur und per se fiir eine
Wiederbelebung einer basisdemokratischen Linken, wie Edouard Louis,
ein Schiiler Didier Eribons, annimmt. Louis erkennt in den Protesten
Motive und Akteure am Werk, die auf die Leidensgeschichte seines ei-
genen Vaters, dem die Herrschenden das Essen buchstiblich direkt vom
Teller genommen haben, verweisen und in diesem Sinne fur Gerechtig-
keit kimpfen (vgl. Louis 2019). Diese gut gemeinte Wortfiihrerschaft
von Louis ist problematisch, weil sie die Proteste nicht nur einseitig le-
gitimiert, sondern auch instrumentalisiert.

Zur selben Zeit reagierte Prasident Macron auf die Proteste im Sinne
der Cahiers de doléances aus den Zeiten der grofsen Revolution mit einer
Einladung zur einer groflen nationalen Debatte. Das Volk soll 35 Fra-
gen zu wichtigen Themen wie soziale Gerechtigkeit, Okologie, Einwan-
derung und anderes mehr beantworten. Welche Steuern sollten gesenkt
und welche staatlichen Dienstleistungen im Gegenzug zuriickgefahren
werden? Soll die Elitehochschule ENA geschlossen werden? Welche Al-
ternativen in der Ausbildung von Fuhrungskriften kann es geben? Hier
zeigte sich ein klassisches Problem der politischen Reprisentation. Auf
ein sachliches, durch Proteste vorgetragenes Anliegen des Volkes reagiert
die Macht mit einem Formerfordernis. Wer inhaltlich protestieren will,
soll erst einmal Fragen auf einem Formular beantworten. Dadurch wird
der Protest unterdruckt. Das Volk will nicht zum Stift greifen und wohl-
feile Worte schmieden, sondern billigeres Benzin! Diese klassische Falle
verweist auf den Abstand zwischen der Elite und dem Volk.

c. Der Staatsadel

In seiner Untersuchung uber den Staatsadel (La Noblesse d’état;
Bourdieu 1989) erforschten Pierre Bourdieu und seine Mitarbeiter die
Selbstreproduktion des in sich abgeschlossenen Zirkels der gesellschaft-
lichen Fuhrungsschicht in Frankreich. Wer dazugehoren will, muss einen
Erfolg an einer Eliteschule vorweisen. Durch die Lektiire und Interpre-
tation der Werke von Chamfort, Balzac und Claudel werden Tugenden,

198

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MACRON UND RICGEUR

Geschmack, Takt, Augenmaf3, Reflexion, Noblesse oblige, Urteils- und
Tatkraft eingetibt. Die damit absolvierte Sozialisation pragt, so Bourdieu,
die Sichtweise der spiteren Elite auf die Gesellschaft. Eine regelgerechte
Verinnerlichung von Le Pére Goriot formt somit die Wahrnehmung- und
Bewertungsschemata fiir die kiinftige Sicht auf Unter- und Oberschicht,
gesellschaftlichen Aufstieg, familidren Zusammenhalt und gesellschaft-
liche Kailte.

Emmanuel Macron, der die Aufnahmepriifung fur die Elitehochschu-
le Ecole normale supérieure zweimal verpasste, studierte, wie zeitweilig
auch Nicolas Sarkozy, an der Universitat Paris-Nanterre. Macron befass-
te sich mit Machiavelli und Hegel. Zwischen 1999 und 2001 arbeitete er
als Assistent am Lehrstuhl von Paul Ricceur. Es stellt sich die Frage, wie
sich Philosophie und Macht zueinander verhalten.

d. Macron und Ricceur

Bereits Platon versuchte sich als Vermittler von Macht und Ideenlehre
als er die Tyrannei in Syrakus nach philosophischen Grundsitzen refor-
mieren wollte. In der Tradition von Anniherungen zwischen Philosophie
und Praxis lotet Francois Dosse die Begegnung zwischen Paul Ricceur
und Emmanuel Macron aus.

Macron ist bei Etienne Balibar durch die Althusser-Schule gegangen,
bevor er Paul Ricceurs Mitarbeiter wurde. Ricceur selbst schreibt im
Vorwort zu La mémoire, I’bistorie, 'oubli aus dem Jahr 2000, dass er
»Emmanel Macron [...] eine fundierte Kritik des Stils und die Gestaltung
des kritischen Apparats des vorliegenden Werkes verdankt.« (Ricceur
2004, 18) Macron gehort heute dem Herausgeberkomitee an, das die
Werke des verstorbenen Ricceur ediert.

Dosse stellt heraus, dass der Prisident aus der Zeit als Mitarbeiter des
Philosophen vier Anliegen mitgenommen hat: Politik ist eine Praxis der
Reprisentation, die Vernunft hat sich den Herausforderungen durch das
Bose und die Gewalt zu stellen, Handlung ist ohne Freiheit nicht mog-
lich, ein Gesellschaftsvertrag ist von der Gerechtigkeit her zu sehen (vgl.
Dosse 2018, 58f). »Wenn, wie Ricceur anzeigt, die Ethik der Moral vor-
ausgeht, dann lasst sich sagen, dass Emmanuel Macron ihm auch in die-
ser Beziehung folgt, sofern sein Projekt fiir eine gerechtere Gesellschaft
Prioritdt gegentiber jeder Form einer durch Gesetze kodifizierten Mora-
lisierung des politischen Lebens erhilt.« (ebd., 151) Die prasidiale An-
trittsrede Macrons vom Mai 2017 kreist um diese Gedanken.

Wenn wir die These Bourdieus tiber den Zusammenhang von Habi-
tusbildung und Elite ernst nehmen, haben wir von Macron den Ausbau
einer grofSen Erzihlung zu erwarten, die besagt, dass die nationale Iden-
titdt eine narrative Identitit wiederum verschiedener Erzahlungen ist, die

199

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG §8: GIBT ES PHILOSOPHENKONIGE?

ein vielfiltiges Frankreich bezeugt und fiir ein gerechtes Gedachtnis ein-
tritt. Zuhoren, Handeln und Spannungsausgleich im Sinne einer offenen
Dialektik wiren die Elemente der prisidialen Haltung.

Seit Napoleon I existiert gleichwohl eine geteilte Wahrnehmung zwi-
schen AufSen- und Innenpolitik. Fiir Franzosen ist Napoleon der geniale
Innenpolitiker, fiir den Rest Europas der Verlierer von Waterloo.

Innenpolitisch geht es heute in der Auseinandersetzung mit diffusen
Gelbwesten um die Grundlagen einer gerechten Gesellschaft, auflenpo-
litisch stehen in der EU diverse Projekte an wie die Besteuerung von Da-
tenunternehmen wie Facebook oder um den Aufbau einer gemeinsamen
AufSen- und Wirtschaftspolitik.

Macron ist zur Rettung Europas angetreten und gewahlt worden.
»Was das Thema Europa — die Herausforderung zu Beginn des 21. Jahr-
hunderts — angeht, so besteht zwischen Ricceur und Macrons Position
eine bemerkenswerte Nihe.« (212). Macron geht es um einen »dritten
Weg« (221) zwischen einem Zuriick zum Nationalstaat und dem Vorlauf
zu blofer Globalisierung. Der Karlspreistrager der Stadt Aachen hat aber
das Problem, in Europa relativ deutlich zwischen Liberalen und Natio-
nalisten zu unterscheiden. Das bedroht eine Einigung. In aufSereuropii-
scher Hinsicht hat sich Macron fur die Rickgabe von Raubkunst einge-
setzt und ist damit zum Vorreiter in Europa geworden. Es stellt sich nur
die Frage, ob damit lediglich eine Ent-Schuldung der Vergangenheit in-
itilert oder gar zur einer »Ethik und Politik der gerechten Erinnerung«
(Ricceur 1998, 113) beigetragen wird.

Die von Dosse betonte, inhaltliche Nihe zwischen der Politik
Emmanuel Macrons und der Philosophie Paul Ricceurs hat keine Schu-
le gemacht. Die Mitglieder des Wissenschaftlichen Beirats des Fonds
Ricceur wiesen erst kurzlich darauf hin, dass die gegenwartige franzosi-
sche Politik durch den Bezug auf Ricceur weder zu legitimieren noch ab-
zulehnen sei. Dass Konige philosophieren oder Philosophen Konige wir-
den, ist nicht zu erwarten, aber auch nicht zu wiinschen.

e. Der Dreiklang der Demokratie

Dennoch kann Politik, zumal die Emmanuel Macrons, an der von Paul
Ricceur mitbegrindeten Vision eines Dreiklangs der Demokratie bemes-
sen werden. Thre drei Grundtone lauten:

Erinnern als Fortfuhrung guter Beispiele der Tradition. Hannah
Arendt spricht von der Beachtung der »Glanzlichter der Menschheits-
geschichte«. (Arendt 1989, 163)

Nichtvergessen als Erinnerung an die vulnerablen Personen, die durch
Gewalt zu Opfern wurden. Paul Ricceur erinnert an den Imperativ »Du
wirst Dich erinnern! Du wirst nicht vergessen.« (Ricceur 1998, 56)

200

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER DREIKLANG DER DEMOKRATIE

Ankniipfung an Moglichkeiten der Vergangenheit. Walter Benjamin
mahnte den »Kampf fiir unterdriickte Vergangenheit« (Benjamin 1981,
17. Geschichtsphilosophische These) an.

Das Politische lehnt sich an das Ethische an. Ethisch relevant sind der
Mensch, das Tier und die Natur. Chantal Mouffe geht auf Bruno Latour
zu, so dass sich das Ethische und das Politische befruchten, wenn sie
sagt, dass es unerlidsslich sei, die »0kologische Frage« mit »der sozialen
Frage zu verkniipfen«, um eine »attraktive Vision« (Mouffe 2018, 73),
die ein »kollektives Wollen«, das von »gemeinsamen Affekten getragen
wird« (ebd., 9o), formen zu konnen. Diese Elemente waren auch in der
Bewegung En Marche lebendig, die mit dem Impuls einer linkspopulis-
tischen Bewegung startete. Macron unternahm den Versuch, sie auf den
Bahnen der reprasentativen Demokratie zu etablieren. In dem MafSe, wie
dieser Versuch Gestalt angenommen hat, sind ihm die Gilets Jaunes ent-
gegengetreten. Offenbar unterscheidet die pathische Dimension des Po-
litischen von sich aus nicht zwischen rechts und links. Diese Unterschei-
dung ist erst zu erstreiten.

201

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 9: Digitalisierung der Lebenswelt als
Angriff auf vulnerables Leben

Wenn man die Vulnerabilitit zum Leitfaden einer Sozialphilosophie
macht, ist es wichtig, direkt vor Missverstindnissen zu warnen. Vul-
nerabilitdt bezeichnet sicherlich die passive, hinfillige, schwache und
dunkle Seite der menschlichen Person und sie wire damit das Gegen-
teil der aktiven, gesunden, starken, rationalen und vernunftigen Seite.
Dieser Gegensatz ist beachtenswert. Doch nehmen wir an dieser Stelle
eine Vulnerabilitit in den Blick, die jener Vulnerabilitit, die der Gesund-
heit entgegengesetzt ist, vorausgeht. Wir entwickeln die Vulnerabilitdt im
Ausgang von der Phianomenologie der Leiblichkeit als Ambivalenz von
Potenz und Endlichkeit.

Ein Mensch wird geboren, lebt und stirbt dann. Geboren wird der
Mensch als leibliches Wesen. Das besagt, dass der Mensch als endliches
Wesen geboren wird, denn der Leib ist ein Gewebe, das nicht fiir ewiges
Leben gemacht ist. Durch seine Leiblichkeit ist der Mensch Geburt und
Tod ausgesetzt. Darin ist eine Ambivalenz beschlossen. Gebiirtlichkeit be-
deutet, dass ein Mensch das Potenzial hat, einen neuen Anfang zu reali-
sieren, also aus seinem Leben etwas zu machen. Der Mensch entfaltet zu
diesem Zweck seine Vernunft. Er grindet eine Familie und pflegt Freund-
schaften. Er erfindet eine kiinstliche Welt und erobert das Weltall. Sein
Anfangspotenzial ist eine Macht (gr. Dynamis, lat. Potentia, dt. Moglich-
keit). Endlichkeit bedeutet, dass das menschliche Leben zugleich ein Sein-
zum-Tode lebt. Es ist Potenz und gleichzeitig dem Verfall preisgegeben.

a. Phinomenologie der Leiblichkeit

Der Vollzug der menschlichen Existenz, der im Verhalten, Handeln und
Sprechen besteht und der mit Bezug auf Andere und die Welt zu verste-
hen ist, bildet einen Ausgangpunkt, von dem aus nun eine Differenz von
Leib und Kérper getroffen werden kann. Der Leib ist Korper, sofern er
nicht mehr als jemand, der sich der Welt zuwendet, auftritt, sondern als
etwas, an dem Handlungen ausgefiihrt werden. Ich greife quasi als Leib
in das Regal, um ein Buch herauszunehmen, verletze mich dabei und
versorge spater die blutende Stelle am meinem Korper mit einem Pflas-
ter. Ausgehend von Faktum der Leiblichkeit kann die Differenz Leib und
Korper bestimmt werden. Die Differenz von Leib und Korper wird vom
Leib aus getroffen. Der Leib tritt damit doppelt auf, namlich als Orien-
tierungsnullpunkt und als Element einer Differenzierung. Systematisch
hat Helmuth Plessner diesen Gedanken entwickelt.

202

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE

Mit der Geburt ist gesetzt, dass wir auf Andere (Menschen, Tiere, Din-
ge) stofSen. Es ist unsere Aufgabe, zu ihnen ein verniinftiges Verhaltnis zu
etablieren. Dabei wirken zwei heteronome Krifte in- und miteinander:
das Ethische und das Politische.

b. Das Ethische und das Politische

Das Politische ist eine Gestaltungsmacht, um Gesellschaften und Insti-
tutionen aufbauen zu koénnen, die eine Ausgestaltungen des Verhiltnis-
ses zu Anderen realisieren. Das Ethische ist Anspruch, die gestalteten
und zu gestaltenden Ordnungen des Sozialen (Freundschaft, Familie,
Gesellschaft, Staaten) als nichtexklusiv zu gestalten. Ethik ist der An-
spruch auf Nichtexklusivitit. Das heift: niemand soll aus dem Schutz-
bereich von Achtung und Wiirde ausgeschlossen (exkludiert) werden.
(Die Situation von Tieren und die der Natur ist dabei auch zu beriick-
sichtigen). Die menschliche Praxis ist an diesem Anspruch der Nichtex-
klusivitat zu messen.

Nicht jede Exklusion ist ein ethisches Problem. Der Anspruch der
Nichtexklusivitdt impliziert zudem keine Harmonie, die in Gesellschaft
und Politik unmoglich wire. Betrachten wir dazu den hegemonialen Dis-
kurs des Politischen. Autorinnen wie Chantal Mouffe heben hervor, dass
das Politische als Antagonismus zu verstehen sei. Jede gesellschaftliche
Ordnung ist politischer Natur und basiert demnach auf einer Form von
Ausschlieflung. Entscheidend ist nun, dass ein solcher Ausschluss den
Anderen nicht zum Feind macht, da kontrahegemoniale Verfahrenswei-
sen zum Zuge kommen. Es gibt immer unterdriickte Moglichkeiten, die
aber reaktiviert werden konnen. Das Ausgeschlossene ist damit nicht an-
nulliert und auf ein nacktes Leben reduziert.

Das Ethische bezieht sich auf den Anderen und ist nichtexklusiv, weil
es den Anderen als Anderen bejaht. Das Politische bezieht sich auf das,
was der Andere sagt und tut. Rede und Handlung des Anderen kénnen
bejaht, verneint oder verhandelt werden, ohne den Anderen auszuschlie-
Ben. Erst ein Nein, das sich nicht auf die Rede des Anderen, sondern auf
dessen Person bezieht, macht diesen zu einem Feind, der Carl Schmitt
zufolge zu vernichten ist. Feindschaft ist kein Wert fir eine Demokratie!

Nur in einer Demokratie gilt das Ausgeschlossene als nicht schlechthin
ausschlieSenswert und kann daher auf alternativem Wege zur Sprache
kommen. Diese Bestimmungen zahlen zu den Eckpunkten einer Auffas-
sung von Demokratie, die als Institutionalisierung von Konflikthaftigkeit
(Claude Lefort), welche eine Biirgergesellschaft nicht zerbrechen lisst,
verstanden werden kann.

Claude Lefort, Chantal Mouffe und andere Konflikttheoretikerin-
nen des Demokratischen sind so zu verstehen, dass die Prozesse einer

203

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

Demokratie auf keine geschichtsphilosophisch fundierte Emanzipation
und auch auf kein Gesamtziel des Guten und des Rechten zustreben,
das alle Einzelanstrengungen harmonisch zum Nutzen aller in sich ver-
eint. Vielmehr bedeutet Konflikt, dass in einer Demokratie nicht immer
alle gleichzeitig zum Zuge kommen. Deshalb ist das Ethische im Politi-
schen von grofler Bedeutung. Das Ethische fragt danach, wie es um die-
jenigen steht, deren Anliegen keine Realisierung gefunden haben. Sind
sie vernichtet wie ein Feind oder gibt es fiir sie jene alternativen Artiku-
lationsmoglichkeiten?

Das Ethische und das Politische stehen in einem Spannungsverhiltnis
zueinander. Damit ist gesagt, dass eine politische Exklusion nicht auch
unweigerlich eine ethische Exklusion nach sich zieht. Mit einer Demo-
kratie ist kein politischer Ausschluss zu vereinbaren, der per se eine ethi-
sche Exklusion bedeuten wiirde. Das Ethische ist das Nichtantagonis-
tische. Das Politische kann dagegen als Konflikt um die Gestaltung des
Anspruchs auf Nichtexklusivitit verstanden werden, wie auch die Praxis
der Inklusion. Wir wollen abschlieffend Richard Rorty zitieren, der die
Demokratie als den Wunsch nach moglichst umfassender Erweiterung
des Anwendungsbereichs des Wortes »Wir< bezeichnet.

¢. Zum Status des Ethischen I

Das Ethische begleitet die Auslegung der Leiblichkeit, es ist aber nicht
aus einer Biologie des bedurftigen Mangelwesens herleitbar. Ausgang-
punkt des Ethischen ist das leibliche Selbst, das in einer Selbstsorge be-
griffen ist und zwar mit Anderen und anderen Anderen in der Welt. Von
hier aus gilt es, eine nichtexklusive Ethik zu entwerfen. Dieser Entwurf
fithrt, wie bereits angekiindigt, die Cura sui als Gestaltung des endlichen
Lebens durch Sachgebiete bekannter Prinzipien und Werte, die als ethi-
sche Durchfiithrungen des sich von der Vulnerabilitit der Leiblichkeit
her ergebenden Selbst-, Welt und Fremdbezugs gedacht werden: Autono-
mie, Fiirsorge, Familie, Asthetik, Person, Menschenwiirde, Anerkennung
und Gerechtigkeit. Die Gleichzeitigkeit des Selbst-, Welt- und Fremdbe-
zuges, die mit Donald Davidson als dreibeiniges Stativ bezeichnet wur-
de, ist dabei der Ort, von dem aus jene Werte argumentativ erschlossen
werden. Die Autonomie bezieht sich auf das Ich, die Firsorge auf das
Du. Anerkennung und Menschenwiirde sind Qualititen interpersoneller
Relationen. Die Freundschaft bezeichnet ein Wir, die Familie bezieht sich
ebenfalls auf das Wir. Sie verfugt dabei uber die Besonderheit, ein Um-
schlagpunkt zwischen Interpersonalitdt und Gesellschaft zu sein. Die Ge-
rechtigkeit bezieht sich schliefSlich auf die Strukturen der sozialen Welt,
der Institutionen und der Gesellschaft.

204

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

d. Zur Perspektive des Ethischen

Die Darstellung und Entfaltung ethischer Prinzipien und Werte im Zei-
chen einer Sozialphilosophie der Vulnerabilitit ist an anderer Stelle detail-
liert erfolgt (vgl. Schnell 2017, Kap. 7 bis 15). An dieser Stelle soll lediglich
die Perspektive dieser Ethik anhand einiger Aussagen skizziert werden.

Leitend ist der Gesichtspunkt einer ethisch relevanten Andersheit. Sie
wird gedacht mit Blick auf (Un)Begriffe wie etwa Nichtidentitit (Ador-
no), Wiederholung (Deleuze) oder Fremdheit (Levinas). Andersheit ist nun
nicht irgendeine Beliebigkeit, sondern eine Ausnahme vom Binirschema-
tismus, der als Ordnung vorausgesetzt ist und auch relevant bleibt. Aus-
nahmen sind Ausnahmen im Hinblick auf eine Ordnung. Wird die Ord-
nung annulliert, verschwindet auch die Ausnahme. Andersheit besagt:
wie immer wir Akteuren begegnen, erscheinen sie im Licht des Ethischen.
Wenn wir nach der Wiirde von Menschen fragen, gehen wir nicht da-
von aus, dass diese Menschen ethische Neutren, sondern ethisch bedeu-
tungsvolle Wesen sind. Der Andere gehort immer schon in den Schutzbe-
reich des Ethischen, wir sind ihm gegentiber nicht gleichgiiltig. In dieser
»Nicht-Indifferenz« zeigt sich eine » Verantwortung« (Levinas 1992, 361)
gegeniiber dem und den Anderen. Aus diesen Annahmen leiten sich nach-
folgende Aussagen ab.

1. Die Andersheit der Person ist eine Ausnahme von der Besonderheit,
die zu achten das allgemeine Gesetz gebietet. Andersheit realisiert
ihre ethische Qualitit in der Begegnung.

2. Indem die ethisch relevante Personalitit von zuzuschreibenden Ei-
genschaften abgelost und nun an die Begegnung gebunden wird,
wird die Form des Ethischen in die Materialitdt des konkreten ge-
lebten Lebens eingefuhrt, ohne diese einseitig von der Reziprozitit
her zu verstehen.

3. Die Begegnung ist konstitutiv fiir die Wiirde. Ich bin Umwelt fiir den
Anderen und kann mich selbst zuriicknehmen. Meine Wiirde ist an
die des Anderen gebunden.

4. In der Begegnung konstituiert sich die Person und mit ihr ihre Wiir-
de als Meinesgleichen. Wiirde vermittelt zwischen der Andersheit
der Person und einer auszuhandelnden Gerechtigkeit. Aushandlung
ist zwar Reziprozitat, sie geht aber in ihr nicht auf. Sie lasst eine An-
dersheit in Form einer Ausnahme von der Reziprozitit zu.

5. Die Ausnahme erweitert die Gerechtigkeit um eine als sinnhaft er-
fahrene Gabe von Gitern an die Adresse Anderer.

6. Der Versuch einer nichtexklusiven Ethik fithrt zu bestimmten Kon-
sequenzen im Hinblick auf eine Gesellschaft und ihre Politik.

7. Wir sind mit der Tatsache konfrontiert, mit Menschen zu koexistie-
ren, denen wir mehr geben als sie uns erstatten.

205

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

8. Achtung und Schutz schliefst ethische Andersheit ein, also auch die
Wiirde von Menschen, die wir personlich nicht leiden mogen und
mit denen wir auf engem Raum nur ungern zusammenleben.

9. Ethisches Verhalten ist kein Dienst nach Vorschriften und Binar-
codes, sondern wesentlich eine wiirdevolle Begegnung auch mit de-
nen, die aus dem Raster der Vernunft fallen.

e. Zum Status des Ethischen II

Das Ethische ist nicht aus der Biologie und nicht aus der Anthropologie
herleitbar, aber es bezieht sich auf die Leiblichkeit (vgl. Schnell 2004).
Die Art dieses Bezugs nennen wir mit Freud und Jean Laplanche eine
Anlehnung. Eine Anlehnung bezeichnet eine Relation aus Elementen im
Sinne einer Nachbarschaft. Deren Elemente stehen in sich und verste-
hen sich dennoch als Nachbarn. Wir wollen dieses Verhiltnis im Sinne
von Levinas prazisieren.

Einer Reduktion des Ethischen auf eine Bediurftigkeit, die aus einer
biologischen Mingelausstattung des Menschen herriihrt, hat Levinas
stets eine klare Absage erteilt. Zu diesem Zweck unterscheidet er zwi-
schen Bediirfnis und Begehren.

Das Bediirfnis beschreibt einen Kreislauf. Ein Subjekt hat einen Man-
gel (an Wissen, Anerkennung, Nahrung, Kapital etc.), den es durch eine
Aneignung des Fehlenden ausgleicht. Gleich der Nahrungsaufnahme
setzt diese Aneignung immer wieder neu ein und von vorne an. Das Be-
diirfnis gehort in das Register der Ontologie. Jede Ontologie ist eine Phi-
losophie der Macht, weil sie das Andere auf das Selbe reduziert.

Das Begehren beschreibt hingegen eine Bewegung zum Anderen hin,
die vom Anderen ausgeht und nicht zum Selben zuriickkehrt. »Das Be-
gehren des Anderen entsteht in einem Wesen, dem nichts fehlt.« (Levinas
1983, 219) Das Begehren, das auch bei Jacques Lacan eine gewichtige
Rolle spielt, entstammt dem Register der Metaphysik. Das metaphysi-
sche Begehren strebt nach dem ganz und absolut Anderen, von dem wir
bereits im Zusammenhang mit der Ethik und Sozialphilosophie der Vul-
nerabilitdt gesprochen haben. Die Metaphysik geht der Ontologie vo-
raus.

Aus der Differenzierung zwischen Bediirftigkeit und Ethik leiten wir
das Argument ab, dass der Angriff der Digitalisierung auf die Materi-
alitat der Welt das Ethische nicht gleich mitverzehrt, sondern ihm und
auch dem Politischen eine Chance lidsst. Bevor wir zu dieser Moglich-
keit kommen, soll nachfolgend zunichst der Prozess der Digitalisierung
skizziert werden.

206

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES UND DIE DIGITAL NATIVES
f. Digitalisierung und Postbiologie

Fast jede technologische Revolution beinhaltet einen Angriff auf die Vul-
nerabilitdt des endlichen Lebens. Dieser Angriff tritt wechselweise als
Uberwindung, Leugnung, Abschaffung oder als Verbesserung des Da-
seins auf.

Im Renaissancehumanismus von Pico della Mirandola wird das Inne-
re des menschlichen Geistes als Trager von Wirde (De hominis dignita-
te) hervorgehoben und der menschliche Leib als Malum, das eine Voll-
kommenbheit des Daseins verunmoglicht.

Die modernen Bio-, Neuro- und KI-Wissenschaften und -technologien
verstehen sich seit den 6oer Jahren als diejenigen, die das Malum tiber-
winden konnen. Klassisch ist die Programmschrift von Hans Moravec
aus den spiten 8oer Jahren. Demnach miissen wir am Menschen den
ublichen Dualismus exekutieren: Korper und Geist. Der Geist ist poten-
tiell unsterblich, weil er aber an einen endlichen und damit mangelhaf-
ten Korper gebunden ist, kann er seine Macht nie vollig ausschopfen.
Das dndert sich, wenn es gelingt, »unseren Geist aus unserem Gehirn zu
befreien« (Moravec 1990, 152). Der Mensch kann ins Unendliche einer
»postbiologischen Welt« (ebd., 14) aufbrechen. Diese Moglichkeit stand
der Renaissance noch nicht zu Verfiigung. Der menschliche Mangel ist
nun ausgeglichen.

In den goer Jahren werden die Moglichkeiten des Internet mit der vi-
siondren Robotik verschmolzen. Die Anthropologie des Cyberspace sieht
die Menschheit als kollektives Cogito vor. Jeder kann mit jedem kom-
munizieren und jeder lernt von jedem. Science und science fiction vermi-
schen sich, weil die Natur erstmals als digitale Natur verstanden wird.

Der Mensch ist ein Cyborg und tritt als Nachricht auf, weil er in quan-
tifizierbaren Daten zu fassen ist. Diese und andere Ideen sind zum Ende
des letzten Jahrhunderts bereits komplett ausformuliert. »Der Leib und
die Endlichkeit des Menschen, die Widerstandigkeit der Dinge, kurz:
das, was bisher als Schicksal galt, wird komplett zur Option erklart.«
(Schnell 2002b, 165) Die Diskussion um die Digitalisierung knupft an
diese Macht an.

g. Serres und die Digital Natives

Die Digitalisierung hat auch Aspekte einer neuen und weltweiten Pop-
kultur. Sie wird von den nach 1980 Geborenen gebildet und ist nicht
per se ein Kulturverfall. Die Digital Natives sind auch die Tragerschicht
gegenwartiger Gesellschaften in Europa. Frither, als wir noch Briefe ge-
schrieben haben, war nicht alles besser. Fiir Michel Serres gibt es daher
Griinde, die Moglichkeiten der vernetzten Generation auszuloten.

207

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

Junge Erwachsene in Europa leben heute in einer neuen Geschichte
und einer anderen Zeit als ihre Eltern. Sie kennen keinen Krieg, sie wer-
den lange leben, sie kommunizieren durch das Internet. »Die Kinder«,
wie Serres sie nennt, »haben sich also im Virtuellen eingerichtet« (Serres
2013, 14). Das Internet ist globale Form, die, wie apriorische Formen
der Anschauung und der Schematismus, beliebige Inhalte subsumieren
und kommunizierbaren Sinn erméglichen. Das Handy ist kein Telefon
mehr, sondern ein Computer, der einen Datenaustausch durch Raum und
Zeit realisiert. Alles Bisherige verdampft unter der neuen Form. »Dies zu-
grunde gelegt, werden wir gleichwohl neue Bande erfinden mussen. Die
Zahl der Facebook-Nutzer, die sich jener der Weltbevolkerung nahert,
legt davon Zeugnis ab.« (ebd., 18).

Eine alte, auf Neil Postman zuriickgehende These besagt, dass wenn
Unterschiede in der Verfigung iiber Wissen aufgehoben werden, die Ge-
nerationen sich massiv veriandern wiirden. Diese von Postman als apo-
kalyptische Vision gemeinte Prognose ist fiir Serres eingetreten. »Alle
Welt hat das Wissen, das verbreitet ist, bereits. Zur Ginze. Zur freien
Verfigung. Zur Hand. Jederzeit zugdnglich im Netz, bei Wikipedia, mit
dem Handy, durch jedes beliebige Portal.« (35) Das kollektive Cogito
kann wirklich werden. Im Unterschied zu Postman, der vor 30 Jahren zu
den Trauernden am Grab der Gutenberg-Galaxie zihlte, spricht Serres
von der Moglichkeit einer »Demokratie des Wissens« (37) im Geist des
Disparaten. Die Differenz von Schiiler und Lehrer, Wissen und Nichtwis-
sen, Autoritdt und Gefolge schwindet. Es gibt keine Medien des Journa-
lismus mehr, die etwas hervorheben, das dadurch wichtig wird und als
wichtig von Lesern oder Sehern zur Kenntnis genommen und weiterer-
zahlt wird. Es werden von jedermann Bilder und Informationen produ-
ziert und gesendet.

All das hat Tradition. Der Empfanger ist auch Sender (Brecht, Radio-
theorie), Reproduktion ist Aufklirung (Benjamin, Kunstwerk im Zeit-
alter ...), das elektronische Medium hat eine mobilisierende Kraft (En-
zensberger, Baukasten zu einer Theorie der Medien). Und diese Tradition
lebt offenbar. Eine direkte, plurale Demokratie, die die Codes des Na-
tionalstaates hinter sich gelassen hat, ist in Massengesellschaften durch
das Internet und seine User heute moglich. Diese Vision ist zugleich eine
Ideologie.

Dieser Doppelaspekt wird von Serres zu betonen vollig vergessen. Ent-
weder ist man mit Husserl der Meinung, dass die Lebenswelt in ihrer We-
sensstruktur ungeiandert bleibt, was immer wir kunstlos oder als Kunst
tun, dann ist sie vor jeder Ideologie geschiitzt. Oder Raum und Zeit sind
nicht mehr wie einst auf der Lorettohohe, dann gibt es Griinde, die Ver-
dnderungen auch als Deformation wahrzunehmen

208

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT IM LICHT EINER SOZIALPHILOSOPHIE
h. Digitalisierung der Lebenswelt

»Zum modernen In-der-Welt-sein gehort die Technisierung der Lebens-
welt, die mit der Digitalisierung eine qualitativ neue Stufe erreicht hat.«
(Fellmann 2006, 191) Der umfassende Prozess der weltweiten Digita-
lisierung pragt seit langer Zeit alle gesellschaftlichen Systeme in unter-
schiedlicher Weise. Zahlreiche Veranderungen sind bereits real gewor-
den, andere und weitere werden erwartet, erhofft und befiirchtet. Die
digitale Transformation kann als ein Angriff auf die selbstverstind-
lichsten Selbstverstindlichkeiten und damit als ein solcher auf das, was
Edmund Husserl eben als Lebenswelt bezeichnet, verstanden werden
(vgl. ebd., 134ff). Die Lebenswelt ist die Welt, in der sich unser ganzes
Leben praktisch abspielt und von der alle Sinnbildungen ausgehen und
auf die alle Sinnbildungen wiederum abzielen. Wir befinden uns derzeit
in einem Prozess der »Digitalisierung der Lebenswelt« (Schnell/Dunger
2019). Die Digitalisierung ist die Transformation der Welt in quantifi-
zierbare Daten bei gleichzeitiger Automatisierung.

Die Digitalisierung hat zugleich mindestens drei Triebkrifte: das Di-
spositiv aus Politik, Wirtschaft und Wissenschaft. Die Triebkrifte ver-
folgen mit der Digitalisierung Interessen, die sich aber nicht decken. Sie
sind jenseits von Pro und Contra angesiedelt, da sie weder zu Bejahung
noch zur Ablehnung anstehen. Die Folgen der Digitalisierung der Le-
benswelt sind ambivalent, denn es gibt wiinschenswerte und nichtwiin-
schenswerte Konsequenzen.

i. Digitalisierung der Lebenswelt im Licht einer Sozialphilosophie
der Vulnerabilitit — Thesen

1. Digitalisierung ist der Angriff auf die Materialitit der Lebenswelt.
Als Eros wird die Kraft bezeichnet, die Personen, die einander an
einem bestimmten Ort in der Welt begegnen, zueinander zieht. Die
Initialzindung ist dabei der Blick auf die leibliche Erscheinung des
Anderen. Gang, Haltung, Aussehen fallen auf. Von hier aus gilt es,
den Anderen kennenzulernen. Seinen Namen, Alter, Stand, Klasse,
Beruf. Die Digitalisierung, die Menschen zusammenbringt, die sich
im Alltag nie getroffen hitten, verkehrt diesen Logos ins Gegen-
teil. Durch das digitale Matching werden zuniachst ortlose, quanti-
fizierbare Eigenschaften einer Person in Form von Daten angebo-
ten. Man erfahrt zuerst Namen, Alter, Stand, Klasse, Beruf und hat
aufgrund der Datenlage dann zu entscheiden, ob eine Anziehungs-
kraft bestehen konnte. Diese Versuchsanordnung zerstort jedoch
den Eros - sofern nicht ein glicklicher Zufall, der die Absicht be-
gunstigt, hinzutritt.

209

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

Digitalisierung ist die Transformation der Lebenswelt in quantifi-
zierbare Daten. Baume filtern das Treibhausgas CO2 aus der Atmo-
sphire. Biume sind wichtig. Aber der einzelne Baum zihlt nichts!
Fur das Konzert des Sangers Ed Sheeran im Sommer 2018 hitten
auf einem Parkplatz der Dusseldorfer Messe 104 Baume gefillt wer-
den sollen. Der Oberbiirgermeister versprach, dass anderswo neue
und mehr Biume gepflanzt wiirden. Der Baum erbringt eine Leis-
tung, die bilanziert werden kann. ro5 Baume sind besser als 104,
weil mehr Treibhausgas gebunden wird. Dieses Mehr ist mit Punkt
und Komma bezifferbar. Ein Baum ist digitale Natur.
Digitalisierung ist Transformation von Verantwortung in abzahlba-
re Schuld. Der private und offentliche Verkehr ist gefahrlich. Es ist
sicherer und daher geboten, wenn nicht mehr der Mensch selbst,
sondern automatisierte Systeme fahren, wie die Ethikkommission
» Automatisiertes und Vernetztes Fahren« im Juli 2017 festhilt. Der
Sicherheitsdiskurs sagt, dass es besser ist, wenn auf einer stark fre-
quentierten Kreuzung jahrlich nur 22 statt 29 Menschen sterben.
Verantwortung wird zur abzahlbaren Schuld. Das ethische Argu-
ment, dass der Wert des Lebens nicht quantifizierbar ist und dass
deshalb jeder Toter einer zu viel ist, hat im Sicherheitsdiskurs kei-
nen Platz.

Digitalisierung ist Optimierung des Lebens. Ein Cyborg ist ein
Mensch, dessen Fahigkeiten durch Implantate verbessert werden.
Ein RFID-Chip funktioniert als Datenspeicher, der das Fithlen und
Verarbeiten von Reizen optimiert und zudem ginzlich neue Opti-
onen eroffnet. Wenn das Implantat in die Fingerkuppe eingesetzt
wird, ist es dem Cyborg moglich, Musik zu héren, wenn er seinen
Finger ans Ohr legt. Der Einsatz solcher Implantate kann Menschen
mit Behinderungen helfen, sich in der Welt besser zu orientieren. Die
Optimierung ist als solche allerdings nicht nur eine Option, sondern
auch eine Norm, die diejenige als nicht normal aussondert, die sich
nicht optimieren lassen.

Digitalisierung ist Kontrolle. Zur Gewaihrleistung von Sicherheit
lasst die Polizei in Shanghai in einigen Stadtteilen Gesichtserken-
nungsdrohnen ausschwirmen. Sie vergleichen biometrische Fotos
von Straftitern mit den Gesichtsziigen von Passanten und erzielen
Treffer in 90% der Fille. Kontrolle und Uberwachung beendet die
Freiheit der Person, weil im Zeichen von herzustellender Sicherheit
a priori jeder ein Verdachtiger ist. In westlichen Landern tiberwa-
chen Arbeitgeber ihre Angestellten, um sogenanntem Zeitdiebstahl
vorzubeugen.

Digitalisierung verdeckt die Angst vor dem Tod. Die Verbesserung
der Altenpflege siecht in Shanghai vor, dass personbezogene Daten
besonderer Art von Rentnern erhoben, gespeichert und ausgewertet

210

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE IM ZEICHEN DER POSTDIGITALISIERUNG

werden. Body-Mass-Index, Blutdruck, Atemfrequenz werden per-
manent durch Watches an Interventionsteams gemeldet, die in Kri-
senfillen eingreifen. Alle bekannten Visionen einer perfekten Ge-
sundheitskontrolle sind totalitdr. Der Totalitarismus hat Angst vor
dem Tod, weil sich der Tod seinem Zugriff entzieht.

j. Technologie und Zeit

Der Bezug auf den Tod ist eine Bezugnahme auf die Zeitlichkeit des
Daseins. Laut Hans Blumenberg bleiben Technologie und Automati-
sierung, die die Digitalisierung perfektioniert, ohne Bezug zur Endlich-
keit des Lebens unverstandlich. »Das Wesen der Technik ist ganz und
gar nichts Technisches.« (Heidegger 1988, 5) Die Wahrheit dieses Sat-
zes von Heidegger zeigt sich auch hier und jetzt. Der Impuls der Technik
ist nichts Technisches, denn es ist vielmehr der Wille »zur Verlangerung
des menschlichen Lebens« (Blumenberg 2015, 270), den wir auch in der
Postbiologie am Werke sehen. Da aufgrund der Endlichkeit des mensch-
lichen Leibes der Wille zur »Verlingerung der Lebenszeit« an definiti-
ve Grenzen stofSt, wird er durch ein Ersatzprogramm abgelost. Wenn es
also nicht erheblich viel mehr Zeit geben kann, dann kann es aber doch
zu einer »Beschleunigung der (die Endlichkeit) erfilllenden Prozesse mit
Ereignissen, Erfahrungen, Produkten, Bildern (und) Eindriicken« (ebd.,
271) kommen. In der Kiirze der Zeit wird erheblich viel mehr realisiert.
Die Digitalisierung und ihre Automatisierung ermoglichen eine immer
effektivere Nutzung und Auskostung der Endlichkeit.

k. Das Ethische und das Politische im Zeichen der Postdigitalisierung

Dirk Baecker zufolge ist die Digitalisierung die vierte Medienepoche der
kulturellen Welt (vgl. Baecker 2018). Daraufhin wire eine Postdigitali-
sierung, wie wir zundchst nur abgrenzend sagen konnen, der Anbruch
einer fiinften Epoche, die die Quantifizierung der Lebenswelt tiberschrei-
tet und das Ethische und das Politischen vor neue Herausforderungen
stellt. Es wurde bereits erwahnt, dass aus der Ansicht, dass das Ethische
nicht auf die Biologie des bedurftigen Menschen reduziert werden kann,
das Argument abgeleitet wird, dass der Angriff der Digitalisierung auf
die Materialitat der Welt das Ethische nicht gleich mitverzehrt, sondern
ihm und auch dem Politischen Optionen eroffnet. Dieser Aspekt soll ab-
schlieend betrachtet werden.

Um das Ethische positiv fassen zu konnen, bietet sich die Figur des
Uberschusses an, die Adorno wihlt, um die Flucht des Nichtidenti-
schen aus der Kategorie beschreiben zu konnen. Das Ethische soll in

21T

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

inhaltlicher Hinsicht an der Differenz von idem und ipse im Hinblick
auf den Begriff der vulnerablen Person verdeutlicht werden. Die Uber-
legungen stehen insgesamt im Kontext des Angriffs der Digitalisierung
auf vulnerables Leben.

Zundchst ist festzuhalten, dass die Digitalisierung inhuman ist, weil
sie eine halbierte Humanitidt produziert, die nur die regel- und tech-
nikformige Seite menschlicher Kommunikation fordert und zugleich
die Endlichkeit und damit die Andersheit, Unbestimmtheit, Abwei-
chung, Uberschreitung, Unausdeutbarkeit ausblendet, die wesentlich
zum Menschlichen gehoren und daher ethisch sehr relevant sind (vgl.
Meyer-Drawe 1996; Gamm 2000). Halbiert ist Humanitat, wenn der
Glaube real ist, dass Kommunikation eine Reaktion auf eindeutige Zei-
chen und Codes ist. Humanitit ist jedoch mehr als das, was als perso-
nenbezogene Daten gefasst, gesendet, kommentiert und gespeichert wer-
den kann. Um den Uberschuss des Humanen iiber quantifizierbare Daten
betonen zu konnen, wird an dieser Stelle an eine fruhere Argumentation
angekniipft, die ausgehend von Paul Ricceur bereits vor fast 20 Jahren
in die biopolitische Diskussion eingefithrt worden ist (vgl. Schnell 1999).
Es handelt sich um das Konzept der narrativen Identitat, das zu erklaren
versucht, worin die Identitit einer Person besteht. Die Implikationen der
langen und tiefgehenden philosophischen Diskussionen tber die »Per-
son« sind anderswo thematisiert (vgl. Schnell 2016b).

Im Mittelpunkt steht die Frage, was an einer Person sinnvollerweise
als Objekt digitaler Kommunikation verstanden werden kann, weil es
z.B. personenbezogene Angaben im Sinne des Datenschutzgesetzes be-
trifft im Unterschied zu dem, was an einer Person nicht dazu zahlt, weil
es an die Prasenz des Anderen gebunden ist. Das Auftaktargument lau-
tet, dass die Identitit einer Person aus zwei Elementen besteht: der Sel-
bigkeit (idem) und der Selbstheit (ipse). Die Selbigkeit betrifft das Was
einer Person und damit unsere Eigenschaften, die wir als Habitualita-
ten und als Charakter erwerben. Jene Eigenschaften haben sich im Lau-
fe der Zeit und auch gegen den Lauf der Zeit, der eine Person durch das
Altern verandert, stabilisiert. Durch meine Eigenschaften (idem) bin ich
im Unterschied zu anderen Personen identifizierbar. Bestimmte dieser Ei-
genschaften gelten als Daten, die meine Person im Rahmen von Uber-
prifungen an Flughifen oder in Behorden feststellbar machen. Ein ande-
rer Aspekt der Identitdt bezieht sich auf das Wer einer Person und meint
deren Selbstheit (ipse). Auch er erklirt, wie Identitat als meine Bestan-
digkeit in der Zeit und durch die Zeit hindurch méglich ist. Die Identi-
tat ist hier an die Begegnung mit Anderen gebunden. Ein Musterbeispiel
dafir ist das Versprechen.

Wenn ich verspreche, dir morgen bei der Gartenarbeit helfen zu wol-
len, tue ich eigentlich etwas, das unmoglich ist. Woher will ich denn
heute wissen, dass ich morgen noch derselbe sein werde? Es konnte sein,

212

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK DER DIGITALISIERUNG?

dass der Lauf der Dinge meine Absichten verandert, sodass ich morgen
keine Lust mehr zur Mithilfe verspiire. Wenn derart empirische Argu-
mente Giiltigkeit besdflen, dann wiren Abkommen und Verpflichtun-
gen zwischen Menschen vollig unmdoglich. Das Versprechen ist demge-
geniiber nun aber eine Institution, die Identitdt wider die verandernde
Zeit ermoglicht. Wenn ich dir etwas verspreche, dann lege ich im An-
gesicht deiner Person fest, dass ich treu bei meinem gegebenen Wort
und damit bei mir selbst, meiner Absicht und auch bei dir bleiben wer-
de. Wie immer sich meine Neigungen iiber Nacht dndern mogen, ich
verspreche dir heute, dass ich auch morgen noch ich selbst sein werde.
Im Wort-Halten drickt sich die Selbstheit (ipse) meines Selbst aus und
zeigt, wer ich bin.

Dieses Konzept betont, dass Identitit zwei wichtige Elemente hat: das
Wer und das Was einer Person. Beide sind relevant. Fur die hier bespro-
chenen Zusammenhinge folgt daraus, dass der Uberschuss des Wer iiber
das Was dafiir sorgt, dass eine Person nicht nur ein X ist, das in ein Pro-
fil eines Datensubjekts passt oder passend gemacht wird.

l. Ethik der Digitalisierung?

Das ethische Ziel, das von Befurwortern der Digitalisierung formuliert
wird, ist die Beforderung der Autonomie der Person, die Verbesserung
von Fiirsorge um Andere und eine Optimierung des Gemeinwohls. Die
Digitalisierung wiirde damit unser Verstindnis von Autonomie, Fiirsorge
und Gerechtigkeit als zentrale Werte der Demokratie weiterentwickeln.
Es ist nun sehr wichtig, auf diese Ankiuindigung differenziert zu reagie-
ren, um Ambivalenzen ausleuchten zu konnen.

Einerseits ist zu betonen, dass das bisherige Verstindnis von Autono-
mie Selbstbeherrschung verlangt, dass Firsorge rationale Aushandlung
und dass Gerechtigkeit auch Okonomisierung bedeutet. Die Person, der
Autonomie, Fiirsorge und Gerechtigkeit als Werte gelten, ist dabei selbst
ambivalent, wie George Herbert Mead gezeigt hat.

Identitat gilt ihm als dialogische Identitit, denn Ich bin Zwei, ein Me
und ein 1. Eine gewisse »Spaltung der Personlichkeit« (Mead 1973, 185)
ist normal. »Der Dialog zwischen I und Me macht Identitit aus.« (ebd.,
222) Das Me enthilt Haltungen und Konventionen Anderer, die ich in
mir habe. Das I ist die kreative Reaktion auf diese konventionellen Hal-
tungen, es duflert sich als »Gefiihl der Freiheit, der Initiative.« (221)
Identitat hat eine geregelte und eine spontane Seite. An diese vorhande-
nen Aspekte kann die Transformation von Personen in Quantified Self
and Others ankniipfen. Auch in diesem Sinne passt die Digitalisierung
zu dieser Gesellschaft, in der wir leben, wie auch Armin Nassehi darge-
stellt hat (vgl. Nassehi 2019).

213

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

Die Digitalisierung fordert damit aber, wie bereits erwihnt, die Hal-
bierung von Humanitit und Reduktion einer Person auf ihre Selbigkeit.
Dem ist entgegenzuhalten, dass andererseits das bisherige Verstandnis
von Autonomie nicht nur Selbstbeherrschung, sondern auch eine Pas-
sivitit, eine Leiblichkeit und eine Endlichkeit der Person bedeutet, dass
Fursorge um andere immer auch iiber rationale Aushandlungen hin-
aus den Anderen als Anderen im Blick hat und dass Gerechtigkeit im-
mer auch eine Gabe beinhaltet, die jedes Nutzenkalkul tibersteigt (vgl.
Schnell 2017). An diese Aspekte kniipft die Digitalisierung nicht an, sie
droht sie vielmehr zu entwerten.

Digitalisierung ist in ethischer Hinsicht zutiefst ambivalent. Eine ethi-
sche Bewertung der Digitalisierung muss diese Ambivalenz beriicksich-
tigen und auf die Gefahr einer Halbierung von Humanitdt und damit
der Reduktion von Autonomie, Firsorge und Gerechtigkeit auf quanti-
fizierbare Daten hinweisen. Diese Bemithung gehort in den offentlichen
Raum, der heute immer auch Aspekte der Digitalisierung aufnimmt. Das
Ethische verweist damit auf das Politische.

m. Das Politische und die Politik der Postdigitalisierung

Bruno Latour unterscheidet zwischen zwei Arten von Politik (vgl. Latour
2005). Die Politik des Wie betont diskursive Prozeduren. Hier haben wir
es mit der modernen Politik der Verfahren zu tun, die formale Bedingun-
gen normativ auszeichnet, unter denen eine akzeptable Einigung tiber
offentliche Sachfragen moglich ist. In diesem Sinne betont Habermas,
dass sich praktische Diskurse ihre Inhalte geben lassen miissen, denn sie
selbst sind leer (vgl. Schnell 2017, 47f). Genau darin sieht Latour eine
problematische Begrenzung des politischen Prozesses. Eine Tendenz zur
Objektvermeidung, wie er es nennt, fithrt dazu, dass unklar wird, fiir
welche Inhalte Politik eintreten solle.

Der Politik des Wie stellt Latour eine Politik des Was zur Seite. Die-
se Dingpolitik, wie er sie nennt, soll realistischer als die Politik der Ver-
fahren sein, indem sie mit der Sache (res) der res publica ernst macht. In
diesem Sinne musste eine objektorientierte Demokratie Gegenstande zur
Sprache bringen, die fur alle relevant sind, wie man mit Hannah Arendt
sagen konnte. In dieser Bestimmung liegt jedoch wiederum ein Problem
verborgen. Allgemeine Relevanz ist, zumindest unter nachmetaphysi-
schen Bedingungen, das Ergebnis einer Interpretation, die jemand in Na-
men einer Offentlichkeit vornimmt. Cornelius Castoriadis wiirde darauf
hinweisen, dass damit das Risiko politischer Entfremdung gegeben sei.

Ein Zusammenhang von Wie und Was ist doppelt zu denken. Ein-
mal im Sinne einer Ergianzung (Inhalte benotigen Verfahren) und dann
auch als Konfrontation. Ein Protest tritt fiir einen Inhalt ein, der Staat

214

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS POLITISCHE UND DIE POLITIK DER POSTDIGITALISIERUNG

antwortet mit Formerfordernissen. Haufig tritt hier eine Macht auf, die
sich als Transparenz tarnt.

Im Zeichen einer Postdigitalisierung wollen wir den Ausfithrungen
Latours eine Politik des Wer hinzufiigen. Sie verteidigt den Uberschuss
des Wer und der Unausdeutbarkeit des Selbst (G. Gamm) gegeniiber dem
digitalisier- und beherrschbaren Was einer Person. Einer Politik des Wer
geht es somit primar weder um Verfahren noch um Objekte, sondern da-
rum, dass Personen im Offentlichen sichtbar werden. Gedacht ist beson-
ders an Personen, die vom offentlichen Erscheinen ausgeschlossen sind.
Wir sind weit davon entfernt, mit Edouard Louis die franzosische Bewe-
gung der Gelbwesten pauschal zu verteidigen oder mit Chantal Mouffe
einen linken Populismus. Dennoch lasst sich sagen, dass darin Momente
einer Politik des Wer enthalten sind. Der Mensch ist nicht nur ein homo
digitalis, sondern auch eine vulnerable Person (Wer, Jemand)!

215

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Accarino, B. (1984): »Vertrauen und Versprechen«, in: Dahme/Rammstedt
(Hg.) (1984).

Adorno, Th.W. (1983): Minima Moralia, Frankfurt/M.

— (2019): Aspekte des neuen Rechtsradikalismus, Berlin.

Agamben, G. (2003): Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge
(Homo sacer III). Frankfurt/M.

Apel, K.O. (1988): Diskurs und Verantwortung, Frankfurt/M.

Arendt, H. (1981): Vita Activa, Munchen/Zurich.

— (1986): Uber die Revolution, Miinchen/Ziirich.

—(1989): Zur Zeit, Minchen.

Arendt, H. (1963): Uber die Revolution, Miinchen/Ziirich.

—(1987): Wahrbeit und Liige in der Politik, Miinchen/Zirich.

Aries, Ph. (1975): Essais sur 'bistorie de la mort en Occident, Paris.

Aristoteles (1986a): Die Nikomachische Ethik, Miinchen.

Arnason, J.P. (1986): Praxis und Interpretation, Frankfurt/M.

Badiou, A. (2008): Wofiir steht der Name Sarkozy?, Zurich/Berlin.

Baecker, D. (2018): 4.0 oder die Liicke, die der Rechner lisst, Leipzig.

Baumel, F./Schnell, M.W. (2019): »Pflegerisches Schmerzmanagement auf
der Intensivstation«, in: Schmerz und Schmerzmanagement (1/2019).

Barthes, Roland (1974): Sade. Fourier. Loyola, Frankfurt/M.

- (1980): Lektion, Frankfurt/M.

1983): Elemente der Semiologie, Frankfurt/M.

1984): Fragmente einer Sprache der Liebe, Frankfurt/M.

1989): Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie, Frankfurt/M.

2005): Das Neutrum. Vorlesung am College de France 1977-1978, Frank-

furt/M.

— (2010a): Mythen des Alltags, Berlin

— (2010b): Uber mich selbst, Berlin.

— (2010c): Tagebuch der Trauer, Miinchen.

— (2015): Auge in Auge. Kleine Schriften zur Fotografie, Berlin.

Baudelaire, Ch. (1980): Gesammelte Schriften 4, Miinchen.

Baudrillard, J. (1978): Kool Killer oder Der Aufstand der Zeichen, Berlin.

—(1979): Agonie des Realen, Berlin

—(1982): Der symbolische Tausch und der Tod, Miinchen.

—(1995): Amerika, Miinchen.

Baule, B. (Hg.) (1996): Hannah Arendt und die Berliner Republik. Berlin.

Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Mo-
derne, Frankfurt/M.

Becker, E. (1976): Dynamik des Todes. Die Uberwindung der Todesfurcht,
Frankfurt/M.

Bedorf, Th. (2015). »Politische Gefiihle«, in: Bedorf, Th./Klaas, T. N. (Hg.)
(2015): Leib — Korper — Politik, Weilerswist.

=
=
=
al

216

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Bedorf, Th./Fischer, J./ Lindemann, G. (Hg.) (2010): Theorien des Dritten.
Innovationen in Soziologie und Sozialphilosophie, Miinchen.

Benjamin, W. (1981): Zur Kritik der Gewalt, Frankfurt/M.

— (1983): Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-
keit, Frankfurt/M.

— (1991): Uber den Begriff der Geschichte, in: ders.: Gesammelte Schriften,
Frankfurt/M.

Bergemann, L. (2018): »Ethische Probleme im Gesundheitswesen und Kon-
zepte der Vulnerabilitit«, in: Bergemann. L./Frewer, A. (Hg.) (2018): Au-
tonomie und Vulnerabilitit in der Medizin, Bielefeld.

Bloch, E. (1974: Asthetik des Vor-Scheins, Frankfurt/M.

Blumenberg, H. (1974): »Ernst Cassirer gedenkend«, in: ders. 1981: Wirk-
lichkeiten, in denen wir leben, Stuttgart.

—(1987): Das Lachen der Thrakerin. Eine Urgeschichte der Theorie, Frank-
furt/M.

— (2015): Schriften zur Technik, Berlin.

Borck, C. (2016): Medizinphilosophie, Hamburg.

Bourdieu, P. (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis, Frankfurt/M.

— (1982): Die feinen Unterschiede, Frankfurt/M.

- (1983): Eine illegitime Kunst. Die sozialen Gebrauchsweisen der Photo-
graphie, Frankfurt/M.

— (1988): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt/M.

—(1989): Der Staatsadel, Konstanz.

—(1990): Was heifst Sprechen?, Wien.

—(1992): »Delegation und politischer Fetischismus«, in: Ders.: (1992): Rede
und Antwort, Frankfurt/M.

Bourdieu, P./Wacquant, L. (1996): Reflexive Anthropologie, Frankfurt/M.

Breithaupt, F. (2017): Die dunklen Seiten der Empathie, Berlin.

Brennan, J. (2017): »Die Wahler sind Hobbits«, in: Der Spiegel (14/2917).

Breyer, Th. (Hg.) (2013): Grenzen der Empathie, Miinchen.

Briinner, G. (2005): »Das Arzt-Patient-Gesprich«, in: Zegelin A. (Hg.)
(2005): Sprache und Pflege, Wiesbaden.

Butler, J. (1991): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt/M.

— (2010): Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frank-
furt/New York.

— (2016): Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung,
Berlin.

Biihler, K. (1978): Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache.
Frankfurt am Main

Canguilhem, G. (1977): Das Normale und das Pathologische, Ffm/Berlin/Wien.

Cassirer, E. (1985): Der Mythos des Staates. Philosophische Grundlagen po-
litischen Verhaltens, Frankfurt/M.

—(1994): Philosophie der symbolischen Formen, 3 Binde, Darmstadt.

— (1996): Versuch iiber den Menschen. Einfiibrung in eine Philosophie der
Kultur, Hamburg.

—(1997): Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt.

217

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

— (2011): Zur Logik der Kulturwissenschaften, Hamburg.

Castoriadis, C. (1980): Sozialismus oder Barbarei, Berlin.

—(1983): Durchs Labyrinth. Seele. Vernunft. Gesellschaft, Frankfurt/M.

—(1984): Gesellschaft als imagindre Institution, Frankfurt/M.

- (1985): »Die griechische Polis und die Schaffung der Demokratie«, in:
Rodel, U. (Hg.) (1990): Autonome Gesellschaft oder libertire Demokra-
tie, Frankfurt/M.

- (1986): »Merleau-Ponty und die Last des ontologischen Erbes«, in:
Meétraux, A./Waldenfels, B. (Hg.) (1986): Leibhaftige Vernunft, Miinchen.

— (1987): »Gesprach mit Castoriadis«, in: Rotzer, F. (Hg.) (1987): Franzo-
sische Philosophen im Gesprich, Minchen.

— (1989): »Power, Politics, Autonomy«, in: Honneth, A. u.a. (Hg.) (1989):
Zwischenbetrachtungen, Frankfurt/M.

— (1991): »Der Zustand des Subjekts heute«, in: Pechriggl, A. et al. (Hg.)
(1991): Die Institution des Imagindren, Wien.

- (1992): »Die Krise des Marxismus und die Krise der Politik«, in: Institut
fur Sozialforschung (1992) (Hg.): Kritik und Utopie im Werk von Herbert
Marcuse, Frankfurt/M.

— (2003): Une société a la dérive, Paris.

— (2009): Mai 68. Die vorweggenommene Revolution, Moers.

— (2011): Philosophie, Demokratie, Poiesis. Ausgewdbhlte Schriften Band
4, Lich.

- (2016): Ungarn 56. Die ungarische Revolution. Ausgewdihlte Schriften
Band 7, Lich.

Chapsal, M. (1989): Franzdosische Schriftsteller intim, Miinchen.

Dahme, H.-J./Rammstedt, O. (Hg.) (1984): Georg Simmel und die Moderne,
Frankfurt/M.

Danto, A.C. (1974): Analytische Philosophie der Geschichte, Frankfurt/M.

Dederich, M./Schnell, M.W. (Hg.) (2011): Anerkennung und Gerechtigkeit
in Heilpddagogik, Pflegewissenschaft und Medizin. Auf dem Weg zu einer
nichtexklusiven Ethik, Bielefeld.

Derrida, J. (1974): Grammatologie, Frankfurt/M.

—(1991): Gesetzeskraft. Der mystische Grund der Autoritit, Frankfurt/M.

- (2003): Schurken, Frankfurt/M.

Dewey, J. (1996): Die Offentlichkeit und ibre Probleme, Bodenheim.

- (1998): Die Suche nach GewifSheit, Frankfurt/M.

— (2004): Erfabrung, Erkenninis und Wert, Frankfurt/M.

Dilthey, W. (1981): Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswis-
senschaften, Frankfurt/M.

—(2002): »Arzt vom Anderen her«, in: Schnell, M.W. (Hg.): Pflege und Phi-
losophie. Interdisziplindre Studien iiber den bediirftigen Menschen Band
I, Bern.

Dosse, E. (2018): Paul Ricceur und Emmanuel Macron. Der Philosoph und
der Prisident. Wien:

Dubiel, H. (1999): Niemand ist frei von Geschichte, Minchen/Wien.

Epikur (1988): Philosophie der Freude, Frankfurt/M.

218

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Eribon, D. (2016): Riickkebr nach Reims, Berlin.

Fellmann, F. (1983): Gelebte Philosophie in Deutschland, Freiburg/Miinchen.

— (2006): Phanomenologie, Hamburg.

Fichte J.G. (1989): Schriften zur franzésischen Revolution, Koln.

Fink-Eitel, H. (1992): »Dialektik der Macht«, in: Angehrn, E. u.a. (Hg.)
(1992): Dialektischer Negativismus, Frankfurt/Main.

Fleck, L. (1980): Entstehung einer wissenschaftlichen Tatsache, Frankfurt/M.

Folter, R. de (1983): »Reziprozitit der Perspektiven und Normalitit bei
Husserl und Schiitz«, in: Grathoff, R./Waldenfels, B. (1983) (Hg.): Sozia-
litit und Intersubjektivitdat, Munchen.

Forum fir Philosophie Bad Homburg (Hg.) (1989): Die Ideen von 1789,
Frankfurt/M.

Foucault, M. (1974): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/M.

—(1978): Von der Subversion des Wissens, Frankfurt/Berlin/Wien.

—(1977): Ordnung des Diskurses, Frankfurt/M.

— (2004): Hermeneutik des Subjekts, Frankfurt/M.

Freud, S. (1978): Das Ich und das Es und andere metapsychologische Schrif-
ten, Frankfurt/M.

—(1994): Das Unbebagen in der Kultur, Frankfurt/M.

Fuchs, P. (2011): »Inklusionssysteme«, in: Dederich, M. /Schnell, M.W. (Hg.)
(2011): Anerkennung und Gerechtigkeit in Heilpddagogik, Pflegewissen-
schaft und Medizin. Auf dem Wege zu einer nichtexklusiven Ethik, Bielefeld.

Gadamer, H.G. (1986): Wahrbeit und Methode, Tubingen.

Gamm, G. (2000): Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimm-
ten, Frankfurt/M.

Gauchet, M. (1976): »Die totalitire Erfahrung und das Denken des Politi-
schen«, in: Rodel, U. (Hg.) (1990): Autonome Gesellschaft und libertdre
Demokratie, Frankfurt/M.

Gerhardt, V. (1988): »Vernunft aus Geschichte. Ernst Cassirers systemati-
scher Beitrag zu einer Philosophie der Politik«, in: Braun, H.-J. u. a. (Hg):
Uber Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen, Frankfurt/M.

Goffman, E. (1974): Das Individuum im offentlichen Austausch, Frankfurt/M.

Gombrich, E. H. (2006): Aby Warburg. Eine intellektuelle Biographie, Ham-
burg.

Gramsci, A. (1991): Gefangnishefte, Berlin/Hamburg.

Grasskamp, W. (2016): Das Kunstmuseum. Eine erfolgreiche Fehlkonstruk-
tion, Miinchen.

Gurwitsch, A. (1974): Leibniz. Philosophie de Panlogismus, Berlin/New
York.

—(1975): Das BewufStseinsfeld, Berlin.

Habermas, J. (1983): Moralbewufltsein und kommunikatives Handeln,
Frankfurt/M.

—(1984): »Simmel als Zeitdiagnostiker«, in: Simmel (1984).

— (1991): Erlduterungen zur Diskursethik, Frankfurt/M.

- (1995): »Die befreiende Kraft der symbolischen Formgebung«, in: Vom
sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck, Frankfurt/M. 1997.

219

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Haller, S./Schnell, M.W. (2016). » Advanced Care Planning in der Palliativ-
versorgung”, in: Pflegezeitschrift (2/2016).

Hegel, G.W. E (1972): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt/M.

— (1981): Phanomenologie des Geistes, Frankfurt/M.

—(1985): Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, Frankfurt/M.

—(1986): Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften 111, Frankfurt/M.

Heidegger, M. (1979): Sein und Zeit, Tibingen.

—(1988): Die Technik und die Kebre, Pfullingen.

Heine, H. (1997): Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutsch-
land, Stuttgart.

Hetzel, A. (2010). »Bezeugen, Vergeben, Anerkennen«, in: Liebsch, B. (Hg.)
(2010): Bezeugte Vergangenbeit oder Verséhnendes Vergessen, Berlin.

Henry, M. (1992): Radikale Lebensphdnomenologie, Freiburg/Miinchen.

Hirschman, A.O. (1988): Engagement und Enttiuschung, Frankfurt/M.

Hobbes, Th. (1984): Leviathan, Frankfurt/M.

Hochschild, A.R. (2017): Fremd im eigenen Land. Eine Reise ins Herz der
amerikanischen Rechten, Frankfurt/New York.

Hofmann, H. (1990): Reprisentation. Wort- und Begriffsgeschichte von der
Antike bis ins 19. Jabrhundert, Berlin.

Hume, D. (2018): Uber den Freitod und Uber die Unsterblichkeit der Seele,
Stuttgart.

Husserl, E. (1950): Cartesianische Meditationen, Den Haag.

—(1952): Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie Bd.z, Den Haag.

— (1971): Ideen zu einer reinen Phianomenologie und phinomenologischen
Philosophie Bd.1, Den Haag.

— (1973): Zur Phianomenologie der Intersubjektivitit. Erster Teil, Den Haag.

—(1976): Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzenden-
tale Phianomenologie, Den Haag.

Irigaray, L. (1991): Ethik der sexuellen Differenz, Frankfurt/M.

Jahoda, M. et al (1975): Die Arbeitslosen von Marienthal, Frankfurt/M.

James, W. (1907): »Der Wahrheitsbegriff des Pragmatismus«, in: Skirbekk,
G. (Hg.) (1977): Wabrheitstheorien, Frankfurt/M.

Jankélévich, V. (2005): Der Tod, Frankfurt/M.

Jaspers, K. (1981): Einfiihrung in die Philosophie, Miinchen/Ziirich.

— (1991): Von der Wabrheit, Miinchen/Ziirich.

Joas, H. (1992): Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt/M.

Jonas, H. (1979): Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die
technologische Zivilisation, Frankfurt/M.

—(1985): Technik. Medizin und Ethik. Praxis des Prinzips Verantwortung,
Frankfurt/M.

— (1992): Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutun-
gen, Frankfurt/M.

- (1994): Das Prinzip Leben. Ansdtze zu einer philosophischen Biologie,
Frankfurt/M.

— (2003): Erinnerungen, Frankfurt/M, Leipzig.

220

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Kant, L. (1982): Werkausgabe (hrsg. v. W. Weischedel), Frankfurt/M.

Kierkegaard, S. (2005): Entweder — Oder, Miinchen.

King, Donald (1996): Stalins Retuschen. Foto- und Kunstmanipulationen in
der Sowjetunion, Hamburg.

Kocka, J. (2013): Geschichte des Kapitalistnus, Munchen.

Koppetsch, C. (2018): Die Gesellschaft des Zorns. Rechtspopulismus im glo-
balen Zeitalter, Bielefeld.

Koselleck, R. (1979): Vergangene Zukunft, Frankfurt/M.

Koyré, A. (2008): Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum,
Frankfurt/M.

Kracauer, Siegfried (1992): Der verbotene Blick, Leipzig.

Kuhn, Th. S. (1976): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frank-
furt/M.

Landgrebe, L. (1977): »Lebenswelt und Geschichtlichkeit des menschlichen
Daseins«, in: Waldenfels, B. et al. (Hg.) (1977): Phdnomenologie und Mar-
xismus 2, Frankfurt/M.

Laplanche, J. (1974): Leben und Tod in der Psychoanalyse, Freiburg.

Latour, B. (2005): Von der Realpolitik zur Dingpolitik, Berlin.

— (2018): Das terrestrische Manifest, Berlin.

Lefort, C. (1971): Eléments d’une critique de la Bureaucratie, Paris.

—(1978): Sur une colonne absente. Ecrits autour de Merleau-Ponty, Paris.

—(1983): »Die Frage der Demokratie«, in: Rodel, U. (Hg.) (1990): Autono-

me Gesellschaft und libertiare Demokratie, Frankfurt/M.
— (1986): Essais sur le politique, Paris.
—(1999): Fortdauer des Theologisch-Politischen?, Wien.
— (2008): Die Bresche. Essays zum Mai 68, Wien.

Lefort, C./Gauchet, M. (1971): »Uber die Demokratie«, in: Rédel, U. (Hg.)
(1990): Autonome

Gesellschaft oder libertidre Demokratie, Frankfurt/M.

Leggewie, C. (1995): »Der Mythos des Neuanfangs«, in: Grunenberg, A./
Probst, L. (Hg.) (1995):

Einschnitte. Hannah Arendts politisches Denken heute, Bremen.

Leiris, M. (1985): Die eigene und die fremde Kultur. Ethnologische Schrif-
ten Band 15 Phantom Afrika. Ethologische Schriften Band 3 und 4, Frank-
furt/M.

Lenin, W.1. (1974): Theorie. Okonomie. Politik, Stuttgart.

Lévi-Strauss, C. (1989): Das Nahe und das Ferne, Frankfurt/M.

Levinas, E. (1967): »Die Substitution«, in: Ders. (1983): Die Spur des An-
deren. Freiburg/ Miinchen.

- (1983): Die Spur des Anderen, Freiburg/Miinchen.

—(1985): Wenn Gott ins Denken einfillt, Freiburg/Miinchen.

—(1986): Ethik und Unendliches, Graz/Wien.

— (1987): Totalitat und Unendlichkeit, Freiburg/Munchen.

—(1989): Humanismus des anderen Menschen, Hamburg.

—(1992): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg/Min-

chen.

221

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

—(1995): Zwischen uns. Versuche iiber das Denken an den Anderen. Miin-
chen/Wien.
—(1996): Gott, der Tod und die Zeit, Wien.

Liebsch, B. (1996): Geschichte im Zeichen des Abschieds, Miinchen.

—(1998): »Zeugnis und Uberlieferung«, in: Waldenfels, Bernhard/Dirmann,
Iris (Hg.) (1998):

Der Anspruch des Anderen. Perspektiven phinomenologischer Ethik, Miin-
chen.

—(2019): Europdische Ungastlichkeit und identitire Vorstellungen, Hamburg.

Litt, Th. (1967): Fiihren oder Wachsenlassen?, Stuttgart.

Locke, J. (1986): Abhandlung iiber die Regierung, Berlin.

Loewy, H./Winter, B. (Hg.) (1996): NS-Euthanasie vor Gericht. Fritz Bauer
und die Grenzen juristischer Bewidltigung, Frankfurt/New York.

Lohmann, G. (1992): »Fragmentierung, Oberflichlichkeit und Ganzheit in-
dividueller Existenz«, in: Angehrn, E. (Hg.) (1992): Dialektischer Nega-
tivismus, Frankfurt/M.

Louis, E. (2019): Wer hat meinen Vater umgebracht, Frankfurt/M.

Low, R. (1994): Die neuen Gottesbeweise. Freiburg im Br.

Lyotard, J.E. (1979): Intensitdten, Berlin.

—(1984): Das Inhumane, Wien.

—(1985): Grabmal des Intellektuellen, Wien.

— (1987): Der Widerstreit, Miinchen.

Marcuse, H. (1941): »Einige gesellschaftliche Folgen moderner Techno-
logie«, in: Horkheimer, M. u.a. (Hg.) (1984): Wirtschaft, Recht und
Staat im Nationalsozialismus. Analysen des Instituts fiir Sozialforschung
1939-1942. Frankfurt a. M., 1984.8S.337.

— (1972): Vernunft und Revolution. Hegel und die Entstehung der Gesell-
schaftstheorie, Darmstadt/Neuwied.

Marx, K./Engels, F. (1956ff): Marx-Engels-Werke (MEW), Ostberlin.

Mead, G. H. (1973): Geist, Identitit und Gesellschaft, Frankfurt/M.

Merleau-Ponty, M. (1966): Phianomenologie der Wahrnehmung, Berlin.

—(1968): Résumés de Cours, Paris.

( ): Vorlesungen I, Berlin/New York.

( ): Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt/M.

( ): Die Prosa der Welt, Miinchen.

( ): Das Auge und der Geist, Hamburg.

—(1986): Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen.

( ): Keime der Vernunft, Minchen.

( ): Humanismus und Terror, Frankfurt/M.
( ): Keine der Vernunft, Miinchen.
( ): Die Natur. Vorlesungen am Collége de France, Munchen.

- (2007): Zeichen, Hamburg.

Meyer-Abich, M. (1984): Wege zum Frieden mit der Natur, Miinchen/Wien.

Meyer-Drawe, K. (1996): Menschen im Spiegel ibrer Maschinen, Miinchen.

— (2018): Die Welt als Kulisse. Ubertreibung in Richtung Wahrheit, Pader-
born.

222

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Misik, R. (2019): Die falschen Freunde der einfachen Leute, Berlin.

Moravec, H. (1990): Mind Children. Der Wettlauf zwischen menschlicher
und kiinstlicher Intelligenz, Hamburg.

Mouffe, Ch. (2007): Uber das Politische, Frankfurt/M.

— (2018): Fiir einen linken Populismus, Berlin

Miiller, J. (1997): Entwicklungspolitik als globale Herausforderung, Stutt-
gart/Berlin/Koln.

Nassehi, A. (2019): Muster. Theorie der digitalen Gesellschaft, Miinchen.

Nietzsche, F. (1978): Werke in drei Banden (hrsg. v. K. Schlechta), Miinchen.

Noll, P. (1984): Diktate iiber Sterben und Tod, Ziirich.

Nussbaum, M. (2002): Konstruktion der Liebe, des Begehrens und der Fiir-
sorge, Stuttgart.

Offe, C. (2016): Europa in der Falle, Berlin.

Okon, Th. (2006): »Nobody understands: On a cardinal Problem of Pallia-
tive care«, in: Journal of Medicine and Philosophy (1/2006).

Peirce, Ch. S. (1976): Schriften zum Pragmatismus und Pragmatizismus,
Frankfurt/M.

Penny, H.G. (2019): Im Schatten Humboldts. Eine tragische Geschichte der
deutschen Ethnologie, Miinchen.

Philippopoulus-Mihalopoulus, A./Webb, Th. E. (2015): »Vulnerable bo-
dies, vulnerable systems«, in: International Journal of Law in Context
(11/2015).

Platon (1988): Samtliche Werke in 6 Bianden, Hamburg.

Plessner, H. (1966): »Ungesellige Geselligkeit«, in ders. (1976): Die Frage
nach der Conditio Humana, Frankfurt/M.

Pollmicher, T. (2015): »Moral oder Doppelmoral? Das Berufsethos des Psy-
chiaters im Spannungsfeld zwischen Selbstbestimmung, Rechten Dritter
und Zwangsbehandlung«, in: Nervenarzt (86/2015).

Popper, K. (1969): »Zur Logik der Sozialwissenschaften«, in: Adorno,
Th. W. et al. (1969): der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie,
Darmstadt/Neuwied.

—(1994): Logik der Forschung, Tubingen.

Putnam, H. (1990): Die Bedeutung von ,Bedeutung’, Frankfurt/M.

—(1993): Von einem realistischen Standpunkt, Reinbek bei Hamburg.

Ramsey, EP. (1927): » Tatsachen und Propositionen«, in: Skirbekk, G. (Hg.)
(1977): Wabrheitstheorien, Frankfurt/M.

Rawls, J. (1975): Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/M.

Ricoeur, P. (1967): »Violence et langage«, in: Lectures I. Autor du politique,
Paris.

—(1974): Geschichte und Wahrbeit, Munchen.

—(1990): »La prise de décision dans I’acte médical et dans I’acte judicaire«,
in: ders. (2001): Le Juste 2, Paris.

- (1991): Zeit und Erzdhlung 111, Miinchen.

—(1992): »Ethique et philosophie de la biologie chez Hans Jonas« (1992),
in: ders » Lectures 2. La contrée des philosophes, Paris (Ed. du Seuil), 1992.

—(1994): »Le concept de la responsabilité«, in: ders. (1995).

223

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

—(1995); Le Juste, Paris.

—(1996): Das Selbst als ein Anderer, Miinchen.

—(1998): Das Ritsel der Vergangenheit. Erinnern — Vergessen — Verzeiben,
Gottingen

— (2008): An den Grenzen der Hermeneutik, Freiburg/Munchen.

— (2004): Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Munchen.

— (2011): Lebendig bis in den Tod, Hamburg.

— (2016): Das Willentliche und das Unwillentliche, Miinchen.

Ritter, H. (20171): Notizhefte, Berlin.

Ritter, J. (1965): Hegel und die Franzésische Revolution, Frankfurt/M.

Rodes-Kropf, J. et al. (2005): »This is just too awful. Medical Students Re-
actions of their most memorable Patient Death«, in: Academic Medici-
ne (7/2005).

Rolf, T. (1999): Normalitdit. Ein philosophischer Grundbegriff des 20. Jahr-
hunderts, Miinchen.

Rorty, R. (1988): Solidaritit oder Objektivitit?, Stuttgart.

- (1994): Hoffnung statt Erkenntnis, Wien.

—(1999): Achieving our Country, First Harvard University Press.

Ruda, E (20171): Hegels Pobel, Konstanz.

Riising, U. (2017): »Durch verdeckte Medikamentengabe stationdre Zwangs-
behandlung vermeiden?«, in: pflegen: Demenz (43/2017).

Sartre, J.P. (1991): Das Sein und das Nichts, Reinbek bei Hamburg.

- (2005): Entwiirfe fiir eine Moralphilosophie, Reinbek bei Hamburg.

Savoy, B. (2018): Die Provinienz der Kultur. Von der Trauer des Verlusts zum
universalen Menschbeitserbe, Berlin.

Sartre, J.P. (1982): Das Sein und das Nichts, Hamburg.

Scheler, M. (1973): Gedanken zu Politik und Moral, Miinchen.

— (2000): Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Bonn.

Schelling, G.W.]. (1957): System des transzendentalen Idealismus, Hamburg.

Schnell, M.W. (1994): »Kreativitit, Normativitit und Gesellschaft«, in: Phi-
losophische Rundschau (1/1994).

—(1995): Phanomenologie des Politischen, Minchen.

- (1998): »Helmuth Plessner: Macht und menschliche Natur«, in: Journal
Phinomenologie (9/1998).

—(1999): »Narrative Identitit und Menschenwiirde«, in: In: Breitling, A.;
Orth, S.; Schaaff, B. (Hg.) (1999): Das herausgeforderte Selbst. Perspek-
tive auf Paul Ricoeurs Ethik, Wirzburg.

— (2001): Zuginge zur Gerechtigkeit. Diesseits von Liberalismus und Kom-
munitarismus, Minchen.

- (2002): »Habermas und der Kantische Pragmatismus«, in: Journal Phdi-
nomenologie (18/2002).

— (2002b): »Ideologie und Anthropologie. Zur Wiederkehr des leiblosen Geis-
tes«, in: Greving, H./Groschke, D. (Hg.) (2002): Gesellschaftsanalytische
und gesellschaftskritische Dimensionen der Heilpddagogik, Bad Heilbrunn.

— (2004): Leib.Korper.Maschine. Interdisziplindre Studien iiber den bediirf-
tigen Menschen. Band 11, Diisseldorf.

224

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

— (2004b): Art. »Macht«, in: Vetter, H. (Hg.) (2004): Worterbuch der phd-
nomenologischen Begriffe, Hamburg.

— (2004c¢): Art. »Geburt«, in: Vetter (Hg.) (2004): Worterbuch der phdno-
menologischen Begriffe, Hamburg.

- (Hg.) (2009): Patientenverfiigung. Begleitung am Lebensende, Bern.

— (2010b): »Die Weisheit des alten Menschen«, in: Zeitschrift fiir Geronto-
logie und Geriatrie (6/2010).

— (2011): »Stellvertretung zwischen Ethik und Macht«, in: Ackermann,
K.-E./Dederich, M. (Hg.) (2011): An Stelle des Anderen, Oberhausen.

— (2012): »Ethik der Erinnerung«, in: Karger, Andre (Hg.) (2012): Verges-
sen, vergelten, vergeben, versGhnens, Gottingen.

— (2012b): »Ethik der Interpersonalitit in der Gesundheitsversorgungx, in:
Imago Hominis (2/2012).

—(2015): »Uber den Staat. Pierre Bourdieus Vorlesungen am Collége France«,
in: Journal Phdnomenologie (44/2015).

- (2016): »Die Zwangsbedurftigkeit des Menschen«, in: Becka, M. (Hg.)
(2016): Ethik im Justizvollzug, Stuttgart.

— (2016b): »Person«, in: Dederich, M. u.a. (Hg.) (2016): Handlexikon der
Behindertenpidagogik, Stuttgart.

— (2017): Ethik im Zeichen vulnerabler Personen, Weilerswist.

Schnell. M.W./Dunger, Chr. (Hg.) (2019): Digitalisierung der Lebenswelt,
Weilerswist.

Schnell M. W./Langer Th./Bongartz M./Jung O. (2011): »Wandel des studen-
tischen Urteils in klinisch-ethischen Entscheidungen«, in: Imago Hominis
(4/20171).

Schnell, M.W./Schneider, W./Kolbe, H. (2014): Sterbewelten. Eine Ethno-
graphie, Wiesbaden.

Schnell, M.W./Schulz, Chr. (2014): Basiswissen Palliativmedizin (2. Aufl.;
2020 3. Aufl.), Berlin/Heidelberg.

- (Hg.) (2015): Dem Sterben begegnen, Bern.

Schnell M. W./Schulz Chr./Kolbe H./Dunger Chr. (2013): Der Patient am Le-
bensende, Wiesbaden.

Scholem, G. (1970): »Schopfung aus dem Nichts und Selbstverschrinkung
Gottes«, in: ders., (1970): Uber einige Grundbegriffe des Judentums,
Frankfurt/M.

Schopenhauer, A. (1986): Kleinere Schriften. Simtliche Werke I11, Frankfurt/M.

Schulz, Chr./Karger, A./Schnell, M. (2zo011): »Diversititskompetenz am Le-
bensende«, in: Keuk E. v. u.a. (Hg): Diversitit. Transkulturelle Kompetenz
in klinischen und sozialen Arbeitsfeldern, Stuttgart.

Schulz Chr./Schnell M. W./Paul B. (2015): »Diversitit am Lebensende — Er-
forschung des Phinomens«, in: Schnell M. W./Schulz Chr. (Hg.) (2015):
Dem Sterben begegnen, Bern.

Schuhmann, K. (1988): Husserls Staatsphilosophie, Freiburg/Miinchen.

Schufsler, N./Schnell, M.W. (2010): »Patiententotung — Das Team im Zeichen
des Bosen«, in: DSDP (7/2010).

— (2014): »Projekt >Aktionsbiindnis Schmerzfreie Stadt Miinster«: Forschung

225

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

mit demenzkranken Probanden. Zum forschungsethischen und rechtli-
chen Umgang mit diesen Personenx, in: Zeitschrift fiir Gerontologie und
Geriatrie (2/2014).

Schiitz, A./Luckmann, Th. (1984): Strukturen der Lebenswelt I1, Frankfurt/M.

Sen, A. (2000): Okonomie fiir den Menschen, Miinchen/Wien.

Serres, M. (2013): Erfindet euch neu! Eine Liebeserklirung an die vernetz-
te Generation, Berlin.

Simmel, Georg (1983): Schriften zur Soziologie, Frankfurt/M.

— (1984): Philosophische Kultur, Berlin.

—(1986): Philosophie des Geldes, Frankfurt/M.

—(1987): Das individuelle Gesetz, Frankfurt/M.

- (1989/91): Einleitung in die Moralwissenschaft 11 Bde., Frankfurt/M.

- (1992): Soziologie, Frankfurt/M.

—(1993): Das Individuum und die Freibeit, Frankfurt/M.

Sofsky, W./ Paris, R. (1994): Figurationen sozialer Macht, Frankfurt/Main.

Sommer, M. (1990): Lebenswelt und Zeitbewusstsein, Frankfurt/M.

—(1999): Sammeln. Ein philosophischer Versuch, Frankfurt/M.

Sontag, Susan (1980): Uber Fotografie, Frankfurt/M.

Spaemann, R. (1996): Personen. Versuche iiber den Unterschied zwischen
»etwas« und »jemand«, Stuttgart.

Spinoza, Baruch de (1984): Theologisch-Politischer-Traktat, Hamburg.

Stoller, S./Vetter, H. (Hg.) (1997): Phanomenologie und Geschlechterdiffe-
reng, Wien.

Strissle, Th. (2019): Fake und Fiktionen. Uber die Erfindung der Wabrbeit,
Miinchen.

Taylor, Ch. (1986): »Leibliches Handeln«, in: Métraux, A./Waldenfels, B.
(Hg.) (1986): Leibhaftige Vernunft, Miinchen.

—(1994): Quellen des Selbst, Frankfurt/M.

—(1995): Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt/M.

Trotzki, L. (1969: Die permanente Revolution, Frankfurt/M.

Tuchman, B. (2016): Die Torheit der Regierenden. Von Troja bis Vietnam,
Frankfurt/M.

Ueding, G. (1985): »Ernst Blochs Philosophie der Utopie«, in Vofskamp, W.
(Hg.) (1995), Utopieforschung,Frankfurt/M.

Vajda, M. (1983): »Philosophie der absoluten Schopfung«, in: Philosophi-
sche Rundschau (30/1983).

Veblen, Th. (1980): Theorie der feinen Leute, Frankfurt/M.

Virilio, P. (1980): Geschwindigkeit und Politik, Berlin.

Wagner, C. (2013): Robotopia Nipponica. Recherchen zur Akzeptanz von
Robotern in Japan, Marburg.

Waldenfels, B. (1980): Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt/M.

- (1994): Antwortregister, Frankfurt/M.

- (1995): Deutsch-Franzosische-Gedankenginge, Frankfurt/M.

—(1997): Topographie des Fremden, Frankfurt/M.

— (2000): Das leibliche Selbst, Frankfurt/M.

— (2002): Bruchlinien der Erfabrung, Frankfurt/M.

226

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

— (2006): Schattenrisse der Moral, Frankfurt/M.
- (2012): Hyperphidnomene, Berlin.
— (2019): Erfabrung, die zur Sprache dringt, Berlin.
Walser, R. (2018): Der Spaziergang, Berlin.
Weifs, J. (1998): Handeln und Handeln lassen. Uber Stellvertretung. Opladen.
Wellmer A. (1992): » Der Mythos vom leidenden und werdenden Gott.
Fragen an Hans Jonas«, in: ders., Endspiele: Die unverséhnliche Mo-
derne. Frankfurt a. M.
Wetz, EJ. (1994): Hans Jonas, Hamburg.
Weizsicker, V.v. (1926): »Der Arzt und der Kranke«, in: Gesammelte Schrif-
ten Bd. 5, Frankfurt/Main.
Wieland, W: (2004): Diagnose. Uberlegungen zur Medizintheorie, Warendorf.
Wildfeuer J./Schnell M. W./Schulz Chr.: «Talking about dying and death: On
new discursive constructions of a formerly postulated taboo«, in: Dis-
course and Society (1/20715).
Wildt, A. (1971): »Hegels Kritik des Jakobinismus«, in: Negt, O. (Hg.)
(1971): Aktualitdt und Folgen der Philosophie Hegels, Frankfurt/M.

227

am 26.01.2026, 05:31:08. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 26.01.2026, 05:31:08.



https://doi.org/10.5771/9783748911654
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	1)  Einleitung: Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulnerabilität
	a.  Das Politische und das Ethische
	b.  Das Programm einer Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulnerabilität

	2)  I. Kant: Verteidigung der Vulnerabilität im Zeitalter der Vernunft
	a.  Die Entwicklung der Sittlichkeit endlicher Wesen
	b.  Existentielle Ausgangssituation
	c.  Entwicklungsstufen der Sittlichkeit
	d.  Vulnerabilität
	e.  Gerechte bürgerliche Verfassung
	f.  Zuschauer vs. Täter
	g.  Verteidigung der Vulnerabilität

	3)  G.W.F. Hegel: Die Schrecken des Todes und der Sinn einer Ethik der Erinnerung
	a.  Der Tod
	b.  Gewaltsamkeit
	c.  Ethik der Erinnerung
	d.  Demokratie als Gründung-Fortführung-Unterbrechung
	e.  Widerstreit und Politik
	f.  Sammeln
	g.  Provenienz

	4)  G. Simmel: Plädoyer für Dankbarkeit angesichts eines zerrissenen Lebens
	a.  Leiden an Zerrissenheit
	b.  Hoffen auf Ganzheit
	c.  Zerrissenheit und Ganzheit als Probleme der Moderne
	d.  Das Ethische als Antwort auf die problematische Moderne
	e.  Geben und Nehmen
	f.  Dankbarkeit als Motiv des Ethischen
	g.  Perspektiven

	5)  E. Cassirer: Tragödie der Kultur
	a.  Kritik der Kultur
	b.  Kultur und Humanität
	c.  Die Tragödie der Kultur
	d.  Der Andere als Quelle von Leid

	6)  E. Husserl: Die Verletzlichkeit des endlichen Lebens
	a.  Transzendental-phänomenologischer Idealismus
	b.  Europa und die Unendlichkeit des Geistes
	c.  Die Antinomie von Endlichem und Unendlichen
	d.  Die Endlichkeit des Leibes
	e.  Vulnerabilität und das Unbehagen in der Kultur

	7)  M. Merleau-Ponty: Die Gewaltsamkeit der Erfahrung
	a.  Die Mehrmeinung und die Gewalt
	b.  Levinas und die Ethik des Unendlichen
	c.  Das Ethische und das Politische

	8)  M. Merleau-Ponty: Die Phänomenologie des Politischen
	a.  Autour du politique
	b.  Scheler – Gurwitsch – Husserl
	c.  Merleau-Pontys Widerspruch
	d.  Auf dem Weg zu einer Phänomenologie des Politischen
	e.  Der Ausdruck und die dialogische Rationalität
	f.  Auf dem Weg zur politischen Delegation
	g.  Abgrenzung von der sprachanalytischen Philosophie
	h.  Die Delegation: Wortführer und Publikum
	i.  Hannah Arendt

	j.  Merleau-Ponty im Licht von Nachfahren und Wahlverwandten
	k.  Französische Philosophie und neuere Sozialphilosophie

	9)  P. Bourdieu: Die Teilung der politischen Arbeit
	a.  Soziologie des Politischen
	b.  Politische Repräsentation
	c.  Anschluss an den Marxismus
	d.  Die Last des marxistischen Erbes

	10)  C. Castoriadis: Autonomie der direkten Demokratie
	a.  Castoriadis und Merleau-Ponty
	b.  Sozialismus oder Barbarei?
	c.  Das Schöpferische
	d.  Direkte Demokratie
	e.  Autonomie und das Problem der Verbindlichkeit
	f.  Lernen von den Griechen
	g.  Gesellschaftlicher Neuanfang?
	h.  Aktualisierungen

	11)  R. Barthes: Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen
	a.  Befreiung durch Literatur
	b.  Hinwendung zum Menschlichen und das Ethische
	c.  Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen
	d.  Technik und Photographie
	e.  Wahrheit und Teilhabe
	f.  Vergangenheit und Gewesenheit
	g.  Zeugnis
	h.  Ethik der Erinnerung
	i.  Zur Verantwortung der Lebenden

	j.  Sich zeigen

	12)  B. Waldenfels: Responsive Ethik im Zeichen des Politischen
	a.  Kritik an Husserls transzendental-phänomenologischem Idealismus
	b.  Endlichkeit des Leibes
	c.  Merleau-Ponty: Gewaltsamkeit der Erfahrung
	d.  Levinas: Ethik des Unendlichen
	e.  Ungerechtigkeit durch Gerechtigkeit
	f.  Der Anspruch des Fremden und der Mitanspruch des Dritten
	g.  Ausweitung des Fremden und die Folgen

	13)  C. Lefort: Konflikthafte Demokratie
	a.  Institutionalisierung von Konflikten
	b.  Der leere Ort der Macht
	c.  Konflikt als Normalität

	14)  E. Levinas: Stellvertretung zwischen Ethik und Macht
	a.  Stellvertretung ist eine dreistellige Relation
	b.  Exkurs über den Dritten
	c.  Ethik
	d.  Macht
	e.  Stellvertretung und Macht
	f.  Exkurs Repräsentation
	g.  Repräsentation als Stellvertretung
	h.  Die Entscheidung und der Eigensinn des Politischen

	15)  H. Jonas: Die Zeit der Verantwortung
	a.  Die Zeit und die Ethik
	b.  Abstand und Bezogenheit
	c.  Verantwortung für die Zukunft
	d.  Verantwortung für die Vergangenheit
	e.  Verantwortung der Gegenwart und in der Gegenwart
	f.  Ethik ohne Metaphysik
	g.  Fünf offene Fragen
	h.  Verhältnis zur Diskursethik

	16)  B. Latour: Das Terrestrische als Politik-Akteur
	a.  Die Natur: vom wertlosen Rohstoff zum wertvollen Schutzgut
	b.  Dingpolitik
	c.  Die Erde als Element des Ethischen und als Akteur des Politischen
	d.  Erweiterung des Politikverständnisses
	e.  Demokratie und Ökologie

	17)  Das Ethische und das Politische: Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulnerabilität
	Anhang
	Anhang 1 : Der philosophische Diskurs der Endlichkeit
	a.  Die Endlichkeit und der Anfang als Mysterium
	b.  Kant: Der Anfang im Licht des Endes
	c.  Epikur und der Umgang mit der Endlichkeit
	d.  Heidegger und das Leben mit einem Mysterium
	e.  Levinas und die Sorge um den Anderen
	f.  Jankélévitch und die drei Personen des Todes
	g.  Der Tod und die Medizin

	Anhang 2 : Vulnerabilität und Medizin
	a.  Von der Not zur Krankheit
	b.  Medizin als Kulturwissenschaft
	c.  Die Diagnose als Werturteil
	d.  Vulnerabilität und Medizin
	e.  Menschenrechtliches Empowerment?
	f.  Patientenverfügung?
	g.  Advanced Care Planning?
	h.  Stärkung der Pflege?
	i.  Nachtrag: Digitalisierung?


	Anhang 3 : Fürsorglicher Zwang im Zeichen einer nichtexklusiven Ethik
	a.  Diskursethik als exklusive Ethik
	b.  Psychiatrie und Ethik
	c.  Eine Welt ohne Zwang?
	d.  Orientierung in einer Welt mit Zwängen
	e.  Zur Zwangsbedürftigkeit des Menschen, Rousseau, Kant
	f.  Fürsorglicher Zwang
	g.  Fürsorglicher Zwang in der Gesundheitsversorgung
	h.  Charakteristik des fürsorglichen Zwangs
	i.  Zum Wertunterschied zwischen Vernunft und Unvernunft

	j.  Der Nachteil der klassischen Position
	k.  Der Vorteil der Entdifferenzierung der Wertunterschiede
	l.  Das Problem der Entdifferenzierung
	m.  Zur Sache!
	n.  Fürsorglicher Zwang als Zwangsbehandlung
	o.  Ausblick

	Anhang 4 : Diversität am Lebensende
	a.  Das Konzept der Diversität
	b.  Begriffe und Perspektiven
	c.  Abgrenzung der Diversität von Krankheit und Alter
	d.  Diversität als ein dritter Weg zwischen Empathie und Abstand
	e.  Bestätigung des Konzepts durch Palliativpatienten
	f.  Was möchten Patienten nicht?
	g.  Wie mit Diversität umgehen?
	h.  Öffentlicher Umgang mit Diversität
	i.  Charta


	Anhang 5 : Authentizität im Angesicht des Anderen
	a.  Aufrichtigkeit als fragwürdiger Wert
	b.  Selbstfremdheit
	c.  Authentizität ist keine Eigeninitiative
	d.  Achtsamkeit als Form von Macht
	e.  Das Versprechen als Institution
	f.  Abgrenzung von der Lebensphänomenologie Michel Henrys

	Anhang 6 : Über Wahrheit und Fakten im politischen Sinn
	a.  Dewey und der Pragmatismus
	b.  Popper und der Positivismus
	c.  Rorty und die Solidarität des Neupragmatismus
	d.  Baudrillard und der Hyperrealismus
	e.  Merleau-Ponty und die Wahrheit als schöpferischer Ausdruck

	Anhang 7 : Populismus als Antwort auf vulnerables Leben
	a.  Angst: Heidegger mit Kant
	b.  Ambivalente Ordnung: Hegel
	c.  Populismus
	d.  Rechter Populismus
	e.  Revision der politischen Repräsentation
	f.  Linker Populismus
	g.  Jenseits des rationalen Urgrundes

	Anhang 8 : Gibt es Philosophenkönige?
	a.  Die Spaltung Frankreichs
	b.  Gilets Jaunes
	c.  Der Staatsadel
	d.  Macron und Ricoeur
	e.  Der Dreiklang der Demokratie

	Anhang 9 : Digitalisierung der Lebenswelt als Angriff auf vulnerables Leben
	a.  Phänomenologie der Leiblichkeit
	b.  Das Ethische und das Politische
	c.  Zum Status des Ethischen I
	d.  Zur Perspektive des Ethischen
	e.  Zum Status des Ethischen II
	f.  Digitalisierung und Postbiologie
	g.  Serres und die Digital Natives
	h.  Digitalisierung der Lebenswelt
	i.  Digitalisierung der Lebenswelt im Licht einer Sozialphilosophie der Vulnerabilität – Thesen

	j.  Digitalisierung und Zeit
	k.  Das Ethische und das Politische im Zeichen der Postdigitalisierung
	l.  Ethik der Digitalisierung?
	m.  Das Politische und die Politik der Postdigitalisierung


	Literatur

