8 Gabe und Anerkennung

8.1 Marcel Hénaff: Anerkennung in der Gabe

Pierre Bourdieu verortet die Mauss’sche Gabe in seiner Interpretation in einem
iiber sie hinausgehenden Feld, das er die Okonomie der symbolischen Giiter nennt.
Und auch die Autoren der M.A.U.S.S.-Bewegung entwickeln von der Gabe aus-
gehend ein allgemeines Argument, das sie im Paradigma der Gabe zuspitzen. Der
franzosische Anthropologe und Philosoph Marcel Hénaft wihlt einen anderen
Weg. Er bezieht sich in seinem 2002 in Frankreich erschienenen Werk Le Prix de
la vérite (deutsche Ubersetzung 2009: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philo-
sophie) zunichst ausdriicklich auf die bei Mauss beschriebenen rituellen Gaben-
phinomene, um dem Ursprung der sozialen Kraft von Gaben auf die Spur zu
kommen (vgl. Bedorf, 2014, 10). Diese Riickkehr zum urspriinglichen Phinomen
bedeutet dabei nicht, dass sich die aus der Analyse abgeleiteten Erkenntnisse
auf die historischen Kontexte beschrinken. Vielmehr bedient er sich des Essai,
um eine begriffliche Abgrenzung zwischen verschiedenen Formen der nicht6ko-
nomischen Gabe zu leisten, die in der wissenschaftlichen Debatte nicht selten
als ein einziges Phinomen verhandelt werden. Hénaff differenziert dabei zwi-
schen der Mauss’schen »zeremoniellen Gabe«, der »wohltitigen« und der »solida-
rischen« Gabe (vgl. Hénaff, 2014). Hauptaugenmerk seiner Untersuchung ist die
»zeremoniell-gegenseitige Gabe, die es als einzige vermag, wechselseitige sozia-
le Verbindlichkeiten zu erzeugen (Bedorf, 2010, 10). Die Gabe leistet dies, indem
sie als ein »Verfahren gegenseitiger Anerkennung« (Hénaff, 2009, 178) wirksam
wird. Und obgleich zeitgendssische Gesellschaften keinen Tausch von Muscheln
oder Trophden praktizieren, bediirfen auch sie eines Verfahrens der Gabe (wenn
auch in anderer Form), um die soziale Kohasion herzustellen und zu garantieren.
Hénaff erkennt im Gabentausch einen weiterhin giiltigen Dreischritt, der Mauss'
Dreischritt des Gebens — Nehmens — Erwiderns spezifiziert. Fiir ihn stehen diese drei
Momente des Gabentausches stellvertretend fiir das, was auf der Ebene der sozia-
len Interaktion zwischen den Tauschpartnern geschieht: darbieten — herausfordern —
binden.

12.02.2026, 17:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Teil Il: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Hénaff entfernt sich mit seiner Interpretation von der bis dahin in Frankreich
iiblichen Lesart der Gabe als Gegensatz und alternatives Modell zur Okonomie
(Quadflieg, 2010, 64). Er schligt mit seinem Fokus auf das sozialintegrative Po-
tential der Gabe die Briicke zur besonders in Deutschland prominent gefithrten
Debatte um einen Anerkennungsbegriff normativer Prigung (ebd.).! Die Gabe ist
damit nicht in der Debatte um Altruismus und Egoismus zu verorten und sie ist
auch keine unterentwickelte Form des 6konomischen Tausches oder gar eine Al-
ternative zu diesem. Fiir Hénaff ist sie eine »symbolische Praxis« (Moebius, 2010,
78), deren Ziel darin liegt, soziale Beziehungen und Bindungen auf der Ebene
der Anerkennung herzustellen (ebd.). Im Folgenden wird die Entwicklung dieses
Arguments bei Hénaff schrittweise nachvollzogen.

8.1.1 Ein neuer Dreischritt

In einem ersten Schritt stellt sich Hénaff die Frage, wovon eigentlich die Rede ist,
wenn es um die Gabe geht. In der an Mauss anschlieRenden Debatte identifiziert
er mehrere Typen der Gabe, von denen er drei konkret benennt. Die archaische Gabe
fithrt Hénaff unter Vermeidung der pejorativ konnotierten Bezeichnung archaisch
als zeremonielle Gabe ein. Gegeben werden hier Feste, Festmahle und Geschenke,
die typischerweise in traditionellen Gesellschaften von den Oberhiuptern ver-
schiedener Stimme und Gruppen getauscht werden (Hénaff, 2014, 59f). Eine
andere Form nimmt die sogenannte wohltitige Gabe an, die vorwiegend zwischen
Menschen stattfindet, die einander in Zuneigung verbunden sind und durch die
dem Gegeniiber etwas Gutes getan werden soll. Dieser Typus der Gabe bringt
positive Emotionen wie Zuneigung, Liebe, Hochachtung und Wertschitzung fir
den anderen zum Ausdruck (ebd., 60). Der dritte Typus der Gabe ist die solida-
rische Gabe, die zum Beispiel zur Unterstittzung von notleidenden Personen nach
einem Ungliicksfall oder einer Katastrophe praktiziert wird (ebd.).

Diese drei Typen der Gabe verfiigen jeweils iiber sehr spezifische Eigenschaf-
ten und ein besonderes System der Intention und Rechtfertigung. Die zeremonielle
Gabe charakterisiert Hénaff mithilfe von Malinowski anhand konkreter Kriterien:

»lch werde eine Handlung dann zeremoniell nennen, wenn sie 1. 6ffentlich ist, 2.
unter Beachtung bestimmter Formen durchgefiihrt wird und wenn sie 3. soziolo-
gische, religiose oder magische Bedeutung besitzt und Verpflichtungen mit sich
bringt« (Malinowski, 1922, in Hénaff, 2014, 71).

1 Einen Einblick in die deutsche Debatte um den normativen Anerkennungsbegriff geben bei-
spielsweise Bedorf, 2010, Honneth, 1992, Honneth, 2018, Kuch, 2013, Siep, 1979 und Wildt,
1982.

12.02.2026, 17:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Gabe und Anerkennung

Von zentraler Bedeutung fiir Hénaff ist im Zusammenhang mit der zeremoniellen
Gabe die Untersuchung der ersten Gabe, mit der ein Gabentausch begonnen wird.

Im Rahmen seiner Untersuchung des melanesischen Kula beschreibt Marcel
Mauss, wie der Eintritt in den Gabentausch fiir die teilnehmenden Stimme von
feststehenden Ritualen und durch das Ziel geprigt ist, den anderen fiir die Eta-
blierung einer Verbindung zu gewinnen. Zu diesem Zweck wird ein Bittgeschenk
angeboten, eine Schmeichelei, die, da die Gefahr einer Zuriickweisung droht,
ein auflerordentliches Wagnis darstellt. Die Annahme dieses Bittgeschenkes ex-
poniert auch den Empfinger, der dadurch in das System der Gabe eintritt und
dessen Regeln akzeptiert:

»Eine dieser Gaben annehmen heifst, seine Bereitschaft zu zeigen, in das Spiel ein-
zutreten und darin zu bleiben. [..] Wenn man es in Empfang nimmt, verpflichtet
man sich, das vaga zu geben, die erste gewiinschte Gabe« (Mauss, 1990, 67).

Gelingt dieses Eroffnungsgeschenk, so gilt die Partnerschaft als verbindlich ge-
schlossen und besiegelt. Dieser Moment und die Tatsache, dass eine Ablehnung
eine Entscheidung gegen die Partnerschaft und fir den Konflikt bedeuten wiirde,
sind zentrale Ausgangspunkte fiir die These von Hénaff:

»Die zeremonielle Gabe ist vorallem ein Verfahren der gegenseitigen 6ffentlichen
Anerkennung zwischen Gruppe in den traditionellen Gesellschaften, insbesonde-
re in den Gesellschaften ohne staatliche Strukturen« (Hénaff, 2014, 63).

In der ersten Begegnung und der dabei getroffenen Entscheidung fiir den Aus-
tausch von Gaben liegt weit mehr als nur eine oberflichliche Hoflichkeit. Vielmehr
wird hier das Wesen der Beziehung zwischen den beiden Interaktionspartnern
(Individuen, Gruppen, Clans oder ganze Stimme) bestimmt und reguliert. Aus
dem auf den Gabenkreislauf bezogenen Dreischritt Geben — Nehmen — Erwidern wird
in Bezug auf die Vorginge zwischen den Partnern ein Dreischritt des Identifizie-
rens — Akzeptierens — Ehrens (Hénaff, 2014, 64). Die Wahl des richtigen Geschenks
weist den Geber als jemanden aus, der mit den Regeln vertraut ist und weif3, wie
sich mithilfe der Gabe Héflichkeit und Respekt ausdriicken lassen. Die Unsicher-
heit iiber die Sozialisation und die Intentionen des Gegeniibers wird mithilfe des
Gabentausches reduziert. Damit wird die Bereitschaft signalisiert, einen impli-
ziten Vertrag einzugehen und dessen Regeln anzuerkennen. Die ausgetauschten
Geschenke werden zum Pfand fir die Giiltigkeit der Anerkennungsbeziehung, die
auch tiber den Moment des physischen Austausches hinaus bestehen bleibt:

»Die geschenkten Giiter haben dabei vor allem einen symbolischen Wert: Von der
Seite des Gebers — ob Gruppe oder Individuum, stellen sie ein Pfand und Substi-
tut seiner Selbst, genaugenommen, das Selbst als solches dar. Dieser Punkt ist
wesentlich, da der ganze Einsatz in diesem Engagement, dieser Herausforderung

12.02.2026, 17:08:37.

89


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

der Allianz selbst liegt: in dem Risiko, sich durch das zu binden, was man sich ge-
genseitig schenkt. Das, und das allein ist es, was den unschitzbaren Wert der ge-
gebenen Sache ausmacht. Sie ist Zeugnis des geschlossenen Paktes, sie bestatigt
die gewahrte Anerkennung« (Hénaff, 2009, 84).

Fir Hénaff beinhaltet der Begriff der Anerkennung dabei zwei zentrale Aspekte.
Zunichst bedeutet anerkennen identifizieren. Der andere wird als einem gleich
oder ungleich erkannt und wahrgenommen (Hénaff, 2009, 203). In der Regel
schlieft sich dann in einem zweiten Schritt die Frage an, ob der als gleich oder
ungleich identifizierte Gegeniiber akzeptiert wird, was mit Respekt und bisweilen so-
gar mit Formen der Ehrung oder Huldigung einhergeht (ebd.). Fiir den Prozess des
Anerkennens reichen, so Hénaffs Lesart der Gabe, blof3e freundschaftliche Begeg-
nungen und korperliche Gesten nicht aus. Vielmehr wird etwas gebraucht, was
die Akzeptanz fiir einander, den Respekt voreinander und die darauf beruhende
Anerkennung verbrieft und symbolisch reprisentiert (ebd., 206f.).

8.1.2 Die Gabe als Symbol der Anerkennung

Die reprisentative Bedeutung, die der gegebenen Sache im Gabentausch zu-
kommt, ist dabei kein Merkmal vermeintlich »archaischer« Volker. Das bereits
eingefiihrte Beispiel der in antiken Gesellschaften zerbrochenen Gegenstinde, die
als symbolisches Unterpfand die gegenseitige Verpflichtung zur Gastfreundschaft
standen, macht dies klar. Beide Teile konnen wie die »Eigenheit des Selbst und
die Fremdheit des Anderen« (Hénaff, 2014, 65) zusammengefiigt und darauthin
als Einheit wahrgenommen werden.

Die gegenseitige Gabe wird damit zu einer Geste der Anerkennung des an-
deren (als menschliches Wesen, als Vertragspartner, als vertrauenswiirdiger In-
teraktionspartner etc.), die in der gegenstindlichen Form einer dritten Sache aus-
gedriickt wird, einer Sache »die vom Selbst kommt, fiir das Selbst gilt, von dem
eigenen Sein ausgeht und Zeuge der eingegangenen Verbindung ist« (ebd.). Die-
se Vermittlung der gegenseitigen Anerkennung mithilfe eines Gegenstandes ist
dabei, ebenso wie der klassische Markttausch, ein spezifisch menschliches Vor-
gehen. Nur Menschen sichern die beiden Dreischritte Geben — Nehmen — Erwidern
und Identifizieren — Akzeptieren — Ehren durch einen Gegenstand als Unterpfand ab.
Nur zwischen Menschen ist die symbolische Absicherung einer Beziehung, deren
Entwicklung sich auf der zwischenmenschlichen Ebene abspielt, durch einen Ge-
genstand denkbar. Einen besonderen Ausdruck dieser menschlichen Kultur sieht
Hénaff in der aus dem Inzestverbot resultierenden Gabe der Frauen eines Stam-
mes an den anderen. Diese extremste Form der zeremoniellen Gabe war lange
Gegenstand ethnologischer Untersuchungen. Das Inzestverbot wird dabei zu ei-
nem positiven Imperativ der Gegenseitigkeit:

12.02.2026, 17:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Gabe und Anerkennung

»Von Anfang anist das Leben in seinem Reproduktionsprozess in diesem geregel-
ten Tausch gefangen. Man ist menschlich im Hinblick auf dieses Heraustreten aus
der natiirlichen Gruppe der Blutsverwandten, im Hinblick auf eine Anerkennung
und ein Biindnis mit einem Anderen als dem Selbst: Notwendigkeit anzuerken-
nen, was man nicht ist, um zu sein, was man ist« (Hénaff, 2014, 65f.).

Ziel der Gabe ist es, umfassende soziale Interaktionen zwischen den Partnern zu
etablieren und aufrechtzuerhalten.

Am Beispiel der Eroffnungsgaben lisst sich erkennen, welche Wirkungen die
Gabenpraxis auf die beiden an ihr beteiligten Parteien entfaltet. Das in der er-
folgreich praktizierten Erdffnungsgabe vermittelte Wissen um die gegenseitige
Anerkennung iiberwindet die Fremdheit und Ungewissheit des ersten Moments
und erdffnet die Moglichkeit der Schlieffung eines impliziten Vertrages. Indem
beide sich auf die erste Gabe einlassen, signalisieren sie ihre Bereitschaft, Spiel-
regeln zu etablieren und sich daran zu halten. Diese Regeln liegen zunichst im
Ritus selbst begriindet, der den Rahmen fiir eine Verhandlung iiber die Grund-
lagen der kiinftigen friedlichen Begegnung der beiden Gruppen vorgibt (Hénaff,
2014, 66). Die Symbolik der Gabe erdffnet einen Raum und gibt den Parteien
eine Sprache, um sich tiber die Notwendigkeit der Begrenzung der eigenen Frei-
heit zugunsten des Biindnisses auszutauschen. In den betrachteten vorstaatlichen
Gemeinschaften ist es der Gabentausch, der das Verfahren vorgibt, mit dessen
Hilfe die Begegnung zwischen fremden Stimmen erfolgreich verlaufen kann. Der
Gabentausch und die durch ihn vermittelte Anerkennung werden somit zu sym-
bolischen diplomatischen Regeln, die eine Anniherung, ein Sich-Vertraut-Machen
von autonomen, einander fremden Gemeinschaften gelingen lassen. Die Fremd-
heit wird aufgelost und an ihre Stelle tritt Wissen iiber den anderen, das ihn als
gleichen, vertrauens- und respektswiirdigen Partner ausweist.

Hénaff eroffnet mit dieser Interpretation eine genuin politische Dimension
des Gabentausches.

8.1.3 Die politische Bedeutung der Gabe

Indem die Riten des Gabentausches 6ffentlich die Anerkennung fiir den vormals
fremden anderen manifestieren, erdffnet sich die Maoglichkeit einer friedlichen,
geregelten Kooperation der Einzelnen, Gruppen, Clans und Stimme.

Die menschliche Fahigkeit zur Etablierung von Verfahren der Regelfindung,
wie es der Gabentausch darstellt, resultiert im Falle eines erfolgreichen Gabentau-
sches in einer Verbindung zwischen Individuen und Gruppen. Die Ausgestaltung
dieser Verbindung wird durch eine politische Ordnung gesichert, die der Gaben-
tausch etabliert und absichert. Soziale Hierarchien, Austauschverhiltnisse und
der Umgang miteinander werden in den verpflichtend wiederkehrenden rituellen

12.02.2026, 17:08:37.

91


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Festen reproduziert. Die Gabe ist dabei ein Substitut fir den Geber, ein Pfand
fiir dessen Verlisslichkeit, auch dann, wenn die Interaktionspartner zwischen den
Riten ortlich voneinander getrennt sind:

»Es geniligt zu verstehen, dass wir, analog zujedem Spiel, das zwei Partner enthilt,
miteiner Spielstruktur und einem Prinzip der Alternanz zu tun haben. Sich auf das
Spiel einlassen heift, prinzipiell die Verpflichtung der Erwiderung zu akzeptieren
(wie es im Ubrigen bei jedem Austausch von Begriiungen der Fall ist). Es nicht
zu tun heifdt, sich ins Abseits zu begeben« (Hénaff, 2014, 69).

Im Gegensatz zu anderen Ansitzen der Interpretation sind es fiir Hénaff weder
Altruismus noch Moral oder Barmherzigkeit, die eine Gegengabe notwendig ma-
chen. Vielmehr ist es das dem Menschen eigene Streben nach einem Leben in
der Gemeinschaft, nach Teilhabe, die ihn dazu bringt, sich den Regeln zu unter-
werfen und die erhaltene Gabe zu erwidern (ebd.). Indem sich die Gruppen auf
das Spiel einlassen und die Gaben akzeptieren, treten sie in den Dreischritt aus
Geben — Nehmen — Erwidern ein und schliefRen einen impliziten Vertrag, der durch
die Gaben vermittelt, etabliert und regelmif3ig erneuert wird. Hénaff spricht von
diesem Vertrag als einem Abkommen zu »eine[r] Art bewaffneten Frieden« (ebd.,
70), der keinen umfassenden Konsens oder die Uberwindung aller Konflikte dar-
stellt, sondern die Anerkennung des Gegeniibers als Interaktionspartner, mit dem
verniinftigerweise ein Auskommen gefunden werden muss. Dies zeigt sich beson-
ders in den mithevoll vorgebrachten Eréffnungsgeschenken, deren Ablehnung das
immer prisente Konfliktpotential zum Ausbruch bringen wiirde. Hénaff macht
diese Beziehung nochmals mithilfe einer Neuformulierung des Dreischritts Geben
— Nehmen — Erwidern klar, der sich auf der politischen Ebene zu Anbieten — Verfiih-
ren — Binden wandelt. Im Risiko des Er6ffnungsgeschenkes wagt der Geber eine
Wette, fordert den anderen zur Antwort heraus, mit der dieser seinerseits das
Risiko eingeht, der angebotenen Gabe Vertrauen entgegenzubringen und eine
Beziehung einzugehen:

»Die Beziehung ist von vorneherein agonal. Wir kdnnen daher sagen, dass die ge-
genseitige zeremonielle Gabe das Dilemma des Gefangenen [..] auf besonders
elegante Weise in Angriff nimmtund |6st. Der Geber wettet auf das Vertrauen und
erhaltes durch die Erwiderung des Anderen, die unter der Garantie der angebote-
nen Dinge erfolgt. [..] Kurz, die gegenseitige zeremonielle Gabe ilbernimmt und
beseitigt einen latenten Konflikt. Sie ist die Alternative zum Krieg, da sie den Un-
bekannten oder potentiellen Feind in einen Verblindeten verwandelt [..]« (Hénaff,
2014, 70).

Die Verhinderung des Ausbruchs des Konfliktes ist jedoch nicht, wie es beispiels-
weise Ricoeur vorschligt (siehe Abschnitt 8.2.), als wahrhaftiger Friedenszustand

12.02.2026, 17:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Gabe und Anerkennung

zu verstehen, sondern als ebenjener bewaffnete Frieden, der mithilfe der Rituale des
Gabentausches stabil gehalten werden muss (ebd.).

Die zeremonielle Gabe, die Hénaff in den Mittelpunkt seiner Untersuchungen
stellt, ist eine Lesart, die auf eben jene Grundlagen des friedlichen Zusammen-
lebens von Individuen und Gemeinschaften rekurriert, die Mauss als die Felsen
bezeichnet, auf denen die Gesellschaften ruhen. In der Gabe wird die Anerken-
nung verhandelt, die jeder funktionierenden sozialen Beziehung inhirent ist — die
Anerkennung des Gegeniibers als Triger von Wiirde, als ein zu respektierendes
Wesen (Hénaff, 2014,71). Indem die zeremonielle Gabe als Vermittler dieser An-
erkennung erkannt wird, gelangt die fundamentale Bedeutung der Anerkennung
fir menschliche Gesellschaften ins Bewusstsein der die Gabe praktizierenden
Menschen und des aufmerksamen Beobachters. Erst durch die Gabe entsteht fiir
Hénaff jener 6ffentliche Raum (ebd.), in dem politische Beziehungen willentlich
angebahnt, soziale Regeln verhandelt und verpflichtende Rahmenbedingungen
beschlossen werden kénnen. Das Ergebnis ist ein soziales Band, das auf der in-
stitutionellen und auf der individuellen Ebene entsteht und reproduziert wird
(Hénaff, 2009, 594f.).

8.2 Paul Ricoeur: Gabe und Friedenszustande

Obwohl Hénaff die Anerkennung ins Zentrum seiner Uberlegungen zur Gabe
stellt, macht er selbst deutlich, dass es sich dabei nicht um die Form der Anerken-
nung handelt, die im Anschluss an die Jenaer Schriften Georg Wilhelm Friedrich
Hegels als Grundlage fiir die Entwicklung von Gemeinschaften interpretiert wird
(vgl. Hénaff, 2009, 594f.).> Hénaff richtet seine Aufmerksambkeit explizit nicht auf
den Entwicklungsprozess des Individuums in der Auseinandersetzung mit ande-
ren. Stattdessen versteht er Anerkennung allgemeiner als die Anerkennung des
Gegeniibers als Interaktionspartner (ebd.). Ausgehend von Hénaffs Interpretati-
on der Gabe versucht Paul Ricoeur in seinem Buch Wege der Anerkennung (Ricoeur,
2006), die Gabe als Mechanismus der gegenseitigen Anerkennung explizit mit
dem Hegel'schen Kampf um Anerkennung ins Gesprich zu bringen. Im dritten
Teil seines Buches kniipft Ricoeur an Hegels Bild des im Naturzustand ausgetra-
genen gewaltsamen Kampfes an. Dieses Bild wird im Folgenden skizzenartig und
ohne Anspruch auf Vollstindigkeit so weit nachvollzogen, wie es notwendig ist,
um Ricoeurs Interpretation der Gabe zu verstehen.

2 Vgl. fiireine an Hegel orientierte Lesart unter anderem Honneth, 1992, Kuch, 2013, Siep, 2009,
Siep, 2014.

12.02.2026, 17:08:37.

93


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Teil Il: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

8.2.1 Hegels Idee des Kampfes um Anerkennung

Hegel kniipft in seiner Konzipierung des Naturzustandes an Thomas Hobbes an,
widerspricht aber dessen anthropologischer Primisse des atomistischen Indivi-
dualismus, indem er den Menschen als ein nach Gemeinschaft strebendes Wesen
versteht. Aufbauend auf dieser Primisse und der in der familidren Liebesbezie-
hung begriindeten ersten Anerkennungserfahrung des Individuums ist es Hegel
moglich, den Hobbes’schen Naturzustand neu zu deuten.

Der Kampf im Naturzustand entziindet sich an der Inbesitznahme eines Stii-
ckes Land durch eine der in diesem Zustand lebenden Parteien, die damit die
anderen Parteien ausschlief3t. Hierin kommt eine fundamentale Missachtung der
anderen, ihrer Freiheit, ihrer Interessen und Bediirfnisse zum Ausdruck. Auf die
Inbesitznahme folgt in der Hegel’schen Denkfigur eine Spirale aus abwechselnden
Racheakten, die in einem Kampf auf Leben und Tod enden. In diesem Kampf, so
die Schlussfolgerung bei Hegel, erkennen die Subjekte schlieflich, dass sie und
ihr Gegeniiber mit Rechten ausgestattete Personen sind:

»In der wechselseitigen Wahrnehmung ihrer Sterblichkeit entdecken die mitein-
ander kimpfenden Subjekte, daf? sie sich vorgingig bereits in ihren grundsatzli-
chen Rechten anerkannt und damit die soziale Grundlage fiir ein intersubjektiv
verbindliches Rechtsverhiltnis implizit schon geschaffen haben« (Honneth, 1992,
81).

Mit dieser unmittelbaren wechselseitigen Anerkennung der Subjekte im Kampf
auf Leben und Tod ist das Fundament fiir das »Reich des Gesetzes« (Ricoeur,
2006, 231) gelegt und die Anerkennung hat damit den Weg fiir die Entwicklung
eines Zusammenlebens gebahnt, die im »Konstituieren des allgemeinen Willens«
(Hegel, 1969, 263) gipfelt, der Entstehung des Staates (Ricoeur, 2006, 231f.). In der
(wenn auch minimalen) Anerkennung des anderen im Naturzustand ist bereits
ein gewisses Maf an individueller Selbstbeschrinkung gegeben, die Hegel als
implizite Form des Rechtsbewusstseins deutet (Honneth, 1992, 73).

8.2.2 Die Rolle der Gabe im Kampf um Anerkennung

Welche Verbindung sieht Ricoeur nun zwischen dem Hegel’schen Kampf um An-
erkennung und dem Phinomen der Gabe? Ihn treibt die Frage um, wie der Kon-
flikt beendet werden kann, der durch die Gewalt der Inbesitznahme des Landes
ausgelost und von den folgenden Racheakten angefeuert wurde. Hegels Jenaer Lo-
sungsvorschlag hilt Ricoeur insofern fur gegliickt, als er normative Fihigkeiten
der Individuen, wie die Entwicklung von Selbstvertrauen, Achtung und Selbstach-
tung, in den Blick nimmt (Ricoeur 2006, 103). Die Frage nach der Anerkennung

12.02.2026, 17:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Gabe und Anerkennung

selbst bleibt, so Ricoeur, in Hegels Schriften jedoch »ein Stiick weit geheimnisvoll«
(Ricoeur, 2006, 272).

Dass die Frage, wann sich ein Subjekt fiir wirklich anerkannt hilt (womit
der Konflikt beendet werden konnte), bis zum Schluss nicht eindeutig beantwor-
tet wird und somit aufgrund der Konfliktlastigkeit des gesamten Prozesses eine
Spirale des Negativen droht, 16st in Ricoeur Unbehagen aus und motiviert ihn
zur Suche nach Momenten im Kampf, die Zuversicht rechtfertigen; eine Suche,
die ihn mit dem Gabentausch und Hénaffs Idee in Berithrung bringt, dass im
Gabentausch konkrete Anerkennung vermittelt wird.

Diese Erkenntnis wird zum Kern seines eigenen Ansatzes und seiner These,
wonach die Alternative zum Kampf in befriedeten Erfahrungen wechselseitiger
Anerkennung gesucht werden muss. Eine solche befriedete Anerkennungserfah-
rung hofft er in den symbolischen Vermittlungen der Gabe zu finden (ebd., 274).
Ricoeur selbst erkennt allerdings, dass es sich dabei weniger um eine echte Al-
ternative als vielmehr um einen Hoffnungsschimmer handeln kénne:

»Die Erfahrungen befriedeter Anerkennung kénnen eine Losung der Ratlosigkeit
vor dem Begriff Kampf nicht ersetzen, noch weniger eine Lésung der in Frage
stehenden Konflikte. Die GewifRheit, die mit den Friedenszustidnden einhergeht,
schenkt uns vielmehr eine Bestatigung dafiir, daf die moralische Motivation der
Kampfe um Anerkennung keine Tauschung ist. Deshalb kann es sich auch nur um
Waffenstillstinde, Aufheiterungen, man konnte sagen: Lichtungen handeln, wo
der Sinn der Aktion mit dem Stempel der angemessenen Handlung aus den Nebeln
des Zweifel tritt« (Ricoeur, 2006, 274).

Diese These fithrt zum Vorhaben der Kopplung der Idee des Kampfes um Anerken-
nung mit sogenannten Friedenszustinden, wie sie beispielsweise der franzosische
Soziologe Luc Boltanski im zweiten Teil seines Werkes LAmour et la Justice comme
compétences (Boltanski, 1990) als Agape einfiihrt. Die Leistung der Verbindung liegt
dabei im Gabentausch, der ebenjene »befriedeten Erfahrungen wechselseitiger
Anerkennung« (Ricoeur, 2006, 274) zu ermdglichen scheint.

Um zu verstehen, wie die im Gabentausch erfahrene Anerkennung zu die-
sen Friedenszustinden der Agape fithrt, muss zunichst geklirt werden, was sich
hinter dieser Vorstellung konkret verbirgt.

8.2.3 Die Idee vom Friedenzustand Agape

Dass Ricoeur die von ihm angestrebte Erfahrung von Momenten jenseits des
Konfliktes nicht einfach als Friedenszustand bezeichnet, sondern Boltanski folgt
und von Agape spricht, hat bedeutende Implikationen fir die Art von Lichtun-
gen und Friedenserfahrungen im Konflikt, die gesucht werden: Von Agape zu
sprechen bedeutet, einen Begriff der wechselseitigen und uneigenniitzigen Lie-

12.02.2026, 17:08:37.

95


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

be einzufithren. Ricoeur unterscheidet diesen vom Begrift der Philia, die er im
aristotelischen Sinne interpretiert, und von dem des Eros, den er von Platon aus-
gehend versteht. Wihrend die Philia der Reziprozitit bedarf (Aristoteles widmet
sich diesem Umstand im Freundschaftskapitel der Nikomachischen Ethik), wird der
platonische Eros von einem Gefithl der Entbehrung getrieben. Beides ist der Aga-
pe fremd, die keine Gegenseitigkeit und kein Gefiihl der Entbehrung kennt, die
angetrieben wird vom Bediirfnis zu geben, ohne im Gegenzug zu bekommen (vgl.
Ricoeur, 2006, 276f.).

Ebenso grenzt sich die Agape vom Riickgriff auf die Gerechtigkeit ab. Diese
ist, so Ricoeur, kein gangbarer Weg zur Uberwindung des Konfliktes, da sie der
Idee der Aquivalenz bedarf:

»Gerechtigkeit ist keine erschopfende Antwort auf die Frage, wie der von Gewalt
erzeugte und von der Rache wiederentziindete Streit zu beenden ist. Gerechtig-
keit auf die Idee der Aquivalenz zu beziehen, trigt angesichts der Vielzahl| von Le-
gitimierungsprinzipien [..] den Keim zu neuen Konflikten in sich« (Ricoeur, 2006,
276).

Im Gegensatz zur Gerechtigkeit, die im Nachhinein als Ausgleich fiir eine in der
Vergangenheit entstandene Ungerechtigkeit hergestellt werden muss, fokussiert
sich die Agape auf die Gegenwart, lehnt Berechnung ab und zeichnet sich durch
eine gewisse Sorg- und Achtlosigkeit und die Fihigkeit des Ziehenlassens aus
(Bogusz, 2010, 62).

Ricoeur erklirt diese Sorglosigkeit mit der Ablehnung der Gegenseitigkeit, die
zur Ablehnung des Urteils fithrt® und damit zum Verschwinden des Kalkiils und
der Sorge. Die Agape lehrt die Fihigkeit, Krinkungen zu vergessen, ohne die-
se beiseitezuschieben oder zu verdringen, sondern, »nach einem Wort Hannah
Arendts iiber das Verzeihen, sie stehen zu lassen« (Ricoeur, 2006, 277). Als be-
rithmtesten Vertreter der Agape stellt Ricoeur Dostojewskis Fiirst Myschkin vor.
Dieser besitze ein »verbliiffendes Verstandnis fiir Situationen« und sei deshalb
tiberall dort, »wo es Streit und Protest gibt: Sein Handeln ist jeweils angemessen,
ohne den Umweg iiber die allgemeine Regel zu nehmen« (ebd., 281).

Welchen Status hat diese iibermenschlich, ja paradiesisch wirkende Vorstel-
lung der Agape? Handelt es sich dabei um ein Modell von menschlichen Hand-
lungen, die so tatsichlich vorkommen? Oder ist die Agape im besten Fall eine
Utopie und im schlechtesten eine Tiuschung (vgl. ebd., 278 und Boltanski, 1990)?

Wie lasst sich die Verwirklichung einer uneigenniitzigen Liebe denken, »der
das Begehren fremd ist, weil sie nichts entbehrt« und die nur ein Begehren hat,

3 Ricoeur verweist hier auf die Bibel: »Richtet nicht, auf daf ihr nicht gerichtet werdet«, Mat-
thaus 7:1 (Ricoeur, 2006, 27).

12.02.2026, 17:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Gabe und Anerkennung

»zu geben, [denn] das ist der Ausdruck ihrer Grofherzigkeit« (Ricoeur, 2006,
280)?

Hier kommt die Gabe ins Spiel, die als Reprisentantin der Agape in der echten
Welt verstanden wird:

»Was auch immer die archaischen Urspriinge der Okonomie der Gabe sein mégen,
die Gabe ist in unseren Cesellschaften, die ansonsten von der Warenékonomie
beherrscht werden und wo alles seinen Preis hat, noch prasent, aber gesellschaft-
lichen Codices unterworfen, die die Beziehung zwischen Gabe und Gegengabe re-
geln« (Ricoeur, 2006, 281).

Diese gesellschaftlichen Codices fithren zu einer Wahrnehmung der Gegengabe
als verpflichtend, wihrend die Agape keine Gegengabe kennt und jede Gabe als
fiir sich stehende Geste wahrnimmt. Ricoeurs Interpretation der Gabe als Aus-
druck der Agape muss also die verpflichtende Gegenseitigkeit ablehnen und den
Dreischritt Geben — Nehmen — Erwidern verneinen. Den Gebern in der Agape muss
die Gegengabe fremd sein, sodass sie bei der ersten Gabe stehen bleiben. Wie
dieser Paradigmenwechsel von der Gegenseitigkeit zur Wechselseitigkeit zu ver-
stehen ist und wie Ricoeurs Modell einer wechselseitigen Gabe aussieht, wird im
Folgenden erarbeitet.

8.2.4 Von der gegenseitigen zur wechselseitigen Gabe

Um die Gabe zu einer Lichtung im Konflikt zu machen, der die Agape und den nach
ihr benannten Friedenszustand selbst in der Situation des Kampfes erahnen lisst,
muss Ricoeur sie als groRziigige Gabe verstehen. Ebenso wie die Agape keine
Gegenseitigkeit kennt, fithrt auch ein Verstindnis der Gabe als gegenseitige Geste
zu einem Konflikt. Wird die Frage nach der Motivation zur Erwiderung mit einer
Verpflichtung beantwortet, zerstort dies die Grofdziigigkeit der ersten Gabe und
entblofit sie als eine vom Kalkiil bestimmte Handlung. Ein Geschenk, das durch
seine Erwiderung anerkannt wird, verliert den Charakter des Geschenks und der
Uneigenniitzigkeit (Ricoeur, 2006, 286). Um diesem Problem der Zerstérung der
GroRziigigkeit durch die Pflicht zur Gegenseitigkeit zu entgehen, schligt Ricoeur
vor, die Ebene der systematischen Beschreibung des Gabentausches zu verlassen
und eine phinomenologische Betrachtung zu wagen. Mit einer Konzentration auf
die konkreten Handlungen der Akteure hofft Ricoeur, die Sphire der Aquivalenz
verlassen zu konnen. Diese Sphire ist vor allem die des modernen Marktes, auf
dem die reine Gegenseitigkeit herrscht und die Bezahlung der wechselseitigen
Verpflichtung der Tauschakteure eine Ende bereitet (ebd., 289).

»Der Markt, kdnnte man sagen, ist Gegenseitigkeit ohne Wechselseitigkeit. So ver-
weist der Markt ex negativo auf die Besonderheit der wechselseitigen Bindungen,

12.02.2026, 17:08:37.

97


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Teil Il: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

die dem Tausch von Gaben innerhalb des Gesamtbereichs der Gegenseitigkeit ei-
gen sind; dank dem Gegensatz zum Markt fallt der Akzent eher auf die Grofher-
zigkeit des ersten Gebenden als auf die Forderung zu erwidern« (Ricoeur, 2006,
289).

Was hat es mit der Wechselseitigkeit auf sich, mit der Ricoeur eine Neubewertung
der Gabe im Kontext der Agape anstrebt? Zunichst bedarf es zum Verstindnis
dieser Neubewertung einer Abkehr von der Deutung der Gabe aus der Perspektive
eines entfernten Beobachters, der die Gesamtheit der Tauschakte der gesellschaft-
lichen Akteure analysiert und interpretiert. Ricoeur verlisst diesen analytischen
Beobachtungsposten und begibt sich auf die Ebene der Akteure. Sein Ziel ist ei-
ne Beschreibung der Beziehungen zwischen den gabentauschenden Akteuren. Auf
dieser Ebene, so hofft er, wird der grofiherzige Charakter jeder einzelnen Gabe be-
wahrt und nicht von der Erkenntnis der systematischen Gegenseitigkeit zerstort.
Indem sich Ricoeur auf diese Perspektive der einzelnen Akteure einlisst, werden
die bereits erarbeiteten Faktoren Zeit und Ungewissheit (siehe Kapitel 3.7) in einer
Weise wirksam, die anderen Untersuchungsweisen fremd bleibt. Das Unwissen
iber die Wahrscheinlichkeit einer Gegengabe und der moglicherweise lange Zeit-
raum bis zu dieser Gegengabe bewahren jeder Gabe ihre Uneigenniitzigkeit. Die
Geber von Eréffnungsgeschenken hoffen im Akt des Gebens noch nicht auf eine
spitere Gegengabe, sondern konzentrieren ihre Bemithungen zunichst darauf,
ihr Gegeniiber von der Annahme ihrer Gabe zu iiberzeugen. Der Fokus liegt dann
nicht auf der Frage nach der Verpflichtung zur Erwiderung, sondern auf dem
Warum geben? (ebd., 301).

»Die Bewegung des Gebens ist die Geste, mit der der ganze Prozef$ beginnt. Die
Crofherzigkeit der Gabe fiihrt nicht bloR zu einer Rickerstattung, die strengge-
nommen die erste Gabe vernichten wiirde, sondern zu so etwas, wie einer Antwort
auf ein Angebot« (Ricoeur, 2006, 301).

Ricoeur schligt deshalb eine neue Sprachregelung vor, die diesen Umstand be-
riicksichtigt und jede Gabe neu bewertet:

»Genaugenommen hat man sich die erste Gabe als Modell der zweiten und die
zweite Gabe als eine Art, wie ich sagen mochte, zweite erste Gabe vorzustellen«
(Ricoeur, 2006, 301).

Die Gegengabe ist damit keine Reaktion auf eine Verpflichtung, sondern eine
Antwort auf den Appell, motiviert durch die Grofziigigkeit der ersten Gabe. Es
handelt sich nicht mehr um eine gegenseitige Befolgung des Dreischritts Geben -
Nehmen — Erwidern, sondern um eine wechselseitige Abfolge von Geben und Emp-
fangen.

12.02.2026, 17:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Gabe und Anerkennung

8.2.5 Gaben und wechselseitige Anerkennung

Durch den Wechsel der Perspektive riickt die Art des Empfangens in den Vor-
dergrund. Indem eine grofRherzige Gabe angenommen wird, wird der Geber als
grofSherzig anerkannt. Ricoeur verweist in diesem Zusammenhang auf die Dop-
pelbedeutung des franzdsischen Wortes reconnaissance: Es steht einerseits fiir die
Anerkennung, andererseits fiir die Dankbarkeit. Im wechselseitigen Gabentausch
erfahren sich die Akteure abwechselnd als in ihrer Grof3herzigkeit anerkannt und
mit bedingungsloser GrofRherzigkeit bedacht. Wo bisher die Pflicht zur Erwi-
derung herrschte, tiberbriickt nun die Dankbarkeit den Abstand zwischen den
Begriffspaaren Geben — Empfangen und Empfangen — Erwidern (Ricoeur, 2006, 303).
Damit erklirt sich auch die Tatsache, dass Gaben nicht mit Preisen versehen
werden kénnen und zwischen den einzelnen Gaben ein zeitlicher Abstand liegen
muss:

»Der Abstand den sie [die Dankbarkeit] zwischen die beiden Paare legt, ist im
Vergleich zur Aquivalenz des Rechtsverhaltnisses, aber auch der des Verkaufs ein
Abstand der Ungenauigkeit. Eine doppelte Ungenauigkeit: hinsichtlich des Werts
und der Zeit. Im Reich der Dankbarkeit sind der Wert der ausgetauschten Ge-
schenke und der Warenpreis inkommensurabel. Das ist der Niederschlag des ohne
Preis* im Austausch von Gaben. Auch fiir die angemessene Frist bis zur Gegengabe
gibt es kein genaues Maf: das ist der Niederschlag der Agape, die nichts erwartet.
Der Abstand zwischen dem Paar geben-empfangen und dem Paar empfangen-
erwidern wird also durch die Dankbarkeit zugleich geschaffen und iiberbriickt«
(Ricoeur, 2006, 303).

Aufgrund der Zugrundelegung eines sehr spezifischen Verstindnisses von Aner-
kennung durch seinen expliziten Bezug auf Hegel und durch die Zielsetzung der
Suche nach Friedenzustinden im Sinne der Agape setzt Ricoeur hohe Anforde-
rungen an den Gabentausch. Um sein Vorhaben erfolgreich zu vollenden, reicht
es nicht aus, einen beliebigen Gabentausch zu finden, in dem Anerkennung ver-
mittelt wird. Vielmehr geht er iiber Hénaff hinaus, indem er nach einer explizit
groflherzigen Gabe sucht, mit der wechselseitige Anerkennung symbolisch ver-
mittelt wird.

Seine Ausgangsfrage Wann kann sich ein Individuum fiir anerkannt halten? beant-
wortet Ricoeur im Sinne der Agape mit dem Verweis auf eine Gabenbeziehung,
in der jede Gabe als erste, groRherzige Gabe in einem wechselseitigen Austausch
von Anerkennung und Dankbarkeit wahrgenommen wird (die Agape kennt keine
Gegenseitigkeit). Eine solche Gabe ist auch im Kontext des Zeremoniellen eine

4 Ricoeur verweist hier auf die besondere Untersuchung von Giitern ohne Preis bei Hénaff,
2009.

12.02.2026, 17:08:37.

99


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Ausnahmeerscheinung, da sich Formen wie der Potlatsch in der Regel nicht von
»der Last potentieller Konflikte trennen [lassen]« (Ricoeur, 2006, 306). Eine Uber-
windung des Kampfes um Anerkennung durch den Gabentausch hatte Ricoeur
bereits zu Beginn der Untersuchung ausgeschlossen und die deutlich bescheide-
nere Hoffnung formuliert, in der befriedeten Erfahrung realer Anerkennung im
Gabentausch Lichtungen zu finden, die er als Momente des Friedens begreift. Diese
Lichtungen sollten angesichts der Furcht vor einem von unendlichem Verlangen
nach Anerkennung angeheizten Kampf fiir Zuversicht sorgen und die Richtigkeit
der »moralischen Motivation des Kampfes« (ebd., 274) bestitigen. Diese Hoft-
nung ist nur zum Teil erfillt worden. Ein generelles Postulat des Gabentausches
als Gegenmodell zum Kampf ist nicht haltbar. Und doch gibt es Gabenformen,
die Anlass zur Zuversicht geben:

»Vielleicht bleibt der Kampf um Anerkennung unendlich: doch die Erfahrung tat-
sichlicher Anerkennung im Austausch von Gaben, vor allem in seiner festlichen
Gestalt, bringen dem Kampf um Anerkennung die Gewiheit, daf} seine Motivati-
on, die ihn vom Machthunger unterscheidet und vor der Faszination schiitzt, we-
der Schein noch eitel ist« (Ricoeur, 2006, 306).

Wenn der Gabentausch sich nur hin und wieder als grofRziigige und wechselseiti-
ge Geste der symbolischen Vermittlung von Anerkennung erweist, bescheinigt er
dem Kampf um Anerkennung die richtige Richtung und wird als befriedete Lichtung
inmitten des Konflikts sichtbar. Die Botschaft der Gabe ist fiir Ricoeur eine hoff-
nungsvolle. Sie macht Hoffnung darauf, dass das Risiko der ersten Gabe gliickt,
dass das Angebot der Anerkennung und des Vertrauens dem Konflikt vorgezogen
wird und dass die Wette auf ein befriedetes Miteinander hin und wieder einmal
gut ausgeht.

12.02.2026, 17:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

