
4. Hier sind Löwen. Die Notwendigkeit 

der Übersetzung 

Katerina Poladjans 2019 erschienener Roman Hier sind Löwen erzählt die Ge

schichte der deutschen Buchrestauratorin Helen Mazavian, die im Rahmen ei

nes wissenschaftlichen Austauschprogramms mit dem Mesrop-Maschtoz-In

stitut für alte Manuskripte1 nach Armenien reist, um dort die traditionelle ar

menische Buchbindetechnik zu erlernen. Helens Vater war Deutscher, den sie 
jedoch nie kennen gelernt hat. Ihre Mutter Sara, von der sie ihren armenischen 
Nachnamen ›Mazavian‹ erhalten hat, wurde in Moskau geboren und spricht 
mit ihrer Tochter Helen Russisch. In Armenien ist Helen auch auf der Suche 
nach Spuren ihrer Familiengeschichte, die durch den Völkermord an den Ar

meniern zu Beginn des 20. Jahrhunderts maßgeblich geprägt wurde. 
Der Roman ist linear aufgebaut: Nach einem sehr kurzen ersten Kapitel 

mit dem Titel ›Hic et nunc‹, in dem sich Helen bereits im Restaurationsraum 
befindet, wird ihre Geschichte im Folgenden chronologisch erzählt. Sie be

ginnt in Istanbul, als Helen bereits auf dem Weg nach Armenien ist, und en

det nach ihrem Aufenthalt in Jerewan. Die Erzählung wird jedoch immer wie

der von Kapiteln unterbrochen, in denen die Fluchtgeschichte von Anahid und 
Hrant erzählt wird. Es ist die Geschichte zweier Personen, die im Kolophon 
einer alten Familienbibel erwähnt werden, die Helen restauriert hat. Famili

enbibeln haben in der armenischen Kultur eine große Bedeutung und in das 
Kolophon werden persönliche Notizen geschrieben: 

Matthäus, Markus, Lukas, Johannes – ich ordnete die herausgelösten Seiten 
zu vier Stapeln. Ein fünfter Stapel bildete die Nachschrift, das Kolophon, das 

1 Eine solche Kooperation besteht tatsächlich zwischen der Staatsbibliothek zu Berlin 
und dem Mesrop-Maschtoz-Institut, siehe Van Winsen 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

in armenischen Handschriften nicht nur Herkunft und Datum der Abschrift 
enthielt, sondern auch Notizen, Widmungen und Fürbitten. (HL, 39) 

Helen reist nach Armenien, um dort Bücher zu restaurieren. Die Sprache 
der Bücher, die sie restauriert, versteht sie nicht, obwohl es die Sprache ihrer 
Großeltern mütterlicherseits war. Mit ihrer Restaurierungsarbeit trägt sie 
zum Erhalt dieser Sprache bei, die sie selbst nicht lernen konnte. Ihre Be

ziehung zu dieser unbekannten – und verlorenen – ›Muttersprache‹ bedarf 
jedoch der Vermittlung durch andere. Auch ihre Bedeutung erschließt sich 
der Protagonistin erst durch die Übersetzungsarbeit anderer: »Sie [Knarik 
Gevorgian] haben sie [die Familienbibel] gesehen. Vor einigen Wochen waren 
Sie in der Werkstatt und haben aus dem Kolophon übersetzt« (HL, 180). Ohne 
diese Arbeit bleibt die Sprache für sie nur in ihrer physischen Erscheinung 
präsent, in dieser besonderen Schrift in den zu restaurierenden Büchern. 

Die Bewahrung der Vergangenheit und der Familiengeschichte geschieht 
vor allem durch jene Bücher. Helen sucht nach ihrer Familie, findet aber nur 
wenige Spuren. Auf der Suche nach Familienmitgliedern wird sie dagegen 
in der restaurierten Bibel fündig. Die handgeschriebenen Familienbibeln 
sind das Gedächtnis vieler Familien, manchmal das letzte Zeugnis, das nach 
dem Exil übriggeblieben ist. Die Bücher, ihre Sprache und Handschrift, sind 
Vermittler der Vergangenheit. Für Helen sind sie auch eine Art Ersatz für ihre 
eigene Familiengeschichte, die voller Lücken ist. So wird die Protagonistin 
auch zur Vermittlerin der Geschichte des Völkermords an den Armenier*in

nen. Die wissenschaftliche Beschäftigung mit dem Roman konzentrierte 
sich bisher vor allem auf seine Rolle in einer transnationalen Postmemory- 
Erinnerungskultur (vgl. Manstetten 2023; siehe auch Prinz 2023). 

Der Titel des Romans taucht als Motiv immer wieder im Text auf. Hier sind 
Löwen ist die deutsche Übersetzung des lateinischen Ausdrucks ›Hic sunt leo

nes‹, der auf alten Landkarten gefährliche oder unerforschte Gebiete bezeich

net, eine Terra incognita. Die erste Erwähnung im Roman stammt von Tarık, 
einem alten Kollegen aus Istanbul: »Was wollen Sie in Anatolien? Hic sunt leo
nes2 schrieb man in alter Zeit an die weißen Flecken einer Landkarte« (HL, 9). 
Helen verwendet den Satz später selbst, als sie sich vorstellt, wie ihre Mutter 
reagieren wird, wenn sie erfährt, dass sie einen Verwandten gefunden hat, ob

wohl sich bereits herausgestellt hat, dass es doch kein Verwandter ist, da Helen 
in das falsche Dorf gegangen war: 

2 Kursive Hervorhebungen in direkten Zitaten sind aus dem Roman übernommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hier sind Löwen. Die Notwendigkeit der Übersetzung 101 

Ich spielte mit dem Gedanken, Sara anzurufen. Ich habe einen armenischen 
Verwandten gefunden, er heißt Hagob, lebt mit seiner alten Mutter in den 
Außenbezirken des Paradieses und freut sich auf deinen Besuch. Sie würde 
ihn sofort in seinem Trainingsanzug und den Lederschlappen vor den Grenz
zaun zur Türkei stellen, im Hintergrund der Ararat. Sie würde ihn filmen, 
wie er nacheinander die armenische, die russische, die türkische, die israe
lische, die amerikanische und die palästinensische Flagge schwenkte. Viel
leicht würde sie ihn auch dazu bringen, etwas zu rufen, Hic sunt leones! (HL, 
102) 

Wie auf alten Landkarten ist Armenien für die Protagonistin sowohl uner

forscht als auch gefährlich. Unerforscht aus persönlicher Sicht, weil sie das 
Land überhaupt nicht kennt, aber auch gefährlich, weil sie nach dem Tod ihres 
Geliebten an der Grenze aus erster Hand von den immer noch bestehenden 
Konflikten erfährt. Der Satz ›Hic sunt leones‹ könnte sich somit auch auf die 
historischen Ereignisse beziehen. 

4.1 Kultur und Sprache als Erinnerung 

4.1.1 Eine Heimat im Namen. Wechselnde Identitäten in der Leerstelle 

Die Protagonistin ist in Deutschland geboren und aufgewachsen, als Tochter 
eines deutschen Vaters, den sie nie kennen gelernt hat, und einer aus Moskau 
stammenden russischen Mutter mit armenischen Wurzeln. In Armenien und 
der Türkei wird sie aufgrund ihres Nachnamens oft als Armenierin wahrge

nommen, auch wenn sie selbst nicht davon überzeugt ist. In Beispiel (1) stellt 
Helen die Behauptung, Armenierin zu sein, in Frage, während sie in Beispiel 
(2) Unsicherheit bezüglich ihrer Identität zeigt. Die Beispiele (3) und (4) spielen 
in der Türkei, (3) an der Grenze zu Armenien und (4) in Ordu. Vielleicht weil sie 
sich auf dem Weg in das Dorf ihrer Vorfahren befindet, in einem Land, in dem 
der Völkermord noch nicht anerkannt wurde, ist sich Helen ihrer Identität si

cherer. In (3) wird die Frage nach ihrer Nationalität nicht direkt gestellt, aber 
die nüchterne Wiederholung des Nachnamens, gefolgt von ›ja‹, wirkt wie ein 
Bekenntnis zu dieser Selbstidentifikation, ähnlich wie in (4), wo sie die kon

krete Frage mit einem Nicken beantwortet: 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

(1) »›Sie wollen Armenisch lernen, das ist gut. Sie sind Armenierin. Aber es ist 
schwierig.‹ ›Armenierin?‹« (HL, 49). 

(2) »›Bist du eine richtige Armenierin?,‹ fragte ich. ›Ich sage ja, es ist idiotisch. 
Bist du eine richtige Deutsche?‹ ›Ich habe keine Ahnung, was ich bin‹« (HL, 
163). 

(3) »›Ihren Pass, bitte.‹ […] ›Mazavian heißen Sie?‹ […] ›Mazavian, ja‹« (HL, 
225). 

(4) »›Ich komme gerade aus Armenien.‹ ›Armenierin, ja?‹ Ich nickte« (HL, 246). 

Auch Helens Mutter Sara spricht kein Armenisch: »›Hat Lilit nie Armenisch 
mit dir gesprochen?,‹ fragte ich. ›Doch, wenn meine Mutter wollte, dass 
ich sie nicht verstehe.‹ Lilit war für Sara immer meine Mutter gewesen. Für 
mich war Sara immer Sara gewesen. Sara Michailowna Mazavian« (HL, 266). 
Sara wird eindeutig als Russischsprachige positioniert, da sie ihre Tochter 
Helen mit ihrem russischen Kurznamen (Lena) anspricht und Helen sie mit 
ihrem russischen Vatersnamen benennt (Michailowna). Diesen Namen trägt 
sie aufgrund der Flucht ihres Vaters, der infolge des Genozids die osmani

sche Schwarzmeerküste verließ und in die Sowjetunion emigrierte, wo er 
umbenannt wurde: 

Meine Mutter spricht von einer Lücke, einer Leerstelle. […] Wissen Sie, 
meine Mutter Sara Michailowna Mazavian, Tochter von Mgrditsch und Lilit 
Mazavian, weiß nicht, über welche verschlungenen Pfade ihre Eltern einst 
nach Moskau gekommen waren. Es ist jedoch bekannt, dass mein Großvater 
Mgrditsch in der Sowjetunion zu Michail umbenannt wurde, weil der Name 
Mgrditsch sich mit der russischen Sprache zu sehr verhakte. (HL, 69–70) 

Diese Leerstelle führt dazu, dass Helens Mutter Sara Armenien als ihre Hei

mat betrachtet, obwohl sie nie dort war und die Sprache nicht spricht: »›Wie 
ist unsere Heimat?‹ ›Unsere Heimat?‹ ›Was sonst? Wie ist sie?‹« (HL, 41). He

lens Mutter Sara ist Künstlerin und setzt sich in ihrer künstlerischen Arbeit 
mit dem Völkermord auseinander. Sie findet es besonders wichtig, dass Helen 
sich auf die Suche nach Familienangehörigen macht und fragt sie immer wie

der danach, wenn sie miteinander telefonieren: »›Hast du schon etwas über 
unsere Verwandten herausgefunden?‹ ›Komm mich besuchen, du könntest je

den Tag den Ararat und die verschollene Verwandtschaft suchen. Ich habe zu 
arbeiten‹« (HL, 41). Im Gespräch mit Ano, einer armenischen Syrerin, die we

gen des Krieges aus Syrien geflohen ist und seit einem Jahr in Jerewan lebt, 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hier sind Löwen. Die Notwendigkeit der Übersetzung 103 

wird Helen auf ihre mangelnden Sprachkenntnisse angesprochen: »›Es ist in 
Ordnung. Der ostarmenische Dialekt ist gewöhnungsbedürftig.‹ ›Was hast du 
in Syrien gesprochen?‹ ›Arabisch und Westarmenisch. Warum sprichst du ei

gentlich kein Armenisch?‹ ›Meine Mutter spricht auch kein Armenisch. Und 
mein Vater ist Deutscher. Ich kenne ihn nicht‹« (HL, 121). Auch wenn die Prot

agonistin hier nicht von einer Muttersprache spricht, bezieht sie sich dennoch 
auf die russische Sprache in Bezug auf ihre Mutter, indem sie diese als Erklä

rung dafür heranzieht, dass sie kein Armenisch spricht. Obwohl die Protago

nistin von ihrer armenischen Identität nicht überzeugt ist, stellt sie kurz nach 
ihrer Ankunft in Jerewan fest, dass ihr Nachname »plötzlich in phonetischer 
Gesellschaft« ist: 

Abovyan. Petrosian. Mazavian. […] Bisher hatte ich ihn getragen wie ein un
passendes Kleidungsstück, wie einen verbeulten Hut, den ich auch zum Es
sen nicht abnahm. […] Dikranian. Abovyan. Petrosian. Mazavian. Ich schloss 
das Fenster. Auf dem runden Holztisch im Wohnzimmer stand eine Schale 
mit Granatäpfeln. Rot wie das Rot in armenischen Handschriften. (HL, 11, 15) 

Die Protagonistin stellt hier die unterschiedlichen armenischen Nachnamen 
neben andere armenische Kulturmerkmale: Granatäpfel und Handschriften. 

Auch wenn sie aufgrund ihres Nachnamens für eine Armenierin gehalten 
wird, wird sie, wenn es um ihre Arbeit geht, eindeutig als Deutsche wahrge

nommen, nicht zuletzt, weil sie offiziell aus Deutschland entsandt wurde: »›Le

von, kümmere dich um unsere Restauratorin aus Deutschland, sie versteht 
doch kein Armenisch, zeig ihr alles,‹ sagte Evelina. […] ›Ich soll dich herum

führen, Restauratorin aus Deutschland‹« (HL, 74–75). Auch ihre Arbeitsmoral 
wird von ihrer armenischen Kollegin als ›deutsch‹ wahrgenommen: »Sie sind 
ein deutsches Ungetüm, Helen, Sie wollen immer nur arbeiten« (HL, 220). Ob

wohl Helen auf der Suche nach ihrer Familiengeschichte ist, wird ihre Identität 
als Deutsche mit einer positiven Vorwärtsbewegung assoziiert: »›Sie sind die 
dritte Restauratorin, die aus Deutschland zu uns kommt.‹ ›Ist das gut?‹ ›Natür

lich ist das gut, es ist schließlich Teil der Vorwärtsbewegung‹« (HL, 18). Wenn 
auch eher anekdotisch, schlägt ihr Kollege Vardan sehr altmodische deutsche 
Vornamen für Helens imaginäre Kinder vor: »›Warum du keine Kinder hast, 
wird man dich hier noch oft fragen,‹ feixte Vardan, als Evelina außer Hörweite 
war, ›du erfindest dir lieber welche, am besten drei Jungs – Fritz, Franz und 
einen winzigen Friedrich‹« (HL, 41). Die Wahl der deutschen Namen zeigt wie

der einmal, dass Helen trotz ihres armenischen Namens und ihrer russischen 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Muttersprache von ihren Kolleg*innen in Armenien eher als Deutsche wahr

genommen wird. 

4.1.2 Kolophon heißt Gedächtnis. Das armenische Alphabet 
als materielle Erinnerung 

Helen reist nach Armenien, um die Technik des armenischen Buchbindens zu 
erlernen. Sie kann die Sprache nicht sprechen – obwohl sie sich während ihres 
Aufenthalts gelegentlich darin übt –, aber sie trägt durch die Restaurierung 
der Bücher dazu bei, alte Spuren dieser Sprache und damit auch dieser Kul

tur zu bewahren. In ihrer Familiengeschichte ist die Sprache verschwunden, 
nach dem Exil in Russland wird nur noch Russisch gesprochen. In vielen Fami

lien wird die Familiengeschichte auch innerhalb der armenischen Bibelhand

schriften bewahrt. Diese Familienbibeln sind ein wichtiger Teil des kulturellen 
Gedächtnisses Ameniens: »Die Menschen haben sich in den Büchern verewigt. 
Gedenkt unser steht in nahezu jedem Kolophon« (HL, 61). Diese Bücher haben 
unzählige Erinnerungen bewahrt: 

›[…] Armenische Handschriften waren Teil der Familie. Haben Sie schon im 
Kolophon gelesen? Hischatakaran nennen wir das Kolophon, übersetzt heißt 
es Gedächtnis.‹ Evelina nahm den Stapel mit der Nachschrift des Buches zur 
Hand. Unmengen von Namen, Zeichen, Wörtern standen klein und eng ge
schrieben untereinander und nebeneinander. (HL, 59) 

Die Menschen haben die Sprache und die Kultur physisch bewahrt, indem sie 
kleine Bibeln immer bei sich trugen. Die Sprache wird in Büchern erhalten, die 
teilweise außerhalb des Landes aufbewahrt werden: 

Bei unserem gemeinsamen Essen hatte Evelina mir von einem armenischen 
Dorf in Georgien erzählt, dort gebe es drei wertvolle Handschriften aus dem 
zwölften Jahrhundert, doch die Dorfbewohner wollten die Bücher nicht aus 
der Hand geben, weil sie fürchteten, dass dann der Fluch über sie käme. Sie 
selbst sei mit Inessa und Ruben in das Dorf gefahren, und sie hätten die Bü
cher vor Ort restauriert, um sie vor dem endgültigen Verfall zu bewahren. 
(HL, 49–50) 

Bücher können aber auch als Bewahrung vor dem »endgültigen Verfall« (HL, 
50) einer Kultur und dem gänzlichen Verschwinden einer solchen betrachtet 
werden: 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hier sind Löwen. Die Notwendigkeit der Übersetzung 105 

Sie sind Deutsche. Sie kennen Heinrich Heine, Sie werden wissen, was Heine 
über Bücher als tragbare Heimat geschrieben hat. Es ging immer um Schutz 
und Abwehr, daher auch der stabile Einband, die Pressung schützte vor In
sekten. In ein fest gepresstes Buch konnten Schädlinge nicht so leicht ein
dringen. Dieses Volk hatte schon immer Angst zu verschwinden. (HL, 62) 

Das Überleben der Kultur wird hier mit der materiellen Existenz der Sprache 
in Büchern verglichen. In ähnlicher Weise ist Helens Beziehung zur Sprache 
sehr physisch mit der Schrift verbunden. So bemerkt sie beim Üben des Al

phabets zum ersten Mal, dass es sie stört, die armenische Sprache nicht zu 
verstehen: 

Bisher hatte es mich nie gestört, an Büchern zu arbeiten, die ich nicht lesen 
konnte. Ich habe Handschriften restauriert, geschrieben in hebräischer, 
lateinischer oder arabischer Schrift, und alle haben mir Geschichten erzählt, 
ohne dass ich die Worte entziffern konnte. Jetzt störte es mich. Es war zehn 
Uhr, vielleicht elf. Ich schaltete mein Telefon aus, setzte mich an den Kü
chentisch und schrieb bis zum Abend – Zeichen für Zeichen – die armenische 
Gebrauchsanweisung für die Mikrowelle ab. Sechsunddreißig Zeichen für 
sechsunddreißig Laute hat das armenische Alphabet, das Mesrop Maschtoz 
Anfang des fünften Jahrhunderts erfunden hatte, damit die Bibel auch 
auf Armenisch gelesen werden konnte. Die Mönche verstanden, was sie 
kopierten, ich jedoch musste jedes Wort der Gebrauchsanweisung mit der 
russischen und der englischen Übersetzung vergleichen, versuchte, Muster 
zu erkennen, suchte Sinn in den Buchstaben, und bald sprachen sie mit mir, 
weil meine Hand sie schrieb. Ich schrieb Levon. Dann schrieb ich լուսին – 
Mond – und բերան – Mund. Աստվածաշունչ – Asdwadzaschuntsch – 
nennen die Armenier die Bibel, Hauch Gottes. (HL, 48–49) 

Die armenische Sprache ist wie ein Original, das nur durch die Übersetzung 
anderer oder durch physische Objekte zugänglich ist. So wie die Menschen ge

storben sind und nur noch auf Fotografien existieren, ist auch die Sprache für 
Helen nur als Memento wahrnehmbar. Helen nimmt daran teil: »Ich restau

riere Geschichte. Ich bewahre Geschichte. Das ist mein Beitrag« (HL, 217). Sie 
kann die Sprache nicht sprechen, also kann sie sie auch nicht durch Sprechen 
am Leben erhalten, aber sie trägt zu deren Erhalt bei, indem sie sie restauriert. 
So sieht es auch ihr Freund Levan, der an der Front im umkämpften Bergka

rabach im Einsatz ist und Helens Arbeit mit seiner militärischen Verteidigung 
des Landes gleichsetzt: »›Du beschäftigst dich mit armenischen Handschrif

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

ten. Auch das ist dieses Land.‹ ›Was ist mit dir?‹ ›Ich kämpfe für mein Land.‹« 
(HL, 85). 

Innerhalb des Romans gibt es eine Binnenerzählung, die von einer exter

nen, allwissenden Erzählinstanz vermittelt wird – im Gegensatz zur Haupt

erzählung, in der Helen als Ich-Erzählerin fungiert. Es ist die Geschichte der 
jungen Armenier Anahid und Hrant, die 1915 an der Schwarzmeerküste auf der 
Flucht sind. Innerhalb der Haupterzählung findet Helen Spuren dieser Bin

nenerzählung in der Bibel, die sie am Matenadaran repariert: »Da steht, Hrant 
will nicht aufwachen, mach, dass er aufwacht. Ein Gebet« (HL, 59). Das erfährt He

len dank Evelina Stepanowna, die für sie übersetzt. Der Ursprung dieser Ge

schichte ist allerdings unklar. Es könnte sich um die ›reale‹ Fluchterfahrung 
von Anahid und Hrant handeln, die diese Bibel auf der Flucht bei sich hatten, 
sozusagen eine reale Geschichte innerhalb der Diegese, oder aber um eine Fik

tion, die Helen erfindet, nachdem sie diese Spuren in der Bibel gefunden hat. 
Für beides finden sich im Text jedoch keine Anhaltspunkte. 

Diese Geschichte hat in der Diegese eine doppelte Erinnerungsfunktion: 
Erstens wird eine Geschichte erzählt, die nicht vollständig aufgeschrieben 
werden konnte – die Kinder waren auf der Flucht, es bleibt nur die Bibel 
–, zweitens wird diese Geschichte anstelle der eigenen Familiengeschichte 
erzählt, weil Helens eigene Familiengeschichte unzugänglich bleibt. Katerina 
Poladjan sagt, sie habe diese Geschichte aus der Perspektive des Mädchens 
Anahid geschrieben, um Distanz zu wahren (vgl. »Interviews: ›Hätte ich diesen 
Roman in Armenien geschrieben, wäre es ein anderes Buch geworden‹« o.J., 
o. S.). Distanz wird auch dadurch gewahrt, dass die Geschichte auf Deutsch 
geschrieben ist und nicht in der Sprache der Menschen, deren Leben erzählt 
wird. Auch in diesem Sinne ist der Text eine Übersetzung, weil die Geschichte 
damals nicht aufgeschrieben werden konnte oder nur in kleinsten Spuren er

halten ist. So ist dieses Original in deutscher Sprache entstanden. Gleichzeitig 
findet eine Reterritorialisierung der deutschen Sprache statt, die hier zum 
Überleben der armenischen Erinnerung beiträgt. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hier sind Löwen. Die Notwendigkeit der Übersetzung 107 

4.2 Zwischen Verstehen und Nicht-Verstehen. Der Zugang zum 
Anderen im mehrsprachigen Kontext 

4.2.1 »Das englische Wort für Unmerkwürdigkeit fiel mir nicht ein«. 
Exkludierte Mehrsprachigkeit und sprachliche Übersetzung 

Da Helen kein Armenisch spricht, sind die Menschen in Armenien auf ande

re Sprachen angewiesen, um mit ihr kommunizieren zu können. Dasselbe gilt 
außerhalb Armeniens: Wenn die Protagonistin in die Türkei reist, werden an

dere Sprachen verwendet. In vielen Fällen wird die Sprache, in der kommuni

ziert wird, einfach von der Ich-Erzählerin benannt. Dies ist vor allem bei Rus

sisch der Fall. Da Russisch die Lingua franca der Sowjetunion war, wird es auch 
heute noch von vielen Menschen in Armenien als Fremdsprache gesprochen 
(vgl. Comrie 1981, 32).3 So hat Helen durch ihre Muttersprache Zugang zu vie

len Menschen im Land, mit denen sie sich auf Russisch unterhalten kann. Die 
exkludierte Mehrsprachigkeit zeigt sich darin, dass Russisch in der Erzählung 
erwähnt wird, ohne im Text sichtbar zu sein. Darauf wird in der Erzählung 
immer wieder Bezug genommen: 

(5) »›Helene4 Mazavian? Mein Name ist Levon Petrosian, willkommen in Jere

wan‹, sagte der Mann auf Russisch« (HL, 10). 
(6) »›Dikranian, hörst du mir zu?,‹ rief er ärgerlich auf Russisch« (HL, 15). 
(7) »›Ich heiße Hagob, kommen Sie herein‹, sagte er auf Russisch« (HL, 100). 
(8) »Ein dicker Mann in Freizeitkleidung und einer Grillschürze über dem 

Parka erschien. Er streifte seine Handschuhe ab und begrüßte mich auf 
Russisch, dann verhandelten die Herren unter sich, und ich betrachtete 
den Wandkalender« (HL, 106). 

Manchmal wird die gesprochene Sprache aber gar nicht erwähnt, und ist nur 
dem Kontext zu entnehmen. So telefoniert Helen kurz mit einem Kind in Russ

land. Das Kind sagt ›Hallo‹ vermutlich auf Russisch (kyr. ›aлло‹, lat. ›allo‹) und 
nicht auf Deutsch: 

3 2016 sprachen 58,6 % der Armenier Russisch als Erst- oder Fremdsprache (vgl. Feuers
tack 2018, o. S.). 

4 So wird der Name an dieser Stelle im Roman geschrieben, vermutlich um die Auss
prache der Figur wiederzugeben. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Ich wählte die Vorwahl für Russland und versuchte es damit erneut. Nach 
dem dritten Freizeichen meldete sich ein Kind. Ich legte auf und rief wieder 
an. Es meldete sich wieder das Kind. Es sagte ›hallo‹, aber es sagte es so, als 
wäre es intensiv beschäftigt, mit einer Fernsehserie zum Beispiel oder dem 
Sortieren von Fußballsammelkarten. ›Wer bist du,‹ fragte ich und das Kind 
sagte, ›Mischa – und wer bist du?‹ (HL, 189) 

Der Kontext deutet nicht nur auf die gesprochene Sprache hin, sondern auch 
auf die Herkunft der Person. 

Die russische Sprache bewegt sich in der Erzählung an der Grenze zwi

schen exkludierter und latenter Mehrsprachigkeit. Als Helen in Jerewan 
ankommt, stellt sich ihre Kollegin vom Metanadaran folgendermaßen vor: 
»Herzlich willkommen, Helen, ich bin Evelina Stepanowna Petrosian« (HL, 13). 
Die Verwendung des vollständigen Namens mit Vornamen, Vatersnamen und 
Nachnamen deutet darauf hin, dass dieser Dialog auf Russisch geführt wird. 
Im Russischen wird die formelle Anrede wie etwa bei Kolleg*innen mit dem 
Patronym (russ. kyr. ›отчество‹, lat. ›otchestvo‹) aufgebaut. Bei Frauen wird 
der Name des Vaters mit dem Suffix ›-yevna‹, ›-ovna‹ oder ›-ichna‹ aufgebaut 
(vgl. Yegorov 2017, o.S). Der Sohn hingegen stellt sich ohne patronymischen 
Namen vor: »Helene Mazavian? Mein Name ist Levon Petrosian, willkommen 
in Jerewan« (HL, 9). Dieser Unterschied hängt möglicherweise mit der sowje

tischen Sozialisation der älteren Evelina zusammen, während ihr Sohn Levon 
Russisch nur als Fremdsprache gelernt hat. In diesem Ausschnitt steht Helen 
am Eingang des Matenadaran und wartet auf die Erlaubnis der Polizisten das 
Gebäude zu betreten. Da ein Polizist sie fragt, ob sie kein Armenisch spreche, 
ist bereits klar, dass der Polizist sie nicht auf Armenisch angesprochen hat. 
Auch hier ist der Name ihrer Kollegin ausschlaggebend für die Bestimmung 
der Sprache im Dialog: 

Am Personaleingang vier Polizisten, zwei waren mit Laubfegen beschäftigt, 
einer las Zeitung, der vierte widmete sich meiner Ankunft. Ich reichte ihm 
meinen Pass. ›Mazavian?‹ ›Ist das ein Name, der häufig vorkommt?‹ ›Nein. 
Aber es gibt ihn. Armenierin?‹ ›Meine Mutter.‹ ›Sie sprechen kein Arme

nisch?‹ ›Ich bedaure, nein.‹ ›Weshalb sind Sie hier?‹ ›Ich bin Buchrestau
ratorin. Ein wissenschaftliches Austauschprogramm. Evelina Stepanowna 
erwartet mich.‹ (HL, 17) 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hier sind Löwen. Die Notwendigkeit der Übersetzung 109 

Kurz darauf spricht Helen mit Levon, wobei sie noch die formelle Anrede (›Ih

re Mutter‹) mit Vornamen und Vatersnamen verwendet: »Mesrop Maschtoz 
hat mich bewacht. Und dann ist Ihre Mutter Evelina Stepanowna gekommen« 
(HL, 25). Im Gegensatz dazu wird Evelina in der Erzählung nur mit ihrem Vor

namen genannt. Hier wird Mehrsprachigkeit zunächst exkludiert, obwohl das 
Vorhandensein des Patronyms als latenter Hinweis auf die russische Sprache 
interpretiert werden kann. Manchmal wird die gesprochene Sprache von den 
Figuren auch selbst erwähnt, wie in einer Szene mit Levons Ex-Frau Araik und 
ihrer Tochter Julja. Helen flüstert, weil ihr die Situation komisch vorkommt 
und sie nicht möchte, dass Julja etwas mitbekommt. Darauf antwortet Ara

ik: »Du brauchst nicht zu flüstern. Meine Tochter versteht kein Russisch, und 
mein Vater ist eingeschlafen« (HL, 81). Ähnliches ereignet sich mit Levon nach 
einem Telefonat zwischen Helen und ihrer Mutter Sara, welches im Text nur 
auf Deutsch wiedergegeben wird: »›Wer ist Sara?,‹ fragte Levon. ›Sara ist mei

ne Mutter.‹ ›Du sprichst russisch [sic!] mit ihr.‹ ›Du sprichst auch russisch mit 
mir‹« (HL, 138–139). 

Mit vielen Nebenfiguren unterhält sich Helen nicht auf Russisch, sondern 
auf Englisch. In Beispiel (9) verrät sie in ihrer Funktion als Ich-Erzählerin in

direkt, dass dieser Dialog auf Englisch geführt wird. In (10) hingegen wird die 
Sprache explizit genannt, während in (11) ein Sprachwechsel stattfindet, wor

aufhin Helen um eine Übersetzung bittet. Im letzten Beispiel (12) ist Helen im 
Austausch mit Ano aus Syrien, mit der sie nur Englisch spricht: 

(9) »Das englische Wort für Unmerkwürdigkeit fiel mir nicht ein« (HL, 57). 
(10) »Sie sprach schnell, und zwischendurch entschuldigte sie sich bei mir auf 

Englisch, dass sie so hektisch hereingeplatzt sei, das sei sehr unhöf lich, 
und sie hoffe, mich bald wiederzusehen, und sie wünsche mir eine schöne 
Zeit in Armenien, und in Deutschland sei sie schon gewesen, in Frankfurt« 
(HL, 129). 

(11) »Vardan trocknete seine Tränen und sagte etwas auf Armenisch. ›Was sagt 
er?,‹ flüsterte ich Tsovinar zu. ›Vardan, sprich englisch [sic!]!‹« (HL, 160). 

(12) »›Sag etwas aus Johannes,‹ sagte Ano. ›Und der Teufel, der sie verführte, 
ward geworfen in den feurigen Pfuhl und Schwefel.‹ ›Warum hast du das 
ausgesucht? Warum die Offenbarung?‹ ›Die Stelle kann ich auch auf En

glisch‹« (HL, 122). 

Wie Russisch und Englisch wird Armenisch in den meisten Fällen nicht wie

dergegeben, da die Protagonistin die Sprache nicht versteht und die Geschich

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

te aus ihrer Perspektive erzählt wird. In (13) und (14) wird die Sprache der Äuße

rung nur erwähnt, da die Protagonistin und Ich-Erzählerin selbst nicht weiß, 
was gerade gesagt wurde, obwohl sie die Sprache erkennen kann. Beispiel (15) 
stammt aus der Geschichte von Seda und Melek, die Helen im türkischen Or

du trifft, als sie mithilfe der von ihr restaurierten Familienbibel auf der Suche 
nach ihren Verwandten ist. Sie erzählen5 die Geschichte ihrer Eltern, und die

se Worte auf Armenisch sind der Höhepunkt der Geschichte, in dem sich die 
Pointe offenbart: 

(13) »Sie besprach sich mit Evelina auf Armenisch, sie planten die folgenden 
Tage« (HL, 129). 

(14) »Sie verschwand fast hinter der halbgeöffneten Stahltür des Schrankes, 
murmelte etwas auf Armenisch, fluchte, bückte sich, kam wieder hoch 
und hielt den Zettel mit der Inventarnummer ins Licht der Deckenlampe« 
(HL, 182). 

(15) »Mein Guter. Sie hatte die Worte auf Armenisch gesagt. Dieses Mädchen 
war unsere Mutter« (HL, 239). 

Im letzten Beispiel (15) wird die Worte selbst nicht verraten, obwohl Helen aus

nahmsweise die Bedeutung des Wortes kennt. Fremd klingt die Sprache für sie 
trotzdem und nur diese Wahrnehmung wird in der Erzählung vermittelt: »Var

dan lief durch die Räume und verkündete den Feierabend. Für mich klang das 
armenische Wort für Feierabend wie Pacman. Evelina hatte es eilig, ihre Enke

lin sollte sie besuchen, auch die anderen verabschiedeten sich, wünschten mir 
einen schönen Abend« (Poladjan 2019). Gemeint ist vermutlich der Ausdruck 
›Geschäftsschluss‹ (arm. ›փակման ժամ‹, arm. lat. ›p’akman zham‹) oder das 
Wort ›Schließung‹ (arm. ›փակման‹, arm. lat. ›p’akman‹). 

Da die Protagonistin der Sprache nicht mächtig ist, ist sie auf die Überset

zung durch andere angewiesen. Als sie damit beginnt, die alte Familienbibel 
zu restaurieren, muss sie ihre Kollegin Evelina um Hilfe bitten, um Wörter im 
armenischen Text zu erkennen. In der Bibel liest sie den Namen ›Anahid‹: 

›Das ist ein Mädchenname. In Armenien kommt er häufig vor. Die Reine. Die 
persische Göttin hieß Anahita.‹ Evelina setzte ihre Brille ab und rief etwas 
auf Armenisch in Richtung Inessa. Inessa hob die Arme, dann nickte sie. […] 

5 Sie erzählen die Geschichte vermutlich auf Türkisch. Siehe hierzu Kapitel 4.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hier sind Löwen. Die Notwendigkeit der Übersetzung 111 

›Hrant?,‹ fragte ich. ›Hrant ist ein armenischer Jungenname. Die Bedeutung 
kenne ich nicht‹, sagte Evelina. (HL, 59) 

In anderen Situationen wird von anderen Personen Armenisch gesprochen 
und Helen muss um eine Übersetzung bitten: 

(16) »›Hörst du mir noch zu, Helene? Arev?‹ ›Was heißt Arev?‹ […] ›Arev heißt 
Sonne‹« (HL, 140). 

(17) »Levon ging zum Spülbecken und trank Wasser aus der Hand, wischte sich 
den Mund, ging ins Schlafzimmer, betrachtete flüchtig Danils Foto und 
sagte etwas auf Armenisch. ›Was hast du gesagt?‹ ›Ein Fluch, ein Kompli

ment, ein Wunsch. Ich überlasse es dir‹« (HL, 45). 
(18) »Julja fragte mich etwas. ›Was sagt sie?‹ ›Sie mag deine hellen Haare‹« (HL, 

81). 
(19) »Als es an der Tür klingelte, raffte ich meine Sachen zusammen, lief die 

Treppen hinunter und trat auf die Straße. Levon umrundete das Auto und 
hielt mir die Tür auf, nuschelte etwas auf Armenisch« (HL, 73). 

In (16) wird nur ein einziges Wort gesprochen, das kurz und deutlich genug 
ist, dass Helen es als Wort erkennen und nach der Bedeutung fragen kann, in

dem sie das Wort selbst wiederholt. (17), (18) und (19) sind wiederum Beispie

le, in denen zu schnell gesprochen wurde oder die Äußerung zu lang war, um 
von Helen wirklich verstanden zu werden. In diesen Fällen wird die Äußerung 
daher nur als ›etwas‹ bezeichnet. In anderen Situationen versteht die Protago

nistin die Äußerung aus dem Kontext und die (nicht vorhandene) Übersetzung 
dient eher als Zensur: »Er fluchte leise auf Armenisch« (HL, 169). 

Außerdem gibt es Situationen, in denen Menschen explizit eingeladen 
werden, als Übersetzer*in zu fungieren. Als Helen in einem Dorf nördlich von 
Jerewan nach Verwandten sucht, wird jemand hinzugeholt, der ihre Fragen 
übersetzt. Es bleibt jedoch offen, in welche Sprache oder aus welcher Sprache 
der Mann übersetzt: 

Der gute Artak hier hat mich gebeten, bei einem Übersetzungsproblem zu 
helfen. Nun, da bin ich. […] Ich bedaure, Ihnen sagen zu müssen, dass mir 
keine Familie mit Namen Mazavian hier im Ort bekannt ist, ich werde jedoch 
Ihre Frage übersetzen in der Hoffnung, dass der gute Artak hier oder die alte 
Hasmik Ihnen weiterhelfen können. (HL, 99) 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Der Kontext lässt jedoch die Vermutung zu, dass der Mann gerufen wird, um 
auf Russisch zu übersetzen, da Helen versucht hatte, im Restaurant mit der 
Wirtin Russisch zu sprechen, was diese, und später auch deren Mann, jedoch 
nicht verstehen: 

Auf Russisch bestellte ich Schaschlik. Von ihrer langen Antwort auf Arme

nisch verstand ich kein Wort und fragte erneut nach Schaschlik. Sie schüt
telte den Kopf und gestikulierte in Richtung Ofen, der, so entnahm ich ihren 
Gesten, kaputt oder noch nicht heiß genug war. 
›Harissa‹, sagte sie. 
›Harissa?,‹ fragte ich. 
Sie nickte. ›Harissa.‹ 
Ich nickte. Der Weizenbrei war dick, heiß und stärkend. (HL, 98) 

Helens Versuch, das ihr vertraute Schaschlik zu bestellen, scheitert unter an

derem daran, dass sie aufgrund mangelnder Sprachkenntnisse schließlich von 
der Wirtin überzeugt wird, das traditionelle armenische ›Harissa‹ zu bestel

len. ›Harissa‹, oft auch ›Charisa‹ transkribiert,6 ist ein armenisches National

gericht. Es handelt sich um einen Weizenbrei mit Hühnerfleisch, der unter an

derem an Festtagen zubereitet wird (vgl. Lehmann-Haupt 1988, 178). So erzählt 
der Roman auch von Situationen, die sich aus der Abwesenheit einer fiktiona

len Übersetzerfigur ergeben. 
Neben Russisch, Englisch und Armenisch werden im Roman von der Prot

agonistin und den Nebenfiguren noch weitere Sprachen verwendet. Helen 
spricht Türkisch (20), vermutlich weil sie Orientalistik studiert und ein Prak

tikum in den Werkstätten der Süleymaniye-Bibliothek absolviert hat, bevor 
sie sich für eine Ausbildung als Buchbinderin entschied. Dies lässt sich aller

dings nur anhand von kurzen Hinweisen im Text vermuten. In einer Szene, 
in der sie als Restauratorin aus Deutschland vorgestellt wird (21), wird sie von 
einer Frau auf Deutsch begrüßt. Ob der folgende Satz des Mannes ebenfalls 
auf Deutsch ist, kann nicht eindeutig geklärt werden. Als sie in Kars (22) ein 
Telefongespräch mithört, kann sie die Sprache des Mannes nicht zuordnen 
und schließt nur aus dem Kontext, dass es sich um Kurdisch handeln muss: 

(20)»Das Kind lachte, mein Türkisch klang holzig nach all den Jahren« (HL, 6). 

6 Möglicherweise um Verwechslungen mit dem nordafrikanischen Chilipaste ›Harissa‹ 
zu vermeiden. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hier sind Löwen. Die Notwendigkeit der Übersetzung 113 

(21) »Woher ich käme, wollte sie wissen. ›Sie kommt aus Deutschland‹, verkün

dete sie meine Antwort laut. ›Guten Tag‹, rief eine Frau aus der Küche auf 
Deutsch, und ein Mann, der gerade Getränkekisten hereintrug, strahlte 
mich an: ›Wie geht’s denn so?‹ ›Gut, gut‹, sagte ich« (HL, 34). 

(22)»Ilay deutete auf das Telefon, das er an sein Ohr hielt. Er führte ein kurzes 
Gespräch in einer Sprache, die ich nicht verstand, vermutlich Kurdisch. 
Dann sagte er, ›ich habe meine Frau verständigt, Sie können bei uns blei

ben. Es ist nicht weit« (HL, 250). 

Tarık, ein Bekannter von Helen, spricht einen Konditor in Ordu mit ›Meister‹ 
an. Dabei handelt es sich vermutlich um eine Übersetzung des türkischen Wor

tes ›usta‹ (dt. ›Meister‹), der höflichen Anrede für Handwerker (vgl. Kerslake 
und Goksel 2014, 288): »›Sagen Sie, Meister, gibt es in dieser Stadt noch Arme

nier?‹ ›Wie bitte?‹ ›Ja, Sie haben richtig gehört, Armenier‹, nickte Tarık« (HL, 
231). Einige Seiten später wird diese Anrede in der Binnenerzählung wieder

holt, doch diesmal wird deutlicher, dass sie tatsächlich so gemeint war: »Der 
neue Meister hieß İzzet und hatte seine Heimat Kreta verlassen müssen, und 
bei seiner Ankunft hatte man ihm gesagt, es gebe diese verlassene Lederwerk

statt, da könne er unterkommen. İzzet Usta nannte den Jungen Ozan« (HL, 
238). In Ordu trifft Helen auch auf die Zwillingsgeschwister Seda und Melek, 
die die Geschichte ihrer Eltern erzählen. Melek erzählt, wie eines Tages die Le

derfabrik, in der sich ihr Vater versteckt hatte, von einem Mann übernommen 
wurde. Der Akzent verrät, dass dieser vermutlich aus dem Ausland stammt: 
»›Ist hier jemand?,‹ rief er mit einem seltsamen Akzent« (HL, 238). Hier steht 
die deutsche Standardsprache für eine andere akzentuierte Sprache, da der 
Mann wie sich herausstellt aus Kreta kommt und daher ›mit einem seltsamen 
Akzent‹ Türkisch spricht. 

4.2.2 Weihnachten ist ein deutsches Fest. Vom Nicht-Verstehen zur 
kulturellen Übersetzung 

Bei einem Theaterbesuch wird Helens Nicht-Verstehen der armenischen Spra

che thematisiert: »Am Abend gingen wir ins Theater. Ich verstand kein Wort. 
Menschen liefen kurzärmelig über die Bühne, diskutierten an langen Tafeln 
unter Plastikbäumen, dann kamen Außerirdische und spielten Duduk« (HL, 
219). ›Duduk‹ wird hier ohne weitere Erklärung verwendet, weil Helen schon 
zuvor danach gefragt hatte, wie diese Flöte heißt (vgl. Kap. 4.3.1). Helen emp

findet es manchmal als Vorteil, die Sprache nicht zu verstehen, und beschreibt 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

es als einen fast meditativen Zustand, in dem ihre Gedanken frei schweben 
können: 

Ich gehörte dazu, saß ganz selbstverständlich dabei, es wurde Armenisch 
und Russisch gesprochen, und ich nickte zwischendurch zustimmend oder 
fragend. Manchmal war ich froh, nicht alles zu verstehen. […] Oft verlor ich 
den Faden und bemerkte kaum, wie sich meine Gedanken den fremden und 
halb verstandenen Worten entwanden. (HL, 116) 

Die Situation der Protagonistin ist kein Einzelfall. Durch die Auswanderung 
zahlreicher Armenier*innen sind viele Familien nun über die ganze Welt ver

streut, was oftmals dazu führt, dass die nachfolgenden Generationen die Spra

che nicht mehr beherrschen, so wie auch die Protagonistin und ihre Mutter 
kein Armenisch sprechen können. Mit diesem Mangel an Sprachkenntnissen 
sind nicht nur die Emigrant*innen konfrontiert. Auch die in der Heimat Zu

rückgebliebenen erleben ihn aus umgekehrter Perspektive, wenn sie weiterhin 
von Verwandten kontaktiert werden, deren (neue) Sprache sie nicht verstehen: 
»›Haben Sie Ihre Tante in Griechenland jemals wiedergesehen?‹, fragte ich. 
›Nein, sie ist gestorben. Aber ihre Tochter schreibt mir noch.‹ ›Auf Griechisch?‹ 
›Ja.‹ ›Sie verstehen es nicht.‹ ›Nein‹« (HL, 109). Diese Briefe sind Übersetzungs

auslöser, da sie ihre kommunikative Funktion nur mithilfe einer Übersetzung 
erfüllen können. 

Um sich besser verständigen zu können, versucht Helen, ein wenig Arme

nisch zu lernen. Das führt zu Situationen, in denen sich die Figuren dennoch 
nicht verstehen: 

Bei Tisch saß ich zwischen Evelina und Araik. Levon und seine Tochter wa
ren am anderen Ende der Tafel, dazwischen Onkel Davids Freunde und Ver
wandte, alle sprachen armenisch […] Onkel David fragte mich etwas, bemüh

te sich, russisch oder englisch zu sprechen. Ich versuchte, auf Armenisch zu 
antworten, und er verstand mich so wenig, wie ich ihn. (HL, 76) 

Helens Versuche, Armenisch zu sprechen, werden meistens als erfolglos be

schrieben: »Der Wachmann hinter dem kleinen Fenster der Pforte zeigte leb

haftes Interesse für die Fotografie, verstand aber kein Wort. Je mehr ich mein 
weniges Armenisch bemühte, desto verständnisloser starrte er mich an« (HL, 
106). Kurz nach ihrer Ankunft in Jerewan werden ihre Schwierigkeiten mit der 
armenischen Aussprache ebenfalls thematisiert: »[…] also zog ich meinen Kof

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hier sind Löwen. Die Notwendigkeit der Übersetzung 115 

fer über das narbige Pflaster bis vor einen vierstöckigen Plattenbau in einer 
Straße mit dem unaussprechlichen Namen Tpagrichner« (HL, 14). Hier bleibt 
die Mehrsprachigkeit wieder exkludiert, denn die armenische Sprache wird 
nur im Zusammenhang mit Helens mangelnden Sprachkenntnissen erwähnt. 
Dadurch wird ihre Angewiesenheit auf die Übersetzung erneut hervorgeho

ben. 
Die Präsenz der russischen Sprache wird in einer Textpassage durch 

die kulturelle Anspielung hergeleitet: »Ich lehnte dankend ab, und sie sagte, 
›nimm, nimm, es wird dein Lächeln und dein Flehen, es wird dein fürch

terlicher Eid als fahles Schattenbild verwehen. Schau nicht so, das ist von 
Anna Achmatowa.‹ ›Warum zitieren Sie Achmatowa?‹« (HL, 96). Helen zitiert 
ein Gedicht der berühmten russischen Dichterin Anna Achmatowa. Im Text 
handelt es sich jedoch um eine Übersetzung der Autorin, da es keine offizielle 
Übersetzung dieses Textes außerhalb der Diegese gibt. Dies ist ein Hinweis 
darauf, dass der Dialog auf Russisch geführt wird. 

Helen veranstaltet am 24. Dezember in ihrer Wohnung in Jerewan eine 
kleine Feier. Sie hat dafür ein ganzes Huhn und russischen Sekt gekauft und 
trifft sich mit Ano und Hovhes, für die sie auch kleine Geschenke gekauft 
hat. Da dieses Fest in Armenien unbekannt ist, wird es von einem der Gäste 
als ›deutsch‹ wahrgenommen: »Hovhes wünschte mir ein frohes deutsches 
Fest« (HL, 216). Tatsächlich wird in der armenischen Kirche nicht im De

zember Weihnachten per se gefeiert, sondern die Geburt Jesu Christi (arm. 
›Սուրբ ծնունդ‹, arm. lat. ›surb znund‹, dt. wortwörtlich: ›heilige Geburt‹) 
am 6. Januar – was der Erscheinung des Herrn bzw. der Heiligen Drei Köni

ge in der westlichen Kirche entspricht. Die Tatsache, dass Hohves das Fest 
als ›deutsches Fest‹ bezeichnet, macht deutlich, dass er es als völlig fremd 
betrachtet. Zwar gibt es ein Äquivalent, aber das deutsche und das westkirch

liche Weihnachten sind in einem konzeptuellen Raster nicht an derselben 
Stelle zu finden. Dies ist eine kulturelle Übersetzung, denn sie zeigt, dass die 
Bedeutung von Weihnachten sehr relativ ist, auch wenn es eine direkte Über

setzung gibt. In Wörterbüchern wird das Wort ›Weihnachten‹ als Äquivalent 
des armenischen Ausdrucks ›Սուրբ ծնունդ‹ angegeben, nichtsdestotrotz 
wird es von der Figur nicht als Äquivalent wahrgenommen. Tatsächlich hat 
sich Weihnachten als Fest im Laufe der Geschichte unterschiedlich entwickelt. 
In Europa hat es sich Ende Dezember durchgesetzt, um ein heidnisches Fest 
zu ersetzen. Das Fest Anfang Januar wurde entsprechend umbenannt. In der 
armenischen Kirche gab es kein solches Fest, was von den Geistlichen be

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

kämpft werden ›musste‹. Daher wird die Geburt Christi immer noch Anfang 
Januar gefeiert (vgl. Tchilingirian o.J.). 

Die armenische Schrift spielt in der Erzählung eine zentrale Rolle, auch 
wenn Helen sie nicht versteht. Sie übersetzt im folgenden Beispiel direkt aus 
einer schriftlichen Zeile, die nicht in lateinischer Schrift geschrieben ist: »Auf 
der Rückseite stand Artaschat 1957, darüber einige Namen« (HL, 43). An man

chen Stellen ist die Erzählung jedoch auf ihr mangelndes Verständnis ange

wiesen und die Bedeutung eines Textes kann nicht entziffert werden: 

Die Schrift auf dem zweiten Zettel war auf den ersten Blick unleserlich, ver
mutlich kyrillisch, die engen Schwünge wurden zum Ende der wenigen Zei
len größer, eine hastig hingeworfene Notiz, ein flüchtiger Gedanke oder ein
fach der Versuch, die trocken gewordene Tinte in einem Schreibgerät zum 
Laufen zu bringen. (HL, 185) 

Beide Fälle finden sich in einem späteren Absatz wieder, in dem sie zunächst 
etwas in Armenisch nicht entziffern kann und dann etwas in Russisch liest, das 
im Text kursiv gesetzt ist:7 

Wie hast du dich genannt. Wer mochte dieses Du sein? Hatte die Person die 
Frage an sich selbst gerichtet? Verbarg sich hinter dem Du eine Liebe? Wie 
hast du dich genannt? Wie nenne ich mich, wie nenne ich etwas beim Na
men? Ich las den Satz immer wieder, bis ich las Wie hast du mich genannt – 
Wie habe ich mich genannt. (HL, 191) 

In ähnlicher Weise zitiert Helen aus dem Buch, an dem sie zuerst gearbeitet 
hat, aber da sie eine armenische Bibel in der Hand hält, ist es hier kein direk

tes Zitat, was sie aus der Bibel vorliest, sondern die offizielle Übersetzung aus 
der Lutherbibel, die im Text kursiv auf Deutsch steht: »Und da das Schiff ergrif
fen wurde und nicht mehr gegen den Wind gerichtet werden konnte, gaben wir auf und 
ließen uns treiben. Mit Lukas hatte ich angefangen, mit Johannes hörte ich auf« 
(HL, 271). Das Zitat stammt aus der Apostelgeschichte des Lukas (APG 27, 15). 

7 Die geschriebene Sprache wird meist kursiv wiedergegeben, die gesprochene Sprache 
in der Regel nicht, es sei denn, es werden innerhalb einer Äußerung Fremdwörter ver
wendet. Lediglich in der Erzählung von Seda und Melek sind einige Passagen kursiv 
gedruckt. In diesem Fall handelt es sich jedoch um eine direkte Rede in direkter Rede, 
bei der die Kursivschrift die auf dem Zettel in russischer Sprache geschriebenen Worte 
kennzeichnet. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hier sind Löwen. Die Notwendigkeit der Übersetzung 117 

Da sie die Sprache, in der die Bibel verfasst ist, nicht versteht, kann sie nicht di

rekt aus der Bibel gelesen haben. Es muss sich folglich um ein indirektes Zitat 
handeln. An dieser Stelle kann von einem Palimpsest der Übersetzungen ge

sprochen werden, denn Helen liest aus der Bibel – dem Übersetzungsprodukt 
der christlichen und westlichen Welt schlechthin – ein Zitat vor, das im Text in 
seiner bereits vorhandenen deutschen Übersetzung steht. 

4.3 Աստվածաշունչ. Manifeste Mehrsprachigkeit und die 
Materialität der Schrift 

4.3.1 Transliteration. Sichtbare Sprache, unsichtbares Alphabet 

Die armenische Sprache wird selten direkt wiedergegeben, da sie aufgrund ih

res eigenen Alphabets für die meisten deutschsprachigen Lesenden nicht zu 
entziffern ist.8 Dies liegt vermutlich ebenso in der Tatsache begründet, dass 
die Protagonistin selbst diese Sprache und ihre Schrift nicht versteht. In der 
Haupterzählung kommt Armenisch im armenischen Alphabet nur dreimal vor: 

(23) »Ich schrieb Levon. Dann schrieb ich լուսին – Mond – und բերան – 
Mund. Աստվածաշունչ – Asdwadzaschuntsch – nennen die Armenier 
die Bibel, Hauch Gottes« (HL, 49). 

(24)»Ich schrieb die Zeichen für Anahid sorgfältig ab. Անահիտ. Sechs Zei

chen für sechs Laute« (HL, 126). 
(25) »Միայնակ – miaynak – ist das armenische Wort für einsam« (HL, 267). 

In den Beispielen (23) und (24) ist Helen dabei, die Schrift zu erlernen. Das Ab

drucken dieser Wörter in ihrer originalen Schrift im Text unterstreicht die phy

sische Arbeit mit dieser Schrift, die nicht nur aus Lauten besteht – die auch 
in lateinischer Schrift gedruckt werden können –, sondern auch die ästheti

sche Qualität dieser Buchstaben. In Beispiel (25) erinnert sich Helen an ihre 
armenisch sprechende Großmutter Lilit und fragt sich, ob ihre Großmutter, 
die Selbstmord begangen hat, einsam war. Ihre Erinnerung an die Großmutter 
wird durch die Präsenz der armenischen Schrift vergegenwärtigt. Interessant 

8 Das Wort ›Asdwadzaschuntsch‹ lautet ins Deutsche übersetzt ›Bibel‹, siehe Beispiel 
(23). Die Präsenz des unübersetzten Wortes in der Überschrift soll die Aufmerksam

keit auf die Materialität einer nicht verstandenen Schrift lenken. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

ist hier auch die Wortwahl: Es sind nicht die ›üblichen‹ ersten Wörter, die man 
in einer Fremdsprache lernt, sondern solche, die aus unterschiedlichen Grün

den in diesem Kontext eine Rolle spielen. ›Mond‹ und ›Mund‹ sind im Deut

schen ein geeignetes Wortpaar, da sich beide Wörter nur durch einen Vokal 
unterscheiden. Dies zeigt, dass die Wörter im Armenischen erwartungsgemäß 
überhaupt nicht ähnlich sind. 

Die deutsche Danksagung der Autorin am Ende des Romans liegt auch 
in armenischer Sprache vor. Dabei handelt es sich im Wesentlichen um eine 
wortgetreue Übersetzung. Da Katerina Poladjan kein Armenisch spricht, ist 
davon auszugehen, dass der armenische Text aus dem Deutschen übersetzt 
wurde und nicht umgekehrt. Zudem ist im Buch die deutsche Version an 
erster Stelle zu finden, gefolgt von der armenischen Version. Allerdings wurde 
ein Absatz in armenischer Sprache mit der Überschrift ›Ծանօթագրութիւն‹ 
(arm. lat. ›Tsanot’agrut’iwn‹, dt. ›Anmerkung‹) hinzugefügt: »Վէպին մէջ 
յայտնուող բոլոր դէմքերը երեւակայածին են։ Ապրող անձերու հետ 
ամէն նմանութիւն պատահական է եւ ոչ դիտումնաւոր« (Deutsch: »Alle 
im Roman vorkommenden Charaktere sind frei erfunden. Jede Ähnlichkeit 
mit lebenden Personen ist zufällig und unabsichtlich«).9 Diese Anmerkung 
weist darauf hin, dass der Text mehrere Adressierte hat. Obwohl die meisten 
Armenier*innen, die sich in dem Roman wiedererkennen könnten, den Text 
wahrscheinlich nie auf Deutsch lesen, werden sie dennoch angesprochen. Die 
Personen, die durch diesen Hinweis im deutschen Text angesprochen werden, 
haben möglicherweise nur Zugang zum Text in der Übersetzung, da sich die 
Anmerkung an eine andere Sprachgemeinschaft als die des Textes richtet. 

Viele armenische Wörter werden im Roman in lateinischer Schrift wieder

gegeben: »›Die Armenier glauben, sie seien etwas Besonderes, auserwählt. Ihre 
Schrift, das erste Brot, der erste Schuh, das erste Land mit dem Christentum 
als Staatsreligion. Irgendwann finden sie sich alle im Paradies, im Hayastan« 
(HL, 85). Das Wort ›Hayastan‹ (arm. ›Հայաստան‹) ist das Endonym von Ar

menien. Der Satz ist mehrdeutig formuliert: Aus dem Kontext ist nicht klar, ob 
das Wort ›Hayastan‹ beides bedeuten könnte – was es nicht tut – oder ob dieser 
Glaube in der Bevölkerung verbreitet ist und das Land als Paradies auf Erden 
angesehen wird. Letzteres wird durch eine frühere Szene untermauert, in der 
Araik, der Ehemann von Helens Kollegin Evelina, eine Legende über Armenien 

9 Die Übersetzung der Anmerkung wurde mit Google Translate und mithilfe eines Wör

terbuchs für Armenisch und Englisch vorgenommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hier sind Löwen. Die Notwendigkeit der Übersetzung 119 

erzählt, nach der das Land ein »Paradies auf Erden« sei, weil »Gott beim Vertei

len der Erde die Armenier vergessen hat«, und als er »seinen Irrtum bemerkte, 
gab er den Armeniern das Land, das er eigentlich für sich selbst vorgesehen 
hatte« (HL, 29). 

Manifeste Mehrsprachigkeit geht jedoch auch manchmal mit latenter 
Mehrsprachigkeit einher. In einer Szene tauschen sich Helen und Vardan aus 
und springen während des Gesprächs von einem Thema zum anderen: 

›Wie lange arbeitest du schon in der Werkstatt, Vardan?‹ ›Zwei Jahre, ich bin 
noch in der Ausbildung. Willst du Armenisch lernen?‹ ›Dein Englisch ist her
vorragend.‹ ›Kranich heißt krunk, und tzov heißt Meer, und mair heißt Mut

ter, und tzech heißt Schmutz, und tsche heißt nein.‹ ›Und ja?‹ ›Ajo heißt ja, 
aber du wirst tsche häufiger hören als ajo. Soll ich dich nach Hause fahren?‹ 
›Ajo.‹ ›Oder willst du noch was trinken gehen?‹ ›Ajo.‹ (HL, 56) 

Aus Helens Kommentar zu Vardans Sprachkenntnissen lässt sich schließen, 
dass das Gespräch auf Englisch geführt wird. Dann beginnt Vardan, Helen be

liebige armenische Wörter und ihre Bedeutung aufzuzählen. So beginnt He

len, das Wort für ›ja‹ (arm. ›ajo‹) selbst zu verwenden. Zwei weitere armeni

sche Wörter tauchen unmarkiert im Text auf: die Flöte ›Duduk‹ – »›Wie heißt 
diese Flöte?‹, fragte ich. ›Das ist ein Duduk,‹ sagte Evelina, ›das armenische 
Nationalinstrument‹« (HL, 77) – und das Fladenbrot ›Lawasch‹, welches auch 
in Deutschland relativ verbreitet ist und daher vermutlich unübersetzt bleibt: 
»[…] Mein Teller wurde mit Fleisch gefüllt, mit Zwiebeln, Kräutern, Lawasch« 
(HL, 76). Die Präsenz der Übersetzungsauslöser hat in unterschiedlichen Si

tuationen dazu geführt, dass die Figuren zu fiktionalen Übersetzenden wur

den. Zugleich ist Helen selbst eine fiktionale Übersetzerin, die mithilfe von 
Übersetzungswerkzeugen die armenische Sprache für sich selbst sowie für die 
Lesenden übersetzt. 

4.3.2 Englisch, Türkisch, Griechisch. Mehrsprachigkeit jenseits des 
deutsch-armenischen Sprachpaares 

Helen begegnet in Jerewan auch geschriebenen Wörtern in englischer Sprache, 
die unkommentiert wiedergegeben werden. Dies unterstreicht, dass sie selbst 
die Sprache beherrscht, ebenso wie vermutlich der Großteil der Lesenden. In 
Beispiel (26) wartet sie in der Wohnung, in der sie während ihres Aufenthalts 
untergebracht ist, (27) und (28) sind touristische Hinweisschilder, die Helen in 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

den Straßen von Jerewan sieht, und gehören somit zu ihrer allgemeinen Wahr

nehmung der Stadt: 

(26)»Dahinter ein Wohnzimmer mit Küchenecke, ein Schlafzimmer, ein Bad. 
Auf der Ablage im Flur lag eine Notiz: Welcome Helene Mazavian, enjoy 
your stay!« (HL, 14). 

(27) »Wir setzten uns zum Spago Grill – Make your own plate« (HL, 202). 
(28)»Our hotel is built in authentic ottoman style, we serve ottoman breakfast« (HL, 

226). 
(29)»Auf seinem T-Shirt stand Don’t mess with Texas« (HL, 251). 

Helen kennt Tarık aus ihrem Praktikum in den Werkstätten der Süleymaniye- 
Bibliothek in Istanbul. Tarık – sein Name wird im Roman mit dem entspre

chenden türkischen Buchstaben geschrieben – ist Altphilologe. Er spricht auch 
Altgriechisch und seine Rede ist oftmals von Fremdsprachen wie Latein (30, 32) 
und Italienisch (31) durchsetzt: 

(30)»Mors est quies viatoris – finis est omnis laboris« (HL, 224). 
(31) »[…] diese Platane erinnert mich an Händels Arie Ombra mai fù aus seiner 

Oper Serse: Ombra mai fu di vegetabile, Cara ed amabile, Soave più!« (HL, 
229). 

(32) »Sie kennen mein Motto: Nulla dies sine linea« (HL, 257). 

In Ordu erzählt Tarık von der historischen Benennung des Schwarzen Mee

res: »Póntos Áxeinos – Póntos Euxeinos – Póntos Mélas, die Geschichte des 
Namens dieses Gewässers ist etwas verwirrend, das ungastliche – gastliche – 
Schwarze Meer« (HL, 229). Er übersetzt dann selbst die Wörter, die er gera

de benutzt hat: ›Póntos Áxeinos‹, das ungastliche Meer; ›Póntos Euxeinos‹, das 
gastliche Meer, ›Póntos Mélas‹, das Schwarze Meer. Hier sind die Wörter nicht 
in altgriechischer, sondern in lateinischer Schrift wiedergegeben, vermutlich 
um die Wiederholung des Wortes ›Póntos‹ und damit die folgende Überset

zung für Lesende ohne Kenntnisse des Altgriechischen deutlicher zu machen. 
Im Kontrast dazu wird kurz darauf Herodot von Tarık zitiert: 

›Die Platane lässt uns natürlich auch an Xerxes’ Platane denken,‹ fuhr Tarık 
fort. ›Herodot schreibt: ταύτην ἰὼν ὁ Ξέρξης τὴν ὁδὸν εὗρε πλατάνιστον, τὴν 
κάλλεος εἵνεκα δωρησάμενος κόσμῳ χρυσέῳ καὶ μελεδωνῷ ἀθανάτῳ ἀνδρὶ 
ἐπιτρέψας δευτέρῃ ἡμέρῃ ἀπίκετο ἐς τῶν Λυδῶν τὸ ἄστυ. – sinngemäß: Als 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hier sind Löwen. Die Notwendigkeit der Übersetzung 121 

Xerxes auf dem Wege nach Sardes an dieser Platane vorübergegangen war, 
hatte er sie bewundert, hatte sie die Königin unter den Bäumen genannt und 
sie wie einen königlichen Bruder umarmt‹ (HL, 230). 

Hier wird das Altgriechische direkt wiedergegeben. Dadurch entsteht ein Kon

trast zwischen dem Moment, in dem Tarık den Satz ausspricht – was Helena 
vermutlich nicht versteht, da nicht erwähnt wird, dass sie Altgriechisch kann 
– und der Übersetzung, die er selbst danach gibt. In diesem Fall konnte das 
Zitat direkt in altgriechischer Schrift wiedergegeben werden, da es direkt da

nach übersetzt wird. Noch in Ordu werden die türkischen Bezeichnungen der 
Stadtteile im Text genannt. Essen hingegen wird ohne Namensnennung um

schrieben: 

Seda erzählte, die Nachbarn kämen manchmal auf einen Tee vorbei und 
brächten Nusskuchen in schweren Honig getränkt. Wieder zu Hause sagten 
die Nachbarn, wir waren bei den Ungläubigen, sie sagten nicht, wir waren 
bei Seda und Melek. So sei es früher gewesen, genauso sei es jetzt. Gâvur 
Mahallesi, Viertel der Ungläubigen, sagten sie, nicht Ermeni Mahallesi. (HL, 
232) 

Diese Szene findet auf Türkisch statt, hier wird für Helen anscheinend nicht 
übersetzt, aber die Wiederholung der Worte im Dialog (›Gâvur Mahallesi‹, dt. 
›Viertel der Ungläubigen‹) ist an sich bereits eine Übersetzung. Die Tatsache, 
dass diese Wörter im Dialog nicht kursiv gesetzt sind, ist ein weiteres Zeichen 
dafür, dass die Unterhaltung auf Türkisch geführt wird. Die Bedeutung von 
›Ermeni Mahallesi‹ (›armenisches Viertel‹) muss sich hier aus dem Kontext er

schlossen werden. Kurz darauf wird im Gespräch das Wort ›Tonir‹ in der deut

schen Schreibweise – nicht durch Kursiv- oder Kleinschreibung als fremd ge

kennzeichnet – und ohne Übersetzung verwendet, obwohl diese Art von Back

ofen im Deutschen eher unter dem Namen ›Tandur‹ bekannt ist. Die Bedeu

tung des Wortes lässt sich jedoch aus dem Kontext ableiten: »Abends versam

melten wir uns um den Tonir, der Rauch stieg zur Decke, entwich durch ein 
kleines Loch und schwärzte die Wände, im Sommer mussten wir tünchen, im

mer mit der gleichen hellblauen Farbe« (HL, 233). Im folgenden Absatz sind et

waige Fremdwörter wieder durch Kursiv- und Kleinschreibung gekennzeich

net: 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Er hatte lange keine Kinder gesehen, sie saßen am Wegesrand auf dem Bo
den und spielten miteinander, riefen tschelik, tschelik, tschibuk, andere jagten 
einem Hund nach, und der Junge fürchtete sich vor den Kindern. […] Dann 
sagte er, ich werde dich Safet nennen […] schnitt ihm die Haare und gab ihm 
ein langes sauberes Hemd, ein Zbun. (HL, 235) 

Der Ausdruck ›tschelik, tschelik, tschibuk‹ scheint an ein Kinderspiel zu erin

nern. ›tschelik‹ bedeutet sowohl im Armenischen als auch im Türkischen 
›Stahl‹ (arm. ›չելիկ‹, arm. lat. ›ch’elik‹, trk. ›çelik‹). Die Bedeutung von ›tschi

buk‹ bleibt jedoch unklar, es könnte von ›չիբւկ‹ (arm. lat. ›ch’ibwk‹, dt. ›Schuh‹) 
oder aus ›çubuk‹, einer türkischen Tabakspfeife, stammen. Das Wort ›zbun‹ 
ist jedoch nicht kursiv gesetzt und wird entsprechend der deutschen Recht

schreibung hier mit einem Großbuchstaben am Wortanfang geschrieben, 
im Gegensatz zu ›tschelik, tschelik, tschibuk‹ die kursiv und kleingeschrieben 
werden. Das Wort ›Zbun‹ im obigen Beispiel steht direkt neben seiner Be

schreibung und bezeichnet ein langes Hemd, wie es damals in dieser Region 
getragen wurde. 

In der Stadt Kars besucht die Protagonistin eine Gedenktafel für die ›türki

schen Opfer‹ von 1918. Sie geht zunächst von einem Missverständnis aus: »›Se

hen Sie dort?‹, sagte er wenig später und zeigte auf einen marmornen Obelis

ken, der etwas abseits der Straße stand. ›Das ist ein Denkmal für die Opfer der 
Armenier.‹ ›Sie meinen, es ist ein Denkmal für die armenischen Opfer‹« (HL, 
246). Der Text, der auf der Tafel zu sehen ist, wird im Buch so wiedergegeben: 

BU ANIT ERMENİLER TARAFINDAN 
BU KÖYDE 1918 YILINDA KATLEDİLEN 
TÜRKLERİN ANISINA İNŞA EDİLMİŞTİR. 

THIS MONUMENT WAS BUILT FOR THE 
REMEMBRANCE OF THE TURKS SLAUGHTERED IN 1918 BY THE 
ARMENIANS IN THIS VILLAGE. (HL, 246) 

Die Tafel ist nicht ins Armenische übersetzt – der Text ist nur auf Türkisch und 
Englisch verfügbar. Die Präsenz der armenischen Opfer wird zweimal negiert: 
Durch die Tatsache, dass sie im Text nicht als Opfer anerkannt werden, so

wie durch die fehlende Übersetzung, die als Bestätigung dafür dient, dass die 
Armenier nicht gemeint sind oder angesprochen werden. All diese Beispiele 
zeigen einmal mehr, dass Armenien und die türkische Grenzregion als Über

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hier sind Löwen. Die Notwendigkeit der Übersetzung 123 

setzungszone fungieren, in der verschiedene Sprachen aufeinandertreffen – 
Sprachen der Nachbarländer (Türkisch und Armenisch), Sprachen, die mit der 
historischen Präsenz verschiedener Sprachgruppen verbunden sind (Russisch 
und Griechisch), sowie ›Trendsprachen‹ (Englisch als Lingua franca) – und in 
der Übersetzung als Faktum die Spuren von Konflikten trägt. 

4.4 Fazit 

Hier sind Löwen thematisiert die Notwendigkeit der Übersetzung im diaspori

schen Kontext. Die Protagonistin Helen trägt einen armenischen Nachnamen 
und obwohl sie sich selbst keine armenische Identität zuschreibt, hat sie durch 
diesen Namen eine Verbindung zu diesem Land, die von anderen Personen im

mer wieder thematisiert wird. So bezeichnet Helens Mutter Armenien als ihre 
Heimat, obwohl sie selbst nie dort war und ihr diese Identität durch den Nach

namen ihres Vaters vererbt wurde. Durch diesen Namen wird die Protagonis

tin in Armenien je nach Situation sowohl als Deutsche als auch als Armenierin 
wahrgenommen. Da sie aus Deutschland kommt, von einer deutschen Biblio

thek entsandt wurde und kein Armenisch spricht, wird sie meist als Deutsche 
gesehen. Erfahren die Menschen jedoch ihren Namen, wird sie als Armenierin 
betrachtet. In diesen vielen Leerstellen entfaltet sich für die Protagonistin ihre 
stets wechselnde und nicht fixierte Identität: Durch ihre Mutter trägt sie einen 
armenischen Namen, während ihr Vater, den sie nie kennen gelernt hat, Deut

scher war. Dabei ist ihre Muttersprache Russisch, da ihre Mutter, als Folge des 
Exils des Großvaters nach dem Völkermord in Armenien, in Russland geboren 
wurde. Auf die Frage nach ihrer Identität hat Helen keine eindeutige Antwort. 

Helen ist zum ersten Mal in Armenien und versteht die Sprache nicht. Das 
empfindet sie aber nicht unbedingt als entfremdend: Es gibt Situationen, in 
denen sie es als fast meditativen Zustand empfindet, dass ihre Gedanken frei 
fließen können, wenn sie in einem Gespräch nicht alles versteht. Dieses Nicht- 
Verstehen ermöglicht ihr auch einen Zugang zu anderen, wenn sie auf deren 
Übersetzung angewiesen ist. Oft muss sie die Bedeutung von Wörtern erfra

gen und muss darauf vertrauen, dass die anderen Personen, ihr die Bedeutung 
genau übersetzen. Umgekehrt sind viele Armenier*innen von einer ähnlichen 
Situation betroffen: Für Kontakt zu Familienangehörigen sind sie in der Dia

spora auf Übersetzung angewiesen, da sie sonst nicht mit Menschen kommu

nizieren können, die im Ausland eine andere Sprache erworben haben und des 
Armenischen nicht (mehr) mächtig sind. Für die Protagonistin erfolgt jedoch 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

die Kommunikation mit Menschen in Armenien meist auf Russisch, der Lin

gua franca der Sowjetunion, die viele Menschen in Armenien noch besser be

herrschen als Englisch. So kann Helen über die Diasporasprache ihrer Mutter 
mit vielen Menschen erfolgreich kommunizieren. 

Neben Russisch und Armenisch kommen im Text noch weitere Sprachen 
vor: Englisch, Latein, Griechisch und Türkisch. Englisch ist als neue Lingua 
franca und Zeichen der heutigen Tourismusindustrie präsent und wird von 
Helen mit jüngeren Menschen oder mit der neuen armenischen Diaspora in

folge des Syrienkrieges gesprochen – also mit Menschen, mit denen sie sich 
nicht auf Russisch unterhalten kann. Diese Mehrsprachigkeit sowie der arme

nische Paratext, der sich an andere Adressierte als der deutsche Text richtet, 
zeugen von der komplexen Sprachsituation an einem Ort mit einer vielschich

tigen Emigrations- und Immigrationsgeschichte. Der Zugang der Protagonis

tin zur armenischen Sprache erfolgt vor allem über ihre Materialität. Als Buch

binderin setzt sie sich aktiv für die Erhaltung alter Schriften ein. Die armeni

sche Sprache wurde von vielen Familien in ihrer physischen Form in der Ge

stalt von Bibelhandschriften bewahrt. Einige dieser Familienbibeln, wie die, 
die Helen restauriert, sind Zeugen des Völkermords und mitunter die letzten 
Spuren von Familien, deren Mitglieder allesamt ermordet wurden. Ciribuco 
und O’Connor sprechen von Büchern als Übersetzungsprodukten, die mit den 
Menschen reisen und Zeugen der Migrationserfahrung sind (2022, 7–8). Um

gekehrt wird hier nicht ein Buch übersetzt, – obwohl die Bibel selbst eine zen

trale Rolle in der Übersetzungstheorie der westlichen, christlichen Tradition 
spielt und selbst unzählige Male übersetzt wurde – sondern Helen ist selbst ge

reist, um mit diesem Text zu arbeiten. Die Sprache, in der diese Bibel geschrie

ben ist, ist für Helen beinahe ein eigenes Objekt, denn sie kann die Schrift nur 
in der Materialität ihrer Form wahrnehmen, ohne sie entziffern zu können. 
Der Zugang zur Bedeutung bleibt immer noch nur mittels Übersetzung mög

lich. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005 - am 12.02.2026, 08:00:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

