
Die Zukunft des Friedens aus der Gegenwart des
Krieges.
Von der Desillusionierung über den Krieg zu neuen
Illusionen über den Frieden

Lothar Brock

Der folgende Kommentar widmet sich nicht der Frage, ob Bernhard Tau‐
reck auf dem Wege der beiläufigen Umgehung von Kant und Hegel eine
nachvollziehbare Interpretation der behandelten Texte (oder Fragmente)
von Thukydides und Heraklit liefert. Es geht vielmehr darum, was Bern‐
hard Taurecks Beobachtungen zu einem Thema zu sagen haben, das sich
aus seiner Argumentation ableiten lässt: Wie können wir die Zukunft des
Friedens in der Gegenwart des Krieges denken, ohne immer neue und pre‐
käre Illusionen über seine Überwindbarkeit zu erzeugen?

Offensichtlich kann man dieses Thema nicht einfach umdrehen und
über die Zukunft des Krieges in der Gegenwart des Friedens nachdenken
wollen. Denn der Friede ist nicht gegenwärtig. Zwar lässt sich die zweite
Hälfte des 20. Jahrhunderts ähnlich charakterisieren wie die erste Hälfte
des 19. Jahrhunderts – nämlich als Ära eines relativen Friedens. Aber die‐
sen Frieden gab es (solange er dauerte) nur als Frieden zwischen den
Großmächten in Europa und später im transatlantischen Raum und nur auf
des Messers Schneide (vgl. Senghaas: Organisierte Friedlosigkeit1). Der
Frieden in Europa und im transatlantischen Raum war und ist weiterhin
eingebunden in die Machtkonkurrenz zwischen den Großmächten und in
eine imperiale Weltordnung, unter der das Ausgreifen der Modernisierung
und die Bekämpfung von Aufständen in ihrem Gefolge Hand in Hand ge‐
hen – und dies auch weiterhin unter dem Vorbehalt eines großen Krieges.
Über die historische Erfahrung seiner Möglichkeit mag uns vorerst noch
die abschreckende Wirkung der Atomwaffen beruhigen.2 Aber die gegen‐

1 Dieter Senghaas, Abschreckung und Frieden. Studien zur Kritik organisierter Fried‐
losigkeit, Hamburg 1969.

2 Ines-Jacqueline Werkner, Thomas Hoppe (Hg.), Nukleare Abschreckung in friedens‐
ethischer Perspektive, Wiesbaden 2019.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175


wärtigen Innovationen in der Rüstungstechnologie und die strategischen
Planungen vor allem der USA und Russlands sind darauf gerichtet, diese
lähmende Funktion der modernen Waffensysteme zu überwinden, also mi‐
litärische Handlungsfähigkeit am Abgrund zurückzugewinnen.

Es muss also bei der Frage bleiben, was es heißt, über die Zukunft des
Friedens in der Gegenwart des Krieges nachzudenken – zumal wenn der
Krieg – wie bei Bernhard Taureck – als Illusionsmaschine durchschaut
wird. Dieses Nachdenken muss davon ausgehen, dass die Friedenszeiten,
wie wir sie kennen, aufs Ganze gesehen immer Zwischenkriegszeiten wa‐
ren. Kants Anliegen war es, den Frieden aus dieser Gefangenschaft im
Krieg zu befreien. Ist das möglich? Oder erzeugt das Streben nach Frieden
dieselben bedenklichen Illusionen wie die Praxis des Krieges, so dass
nichts über den Krieg hinausführt?

Gerechter Krieg als Ansatz zur Eingrenzung des Beutemachens

Eine geläufige Antwort auf die Frage, wie der Frieden, der mehr ist als
eine Zwischenkriegszeit3, zu erlangen sei, lautet: Indem man die Wurzeln
des Krieges ausreißt. Ob dem so ist, hat die Friedensforschung in ihren
Anfängen heftig bewegt. Ein Echo der damaligen Kontroversen findet
sich in dem Text von Bernhard Taureck. Er zeigt, dass es mit dem Ausrei‐
ßen der Wurzeln des Krieges so eine Sache ist. Das Ausreißen bedeutet
Auslöschen, und das Auslöschen legt den Grund für den nächsten Krieg –
und zwar gerade deshalb, wie Bernhard Taureck argumentiert, weil das
Auslöschen der Anderen nie vollständig gelingt, weil je heftiger es ange‐
strebt wird, desto mehr der Sieg der Einen immer neuen Raum schafft für
die Entfaltung der Gier aller, deren Befriedigung sich dann wieder auf die
Notwendigkeit des Krieges beruft in der irrigen Annahme, das eigene Be‐
gehren durch einen letzten Krieg auf ewig stillen zu können.

Aber die Menschen machen die Rechnung ohne den Wirt: den Krieg.
Sie glauben ihn zu führen, während er sich selbst führt: „Sobald Men‐
schen den Krieg beginnen, beginnt der Krieg sein Tun“, heißt es bei Tau‐
reck (in diesem Band S. 44). Der Krieg ist (contra Clausewitz) kein spezi‐
fisches Instrument der Politik. Der Krieg ist das Ende einer bestimmten
Politik. Er übernimmt das Kommando und zwar in einer Art und Weise,

1.

3 Lothar Brock, „Was ist das ,Mehrʻ in der Rede, Friede sei mehr als die Abwesenheit
des Krieges?“, in: Astrid Sahm, Manfred Sapper (Hg.), Die Zukunft des Friedens.
Eine Bilanz der Friedens- und Konfliktforschung, Opladen 2002, S. 95–116.

176 Lothar Brock

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175


die die Perpetuierung des Krieges im Allgemeinen garantiert. Der Krieg ist
so gesehen (fast) ein Perpetuum mobile, das, sobald es in Schwung ge‐
bracht wird, aus sich selbst heraus immer weiter wirkt. Kann man es an‐
halten? „Stopp the World, I want to get off“, schreit Littlechap im gleich‐
namigen Musical von Leslie Bricusse and Anthony Newley. Aber als er
stirbt, wird er neugeboren als Sohn seiner Tochter und alles beginnt von
vorne. Verhält es sich mit jedem beendeten Krieg ebenso?

Ein Versuch, diese Frage halb zu verneinen – ein Versuch, der die gan‐
ze geistige und politische Geschichte Europas durchzieht, ist die Lehre
vom gerechten Krieg. Sie will keine Anleitung zur Führung von Kriegen
sein, sondern ein Ansatz zur Spezifizierung der Bedingungen, unter denen
er zulässig ist. Der Austausch von Argumenten zu diesem Thema hat sich
im Rahmen konkreter Gewalthandlungen in der frühen Neuzeit zu einer
Kommunikationsgemeinschaft4 verdichtet, die sich auf bestimmte Kriteri‐
en angemessenen Verhaltens verständigte und auf diesem Wege Grundzü‐
ge einer Ordnung der Staatenwelt als „anarchische Gesellschaft“5 schuf.
Aber diese Kommunikationsgemeinschaft der Staaten war kein Gericht,
das über die Zulässigkeit der Gewaltanwendung hätte entscheiden können.
So taucht gerade in der frühen Neuzeit die Frage auf, ob mit der Heraus‐
bildung des modernen Staatensystems die Lehre vom gerechten Krieg
nicht obsolet geworden sei – mit der Folge, dass es nur noch beiderseits
gerechte Kriege geben konnte (Gentili) und damit ein liberum ius ad bel‐
lum, das die Akteure der Notwendigkeit einer Begründung ihres Handelns
enthob.

Das ist eine Lieblingsidee all jener, die – wie Carl Schmitt – danach
trachten, das Handeln des Staates von lästigen legitimatorischen Vorgaben
zu befreien. Dieses dogmatische Anliegen findet aber in der Staatenpraxis
kaum einen Niederschlag. Die Staaten halten auch in der „anarchischen
Gesellschaft“ zwischen früher Neuzeit und Moderne an der Praxis fest, die
Anwendung von Gewalt im direkten oder indirekten Rekurs auf die Lehre
vom gerechten Krieg zu rechtfertigen6. Die Politik blieb also entgegen
dem von Carl Schmitt vertretenen (und sich auf die frühe Neuzeit berufen‐
den) bei einem nicht-diskriminierenden Kriegsbegriff.

4 Anuschka Tischer, Offizielle Kriegsbegründungen in der Frühen Neuzeit: Herrscher‐
kommunikation in Europa zwischen Souveränität und korporativem Selbstverständ‐
nis, Münster 2012, S. 157f.

5 Hedly Bull, The Anarchical Society, Houndmills 1977.
6 Hendrik Simon, „The Myth of Liberum Ius ad Bellum“, in: European Journal of In‐

ternational Law 29 (2018), Heft 1, 113–136.

Die Zukunft des Friedens aus der Gegenwart des Krieges 177

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175


Das Problem, um das es bei der Lehre vom gerechten Krieg geht, liegt
woanders. Es betrifft die Frage, ob die Lehre, wie es ihre Anhänger bis
heute beanspruchen, dem Krieg selbst tatsächlich Einhalt gebietet oder
nicht, ob sie also das bewirkt, was ihre Ahänger als ihre Aufgabe sehen,
nämlich den Handelnden beim Umgang mit Gewalt bestimmte Fesseln an‐
zulegen, oder ob er vielmehr die Legitimation kollektiver Gewalt erleich‐
tert. Dieses Problems nimmt Kant sich an.

Verrechtlichung contra Notwendigkeit des Krieges

Bernhard Taureck beschäftigt sich mit dem Krieg. Unter diesem Gesichts‐
punkt interessiert ihn die Vorstellung Kants, „dass Kriege als Plan und Ab‐
sicht der Natur verstanden werden können, zu einem Friedenszustand zu
gelangen“. Ich beschäftige mich mit dem Frieden. Unter diesem Gesichts‐
punkt interessiert mich das Ansinnen Kants, den Weg des Krieges zum
Frieden zu verlassen und sich auf einen Weg zu begeben, auf dem der
Krieg seine Rolle als Friedensstifter verliert.7 Kant geht dabei nicht von
der Möglichkeit aus, den Krieg unmittelbar abzuschaffen, sondern von der
Notwendigkeit, die Umstände der Entscheidung über Krieg und Frieden
so zu gestalten, dass der Krieg seinen Platz in der Weltgeschichte allmäh‐
lich verliert. Es ist also nicht „die Macht der Natur, welche eine Verhal‐
tensänderung der Menschen bewirkt“ (s.o., S. 31), sondern die von Men‐
schen gemachte Umgestaltung der Verhältnisse, die den Rückgriff auf den
Krieg unwahrscheinlich werden lässt, also seine Notwendigkeit tendenzi‐
ell aufhebt. Anders macht die Feststellung Kants, der Friede müsse gestif‐
tet werden, keinen Sinn. Damit würde sich auch die Notwendigkeit des
Krieges in ihrem zweiten, von Bernhard Taureck anhand des Heraklit-
Fragments angesprochenen Sinne, erledigen: nämlich die Unterwerfung
des Menschen unter die Notwendigkeiten des Krieges: „Die Menschen
sind frei, einen Krieg zu beginnen. Sobald sie dies tun, werden sie Teil
einer vom Krieg selbst ausgehenden Notwendigkeit“ (s.o., S. 44). Dieses
Problem würde sich erledigen, wenn die Menschen immer weniger Krieg
führten. Damit zurück zu Kant.

Kant bezeichnet die Väter des modernen Völkerrechts (dessen Mütter
sind nicht bekannt geworden) als „leidige Tröster“, weil ihr Räsonieren
nichts zur Förderung des Friedens beitrüge, sondern immer nur neue

2.

7 Immanuel Kant, „Ewiger Friede“ [1795], in: Oliver Eberl, Peter Niesen (Hg.), Imma‐
nuel Kant. Zum ewigen Frieden. Kommentar, Berlin 2011, S. 11–66.

178 Lothar Brock

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175


Rechtfertigungen für den Krieg schüfe. Das liegt nach Kant daran, dass
ihre Lehren innerhalb eines Referenzrahmens verbleiben (nämlich dem
des Naturzustandes), unter dem Streitfragen letztlich immer durch Krieg
entschieden würden. Kant plädiert dafür, einen neuen Referenzrahmen der
Politik in Gestalt eines Bundes freier Staaten zu schaffen, in dem sich eine
Transformation des Völkerrechts vom Kriegs- zum Friedensrecht vollzie‐
hen könne. Ein solcher Bund könne sich um eine Republik oder eine
Gruppe von Republiken herum bilden, deren innere Ordnung günstige
Voraussetzungen für einen Verzicht auf Gewalt nach außen schaffen wür‐
de, insbesondere, wenn gleichzeitig ein Weltbürgerrecht geschaffen wür‐
de, das den freien Verkehr der Menschen untereinander (ohne wechselsei‐
tige Ausplünderung) ermöglichte.

Kants Argumentation stellt keine ahistorische Weltbetrachtung dar,
sondern erfolgt in der Auseinandersetzung mit der von ihm begrüßten
Französischen Revolution und deren Auswirkungen auf die europäische
Staatenordnung. Die Französische Revolution legte den Schluss nahe,
dass eine neu entstehende Republik zum Kristallisationspunkt der von
Kant propagierten neuen Ordnung werden könne, wobei der Friede von
Basel (1795), der den Krieg zwischen Frankreich und Preußen beendete,
aus seiner Sicht einen Weg wies, wie die neue Ordnung in einer heteroge‐
nen Staatenwelt zustande kommen könne. Kant nahm aber von der Idee
Abstand, diese Ordnung in Analogie zum Staat als Weltstaat zu denken –
weil er bezweifelte, dass ein solcher Staat auf friedlichem Wege zustande
kommen könne, und befürchtete, dass sich ein Weltstaat zu einer globalen
Despotie entwickeln würde.8

Die post-revolutionäre Entwicklung Europas folgte bekanntlich nicht
einem aus Kants Schriften abgeleiteten Plan. Der Wiener Kongress bot
aber einen ersten Ansatz, über die bisherige Praxis von Friedensverträgen
hinauszugehen und eine multilaterale Konferenzdiplomatie auf Dauer ein‐
zurichten. Unter dem Druck der sich verschärfenden Widersprüche dieser
Einrichtung (im Spannungsfeld zwischen Nationalismus und einer sich in
ersten Weltausstellungen spiegelnden Globalisierung) erhielt der Versuch
einer Verrechtlichung der internationalen Beziehungen einen erheblichen
Schub (Friedenskonferenzen von 1898 und 1907). Das weckte die Zuver‐

8 Oliver Eberl, „Kant’s Rejection of Just War. International Order between Democratic
Constitutionalism and Revolutionary Violence“, in: Lothar Brock, Hendrik Simon
(Hg.), The Justification of War and International Order. From Past to Present, Ox‐
ford, i. E.

Die Zukunft des Friedens aus der Gegenwart des Krieges 179

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175


sicht, dass sich die innereuropäischen Konflikte diplomatisch lösen lassen
würden. Umso größer war die Enttäuschung in der ersten internationalen
Friedensbewegung und der Arbeiterbewegung, als sich Deutschland zum
Krieg entschied und sein konkretes Vorgehen mit den Notwendigkeiten
des Krieges begründete. Die Erfahrung, dass es dann der Krieg war, der
selbst (wie von Taureck herausgearbeitet) zum Subjekt wurde, führte zu
dem Versuch, ihm durch die Einrichtung des Völkerbundes und dann
durch die Ächtung des Angriffskrieges (Briand-Kellogg-Pakt von 1928)
Einhalt zu gebieten.

Dieser Versuch scheiterte im Vorlauf zum Zweiten Weltkrieg. Unter
dem Eindruck des Krieges wurde er aber nicht aufgegeben, sondern noch
während des Krieges aufgegriffen und in Gestalt der Vereinten Nationen
weiterentwickelt. Die Charta der Vereinten Nationen kombinierte ein all‐
gemeines Gewaltverbot mit Vorkehrungen für die friedliche Streitbeile‐
gung und eine kollektive Friedenssicherung, der das Recht auf Selbstver‐
teidigung im Falle eines bewaffneten Angriffs (Art. 51) sozusagen als pro‐
visorisches Handeln bis zur Übernahme des Konflikts durch den Sicher‐
heitsrat zugeordnet wurde.

Das waren Schritte der Verrechtlichung der internationalen Beziehun‐
gen, die – wenn sie funktioniert hätten – durch Vermeidung des Krieges
die Notwendigkeit des Krieges im doppelten Sinne (als Unausweichlich‐
keit des Krieges und als Unterwerfung unter den Krieg) „besiegt“ hätten.
Es folgte aber der Kalte Krieg, unter dessen Schirm viele kleine heiße
Kriege geführt wurden, bei denen die Notwendigkeit des Krieges in Kate‐
gorien der Systemkonkurrenz zwischen Ost und West definiert und die
Unterwerfung unter den Krieg sogar in der US-amerikanischen School of
the Americas gelehrt wurde.

Mit dem Ende des Kalten Krieges öffnete sich die Chance, der von der
UN-Charta vorgegebenen Ordnung näher zu kommen. Die entsprechenden
Erwartungen breiteten sich schon mit der Welle der Demokratisierungen
in Lateinamerika während der 1980er Jahre aus. Kant kam als Theoretiker
des demokratischen Friedens zum Zuge und erlebte in den 1990er Jahren
eine ungeahnte Zitierkonjunktur. Seine Idee eines Weltbürgerrechts wurde
im Kontext der nunmehr sich ausbreitenden „dritten Welle der Demokrati‐
sierung“9 (Samuel Huntington) in Richtung auf eine Konstitutionalisie‐

9 Samuel Huntington, The Third Wave. Democratization in the Late 20th Century, Nor‐
man/Oklahoma 1991.

180 Lothar Brock

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175


rung des Völkerrechts, also dessen Ausformung zu einer Weltverfassung,
weitergedacht.

Und tatsächlich wurde die Handlungsfähigkeit der Vereinten Nationen
ausgebaut, und die Ständigen Mitglieder des Sicherheitsrates begannen
zwischen 1990 und 1995 das zu tun, was ihre Aufgabe war, nämlich zur
Aufrechterhaltung oder Wiederherstellung des Friedens in Einklang mit
Kapitel VII der UN-Charta zusammenzuarbeiten. Aber die Friedensord‐
nung, die die KSZE-Staaten in der Charta von Paris (1990) sich und der
Welt versprachen, wandelte sich unter Führung der Vereinigten Staaten
rasch zu einer hegemonialen Ordnung der liberalen Demokratien. Diese
waren einerseits an der Universalisierung der von ihnen (d.h. von uns als
liberalen Demokraten) vertretenen Werten interessiert, aber als Staaten
auch daran, die anderen mehr als sich selbst dem Recht zu unterwerfen.
Das zeigte sich zuerst mit aller Deutlichkeit im Krieg zum Schutz der
Menschenrechte (Kosovo), dann im Krieg gegen den Terror (Afghanistan)
und schließlich im Krieg zur Durchsetzung von Demokratie und Völker‐
recht (Irak). So verwandelte sich der Demokratische Friede in Kriege der
Demokratien. In der Theoriedebatte, die diese Entwicklungen begleitete,
bot Habermas 1999 die Idee eines Vorgriffs auf eine angemessen institu‐
tionalisierte Weltordnung an10, während andere sich zugunsten einer Wie‐
derbelebung der Lehre vom gerechten Krieg engagierten11. Habermas ver‐
suchte, die Idee einer Konstitutionalisierung des Völkerrechts als Weiter‐
entwicklung des auf Kant sich berufenden Friedens-Projektes aufrechtzu‐
erhalten, die kontinentaleuropäischen Vertreter der Lehre vom gerechten
Krieg zielten darauf ab, das Spannungsverhältnis zwischen materiellen
und prozeduralen Normen im Rahmen der UN-Charta aufzulösen, und die
anglo-amerikanischen Vertreter der Lehre wollten den Staat aus den pro‐
zeduralen Zwängen des kollektiven Handelns befreien, also den Unzu‐
länglichkeiten des Multilateralismus mit der Befürwortung eines „sover‐
eign judgement“ begegnen.

10 Jürgen Habermas, „Bestialität und Humanität. Ein Krieg an der Grenze zwischen
Recht und Moral“, in: Reinhard Merkel (Hg.), Der Kosovo-Krieg und das Völker‐
recht, Frankfurt/M. 2000, S. 51–65, hier: S. 66.

11 Michael Haspel, „,What we are fighting forʻ. Die deutsch-amerikanische Debatte
über die Lehre vom gerechten Krieg und die Probleme einer normativen Theorie der
internationalen Beziehungen“, in: Jörg Calließ, Christoph Weller (Hg.), Chancen für
den Frieden, Loccumer Protokolle 76/03, Rehburg-Loccum 2006, S. 303.

Die Zukunft des Friedens aus der Gegenwart des Krieges 181

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175


Vom gerechten Krieg zum gerechten Frieden

In dieser vertrackten Lage besannen sich die liberalen Teile der Evangeli‐
schen und Katholischen Kirche (in Deutschland) auf eine andere Denkfi‐
gur: die des gerechten Friedens, die sich zu Beginn des neuen Jahrhun‐
derts in den Dienst der „Ökumenischen Dekade zur Überwindung von Ge‐
walt“ stellte. Während die Deutsche Bischofskonferenz hier eher apellativ
vorging12, unternahm der Rat der EKD (in Gestalt der Kammer für öffent‐
liche Verantwortung) den Versuch, die Idee des gerechten Friedens syste‐
matisch als Gegenentwurf zum gerechten Krieg zu entwickeln13. Dieser
Versuch führte zu einer umfangreichen Diskussion, in der sich Theologi‐
sches und Säkulares mischen und die inzwischen in einem Dutzend von
der Evangelischen Studiengemeinschaft in Heidelberg betreuter kleiner
Bände konkrete Gestalt angenommen hat.14

Im Zentrum der Denkschrift steht im hier interessierenden Problemzu‐
sammenhang die „rechtserhaltende Gewalt“. Dazu heißt es: „In der Per‐
spektive einer auf Recht gegründeten Friedensordnung sind Grenzsituatio‐
nen nicht auszuschließen, in denen sich die Frage nach einem (wenn auch
nicht gebotenem, so doch zumindest) erlaubten Gewaltgebrauch […]
stellt.“15 Ist das aber nicht die Problematik, die auch im Mittelpunkt der
Lehre vom gerechten Krieg steht? Die Denkschrift sagt „ja“! Aber „das
moderne Völkerrecht hat das Konzept des gerechten Krieges aufgeho‐
ben“16. Dem ist zuzustimmen. Und das hat Bedeutung.

Die Lehre des gerechten Krieges setzt wie schon gesagt auf ein souve‐
ränes Abwägen der Gründe für einen Gewalteinsatz durch den einzelnen
Staat. Die Lehre vom gerechten Frieden setzt demgegenüber auf eine kol‐
lektive Entscheidungsfindung, die die Gefahr eines Fehlurteils mindern
soll, so wie es von demokratischem Entscheiden erwartet wird. Die Rele‐
vanz dieser Unterscheidung ist in den 1990er Jahren deutlich geworden.
Unter der Vorherrschaft der liberalen Demokratien wurden die Standards,
denen ein ordentlicher Staat entsprechen müsse, um als souverän aner‐

3.

12 Deutsche Bischofskonferenz, Gerechter Friede, Die deutschen Bischöfe 66, Bonn
2010.

13 Aus Gottes Frieden leben – für gerechten Frieden sorgen, Eine Denkschrift des Ra‐
tes der Evangelischen Kirche in Deutschland, Gütersloh 2007.

14 Ines-Jacqueline Werkner, Sarah Jäger (Hg.), Gerechter Frieden, Wiesbaden 2019
und 2020.

15 Aus Gottes Frieden leben, S. 65.
16 Aus Gottes Frieden leben, S. 68.

182 Lothar Brock

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175


kannt zu werden (Menschenrechte, Demokratie, good governance, liberale
Marktwirtschaft, Beteiligung am Kampf gegen den Terrorismus; angemes‐
sene Militärausgaben) als Verpflichtung gegenüber der eigenen Bevölke‐
rung und gegenüber der internationalen Gemeinschaft ausformuliert
(„Souveränität als Verantwortung“). Damit wurde der Handlungsbedarf
auf Seiten eben dieser Gemeinschaft erweitert, ohne dass jedoch gleich‐
zeitig die erforderlichen prozeduralen Voraussetzungen für eine friedens‐
dienliche Umsetzung dieses Handlungsbedarfs in Gestalt kollektiver Frie‐
denssicherung geschaffen wurden.17 Die Wiederentdeckung der Lehre
vom gerechten Krieg bot in dieser Situation eine Möglichkeit, die Ent‐
scheidungskompetenz vom Kollektiv, dem Sicherheitsrat, auf den Einzel‐
staat zurück zu verlagern, wobei der Einzelstaat sich nun auf ein ausge‐
weitetes Reservoir von Gründen für ein legitimes Eingreifen in innerstaat‐
liche Konflikte berufen konnte.

Insofern war die Alternative des gerechten Friedens begründet. Sie
machte aber nur auf das zugrunde liegende Problem aufmerksam, ohne
eine Lösung anbieten zu können; denn die Antwort war und ist eine sich
selbst verteidigende Friedensordnung. Die Selbstverteidigung greift wie‐
derum auf den Kriterienkatalog für zulässige Gewalt zurück, der im Rah‐
men der Lehre vom gerechten Krieg entwickelt worden ist. Bedeutet das
nicht doch, dass es im Zweifelsfalle bei der Lehre vom gerechten Krieg
bleibt?

Die sich selbst verteidigende Ordnung ist eine knifflige Angelegenheit,
die allerdings nicht nur die internationale Ebene betrifft, sondern auch die
innerstaatliche, soweit der Staat sich als Bedingung des Friedens versteht
und zu diesem Zweck auch den Einsatz von Gewalt vorsieht (was jeder
Staat tut). Dass Staaten sich nach innen und außen auf die Notwendigkeit
der Selbsterhaltung beziehen, bedeutet nicht, dass jede Ordnung, ob staat‐
lich oder zwischenstaatlich, eine Gewaltordnung ist. Sie ist es immer auch
wie uns seit Walter Benjamin bewusst ist.18 Und doch muss zwischen
Krieg und Frieden, zwischen Gewaltherrschaft und Rechtsstaatlichkeit un‐
terschieden werden. Das weiß jeder Mensch, der im Krieg gewesen ist
oder in einem Unrechtsstaat gelebt hat. Wenn im Krieg in Syrien das hu‐

17 Lothar Brock, „Normative Integration und kollektive Handlungskompetenz auf in‐
ternationaler Ebene“, in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen 6, Nr. 2 (1999),
S. 483.

18 Lothar Brock, Hendrik Simon, „Die Selbstbehauptung und Selbstgefährdung des
Friedens als Herrschaft des Rechts“, in: Politische Vierteljahresschrift 59, Nr. 2
(2018), S. 269.

Die Zukunft des Friedens aus der Gegenwart des Krieges 183

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175


manitäre Völkerrecht beachtet würde, würde der Krieg die Zivilbevölke‐
rung wesentlich weniger terrorisieren, als das jetzt der Fall ist. Und wenn
in einem Staat eine ordentliche Gerichtsbarkeit besteht, hat man eine gute
Chance, einen Kampf um das eigene Recht und mehr Gerechtigkeit führen
zu können, ohne damit gleich das eigene Leben und die eigene Freiheit
aufs Spiel zu setzen. Die Frage ist, welche Dynamiken die von einer Ord‐
nung in Anspruch genommene Wehrhaftigkeit für den Kampf um Recht
und Gerechtigkeit entfaltet.

In der Friedensdenkschrift der Evangelischen Kirche heißt es, „Recht
ist auf Durchsetzung angelegt“19. Das ist in dieser Form eine grobe Ver‐
kürzung des Sachverhalts. Recht ist auf Befolgung angelegt, d.h. auf Inter‐
nalisierung seiner Bestimmungen durch die Rechtsadressaten als ange‐
messene Form, ein gedeihliches Zusammenleben der Menschen zu ermög‐
lichen. Die Rolle der Zwangsgewalt ist umgekehrt proportional zum Aus‐
maß der Internalisierung der vorgegebenen Regeln. Es geht also nie nur
um das Recht als solches, sondern um seine Verankerung in der von ihm
zu erhaltenden Ordnung. Das gilt wiederum für die innerstaatliche wie für
die internationale Ordnung.

Die Völkerrechtspolitik der liberalen Demokratien hat eine Veranke‐
rung des Völkerrechts in der internationalen Ordnung behindert. Im Er‐
gebnis standen sich die „Verantwortung für den Schutz“ der Menschen vor
Massengewalt und die „Verantwortung für den Frieden“20 gegenüber und
sie haben sich gegenseitig lahmgelegt. Legt also die Desillusionierung
über den Krieg immer neue Fährten zu einem desillusionierenden Frie‐
den? Bleibt es doch bei einem ewigen Ineinandergreifen von Krieg und
Frieden, Herrschaft und Gewalt?

Fazit

Halten wir fest: Nicht nur der Krieg mündet in die Desillusionierung, die
Vorkehrungen für den Frieden begünstigt, auch die Idee der Überwindung
des Krieges bzw. der kollektiven Gewalt mündet immer wieder in eine
Desillusionierung, die den erneuten Krieg nahelegt: Wenn es mit dem
Frieden, den wir wollen, nichts wird, weil die anderen ihn nicht wollen,

4.

19 Aus Gottes Frieden leben, S. 65.
20 Mary Ellen O’Connell, „The Responsibility to Peace. A Critique of R2P“, in:

Philippe Cunliffe (Hg.), Critical Perspectives on the Responsibility to Protect, New
York 2011, S. 71.

184 Lothar Brock

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175


dann bleibt uns nur die Vorbereitung auf den Krieg. Das Karussell kommt
in Schwung.

Also was nun? Die Fragen von Bernhard Taureck am Ende seines Tex‐
tes als gegenstandslos streichen?

Bernhard Taureck setzt auf den Generalstreik gegen den Krieg, auf glo‐
bale Solidarität, getragen von der Zivilgesellschaft. Das ist, glaub ich, die
schwächste Form schwacher Erwartungen, nämlich Kants erlaubter Hoff‐
nung; denn in Zeiten, in denen der Populismus Urständ feiert, der Bewe‐
gungsspielraum für zivilgesellschaftliches Engagement weltweit kleiner
wird und die dritte Welle der Demokratisierung einer Wiederbelebung des
Autoritären weicht, und zwar auch in den liberalen Demokratien selbst –
in diesen Zeiten ist es kühn, darauf zu bauen, dass sich die Gesellschaften
am eigenen Schopf aus dem Sumpf des sich ausbreitenden Hasses heraus‐
ziehen. Aber haben wir nicht vor „Corona“ die Jugendbewegung der Fri‐
days for Future gehabt, die tatsächlich etwas bewegen konnte, und erleben
wir nicht in Zeiten von „Corona“ ein wachsendes Bewusstsein für die von
Bernhard Taureck angesprochene Selbstverfeindung der liberalen Demo‐
kratien?

Wir müssen einfach erkennen, dass der Versuch, einen Frieden zu
schaffen, der mehr ist als eine erneute Zwischenkriegszeit, komplizierter
ist und mehr Beharrlichkeit verlangt als voreilige Erzählungen des Fort‐
schritts vom anarchischen 19. Jahrhundert21 über die Erfindung des huma‐
nitären Völkerrechts, die Einrichtung des Völkerbundes, die Ächtung des
Angriffskrieges bis hin zum allgemeinen Gewaltverbot der Charta der
Vereinten Nationen es nahelegen. Gegenwärtig erleben wir eine Desillu‐
sionierung über die allgemeine Verstrickung von potestas und violencia in
jeder uns bekannten Ordnung und damit auch in den Ländern, die sich bis‐
her als Avantgarde der Modernisierung verstanden haben; wir erleben die
dunkle Seite der Völkerrechtspolitik, die diese Staaten in der Zeit ihrer
Hegemonie (nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion) verfolgten. Un‐
sere Aufgabe als Wissenschaftler ist, dazu beizutragen, dass die eigenen
Gesellschaften aus Enttäuschung über ihre Zukunftserwartungen (in denen
es bisher immmer um „more and more of the same“ ging) nicht in einen
verhängnisvollen Militarismus umkippen, der die Gesellschaften (wie
Bernhard Taureck anhand von Platon zeigt) von innen aushöhlt und damit
den nächsten Zirkel des Krieges einleitet.

21 Contra Simon, „The Myth of Liberum Ius ad Bellum“.

Die Zukunft des Friedens aus der Gegenwart des Krieges 185

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175


https://doi.org/10.5771/9783748910909-175 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-175

	1. Gerechter Krieg als Ansatz zur Eingrenzung des Beutemachens
	2. Verrechtlichung contra Notwendigkeit des Krieges
	3. Vom gerechten Krieg zum gerechten Frieden
	4. Fazit

