
Eva Kocher

Recht oder Nicht-Recht: Eine Wahl zwischen Gleichheit und
Freiheit? Zum Stand der feministischen Rechtstheorie1

Zwei feministische Autorinnen haben im selben Jahr Bücher vorgelegt, die die Rolle des
Rechts für Gleichheit und Freiheit mit sehr unterschiedlichen Perspektiven, theoreti-
schen Hintergründen und Zielrichtungen behandeln: Während Ute Gerhard eine Utopie
von Recht, Verfahren, Institutionen und der Rolle des Staats entfaltet, die der Kritischen
Theorie verpflichtet ist, entwickelt Ratna Kapur ein spirituelles Verständnis von Freiheit
vor dem Hintergrund einer postkolonialen Kritik von Subjektkonstitutionen des Rechts.
Ich nehme dies zum Anlass für eine Analyse der Ambivalenzen feministischer Rechts-
theorie und versuche im Folgenden, die beiden Ansätze mit einem Blick auf aktuelle De-
batten und verschüttete Denktraditionen in ein Ferngespräch miteinander zu bringen.

„Invoking Justice“ in Tamil Nadu

Um die Ambivalenzen zwischen beiden Ansätzen anschaulicher machen zu können, sei
ein Beispiel für feministische Arbeit mit dem Recht an den Anfang gestellt. Der Doku-
mentarfilm „Invoking Justice“ (der anlässlich eines Besuchs von Ratna Kapur in Berlin
gezeigt wurde) stellt die Arbeit von „STEPS“ vor, einer Organisation muslimischer Frau-
en in Tamil Nadu (Südindien), deren Gründung auf das Jahr 2004 zurückgeht.2 Der Film
zeigt unter anderem den Fall eines Ehepaars, dessen Tochter nach der Heirat in die Fami-
lie des Mannes aufgenommen worden war, von dieser misshandelt und nach einem Streit
von den Schwiegereltern verbrannt, also ermordet wurde. Der entstehende Konflikt zwi-
schen den beiden muslimischen Familien wurde im Dorf vom Jamaat, dem örtlichen
außerstaatlichen muslimischen Streitschlichtungs- und Rechtsprechungsmechanismus auf

0.

1 Zugleich Besprechung von: Ute Gerhard, Für eine andere Gerechtigkeit. Dimensionen
feministischer Rechtskritik, Frankfurt a.M./New York (Campus) 2018, 403 S., 34,95 €; Ratna
Kapur, Gender, Alterity and Human Rights. Freedom in a Fishbowl, Cheltenham (Edward Elgar
Publishing) 2018, 328 S.

2 Regisseurin: Deepa Dhanraj. Weitere Informationen über die Organisation: Sharifa Khanam
(STEPS), The Tamil Nadu Muslim Women’s Jamaat: Who Are We And What Do We Do?, 2019
http://mazefilm.de/wp-content/uploads/2019/02/khanum.pdf (Abruf 8.5.2020); vgl. Nadja-
Christina Schneider, Islam und Gender in Indien. Perspektiven der Geschlechtergerechtigkeit in der
Minderheitensituation, in: Geschlechtergerechtigkeit durch Demokratisierung? Transformationen
und Restaurationen von Genderverhältnissen in der islamischen Welt. Edited by Susanne Schröter,
297–318 (310 ff.).

DOI: 10.5771/0023-4834-2020-4-481

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481


der Basis von Sharia-Recht verhandelt.3 Als der örtliche Jamaat die Anliegen der Eltern
nicht ernst nahm, wandten diese sich an die Frauen von STEPS, die in vielen Einzelge-
sprächen das Anerkenntnis erreichen konnten, dass hier Unrecht geschehen sei. STEPS
hatte sich als „Frauen-Jamaat“ gegründet und erfunden, um den ausschließlich mit Män-
nern besetzten herkömmlichen Jamaats etwas entgegenzusetzen. Trotz vehementen Wi-
derstandes, insbesondere durch diese Jamaats, hatte die Organisation zum Zeitpunkt des
Erscheinens des Films bereits über 8.000 Fälle bearbeitet und entschieden.

Solche Praktiken fordern die feministische Rechtstheorie heraus. STEPS versteht sich
als Frauenrechte-Organisation. Da sie innerhalb eines rechtspluralistischen Kontextes
agiert,4 hat sie beständig Widersprüche auszubalancieren: Einerseits entwickelt sie einen
eigenen Zugang zum religiösen Recht, auf der Basis feministischer Interpretationen des
Korans. Andererseits interagiert sie mit staatlichen Rechtsverfolgungsorganen und macht
von den im indischen staatlichen Recht bestehenden Rechtspositionen Gebrauch. Ohne
explizit Rechte auf Gleichbehandlung einzufordern, verhandelt STEPS letztlich Fragen
der Bedeutung des Rechts für "weibliche Freiheit"5 und der Geschlechtergleichheit. Die
Organisation bewegt sich in ihrer Praxis in genau dem Spannungsverhältnis zwischen
dem feministischen „Anderen“ des Rechts und der Nutzung von Gleichheitsrechten, das
auch den Gegensatz zwischen den Büchern ausmacht, die ich im Folgenden diskutiere:
Während Ratna Kapur in „Gender, Alterity and Human Rights“ eine feministische Kri-
tik der Menschenrechte aus postkolonialer Perspektive präsentiert, der es vor allem um
Freiheit geht, tritt Ute Gerhard mit der westeuropäischen feministischen Rechtskritik
„für eine andere Gerechtigkeit“ ein. Um es kurz auf den Punkt zu bringen: So optimis-
tisch Ute Gerhard im Hinblick auf die Angebote des Rechts für den Feminismus ist, so
pessimistisch ist Ratna Kapur. Der Kontrast zwischen beiden Ansätzen verdeutlicht die
Ambivalenzen, die Recht und subjektive Rechte aus einer feministischen Sicht aufweisen.
Am Ende stellt sich die Frage nach den utopischen Potenzialen des Rechts.

Ute Gerhard: „Eine andere Gerechtigkeit“

Überblick/Zusammenfassung

Ute Gerhard blickt in „Eine andere Gerechtigkeit“ auf ihre eigene theoretische und wis-
senschaftliche Entwicklung zurück und bietet damit einen ausgezeichneten Ein- und
Überblick über die Denkweisen feministischer Rechtskritik im Westeuropa der vergange-
nen fünfzig Jahre – allerdings mit einigen interessanten Lücken.

Ute Gerhard ist Juristin, Soziologin und Historikerin. Sie war von 1987 bis 2004 Pro-
fessorin für „Soziologie mit dem Schwerpunkt Frauen- und Geschlechterforschung“ und

1.

a)

3 Zu diesen rechtspluralistischen Konstellationen siehe z.B. Katherine Lemons, Sharia Courts and
Muslim Personal Law in India: Intersecting Legal Regimes, Law & Society Review 52/3 (2018),
603-629.

4 Genauer dazu Lemons, ebd.; Tanja Herklotz. Law, Religion and Gender Equality: Literature on the
Indian Personal Law System from a Women's Rights Perspective, Indian Law Review 2018,
250-268.

5 Vgl. Libreria delle donne di Milano, Wie weibliche Freiheit entsteht, 1988. Eine Begründung, wes-
halb dieser Begriff hier gut passt, findet sich in der weiteren Darstellung unten, insbesondere bei
Fn. 37 ff.

482 KJ 53 (2020) Heft 4 482

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481


damit die erste interdisziplinär arbeitende Geschlechterforscherin an einer deutschen
Universität, die sich systematisch nicht nur mit Geschichte und Theorie des Feminismus,
sondern auch mit Rechtsgeschichte, Rechtssoziologie und Europäischer Sozialpolitik
auseinandergesetzt hat. 1997 gab sie den Anstoß zur Gründung des Frankfurter Zen-
trums für Frauen- und Geschlechterforschung.6 Ihre Dissertation „Verhältnisse und Ver-
hinderungen“ von 1978 wurde ein „Schlüsselwerk der Geschlechterforschung“;7 auch
ihre 1990 erschienene Habilitation „Gleichheit ohne Angleichung. Frauen im Recht“ ist
ein Klassiker der feministischen Rechtsforschung in Deutschland. Ute Gerhard hat also
die deutsche und westeuropäische feministische Rechtforschung seit Ende der 1980er
Jahre entscheidend mitgeprägt, und das aktuelle Buch spiegelt dies wider, indem es die
Auseinandersetzungen, die feministische Bewegungen in Deutschland und Europa im
20. Jahrhundert um Recht geführt haben, prägnant zusammenfasst.

So zeichnet Gerhard die Entwicklung der Menschen- und Gleichheitsrechte (S. 97 ff.)
und das Verhältnis des Feminismus zum Wohlfahrtsstaat (S. 88 ff., 287 ff.) ebenso nach
wie auf der theoretischen Ebene die Paradoxien in den Forderungen nach Gleichheit ei-
nerseits und Anerkennung von Differenz andererseits (S. 90 ff.), denen Gerhard nicht nur
bereits ihre Habilitation, sondern auch einen debattenprägenden Sammelband gewidmet
hat8. Ein Schwerpunkt liegt auf dem „public-private-divide“ in seiner Entwicklung und
Vieldeutigkeit. Um z.B. die Bedeutung des Privat- und insbesondere des Familienrechts
für Geschlechtergerechtigkeit herauszuarbeiten, erläutert Gerhard, wie sich im 18.
und 19. Jahrhundert in europäischen Rechtsordnungen ein Verständnis der bürgerlichen
Familie als Keimzelle des Staates durchsetzt und im Familienrecht zu einer Art „Sonder-
recht für Ehefrauen“ führt (S. 184 ff.). Der „Kampf um das Frauenwahlrecht“ wird für
Deutschland und England dargestellt (S. 191 ff.). Darüber hinaus erläutert sie, wie Politik
und Recht zum Dauerthema „Müttererwerbstätigkeit“ widersprüchliche Botschaften
senden (S. 294 ff.). Dass das Europarecht zum Katalysator des Gleichstellungsrechts wer-
den konnte, begründet Gerhard mit einer „provozierende[n] These“: „Das zu Recht be-
klagte demokratische Defizit in der Regierungsgestaltung und bei den Entscheidungen
der EU hat der Verbesserung der Rechtsstellung von Frauen eher genützt als geschadet“
(S. 245). Unter der Überschrift „eine neue Geschlechterordnung“ (S. 310 ff.) beobachtet
Gerhard schließlich, dass sich rechtlich und gesellschaftlich ein erweiterter Familienbe-
griff durchgesetzt habe, der an die „realen Lebensverhältnisse“ anknüpfe.

Gerhards Darstellung kulminiert in der Vorstellung eines Konzepts von „Care“ als ge-
sellschaftskritischem Entwurf und feministischer Vision dafür, „wie Liebe und Recht als
‚Fürsorglichkeit‘ und in Verantwortung füreinander gleichberechtigt gelebt werden kön-
nen.“ (S. 320). Diese Vision konfrontiert sie mit gesellschaftlichen Wirklichkeiten wie den
„global care chains“, d.h. der Übernahme von Sorgearbeit durch marginalisierte und pre-
kär beschäftigte Migrantinnen (S. 321 ff.).

6 „Cornelia Goethe Centrum für Frauenstudien und die Erforschung der Geschlechterverhältnisse“
an der Universität Frankfurt am Main; Information auf http://www.cgc.uni-frankfurt.de/das-centru
m/geschichte/ (8.5.2020).

7 Martina Löw/Bettina Mathes (Hrsg.), Schlüsselwerke der Geschlechterforschung, Wiesbaden (VS
Verlag für Sozialwissenschaften) 1997.

8 Vgl. das für die Debatte in Deutschland wichtige Buch von Ute Gerhard/Andrea Maihofer (Hrsg.),
Differenz und Gleichheit. Menschenrechte haben (k)ein Geschlecht, 1990.

483 Eva Kocher · Recht oder Nicht-Recht 483

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481


Eine westeuropäische Utopie des Rechts

Das Buch zeichnet sich durch die Verbindung von normativen Überlegungen und empi-
rischen Analysen aus, wobei ein Schwerpunkt auf politik- und geschichtswissenschaftli-
chen Fragestellungen liegt; sozioökonomische Aspekte oder kulturwissenschaftliche
Analysen spielen allenfalls am Rande eine gewisse Rolle. In der Sache konzentriert es sich
auf die Darstellung der politischen und Rechtssetzungsprozesse sowie der wissenschaftli-
chen Debatten. Gerhard geht es vor allem um die utopischen und normativen Potenziale
des Rechts. Der Anspruch, „Dimensionen feministischer Rechtskritik“ aufzufächern,
wird deshalb nur insoweit eingelöst als konkrete Regelungen kritisiert werden.

Der Klappentext fasst insofern gut zusammen, was die konzeptionelle Grundlinie der
Darstellung ausmacht: Recht sei ein „Spiegel gesellschaftlicher Machtverhältnisse, zu-
gleich eröffnet es Wege, diese Verhältnisse zu verändern.“ „Rechte müssen im jeweiligen
Kontext erkämpft, verteidigt und neu verhandelt werden.“ Eine weitere Funktion von
Recht wird im Kontext der Menschenrechte angesprochen: „Die Menschenrechte sind
ein Sprachrohr für diejenigen, die Unrecht erfahren haben“ (S. 97 ff.), eine „Instanz des
Sprechens“, das Unrechtserfahrungen zum Ausdruck bringen könnte (S. 127 ff. – die For-
mulierung ein Zugeständnis an kultursoziologische Ansätze).

Da Ute Gerhard das Recht sowohl als Befreiungs- als auch Herrschaftsinstrument
sieht, aber die Eigendynamiken, Logiken und Funktionsweisen des Rechts nicht syste-
matisch hinterfragt, hält sie die Tatsache, dass („erst recht weltweit“) die Mehrheit der
Frauen prekär, in ökonomischer Abhängigkeit und bedroht von Gewalt lebt, vor allem
für ein Problem mangelnder Durchsetzung von Rechten (S. 8 ff.). Mit seinem recht unge-
brochenen Fortschrittsdenken steht das Buch in bestimmten Traditionslinien der Kriti-
schen Theorie.9 Bei der historischen Darstellung von Frauenbewegung, Feminismus und
Geschlechterpolitik in der Bundesrepublik (S. 19 ff.) geht es auch bildlich um Schritte
nach vorn, Rückschritte, „Verspätung“ und „nachholende Entwicklung“ (S. 20). Die Tat-
sache, dass die im Buch behandelten komparativen Studien sich „nur auf west- und teil-
weise südeuropäische Familienregime“ beziehen,10 wird zwar thematisiert (S. 291), und
Gerhard bedauert, die „Transformationsgesellschaften Ost- und Mitteleuropas“ nicht be-
rücksichtigt zu haben.11 Die beiläufige Bemerkung, die UN-Frauenrechte-Konvention
CEDAW folge „dem Leitbild der westlichen ‚modernen‘ Kleinfamilie“ (S. 110), bleibt
aber letztlich ohne Folgen für die Analyse, die im Ganzen einen westlichen, universalisti-
schen Liberalismus fortschreibt – und schon deshalb keine Antworten auf die Fragen hat,
welche die eingangs erwähnten Praktiken von STEPS aufwerfen.

b)

9 Zu diesen Traditionslinien kritisch Amy Allen, The End of Progress. Decolonizing the normative
foundations of Critical Theory, 2015.

10 Bei den ausführlichen historischen Analysen der Ehegesetzgebungen werden das Preußische All-
gemeine Landrecht von 1794 (147 ff.), der französische Code Civil (154 ff.), das österreichische
ABGB (160 ff.), das gemeine und kirchliche Recht (163 ff.), das englische (170 ff.) und amerikani-
sche Common Law (175 ff.), das russische (179 ff.) und das skandinavische Recht (182 ff.) behan-
delt.

11 Die ostdeutsche Frauenbewegung wird für die Zeit um 1989 einbezogen (35).

484 KJ 53 (2020) Heft 4 484

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481


Care: im Namen von Frauen

Geradezu frappierend ist auch, wie wenig explizit sich das Buch auf einige der aktuelle-
ren feministischen Debatten bezieht. Zu jüngeren Bewegungen, die unter anderem Fra-
gen von sexualisierter Gewalt wieder auf die Tagesordnung gebracht haben (#aufschrei,
#metoo), heißt es u.a. skeptisch (S. 73): „Die Frage bleibt, wie nachhaltig sie wirken kön-
nen.“ (Das ist natürlich immer die Frage.) Die schwierigen feministischen Debatten um
Identität und Intersektionalität, die auch im und über das Antidiskriminierungsrecht ver-
handelt werden, scheinen allenfalls implizit und als Gegenposition auf, etwa wenn Ger-
hard gegen nicht ausdrücklich benannte Positionen darauf besteht, dass ein „Sprechen im
Namen von Frauen“ möglich sein müsse (S. 72). Am Ende nutzt sie für ihr Bekenntnis zu
„Care“ zwar ein Zitat von Chantal Mouffe – „für ein pluralistisches, multiples und dyna-
misches Modell, das davon ausgeht, dass jeder und jede Einzelne in vielfältige soziale Be-
ziehungen bzw. in ein Ensemble von ‚Subjektpositionen‘ eingebunden ist“ – jedoch
nicht, ohne sich gleichzeitig auch irgendwie wieder davon abzugrenzen: „[…] die Aner-
kennung der Pluralität darf nicht zu Beliebigkeit und Indifferenz führen.“ (S. 246).

Gerade in diesen Lücken spiegelt Ute Gerhards Überblick sowohl die Stärke wie auch
die Schwäche der zweiten Welle der Frauenbewegungen und des westeuropäischen Femi-
nismus in ihrem Verhältnis zum Recht. Sie wurden durch die Debatten der 1980er
und 1990er Jahre über Differenz und/oder Gleichheit der Geschlechter geprägt, und Ute
Gerhard hat sich damals (und seither) immer für feministische Gleichheitspositionen ein-
gesetzt, das heißt explizit gegen Vorstellungen „weiblicher“ Werte und Differenzfeminis-
men gewandt. Umso interessanter ist es, wie sie in ihren Vorstellungen für ein „Konzept
fürsorglicher Praxis“ als Schlüsselkonzept einer zukunftsfähigen europäischen Sozialpo-
litik nun produktiv an die aktuell höchst relevante Debatte um „Care“ als neuen gesell-
schaftskritischen Entwurf anknüpft. In ihm sollten Liebe und Recht, Freiheit und Ge-
rechtigkeit vereinbar werden. Inwiefern dieses Konzept über die frühere Entgegenset-
zung von Differenz- und Gleichheitsansätzen hinausweist, wird in ihrem Buch leider
nicht ausdrücklich angesprochen. Sie erinnert stattdessen an die Debatten um einen er-
weiterten Arbeitsbegriff, wenn sie die Notwendigkeit der Um- und Neuorganisation der
geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung betont, und wählt für „Care“ einen Ansatz, der
letztlich auf der Basis von Gleichheitsrechten konzeptioniert ist: „Care“ müsse als sozia-
les Bürgerrecht und Menschenrecht sowohl für Pflegende wie für Gepflegte gewährleistet
werden (S. 340 ff.).

Ratna Kapur: „Freedom in a fishbowl“

Überblick/Zusammenfassung

Auch Ratna Kapurs Buch handelt vordergründig von Recht als Instrument politischer
Herrschaft. Aus einer konsequent postkolonialen und subjekttheoretischen Perspektive
kommt sie aber nicht nur zu anderen Themen, sondern auch zu ganz anderen Ergebnis-
sen als Ute Gerhard: Mehr Rechte für Frauen hätten nicht mehr Freiheit und Gleichheit
gebracht, sondern mehr moralische Überwachung und Regulierung (S. 228).

Ratna Kapur hat in Cambridge (GB) und Harvard (USA) Jura studiert, in Indien als
Rechtsanwältin gearbeitet und war Professorin an der Jindal Global Law School in Indi-
en, bevor sie zur Queen Mary Universität nach London kam, wo sie heute lehrt. Sie ist
eine Aktivistin der indischen feministischen Bewegung; fast 20 Jahre lang (1995–2012)

c)

2.

a)

485 Eva Kocher · Recht oder Nicht-Recht 485

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481


leitete sie das Centre for Feminist Legal Research in New Delhi. Sie engagierte sich z.B.
im Verfahren vor dem indischen Supreme Court gegen die Kriminalisierung von Homo-
sexualität – mit Erfolg: Im September 2018 wurde Sec. 377 des indischen Strafgesetz-
buchs, eingeführt zur Zeit der britischen Kolonialherrschaft, für verfassungswidrig er-
klärt.12

In „Gender, Alterity and Human rights“ beschreibt sie mit dem Bild des Goldfischgla-
ses aus dem Untertitel des Buches („Freedom in a fishbowl“) die Grenzen eines Macht-
und Herrschaftssystems, in dem wirkliche Freiheit nicht möglich werden könne. Rechte
seien – auch und gerade wenn sie verwirklicht werden – mit Verfahren, Prozessen, Regie-
rungs- und Herrschaftstechniken verbunden, in denen radikale Substrate des Rechts ver-
schwänden (S. 78). So seien Gender und Feminismus in der Vergangenheit wiederholt
„kooptiert“ worden, um den politischen Zielen des Imperialismus und Kolonialismus zu
dienen (S. 89; 109). Aufgrund dieser historischen und aktuellen Erfahrungen bezweifelt
Ratna Kapur, dass Rechte jemals eine „authentisch gegenhegemoniale Rolle“ spielen
könnten (S. 75).

Kapurs Analyse startet im ersten Kapitel mit der These, dass der Diskurs um Rechte
mit „Avataren des Subjekts“ arbeite (S. 40 ff.). Die Konstruktion des autonomen und er-
folgreichen Subjekts stehe entsprechenden Konstruktionen von verletzlichen Subjekten
einerseits sowie bedrohlichen Subjekten andererseits gegenüber, und diese Konstruktio-
nen begrenzten, was Recht erreichen könne.

In den folgenden drei Kapiteln wird diese These für drei spezifisch vergeschlechtlichte
Subjektkonstruktionen im Einzelnen ausgeführt. Im zweiten Kapitel geht es um „prekäre
sexuelle Subjekte“ und Rechte für queere Menschen. Hier zeigt sie, wie mit Entkrimina-
lisierung und Rekriminalisierung der Homosexualität in Indien eine komplexe
„Governance“13 entstand, die queere Menschen mit Hilfe des Rechts oder der Rechte-
Forderungen in einer globalen schwul-lesbischen Identität normalisiert habe. Das Narra-
tiv des „coming out“ verorte Sexualität vor allem in einer Dialektik von Sichtbarkeit und
Unsichtbarkeit und vernachlässige damit Gefahren von Sichtbarkeit (S. 67). Im dritten
Kapitel („the gendered subject“) erläutert sie den Umgang des Rechts mit sexualisierter
Gewalt gegen Frauen am Beispiel der medialen Debatten um die Kölner Silvesternacht
2015/16, die sexualisierte Gewalt gegen Frauen rassistisch konstruierten.14 Sie nennt Bei-
spiele aus Indien, in denen feministische Proteste gegen Gewalt und entsprechende Rech-
te-Forderungen letztlich zu einer Stärkung staatlicher Sicherheits-Governance geführt
hätten. Im vierten Kapitel taucht die Figur des weiblichen „Anderen“ und damit erstmals
der Begriff der „alterity“ aus dem Titel des Buchs auf. Am Beispiel von Debatten um Ge-
schlechtergleichheit und das muslimische Kopftuch (die sie u.a. anhand der entsprechen-
den Rechtsprechung des EGMR darstellt) zeigt sie, wie die „Entschleierung“ zur
Governance werde – und erinnert z.B. daran, dass die „Befreiung der afghanischen Frau“
durch die USA dadurch symbolisiert wurde, dass die US-amerikanischen Truppen durch
unverschleierte Frauen willkommen geheißen wurden (S. 137).

12 Navtej Singh Johar & Ors. versus Union of India, W. P. (Crl.) No. 76 of 2016. Zu diesem Urteil
siehe unten Fn. 15. Zur Vorgeschichte Kapur, 55 ff.

13 Zu Begriff und Kritik des „Governance-Feminismus“ siehe Janet Halley/Prabha Kotiswaran/
Rachel Rebouché/Hila Shamir, Governance Feminism: An Introduction, Minneapolis (University
of Minnesota Press) 2018 (rezensiert von Serena Natile/Silvana Tapia Tapia, Law&Society Review
52 [2018}, 1106-1111, und von Elisabeth Holzleithner, KJ 2018, 378-384).

14 Vgl. Sabine Hark/Paula-Irene Villa, Unterscheiden und Herrschen, Bielefeld (transcript) 2017.

486 KJ 53 (2020) Heft 4 486

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481


Die Grenzen der Methode

Die Herangehensweise von Kapur ist vom Poststrukturalismus Michel Foucaults und Ju-
dith Butlers geprägt, von einer macht- und subjekttheoretischen, konstruktivistischen
Analyse von Gender und Sexualität (S. 90 ff.), verbunden mit einer Absage an dualistische
Vorstellungen von Geschlecht (S. 95). Recht ist hier Disziplinierung bzw. eine spezifische
Weise von Herrschaft („Governance“). Und gezeigt wird das nicht in erster Linie an
konkreten rechtlichen Positionen, Verfahren und Regulierungen, sondern unter Berufung
auf Literatur und Autoritäten, auf Bücher, Geschichten, Filme oder künstlerische Arbei-
ten. Zum Teil scheinen Figuren der Diskursanalyse verwandt zu werden, z.B. wenn das
Narrativ des Coming Out als eine der wichtigsten Leiterzählungen für homosexuelle
Emanzipation analysiert wird (S. 67) oder wenn Diskurse nachvollzogen werden, die den
„happy queer“ als homo oeconomicus beschreiben (S. 69 ff.).

Weil diese Methoden und ihre Aussagekraft aber nicht benannt oder erklärt werden,
bleibt die Behauptung, es handele sich jeweils um dominante, hegemoniale Erzählungen,
in der Luft hängen. Zwar verortet Kapur ihren eigenen Erfahrungshintergrund wieder-
holt deutlich (S. 72) mit Beispielen aus Indien und dem indischen Recht – also einer
Rechtsordnung, die in den letzten Jahren gleichzeitig eine hindunationalistische, rechts-
gerichtete Regierung, eine neoliberal organisierte Wirtschaft und eine Reihe von Urteilen
des Supreme Court gesehen hat, die gleiche Rechte für Homosexuelle und Frauen zum
Gegenstand hatten (und die z.T. Anlass für Kapurs negative Bewertung der Rolle des
Rechts in der Schaffung einer normalisierenden Governance-Struktur gegen queere Men-
schen sind).15 So kann ihre Darstellung zum Teil als (wenn auch sehr indirekte) Solidari-
sierung mit den oben skizzierten und auch in der Religion verorteten Praktiken von
STEPS verstanden werden. Auch historisch ist die Auswahl der Themen klar verortet: Es
geht ihr um die Rolle der Menschenrechte in Herrschaftstechniken des Othering
„post-9/11“. Seit dieser Zeitenwende befänden sich die Menschenrechte in den Händen
des „Empire“ und damit in einer Sackgasse (S. 20/30).

Die gewählte Methode taugt aber nicht zu verallgemeinernden Aussagen. So hätte sich
z.B. die Rolle des Rechts in Diskursen um das weibliche Andere möglicherweise etwas
differenzierter dargestellt, hätte Kapur nicht ausgerechnet die französische Kopftuch-De-
batte und die indischen Homosexuellenbewegungen als Beispiele genommen.16 Kapur
kritisiert letztlich nicht das Recht, sondern konkrete Diskurse um Rechte. Sie erklärt
nicht theoretisch, wie (Menschen-)Rechte versagen; sie zeigt an Beispielen, dass dies in
bestimmten Konstellationen der Fall ist.

b)

15 Im September 2018 wurde nicht nur die Kriminalisierung von einverständlichem homosexuellem
Sex für verfassungswidrig erklärt (oben Fn. 12). Im selben Monat fiel auch (in einer einstimmigen
Entscheidung) die indische „Ehebruchsklausel“ in Sec. 497 des Strafgesetzbuchs, die ebenfalls aus
der Kolonialzeit stammte und den Ehebruch eines Mannes mit einer verheirateten Frau bestrafte,
wenn er ohne die Einwilligung von deren Ehemann erfolgte (Joseph Shine vs Union Of India, W.
P. (Crl.) No. 194 of 2017). Und Ende September 2018 untersagte es der Supreme Court, Frauen
zwischen 10 und 50 Jahren (im menstruationsfähigen Alter) den Zutritt zum hinduistischen Sabar-
imala Temple in Kerala zu verbieten (Indian Young Lawyers’ Association v. State of Kerala, W. P.
(Civ.) No. 373 of 2006; die Entscheidung wird derzeit durch den Supreme Court überprüft).

16 Siehe auch Kotiswaran, in: Governance Feminism (Fn. *#), Chapter 4, die ebenfalls einen Nieder-
gang (“decline”) der indischen Frauenbewegung von einer gegenhegemonialen Bewegung zu “cor-
poratisation” beschreibt. Siehe auch Naisargi N. Dave, To Render Real the Imagined: An Ethno-
graphic History of Lesbian Community in India, Signs 35 (2010), 595-619 zur Bedeutung auslän-
discher NGO-Förderung.

487 Eva Kocher · Recht oder Nicht-Recht 487

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481


The spiritual turn

Der eigentliche Clou des Buchs liegt aber ohnehin weniger in der Rechtskritik des ersten
Teils als in dem Versuch, das subjekttheoretische Paradox aufzubrechen und den Prozess
der Formierung eines Subjekts, das durch die (hegemoniale) Erzählung überhaupt erst
existent wird, gegenhegemonial zu denken. Der Schlüssel zu Freiheit im Angesicht ge-
sellschaftlicher (Herrschafts-)Technologien des Selbst sind für Kapur nicht rechtstheore-
tische, sondern spirituelle Konzepte.

Entsprechend kritisch wendet sie sich in den letzten Kapiteln theoretischen Ansätzen
zu, die sich kritisch mit Recht als Machtinstrument und den Emanzipationspotenzialen
von (Menschen-)Rechten auseinandersetzen und dennoch nach alternativen Verwen-
dungsweisen von Rechten suchen. Auch diese Suchen müssen für Kapur in der Erkennt-
nis enden, dass (Menschen-)Rechte ein Governance-Projekt seien, das vollständig in be-
stehenden Machtstrukturen einbezogen sei (S. 175). Wer (wie z.B. Costas Douzinas, Bo-
aventura de Sousa Santos und Wendy Brown) Menschenrechtskonzepte herrschaftskri-
tisch kritisiere, ohne deren Emanzipationspotenzial aufgeben zu wollen, setze sich
Selbstwidersprüchen aus (S. 155 ff.).

Sie sucht deshalb nicht in Rechten, sondern in der Affekttheorie und anderen Formen
von Wissen und Sein nach Alternativen (S. 165). Aus dem Widerspruch zwischen dem
Wunsch nach Autonomie und der täglichen Erfahrung von Prekarität entstünden spiritu-
elle Krisen der Verzweiflung, die sich in Melancholie, Traurigkeit oder Depression äußer-
ten (S. 172); aus diesem Erleben des Täglichen, aus dem Granularen, dem Intimen müsse
das Verständnis von Freiheit „on its own terms“ entwickelt werden (S. 174 f.). Dafür
knüpft sie im sechsten Kapitel an „nicht-liberale“17 Alternativen und Wissenstraditionen
aus nicht-westlichen Kontexten an, in Weiterführung von Eve Sedgwicks Hinwendung
zum tibetischen Mahayana-Buddhismus (S. 186 ff.) und Michel Foucaults Vorstellung
von politischer Spiritualität, die dieser in nicht-westlichem Denken und insbesondere im
transformativen Potenzial schiitischer Ideen fand, wie sie in den ersten Phasen der irani-
schen Revolution verbreitet waren18 (S. 190 ff.) und in denen er Auswege aus dem „go-
vernment through the state“ und eine neue Subjektivität gefunden habe (S. 194 ff.). Hier
wird deutlich, was Kapur mit „freedom“ meint: spirituelle innere Freiheit, eine Transfor-
mation des Selbst (S. 197 ff.), deren Erfahrungen sie u.a. im persischen Sufismus findet. In
einem solchen Verständnis von Freiheit werde das Subjekt nicht beobachtet, sondern er-
fahren und könne deshalb nicht objektifiziert werden (S. 219 ff.).

Was daraus folgt und wie sich das zu den feministischen Ansätzen verhalten kann, die
Ute Gerhard resümiert, ist Gegenstand des vierten Abschnitts dieses Beitrags. Zunächst
aber soll an den beiden unterschiedlichen Erfahrungshintergründen, Beispielen und theo-
retischen Positionen beispielhaft aufgezeigt werden, welche Gesprächsmöglichkeiten be-
stehen könnten.

Kontraste: Utopie oder Kritik des Rechts

Einige Kontraste liegen auf der Hand: Keine der Debatten, auf die Ratna Kapur sich be-
zieht – Homonationalismus, Othering, „Köln“, muslimisches Kopftuch – spielt in Ute

c)

3.

17 Sie betont dabei, „nicht-liberal“ sei nicht gleichbedeutend mit „illiberal“ (Kapur 181).
18 Ungeachtet seiner späteren kritischen Auseinandersetzung mit den konkreten Praktiken des fun-

damentalistischen Regimes unter Khomeini (Kapur 190 ff).

488 KJ 53 (2020) Heft 4 488

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481


Gerhards Buch eine relevante Rolle. Auf der anderen Seite kommt bei Ratna Kapur keins
der bei Ute Gerhard zentralen Themen vor – weder Familie noch Arbeit, Gleichstellung
in der Politik oder Sozialstaatspolitiken. Gegensätze zeigen sich aber genauso deutlich an
Themen, die sie beide ignorieren (Intersektionalität und Antidiskriminierungsrecht), so-
wie in Fragen, die beide ansprechen („Care“). Um diese geht es im Folgenden.

Intersektionalität: Geschlecht, Rassismus und Religion

Dass der Begriff der „Intersektionalität“, der globale feministische Debatten der letzten
Jahrzehnte geprägt hat, bei Kapur nicht vorkommt, ist nur konsequent. Ratna Kapur ver-
wendet ihn nicht, weil sie sich für das Antidiskriminierungsrecht genauso wenig interes-
siert wie für andere mit Gleichheitsdiskursen verbundene Politiken und Governance-
Techniken. In einer spirituellen Freiheit sei das Selbst unteilbar und nicht durch Labels
oder Identitäten definiert (S. 221).

Bei Ute Gerhard ist die Leerstelle schwerer zu erklären. Sie bezieht sich ja maßgeblich
auf die westeuropäischen und US-amerikanischen feministischen Debatten der 1980er
und 1990er Jahre, in denen sie mit ihrer Stellungnahme für „Gleichheit“ und gegen „Dif-
ferenz“ selbst eine wichtige Akteurin war. Die Frage nach „Unterschieden zwischen
Frauen“ wurde aber damals bereits zu einem zentralen Thema.19 Inmitten dieser Debat-
ten, im Jahr 1989, erschien der Aufsatz „Demarginalizing the Intersection of Race and
Sex“ von Kimberlé Crenshaw;20 der Begriff der „Intersektionalität“ ist seither zum Be-
griff der Wahl geworden, um Überschneidungen von Macht-, Ungleichheits- und Herr-
schaftsverhältnissen rechtlich und politisch zu analysieren. Die Heinrich-Böll-Stiftung
richtete am 28.4.2019 aus Anlass des 30-jährigen Erscheinens dieses Aufsatzes sogar eine
„Gala“ für Kimberlé Crenshaw aus. Allerdings: Die Debatte zu den Überschneidungen
von Geschlechterordnung und Rassismus war ursprünglich von der feministischen Suche
nach Solidarität und Identifikation geprägt. Mit der Zunahme von antimuslimischen
Spielarten des Rassismus wurden Intersektionen zwischen Religion und Geschlecht
wichtiger und gleichzeitig problematisch. Und in ähnlichem Maße, wie die Linke sich auf
dem Terrain des Säkularismus verortet (Kapur S. 217), geraten auch Feministinnen in Di-
lemmata. Je stärker insbesondere der Islam als sexistisch markiert wird, desto mehr schei-
nen diese Ungleichheitsdimensionen gegenläufige Handlungsanforderungen zu stellen
und Solidarität oder Identifikation zu erschweren.21 Die Auseinandersetzung mit Religi-
on und der Rolle des Staates ist vor diesem Hintergrund zu einer zentralen Herausforde-
rung für den linken, westlichen und säkularen Feminismus geworden, in dessen Tradition
Ute Gerhard steht. Die von Ratna Kapur kritisch thematisierten Governance-Perspekti-

a)

19 Vgl. beiträge zur feministischen theorie und praxis 27, 1990; Birgit Rommelspacher, Dominanzkul-
tur, 1995.

20 Kimberlé Crenshaw, Demarginalizing the Intersection of Race and Sex. A Black Feminist Critique
of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics, University of Chicago
Legal Forum: Vol. 1989/Issue 1.

21 Zur Motivation der Identifikation siehe z.B. Editorial zu Bd. 27 der „beiträge“ (Fn. 19), 7: „[Es]
gilt, unsere Unterdrückungserfahrungen als eine wichtige Basis zum Verständnis der Unterdrü-
ckung anderer zu nutzen.“ Siehe aus heutiger Sicht auch z.B. Tanja Herklotz, Feminist Dilemmas:
The Challenges in Accommodating Women’s Rights within Religion-Based Family Law in India.
Rapoport Center Human Rights Working Paper Series 2/2018; dies., Law, Religion and Gender
Equality: Literature on the Indian Personal Law System from a Women's Rights Perspective, Indi-
an Law Review 2018; Ulrike Lembke, Religionsfreiheit und Gleichberechtigung der Geschlechter,
in: dies. (Hrsg.), Menschenrechte und Geschlecht, 2014, 188-217.

489 Eva Kocher · Recht oder Nicht-Recht 489

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481


ven, die für staatliche Regulierung des muslimischen Kopftuchs eintreten, ohne die Viel-
schichtigkeit der Problematik aus Sicht der betroffenen Subjekte in Betracht zu ziehen,
stellen auch deutsche feministische und Frauenrechte-Organisationen seit vielen Jahren
vor Bewährungs- und Zerreißproben – oft als Generationenkonflikte inszeniert, nicht
nur beim Streit um das „Kopftuchverbot“,22 sondern auch z.B. bei dem Streit um die
Forderung von Terre des Femmes gegen ein Aufenthaltsrecht von in Kinderehe verheira-
teten Mädchen.23

Ute Gerhard scheint sich heraushalten zu wollen; man muss schon gezielt suchen, um
Stellen zu finden, an denen Religion in ihrem Buch überhaupt vorkommt. Eine explizite
Auseinandersetzung findet sich lediglich als „Exkurs: Frauenrechte und Islam“
(S. 112 ff.). Hier kritisiert sie islamische Menschenrechtserklärungen, die alle Rechte und
Pflichten der Scharia unterstellten, beruft sich beiläufig positiv auf reformerische und li-
berale Koran-Diskurse und erinnert daran, dass „auch im ‚christlichen Abendland‘ die
Anerkennung der Menschenrechte durch die Religionsgemeinschaften und die Kirchen
kein Selbstläufer war“ (S. 115).24

Aus einer postkolonialen Position ist das Verhältnis von Religion und Feminismus ein
anderes, aber nicht unbedingt ein einfacheres. Ratna Kapur nimmt für ihre Kritik wieder-
holt die Perspektive religiöser Frauen ein. Insofern thematisiert sie zwar nicht den theo-
retischen Diskurs über Intersektionalität, geht aber implizit auf einige Fragen ein, die
dieser zu beantworten sucht. Sie bezieht sich insbesondere auf die Perspektive muslimi-
scher Frauen in Indien, also der Gruppe, der die oben beschriebenen Praktiken von
STEPS zuzuordnen sind und die dort einer sozioökonomischen und im Hindunationalis-
mus mehrfach diskriminierten Minderheit angehören. Diese stehen in Diskursen, in de-
nen die Befreiung der Frau mit deren Befreiung vom Islam gleichgesetzt wird, unmittel-
bar vor dem Dilemma der Positionierung zwischen Religion und Feminismus. Und im
postkolonialen rechtspluralistischen Kontext Indiens stehen sie konkret vor der Wahl
zwischen diskriminierenden und gewaltvollen Regeln der (religiös geprägten) Gemein-
schaft und dem staatlichen, säkularen Recht mit seinem (ebenfalls gewaltvoll durchge-
setzten) polizeilichen Regime.25

„Care“ und „self-care“: Gleichheit oder Freiheit?

Beide Autorinnen scheinen sich allerdings in einer Frage zu begegnen – nämlich in ihrer
Kritik an Subjektpositionen des Rechts und ihrer Hervorhebung von Sorge/Care als Zu-
kunftsfrage feministischer Theorie und Praxis. Denn auch für Ute Gerhard bezieht sich
„care“ auf das soziale Eingebundensein der Person und auf gesellschaftlich vordefinierte

b)

22 Vgl. Baer/Wrase, Zwischen Integration und "westlicher" Emanzipation – Verfassungsrechtliche
Perspektiven zum Kopftuch(-verbot) und der Gleichberechtigung, KritV 2006, 401-416.

23 Die Organisation war die einzige unter den Sachverständigen und sachkundigen Organisationen,
die das gesetzliche Verbot uneingeschränkt für richtig hielt (siehe die Expertisen auf https://www.
bmjv.de/SharedDocs/Gesetzgebungsverfahren/DE/Bekaempfung_Kinderehe.html (11.5.2020);
zur möglichen Verfassungswidrigkeit dieser Regelung siehe Vorlagebeschluss des BGH vom
14.11.2018 (XII ZB 292/16), der auch von einem Verstoß gegen das Gebot des Kindeswohls (Art. 2
Abs. 1/Art. 1 GG) ausgeht (beim BVerfG anhängig unter 1 BvL 7/18); siehe auch Lena-Maria Möl-
ler/Nadjma Yassari, KJ 2017, 269-285.

24 Jedenfalls diese Stelle kann als Beispiel für Ratna Kapurs These dienen, dass kulturelle Distanzie-
rungen oft durch ein lineares Verständnis von Zeit laufen, in dem ein fortgeschrittener Westen
rückschrittlichen „Anderen“ gegenübergestellt wird (Kapur, 218).

25 Zu diesem “positioning dilemma” siehe Tanja Herklotz. Feminist Dilemmas: (Fn. 21).

490 KJ 53 (2020) Heft 4 490

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481


Positionen. Dem „Menschenbild […] des autonomen Subjekts der abendländischen Phi-
losophie und Jurisprudenz, die männliche Lebens- und Denkweise zum Maß aller Dinge
und Menschlichkeit erhoben hat“, stellt sie insofern ein „Grundverständnis von der An-
gewiesenheit, Verletzbarkeit und Sozialität aller Individuen“ gegenüber (S. 354). Beide
schließen damit an Fragen an, die in feministischen Debatten hochaktuell sind.26

Umso interessanter ist, wie unterschiedlich die Verständnisse von Care sind, von de-
nen Gerhard und Kapur ausgehen. Ute Gerhard möchte das mit der Bezugnahme auf
Recht verbundene „utopische Verlangen nach Gerechtigkeit“ (S. 10), „die Idee der Frei-
heit und Gleichheit nicht aufgeben“ (S. 350) – allerdings mit einer klaren Schwerpunkt-
setzung: Am Beispiel der Menschenrechtserklärung von Olympe de Gouges (S. 351 f.)
behauptet sie das Rechtsprinzip der Gleichheit als „radikalste oder gar ungehörige For-
derung“, weil sie „bestehende Herrschaftsverhältnisse, überkommene Ordnungen und
Privilegien und vor allem soziale Ungerechtigkeit“ angreife.

Kapur dagegen entwickelt eine Kritik von Subjektkonstitutionen und Herrschaftsdis-
kursen fast ausschließlich aus ihrem Verständnis von Freiheit. Wenn sie von Recht, sub-
jektiven Rechten und Menschenrechten spricht, so bezeichnet sie diese (aus einem anglo-
amerikanischem Rechtsverständnis heraus) als „liberal freedoms“. Deren normatives
Skript sei so eng mit einem ganz spezifischen Verständnis von Glück und einem guten
Leben verbunden, dass jeder Diskurs über Menschenrechte notwendig in dieser „fish-
bowl“ gefangen bleibe und wirkliche (innere) Freiheit verhindere. Sie sucht Wege, auf de-
nen subalterne Subjekte und Gemeinschaften sich in einer dominanten Kultur behaupten
können, um zu überleben.

Vor diesem Hintergrund entwickeln beide sehr unterschiedliche Vorstellungen zur
Rolle von Recht und zur gesellschaftlichen Bedeutung von „care“. Zwar kritisieren beide
explizit ein Verständnis von Rechten unter Kategorien von „Haben oder Besitz“ (Ger-
hard S. 7; Kapur, S. 227), doch mit ganz unterschiedlichen Folgerungen. Gerhard setzt
dem ein Verständnis von Rechten als „Ausdruck von institutionalisierten Regeln für so-
ziale Beziehungen und für die Verbundenheit mit anderen Menschen“ gegenüber – Recht
als Institutionen und Verfahren. „Care“ bezieht sich hier also weniger auf eine Subjekt-
position als auf neue Vorstellungen von der Organisation der Gesellschaft und des Sozia-
len. Entsprechende politische und ökonomische Modelle und deren Durchsetzung stehen
für Gerhard im Vordergrund der Aufmerksamkeit. Sie meint deshalb auch unter Beru-
fung auf Linda Zerilli, „feministische Theorie [sollte sich] aus der falschen Sicherheit der
Erkenntnistheorie lösen und in die Welt des Handelns aufbrechen“ (Gerhard, S. 59).
Utopien des Rechts sollten nicht einer Kritik des Rechtssubjekts zum Opfer fallen: „Weil
der Diskurs über Recht in der neuzeitlichen Philosophie eng mit dem vorherrschenden
Konzept eines autonomen, der Idee nach männlichen Subjekts verbunden ist, führt die
Opposition […] zu einer Traditionslinie des Rechtsnihilismus und Skeptizismus in der
feministischen Theorie“ (S. 57).

Bei Kapur geht es dagegen in erster Linie um „self-care“, um Heilung, um Selbstbefra-
gung; sie wendet sich gegen das „doing“, das die Rechtsverfolgung vom Subjekt verlangt.
Freiheit werde im „being“ durch Selbstreflektion und Selbstbefragung erreicht (S. 227;
229). In der Frage der Bedeutung von Gemeinschaften oder allgemein kollektiver Kon-
texte bleibt sie daher durchgehend unscharf und unklar.

26 Siehe auch Hark, Enteignet Euch! Oder: Keine Frage der Wahl. Über Autonomie in der Demokra-
tie, in: Susanne Baer/Ute Sacksofsky (Hrsg.), Autonomie im Recht – Geschlechtertheoretisch ver-
messen, Baden-Baden (Nomos) 2018, 157-172 (167) zu Judith Butlers Überlegungen hierzu.

491 Eva Kocher · Recht oder Nicht-Recht 491

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481


„Non credere di avere dei diritti“

„rights delinked from freedom“

Anderen Kritiker*innen des „Governance-Feminismus“ wurde schon entgegengehalten,
dass man sich eine solche grundsätzliche Kritik erst einmal leisten können müsse.27 Auch
Ratna Kapur könnte in diesem Sinn Hannah Arendts Formulierung entgegengehalten
werden, dass der Zustand, in dem es das „Recht, Rechte zu haben“, nicht gibt, „ein gna-
denloser und unbarmherziger Zustand der Willkür, der Enteignung und Abhängigkeit“
ist.28 Kapur gesteht zu, dass eine neue Subjektformierung nicht vollständig mit der exis-
tierenden normativen Ordnung brechen könne und Anstrengungen um die Menschen-
rechte erforderlich seien (S. 225 ff.). Sie macht auch vereinzelt Vorschläge, wie nicht-libe-
rale Verständnisse von Freiheit in einer Rechte-Strategie berücksichtigt werden könnten.
Insbesondere müsse die bewusste Selbstreflektion allgemeiner ein wichtiger Bestandteil
jeder Menschenrechtspolitik („human rights advocacy“) werden (S. 227), und das Recht
müsse Räume der Selbsterfahrung schützen. So weist sie gegen das Verbot der religiösen/
spirituellen Praxis des Verhungerns im indischen Recht darauf hin, dass das Recht die in
dieser Praxis zum Ausdruck kommenden philosophischen Aspekte berücksichtigen kön-
ne statt sie als nicht-freiwillig zu denunzieren (S. 247 f.).

Es geht Kapur also nicht primär darum, den politischen und instrumentellen Gebrauch
der Rechte zu denunzieren. Es geht ihr vielmehr um die mit dem Recht verbundenen
Hoffnungen und Utopien. Rechte seien Instrumente der Macht und könnten so auch ge-
nutzt werden. Sie seien aber ungeeignet, Freiheit zu erzielen. Man müsse „rights as in-
struments of power, but delinked from freedom” (S. 230 ff.) sehen – statt im Recht utopi-
sche Potenziale zu suchen.

Die Sichtbarmachung der Nicht-Benennbaren und Nichtlesbaren

In ihrer radikalen Kritik an den Emanzipations- und Befreiungspotenzialen des Rechts
trifft Ratna Kapur sich mit Christoph Menke oder Daniel Loick, die zuletzt die Notwen-
digkeit von „Gegenrechten“ oder eines „Rechts auf Nicht-Recht“ rechtsphilosophisch
begründet haben.29 Kapur argumentiert in ihrer Rechtskritik hingegen nicht zuvörderst
theoretisch oder philosophisch und verwendet für ihre Vorstellung von Emanzipation
auch bewusst nicht den Begriff des (Gegen-)Rechts. Dafür macht sie ernst mit einer
nicht-relativistischen pluralistischen Perspektive, die außer-europäische Philosophien
und Theorien mit einbezieht – und zeigt damit implizit blinde Stellen der philosophi-
schen Rechtskritik auf. Freiheit müsse ihren Ausgangspunkt in existierendem Leiden und
Grausamkeit haben (S. 33). Die Wendung zu spirituellen Ansätzen begründet sie vor al-
lem damit, dass diese Erfahrungen der Subalternen innerhalb der liberalen „fishbowl“ ge-
nauso wenig lesbar und benennbar seien wie spirituelle Freiheit (S. 197 ff.).30

4.

a)

b)

27 Serena Natile/Silvana Tapia Tapia (Fn. 13).
28 Vgl. Hark (Fn. 26), 163.
29 Christoph Menke, Kritik der Rechte, 2015; Daniel Loick, Juridismus, 2017; zur Diskussion von

Menkes Thesen siehe z.B. Buckel, KJ 2017, 461-474.
30 Gayatri Spivak, Can the Subaltern Speak, in: Patrick Williams/Laura Chrisman (eds), Colonial

Discourse and Post-Colonial Theory, Columbia University Press 1994, 66-111.

492 KJ 53 (2020) Heft 4 492

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481


Zur Benennung solcher Erfahrungen und Wege, das Unlesbare zumindest sichtbar zu
machen, sucht sie in ihrem Epilog Narrative und findet Erzählungen über die mystischen
Wege (weiblicher) Weiser. Statt abstrakt über diskursive Formen von Gegenrechten zu
schreiben, beschreibt Kapur z.B. eine Video-Arbeit von Shirin Neshat, die eine Gerichts-
szene zeigt, visuell gestaltet wie Szenen des „letzten Abendmahls“, in der das Gericht vor
den subversiven Potenzialen der Gedichte von Jalaluddin Rumi warnt, einem persischen
Sufi-Poeten des 13. Jahrhunderts – während die Angeklagten mit dem Gesang von Rumi-
Liedern antworten (S. 197 ff.).31

„Take a break“?

Der Versuch, Ute Gerhard und Ratna Kapur und damit ganz unterschiedliche Feminis-
men miteinander ins Gespräch zu bringen, wird allerdings dadurch erschwert, dass beide
Autorinnen mit ihren gegensätzlichen Methoden auch gegensätzliche Formen der Kom-
munikation, des Diskurses und der Rationalität pflegen. Der normative Zugang von Ger-
hard und der narrative von Kapur begegnen sich kaum. Das Fehlen einer gemeinsamen
Sprache mag auch daran liegen, dass einige Traditionslinien des westlichen Feminismus
verschüttet scheinen. Beispielsweise bezieht sich Sara Motta, die wie Ratna Kapur aus
einer Perspektive des globalen Südens schreibt und mit Konzepten arbeitet, die das Sub-
jekt fluide und postmodern verstehen, nicht nur auf (südamerikanische) schamanische
Traditionen,32 sondern auch auf Frantz Fanon, Gloria Anzaldúa und Luce Irigaray33 und
mit letzterer auf einen Ansatz, der in der westeuropäischen Debatte als „Differenztheo-
rie“ bezeichnet worden war.34 Diese Denktraditionen führen z.B. die „ausgeprägte Rhe-
torik der Selbstfindung […] als Kern einer revolutionären Politik“ in der frühen autono-
men Frauen- und Lesbenbewegung weiter.35 Für den Differenzfeminismus der 1980er/
1990er Jahre entwickelte ein einflussreicher Text der „Libreria delle donne di Milano“
mit dem „affidamento“36 einen Aufruf zur Wertschätzung der „Autorität“ von Frauen.37

Auch hier wurde Freiheit als zentraler Gegenbegriff zu Recht gesetzt – ganz deutlich in
der deutschen Fassung des italienischen Titels „Non credere di avere dei diritti“ (wörtlich
„Glaube nicht, Rechte zu haben“), der auf Deutsch zu „Wie weibliche Freiheit entsteht“
wurde.

In der westeuropäischen Debatte über Geschlechtergleichheit oder -differenz wurde
dieser Ansatz allerdings vor allem in seiner Opposition zu einer „Politik der Forderun-
gen“, d.h. insbesondere der Rechte-Forderungen diskutiert (für die auch Ute Gerhard

5.

31 Shirin Neshat, Overruled, 2012.
32 Sara C. Motta, Liminal Subjects. Weaving (our) Liberation, 2018.
33 Frantz Fanon, Schwarze Haut, weiße Masken (1952), 1980; Luce Irigaray, Speculum. Spiegel des

anderen Geschlechts, 1974; Ethik der sexuellen Differenz, 1991; Gloria Anzáldua, Borderlands/La
Frontera: The New Mestiza (1987), 4. Aufl. 2012.

34 Vgl. Irigaray, in: Gerhard u.a. (Hrsg.) (Fn. 8), 1990, 338 ff; Cavarero, ebd., 95 ff.
35 Hark (Fn. 26), 166.
36 Entspricht auf deutsch ungefähr dem (An-)Vertrauen; in der deutschen Debatte wurde allerdings

der italienische Begriff verwendet, um die spezifischen Assoziationen, die die „donne“ damit ver-
banden, transportieren zu können.

37 Libreria delle donne di Milano, Non credere di avere dei diritti, 1987 (die deutsche Fassung er-
schien 1988). „Autorität“ wird dort als „Prozess und Produkt von Kommunikation, Beziehung
und (Ver-)Bindung“ verstanden (Heike Kahlert, Differenz, Genealogie, Affidamento. Das italieni-
sche ‚pensiero della differenza sessuale‘ in der internationalen Rezeption, in: Handbuch Frauen-
und Geschlechterforschung, 2010, 94-102 [95]).

493 Eva Kocher · Recht oder Nicht-Recht 493

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481


steht) – und diese gewann die Deutungshoheit über die Debatte.38 Die Gleichheit-Diffe-
renz-Debatte scheint so auch Potenziale verschüttet zu haben. Denn die „Libreria“-Au-
torinnen verstanden Differenz keineswegs als eine Suche nach einem vermeintlich au-
thentischen Selbst, sondern als „offene Potenzialität“; bereits hier wurde Differenz weni-
ger als Gegensatz zu Gleichheit und vielmehr als Gegensatz zu Identität verstanden.39 Es
sind solche Ansätze, die ein besseres Verständnis und ein Weiterdenken von Rechtspra-
xen ermöglichen, die Organisationen wie STEPS verhandeln. Diese löst ja das „positio-
ning dilemma“ so auf, dass sie die islamischen Regeln der Scharia auf feministische Weise
anwenden und sich damit weigeren, zwischen Religion (als Zeichen für spirituelle Frei-
heit) und feministischen Gerechtigkeitsansprüchen zu wählen. In der Frage des Triple
Talaq zum Beispiel, dem einseitigen Recht auf Scheidung, das in herkömmlichen Inter-
pretationen der Scharia nur für Männer vorgesehen ist, ermächtigte die Gruppe sich
selbst zu einem gleichberechtigten Triple Talaq durch Ehefrauen, statt sich entweder im
Namen der Religionsfreiheit für die herkömmliche Auslegung der Scharia oder im Na-
men der Gleichheit gegen den Triple Talaq einzusetzen.40

Kollektivierungs- und Bewegungsperspektiven, wie sie mit diesen Praktiken auspro-
biert werden, kommen leider in beiden besprochenen Bücher zu kurz – was möglicher-
weise mit den fehlenden Auseinandersetzungen mit Intersektionalität und (Anti-)Diskri-
minierung zusammenhängt. Denn diese Debatten und Konzepte stellen letztlich Versu-
che dar, individuelle Erfahrungen des Unrechts auf eine Weise sichtbar zu machen, die
für das Recht und damit für das herrschende System lesbar ist – mit allen Brüchen und
Schwierigkeiten, mit denen dies notwendig verbunden ist.

38 Gerhard, 91 f., und Ute Gerhard/Mechtild Jansen/Andrea Maihofer/Pia Schmid/Irmgard Schultz
(Hrsg.), Differenz und Gleichheit. Menschenrechte haben (k)ein Geschlecht, 1990.

39 Kahlert (Fn. 37) zum Bezug zu Jacques Derridas Begriff der „différance“.
40 Zur verfassungsrechtlichen Entwicklung in dieser Frage siehe die Triple-Talaq-Entscheidung des

indischen Supreme Court, 22 August 2017 (Shayara Bano v. Union of India & Others), die das
muslimische Recht insoweit für verfassungswidrig erklärte; The Muslim Women (Protection of
Rights on Marriage) Act, 2019 vom 30. Juli 2019 kodifizierte diese Entscheidung (https://en.wikip
edia.org/wiki/Triple_talaq_in_India [Abruf 8.5.2020]).

494 KJ 53 (2020) Heft 4 494

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

