Eva Kocher

Recht oder Nicht-Recht: Fine Wahl zwischen Gleichheit und
Freiheit? Zum Stand der feministischen Rechtstheorie!

Zwei feministische Autorinnen haben im selben Jahr Biicher vorgelegt, die die Rolle des
Rechts fiir Gleichheit und Freiheit mit sehr unterschiedlichen Perspektiven, theoreti-
schen Hintergriinden und Zielrichtungen behandeln: Wihrend Ute Gerhard eine Utopie
von Recht, Verfahren, Institutionen und der Rolle des Staats entfaltet, die der Kritischen
Theorie verpflichtet ist, entwickelt Ratna Kapur ein spirituelles Verstindnis von Freiheit
vor dem Hintergrund einer postkolonialen Kritik von Subjektkonstitutionen des Rechts.
Ich nehme dies zum Anlass fiir eine Analyse der Ambivalenzen feministischer Rechts-
theorie und versuche im Folgenden, die beiden Ansitze mit einem Blick auf aktuelle De-
batten und verschiittete Denktraditionen in ein Ferngesprich miteinander zu bringen.

0. ,Invoking Justice in Tamil Nadu

Um die Ambivalenzen zwischen beiden Ansitzen anschaulicher machen zu konnen, sei
ein Beispiel fir feministische Arbeit mit dem Recht an den Anfang gestellt. Der Doku-
mentarfilm ,Invoking Justice“ (der anlisslich eines Besuchs von Ratna Kapur in Berlin
gezeigt wurde) stellt die Arbeit von ,STEPS® vor, einer Organisation muslimischer Frau-
en in Tamil Nadu (Stidindien), deren Griindung auf das Jahr 2004 zuriickgeht.? Der Film
zeigt unter anderem den Fall eines Ehepaars, dessen Tochter nach der Heirat in die Fami-
lie des Mannes aufgenommen worden war, von dieser misshandelt und nach einem Streit
von den Schwiegereltern verbrannt, also ermordet wurde. Der entstehende Konflikt zwi-
schen den beiden muslimischen Familien wurde im Dorf vom Jamaat, dem ortlichen
auflerstaatlichen muslimischen Streitschlichtungs- und Rechtsprechungsmechanismus auf

1 Zugleich Besprechung von: Ute Gerhard, Fiir eine andere Gerechtigkeit. Dimensionen
feministischer Rechtskritik, Frankfurt aM./New York (Campus) 2018, 403 S., 34,95 €; Ratna
Kapur, Gender, Alterity and Human Rights. Freedom in a Fishbowl, Cheltenham (Edward Elgar
Publishing) 2018, 328 S.

2 Regisseurin: Deepa Dhanraj. Weitere Informationen tiber die Organisation: Sharifa Khanam
(STEPS), The Tamil Nadu Muslim Women’s Jamaat: Who Are We And What Do We Do?, 2019
http://mazefilm.de/wp-content/uploads/2019/02/khanum.pdf (Abruf 8.5.2020); vgl. Nadja-
Christina Schneider, Islam und Gender in Indien. Perspektiven der Geschlechtergerechtigkeit in der
Minderheitensituation, in: Geschlechtergerechtigkeit durch Demokratisierung? Transformationen
und Restaurationen von Genderverhdltnissen in der islamischen Welt. Edited by Susanne Schroter,
297-318 (3101F.).

DOI: 10.5771/0023-4834-2020-4-481

X 1P 216.73.216119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhal r
Erlaubnis untersagt, I mit, far oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

482 K] 53 (2020) Heft 4

der Basis von Sharia-Recht verhandelt.? Als der ortliche Jamaat die Anliegen der Eltern
nicht ernst nahm, wandten diese sich an die Frauen von STEPS, die in vielen Einzelge-
spriachen das Anerkenntnis erreichen konnten, dass hier Unrecht geschehen sei. STEPS
hatte sich als ,,Frauen-Jamaat® gegriindet und erfunden, um den ausschlieflich mit Min-
nern besetzten herkommlichen Jamaats etwas entgegenzusetzen. Trotz vehementen Wi-
derstandes, insbesondere durch diese Jamaats, hatte die Organisation zum Zeitpunkt des
Erscheinens des Films bereits tiber 8.000 Falle bearbeitet und entschieden.

Solche Praktiken fordern die feministische Rechtstheorie heraus. STEPS versteht sich
als Frauenrechte-Organisation. Da sie innerhalb eines rechtspluralistischen Kontextes
agiert,* hat sie bestindig Widerspriiche auszubalancieren: Einerseits entwickelt sie einen
eigenen Zugang zum religiosen Recht, auf der Basis feministischer Interpretationen des
Korans. Andererseits interagiert sie mit staatlichen Rechtsverfolgungsorganen und macht
von den im indischen staatlichen Recht bestehenden Rechtspositionen Gebrauch. Ohne
explizit Rechte auf Gleichbehandlung einzufordern, verhandelt STEPS letztlich Fragen
der Bedeutung des Rechts fiir "weibliche Freiheit"> und der Geschlechtergleichheit. Die
Organisation bewegt sich in ihrer Praxis in genau dem Spannungsverhiltnis zwischen
dem feministischen ,,Anderen® des Rechts und der Nutzung von Gleichheitsrechten, das
auch den Gegensatz zwischen den Blichern ausmacht, die ich im Folgenden diskutiere:
Wihrend Ratna Kapur in ,,Gender, Alterity and Human Rights“ eine feministische Kri-
tik der Menschenrechte aus postkolonialer Perspektive prasentiert, der es vor allem um
Freiheit geht, tritt Ute Gerhard mit der westeuropiischen feministischen Rechtskritik
Hfir eine andere Gerechtigkeit“ ein. Um es kurz auf den Punkt zu bringen: So optimis-
tisch Ute Gerhard im Hinblick auf die Angebote des Rechts fiir den Feminismus ist, so
pessimistisch ist Ratna Kapur. Der Kontrast zwischen beiden Ansitzen verdeutlicht die
Ambivalenzen, die Recht und subjektive Rechte aus einer feministischen Sicht aufweisen.
Am Ende stellt sich die Frage nach den utopischen Potenzialen des Rechts.

1. Ute Gerhard: , Eine andere Gerechtigkeit“
a) Uberblick/Zusammenfassung

Ute Gerhard blickt in ,,Eine andere Gerechtigkeit® auf ihre eigene theoretische und wis-
senschaftliche Entwicklung zuriick und bietet damit einen ausgezeichneten Ein- und
Uberblick iiber die Denkweisen feministischer Rechtskritik im Westeuropa der vergange-
nen fiinfzig Jahre — allerdings mit einigen interessanten Liicken.

Ute Gerhard ist Juristin, Soziologin und Historikerin. Sie war von 1987 bis 2004 Pro-
fessorin fiir ,,Soziologie mit dem Schwerpunkt Frauen- und Geschlechterforschung® und

3 Zu diesen rechtspluralistischen Konstellationen siehe z.B. Katherine Lemons, Sharia Courts and
Muslim Personal Law in India: Intersecting Legal Regimes, Law & Society Review 52/3 (2018),
603-629.

4 Genauer dazu Lemons, ebd.; Tanja Herklotz. Law, Religion and Gender Equality: Literature on the
Indian Personal Law System from a Women's Rights Perspective, Indian Law Review 2018,
250-268.

5 Vgl. Libreria delle donne di Milano, Wie weibliche Freiheit entsteht, 1988. Eine Begriindung, wes-
halb dieser Begriff hier gut passt, findet sich in der weiteren Darstellung unten, insbesondere bei
Fn. 37 {f.

1P 216.73.216119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Utheberrechtlich geschtzter Inhalt.
I mitt, for oder In

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

Ewva Kocher - Recht oder Nicht-Recht 483

damit die erste interdisziplinir arbeitende Geschlechterforscherin an einer deutschen
Universitat, die sich systematisch nicht nur mit Geschichte und Theorie des Feminismus,
sondern auch mit Rechtsgeschichte, Rechtssoziologie und Europiischer Sozialpolitik
auseinandergesetzt hat. 1997 gab sie den Anstoff zur Grindung des Frankfurter Zen-
trums fiir Frauen- und Geschlechterforschung.® Thre Dissertation ,,Verhiltnisse und Ver-
hinderungen® von 1978 wurde ein ,Schlisselwerk der Geschlechterforschung®;” auch
thre 1990 erschienene Habilitation ,,Gleichheit ohne Angleichung. Frauen im Recht“ ist
ein Klassiker der feministischen Rechtsforschung in Deutschland. Ute Gerhard hat also
die deutsche und westeuropiische feministische Rechtforschung seit Ende der 198Qer
Jahre entscheidend mitgeprigt, und das aktuelle Buch spiegelt dies wider, indem es die
Auseinandersetzungen, die feministische Bewegungen in Deutschland und Europa im
20. Jahrhundert um Recht gefiihrt haben, prignant zusammenfasst.

So zeichnet Gerhard die Entwicklung der Menschen- und Gleichheitsrechte (S. 97 ff.)
und das Verhiltnis des Feminismus zum Wohlfahrtsstaat (S. 88 ff., 287 ff.) ebenso nach
wie auf der theoretischen Ebene die Paradoxien in den Forderungen nach Gleichheit ei-
nerseits und Anerkennung von Differenz andererseits (S. 901f.), denen Gerhard nicht nur
bereits ihre Habilitation, sondern auch einen debattenprigenden Sammelband gewidmet
hat®. Ein Schwerpunkt liegt auf dem ,,public-private-divide in seiner Entwicklung und
Vieldeutigkeit. Um z.B. die Bedeutung des Privat- und insbesondere des Familienrechts
fir Geschlechtergerechtigkeit herauszuarbeiten, erliutert Gerhard, wie sich im 18.
und 19. Jahrhundert in europdischen Rechtsordnungen ein Verstindnis der biirgerlichen
Familie als Keimzelle des Staates durchsetzt und im Familienrecht zu einer Art ,Sonder-
recht fur Ehefrauen® fihrt (S. 184 {f.). Der ,Kampf um das Frauenwahlrecht” wird fir
Deutschland und England dargestellt (S. 191 {f.). Dariiber hinaus erlutert sie, wie Politik
und Recht zum Dauerthema ,Miittererwerbstitigkeit“ widerspriichliche Botschaften
senden (S. 294 {f.). Dass das Europarecht zum Katalysator des Gleichstellungsrechts wer-
den konnte, begriindet Gerhard mit einer ,provozierende[n] These“: ,,Das zu Recht be-
klagte demokratische Defizit in der Regierungsgestaltung und bei den Entscheidungen
der EU hat der Verbesserung der Rechtsstellung von Frauen eher gentitzt als geschadet”
(S.245). Unter der Uberschrift ,eine neue Geschlechterordnung® (S.310ff.) beobachtet
Gerhard schliefflich, dass sich rechtlich und gesellschaftlich ein erweiterter Familienbe-
griff durchgesetzt habe, der an die ,,realen Lebensverhaltnisse“ ankntpfe.

Gerhards Darstellung kulminiert in der Vorstellung eines Konzepts von ,,Care” als ge-
sellschaftskritischem Entwurf und feministischer Vision dafiir, ,,wie Liebe und Recht als
JFirsorglichkeit® und in Verantwortung flireinander gleichberechtigt gelebt werden kon-
nen.“ (S. 320). Diese Vision konfrontiert sie mit gesellschaftlichen Wirklichkeiten wie den
»global care chains“, d.h. der Ubernahme von Sorgearbeit durch marginalisierte und pre-
kar beschiftigte Migrantinnen (S. 321 {f.).

6 ,Cornelia Goethe Centrum fiir Frauenstudien und die Erforschung der Geschlechterverhiltnisse®
an der Universitit Frankfurt am Main; Information auf http://www.cgc.uni-frankfurt.de/das-centru
m/geschichte/ (8.5.2020).

7 Martina Low/Bettina Mathes (Hrsg.), Schliisselwerke der Geschlechterforschung, Wiesbaden (VS
Verlag fiir Sozialwissenschaften) 1997.

8 Vgl. das fiir die Debatte in Deutschland wichtige Buch von Ute Gerhard/Andrea Maihofer (Hrsg.),
Differenz und Gleichheit. Menschenrechte haben (k)ein Geschlecht, 1990.

X 1P 216.73.216119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Utheberrechtlich geschtzter Inhalt.
Erlaubnis untersagt, I mit, far oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

484 K] 53 (2020) Heft 4

b) Eine westeuropiische Utopie des Rechts

Das Buch zeichnet sich durch die Verbindung von normativen Uberlegungen und empi-
rischen Analysen aus, wobei ein Schwerpunkt auf politik- und geschichtswissenschaftli-
chen Fragestellungen liegt; soziookonomische Aspekte oder kulturwissenschaftliche
Analysen spielen allenfalls am Rande eine gewisse Rolle. In der Sache konzentriert es sich
auf die Darstellung der politischen und Rechtssetzungsprozesse sowie der wissenschaftli-
chen Debatten. Gerhard geht es vor allem um die utopischen und normativen Potenziale
des Rechts. Der Anspruch, ,Dimensionen feministischer Rechtskritik aufzufichern,
wird deshalb nur insoweit eingelost als konkrete Regelungen kritisiert werden.

Der Klappentext fasst insofern gut zusammen, was die konzeptionelle Grundlinie der
Darstellung ausmacht: Recht sei ein ,Spiegel gesellschaftlicher Machtverhiltnisse, zu-
gleich eroffnet es Wege, diese Verhiltnisse zu verindern.“ ,Rechte miissen im jeweiligen
Kontext erkimpft, verteidigt und neu verhandelt werden.“ Eine weitere Funktion von
Recht wird im Kontext der Menschenrechte angesprochen: ,Die Menschenrechte sind
ein Sprachrohr fir diejenigen, die Unrecht erfahren haben (S.971f.), eine ,Instanz des
Sprechens®, das Unrechtserfahrungen zum Ausdruck bringen kénnte (S. 127 ff. — die For-
mulierung ein Zugestindnis an kultursoziologische Ansitze).

Da Ute Gerhard das Recht sowohl als Befreiungs- als auch Herrschaftsinstrument
sieht, aber die Eigendynamiken, Logiken und Funktionsweisen des Rechts nicht syste-
matisch hinterfragt, hilt sie die Tatsache, dass (,erst recht weltweit“) die Mehrheit der
Frauen prekir, in 6konomischer Abhingigkeit und bedroht von Gewalt lebt, vor allem
fiir ein Problem mangelnder Durchsetzung von Rechten (S. 8 ff.). Mit seinem recht unge-
brochenen Fortschrittsdenken steht das Buch in bestimmten Traditionslinien der Kriti-
schen Theorie.” Bei der historischen Darstellung von Frauenbewegung, Feminismus und
Geschlechterpolitik in der Bundesrepublik (S. 191ff.) geht es auch bildlich um Schritte
nach vorn, Rickschritte, ,,Verspatung und ,,nachholende Entwicklung® (S. 20). Die Tat-
sache, dass die im Buch behandelten komparativen Studien sich ,,nur auf west- und teil-
weise stideuropiische Familienregime* beziehen,'® wird zwar thematisiert (S.291), und
Gerhard bedauert, die , Transformationsgesellschaften Ost- und Mitteleuropas® nicht be-
riicksichtigt zu haben.!! Die beildufige Bemerkung, die UN-Frauenrechte-Konvention
CEDAW folge ,dem Leitbild der westlichen ,modernen Kleinfamilie“ (S. 110), bleibt
aber letztlich ohne Folgen fiir die Analyse, die im Ganzen einen westlichen, universalisti-
schen Liberalismus fortschreibt — und schon deshalb keine Antworten auf die Fragen hat,
welche die eingangs erwiahnten Praktiken von STEPS aufwerfen.

9 Zu diesen Traditionslinien kritisch Amy Allen, The End of Progress. Decolonizing the normative
foundations of Critical Theory, 2015.

10 Bei den ausfiihrlichen historischen Analysen der Ehegesetzgebungen werden das Preufische All-
gemeine Landrecht von 1794 (1471f.), der franzésische Code Civil (154 f.), das osterreichische
ABGB (160ff.), das gemeine und kirchliche Recht (163 ff.), das englische (170ff.) und amerikani-
sche Common Law (175 ff.), das russische (1791f.) und das skandinavische Recht (182 ff.) behan-
delt.

11 Die ostdeutsche Frauenbewegung wird fiir die Zeit um 1989 einbezogen (35).

X 1P 216.73.216119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Utheberrechtlich geschtzter Inhalt.
Erlaubnis untersagt, I mit, far oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

Ewva Kocher - Recht oder Nicht-Recht 485

¢) Care: im Namen von Frauen

Geradezu frappierend ist auch, wie wenig explizit sich das Buch auf einige der aktuelle-
ren feministischen Debatten bezieht. Zu jiingeren Bewegungen, die unter anderem Fra-
gen von sexualisierter Gewalt wieder auf die Tagesordnung gebracht haben (#aufschrei,
#metoo), heildt es u.a. skeptisch (S. 73): ,Die Frage bleibt, wie nachhaltig sie wirken kon-
nen.“ (Das ist natlirlich immer die Frage.) Die schwierigen feministischen Debatten um
Identitit und Intersektionalitit, die auch im und tber das Antidiskriminierungsrecht ver-
handelt werden, scheinen allenfalls implizit und als Gegenposition auf, etwa wenn Ger-
hard gegen nicht ausdriicklich benannte Positionen darauf besteht, dass ein ,,Sprechen im
Namen von Frauen“ moglich sein miisse (S. 72). Am Ende nutzt sie fur ihr Bekenntnis zu
,Care“ zwar ein Zitat von Chantal Mouffe — ,fiir ein pluralistisches, multiples und dyna-
misches Modell, das davon ausgeht, dass jeder und jede Einzelne in vielfiltige soziale Be-
ziehungen bzw. in ein Ensemble von ,Subjektpositionen® eingebunden ist“ — jedoch
nicht, ohne sich gleichzeitig auch irgendwie wieder davon abzugrenzen: ,[...] die Aner-
kennung der Pluralitit darf nicht zu Beliebigkeit und Indifferenz fihren.“ (S. 246).

Gerade in diesen Liicken spiegelt Ute Gerhards Uberblick sowohl die Stirke wie auch
die Schwiche der zweiten Welle der Frauenbewegungen und des westeuropaischen Femi-
nismus in ihrem Verhiltnis zum Recht. Sie wurden durch die Debatten der 198Qer
und 1990er Jahre tiber Differenz und/oder Gleichheit der Geschlechter geprigt, und Ute
Gerhard hat sich damals (und seither) immer fiir feministische Gleichheitspositionen ein-
gesetzt, das heifit explizit gegen Vorstellungen ,,weiblicher® Werte und Differenzfeminis-
men gewandt. Umso interessanter ist es, wie sie in ihren Vorstellungen fiir ein ,,Konzept
fursorglicher Praxis“ als Schlisselkonzept einer zukunftsfahigen europiischen Sozialpo-
litik nun produktiv an die aktuell hochst relevante Debatte um ,,Care” als neuen gesell-
schaftskritischen Entwurf ankniipft. In ihm sollten Liebe und Recht, Freiheit und Ge-
rechtigkeit vereinbar werden. Inwiefern dieses Konzept tber die frihere Entgegenset-
zung von Differenz- und Gleichheitsansitzen hinausweist, wird in threm Buch leider
nicht ausdriicklich angesprochen. Sie erinnert stattdessen an die Debatten um einen er-
weiterten Arbeitsbegriff, wenn sie die Notwendigkeit der Um- und Neuorganisation der
geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung betont, und wiahlt fir ,,Care“ einen Ansatz, der
letztlich auf der Basis von Gleichheitsrechten konzeptioniert ist: ,,Care® miisse als sozia-
les Biirgerrecht und Menschenrecht sowohl fiir Pflegende wie fiir Gepflegte gewahrleistet
werden (S. 340 ff.).

2. Ratna Kapur: ,Freedom in a fishbowl“
a) Uberblick/Zusammenfassung

Auch Ratna Kapurs Buch handelt vordergriindig von Recht als Instrument politischer
Herrschaft. Aus einer konsequent postkolonialen und subjekttheoretischen Perspektive
kommt sie aber nicht nur zu anderen Themen, sondern auch zu ganz anderen Ergebnis-
sen als Ute Gerhard: Mehr Rechte fiir Frauen hitten nicht mehr Freiheit und Gleichheit
gebracht, sondern mehr moralische Uberwachung und Regulierung (S. 228).

Ratna Kapur hat in Cambridge (GB) und Harvard (USA) Jura studiert, in Indien als
Rechtsanwiltin gearbeitet und war Professorin an der Jindal Global Law School in Indi-
en, bevor sie zur Queen Mary Universitit nach London kam, wo sie heute lehrt. Sie ist
eine Aktivistin der indischen feministischen Bewegung; fast 20 Jahre lang (1995-2012)

X 216732160, am 30.012026, 10:35:7. © Urhebarmechtich geschizar Inhak:
Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

486 K] 53 (2020) Heft 4

leitete sie das Centre for Feminist Legal Research in New Delhi. Sie engagierte sich z.B.
im Verfahren vor dem indischen Supreme Court gegen die Kriminalisierung von Homo-
sexualitit — mit Erfolg: Im September 2018 wurde Sec. 377 des indischen Strafgesetz-
buchs, eingefithrt zur Zeit der britischen Kolonialherrschaft, fiir verfassungswidrig er-
klare.12

In ,Gender, Alterity and Human rights“ beschreibt sie mit dem Bild des Goldfischgla-
ses aus dem Untertitel des Buches (,,Freedom in a fishbowl“) die Grenzen eines Macht-
und Herrschaftssystems, in dem wirkliche Freiheit nicht moglich werden koénne. Rechte
seien — auch und gerade wenn sie verwirklicht werden — mit Verfahren, Prozessen, Regie-
rungs- und Herrschaftstechniken verbunden, in denen radikale Substrate des Rechts ver-
schwinden (S.78). So seien Gender und Feminismus in der Vergangenheit wiederholt
ykooptiert worden, um den politischen Zielen des Imperialismus und Kolonialismus zu
dienen (S. 89; 109). Aufgrund dieser historischen und aktuellen Erfahrungen bezweifelt
Ratna Kapur, dass Rechte jemals eine ,authentisch gegenhegemoniale Rolle“ spielen
konnten (S. 75).

Kapurs Analyse startet im ersten Kapitel mit der These, dass der Diskurs um Rechte
mit ,Avataren des Subjekts“ arbeite (S. 40ff.). Die Konstruktion des autonomen und er-
folgreichen Subjekts stehe entsprechenden Konstruktionen von verletzlichen Subjekten
einerseits sowie bedrohlichen Subjekten andererseits gegentiber, und diese Konstruktio-
nen begrenzten, was Recht erreichen konne.

In den folgenden drei Kapiteln wird diese These fiir drei spezifisch vergeschlechtlichte
Subjektkonstruktionen im Einzelnen ausgefithrt. Im zweiten Kapitel geht es um ,,prekire
sexuelle Subjekte® und Rechte fiir queere Menschen. Hier zeigt sie, wie mit Entkrimina-
lisierung und Rekriminalisierung der Homosexualitdit in Indien eine komplexe
,Governance“!® entstand, die queere Menschen mit Hilfe des Rechts oder der Rechte-
Forderungen in emer globalen schwul-lesbischen Identitit normalisiert habe. Das Narra-
tiv des ,,coming out“ verorte Sexualitit vor allem in einer Dialektik von Sichtbarkeit und
Unsichtbarkeit und vernachlassige damit Gefahren von Sichtbarkeit (S. 67). Im dritten
Kapitel (,,the gendered subject®) erliutert sie den Umgang des Rechts mit sexualisierter
Gewalt gegen Frauen am Beispiel der medialen Debatten um die Kolner Silvesternacht
2015/16, die sexualisierte Gewalt gegen Frauen rassistisch konstruierten.!* Sie nennt Bei-
spiele aus Indien, in denen feministische Proteste gegen Gewalt und entsprechende Rech-
te-Forderungen letztlich zu einer Stirkung staatlicher Sicherheits-Governance gefiihrt
hatten. Im vierten Kapitel taucht die Figur des weiblichen ,,Anderen” und damit erstmals
der Begriff der ,alterity aus dem Titel des Buchs auf. Am Beispiel von Debatten um Ge-
schlechtergleichheit und das muslimische Kopftuch (die sie u.a. anhand der entsprechen-
den Rechtsprechung des EGMR darstellt) zeigt sie, wie die ,Entschleierung® zur
Governance werde — und erinnert z.B. daran, dass die ,,Befreiung der afghanischen Frau®
durch die USA dadurch symbolisiert wurde, dass die US-amerikanischen Truppen durch
unverschleierte Frauen willkommen geheiflen wurden (S. 137).

12 Navtej Singh Johar & Ors. versus Union of India, W. P. (Crl.) No. 76 of 2016. Zu diesem Urteil
siche unten Fn. 15. Zur Vorgeschichte Kapur, 55 ff.

13 Zu Begriff und Kritik des ,Governance-Feminismus“ siehe Janet Halley/Prabha Kotiswaran/
Rachel Rebouché/Hila Shamir, Governance Feminism: An Introduction, Minneapolis (University
of Minnesota Press) 2018 (rezensiert von Serena Natile/Silvana Tapia Tapia, Law&Society Review
52 [2018}, 1106-1111, und von Elisabeth Holzleithner, KJ 2018, 378-384).

14 Vgl. Sabine Hark/Paula-Irene Villa, Unterscheiden und Herrschen, Bielefeld (transcript) 2017.

X 216732160, am 30.012026, 10:35:7. © Urhebarmechtich geschizar Inhak:
Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

Ewva Kocher - Recht oder Nicht-Recht 487

b) Die Grenzen der Methode

Die Herangehensweise von Kapur ist vom Poststrukturalismus Michel Foucaults und Ju-
dith Butlers geprigt, von einer macht- und subjekttheoretischen, konstruktivistischen
Analyse von Gender und Sexualitit (S. 901f.), verbunden mit einer Absage an dualistische
Vorstellungen von Geschlecht (S. 95). Recht ist hier Disziplinierung bzw. eine spezifische
Weise von Herrschaft (,Governance®). Und gezeigt wird das nicht in erster Linie an
konkreten rechtlichen Positionen, Verfahren und Regulierungen, sondern unter Berufung
auf Literatur und Autorititen, auf Biicher, Geschichten, Filme oder kiinstlerische Arbei-
ten. Zum Teil scheinen Figuren der Diskursanalyse verwandt zu werden, z.B. wenn das
Narrativ des Coming Out als eine der wichtigsten Leiterzihlungen fiir homosexuelle
Emanzipation analysiert wird (S. 67) oder wenn Diskurse nachvollzogen werden, die den
Lhappy queer” als homo oeconomicus beschreiben (S. 691f.).

Weil diese Methoden und ihre Aussagekraft aber nicht benannt oder erklirt werden,
bleibt die Behauptung, es handele sich jeweils um dominante, hegemoniale Erzahlungen,
in der Luft hingen. Zwar verortet Kapur ihren eigenen Erfahrungshintergrund wieder-
holt deutlich (S.72) mit Beispielen aus Indien und dem indischen Recht — also einer
Rechtsordnung, die in den letzten Jahren gleichzeitig eine hindunationalistische, rechts-
gerichtete Regierung, eine neoliberal organisierte Wirtschaft und eine Reihe von Urteilen
des Supreme Court gesehen hat, die gleiche Rechte fiir Homosexuelle und Frauen zum
Gegenstand hatten (und die z.T. Anlass fiir Kapurs negative Bewertung der Rolle des
Rechts in der Schaffung einer normalisierenden Governance-Struktur gegen queere Men-
schen sind).!® So kann ihre Darstellung zum Teil als (wenn auch sehr indirekte) Solidari-
sierung mit den oben skizzierten und auch in der Religion verorteten Praktiken von
STEPS verstanden werden. Auch historisch ist die Auswahl der Themen klar verortet: Es
geht ithr um die Rolle der Menschenrechte in Herrschaftstechniken des Othering
»post-9/11%. Seit dieser Zeitenwende befinden sich die Menschenrechte in den Hinden
des ,Empire“ und damit in einer Sackgasse (S. 20/30).

Die gewahlte Methode taugt aber nicht zu verallgemeinernden Aussagen. So hitte sich
z.B. die Rolle des Rechts in Diskursen um das weibliche Andere moglicherweise etwas
differenzierter dargestellt, hitte Kapur nicht ausgerechnet die franzosische Kopftuch-De-
batte und die indischen Homosexuellenbewegungen als Beispiele genommen.!® Kapur
kritisiert letztlich nicht das Recht, sondern konkrete Diskurse um Rechte. Sie erklirt
nicht theoretisch, wie (Menschen-)Rechte versagen; sie zeigt an Beispielen, dass dies in
bestimmten Konstellationen der Fall ist.

15 Im September 2018 wurde nicht nur die Kriminalisierung von einverstindlichem homosexuellem
Sex fir verfassungswidrig erklirt (oben Fn. 12). Im selben Monat fiel auch (in einer einstimmigen
Entscheidung) die indische ,,Ehebruchsklausel“ in Sec. 497 des Strafgesetzbuchs, die ebenfalls aus
der Kolonialzeit stammte und den Ehebruch eines Mannes mit einer verheirateten Frau bestrafte,
wenn er ohne die Einwilligung von deren Ehemann erfolgte (Joseph Shine vs Union Of India, W.
P. (Crl.) No. 194 of 2017). Und Ende September 2018 untersagte es der Supreme Court, Frauen
zwischen 10 und 50 Jahren (im menstruationsfihigen Alter) den Zutritt zum hinduistischen Sabar-
imala Temple in Kerala zu verbieten (Indian Young Lawyers’ Association v. State of Kerala, W. P.
(Civ.) No. 373 of 2006; die Entscheidung wird derzeit durch den Supreme Court tiberpriift).

16 Siehe auch Kotiswaran, in: Governance Feminism (Fn. *#), Chapter 4, die ebenfalls einen Nieder-
gang (“decline”) der indischen Frauenbewegung von einer gegenhegemonialen Bewegung zu “cor-
poratisation” beschreibt. Siehe auch Naisargi N. Dave, To Render Real the Imagined: An Ethno-
graphic History of Lesbian Community in India, Signs 35 (2010), 595-619 zur Bedeutung auslin-
discher NGO-Forderung.

X 1P 216.73.216119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Utheberrechtlich geschtzter Inhalt.
Erlaubnis untersagt, I mit, far oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

488 K] 53 (2020) Heft 4

¢) The spiritual turn

Der eigentliche Clou des Buchs liegt aber ohnehin weniger in der Rechtskritik des ersten
Teils als in dem Versuch, das subjekttheoretische Paradox aufzubrechen und den Prozess
der Formierung eines Subjekts, das durch die (hegemoniale) Erzihlung tiberhaupt erst
existent wird, gegenhegemonial zu denken. Der Schlissel zu Freiheit im Angesicht ge-
sellschaftlicher (Herrschafts-)Technologien des Selbst sind fiir Kapur nicht rechtstheore-
tische, sondern spirituelle Konzepte.

Entsprechend kritisch wendet sie sich in den letzten Kapiteln theoretischen Ansitzen
zu, die sich kritisch mit Recht als Machtinstrument und den Emanzipationspotenzialen
von (Menschen-)Rechten auseinandersetzen und dennoch nach alternativen Verwen-
dungsweisen von Rechten suchen. Auch diese Suchen miissen fiir Kapur in der Erkennt-
nis enden, dass (Menschen-)Rechte ein Governance-Projekt seien, das vollstindig in be-
stehenden Machtstrukturen einbezogen sei (S. 175). Wer (wie z.B. Costas Douzinas, Bo-
aventura de Sousa Santos und Wendy Brown) Menschenrechtskonzepte herrschaftskri-
tisch kritisiere, ohne deren Emanzipationspotenzial aufgeben zu wollen, setze sich
Selbstwiderspriichen aus (S. 155 {f.).

Sie sucht deshalb nicht in Rechten, sondern in der Affekttheorie und anderen Formen
von Wissen und Sein nach Alternativen (S. 165). Aus dem Widerspruch zwischen dem
Wunsch nach Autonomie und der taglichen Erfahrung von Prekaritit entstinden spiritu-
elle Krisen der Verzweiflung, die sich in Melancholie, Traurigkeit oder Depression dufler-
ten (S. 172); aus diesem Erleben des Taglichen, aus dem Granularen, dem Intimen misse
das Verstindnis von Freiheit ,on its own terms entwickelt werden (S.1741f.). Dafiir
kniipft sie im sechsten Kapitel an ,nicht-liberale“!” Alternativen und Wissenstraditionen
aus nicht-westlichen Kontexten an, in Weiterfiihrung von Eve Sedgwicks Hinwendung
zum tibetischen Mahayana-Buddhismus (S. 186ff.) und Michel Foucaults Vorstellung
von politischer Spiritualitit, die dieser in nicht-westlichem Denken und insbesondere im
transformativen Potenzial schiitischer Ideen fand, wie sie in den ersten Phasen der irani-
schen Revolution verbreitet waren'® (S.190ff.) und in denen er Auswege aus dem ,go-
vernment through the state“ und eine neue Subjektivitit gefunden habe (S. 194 {f.). Hier
wird deutlich, was Kapur mit ,freedom“ meint: spirituelle innere Freiheit, eine Transfor-
mation des Selbst (S. 197 {f.), deren Erfahrungen sie u.a. im persischen Sufismus findet. In
einem solchen Verstindnis von Freiheit werde das Subjekt nicht beobachtet, sondern er-
fahren und konne deshalb nicht objektifiziert werden (S. 219 ff.).

Was daraus folgt und wie sich das zu den feministischen Ansitzen verhalten kann, die
Ute Gerhard restimiert, ist Gegenstand des vierten Abschnitts dieses Beitrags. Zunachst
aber soll an den beiden unterschiedlichen Erfahrungshintergriinden, Beispielen und theo-
retischen Positionen beispielhaft aufgezeigt werden, welche Gesprachsmoglichkeiten be-
stehen konnten.

3. Kontraste: Utopie oder Kritik des Rechts

Einige Kontraste liegen auf der Hand: Keine der Debatten, auf die Ratna Kapur sich be-
zieht — Homonationalismus, Othering, ,,K6ln“, muslimisches Kopftuch — spielt in Ute

17 Sie betont dabei, ,nicht-liberal“ sei nicht gleichbedeutend mit ,,illiberal (Kapur 181).
18 Ungeachtet seiner spateren kritischen Auseinandersetzung mit den konkreten Praktiken des fun-
damentalistischen Regimes unter Khomeini (Kapur 190 ff).

X 1P 216.73.216119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Utheberrechtlich geschtzter Inhalt.
Erlaubnis untersagt, I mit, far oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

Ewva Kocher - Recht oder Nicht-Recht 489

Gerhards Buch eine relevante Rolle. Auf der anderen Seite kommt bei Ratna Kapur keins
der bei Ute Gerhard zentralen Themen vor — weder Familie noch Arbeit, Gleichstellung
in der Politik oder Sozialstaatspolitiken. Gegensitze zeigen sich aber genauso deutlich an
Themen, die sie beide ignorieren (Intersektionalitit und Antidiskriminierungsrecht), so-
wie in Fragen, die beide ansprechen (,,Care®). Um diese geht es im Folgenden.

a) Intersektionalitit: Geschlecht, Rassismus und Religion

Dass der Begriff der ,Intersektionalitit®, der globale feministische Debatten der letzten
Jahrzehnte gepragt hat, bei Kapur nicht vorkommt, ist nur konsequent. Ratna Kapur ver-
wendet ihn nicht, weil sie sich fiir das Antidiskriminierungsrecht genauso wenig interes-
siert wie fir andere mit Gleichheitsdiskursen verbundene Politiken und Governance-
Techniken. In einer spirituellen Freiheit sei das Selbst unteilbar und nicht durch Labels
oder Identititen definiert (S.221).

Bei Ute Gerhard ist die Leerstelle schwerer zu erklren. Sie bezieht sich ja mafigeblich
auf die westeuropaischen und US-amerikanischen feministischen Debatten der 1980er
und 1990er Jahre, in denen sie mit ihrer Stellungnahme fir ,,Gleichheit“ und gegen , Dif-
ferenz“ selbst eine wichtige Akteurin war. Die Frage nach ,Unterschieden zwischen
Frauen® wurde aber damals bereits zu einem zentralen Thema.!” Inmitten dieser Debat-
ten, im Jahr 1989, erschien der Aufsatz ,Demarginalizing the Intersection of Race and
Sex“ von Kimberlé Crenshawv;fO der Begriff der ,Intersektionalitit” ist seither zum Be-
griff der Wahl geworden, um Uberschneidungen von Macht-, Ungleichheits- und Herr-
schaftsverhiltnissen rechtlich und politisch zu analysieren. Die Heinrich-Boll-Stiftung
richtete am 28.4.2019 aus Anlass des 30-jihrigen Erscheinens dieses Aufsatzes sogar eine
,Gala“ fiir Kimberlé Crenshaw aus. Allerdings: Die Debatte zu den Uberschneidungen
von Geschlechterordnung und Rassismus war urspriinglich von der feministischen Suche
nach Solidaritit und Identifikation gepragt. Mit der Zunahme von antimuslimischen
Spielarten des Rassismus wurden Intersektionen zwischen Religion und Geschlecht
wichtiger und gleichzeitig problematisch. Und in dhnlichem Mafle, wie die Linke sich auf
dem Terrain des Sikularismus verortet (Kapur S. 217), geraten auch Feministinnen in Di-
lemmata. Je stirker insbesondere der Islam als sexistisch markiert wird, desto mehr schei-
nen diese Ungleichheitsdimensionen gegenliufige Handlungsanforderungen zu stellen
und Solidaritit oder Identifikation zu erschweren.?! Die Auseinandersetzung mit Religi-
on und der Rolle des Staates ist vor diesem Hintergrund zu einer zentralen Herausforde-
rung fiir den linken, westlichen und sikularen Feminismus geworden, in dessen Tradition
Ute Gerhard steht. Die von Ratna Kapur kritisch thematisierten Governance-Perspekti-

19 Vgl. beitrige zur feministischen theorie und praxis 27, 1990; Birgit Rommelspacher, Dominanzkul-
tur, 1995.

20 Kimberlé Crenshaw, Demarginalizing the Intersection of Race and Sex. A Black Feminist Critique
of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics, University of Chicago
Legal Forum: Vol. 1989/Issue 1.

21 Zur Motivation der Identifikation siche z.B. Editorial zu Bd. 27 der ,beitrige* (Fn. 19), 7: ,,[Es]
gilt, unsere Unterdriickungserfahrungen als eine wichtige Basis zum Verstindnis der Unterdrii-
ckung anderer zu nutzen. Siche aus heutiger Sicht auch z.B. Tanja Herklotz, Feminist Dilemmas:
The Challenges in Accommodating Women’s Rights within Religion-Based Family Law in India.
Rapoport Center Human Rights Working Paper Series 2/2018; dies., Law, Religion and Gender
Equality: Literature on the Indian Personal Law System from a Women's Rights Perspective, Indi-
an Law Review 2018; Ulrike Lembke, Religionsfreiheit und Gleichberechtigung der Geschlechter,
in: dies. (Hrsg.), Menschenrechte und Geschlecht, 2014, 188-217.

1P 216.73.216119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Utheberrechtlich geschtzter Inhalt.
I mitt, for oder In

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

490 K] 53 (2020) Heft 4

ven, die fiir staatliche Regulierung des muslimischen Kopftuchs eintreten, ohne die Viel-
schichtigkeit der Problematik aus Sicht der betroffenen Subjekte in Betracht zu ziehen,
stellen auch deutsche feministische und Frauenrechte-Organisationen seit vielen Jahren
vor Bewihrungs- und Zerreiflproben — oft als Generationenkonflikte inszeniert, nicht
nur beim Streit um das ,Kopftuchverbot“,?? sondern auch z.B. bei dem Streit um die
Forderung von Terre des Femmes gegen ein Aufenthaltsrecht von in Kinderehe verheira-
teten Midchen.??

Ute Gerhard scheint sich heraushalten zu wollen; man muss schon gezielt suchen, um
Stellen zu finden, an denen Religion in ihrem Buch tUberhaupt vorkommt. Eine explizite
Auseinandersetzung findet sich lediglich als ,Exkurs: Frauenrechte und Islam*
(S. 112 ff.). Hier kritisiert sie islamische Menschenrechtserklarungen, die alle Rechte und
Pflichten der Scharia unterstellten, beruft sich beildufig positiv auf reformerische und li-
berale Koran-Diskurse und erinnert daran, dass ,,auch im ,christlichen Abendland® die
Anerkennung der Menschenrechte durch die Religionsgemeinschaften und die Kirchen
kein Selbstliufer war* (S. 115).24

Aus einer postkolonialen Position ist das Verhiltnis von Religion und Feminismus ein
anderes, aber nicht unbedingt ein einfacheres. Ratna Kapur nimmt fiir ihre Kritik wieder-
holt die Perspektive religioser Frauen ein. Insofern thematisiert sie zwar nicht den theo-
retischen Diskurs tiber Intersektionalitit, geht aber implizit auf einige Fragen ein, die
dieser zu beantworten sucht. Sie bezieht sich insbesondere auf die Perspektive muslimi-
scher Frauen in Indien, also der Gruppe, der die oben beschriebenen Praktiken von
STEPS zuzuordnen sind und die dort einer soziookonomischen und im Hindunationalis-
mus mehrfach diskriminierten Minderheit angehoren. Diese stehen in Diskursen, in de-
nen die Befreiung der Frau mit deren Befreiung vom Islam gleichgesetzt wird, unmittel-
bar vor dem Dilemma der Positionierung zwischen Religion und Feminismus. Und im
postkolonialen rechtspluralistischen Kontext Indiens stehen sie konkret vor der Wahl
zwischen diskriminierenden und gewaltvollen Regeln der (religios geprigten) Gemein-
schaft und dem staatlichen, sikularen Recht mit seinem (ebenfalls gewaltvoll durchge-
setzten) polizeilichen Regime.?

b) ,Care“ und ,self-care: Gleichheit oder Freiheit?

Beide Autorinnen scheinen sich allerdings in einer Frage zu begegnen — nimlich in ihrer
Kritik an Subjektpositionen des Rechts und ihrer Hervorhebung von Sorge/Care als Zu-
kunftsfrage feministischer Theorie und Praxis. Denn auch fiir Ute Gerhard bezieht sich
ycare” auf das soziale Eingebundensein der Person und auf gesellschaftlich vordefinierte

22 Vgl. Baer/Wrase, Zwischen Integration und "westlicher" Emanzipation — Verfassungsrechtliche
Perspektiven zum Kopftuch(-verbot) und der Gleichberechtigung, KritV 2006, 401-416.

23 Die Organisation war die einzige unter den Sachverstindigen und sachkundigen Organisationen,
die das gesetzliche Verbot uneingeschrinkt fiir richtig hielt (siche die Expertisen auf https://www.
bmjv.de/SharedDocs/Gesetzgebungsverfahren/DE/Bekaempfung_Kinderehe.html (11.5.2020);
zur moglichen Verfassungswidrigkeit dieser Regelung siche Vorlagebeschluss des BGH vom
14.11.2018 (XII ZB 292/16), der auch von einem Verstof} gegen das Gebot des Kindeswohls (Art. 2
Abs. 1/Art. 1 GG) ausgeht (beim BVerfG anhingig unter 1 BvL 7/18); siche auch Lena-Maria Mol-
ler/Nadjma Yassari, KJ 2017, 269-285.

24 Jedenfalls diese Stelle kann als Beispiel fiir Ratna Kapurs These dienen, dass kulturelle Distanzie-
rungen oft durch ein lineares Verstindnis von Zeit laufen, in dem ein fortgeschrittener Westen
ruckschrittlichen ,,Anderen” gegentibergestellt wird (Kapur, 218).

25 Zu diesem “positioning dilemma” siche Tanja Herklotz. Feminist Dilemmas: (Fn. 21).

X 1P 216.73.216119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Utheberrechtlich geschtzter Inhalt.
Erlaubnis untersagt, I mit, far oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

Ewva Kocher - Recht oder Nicht-Recht 491

Positionen. Dem ,,Menschenbild [...] des autonomen Subjekts der abendlindischen Phi-
losophie und Jurisprudenz, die mannliche Lebens- und Denkweise zum Maf} aller Dinge
und Menschlichkeit erhoben hat“, stellt sie insofern ein ,Grundverstindnis von der An-
gewiesenheit, Verletzbarkeit und Sozialitit aller Individuen® gegeniiber (S.354). Beide
schliefen damit an Fragen an, die in feministischen Debatten hochaktuell sind.?®

Umso interessanter ist, wie unterschiedlich die Verstindnisse von Care sind, von de-
nen Gerhard und Kapur ausgehen. Ute Gerhard mochte das mit der Bezugnahme auf
Recht verbundene ,,utopische Verlangen nach Gerechtigkeit“ (S. 10), ,die Idee der Frei-
heit und Gleichheit nicht aufgeben® (S. 350) — allerdings mit einer klaren Schwerpunkt-
setzung: Am Beispiel der Menschenrechtserklirung von Olympe de Gouges (S.3511.)
behauptet sie das Rechtsprinzip der Gleichheit als ,radikalste oder gar ungehérige For-
derung®, weil sie ,bestehende Herrschaftsverhiltnisse, iberkommene Ordnungen und
Privilegien und vor allem soziale Ungerechtigkeit” angreife.

Kapur dagegen entwickelt eine Kritik von Subjektkonstitutionen und Herrschaftsdis-
kursen fast ausschlief8lich aus ithrem Verstindnis von Freiheit. Wenn sie von Recht, sub-
jektiven Rechten und Menschenrechten spricht, so bezeichnet sie diese (aus einem anglo-
amerikanischem Rechtsverstindnis heraus) als ,liberal freedoms“. Deren normatives
Skript sei so eng mit einem ganz spezifischen Verstindnis von Glick und einem guten
Leben verbunden, dass jeder Diskurs tiber Menschenrechte notwendig in dieser , fish-
bowl“ gefangen bleibe und wirkliche (innere) Freiheit verhindere. Sie sucht Wege, auf de-
nen subalterne Subjekte und Gemeinschaften sich in einer dominanten Kultur behaupten
konnen, um zu tiberleben.

Vor diesem Hintergrund entwickeln beide sehr unterschiedliche Vorstellungen zur
Rolle von Recht und zur gesellschaftlichen Bedeutung von ,,care”. Zwar kritisieren beide
explizit ein Verstindnis von Rechten unter Kategorien von ,Haben oder Besitz“ (Ger-
hard S.7; Kapur, S.227), doch mit ganz unterschiedlichen Folgerungen. Gerhard setzt
dem ein Verstindnis von Rechten als ,,Ausdruck von institutionalisierten Regeln fiir so-
ziale Beziehungen und fiir die Verbundenheit mit anderen Menschen gegeniiber — Recht
als Institutionen und Verfahren. ,,Care“ bezieht sich hier also weniger auf eine Subjekt-
position als auf neue Vorstellungen von der Organisation der Gesellschaft und des Sozia-
len. Entsprechende politische und 6konomische Modelle und deren Durchsetzung stehen
fir Gerhard im Vordergrund der Aufmerksamkeit. Sie meint deshalb auch unter Beru-
fung auf Linda Zerilli, ,,feministische Theorie [sollte sich] aus der falschen Sicherheit der
Erkenntnistheorie 16sen und in die Welt des Handelns aufbrechen“ (Gerhard, S.59).
Utopien des Rechts sollten nicht einer Kritik des Rechtssubjekts zum Opfer fallen: , Weil
der Diskurs tiber Recht in der neuzeitlichen Philosophie eng mit dem vorherrschenden
Konzept eines autonomen, der Idee nach miannlichen Subjekts verbunden ist, fithrt die
Opposition [...] zu einer Traditionslinie des Rechtsnihilismus und Skeptizismus in der
feministischen Theorie“ (S. 57).

Bei Kapur geht es dagegen in erster Linie um ,self-care®, um Heilung, um Selbstbefra-
gung; sie wendet sich gegen das ,doing®, das die Rechtsverfolgung vom Subjekt verlangt.
Freiheit werde im ,being” durch Selbstreflektion und Selbstbefragung erreicht (S.227;
229). In der Frage der Bedeutung von Gemeinschaften oder allgemein kollektiver Kon-
texte bleibt sie daher durchgehend unscharf und unklar.

26 Siche auch Hark, Enteignet Euch! Oder: Keine Frage der Wahl. Uber Autonomie in der Demokra-
tie, in: Susanne Baer/Ute Sacksofsky (Hrsg.), Autonomie im Recht — Geschlechtertheoretisch ver-
messen, Baden-Baden (Nomos) 2018, 157-172 (167) zu Judith Butlers Uberlegungen hierzu.

X 1P 216.73.216119, am 30.01.2026, 10:35:17. © Utheberrechtlich geschtzter Inhalt.
Erlaubnis untersagt, I mit, far oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

492 K] 53 (2020) Heft 4

4. ,Non credere di avere dei diritti“
a) ,rights delinked from freedom*

Anderen Kritiker*innen des ,,Governance-Feminismus“ wurde schon entgegengehalten,
dass man sich eine solche grundsitzliche Kritik erst einmal leisten kénnen miisse.”” Auch
Ratna Kapur kénnte in diesem Sinn Hannah Arendts Formulierung entgegengehalten
werden, dass der Zustand, in dem es das ,Recht, Rechte zu haben®, nicht gibt, ,ein gna-
denloser und unbarmherziger Zustand der Willkiir, der Enteignung und Abhingigkeit®
ist.*® Kapur gesteht zu, dass eine neue Subjektformierung nicht vollstindig mit der exis-
tierenden normativen Ordnung brechen kénne und Anstrengungen um die Menschen-
rechte erforderlich seien (S. 225 ff.). Sie macht auch vereinzelt Vorschlige, wie nicht-libe-
rale Verstindnisse von Freiheit in einer Rechte-Strategie berticksichtigt werden konnten.
Insbesondere miisse die bewusste Selbstreflektion allgemeiner ein wichtiger Bestandteil
]eder Menschenrechtspolitik (,human rights advocacy™) werden (S.227), und das Recht
miisse Riume der Selbsterfahrung schiitzen. So weist sie gegen das Verbot der religidsen/
spirituellen Praxis des Verhungerns im indischen Recht darauf hin, dass das Recht die in
dieser Praxis zum Ausdruck kommenden philosophischen Aspekte berticksichtigen kon-
ne statt sie als nicht-freiwillig zu denunzieren (S. 247 £.).

Es geht Kapur also nicht primar darum, den politischen und instrumentellen Gebrauch
der Rechte zu denunzieren. Es geht ihr vielmehr um die mit dem Recht verbundenen
Hoffnungen und Utopien. Rechte seien Instrumente der Macht und konnten so auch ge-
nutzt werden. Sie seien aber ungeeignet, Freiheit zu erzielen. Man misse ,rights as in-
struments of power, but delinked from freedom” (S. 230ff.) sehen — statt im Recht utopi-
sche Potenziale zu suchen.

b) Die Sichtbarmachung der Nicht-Benennbaren und Nichtlesbaren

In ihrer radikalen Kritik an den Emanzipations- und Befreiungspotenzialen des Rechts
trifft Ratna Kapur sich mit Christoph Menke oder Daniel Loick, die zuletzt die Notwen-
digkeit von ,,Gegenrechten® oder eines ,Rechts auf Nicht-Recht® rechtsphilosophisch
begrindet haben.?’ Kapur argumentiert in ihrer Rechtskritik hingegen nicht zuvérderst
theoretisch oder philosophisch und verwendet fiir ihre Vorstellung von Emanzipation
auch bewusst nicht den Begriff des (Gegen-)Rechts. Dafiir macht sie ernst mit einer
nicht-relativistischen pluralistischen Perspektive, die aufler-europiische Philosophien
und Theorien mit einbezieht — und zeigt damit implizit blinde Stellen der philosophi-
schen Rechtskritik auf. Freiheit miisse ithren Ausgangspunkt in existierendem Leiden und
Grausambkeit haben (S. 33). Die Wendung zu spirituellen Ansitzen begriindet sie vor al-
lem damit, dass diese Erfahrungen der Subalternen innerhalb der liberalen ,fishbowl® ge-
nauso wenig lesbar und benennbar seien wie spirituelle Freiheit (S. 197 f£.).>°

27 Serena Natile/Silvana Tapia Tapia (Fn. 13).

28 Vgl. Hark (Fn. 26), 163.

29 Christoph Menke, Kritik der Rechte, 2015; Daniel Loick, Juridismus, 2017; zur Diskussion von
Menkes Thesen sieche z.B. Buckel, KJ 2017, 461-474.

30 Gayatri Spivak, Can the Subaltern Speak, in: Patrick Williams/Laura Chrisman (eds), Colonial
Discourse and Post-Colonial Theory, Columbia University Press 1994, 66-111.

X 216732160, am 30.012026, 10:35:7. © Urhebarmechtich geschizar Inhak:
Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

Ewva Kocher - Recht oder Nicht-Recht 493

Zur Benennung solcher Erfahrungen und Wege, das Unlesbare zumindest sichtbar zu
machen, sucht sie in ithrem Epilog Narrative und findet Erzihlungen tiber die mystischen
Wege (weiblicher) Weiser. Statt abstrakt tiber diskursive Formen von Gegenrechten zu
schreiben, beschreibt Kapur z.B. eine Video-Arbeit von Shirin Neshat, die eine Gerichts-
szene zeigt, visuell gestaltet wie Szenen des ,letzten Abendmahls, in der das Gericht vor
den subversiven Potenzialen der Gedichte von Jalaluddin Rumi warnt, einem persischen
Sufi-Poeten des 13. Jahrhunderts — wihrend die Angeklagten mit dem Gesang von Rumi-
Liedern antworten (S. 197 ff.).3!

5., Take a break“?

Der Versuch, Ute Gerhard und Ratna Kapur und damit ganz unterschiedliche Feminis-
men miteinander ins Gesprich zu bringen, wird allerdings dadurch erschwert, dass beide
Autorinnen mit ihren gegensitzlichen Methoden auch gegensitzliche Formen der Kom-
munikation, des Diskurses und der Rationalitit pflegen. Der normative Zugang von Ger-
hard und der narrative von Kapur begegnen sich kaum. Das Fehlen einer gemeinsamen
Sprache mag auch daran liegen, dass einige Traditionslinien des westlichen Feminismus
verschiittet scheinen. Beispielsweise bezieht sich Sara Motta, die wie Ratna Kapur aus
einer Perspektive des globalen Stidens schreibt und mit Konzepten arbeitet, die das Sub-
jekt fluide und postmodern verstehen, nicht nur auf (sidamerikanische) schamanische
Traditionen,*? sondern auch auf Frantz Fanon, Gloria Anzaldtia und Luce Irigaray®? und
mit letzterer auf einen Ansatz, der in der westeuropiischen Debatte als ,,Differenztheo-
rie“ bezeichnet worden war.>* Diese Denktraditionen fithren z.B. die ,ausgeprigte Rhe-
torik der Selbstfindung [...] als Kern einer revolutioniren Politik“ in der frithen autono-
men Frauen- und Lesbenbewegung weiter.> Fiir den Differenzfeminismus der 1980er/
1990er Jahre entwickelte ein einflussreicher Text der ,Libreria delle donne di Milano“
mit dem ,affidamento“3¢ einen Aufruf zur Wertschitzung der ,,Autoritit“ von Frauen.”
Auch hier wurde Freiheit als zentraler Gegenbegriff zu Recht gesetzt — ganz deutlich in
der deutschen Fassung des italienischen Titels ,,Non credere di avere dei diritti (wortlich
»Glaube nicht, Rechte zu haben®), der auf Deutsch zu ,,Wie weibliche Freiheit entsteht®

wurde.
In der westeuropdischen Debatte tiber Geschlechtergleichheit oder -differenz wurde
dieser Ansatz allerdings vor allem in seiner Opposition zu einer ,,Politik der Forderun-
, d.h. insbesondere der Rechte-Forderungen diskutiert (fiir die auch Ute Gerhard

31 Shirin Neshat, Overruled, 2012.

32 Sara C. Motta, Liminal Subjects. Weaving (our) Liberation, 2018.

33 Frantz Fanon, Schwarze Haut, weifle Masken (1952), 1980; Luce Irigaray, Speculum. Spiegel des
anderen Geschlechts, 1974; Ethik der sexuellen Differenz, 1991; Gloria Anzildua, Borderlands/La
Frontera: The New Mestiza (1987), 4. Aufl. 2012.

34 Vgl. Irigaray, in: Gerhard u.a. (Hrsg.) (Fn. 8), 1990, 338 ff; Cavarero, ebd., 95 ff.

35 Hark (Fn. 26), 166.

36 Entspricht auf deutsch ungefihr dem (An-)Vertrauen; in der deutschen Debatte wurde allerdings
der italienische Begriff verwendet, um die spezifischen Assoziationen, die die ,,donne“ damit ver-
banden, transportieren zu konnen.

37 Libreria delle donne di Milano, Non credere di avere dei diritti, 1987 (die deutsche Fassung er-
schien 1988). , Autoritit“ wird dort als ,Prozess und Produkt von Kommunikation, Beziehung
und (Ver-)Bindung® verstanden (Heike Kahlert, Differenz, Genealogie, Affidamento. Das italieni-
sche ,pensiero della differenza sessuale‘ in der internationalen Rezeption, in: Handbuch Frauen-
und Geschlechterforschung, 2010, 94-102 [95]).

X 4 4 216732160, am 30.012026, 10:35:7. © Urhebarmechtich geschizar Inhak:
Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

494 K] 53 (2020) Heft 4

steht) — und diese gewann die Deutungshoheit tber die Debatte.’® Die Gleichheit-Diffe-
renz-Debatte scheint so auch Potenziale verschiittet zu haben. Denn die ,,Libreria“-Au-
torinnen verstanden Differenz keineswegs als eine Suche nach einem vermeintlich au-
thentischen Selbst, sondern als ,,offene Potenzialitit®; bereits hier wurde Differenz weni-
ger als Gegensatz zu Gleichheit und vielmehr als Gegensatz zu Identitit verstanden.’® Es
sind solche Ansitze, die ein besseres Verstindnis und ein Weiterdenken von Rechtspra-
xen ermdglichen, die Organisationen wie STEPS verhandeln. Diese 16st ja das ,,positio-
ning dilemma“ so auf, dass sie die islamischen Regeln der Scharia auf feministische Weise
anwenden und sich damit weigeren, zwischen Religion (als Zeichen fiir spirituelle Frei-
heit) und feministischen Gerechtigkeitsanspriichen zu wihlen. In der Frage des Triple
Talaq zum Beispiel, dem einseitigen Recht auf Scheidung, das in herkdmmlichen Inter-
pretationen der Scharia nur fiir Minner vorgesehen ist, ermichtigte die Gruppe sich
selbst zu einem gleichberechtigten Triple Talaq durch Ehefrauen, statt sich entweder im
Namen der Religionsfreiheit fir die herkommliche Auslegung der Scharia oder im Na-
men der Gleichheit gegen den Triple Talaq einzusetzen.*

Kollektivierungs- und Bewegungsperspektiven, wie sie mit diesen Praktiken auspro-
biert werden, kommen leider in beiden besprochenen Biicher zu kurz — was moglicher-
weise mit den fehlenden Auseinandersetzungen mit Intersektionalitit und (Anti-)Diskri-
minierung zusammenhingt. Denn diese Debatten und Konzepte stellen letztlich Versu-
che dar, individuelle Erfahrungen des Unrechts auf eine Weise sichtbar zu machen, die
fur das Recht und damit fir das herrschende System lesbar ist — mit allen Briichen und
Schwierigkeiten, mit denen dies notwendig verbunden ist.

38 Gerhard, 911, und Ute Gerhard/Mechtild Jansen/Andrea Maihofer/Pia Schmid/Irmgard Schultz
(Hrsg.), Differenz und Gleichheit. Menschenrechte haben (k)ein Geschlecht, 1990.

39 Kahlert (Fn. 37) zum Bezug zu Jacques Derridas Begriff der ,différance®.

40 Zur verfassungsrechtlichen Entwicklung in dieser Frage siehe die Triple-Talag-Entscheidung des
indischen Supreme Court, 22 August 2017 (Shayara Bano v. Union of India & Others), die das
muslimische Recht insoweit fur verfassungswidrig erklirte; The Muslim Women (Protection of
Rights on Marriage) Act, 2019 vom 30. Juli 2019 kodifizierte diese Entscheidung (https://en.wikip
edia.org/wiki/Triple_talaq_in_India [Abruf 8.5.2020]).

X 216732160, am 30.012026, 10:35:7. © Urhebarmechtich geschizar Inhak:
Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-481

