DANIEL EHRMANN

Kinstliches Leben
Biologisches Wissen und die Politik der Kiinste

In der griechischen Mythologie war es Aphrodite, die Gottin der Liebe,
die aus Mitleid jene elfenbeinerne Statue zum Leben erweckt hat, die den
taglichen Liebkosungen ihres Schépfers Pygmalion nichts als nur die im-
mergleiche kiihle Oberfliche entgegenzuhalten hatte. Bei Ovid schliefilich
wird die Erzihlung zur kaiserzeitlichen Parabel der Kiinstlerschaft:' Das
handwerkliche Geschick selbst jenes Bildhauers, der nicht Vorgefundenes
nachahmt,? sondern >Ideenc gestaltet, gibt dem Werk zwar seine dufie-
re Form,® doch die Géttin erst fiillt diese von innen mit Leben. Diese
Vorstellung emer stets unvollkommen bleibenden menschlichen Schépfung
korreliert mit Kernbestanden des bis tief in die Moderne vorherrschenden
Wissens von einem Leben, das nur als numinose Gabe begriffen werden
kann; eine Gabe, die von innen, und daher unsichtbar, die tote Materie
beseelt.! Wihrend die gottliche Schopfung Lebendiges hervorbringt, ist
die Schopfung des Kiinstlers eine Totgeburt — sie muss sich stets auf die

1 Vgl. Publius Ovidius Naso: Metamorphosen, iibers. und hg. von Erich Résch, Miinchen/
Ziirich ¥1992, Lib. X, V. 243-297, S. 370-372.

Denn Pygmalions Werk ist keine mechanisch austrocknende Nachahmung einer natiir-
lich lebendigen Form; er hat vielmehr eine Idealgestalt geschaffen, der keine lebende Frau
gleichkommt (»qua femina nasci / nulla potest«, ebd., V. 248f.); er hat damit das Leben
noch tiberboten und in der Uberbietung mortifiziert: Pygmalion ist — selbst noch im
emphatischen Verstindnis des 18. Jahrhunderts — ein Kiinstler.

Das meint hier nicht die imaginative Schau einer platonischen Idee, sondern deren Pro-
duktion durch die Einbildungskraft, die Pygmalion als Kiinstler im emphatischen Sinn
erscheinen ldsst; dies jedenfalls unter den Vorzeichen der insbesondere seit dem 16. Jahr-
hundert bis zu Kant gewandelten >Idea<-Konzeption, die seither weniger den Vorstellungs-
inhalt als vielmehr das Vorstellungsvermégen selbst bezeichnete. Diesen Wandel macht
Erwin Panofsky: IDEA. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der dlteren Kunsttheorie, 2.,
verb. Aufl., Berlin 1960, S. 33f., plausibel; die notige Betonung der theoriegeschichtli-
chen Bedeutung des Konzepts fiir das 18. Jahrhundert, insbesondere fiir Goethe, leistet
Norbert Christian Wolf: Streitbare Asthetik. Goethes kunst- und literaturtheoretische
Schriften 1771-1789, Tubingen 2001, S. 381-408.

Es kann hier nicht niher darauf eingegangen werden, wie sich »die Zeugung - eine je-
desmal neue Schépfung, die stets die Intervention einer externen Kraft erfordert — in die
Reproduktion, eine inhdrente Eigenschaft eines jeden lebenden Systems, verwandelte.«
Francois Jacob: Die Logik des Lebenden. Von der Urzeugung zum genetischen Code,
Frankfurt a.M. 1972, S. 25 und ausfiihrlicher dazu S. 27-36.

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 Daniel Ehrmann

Gestaltung von Oberfliche und Form beschrinken.” Trotz aller an der
Bildsdule aufgebotenen ésthetischen Finesse bleiben die Kiisse trocken, die
Umarmungen steif, das Material kalt; denn selbst die kunstfertigste Statue
ist am Ende nur Handwerk und bleibt Artefakt. Was die Hande mit grof3ter
Geschicklichkeit geschaffen haben, erzeugt Leben nur als Mangel - zumal
wenn es emphatisch als Werk zu begreifen ist.® Denn eine Kunst, die ihre
eigene Kunstfertigkeit, thre Kunstlichkeit verschleiert,” erzeugt eine Form,
die falschlich Leben verheifit und so bestandig enttduscht.

Da indes auch Lebewesen sich immer nur von aufien betrachten lassen, mit-
hin derselben Wahrnehmungsdisposition unterliegen,® kénnen Kunstwer-
ke dennoch zu ithnen (jedenfalls virtuell) in Konkurrenz treten. Die gestaltete
Oberfliche” verweist daher nicht nur auf das Defizitire, sondern erzeugt
zugleich einen Anschein, der die grofite Starke des Kunstwerks darstellt: Die
Form ist es, die die Vorstellungskraft ihrer Betrachter reizt und lebendige
Imaginationen ihrer Innenwelt erzeugt. Die Rede vom >lebendigen Kunst-
werk< verweist daher nicht einfach auf einen Lesefehler, sondern auf eine
kurzschliissige, wenngleich kulturell gut verankerte Gleichsetzung von zei-
chenhafter Oberfliche und einem davon eingehiillten >inneren Wesenc!’

b Programmatisch formuliert etwa bei Johann Wolfgang Goethe: Diderots Versuch iiber die

Mabhlerey. Uebersetzt und mit Anmerkungen begleitet, in: Propylden. Eine periodische
Schrift, Bd. 1.2, Tiibingen 1799, S. 1-44, hier S. 10.

Nicht erst die Autonomietheorie des 18. Jahrhunderts weist dem Werk eine (zumindest
ideale) Stetigkeit zu, die mit der Wandelbarkeit des Lebens unvereinbar scheint. Den
meisten Konzeptionen des Werks seither eignet eine solche Tendenz zur Verfestigung;
vgl. Carlos Spoerhase: Was ist ein Werk? Uber philologische Werkfunktion, in: Scientia
Poetica 11 (2007), S. 276-344.

7 »[...] ars adeo latet arte sua«, Ovid: Metamorphosen (wie Anm. 1), Lib. X, V. 252, S. 370.
Vgl. Immanuel Kant: Kritik der Urtheilskraft [1790], in: Kant’s gesammelte Schriften, hg.
von der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin (davor Kéniglich Preufische
Akademie der Wissenschaften, Berlin), Berlin 1900ff., Bd. 5., S. 165-485, hier S. 375.
Die geordnete Gestalt wird um 1800 unter geénderten Vorzeichen wieder zum zentralen
Merkmal bildender Kunst erhoben. Ein Paralipomenon zu Goethes Propylien notiert da-
her unter der Uberschrift »Zu bearbeitende Materie« als Grundproblematik des Kiinstlers
»die Schwierigkeit von dem Formlosen zur Gestalt zu gelangen.« (WA I, 47, S. 280; hier
und im Folgenden wird mit der Sigle WA, unter Angabe von Abteilungs-, Band- und
Seitenzahl, verwiesen auf Goethes Werke, hg. im Auftrage der Grof8herzogin Sophie von
Sachsen, 133 Bde. in 143, Weimar 1887-1919) Zum Gestaltproblem vgl. auch Sabine
Schneider: »ein strenger Umrif}« — Pragnanz als Leitidee von Goethes Formdenken im
Kontext der Weimarer Kunsttheorie, in: Goethe-Jahrbuch 128 (2011), S. 98-106.
»Gerade das, was ungebildeten Menschen am Kunstwerk als Natur auffillt, das ist nicht
Natur (von auflen), sondern der Mensch (Natur von innen).« (Johann Wolfgang Goethe:
Maximen und Reflexionen, Nr. 1076, in: Ders.: Samtliche Werke nach Epochen seines
Schaffens. Miinchner Ausgabe, hg. von Karl Richter in Zusammenarbeit mit Herbert G.
Gopfert u.a., Minchen 1985-1998, im Folgenden zitiert mit der Sigle MA, Bd. 17, S. 899).

10

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 77

Lebendigkeit meint daher in Bezug auf einzelne Werke den habitualisierten
Umgang mit einer optischen Tauschung, sie ist das jahrhundertelang gut
gepflegte metaphorische Qualititspradikat der Kiinste.'!

Es liefert zwar bereits Ovids Verwandlungsszene das grundlegende Modell
fir das (stets prekére) Verhiltnis von Kunst und Leben, auf das die astheti-
schen Debatten und kiinstlerischen Praktiken seither sich vorzugsweise stiit-
zen; doch die moderne Biologie, die sich (rtickblickend) seit dem 18. Jahr-
hundert als Lebenswissenschaft zu etablieren begonnen haben wird,"
scheint dieses Verhiltnis neu akzentuiert zu haben.'> Wenn im Folgenden
den Figurationen von kiinstlichem Leben, einer »vita aesthetica kunstvoller
Zeichenpraktiken«,'* in gerade jenem Zeitraum nachgegangen werden soll,
in dem sich das Wissen vom Leben durch die Verbreitung und den Einfluss
von organologischen Formations- und epigenetischen Generationsmodellen
zu wandeln begann,' dann soll dies mit grundsitzlicher Skepsis gegeniiber
einfachen, auf simplen Koinzidenzen griindenden Erklédrungen geschehen.
Zu fragen sein wird vielmehr nach den Akteuren und Medien, tiber die
Verbindungen zwischen den beiden Diskursbereichen hergestellt und unter-

1 Vel. Peter Brandes: Leben die Bilder bald? Asthetische Konzepte bildlicher Lebendigkeit
in der Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts, Wiirzburg 2013, S. 9-26.

Eine solche genealogische Sichtweise auf die Geschichte der vorwiegend im Singular auf-
tretenden >Lebenswissenschaft« wird auch von aktuellen Einfithrungen formuliert; poin-
tiert etwa von Thomas Junker: Geschichte der Biologie. Die Wissenschaft vom Leben,
Miinchen 2004, S. 7: »Zur Entstehung der Biologie als tibergreifende Wissenschaft von
den Lebewesen kam es erst im 19. Jahrhundert.« Gegen solche Narrative des Werdens
betont Foucault die Briiche, die erst die Opposition zwischen Lebendigem und Nicht-
Lebendigem erméglicht haben; vgl. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Ar-
chiologie der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M. 1974, S. 279-287.

Daher erfordert der moderne Roman eine »Theorie des Lebens«, mit der eine »Wende
im Wissen der Literatur« verbunden ist, wahrend asthetische Formtheorie »vom Leben
her gedacht Bediirfnis nach Form und von der Asthetik aus geschen eines nach Biologie
ist.« Rudiger Campe: Form und Leben in der Theorie des Romans, in: Vita aesthetica.
Szenarien dsthetischer Lebendigkeit, hg. von Armen Avanessian, Winfried Menninghaus
und Jan Volker, Zirich/Berlin 2009, S. 193-211, hier S. 195.

Armen Avanessian/Winfried Menninghaus/Jan Volker: Einfithrung, in: Vita aesthetica
(wie Anm. 13), S. 7-11, hier S. 11. Es wird damit der terminologische Ubergang von der
»Lebendigkeit« zum »Leben« im 18. Jahrhundert bezeichnet, der — etwas hochgegriffen
vielleicht - zugleich einen »Paradigmenwechsel der Asthetik selbst« markiere (ebd., S. 10).
Dies geschicht im Rahmen des Ubergangs »von der Naturgeschichte zu einer Geschichte
der Natur«, von dem Wolf Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kultureller
Selbstverstandlichkeiten in den Wissenschaften des 18. und 19. Jahrhunderts, Frankfurt
a.M. 1978, S. 50, spricht.

12

13

14

15

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 Daniel Ehrmann

halten werden konnten, sowie nach den theoretischen Verlusten und Uber-
schiissen, die von den Transferhandlungen verursacht wurden.'®

Das Erstaunliche am Pygmalion-Mythos ist, dass er den Normalfall der
Tauschung des Betrachters durch eine Uberwiltigung des Kiinstlers iiber-
steigt, indem das Werk sogar seinen eigenen Schépfer zu betriigen vermag.
Seit der frithen Aufklirung findet man vermehrt Zeichen jener Verwunde-
rung, durch die Pygmalion in die dsthetischen Debatten zuriickkehren und
zum Sinnbild einer »neue[n] Auffassung vom Kiinstler«, zum »Exempel fiir
die belebende Kraft #sthetischer Imagination« werden konnte.!” Im Vor-
iibergehen zwar, doch nicht ohne ebenjene Uberraschung bemerkt dann
auch Johann Jacob Bodmer, dass die von gelungenen Werken gereizte Ein-
bildungskraft offenbar selbst die Erinnerung an die eigene Titigkeit tilgen
und noch dem Schopfer des Toten Lebendigkeit vorgaukeln kann:

Wer sollte vor dergleichen Entziickung und Betrug besser verwahret gewesen seyn
als der Meister und Urheber dieses Bildes, der den rohen und leblosen Marmor
in seiner ungestalteten Figur gesehen, mit seiner Hand ithm eine bessere Form und
Bildung, ein Gliedmafi, ein Linecament nach dem andern gegeben, und noch jetzo
lauter Kilte und eine leblose Stille an dieser menschlichen Gestalt fuhlete? Alle diese
Betrachtungen, welche den Betrug so schwer macheten, zernichtete die Kunst durch
den vol}gkommenen Ausdruck des Lebens, welches sie so geschickt nachzuahmen
wufite.!

Der in der Form codierte >Ausdruck des Lebens« 16scht die Erinnerung an
die Abstammung vom >leblosen Marmor«. Pygmalion jedenfalls kann sich
nur mit Mithe und nur durch wiederholte priifende Beriihrungen versi-

10 Mogliche Verbindungen von #sthetischer Theorie und biologischer Vererbungslehre im
Konzept der Generativitit zeigen Ohad Parnes/Ulrike Vedder/Stefan Willer: Das Kon-
zept der Generation. Fine Wissenschafts- und Kulturgeschichte, Frankfurt a.M. 2008,
S. 120-149, auf.

17 Helmut Pfotenhauer: Pygmalion. Heinses Hermeneutik lebendiger Bilder, in: Ders.: Um
1800. Konfigurationen der Literatur, Kunstliteratur und Asthetik, Tiibingen 1991, S. 27—
56, hier S. 27.

18 Johann Jacob Bodmer: Critische Betrachtungen tiber die Poetischen Gemihlde der Dich-
ter. Mit einer Vorrede von Johann Jacob Breitinger, Ziirich 1741, S. 42f.

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 79

chern,19 dass das von ithm aus roher Materie Geformte nichts weiter ist als
ein Kunstwerk. Es ist genau dieser prekédre Moment der Selbstversicherung,
der zum Streitpunkt werden und mit der durch ihn problematisierten Rede
vom lebendigen Kunstwerk zugleich eine Krise des rhetorischen (Regel)
Systems der Kiinste anzeigen wird.>’> Obwohl man nicht umhin kommt,
fur das Ende des 18. Jahrhunderts eine Affinitit der Kiinste zur Biologie
zu konstatieren, wird man nicht von einer einfachen Ubergéingigkeit der
Kiinste in das seit Buffon ethologisch reformulierte Regelsystem des Lebens
und der Zeugung sprechen kénnen.?! Denn die als Befreiung gefeierte Los-
sprechung der Kunst aus Wirkungs- und Représentationszusammenhingen
erzeugt einen folgenreichen double bind: Um das Kunstwerk freizuspielen,
wird es als »organische strukturiertes Analogon der Natur und zugleich
emphatisch als Erzeugnis eines Kiinstlerindividuums definiert.?” Entriistet
tiber die beide Positionen unterlaufende Tendenz von Denis Diderots Essais
sur la pemture, das Kunstwerk der einfachen Natur anzundhern, lasst Goethe
in seiner kommentierten Ubersetzung die Natur selbst als »personificirte,
gottliche Gestalt« auftreten und das Wort ergreifen:

Die Tradition sagt: daff brutale Menschen gegen plastische Meisterwerke von sinnli-
chen Begierden entziindet wurden; die Liebe eines hohen Kiinstlers aber zu seinem
trefflichen Werk ist ganz anderer Art; sie gleicht der frommen, heiligen Liebe unter

19 Johann Gottfried Herder wird diese Geste der Versicherung in ihr Gegenteil umwenden,
indem er die visuelle Kérperimagination durch das Betasten um eine Dimension erweitert
und damit die Vorstellung der Wirklichkeit noch annéhert. Er betont, »dafl das Gesicht uns
nur Gestalten, das Gefiihl allein, Korper zeige: dafs Alles, was Form ift, nur durchs tastende Gefihl,
durchs Gesicht nur Fliiche, und zwar nicht kérperliche, sondern nur sichtliche Lichtfléiche erkannt
werde.« (Hervorhebung im Original) Es kommt dabei auf die theoriegeschichtlich neue
Annahme an, dass »die fithlende Hand in besonderer Weise geeignet sei, Leben nicht
nur >herzustellens, sondern am Kunstwerk zu erfahren«. Inka Milder-Bach: Im Zeichen
Pygmalions. Das Modell der Statue und die Entdeckung der »Darstellung« im 18. Jahr-
hundert, Miinchen 1998, S. 69.

Damit wird die Vorstellung des lebendigen Kunstwerks indes keineswegs abgeschafft.
Noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts kann das Kunstwerk ganz unproblematisch als
ein »durch und durch lbendiges Gebilde« begriffen werden; vgl. Wilhelm Waetzoldt: Das
Kunstwerk als Organismus. Ein ésthetisch-biologischer Versuch, Leipzig 1905, S. 18.
Vgl. die Pointierung des Unterschieds in den Systematiken von Linné und Buffon bei
Werner Michler: Klassifikation und Naturform. Zur Konstitution einer Biopoetik der
Gattungen im 18. Jahrhundert, in: Gattungs-Wissen. Wissenspoetologie und literarische
Form, hg. von Michael Bies, Michael Gamper und Ingrid Kleeberg, Géttingen 2013,
S. 35-50, hier S. 40f.

Siehe auch Daniel Ehrmann: Bildverlust oder Die Fallstricke der Operativitit. Autonomie
und Kulturalitdt der Kunst in den Propylden, in: Klassizismus in Aktion. Goethes Propylien
und das Weimarer Kunstprogramm, hg. von dems. und Norbert Christian Wolf, Wien/
Kéln/Weimar 2016, S. 123-173.

20

21

22

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 Daniel Ehrmann

Blutsverwandten und Freunden. Hitte Pygmalion seiner Statue begehren kénnen,
so wire er ein Pfuscher gewesen, unfihig eine Gestalt hervorzubringen, die verdient
hitte, als Kunstwerk oder als Naturwerk geschitzt zu werden.?

Zwar begibt sich hier die Personifikation der Natur auf metaphorisch
schwieriges Terrain, wo nicht zuletzt Zeugung und Verwandtschaft in ge-
fihrliche Nihe geraten,®* und sie scheint sich ebenfalls in dem problema-
tischen Verhdltnis von Natur und Kunst zu verstricken. Jedoch macht sie
eines dabei deutlich: Statuenliebe ist eine Brutalitit, die keinem >wahren«
Kiinstler unterlaufen kann; betroffen sind von einer solchen Verwechslung
von Sinneswahrnehmung und Affektwirkung hochstens »die Jugend, das
Frauenzimmer, ein grofier Teil der nordischen KunstLiebhaber«.?> Leben-
dig kann Kunst nur scheinen, nie eigentlich sein,?® und sie liuft Gefahr,
erneut und endgiiltig einer Natur zu unterliegen, die durch das Konzept
selbstreproduzierender Organismen vom Numinosen freigespielt wird.
Denn wie kénnen Abgeschlossenheit implizierende Werke mit solchen Dis-
kursen des Lebendigen verschnitten werden? Insbesondere wenn es sich da-
bei um Kunstwerke handelt, die immer auch Formen des Handwerks sind?
Konnen die »inneren Gesetze des Lebens< eine Entsprechung im Bereich
der Kunst finden? Solche Fragen scheinen viele der gattungspoetologischen
Debatten um 1800 zu befeuern und die Suche nach tauglichen Konzepten
einer >Naturpoesie< zu motivieren. Dabei erscheint der Glaube an die Le-
bendigkeit des Kunstwerks nunmehr als Exklusionskriterium, tiber das die
Vertreter einer verdnderten Auffassung vom Leben in der Kunst sichtbar
werden, die weniger an der Frage nach der Lebendigkeit einzelner Werke
interessiert sind, als an dem, was der Blumenbach-Schiiler Carl Friedrich
Kielmeyer 1793 »das Leben der Gattung« genannt hat.”

2 Goethe: Diderots Versuch iiber die Mabhlerey (wie Anm. 5), S. 20.

2 Zur daran gekniipften Angst der Hygieniker vor Degeneration vgl. Philipp Sarasin: Reiz-
bare Maschinen. Eine Geschichte des Korpers 1765-1914, Frankfurt a.M. 2001, S. 433-
441.

% Johann Wolfgang Goethe: [Anzeige] Propylden. Eine periodische Schrift, herausgegeben
von Goethe. Ersten Bandes Erstes und Zweites Stiick, Zweiten Bandes Erstes Stiick, Tu-
bingen 1799 in der Cottaschen Buchhandlung, in: MA 6.2, S. 131-139, hier S. 132. Vgl.
auch Ders.: Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt, in: MA 4.2, S. 321-332,
hier S. 321, und Ders.: Ueber Wahrheit und Wahrscheinlichkeit der Kunstwerke, in:
Propyléen. Eine periodische Schrift, Bd. 1.1, Tubingen 1798, S. 55-65, bes. S. 60-62.

26 Vgl. die frithe Polemik in Goethes Brief an F. H. Jacobi, 21.8.1774, WA TV, 2, S. 186f. Als
Ergebnis einer »Vereinigung von Object und Subject« wird das >lebendige Werk<hingegen
symbolische Form (vgl. Goethe an C. L. F. Schultz, 18.9.1831, WA IV, 49, S. 82).

7 Carl Friedrich Kielmeyer: Ueber die Verhiltmifle der organischen Krifte unter einander
in der Reihe der verschiedenen Organisationen, die Geseze und Folgen dieser Verhalt-

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 81

Die Vermutung liegt nahe, dass die sowohl in den dsthetischen wie (im
weiteren Sinn) naturkundlichen Debatten des ausgehenden 18. und begin-
nenden 19. Jahrhunderts zur Zentralkategorie avancierte Form interdiskur-
sive Funktion ausiibt.?® Jedenfalls aber scheinen die Form und die Frage
nach formativen Prozessen zentrale Semantiken beider Diskurse in dhnli-
cher Weise zu strukturieren: Organismen sind ebenso wenig ohne spezifi-
sche >Lebensform?® zu denken wie Kunst ohne >Werkform«3® Es scheint
also nur der Kategorie der Form zu gelingen, ihre Beschreibungsobjekte
der Asthetik wie der Biologie — das sind nicht nur Einzelwesen und Werke,
sondern kiunstlerische wie biologische Gattungen — voneinander zu trennen
und in hierarchische, spater genealogische Ordnungen zu versetzen. In die-
sem Sinn sind bereits die Tableaus der taxonomischen Naturgeschichte und
die klassizistische Hierarchie der Kunstgattungen® ohne differierende For-
men undenkbar; diese gewinnen aber neue Bedeutung fiir die vergleichende

nifie. Eine Rede den 11ten Februar 1793 am Geburtstage des regierenden Herzogs Carl
von Wirtemberg im groflen akademischen Hoérsale gehalten, neuer unv. Abdr., Titbingen
1814,S.7.
Vgl. grundlegend zu Begriff und Konzept Jurgen Link: Elementare Literatur und gene-
rative Diskursanalyse (mit einem Beitrag von Jochen Horisch und Hans-Georg Pott),
Miinchen 1983, bes. S. 14f.
Der Begriff der Lebensform soll hier darauf hinweisen, dass die tatséchliche Bewegtheit
und Varianz lebendiger Gestalten im Zuge ihrer Diskursivierung in Normalformen des
Lebens stillgestellt werden. Bereits in den Debatten um 1800 erscheint Leben stets als
geformtes Leben. Diese Differenz von z0é und bios wird von Giorgio Agamben: Lebens-
Form, in: Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen, hg. von Joseph
Vogl, Frankfurt a.M. 1994, S. 251-257, aufgegriffen und politisch radikalisiert.
Zu dieser Zentralkategorie der spataufklarerischen Populirphilosophie vgl. Salomon
Maimon: Ueber die Asthetik, in: Ders.: Streifereien im Gebiete der Philosophie. Erster
Theil, Berlin 1793, S. 131f. Zur Bedeutung der Form in keineswegs nur klassizistischen
Poetiken insbesondere des >langen: 19. Jahrhunderts vgl. Dieter Burdorf: Poetik der Form.
Eine Begriffs- und Problemgeschichte, Stuttgart/Weimar 2001.
Die an der Pariser Académie royale mit einiger Verbindlichkeit formulierte bildkiinstlerische
Gattungshierarchie folgt wie die biologische dem Prinzip der Komplexititssteigerung; vgl.
Werner Busch: Das sentimentalische Bild. Die Krise der Kunst im 18. Jahrhundert und
die Geburt der Moderne, Minchen 1993, S. 22-24. Bei Anton Raphael Mengs: Ge-
danken tiber die Schonheit und tiber den Geschmack in der Malerey, hg. von J. Caspar
Fiefilin, 3. Aufl., Zirich 1771, wird die Hierarchie der Gattungen zu einer Hierarchie
des Geschmacks modifiziert, die bereits einen zeitlichen Index aufweist, eine Geschichte
hat. Daher »ist die Kunst und ihr Geschmak gestiegen und gefallen. Endlich ist sie gar zu
grunde gegangen da die Kiinstler aus Unwissenheit anfingen nur nach der Gewohnheit
der Handwerker zu arbeiten« (ebd., S. 47).

28

29

30

31

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 Daniel Ehrmann

Anatomie®” und die bald akademisch werdenden kunst- und literaturhistori-
schen Unternehmungen am Beginn des 19. Jahrhunderts.

Wenn Form eine solche zentrale Funktion austibt, dann muss die von
der Verzeitlichung ausgehende Bedringnis in Vorstellungen der Weiter-
gabe und Tradition aufgehoben werden; es kommt daher bereits vor der
Etablierung eines gesicherten Wissens von der konkreten >Mechanik der
Reproduktion< zu Imaginationen und Spekulationen iiber die Rolle der
Vererbung®® Im Zuge dieser Spekulationen erhilt der Organismus eine
Tiefendimension,?* die nicht mehr nur seine oberflichliche Erscheinung
funktional erklért, sondern zugleich deren autonome Fortzeugung verstind-
lich machen soll. Dieses spannungsvolle Verhidltnis von Oberfliche und
Tiefenschicht wird dann bei Kant in ein auch fiir die Kunst folgenreiches
Konzept gegossen werden: »Ein organisirtes Wesen [...] besitzt in sich bil-
dende Kraft und zwar eine solche, die es den Materien mittheilt, welche sie
nicht haben (sie organisirt): also eine sich fortpflanzende bildende Kraft,
welche durch das Bewegungsvermogen allein (den Mechanism) nicht er-
klirt werden kann.«®® Die Schachteln und Keime der Priformationisten
sind langst verschwunden, stattdessen vermittelt Kant Buffons »moule intéri-
eur« mit Blumenbachs >nisus formativus< und legt Nachdruck auf die reflexiv
und transitiv organisierende Kraft der Wesen, die auch ein unberechenbar
bleibendes Moment der Dynamik in die Gestaltwerdung einbringt.>® Des-
halb geht die Reproduktion einher »mit schicklichen Abweichungen, die

32 Die an ciner raumlichen Ordnung der Formen orientierte Naturgeschichte gerdt im
Laufe des 19. Jahrhunderts vonseiten einer die formalen Trennungen subvertierenden
vergleichenden Anatomie oder einer an der >Oeconomie< des Verhaltens interessierten
vergleichenden Naturgeschichte unter Druck. Vgl. dazu exemplarisch Johann Friedrich
Blumenbach: Versuch einer vergleichenden Physiologie der warmbliitigen, lebendig
gebahrenden und Eierlegenden, Thiere, in: Ders.: Kleine Schriften zur vergleichenden
Physiologie und Anatomie und Naturgeschichte gehérig. Ubers. und hg. von Johann
Gottfried Gruber, Leipzig 1800, S. 1-60; eine Verbindung zwischen Verhalten bzw. Psy-
chologie und Entwicklungsstufe schldgt Georg Friedrich von Jéger: Beitrige zur verglei-
chenden Naturgeschichte der Thiere und des Menschen. In zwey Reden, Stuttgart 1830,
VOr.
Es sucht auch Buffon, »die Mechanik zu erkliren, deren sich die Natur zu Hervorbrin-
gung seines gleichen bedient«. Vgl. [George-Louis Leclerc de Buffon:] Allgemeine Historie
der Natur nach allen ihren besondern Theilen abgehandelt [...], tibers. von Bartholomius
Joachim Zink, Bd. 1.2, Hamburg/Leipzig 1750, S. 22.
34 Vgl. Jacob: Die Logik des Lebenden (wie Anm. 4), S. 79f.
35 Kant: Kritik der Urtheilskraft (wie Anm. 8), S. 374.
36 In dieser Bedeutung erscheint der Begriff der Kraft auch in den ésthetischen Debatten seit
Baumgarten und Herder; vgl. Christoph Menke: Kraft. Ein Grundbegriff dsthetischer
Anthropologie, Frankfurt a.M. 2008, S. 46-66.

33

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 83

die Selbsterhaltung nach den Umstinden erfordert.«®” Diese Dynamik
der Reproduktionskraft tibertrigt Carl Friedrich Kielmeyer auf die Ent-
wicklung der Gattungen;®® er weitet die an den Individuen beobachtbaren
formbildenden Prozesse auch auf nur vorgestellte Gattungswesen aus und
schlagt damit unwillkiirlich den Bogen ins Feld der Kunst: Wenngleich das
biologische Wissen den einzelnen Werken ihr Leben entzog, so erdffnet es
dadurch nur die Perspektive auf die Lebendigkeit einer weitaus gréfleren
Einheit - der Gattung.

Leben erscheint — in der Kunst wie in der Natur — nie selbst, sondern immer
nur in Vermittlung durch Zeichen, und diese sind, nach der Terminolo-
gie von Charles Sanders Peirce, indexikalischer Natur.* Leben tritt daher
immer nur im Nachvollzug einer Spur von Bewegung, von Formverande-
rung in Erscheinung.*’ Erst wenn nicht einzelne Kunst- oder >Naturwer-
ke« isoliert und momenthaft betrachtet werden;*! wenn nicht Zustinde,
sondern das Werden von Formen, deren ontogenetische, spéter auch phy-
logenetische Entwicklung in den Blick geraten; wenn Formen einer spezifi-
schen Verzeitlichung unterworfen werden, wird aus der Lebendigkeit des
Kunstwerks mehr als eine Metapher im rhetorischen System der Kinste.
Die Formen erscheinen dann als Emanationen des Lebens einer Gattung,.
Die Konzepte von Kunst und Natur iiberschneiden sich damit in einem
Lebenswissen,” das beide Kollektivsingulare als Diskursobjekte verin-

37 Kant: Kritik der Urtheilskraft (wie Anm. 8), S. 374.

38 Vgl. Kielmeyer: Ueber die Verhilmifie der organischen Krifte (wie Anm. 27), S. 40f.

39 Vgl. Charles Sanders Peirce: Phanomen und Logik der Zeichen, hg. und tbers. von
Helmut Pape, Frankfurt a.M. 1983, S. 65.

Der Diskurs um 1800 kann sich einer bestimmten Zielgerichtetheit nicht ganz entschla-
gen. Jedenfalls werden Leben und Entwicklung in anndhernd gleicher Bedeutung ver-
wendet; vgl. exemplarisch Kielmeyer: Ueber die Verhéltnifie der organischen Krifte (wie
Anm. 27).

Es ist bezeichnend, dass um 1800 Natur und Kunst streng und grundsitzlich geschieden
werden sollen, die einzelnen Phinomene beider Bereiche aber in einer signifikanten Uber-
tragung des Werkbegriffs einander auf zweiter Ebene angenihert werden. Goethe spricht
einige Jahre lang gehiuft von >Naturwerkens, die den Kunstwerken analog beschrieben
werden kénnen. Vgl. etwa: »Ein dchtes Kunstwerk bleibt, wie ein Naturwerk, fir unsern
Verstand immer unendlich; es wird angeschaut, empfunden; es wirkt, es kann aber nicht
eigentlich erkannt, vielweniger sein Wesen, sein Verdienst mit Worten ausgesprochen
werden.« (Johann Wolfgang Goethe: Ueber Laokoon, in: Propylden. Eine periodische
Schrift, Bd. 1.1, Tubingen 1798, S. 1-19, hier S. 1)

Kurz gefasst: »Die Kenntnis von den Lebewesen bezieht die Vorstellungen vom Leben
und die einer geschichtlichen Entwicklung mit ein.« Jacob: Die Logik des Lebenden (wie

Anm. 4), S. 21.

40

41

42

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 Daniel Ehrmann

dert.® Denn in der Verzeitlichung der Ordnungen driingt sich die Frage
nach Entwicklung, Verdnderung und Weitergabe auf. Das Nichtwissen, in
das die Mechanismen und die Regeln der Vererbung eingehiillt waren,™*
stellt nicht zuletzt deshalb ein Moment gréfiter Virulenz dar, weil es die
Frage nach der Herkunft zeitgendssischer Formen impliziert und damit die
Gattungen nicht nur der Lebewesen, sondern auch der Kiinste mit einem
zeitlichen Index versieht. Es ist auffallig und kann vielleicht als Reaktion auf
eine Zwangslage verstanden werden, dass die folgenreichsten Versuche, die
poetischen Gattungen durch eine ontologische Begriindung transhistorisch
zu stabilisieren und sie aus dem ephemeren Zustand der Zeitgenossenschaft
zu befreien,” gerade zu jener Zeit unternommen wurden, als sie nach dem
Vorbild der biologischen Gattungen eine Geschichte erhielten, oder sich
zumindest in eine (selektive) Traditionslinie einzufiigen begannen, und so
die Trajektorien bestimmter Merkmale sichtbar wurden.*6

An der Wende zum 19. Jahrhundert sind es daher lingst nicht mehr die
Gotter, es sind die Musen und unter diesen vor allem Klio, die den Kunst-
werken Leben einhauchen. Denn durch die Historisierung der Kiinste,

3 Diese Objekte miissen sich mit den sie konstituierenden Diskursen sowie mit deren Be-
schreibung veriandern; vgl. Michel Foucault: Archidologie des Wissens, tibers. von Ulrich
Koéppen, Frankfurt a.M. 1973, S. 199f. Es wird eine neue Kunst entstanden sein, wenn
Werke als Vertreter biologieanaloger Gattungen verstanden werden. Indem sie Objekt
von Zurichtung und Beobachtung werden, erscheinen biologische wie kiinstlerische Gat-
tungen um 1800 daher als dhnliche Vertreter von spezifischem Nichtwissen wie die von
Hans-Jorg Rheinberger: Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Geschichte
der Proteinsynthese im Reagenzglas, Gottingen 2001, S. 24-26, beschriebenen >epistemi-
schen Dinge.

* Finen historischen Uberblick geben Hans-Jorg Rheinberger/Staffan Miiller-Wille: Verer-

bung. Geschichte und Kultur eines biologischen Konzepts, Frankfurt a.M. 2009.

Zu der (jedenfalls scheinbaren) Frontstellung von >klassizistischer< Gattungspoetik und

ihrer >Uberwindung< insbesondere durch Friedrich Schlegel vgl. Peter Szondi: Von der

normativen zur spekulativen Gattungspoetik, in: Ders.: Poetik und Geschichtsphilosophie

II, hg. von Wolfgang Fietkau, Frankfurt a.M. 1974, S. 7-183, bes. S. 131-151.

Zu den zwischen Uberzeitlichkeit und Temporalisierung im Unentschieden bleibenden

Ordnungsversuchen der frithen Kunstgeschichte vgl. auch Daniel Ehrmann: Ordnen

und lenken. Kunstgeschichte und Kunsttheorie in Meyers Beitragen zu den Propyléien, in:

Johann Heinrich Meyer — Kunst und Wissen im klassischen Weimar, hg. von Alexan-

der Rosenbaum, Johannes Rof8ler und Harald Tausch, Géttingen 2013, S. 255-273, bes.

S. 266-273.

45

46

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 85

wie sie spatestens von der franzoésischen Querelle des Anciens et des Modernes
angestoflen und dann vor allem von Johann Joachim Winckelmann auch
systematisch betrieben wurde, erhielten Kunstwerke als generische Er-
scheinungsformen einen zeitlichen Index. Werke und Gattungen wurden
so ihrer diskreten Individualitit enthoben und in die Erzéhlung einer Ent-
wicklungsgeschichte integriert. Insbesondere in seiner 1764 erschienenen
Geschichte der Kunst des Alterthums hat sich Winckelmann an einer stiltypolo-
gischen Ordnung versucht, durch die (antike) Kunst zugleich systematisiert
und historisiert wurde. In seiner zugleich chrono- und genealogischen Be-
trachtung der Werke bemerkt er >Wachsthums, >Bliithe« und »Verfall« (vgl.
GKA, 213-248)*7 und leitet daraus die typische Verlaufsform der sich wie-
derholenden »Stuffen des Wachsthums« (GKA, 223) in der Kunstentwick-
lung ab, die »auf das Wesen derselben« (GKA, 213) abzielt und sich einem
metaphorischen Gertist verdankt, das sich nicht zuletzt aus dem Bildbereich
biologischer Prozesse speist.*® Bereits frith formuliert der Kunsthistoriker
die Idee einer organischen Verfasstheit des Werks: »Je mehr Einheit aber in
der Verbindung der Formen, und in der Ausflielung einer aus der andern
ist, desto grofier ist das Schone des Ganzen« (GKA, 152). Schénheit, als
Analogon der Funktionalitit des biologischen Organismus, ist ein Resul-
tat interdependenter Formen, die sich gegenseitig bedingen und sich sogar
wechselweise zu erzeugen scheinen, jedenfalls aus emander >ausflieflenc.
Dass es sich hierbei um mehr als eine taugliche Metaphorik handelt, um
die sprode Systematik seiner Untersuchung stilistisch annehmlicher werden
zu lassen, macht Winckelmann in wiederholt eingeschalteten theoretischen
Reflexionen deutlich. Dreiflig Jahre vor Kielmeyer wagt er den Schritt vom
lebendigen Kunstwerk zum >Leben der Gattung, indem er den biologischen
Entwicklungsprozess auf stilistische Verdnderungen einzelner Genres tiber-
trdgt. Die Kunst scheint dabei ein von den Kiinstlern seltsam getrenntes
Eigenleben zu entwickeln: Denn es musste auch »die Kunst, in welcher, wie
in allen Wirkungen der Natur, kein fester Punct zu denken ist, da sie nicht

¥ Hier und im Folgenden wird mit der Sigle GKA und Seitenzahl verwiesen auf Johann
[Joachim] Winckelmann: Geschichte der Kunst des Alterthums, Dresden 1764.
Zugleich wird diese biologische Wachstumsanalogie mit der Organisation der dramati-
schen Handlung in fiinf Akten verglichen. »Denn so wie eine jede Handlung und Bege-
benheit fiinf Theile, und gleichsam Stufen hat, den Anfang, den Fortgang, den Stand,
die Abnahme, und das Ende, worinn der Grund lieget von den finf Auftritten oder
Handlungen in Theatralischen Stiicken, eben so verhilt es sich mit der Zeitfolge dersel-
ben [gemeint ist die Kunst der Griechen]: da aber das Ende derselben aufler die Grinzen
der Kunst gehet, so sind hier eigentlich nur vier Zeiten derselben zu betrachten« (GKA,
213f).

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 Daniel Ehrmann

weiter hinausgieng, zuriick gehen« (GKA, 235). Die klassischen Werke der
Kunst werden damit aus ihrer dsthetischen Eigenzeit in die prozessuale Zeit-
lichkeit des Lebens tiberfiihrt.

Winkelmanns Geschichte der Kunst des Alterthums war ein Diskursereignis,
das grofite Auswirkungen nicht nur auf wesentliche ésthetische und kunst-
theoretische Debatten der folgenden Jahrzehnte hatte,* sondern offenkun-
dig auch das Modell fiir die Ubertragung genealogischer Entwicklungsmo-
delle auf die Kunst darstellte. Es ist fur die Bestimmung des Charakters der
hier aufgerufenen Wissensbestinde aufschlussreich, dass es bei Winckel-
mann letztlich keine Kiinstler sind, die den stilistischen Wandel bewirken.>
Er ist nicht an den Zasuren, an herausragenden Individuen oder singuléren
Ereignissen interessiert, sondern an anhaltenden formativen Prozessen. Da-
her sind es in der Geschichte der Kunst des Alterthums nicht die Kunstler, die For-
men hervorbringen und Gattungen evolvieren lassen, sondern Kulturen.
Die Historisierung der Werke wird so gepaart mit einer Naturalisierung der
Gattungen, auf die sie bezogen sind. Damit ist bereits das Dilemma bezeich-
net, dem sich auch die Dichtungstheorie am Ubergang zum 19. Jahrhundert
zu stellen haben wird: Zwar wird Werken und Gattungen eine inhirente,
gestaltwandelnde Kraft und ein der organischen Natur analoges Eigenle-
ben zugestanden, wodurch sie jene diskursiven Festschreibungen der auf
sowohl deskriptiver wie préskriptiver Konvention beruhenden rhetorischen
Gattungssystematik seit der Renaissance aufzubrechen geeignet scheinen;
doch bleiben zugleich die sichtbaren Zeichen dieser Kraft auf das Austrei-
ben der oberflichlichen Materie gemifl einer inneren Form beschrinke.!
Wie die Bildungsgeschichte tierischer Kérper ist die Entwicklungsgeschich-
te der Kunstformen somit von einem neuplatonischen, auf das >Wesenc« ab-
gestellten Gattungsdenken bestimmt, das aus der Opposition von geform-
ter (variabler) Oberfliche und formender (stabiler) Tiefe gezogen ist. Die
Grofiprojekte der Gattungsgeschichten von Natur und Kunst stehen daher
gleichzeitig und mit derselben Ratlosigkeit vor jener Frage, die u.a. die De-

9 Zur Frage, inwiefern Winckelmann als >Diskursivitdtsbegriinder« gelten kann vgl. auch
Ehrmann: Ordnen und lenken (wie Anm. 46), S. 255-258.

50 Schelling wird dies in einer seiner vielen Winckelmann-Paraphrasen mit Blick auf schwer
bestimmbare kulturelle Prozesse pointieren: »Aber nicht die Kraft des Einzelnen richtet
es aus; nur der Geist der sich im Ganzen verbreitet.« Friedrich Wilhelm Joseph Schelling:
Ueber das Verhiltnis der bildenden Kiinste zu der Natur. Eine Rede, Miinchen 1807,
S. 60.

51 Dies in verbliiffender Analogie zu Buffon: Allgemeine Historie der Natur (wie Anm. 33),
bes. S. 22f.

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 87

batte um Priformation und Epigenese ausgelost hatte:>* Wie miissen die
(autonom) strebenden Krifte beschaffen sein, um aus sich gattungsbildende
und zugleich evolvierende Individuen hervorbringen zu kénnen?

Daraus wird deutlich, wie eng die poetologischen Versuche um 1800 nicht
nur (wie bekannt) mit organologischen Diskursen, sondern auch mit den
typologischen Modellen der sich annihernd parallel dazu institutionell kon-
stituierenden Kunstgeschichte verbunden waren.® Neben den alten Rang-
ordnungen finden sich nun allerorts historisch-genealogische Stufenginge,
insbesondere bei den frithen Romantikern, die emphatisch gegen die alten
Hierarchien eifern.’* Dass aber gerade der Kampf gegen die »Begrinzung
des Individuellen« zur Formulierung tiberzeitlicher Urbild-Poetologien fiih-
ren kann, zeigt eindriicklich das Beispiel Schellings. Fiir die Kunstbetrach-
ter, die »verlangen mehr zu sehen« als das Individuum, ndmlich »den leben-
digen Begriff desselbens, forscht der Kiinstler nach der »in ihm schaffenden
Idea« und bildet »das Individuum zu einer Welt fiir sich, einer Gattung,
einem ewigen Urbild«.”” Schellings Problem ist das seiner Zeit: Noch kann
die duflere Gestalt nicht ohne das Vorbild einer »inneren Form« gedacht
werden, und doch lehrt bereits der historisierende Blick, dass die individu-
ellen Emanationen sich historisch unterscheiden, sich im Gleichschritt mit
bestimmten kulturellen Bedingungen verdndern und damit zugleich die fol-
genden Entwicklungen zu bedingen scheinen. Auch das ist eine Regel, die
die Geschichte der Natur lehrt: »[EJine Kunst, die nach allen Bestimmungen
dieselbe wire, wie die der fritheren Jahrhunderte, wird nie wieder kommen;
denn nie wiederholt sich die Natur.«*®

Dieses problematische Verhéltnis von Urbild und Metamorphose lenkt den
Blick unweigerlich auf Goethe, bei dem Kunst- und Naturbetrachtung noto-

52 Zur parallelen Problematik der »Ordnung des Lebendigen« und den »historischen Ord-

nungen der Literatur« vgl. Werner Michler: Kulturen der Gattung. Poetik im Kontext,
1750-1950, Gottingen 2015, bes. S. 74-76.

»Naturgeschichte und Kunstgeschichte bedingen sich in ithren Aufgaben und Funktionen
gegenseitig.« Reinhard Wegner: Einleitung, in: Kunst — die andere Natur, hg. von dems.,
Gaottingen 2004, S. 7-12, hier S. 9.

Im »Versuch tiber den Styl in Goethes fritheren und spateren Werken« aus Friedrich
Schlegels Gesprich iiber die Poesie werden drei >Manieren< in Goethes Schaffen unterschie-
den, die als »Schema seines Stufenganges« bezeichnet werden. Kritische Friedrich Schlegel
Ausgabe, hg. von Ernst Behler unter Mitwirkung von Jean-Jacques Anstett und Hans
Eichner, I. Abt., 2. Bd., Minchen/Paderborn/Wien 1967, S. 345.

5 Schelling: Ueber das Verhéltnis der bildenden Kiinste zu der Natur (wie Anm. 50), S. 22f.
%% Ebd., S. 62.

53

54

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 Daniel Ehrmann

risch und auf produktive Weise verwoben sind.”” Nur aus dieser Konstella-
tion gewinnt er allererst die Pramissen seiner theoretischen und praktischen
Arbeit an den (kiinstlerischen) Gattungen. Die Vorstellung, dass jeder histo-
rischen Emanation ein bestimmter Typus zugrunde liegt, dass jedes Indivi-
duum an einer Gattung partizipiert, die es selbst zur Erscheinung bringt, lei-
tet dabei sein Denken in beiden Bereichen. Das bekannteste Beispiel hierfiir
ist die in Italien entdeckte und sowohl im Versuch die Metamorphose der Pflanzen
2u erkléren (1790) als auch in der Elegie Die Metamorphose der Pflanzen (1798)
verarbeitete »Urpflanze«,*® die er frith als »das wunderlichste Geschopf von
der Welt« anktindigt und die es ermdglichen soll, »noch Pflanzen ins un-
endliche [zu] erfinden, die konsequent seyn miifien«.”’ Dabei stellt der Ty-
pus aber ein eminent unsicheres Wissen dar, der nur >gefiihlt< oder - und
Goethe wertet diese Option zunehmend auf - induktiv aus seinen indivi-

duellen Gestaltungen erschlossen werden kann. Darum habe der Kinstler
kaum eine andere Wahl, als

durch Betrachtung und Ubung sich auszubilden. [...] Keine Theorie giebt’s, wenigs-
tens keine allgemein verstindliche, keine entschiedne Muster sind da, welche ganze
Genres reprasentirten, und so mufl denn jeder durch Theilnahme und Anéhnli-
chung und viele Ubung sein armes Subject ausbilden.*’

Es gelte daher sowohl eine Theorie als auch einzelne Muster der Gattungen

aufzustellen,®! diese damit auch voneinander zu unterscheiden und >reine
zu halten.®

57 Die Verbindung findet sich mit einigen Konjunkturen sein ganzes Leben lang. Die An-

nahme, dass sein Naturverstandnis auch seine poetischen Arbeiten beeinflusst, wurde

vielfach zu plausibilisieren versucht. Sieche dazu etwa Dorothea-Michaela Noé-Rumberg:

Naturgesetze als Dichtungsprinzipien. Goethes verborgene Poetik im Spiegel seiner Dich-

tungen, Freiburg 1.Br. 1993; Elisabeth von Thadden: Erzéhlen als Naturverhéltnis — »Die

Wahlverwandtschaften«. Zum Problem der Darstellbarkeit von Natur und Gesellschaft

seit Goethes Plan eines »Roman tiber das Weltall«, Miinchen 1993; Safia Azzouni: Kunst

als praktische Wissenschaft. Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre und die Hefte Zur Mor-

phologie, KoIn/Weimar/Wien 2005.

Vgl. dazu Michael Bies: Im Grunde ein Bild. Die Darstellung der Naturforschung bei

Kant, Goethe und Alexander von Humboldt, Géttingen 2012, S. 162-194.

%9 Goethe an Charlotte von Stein, 1.-9.7.1787, WA IV, 8, S. 232-233.

60" Goethe an Friedrich Schiller, 1.7.1797, WA IV, 12, S. 177-178.

81 Vgl. etwa Goethes Novelle, das Mairchen etc. Zur Unterscheidung durch Auffinden von
»Musterstiicke[n]« vgl. Johann Wolfgang Goethe: Naturformen der Dichtung, in: WA T,
7,S. 118-120, hier S. 119.

62 Vgl. Goethe an Friedrich Schiller, 23.12.1797, WA IV, 12, S. 382f.

58

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 89

Dieses Vorhaben, das — zunehmend in Kollaborationen — die spéten 1790er
Jahre prigt,®® wird parallel dazu von den eigenen Gattungsinnovationen
(Ballade, Bildungsroman) problematisiert,* die ein historisch-dynamisches
Gattungssystem, mithin eine das organologische Denken radikalisierende
Lebendigkeit implizieren. Dadurch muss jede — wenn auch mitunter selbst
formulierte ~ Gattungshierarchie ephemer und briichig erscheinen.%> Die
Krise der Kunstc um 1800% lisst sich daher auch als Krise der Gattungen
deuten, wenn man bemerkt, dass parallel zu den Bemiithungen, Kunst als
emen lebendigen Organismus zu verstehen, auch ein die poetische Kraft Ii-
mitierender Diskurs etabliert wurde, der die Integritit von Kunst im empha-
tischen Singular gewiéhrleisten sollte. Somit ist die Frage der Gattungsrein-
heit zugleich eine Frage der Kunstpolitik, indem sie in das Verhaltnis von
Produzenten und Rezipienten, das allzu 6konomisch zu werden drohte,
eingreift und die Grenze zwischen unterhaltender und asthetischer Funk-
tion von Kunst neu verhandelt. Die dadurch bedingte spannungsvolle, ja
krisenhafte Arbeit an den Gattungen um 1800 lésst sich leicht an Goethes
Propylien veranschaulichen, die ihre eigenen gattungssystematischen Bestre-
bungen bereits durch die Einschaltung von Mischgattungen infrage stellen®”
und sogar regelrechte Gattungshybride wie die Oper als dsthetisch beson-
ders hochstehenden (also artifiziellen) Ausdruck rnatiirlicher< Kunstprinzipi-
en verhandeln.%

83 Vgl. insbesondere den 1797 nach intensiven brieflichen Diskussionen von Goethe und

Schiller gemeinsam verfassten und erst 1827 in Ueber Kunst und Alterthum veroffentlichten
Aufsatz Ueber epische und dramatische Dichtung.
6% 7Zu dieser Koinzidenz vgl. Michler: Kulturen der Gattung (wie Anm. 52), S. 373f.
% Vielleicht entfaltet Goethes Text von den »Naturformen der Dichtung« auch deshalb
»nicht, wie er behauptet, eine Klassifikation, sondern eine Produktionstheorie der Gat-
tungen«. Ebd., S. 361.
Werner Busch: Die notwendige Arabeske. Wirklichkeitsaneignung und Stilisierung in
der deutschen Kunst des 19. Jahrhunderts, Berlin 1985, S. 13f., erkennt das »Ende der
Ikonographie« als Zeichen dieser Krise.
Siehe Johann Wolfgang Goethe: Der Sammler und die Seinigen, in: Propylden. Eine pe-
riodische Schrift, Bd. I1.2, Tubingen 1799, S. 26-122; zur Gattungsproblematik vgl. auch
Norbert Christian Wolf: Vielstimmigkeit im Kontext. Goethes >kleiner KunstRoman« Der
Sammler und die Seinigen in entstehungsgeschichtlicher und gattungstheoretischer Perspekti-
ve, in: Klassizismus in Aktion (wie Anm. 22), S. 239-276.
%8 Siehe Goethe: Ueber Wahrheit und Wahrscheinlichkeit der Kunstwerke (wie Anm. 25).

66

67

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 Daniel Ehrmann

IV.

Wenig spricht nunmehr dagegen, dass unterschiedliche literarische Gattun-
gen ebenso aus untergegangenen Vorgingern hervorgehen kénnen® wie
»der gemeine und indische Stier« aus jener »weit verbreitete[n] untergegan-
gene[n] Stamm-Race«, als die Goethe einen fossilen Stier anerkennt.”’ In
analoger Weise gehen daher die drei in Goethes Noten und Abhandlungen zum
Diwan (1819) eingefithrten Redegattungen der Poesie (Epos, Lyrik und Dra-
ma) aus einer — wenn auch namenlosen - »Stamm-Race« hervor; sie bilden
zunichst einen Kollektivkérper »und erst in einer gewissen Zeitfolge son-
dern sie sich.«’! Die Dreiteilung ist zwar unabweislich eine transhistorisch
gattungssystematische, jedoch soll sie — dem vorangehenden, »Dichtarten«
betitelten Abschnitt der Noten zufolge — auch »historischen Zwecken« dienen
konnen.”? In Anerkennung der potenziellen phylogenetischen Transforma-
tionen der Dichtungsarten muss, wer von >Naturformen« spricht, auch mit
dem Abnormen kalkulieren. Diese jede Taxonomie gefahrdenden Anoma-
lien sind indes »nicht gleich als krank, oder pathologisch zu betrachten«<”®
und als solche aufierhalb der Ordnung zu platzieren, sie weisen vielmehr
auf das »unsichere Vor- und Riickschreiten der Natur« hin.”* Es sind beide,
»sowohl das Geregelte als Regellose, von einem Geiste belebt«, und es tiber-
schreitet die Natur im Abnormen zwar »die Grinze, die sie sich selbst gesetzt
hat, aber sie erreicht dadurch eine andere Vollkommenheit«.”> Nazurformen
bringen daher auch im Bereich der Dichtung Rander mit sich, an denen
Deviantes, nicht aber Pathologisches erscheint. Die behauptete Reinheit der
Gattungen ist eine hypothetische, die durch Musterwerke zwar insinuiert,
historisch aber kaum gegentiber kontaminierenden Textpraktiken aufrecht-
erhalten werden kann.

89" Charles Darwin wird spiter das Aussterben als notwendige Voraussetzung von Gattungs-
differenzierung betrachten; vgl. Philipp Sarasin: Darwin und Foucault. Genealogie und
Geschichte im Zeitalter der Biologie, Frankfurt a.M. 2009, S. 135.

7 Johann Wolfgang Goethe: Fossiler Stier, in: WA II, 8, S. 234; vgl. dazu auch Margrit
Wyder: Goethes Naturmodell. Die Scala Naturae und ihre Transformationen, Koln/Wei-
mar/Wien 1998, S. 276f.

I Goethe: Naturformen der Dichtung (wie Anm. 61), S. 118.

72 Johann Wolfgang Goethe: Dichtarten, in: WAL, 7, S. 117.

78 Johann Wolfgang Goethe: Zur Morphologie (Nacharbeiten und Sammlungen), in: WA II,
6, S. 169-186, hier S. 173.

7 Ebd., S. 172.

7> Ebd., S. 174.

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 91

Gerade um solche wilden, dem emphatischen Kunstdiskurs des frithen
19. Jahrhunderts so zuwiderlaufenden und ihn dennoch so nachhaltig fas-
zinierenden Praktiken scheint es sich bei den zeitgleich auftauchenden Ur-
formen zu handeln, die sich nicht zuletzt aus dem Bereich der vernakuliren
»Volks-Dichtung speisen. Einst populare, hochgradig unsichere und biswei-
len unreine Textpraktiken werden in teils aufwendigen Ursprungserzahlun-
gen an den Anfang der Gattungsgeschichte gesetzt. Fiir den Zusammenhang
von Lebens- und Gattungswissen besonders aufschlussreich ist Goethes be-
kannter Text iiber die Ballade, der wohl nicht als die programmatische Au-
ferung konzipiert war, als die er wahrgenommen wurde. Zumal der kurze
Text — seltsam anachronistisch — erst 1821 im ersten Heft des dritten Ban-
des von Goethes Zeitschrift Ueber Kunst und Alterthum erschienen ist — und
damit Jahrzehnte nach der >Erfindung« der Ballade als Kunstform. Jedoch
tibernimmt die relativ junge Gattung der Ballade um 1820 offenbar eine
geanderte Funktion; sie dient nicht mehr dazu, die poetogene Kraft des Vol-
kes zu beschworen und fiir die Kunst fruchtbar zu machen, sondern ist zum
programmatischen Ort der Gattungsreflexion geworden. Daher figuriert sie
bereits in den Naturformen der Dichtung als »das herrlichste Gebild«, das durch
die »Vereinigung« der drei >Naturformen« »m engsten Raume« entsteht.”®
Wenngleich der Balladen-Text dieses Verschmelzungsmotiv aufgreift und
im Bild vom »lebendige[n] Ur-Ey« pointiert,”” scheint er die Programma-
tik des Naturformen-Aufsatzes sukzessive zuriickzunehmen. Das zeigt sich
nicht zuletzt an der Druckgeschichte: Denn er wurde zundchst als erstes
Stiick der Nachtrige zu den vorigen Heflen und sonstige Einzelnheiten unter dem
Titel Ballade. Betrachtung und Auslegung veroffentlicht, erschien im (postumen)
45. Band der Ausgabe letzter Hand indes als Ueber die Ballade vom vertriebenen
und zuriickkehrenden Grafen.”® Die Verinderung ist bedeutender, als es auf den
ersten Blick scheinen mag. Immerhin stellt der Text einen Kommentar zu
der im vorangegangenen Heft von Ueber Kunst und Alterthum erschienenen
Ballade Ballade dar, der von einigen allgemeinen Bemerkungen eingeleitet
wird. Der eben nicht unbetitelte, sondern in der Titelwahl eine exempla-
rische Gattungsnorm verheiflende Bezugstext wird in der Ausgabe letzter

70" Goethe: Naturformen der Dichtung (wic Anm. 61), S. 118.

77 Johann Wolfgang Goethe: Ballade. Betrachtung und Auslegung, in: Ueber Kunst und
Alterthum, Bd. IIL1, Stuttgard [!] 1821, S. 49-55, hier S. 50.

8 Johann Wolfgang Gocthe: Ueber die Ballade vom vertriecbenen und zuriickkehrenden
Grafen, in: Goethe’s Werke. Ausgabe letzter Hand, Bd. 45, Stuttgart/Tiibingen 1833,
S. 332-336.

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

992 Daniel Ehrmann

Hand durch den mbhaltsbeschreibenden Zusatz individualisiert. Aus dem
Gattungsmodell wird ein Gattungsexemplar.

Diese Tendenz lasst sich auch im Text selbst feststellen, der die Emphase
der Naturanalogie im Naturformen-Aufsatz insgesamt abzumildern scheint.
Der Zusammentfall der Dichtarten ist nicht mehr mit der Primordialitét der
Ballade verkniipft,”” sondern den Zufilligkeiten der dichterischen (oder
vernakulir-poetischen?) Praxis geschuldet.?’ Die Ballade wird nimlich
performiert von einem Singer, der »nicht weil} wie er thn [seinen prignan-
ten Gegenstand] ans Tageslicht fordern will.«<*! Keine naturgleiche Konse-
quenz regelt die Vermischung der >Elementes, sondern die Medialitit der
Auffithrung; die Ballade ist daher weniger Natur- als — »nach Belieben die
Formen wechselnd«®? - Sozialform.

Da der Balladen-Text — insbesondere im Erstdruck — dezidiert auf die pro-
grammatisch betitelte und die Gattungsmischung tatsdchlich durchexerzie-
rende Ballade Bezug nimmt,% muss sie notwendig in eine Analyse des darin
verhandelten Lebenswissens miteinbezogen werden.3* Die Ballade beginnt
mit einer vom spateren Balladen-Text betonten Reflexion der Redesitua-
tion, indem zundchst die Kinder jenen Alten hereinbitten, der ab der zweiten
Strophe fast ausschliefllich das Wort haben und der »Sanger« des folgenden
Textes sein wird.%> Ab der sechsten Strophe wird das Verhaltnis des Séngers
zu seinem Text wiederum prekér, da er die (episch<) berichtende Haltung
aufgibt, um selbst als (lyrisches) >Ich< zu sprechen, wihrend in der Folge
seine Handlungen wiederum aus Berichtsperspektive geschildert werden %
Dabei ist es ihm nach dem Bruch der sechsten Strophe nicht mehr méglich,

7 Aufgabe der Ballade scheint es also durchaus zu sein, das Programm des beriihmten 116.

Athendums-Fragments umzusetzen und »alle getrennte Gattungen der Poesie wieder zu

vereinigen«. Vgl. Kritische Friedrich Schlegel Ausgabe (wie Anm. 54), S. 182.

Das ist gemifl der mit Schiller gefiihrten gattungspoetologischen Debatten ein gewichti-

ges Problem fiir die Produktivitit einer Gattung: »Eine reine Form hilft und trégt, da eine

unreine tiberall hindert und zerrt.« Goethe an F. Schiller, 30.10.1797, WA IV, 12, S. 352.

81 Goethe: Ballade. Betrachtung und Auslegung (wie Anm. 77), S. 49.

82 Ebd., S. 50.

83 Vgl. ebd., S. 51.

8% Fsist sehr befremdlich, dass Ballade. Betrachtung und Auslegung in der Forschung fast durch-
wegs als eigenstindig behandelt und von ihrem Bezugstext getrennt wird. Die Ballade
wurde schon zeitgendssisch wenig geschitzt. Wie aus Eckermanns Gespréchen mit Goethe,
16.12.1828, MA 19, S. 274, hervorgeht, hat »das deutsche Publikum bis jetzt nicht viel
daraus [...] machen kénnen«.

8 Vgl. Johann Wolfgang Goethe: Ballade, in: Ueber Kunst und Alterthum, Bd. I3, Stutt-
gard [1] 1820, S. 7-12, hier S. 7.

86 Vgl. ebd., S. 10; vgl. auch Goethe: Ballade. Betrachtung und Auslegung (wie Anm. 77),
S.52.

80

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 93

unmarkiert die Position des Berichterstatters eines nunmehr gegenwértigen
Geschehens einzunehmen. Dieses Problem liegt nun freilich weniger im
Zusammenstoflen heterogener >Naturformen< begriindet, als vielmehr im
komplexen Verhiltnis von Textualitit und Medialitat.

Dabei verhandelt die Ballade eine im neuen Lebenswissen durchaus virulen-
te Thematik: Denn nachdem sich der bettelnde Sanger als der Graf seiner
eigenen Erzihlung entpuppt hat, setzt eine eigenartige (:dramatische<) Szene
ein, die spannungsreich die Frage der Vererbung thematisiert. Der heimkeh-
rende Vater mochte den vermeintlichen Bettler ins Verlief§ werfen lassen.
Als seine Frau — die Tochter des nunmehr graflichen Sangers - fiir diesen
bittet, beginnt er sie und seine Kinder im Bewusstsein seiner »alten ritter-
lichen Herkunft«®” zu beschimpfen: »Du niedrige Brut! du vom Bettlerge-
schlecht! / Verfinsterung furstlicher Sterne! / Ihr bringt mir Verderben! Ge-
schieht mir doch Recht —® Die topische Stindehierarchie wird hier auch
als biologische aufgerufen. Die Reihe >Brut« — »Geschlecht« — >Verderbens
ruft Degenerationsphantasien auf, die indes weniger adeligen Angsttraiumen
als vielmehr den kunsttheoretischen Debatten der Jahrhundertwende ent-
stammten. Bereits Goethes Einleitung in die Propylden fithrt als »[e]ines der
vorziiglichsten Kennzeichen des Verfalles der Kunst [...] die Vermischung
der verschiedenen Arten derselben« an.%’ Der Ritter geht aber noch weiter:
»Schon lange verflucht’ ich mein ehliches Gliick, / Das sind nun die Friichte
der Bliithen! / Man leugnete stets, und man leugnet mit Recht, / Daf} je
sich der Adel erlerne / Die Bettlerinn zeugte mir Bettlergeschlecht —«.” Die
Vermischung zeigt keinen Niedergang an, sondern 16scht — vermeintlich!
- den in emphatischer Reinheit begriffenen Adel bereits in der folgenden
Generation aus. Der Wert der Ahnentafel wird damit sowohl von aufien
durch die seit dem Ende des Alten Reichs deutlich vermehrten Nobilitie-
rungen als auch von innen durch Mesalliancen gefihrdet. Diese Kalamitit
des Adels zu Beginn des 19. Jahrhunderts fithrt zu der erwartbaren Krise
seiner Begriindung in einfachen Vorstellungen von Gottesgnadentum und
Priformation, aber auch zur Integration epigenetischer Denkmodelle in das
eigene Legitimationssystem.” Wenn daher die Verbindung von Adel und

% Ebd., S. 53.

8 Goethe: Ballade (wic Anm. 85), S. 11.

89 Johann Wolfgang Goethe: Einleitung, in: Propylden. Eine periodische Schrift, Bd. 1.1,
Tiibingen 1798, S. III-XXXVIII, hier S. XXIV.

9" Goethe: Ballade (wic Anm. 85), S. 11.

91 Es soll hier aber keine gewissermaflen natiirliche Nahe von Adel und Préiformation bzw.
umgekehrt von Biirgertum und Epigenesis insinuiert werden. Es geht nicht um >moderne«

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 Daniel Ehrmann

Bettler nicht wiederum Adel hervorbringen kann, dann handelt es sich -
nach der Methodik der Artunterscheidung des (Grafen) Buffon, den Goethe
in seinen letzten Lebensjahren auch aus publikationsstrategischem Interesse
gerne »nach Tische«”” las — um verschiedene Arten.”® Die Vermischung
der Stinde muss daher am Ende zur >Verfinsterung fiirstlicher Sterne¢, zur
Vermehrung des »Bettlergeschlechts« fithren; das ist die Kehrseite des standi-
schen Reinheitsgebots, das auch von der Schlusswendung nicht aufgehoben,
sondern nur ins Positive gezogen wird. Der alte Graf, dessen adelige >Formx«
und Physiognomie offenbar auch von Standesgenossen nicht erkannt wer-
den konnte, 16st die Verwechslung auf und beruhigt seinen (thm nunmehr
in der Adelshierarchie unterlegenen) Schwiegersohn: »Erhole dich, Sohn!
Es entwickelt sich gut, / Heut einen sich selige Sterne, / Die Fiirstin sie zeugte
dir fiirstliches Blut —«.** Innerhalb weniger Verse werden die Kinder von
Bettlern zu Firsten und geraten damit selbst zum Verweis auf das Fehlen
einer gesicherten Wahrnehmbarkeit von Nobilitdt. Durch die heikle Ver-
schiebung der »Mischerzeugnisse« auf der Stédndeleiter wird die Biologie der
Fortzeugung des Adels in den Bereich des Nichtwissens versetzt — und es ist
freilich gerade dies der Ort, an dem die biologische Begriindung tiberhaupt
erfolgen kann. Der Graf, der nicht nur die Enkel ins Recht setzt, sondern
unter der Hand zugleich den Adel vom Erbstand zum Sprechakt macht,
schliefit mit dem letzten Refrain: »Die Kinder sie héren es gerne.«” Wer
sonst?

Blut anstatt Brut ist das Ergebnis der stellaren Vereinigung. Diese biolo-
gische Verfestigung des stidndischen Systems in einer selbst Formen des
Natiirlichen verhandelnden Dichtung sollte nicht kurzschlissig auf das

Herausforderungen riickstindiger Systeme und das Aufbieten anschaulicher Uberwin-
dungsszenarien; vielmehr verweist diese Krise auch auf die uniibersichtliche Gemenge-
lage von Zeugungs- und Entwicklungstheorien im 18. und frithen 19. Jahrhundert. Vgl.
dazu Stefan Borchers: Die Erzeugung des »ganzen Menschen«. Zur Entstehung von An-
thropologie und Asthetik an der Universitit Halle im 18. Jahrhundert, Berlin/New York
2011, S. 1-17.

92 Goethe Tagebuch, 8. und 9.8.1830, WA II1, 12, S. 285f.

9 ,[Z]u einer Art seyen nur die Thiere zu rechnen, die sich bestdndig, unablaflig, unverin-
derlich, kurz, auf die Art, wie andere Thiere fortpflanzen.« Buffon: Allgemeine Historie
der Natur (wie Anm. 33), S. 9.

9% Goethe: Ballade (wie Anm. 85), S. 12. Es handelt sich dabei also gerade nicht um den
Ausdruck eines »btirgerliche[n] Prinzip[s] von Liebe und Familie, das nicht nach Her-
kunft fragt«, wie Matthias Mayer: »Die Kinder sie horen es gerne.« Politik und Poetik
in Goethes »Ballade«, in: Jahrbuch des Freien Deutschen Hochstifts 1987, S. 60-94, hier
S. 74, meint.

9 Goethe: Ballade (wie Anm. 85), S. 12.

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 95

kompensatorische Verhalten eines (nur) nobilitierten Dichters zuriickge-
fuhrt werden. Denn die epigenetischen Entwicklungsszenarien bedrohten
die Kunst im emphatischen Singular ebenso sehr wie den Adel. Wie dieser
vom Bettlergeschlecht wird die Kunst — wie man jetzt sah — seit der Antike
vom Handwerk bedroht.”® Der Gegensatz von Fertigen und Schaffen ge-
winnt durch die schrittweise Etablierung der industriellen Produktion eine
Aktualitat, deren Brisanz im Laufe des 19. Jahrhunderts noch zunimmt.”’
Immer weiter entfernt sich so das mithsam geschaffene Kunstwerk vom
Handwerk, das sich zu einem nach Matrizen gefertigten Konsumgut stei-
gern lisst.” In der Abwertung der >toten< Handwerksgiiter zeigt sich erneut
und nachdriicklich die Macht des biologischen Interdiskurses. Die tiber bio-
logisches Wissen gespielte Konzeption reiner Gattungen soll bei Goethe die
Kunst vor degenerativer Vermischung und dem Abstieg zu Unterhaltung
oder Handwerk bewahren.” Am Ende wird Lebenswissen bei Goethe zu
Kunstpolitik: Bald schon arbeitete er vormittags an seiner Ausgabe letzter
Hand, die aus dem programmatischen Ort poetischer Gattungsreflexion
die Geschichte »vom vertriebenen und zuriickkehrenden Grafen« machen
wird; nach Tische las er »in Buffon weiter«.!%

% Vgl. GKA, 235f.: »Die Nachahmung beforderte den Mangel cigener Wissenschaft, wo-
durch die Zeichnung furchtsam wurde, und was der Wissenschaft abgieng, suchte man
durch Fleif§ zu ersetzen, welcher sich nach und nach in Kleinigkeiten zeigete, die in den
blithenden Zeiten der Kunst tibergangen, und dem grofien Stile nachtheilig geachtet wor-
den sind.«

Hartmut Winkler: Technische Reproduktion und Serialitdt, in: Endlose Geschichten. Se-
rialitdt in den Medien, hg. von Gunter Giesenfeld, Hildesheim 1994, S. 38-45, hier S. 38,
hat bemerkt, dass »die industrielle Massenherstellung von Konsumgiitern, [...] nur auf
der Basis des seriellen Prinzips iiberhaupt denkbar [ist]«.

In der Kkleinstadtischen Enge Weimars kommen beide Extreme nebeneinander zu liegen:
Eine bis zur Immobilitit gesteigerte dsthetische Autonomietheorie trifft dort auf Friedrich
Justin Bertuchs sehr volatil an Opportunem orientiertes fournal des Luxus und der Moden und
dessen praktische Verldngerung, das ebenfalls von dem geschéftstiichtigen Legationsrat
betriebene Landes-Industrie-Comptoir. Vgl. Friedrich Justin Bertuch (1747-1822): Verle-
ger, Schriftsteller und Unternehmer im klassischen Weimar, hg. von Gerhard R. Kaiser
und Siegfried Seifert, Tubingen 2000; Walter Steiner/Uta Kithn-Stillmark: Friedrich Justin
Bertuch. Ein Leben im klassischen Weimar zwischen Kultur und Kommerz, Koln/Wei-
mar/Wien 2001.

In einem Paralipomenon zum Beitrag tber Vorbilder fiir Fabricanten und Handwerker fir den
dritten Band von Ueber Kunst und Alterthum weist Goethe auf die gefihrliche Nahe vom
»untergeordneten Kiinstler« zum »kunstreichen Handwerker« hin (WA 1, 49.2, S. 271).
100 Goethe Tagebuch, 9.8.1830, WA I, 12, S. 286.

97

98

99

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783968216638-75 - am 16.01.2026, 22:48:40.



https://doi.org/10.5771/9783968216638-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

