
Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  69

 
 
 
 
 
 
 
 

Hugo Dingler und Jean François Lyotard

als Diskurstheoretiker

René Thun
 
 
 
Die aktuelle Diskussion zwischen Neurowissenschaftlern und Philosophen
über den Begriff der »Freiheit« kann als ein Widerstreit bezeichnet werden,
wenn man zunächst davon ausgeht, »daß eine universale Urteilsregel in
bezug auf ungleichartige Diskursarten im allgemeinen fehlt« (Lyotard
1989: 9). Philosophie und Neurobiologie werden im weiteren Verlauf als je
besondere Diskursarten bzw. Satzregelsysteme aufgefaßt. Im Rekurs auf
einige Schriften Hugo Dinglers soll im folgenden der Begriff des »Wider-
streits«, wie er in der Diktion Jean François Lyotards verwendet wird, kri-
tisch erörtert werden. Hierbei wird insbesondere auf methodologische
Überlegungen Dinglers zurückgegriffen, die es möglicherweise gestatten,
den »Widerstreit« reformulieren zu können. Abschließend soll die Lyotard-
sche Konzeption des »Widerstreits« eine Korrektur in Rückbindung an das
Prinzip der »methodischen Ordnung« erfahren. Ausgangspunkt ist hierbei
die Frage nach der Entscheidbarkeit eines Widerstreits, wie ihn Lyotard in
seinem gleichnamigen Buch expliziert. Da dieses Problem den Leitfaden
für den weiteren Verlauf darstellt, scheint es sinnvoll, einige Vorbemerkun-
gen zur Thematik des »Widerstreits« voran zu stellen. Nach einer anschlie-
ßenden Rekonstruktion der Dinglerschen Position wird darauf wieder zu-
rückzugreifen sein.

Vorbemerkungen zum Widerstreit

Treffen zwei unterschiedliche Diskursarten aufeinander, so gibt es keine
allgemeine Urteilsregel, der gemäß der Streit über die Validität eines Refe-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70  |  René Thun

 
renten zu entscheiden ist, und somit entsteht ein Widerstreit. Denn die un-
terschiedlichen Diskursarten unterliegen ihrerseits jeweiligen Regeln, die
den Gegenstand (Referent) konstituieren. Beide Diskursarten sind nicht in-
einander übersetzbar.

»Die Inkommensurabilität im Sinne der Ungleichartigkeit der Satz-Regelsysteme

und der Unmöglichkeit, sie ein und demselben Gesetz zu unterwerfen (außer um

den Preis ihrer Neutralisierung), kennzeichnet ebenso den Bezug der kognitiven oder

präskriptiven Sätze zu den interrogativen, den performativen, den exklamativen […]

Jedem dieser Regelsysteme entspricht ein Darstellungsmodus eines Universums,

und ein Modus ist nicht in einen anderen übersetzbar.« (Lyotard 1989: 215)

Zum Beispiel ist der tragische Diskurs nicht in den technischen Diskurs
übersetzbar, weil jede Diskursart auf je eigenen Begrifflichkeiten rekurriert.
Je nach Diskursart oder Satzregelsystem werden mögliche Bedeutungen
über einen Referenten ausgesagt. Ein Gegenstand wird dann also immer in
Abhängigkeit von seinen Beschreibungsmitteln konstituiert, wie auch die
Validität oder Möglichkeit der Verifikation der Aussagen über einen Refe-
renten von diesen Beschreibungsmitteln abhängt. Vorläufig genügt es,
wenn wir die Neurobiologie und die Philosophie als jeweils unterschiedli-
che Diskursarten auffassen. Sie sind unterschiedliche Regelsysteme oder
Formen der Satzverknüpfung mit jeweils speziellen Begriffen, welche wie-
derum einer eigenen Form (intelligibel oder empirisch) unterliegen. Hinzu
kommt eine jeweils eigene teleologische Struktur der Erklärung innerhalb
einer bestimmten Diskursart bzw. Satzregelsystems, da eine Diskursart
immer an einen bestimmten Zweck gebunden ist. Fraglich ist dabei aller-
dings, ob eine bestimmte Diskursart für jeden Zweck tauglich ist. Bei-
spielsweise scheint die Astrophysik – um ein vielleicht etwas polemisch
anmutendes Beispiel zu geben – als ein ungeeigneter Kandidat, mit ihren
Mitteln Fragen des ökonomischen Diskurses beantworten zu können. Und
eben die Frage nach der Tauglichkeit einer Diskursart zu bestimmten
Zwecken, wird von Lyotard nicht energisch genug gestellt.
       Wie das Aufeinandertreffen unterschiedlicher Diskursarten zu einem
Widerstreit führen kann, zeigt zum Beispiel die aktuelle Debatte um die
Willensfreiheit, an der Philosophen und Neurobiologen beteiligt sind. Ver-
treten die Neurobiologen die naturalistische Diskursart, so sind, wenngleich
auch nicht alle, die Philosophen als Vertreter des kulturalen Diskurses zu

1verstehen. Beispielsweise ist es die hermeneutische Diskursart, die sich
               
       1 | An dieser Stelle könnte ebenso der methodische Kulturalismus angeführt

werden, wie er von Peter Janich vertreten wird; vgl. Janich (2001) und Hartmann/Ja-

nich (1996). Der Rekurs auf die Hermeneutik dient hier dem Zweck, das methodolo-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  71

an Naturalisierungsstrategien nicht orientiert, sondern ihren Diskurs be-
2grifflich und phänomenologisch führt. Im Rahmen dessen wird der

Mensch vorrangig als ein Wesen der Vermittlung aufgefaßt und beschrie-
ben, wofür ein kausalursächliches Erklärungsmodell, welches für eine natu-
ralistische Erklärung maßgeblich ist, nicht geeignet ist. Hingegen ist aus
Sicht der Neurowissenschaften der Mensch über sein Gehirn definiert, wel-
ches wiederum gemäß kausalursächlicher Relationen funktioniert. Vermitt-
lung wäre demnach nichts weiter als ein Spezialfall der Kognition, die wie-
derum auf Aktivitäten bestimmter kortikaler Areale zurückgeführt werden
kann. Aufgrund dessen sehen einige Vertreter der Neurobiologie den Men-
schen auch nicht als ein freies Wesen an, sondern von seinen kortikalen

3Arealen determiniert, wobei – in der Diktion Gerhard Roths – für das
Handeln das lymbische System von äußerst wichtiger Bedeutung ist.
       Hingegen sieht der hermeneutische oder der kulturalistische Diskurs
das Handeln des Menschen immer schon unter den Vorzeichen der Ver-

4mittlung. Dadurch ist unser Handeln immer schon in einem kommuni-
kativen Kontext zu sehen, und Handlungen sind somit auch sprachlich ver-
faßt. Und es ist genau die Sprache, bzw. die Verwendung von Zeichen-
systemen, die den Menschen von anderen Naturwesen unterscheidet. Man
mag einwenden, die Bienen würden ja auch über ein Zeichensystem verfü-
gen. Bis zu einem bestimmten Grad mag das auch zutreffen, aber der
Mensch hat ein Zeichensystem zu beliebigen Zwecken, wobei die darin
verwendeten Zeichen als Zeichen gewußt sind. Wir können somit eine Si-
tuation beschreiben, die man – im Sinne Jean François Lyotards – als einen
               
gische Problem hinsichtlich der Dichotomie von Erklären und Verstehen zu erörtern.

Daß hier die Hermeneutik erwähnt wird, hat also eher historische Gründe.

       2 | Exemplarisch für diese Herangehensweise kann hier die Position Paul

Ricœurs erwähnt werden. Er versucht in seinem Buch Die Fehlbarkeit des Menschen

einen Aufriß zu einer Anthropologie jenseits naturaler Wissensbestände, indem er

den Menschen über seine Vollzüge (Sprache, Wahrnehmen, Denken und Vermitt-

lung) zu bestimmen sucht. Hierbei wird zwar auch der Leib thematisiert, doch dieser

Leib interessiert Ricœur nicht hinsichtlich dessen physiologischen Bestimmungen,

sondern der Leib wird als eine vermittelnde Perspektive begriffen; vgl. Ricœur (1989:

36-42).

       3 | Vgl. Roth (2001). Insbesondere die letzten Kapitel beschäftigen sich aus-

führlich mit der Rolle, die das lymbische System für unser Denken und Handeln

spielt. Dies dient vor allem dem Zweck, die emotionale Komponente des Urteilens in

den Vordergrund zu stellen.

       4 | Darunter fällt auch der Begriff des Handelns, da Handeln als eine Form

menschlichen Tuns, in Form der Kooperation gelernt wird und somit als kultürlich

aufzufassen ist; vgl. hierzu Janich (2001: 25ff.).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72  |  René Thun

 
Widerstreit zwischen einer bestimmten Philosophie und Neurowissenschaf-
ten auffassen kann. Im weiteren Verlauf wird uns diese Inkommensurabili-
tät der unterschiedlichen Satz-Regelsysteme bzw. Diskursarten beschäfti-
gen. Wie mit diesem Widerstreit umgegangen werden kann, soll in Rekurs
auf Hugo Dingler dargelegt werden.

Dinglers Klassifizierung von »Sprachen«

In Die Ergreifung des Wirklichen (Dingler 1955) führt Dingler, im Rahmen
einer sprachtheoretisch fundierten Erkenntnistheorie, seine Kritik an der
Naturalisierung der menschlichen Realität aus. Wenn ich hier sage »sprach-
theoretisch fundiert«, so bezieht sich dies auf einen Kerngedanken, welcher
die Relation von beschriebenem Gegenstand und Sprache betrifft, aus der
heraus Erkenntnis erfolgt. Sicherlich ist »Die Ergreifung des Wirklichen«
vorwiegend erkenntnistheoretisch motiviert, fragt sie doch nach den Bedin-
gungen der Möglichkeit von Erkenntnis des Wirklichen und die damit ein-
hergehende Problematik der Begründung oder Begründbarkeit von Aussa-
gen. Also: welchen epistemologischen Status können unsere (auch) natur-
wissenschaftlichen Aussagen über »Welt« erlangen? In der Auseinander-
setzung mit dieser Frage zeigt Dingler, inwiefern die innere Form der Spra-
che konstitutiv für das Erfassen (Ergreifen) der Wirklichkeit ist.
       Als ersten Sprachtypus führt Dingler in Die Ergreifung des Wirklichen die
»primäre Sprache« an. Sie ist die Sprache, über die der Mensch in der All-
tagswelt verfügt. Bereits in der primären Sprache sind die Ideen angelegt,
aus denen und durch die sich die Idealwissenschaften ableiten, weshalb
diese die Grundlage für die exakten Wissenschaften überhaupt darstellen.
Ideen überhaupt, im Sinne Dinglers, sind also nicht ein Privileg der Wissen-
schaft, sondern gehören sozusagen zur kategorialen Ausstattung des Men-
schen; und »Selbst der ungeschulteste Mensch, der die primäre Sprache be-
sitzt, bedient sich dieser Fähigkeit« (Dingler 1955: 53). Mit Grundfähigkeit
meint Dingler das Haben oder Bilden von Ideen, die unsere Weltwahrneh-
mung und unser Weltverständnis kategorial gliedern.

5       Aus den eindeutigen Ideen und den Idealwissenschaften leiten sich
die exakten Wissenschaften ab; die Idealwissenschaften und die Begriffe,
mit denen sie operieren sind die Grundbedingung für die Möglichkeit exak-
               
       5 | Als Beispiel für eine Idealwissenschaft kann die Geometrie erwähnt wer-

den. Die Geometrie ist eine Idealwissenschaft aufgrund der »Unmöglichkeit die

Geometrie empirisch festzustellen« (Dingler 1955: 70). Ebenso finden beispielsweise

die Zahl 1 oder die Zahl 2 keine empirische Entsprechung. Als Idealwissenschaften

bezeichnet Dingler die »ideelle Arithmetik«, »Geometrie«, »Zeit« und »Dynamik«.

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  73

ter Wissenschaft. Als Idealwissenschaften führt Dingler, Arithmetik, Geo-
metrie, Zeitlehre und Dynamik an, welche hier jedoch nicht gesondert be-
sprochen werden können. Daraus zieht Dingler eine erkenntnistheoretisch
wichtige Konsequenz.

»Während die Natur selbst an sich überall fließend ist, gelingt es den Menschen

durch die I.W. [Idealwissenschaften; R.T.] in ihr Gestalten zu schaffen, welche inner-

halb der besten momentan erreichbaren Genauigkeit (die dabei dauernd wächst) un-

veränderlich und fest sind. Damit hat die Menschheit die Möglichkeit gewonnen, in

der fließenden Natur eine feste Basis zu legen.« (Dingler 1955: 83)

Was als Wirklichkeit gilt oder wie das Wirkliche zu denken sei, hängt folg-
lich von den Methoden und den Begriffen der jeweiligen Wissenschaft ab,
denn die Wirklichkeit ist »Produkt« der Analyse, aber, so Dingler, »alle Ana-
lysen sind abhängig von einem System« (Dingler 1955: 42). Als ein System
wäre z.B. die Atomphysik zu denken, aber auch die Neurobiologie, die uns
noch beschäftigen wird, kann als ein System angesehen werden, weil ihm
Praktiken eignen – wie bildgebende Verfahren, Bestimmung des Stimulus
so wie der Konzeption der kognitiven Leistung impliziert –, welche in der
Versuchanordnung zwecks neurobiologischer »Beobachtung« zuvor konzi-
pierter kognitiver Leistungen zur Anwendung kommen, so daß wir ein Kor-

6relationsverhältnis von Beschreibungsmittel und »Gegenstand« erhalten.
Dingler spricht an mehreren Stellen auch von »konvergenter Genauigkeit«.
Mit konvergenter Genauigkeit ist eben nichts weiter gemeint als dieses
Verhältnis von Beschreibungsmittel und »Gegenstand«. Konvergente Ge-
nauigkeit bedeutet das Verhältnis von Theorie, die der Messung bedarf und
aus der heraus Meßapparate bzw. Meßarrangements, gemäß der durch die
Theorie ermöglichten Genauigkeit, hergestellt werden. Eine fortschreitende
Meßgenauigkeit impliziert ein höheres Auflösungsvermögen des Meßver-
fahrens, so daß wiederum die Theorie dermaßen modifiziert werden kann,
um wiederum genauere Meßapparate herstellen zu können.
       Es werden also Handlungsbezogene Meßvorrichtungen erstellt, die ein
Handlungsziel (Teleologie/Zweck) realisieren sollen. Orientiert ist der
Handlungsraum an der Theorie, welche ihrerseits nicht rein empirisch ist,
so daß die sogenannten empirischen Wissenschaften teilempirisch sind,
weil die Idealwissenschaften auf Ideen basieren, welche sich der Empirie
               
       6 | Da hier keine ausführliche Darstellung neurobiologischer Versuchsanord-

nung hinsichtlich kognitiver Leistungen geleistet werden kann, wird an dieser Stelle

auf Literatur verwiesen, in der Gedächtnisleistungen in Relation zu Stimulusbeschaf-

fenheit (räumlich/zeitlich) und Gedächtnisprozeßart funktional kortikalen Bereichen

zugeordnet, ausführlich besprochen wird; vgl. hierzu Fletcher (2001).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74  |  René Thun

 
nicht entnehmen lassen. Es gibt beispielsweise kein Ding, welches der Zahl
3 entspricht. Um genau dieses konstruktive Verfahren der Wissenschaft
kreist Dinglers Denken. Eine Analyse oder Aussage ist dann immer von me-
thodischen Eigenheiten eines Systems abhängig.

»Überlegt man die Frage. So wird es klar, daß die Zerlegung von Begriffen abhängig

ist von vorausgesetzten Meinungen. Besitzt man keine Kriterien dafür, welche dieser

Meinungen die ›richtige‹ sei, so sind die mannigfaltigsten Arten von Analysen mög-

lich (wie besonders die Meinungen des Volkes und die Ethnologie bei den Primitiven

zeigen). Nennen wir eine solche Meinung kurzerhand ein ›System‹, dann können wir

den für uns fundamentalen Satz aussprechen: alle Analysen sind abhängig von einem

System, können also nichts sein, was im Wesen der Sache selbst ruht.« (Dingler 1955:

42)

Ein System, dies kann hier festgehalten werden, liefert also die Begriffe und
Methoden, kraft derer eine Analyse vorgenommen werden kann. Insofern
ist jede Wissenschaft ein System, aus dem heraus spezifische Analysen an-
gestellt werden. Dies bedeutet jedoch nicht die exklusive Gleichsetzung von
Wissenschaft und System, da ja auch der Mythos ein System ist – wie auch
jede definierte Handlungspraxis. Innerhalb eines Systems kommen be-
stimmte Begriffs- und Handlungsschemata zur Anwendung.
       Damit ist implizit schon auf den Geltungsbereich bestimmter wissen-
schaftlicher Aussagen angespielt. Zudem ist aufgrund der immanenten Me-
thodik schon festgelegt, was als wissenschaftliche Aussage im strengen
Sinne überhaupt gelten kann. Der Geltungsanspruch der jeweiligen Wis-
senschaften bezieht sich also immer nur auf den Gegenstandsbereich, der
von der Wissenschaft in genuiner Art und Weise vollständig beschrieben
werden kann. Auf das Verhältnis von Gegenstandsbereich und Beschrei-
bungsmitteln ist auch Kant in seiner Kritik der Urteilkraft (Kant 1968) ein-
gegangen. Er unterscheidet dort zwischen praktischer und theoretischer
Philosophie (Kant 1968: 171ff.). Dabei hat jede Form der Philosophie ihren
eigenen Gegenstandbereich, wobei diese beiden Formen nicht ineinander
übersetzbar sind, da beide eigenständige Prinzipien der Erkenntnis sind.
Beispielsweise würde sich aus diesem Verständnis heraus eine Physikotheo-
logie verbieten, weil die Begriffe, die der Physik zu eigen sind, Immateriel-

7les (Gott als höchstes Wesen) nicht erklären können. Eine bottum up-
Analyse – zum Zweck eines ontologischen Gottesbeweises – wäre nicht
               
       7 | Auf die Gottesbeweise kann hier nicht eingegangen werden. Dennoch soll

darauf hingewiesen werden, daß ein moralischer Gottesbeweis methodologisch eher

tauglich ist, um die Frage, die sich mit Gott überhaupt beschäftigt, herleiten zu kön-

nen.

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  75

möglich, weil das Postulat der Lückenlosigkeit in der Erklärung mit der
Emergenz, die sich einstellen würde, wenn man versucht, ein Wesen als
Resultat des Systems physikalischer Eigenschaften aufzufassen, nicht ver-
einbar ist. Die Atomphysik selbst kann immer nur Beschreibungen auf der
Ebene der Atome vornehmen und somit niemals zum Begriff Gott gelan-
gen, weil ihr genuiner, der Methode gemäßer Gegenstand nur die Atome
sind. Kurz: die Atomphysik kann nicht aus sich heraus den Begriff »Gott«
herleiten, ohne Vorgriffe zu leisten, die in der Alltagswelt (Alltagssprache)
gründen aber nicht von der Atomphysik selbständig begründet werden
können.
       Was einer jeden Wissenschaft zukommt, ist eine methodische Kompe-
tenz, die sich auf das jeweilige Gegenstands- und Begriffsfeld bezieht. Was
eine Wissenschaft begründen kann, indem sie durch das Experiment ihrer
Methode gemäße Wirkungen erzeugt, ist ihr eigenes Begriffsfeld. Macht sie
in ihren Erklärungen Vorgriffe auf Begriffe, die ihr nicht entspringen, so
sind ihre Aussagen, nach Dingler, keine strengen wissenschaftlichen Aus-
sagen.

Die Rekonstruktion der Auseinandersetzung Dinglers
mit der Neurobiologie

Als erstes muß hier eine Übersetzung geleistet werden, um das Problem,
vor dem die Neurobiologie steht, zu verdeutlichen. Hierbei wäre festzuhal-
ten, daß Dingler die Bezeichnung »Neurobiologie« oder »Neurowissen-
schaften« nicht verwendet. Dennoch setzt sich Dingler mit derjenigen Wis-
senschaft auseinander, die sich mit dem ZNS befaßt, welche von Dingler
als Psychologie bezeichnet wird. Bereits in Die Grundlagen der Naturphiloso-
phie (Dingler 1967) kommt Dingler auf die explanatorische Kraft der Phy-
siologie als Gebiet der Psychologie zu sprechen, insofern das Seelische, das
Bewußtsein und der Wille – als Bestandteile der Wirklichkeit – von der
Physiologie erklärt werden sollen. Was »erklärt« jedoch die Physiologie, de-
ren Gegenstand auch das Gehirn ist, hinsichtlich des Seelischen? Zur Erör-
terung dieses Problems will ich mich auf zwei Aspekte beschränken, die
sich mit der begrifflichen Form und dem Vollzug des Habens in der Optik
der Physiologie beschäftigen. Zuerst soll der Punkt des Habens des Schmer-
zes erörtert werden, um dann, überleitend zum nächsten Abschnitt, die be-
griffliche Form der Physiologie beschreiben zu können.
       Indem die Physiologie den Schmerz wissenschaftlich definiert, elimi-
niert sie in letzter Konsequenz das Haben des Schmerzes. Damit haben wir
zunächst die Pointe der Dinglerschen Kritik an der, wie er später in Die Er-
greifung des Wirklichen zu sagen pflegt, szientistischen Weltsicht herausge-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76  |  René Thun

 
stellt. Ausgangspunkt ist hierbei Dinglers Auseinandersetzung mit der so-
genannten »Identitätsthese«, mit der die Neurowissenschaftlichen For-
schung operiert. Grob gesprochen bedeutet die Identitätsthese die Identität

8von mentalen und physischen Zuständen. Jedem mentalen Zustand ent-
spricht ein physischer Zustand, wobei zur Bestätigung dieser Identität
heutzutage auf die bildgebenden Verfahren verwiesen wird. Jeder kognitive
oder perzeptive Vorgang kann mittels bildgebender Verfahren (PET, fMRI)
sichtbar gemacht werden, indem das Gehirn während der Perzeption/Ko-
gnition »beobachtet« wird. Was während dessen auf dem Monitor sichtbar
wird, bezeichnen die Neurowissenschaftler als kortikale Repräsentation.
Während eines bestimmten perzeptiven oder kognitiven Vorgangs können
in bestimmten Hirnregionen Aktivitäten beobachtet werden, weil bestimm-
te Neuronen feuern. Diese Technik stand zur Zeit Dinglers nicht zur Ver-
fügung, sondern die Lokalisation kognitiver bzw. perzeptiver Funktionen
wurde mittels kortikaler Läsionen ermittelt. Wurde kortikales Gewebe einer
bestimmten Gehirnregion beschädigt, stellte sich ein Verlust bestimmter
kognitiver Fähigkeiten ein. So wurde aufgrund einer Läsion des frontalen
Kortex bei Phineas Gage, verursacht durch einen Unfall, wobei eine Eisen-
stange sich durch das Frontalhirn bohrte, eine starke Persönlichkeitsverän-
derung festgestellt. Aufgrund dieser Befunde sprechen Neurowissenschaft-
ler von der Identität von Hirn und Geist, und zwar so, daß der »Geist« auf
die Vorgänge im Gehirn reduzibel ist.
       Im Überschlag kann anhand der Entwicklung der Methoden in den
Neurowissenschaften eine Bestätigung des Prinzips der »konvergenten Ge-
nauigkeit« beobachtet werden, da die Neurowissenschaften von kortikalen
Arealen ausgehend, deren innere Struktur von Golgi und Cajal freigelegt
worden ist, ihr Auflösungsvermögen bis hinab auf die Ebene der Rezepto-
ren an den Synapsen verfeinert haben. Damit haben die Neurowissenschaf-

9ten übrigens mehr geleistet als sich Dingler noch zu träumen wagte. Der
Gehirnspiegel ist, entgegen der Behauptung Dinglers, Realität geworden –
zumindest in einem bestimmten Sinne.
       Wenn nun, und so lautet Dinglers Einwand gegen die Identitätsthese,
welche den Schmerz rein physiologisch erklärt, Schmerz derart allgemein,
nämlich mit allgemeinen physiologischen Begriffen, definiert wird, so
nimmt man diesem Begriff seine »logische« Pointe. Denn der Schmerz
wird gehabt, er ist von jemand empfundener Schmerz und gehört somit zur
Erlebniswelt einer Person. Hingegen läßt die physiologische Definition von
               
        8 | Vgl. hierzu auch Lewis (1989).

       9 | Dingler hielt die Möglichkeit eines Apparates, durch welchen Prozesse im

Gehirn sichtbar gemacht werden können, noch für ausgeschlossen; vgl. hierzu Ding-

ler (1967: 158ff.).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  77

Schmerz in der Beschreibung der physiologischen Bedingungen der
Schmerzwahrnehmung etwas Wesentliches aus, indem sie den Schmerz
nivelliert. Bevor dies genauer ausgeführt wird, vergegenwärtigen wir uns
Dinglers Definition von Schmerz in rein physiologischer Hinsicht.
       Eine genaue chemisch-physikalische Untersuchung der betreffenden
Zuleitungsnerven und seines Gehirns müßte irgendwelche Merkmale erge-
ben, die sonst nicht da sind, die mit dem Schmerz kommen und mit ihm
gehen. Damit wäre dann der wissenschaftliche Begriff »Schmerz eines
Mitmenschen« (Dingler 1967: 172) definiert.
       Aus dieser Definition würde – laut Dingler – die absolute Identität des
Schmerzempfindens zweier unterschiedlicher Personen folgen. Dies ist für
ihn jedoch nicht denkbar bzw. mit dem, seinem Ermessen nach, völlig aus-
reichenden lebensweltlichen Begriff von »Schmerz-Haben« nicht verträg-
lich. Damit rührt Dingler an der Identitätsthese, weil das Haben eines
Schmerzes nicht immer gleichen Bedingungen unterliegt, was er am Bei-
spiel des Phantomschmerzes nachweisen will. Anstelle des Begriffs »Identi-
tätsthese« verwendet Dingler den Begriff »prästabilierte Harmonie«, welche
eine transzendentale Identität von »Schmerz bei mir und dem betreffenden
physiologischen Charakteristikum bei mir« (Dingler 1967: 175) bedeutet.
Zum Schmerz gehört dann also nicht nur das physiologische Charakteristi-
kum, welches zwar in einem bestimmten Kontext Sinn macht, jedoch nicht
den ganzen Vorgang erklärt, sondern eben auch das erlebnismäßige Haben
des Schmerzes. Das heißt, daß die Physiologie das individuelle Haben nicht
erklären kann und daß dann – weiter gedacht – von einer »kortikalen Re-
präsentation« nicht auf eine mentale Repräsentation geschlossen werden

10kann, weil mentale Repräsentationen gehabt werden. Dann wiederum
sind die Aussagen der Physiologie bzw. Neurobiologie nicht »vollbegrün-
det«. Zum Schmerzempfinden gehört also immer auch die Perspektive der
ersten Person, welche drittpersönlich nicht beschrieben werden kann.
       Die Gründe dafür liegen in der begrifflichen Form der Physiologie. Un-
ter begriffliche Form will ich hier die Art und Weise der Definitionen ver-
stehen, kraft derer eine Wissenschaft forscht. Dies verdeutlicht Dingler am
Exempel der physiologischen Definition von Bewußtsein. Die begriffliche
Form oder Eigenart der Physiologie besteht darin, daß sie eine »s-Defini-

11tion« von Bewußtsein hat. »S-Definition« deshalb, weil sie zur Definition
12von Bewußtsein allein auf den »theoretischen Urbau« zurückgreift. Al-

               
       10 | Das Haben mentaler Repräsentationen führt auch John R. Searle als Ar-

gument für die Irreduzibilität des Bewußtseins an; vgl. hierzu Searle (1992: 111ff.).

       11 | Diese Definitionen resultieren aus dem System der exakten Wissenschaf-

ten, welche bis auf die Ebene der Atome hinab reicht; vgl. hierzu Dingler (1955: 150).

       12 | Mit diesem Begriff ist ein Gesamt der theoretischen Wissenschaften ge-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78  |  René Thun

 
lerdings muß dies noch relativiert werden, denn allein unter Rekurs auf den
theoretischen Urbau kann gar kein Begriff von Bewußtsein entwickelt wer-
den. Um dies zu vergegenwärtigen muß nämlich die Rückgebundenheit der
Wissenschaft und deren Begriffen an die Praxis des Alltags berücksichtigt
werden.
       Um den Geltungsanspruch einer Sterildefinition näher bestimmen zu
können, werde ich mich von nun an auf die Ergreifung des Wirklichen stüt-
zen, in der Dingler das Problem der Physiologie nochmals begrifflich erör-
tert. Hier versucht Dingler in mehreren Anläufen die Unmöglichkeit der
Reduktion des Bewußtseins und des Willens auf physiologische Charakteri-
stika, insbesondere der Reduktion alles Geistigen auf das Gehirn, zu bewei-
sen. Oder anders formuliert: kann die Physiologie aus sich heraus eine voll-
begründete Erklärung des Geistigen leisten?
       Im ersten Ansatz greift Dingler das Problem des Rationalen auf, wel-
ches mit der konvergenten Genauigkeit korreliert; und zwar so, daß zwi-
schen der Auflösung einer Struktur in ihre Bestandteile und deren rationale
Beschreibung eine Differenz besteht. Je höher die Auflösung des kortikalen
Gewebes nämlich wird, desto irrationaler wird die Beschreibungsmöglich-
keit, weil die Elemente, die durch die Auflösung beobachtbar werden, nicht
mehr überschaubar sind. Jedoch hat Dingler mit diesem ersten Argumenta-
tionsansatz keinen echten Beweis für die Selbständigkeit des Mentalen ge-
geben, sondern hat das Problem des Seelischen und der Freiheit in den In-
determinismus verlegt. Damit ist aber noch keine Eigenständigkeit und
somit auch Freiheit des Mentalen gewonnen. Es bliebe lediglich das Fazit,
daß man aufgrund der Unübersehbarkeit der Mannigfaltigkeit der Deter-
minanten, keine genaue Beschreibung eines Innervierungsprozesses ange-
ben kann.

»Wir können also aussprechen: es ist für alle Zeiten unmöglich, einen konkreten ge-

danklichen Einzelvorgang [auf kortikaler Ebene, R.T.] eines menschlichen ZNS voll

zu rationalisieren. Das aber heißt: die Einzelvorgänge in einem menschlichen ZNS

sind endliche irrational.« (Dingler 1955: 138)

Die Frage nach der Freiheit wäre damit aufgrund der Unterbestimmtheit
des Phänomens nicht zu beantworten und somit offen, somit ist das Pro-
blem vertagt. Jedoch ist das Argument Dinglers lediglich ein Einwand be-
züglich der technischen Realisierung der Beobachtbarkeit von Vorgängen
im Gehirn. Es bleibt also nach einem prinzipielleren Einwand Ausschau zu
               
meint, aus dem heraus schließlich sogar der Mensch objektiv und exakt beschrieben

werden kann. »Der theoretische Urbau liefert uns eine Erkenntnistheorie und physio-

logische Wissenschaftstheorie des objektiven Menschen« (Dingler 1967: 95).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  79

halten. Tatsächlich bringt Dingler einige Seiten später einen prinzipielleren
Einwand. Dieser Einwand ist fundamentaler Natur, weil er sich auf die Be-
dingungen der Möglichkeit der Erfassung bestimmter Phänomene im
Rahmen einer begrifflich bestimmt gearteten Sprache (System, Diskursart)
bezieht. Und zwar zielt seine Kritik auf das Verhältnis der durch die Begrif-
fe konstituierten Gegenstände. Insofern ist der Einwand, den Dingler hier
äußert kategorial. Kategorial sind die Beschreibungssprachen, mit denen
sich ein System auf Gegenstände bezieht.
       Versucht die Physiologie die Vorgänge im Gehirn zu beschreiben und
zu erklären, so muß sie sich im Zuge des buttom-up-Verfahrens auf die
kleinstmögliche Ebene begeben. Dazu benötigt sie dann die sogenannte
Atomsprache, mit der Prozesse auf der kleinstmöglichen Ebene beschrie-
ben werden. Dingler verdeutlicht dies am Exempel der Wahrnehmung. Ein
Stimulus von bestimmter Farbe – Dingler verwendet hierfür die Rotwahr-
nehmung – bewirkt auf der Netzhaut ein Erregungsmuster, welches über
den Sehnerv zum Occipetallappen gelangt. Wie dieser Prozeß der Inner-
vierung genauer zu beschreiben ist, kann für den hiesigen Zweck beiseite
gelassen werden. Wichtig ist nur, daß der Stimulus im Gehirn verarbeitet
werden muß. Ob die Reizverarbeitung durch die Neuronen vektoriell oder
symbolisch vonstatten geht, ist hierbei ebenfalls ohne Belang. Wichtig ist
nur die fortschreitende Auflösung der Reizverarbeitung bis hin auf die mo-

13lekulare Ebene. Denn es gilt für die Neurobiologie, den gesamten und
genauen Mechanismus der Reizverarbeitung zu beschreiben, um zu einer
exakten Erklärung des Phänomens der Rotwahrnehmung zu gelangen. Die
Crux besteht nun in der Eliminierung der Rotwahrnehmung, bei der die
physiologische Analyse zunächst ansetzte. Analog zur obigen Ausführung
hinsichtlich des Habens von Schmerz, gelangt die physiologische Beschrei-
bung nicht zur Rotwahrnehmung. Und dies ist der Kategorialität der Erklä-
rung beschlossen. Wie von einer kortikalen Repräsentation nicht auf eine
mentale Repräsentation geschlossen werden kann, so kann nicht im bot-
tum-up-Verfahren von Vorgängen auf atomarer Ebene auf die Rotwahr-
nehmung geschlossen werden. So folgert Dingler, »daß eine absolute Ent-
sprechung zwischen A-Sprache und W-Sprache ausgeschlossen ist« (Ding-
ler 1955: 151).
       Dingler kommt zu dem Schluß, daß die Wahrnehmungssprache, in der
wir über Rotwahrnehmungen sprechen, nicht in die sogenannte Atom-
sprache übersetzbar ist. Somit ist die Atomsprache nicht in der Lage, das
Phänomen des Mentalen, wozu die Rotwahrnehmung als Erlebnis gehört,
adäquat zu erfassen, weil sie dafür keine Begriffe bereitstellt. Diese Diskre-
               
       13 | Eine ausführliche Darstellung dieser Thematik bis in die kleinsten techni-

schen Details ist nachzulesen in Black (1993).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80  |  René Thun

 
panz zwischen den beiden Sprachen, die Dingler feststellt, ist genau das,
was Lyotard als Widerstreit bezeichnet entfacht. Dieser Widerstreit ist initi-
iert durch die grundsätzliche Inkompatibilität der unterschiedlichen Spra-
chen, die ich im folgenden als »Diskursarten« bezeichnen möchte.

Kurze Bemerkungen zum Begriff »Diskurs«

Bevor wir in der Vermittlung zwischen Dingler und Lyotard fortschreiten,
müssen einige Bemerkungen zum Begriff »Diskurs« gemacht werden, um
das Anliegen der Vermittlungsarbeit zu verdeutlichen. Wie so viele Begriffe
läßt der Begriff Diskurs mehrere Auffassungen zu. So ist der im französi-
schen Sprachraum verwendete Ausdruck »Discours« mit »Abhandlung« zu
übersetzen. Erinnert sei hier an den Discours de la méthode von Descartes.
Auch die Enzyklopädisten verfaßten Diskurse. Dieser Begriff von Diskurs
ist dem englischen »Treatise« gleichzusetzen. Hier ist also eine Abhand-
lung über einen im Vorfeld bestimmten Gegenstand gemeint. Beim Dis-
kurstheoretiker Habermas, der der Vollständigkeit halber erwähnt werden
soll, bezieht sich der Begriff Diskurs auf ein kommunikatives Verfahren
nach bestimmten dialogischen Regeln. Eine weitere Fassung, auf die ich
mich folgend beschränken werden, geht von der französischen Philosophie
des zwanzigste Jahrhunderts aus, wobei u.a. an Michel Foucault zu denken
wäre. Diese Auffassung ist für Lyotard und beispielsweise auch Derrida
maßgeblich. Allgemein gesprochen ist demnach ein Diskurs ein eigenstän-
diges Begriffs- und Regelsystem, aus dem heraus ein Gegenstand konstitu-
iert wird. Es kann dabei vorkommen, daß einige Diskurse sich näher stehen
und andere schwer oder gar nicht ineinander übersetzbar sind. Zurückzu-
führen ist dies auf die Kategorialität der unterschiedlichen Diskurse. Prallen
zwei unterschiedliche Diskurse aufeinander, so kann dies – gemäß der Po-
sition Lyotards – zu einem Widerstreit führen. Es würde den hier zur Ver-
fügung stehendem Rahmen sprengen, den Vorgang, anhand dessen Lyo-
tard seinen Begriff vom Widerstreit und damit des Diskurses, näher zur er-
läutern. Deshalb werde ich einige systematisch wichtige Gedanken pointiert
darstellen.

Unvermittelbarkeit der Diskurse als Widerstreit

Nach dieser kurzen Exposition des Diskursbegriffs, soll dessen Durchfüh-
rung in Lyotards Der Widerstreit näher betrachtet werden, um das Verhältnis
von Dingler und Lyotard näher bestimmten zu können. In Der Widerstreit
stehen sich zwei kategorial verschiedene Diskursarten – die Lyotard an un-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  81

14terschiedlichen Stellen auch als Diskurse bezeichnet gegenüber. Worin
besteht nun der Widerstreit zwischen zwei unterschiedlichen Diskursarten,
und worauf zielt der Begriff Widerstreit ab? Offensichtlich handelt es sich
hierbei um einen Konflikt bezüglich der »Wahrheit« von Sätzen oder Aus-
sagen.

»Im Unterschied zu einem Rechtsstreit [litige] wäre ein Widerstreit [différend] ein

Konfliktfall zwischen (wenigstens) zwei Parteien, der nicht angemessen entschieden

werden kann, da eine auf beide Argumentationen anwendbare Urteilsregel fehlt […]

Der Titel des Buches legt (mit dem gattungsspezifischen Charakter des bestimmten

Artikels) nahe, daß eine universale Urteilsregel in bezug auf ungleichartige Diskurs-

arten im allgemeinen fehlt.« (Lyotard 1989: 9)

Eben aufgrund der Nichtentscheidbarkeit der »Wahrheit« von Aussagen un-
terschiedlicher Diskursarten kann der Widerstreit, in Form des Gegenein-
anderstehens unterschiedlicher Aussagen kommen. Insbesondere liegt dies
in den Validierungsstandards der jeweiligen Diskursarten begründet. So
gibt es für ideelle Sätze »kein entsprechendes Verfahren, um ihre Realität
im kognitiven Sinne zu beweisen oder zu formulieren. Darum führen sie
zum Widerstreit« (Lyotard 1989: 56). Eine Diskursart ist eine (sprachliche)
Form der Verkettung von Sätzen und der inneren Teleologie, d.h. heißt der
inneren Zweckmäßigkeit. Um eine kurze Zwischenbemerkung zu machen,
liegt der Vorzug Dinglers hier in der Analyse der Methode von Handlungs-
schemata bezogen einer bestimmten Wissenschaft oder, wie ich es hier be-
zeichnen möchte, einer Diskursart. Eben dieses pragmatische Moment des
Forschens, aufgrund dessen neue Satzverkettungen getätigt werden, hat
Lyotard meines Erachtens nach versäumt, zu analysieren.
       Eine Diskursart ist als Modus der Verkettung von Sätzen eben eine
Form der Konstituierung und des Erschließens von »Wirklichkeit«. Sie ist
die Art und Weise sich zu bestimmten Phänomenen, welche ihrerseits der
Eigenart der Diskursart entspringen, zu verhalten. Im Sinne Lyotards stel-
len sie die Art und Weise (also Form) des sprachlichen Umgangs mit dem
Referenten, über den sie etwas aussagt, dar. Und über den Referenten ent-
facht sich der Widerstreit. Die Verkettung der Sätze über den Referenten
verläuft also gemäß der jeweiligen Diskursart. Dabei kann man dem Sinn
nach Diskursart auch mit Methode im weitesten Sinne übersetzen, wozu
die Vermittlung über den Formbegriff dienen sollte.
       Es lohnt jedoch, das Problem Lyotards noch ein Stück weiter zu verfol-
gen, weil somit auch das methodische Anliegen Lyotards besser herausge-
               
       14 | Er spricht zum Beispiel vom ethischen Diskurs und vom pädagogischen

Diskurs; vgl. hierzu Lyotard (1989: 217).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82  |  René Thun

 
stellt werden kann. Zur Verdeutlichung der inneren Form von Diskursarten
sei folgendes Zitat angeführt:

»Ein Satz ›geschieht‹. Wie läßt er sich weiter verketten? Mit ihrer Regel liefert eine

Diskursart einen Komplex möglicher Sätze, und jeder von ihnen gehört einem Satz-

Regelsystem an. Eine andere Diskursart aber liefert einen Komplex anderer mögli-

cher Sätze. Aufgrund ihrer Ungleichartigkeit besteht ein Widerstreit zwischen diesen

komplexen ( oder zwischen den Diskursarten, von denen sie ins Spiel gebracht wer-

den).« (Lyotard 1989: 11)

Zu verhandeln wäre hier insbesondere die Menge möglicher Sätze, die eine
Diskursart liefern kann. Wenn also von möglichen Sätzen die Rede ist, so
muß dann auch gefragt werden, ob es für eine bestimmte Diskursart auch
unmögliche Sätze gibt. Und zwar so, daß sie prinzipiell nicht in der Lage
ist, aufgrund ihrer immanenten Regeln, den Referenten wirklich ausbuch-
stabieren zu können. Der Referent ist der »Gegenstand« einer Aussage bzw.
eines Satzes. »Auf vereinfachende Weise müßte man sagen, daß ein Satz
darstellt, worum es geht […]: seinen Referenten; ebenso das, was der Fall
meint: den Sinn …« (Lyotard 1989: 34). Dabei ist der Referent zunächst rein

15sprachlich als »Eigenname« gegeben. Und über den Referenten, der in
den jeweiligen Satzverkettungen vorkommt, treffen sich die unterschiedli-
chen Diskursarten (Regelsysteme).
       Wir hatten dies schon anhand der Ausführungen Dinglers zur Proble-
matik der Rotwahrnehmung im Modus der Atomsprache einerseits und der
Wahrnehmungssprache andererseits betrachten können. Wir können dem-
gemäß Dinglers Sprachtypen als Diskursarten verstehen. Zwar beziehen
sich auf rein sprachlicher Ebene beide Diskursarten auf anscheinend den-
selben Referenten. Hinsichtlich der Sache ist es jedoch zu bezweifeln, ob
beide Diskursarten denselben Bezug haben. Denn die beiden Diskursarten
stellen Sätze unterschiedlicher Kategorialität auf. Lyotard führt als kategorial
verschiedene Sätze kognitive Sätze und ideelle Sätze an (vgl. Lyotard 1989:
56). Da nun Dingler das Beispiel der Rotwahrnehmung als Paradigma des
Seelischen anführte, kann hier ein Widerstreit zwischen der Atomsprache,
die das Universum kognitiver Sätze repräsentiert, und der Wahrnehmungs-
sprache, welche, dem Text Dinglers zufolge, das Universum ideeller Sätze
repräsentiert, nachgewiesen werden. Die Rotwahrnehmung eines Mitmen-
schen kann niemals direktes Objekt der Erfahrung eines Dritten sein und
deshalb kann man auch nicht deiktisch auf seine Rotwahrnehmung weisen,
dann ist die Rede von der Rotwahrnehmung des Mitmenschen kein kogni-
               
       15 | Lyotard verwendet die Begriffe »Name« und »Eigenname« gleichbedeu-

tend. Vgl hierzu Lyotard (1989: 64-69).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  83

tiver Begriff. Deshalb ist die Rotwahrnehmung eines Mitmenschen in der
Rede der ideellen Sätze zu verorten.

Schlußbemerkung

Um auf das eingangs erwähnte Problem des Konflikts zwischen Philoso-
phie und Neurobiologie zurückzukommen, seien hier einige Bemerkungen
gestattet. Zunächst können wir sagen, daß die Situation in der sich Philoso-
phie und Neurobiologie hinsichtlich des Referenten »Freiheit« aktuell be-
finden, ein Widerstreit ist. Gleiches gilt auch für das Verhältnis von Atom-
sprache und Wahrnehmungssprache im Sinne Dinglers, denn er kommt zu
dem Schluß, »daß eine absolute Entsprechung zwischen der A-Sprache und
der W-Sprache ausgeschlossen ist« (Dingler 1955: 151). Gleiches meint ja
Lyotards Rede von der Inkompatibilität der Diskursarten. Dies würde die
Nichteignung der A-Sprache, oder auch das Universum kognitiver Sätze,
wie Lyotard sagen würde, zur Erfassung ideeller Ideen oder Phänomene der
W-Sprache bedeuten. Worauf es hierbei ankommt, ist die Form des Be-
griffs, dem sich eine Diskursart nähert. Und schon hier kann man das
»Prinzip der logischen Ordnung« (Dingler 1955: 9) zur Anwendung brin-
gen. Der Referent »Freiheit« ist ein intelligibler Begriff und daher der em-
pirischen Beobachtung prinzipiell nicht zugänglich.
       Dann können wir sagen, daß die Neurobiologie mit ihrer Verkettung
kognitiver Sätze kategorial und somit a priori Ideelles bzw. Intelligibles
nicht erfassen kann. Nimmt sie dennoch die Rede von Intelligiblem auf, so
verstößt sie gegen ihre innere Methodik als strenge Wissenschaft und be-
ginnt, nach Dingler, ein »metaphysisches Wunder« (Dingler 1955: 9) zu
vollbringen.
       Ist dann also die methodische Philosophie ein mögliches allgemeines
Urteilsverfahren im Widerstreit? Ich würde dies mit ja beantworten, weil
eine Diskursart ihre innere Zweckmäßigkeit hat. Also ist sie immer nur in
bestimmter Hinsicht fähig, verläßliche Aussagen zu machen. Ferner zeigt
sich ein methodisches Problem ggf. an der Sache. Wenn kultürliche Prakti-
ken und kulturelle Leistungen als Leistungen des »Geistes« angesehen
werden können, so kann man sich diesen Phänomenen »verstehend« an-
nähren. Eine naturalistische Sicht auf kulturelle Phänomene eliminiert
eben diese Phänomene als geistige, in denen immer Verstehen eine Rolle
spielt. Demzufolge beschreibt die Neurobiologie lediglich Korrelate »geisti-
ger« Phänomene, aber nicht diese selbst, sofern sie sich in Gebilden mani-
festieren.
       Mit dem Prinzip der logischen bzw. methodischen Ordnung wäre zu-
mindest ein Instrument zur Durchleuchtung des Widerstreits gegeben.

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84  |  René Thun

 
Auch wenn dies nicht als ein allgemeines Instrument zur Urteilsfindung
dienen kann, so liegt doch die Stärke der methodischen Philosophie darin,
schon die Fragestellung einer Diskursart in ihren prinzipiellen Möglichkei-
ten kritisch zu hinterfragen. Bezüglich der Inkommensurabilität der unter-
schiedlichen Diskursarten (Atomsprache/Wahrnehmungssprache) stimmen
Dingler und Lyotard wohl überein. Jedoch scheint Dingler den Widerstreit,
(der als Situation erstmal besteht), nicht hinzunehmen, sondern mit dem
Prinzip der logischen Ordnung die jeweilige Diskursart hinsichtlich der
Tauglichkeit zur Explanation eines Referenten selbst zu überprüfen. Mag
der Widerstreit in der wissenschaftlichen Praxis nicht beseitigt sein, so
kann er mit Hilfe einer methodischen Philosophie aufgeklärt werden.

Literatur

Black, I. B. (1993): Symbole, Synapsen und Systeme, Heidelberg, Berlin, Ox-
ford.

Dingler, H. (1967): Die Grundlagen der Naturphilosophie, Darmstadt.
Dingler, H. (1955): Die Ergreifung des Wirklichen, München.
Fletcher, P. C. (2001): »Frontal lobes and human memory«, in: Brain 124

(2001), S. 849-881.
Hartmann, D./Janich, P. (Hrsg.) (1996): Methodischer Kulturalismus, Frank-

furt am Main.
Janich, P. (2001): Logisch-pragmatische Propädeutik, Weilerswist.
Kant, I. (1968): Kritik der Urteilskraft, Berlin.
Lewis, D. (1989): Die Identität von Körper und Geist, Frankfurt am Main.

1Lyotard, J. F. (1989): Der Widerstreit, München [ 1987].
1Ricœur, P. (1989): Die Fehlbarkeit des Menschen, Freiburg [ 1971].

Roth, G. (2001): Fühlen, Denken, Handeln, Frankfurt am Main.
Searle, J. R. (1992): The rediscovery of the mind, Cambridge (Mass.).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004 - am 14.02.2026, 14:22:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

