Hugo Dingler und Jean Francois Lyotard

als Diskurstheoretiker

ReENE THUN

Die aktuelle Diskussion zwischen Neurowissenschaftlern und Philosophen
uber den Begriff der »Freiheit« kann als ein Widerstreit bezeichnet werden,
wenn man zunichst davon ausgeht, »dafl eine universale Urteilsregel in
bezug auf ungleichartige Diskursarten im allgemeinen fehlt« (Lyotard
1989: 9). Philosophie und Neurobiologie werden im weiteren Verlauf als je
besondere Diskursarten bzw. Satzregelsysteme aufgefaflt. Im Rekurs auf
einige Schriften Hugo Dinglers soll im folgenden der Begriff des »Wider-
streits«, wie er in der Diktion Jean Francois Lyotards verwendet wird, kri-
tisch erdrtert werden. Hierbei wird insbesondere auf methodologische
Uberlegungen Dinglers zuriickgegriffen, die es méglicherweise gestatten,
den »Widerstreit« reformulieren zu kénnen. Abschlieffend soll die Lyotard-
sche Konzeption des »Widerstreits« eine Korrektur in Riickbindung an das
Prinzip der »methodischen Ordnung« erfahren. Ausgangspunkt ist hierbei
die Frage nach der Entscheidbarkeit eines Widerstreits, wie ihn Lyotard in
seinem gleichnamigen Buch expliziert. Da dieses Problem den Leitfaden
fiir den weiteren Verlauf darstellt, scheint es sinnvoll, einige Vorbemerkun-
gen zur Thematik des »Widerstreits« voran zu stellen. Nach einer anschlie-
Renden Rekonstruktion der Dinglerschen Position wird darauf wieder zu-
riickzugreifen sein.

Vorbemerkungen zum Widerstreit

Treffen zwei unterschiedliche Diskursarten aufeinander, so gibt es keine
allgemeine Urteilsregel, der gemif} der Streit tiber die Validitit eines Refe-

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | RENE THUN

renten zu entscheiden ist, und somit entsteht ein Widerstreit. Denn die un-
terschiedlichen Diskursarten unterliegen ihrerseits jeweiligen Regeln, die
den Gegenstand (Referent) konstituieren. Beide Diskursarten sind nicht in-
einander iibersetzbar.

»Die Inkommensurabilitit im Sinne der Ungleichartigkeit der Satz-Regelsysteme
und der Unméoglichkeit, sie ein und demselben Gesetz zu unterwerfen (aufler um
den Preis ihrer Neutralisierung), kennzeichnet ebenso den Bezug der kognitiven oder
priskriptiven Sitze zu den interrogativen, den performativen, den exklamativen [...]
Jedem dieser Regelsysteme entspricht ein Darstellungsmodus eines Universums,
und ein Modus ist nicht in einen anderen tibersetzbar.« (Lyotard 1989: 215)

Zum Beispiel ist der tragische Diskurs nicht in den technischen Diskurs
tibersetzbar, weil jede Diskursart auf je eigenen Begrifflichkeiten rekurriert.
Je nach Diskursart oder Satzregelsystem werden mogliche Bedeutungen
uiber einen Referenten ausgesagt. Ein Gegenstand wird dann also immer in
Abhingigkeit von seinen Beschreibungsmitteln konstituiert, wie auch die
Validitit oder Moglichkeit der Verifikation der Aussagen tiber einen Refe-
renten von diesen Beschreibungsmitteln abhingt. Vorliufig gentigt es,
wenn wir die Neurobiologie und die Philosophie als jeweils unterschiedli-
che Diskursarten auffassen. Sie sind unterschiedliche Regelsysteme oder
Formen der Satzverkniipfung mit jeweils speziellen Begriffen, welche wie-
derum einer eigenen Form (intelligibel oder empirisch) unterliegen. Hinzu
kommt eine jeweils eigene teleologische Struktur der Erklirung innerhalb
einer bestimmten Diskursart bzw. Satzregelsystems, da eine Diskursart
immer an einen bestimmten Zweck gebunden ist. Fraglich ist dabei aller-
dings, ob eine bestimmte Diskursart fiir jeden Zweck tauglich ist. Bei-
spielsweise scheint die Astrophysik — um ein vielleicht etwas polemisch
anmutendes Beispiel zu geben — als ein ungeeigneter Kandidat, mit ihren
Mitteln Fragen des 6konomischen Diskurses beantworten zu kénnen. Und
eben die Frage nach der Tauglichkeit einer Diskursart zu bestimmten
Zwecken, wird von Lyotard nicht energisch genug gestellt.

Wie das Aufeinandertreffen unterschiedlicher Diskursarten zu einem
Widerstreit fithren kann, zeigt zum Beispiel die aktuelle Debatte um die
Willensfreiheit, an der Philosophen und Neurobiologen beteiligt sind. Ver-
treten die Neurobiologen die naturalistische Diskursart, so sind, wenngleich
auch nicht alle, die Philosophen als Vertreter des kulturalen Diskurses zu
verstehen. Beispielsweise ist es die hermeneutische Diskursart,' die sich

1| An dieser Stelle kénnte ebenso der methodische Kulturalismus angefiihrt
werden, wie er von Peter Janich vertreten wird; vgl. Janich (2001) und Hartmann/Ja-
nich (1996). Der Rekurs auf die Hermeneutik dient hier dem Zweck, das methodolo-

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HuGo DINGLER UND JEAN FRANGOIS LYOTARD ALS DISKURSTHEORETIKER | 71

an Naturalisierungsstrategien nicht orientiert, sondern ihren Diskurs be-
grifflich und phinomenologisch fithrt.> Im Rahmen dessen wird der
Mensch vorrangig als ein Wesen der Vermittlung aufgefafit und beschrie-
ben, wofiir ein kausalursichliches Erklirungsmodell, welches fiir eine natu-
ralistische Erklirung mafigeblich ist, nicht geeignet ist. Hingegen ist aus
Sicht der Neurowissenschaften der Mensch iiber sein Gehirn definiert, wel-
ches wiederum gemifS kausalursichlicher Relationen funktioniert. Vermitt-
lung wire demnach nichts weiter als ein Spezialfall der Kognition, die wie-
derum auf Aktivititen bestimmter kortikaler Areale zuriickgefiihrt werden
kann. Aufgrund dessen sehen einige Vertreter der Neurobiologie den Men-
schen auch nicht als ein freies Wesen an, sondern von seinen kortikalen
Arealen determiniert, wobei — in der Diktion Gerhard Roths® — fiir das
Handeln das lymbische System von duferst wichtiger Bedeutung ist.
Hingegen sieht der hermeneutische oder der kulturalistische Diskurs
das Handeln des Menschen immer schon unter den Vorzeichen der Ver-
mittlung.* Dadurch ist unser Handeln immer schon in einem kommuni-
kativen Kontext zu sehen, und Handlungen sind somit auch sprachlich ver-
fafdt. Und es ist genau die Sprache, bzw. die Verwendung von Zeichen-
systemen, die den Menschen von anderen Naturwesen unterscheidet. Man
mag einwenden, die Bienen wiirden ja auch iiber ein Zeichensystem verfii-
gen. Bis zu einem bestimmten Grad mag das auch zutreffen, aber der
Mensch hat ein Zeichensystem zu beliebigen Zwecken, wobei die darin
verwendeten Zeichen als Zeichen gewufit sind. Wir kénnen somit eine Si-
tuation beschreiben, die man — im Sinne Jean Francois Lyotards — als einen

gische Problem hinsichtlich der Dichotomie von Erkliren und Verstehen zu erértern.
Daf hier die Hermeneutik erwihnt wird, hat also eher historische Griinde.

2 | Exemplarisch fiir diese Herangehensweise kann hier die Position Paul
Ricceurs erwidhnt werden. Er versucht in seinem Buch Die Fehlbarkeit des Menschen
einen Aufriff zu einer Anthropologie jenseits naturaler Wissensbestinde, indem er
den Menschen iiber seine Vollziige (Sprache, Wahrnehmen, Denken und Vermitt-
lung) zu bestimmen sucht. Hierbei wird zwar auch der Leib thematisiert, doch dieser
Leib interessiert Ricoeur nicht hinsichtlich dessen physiologischen Bestimmungen,
sondern der Leib wird als eine vermittelnde Perspektive begriffen; vgl. Ricoeur (1989:
36-42).

3| Vgl. Roth (2001). Insbesondere die letzten Kapitel beschiftigen sich aus-
fithrlich mit der Rolle, die das lymbische System fiir unser Denken und Handeln
spielt. Dies dient vor allem dem Zweck, die emotionale Komponente des Urteilens in
den Vordergrund zu stellen.

4 | Darunter fillt auch der Begriff des Handelns, da Handeln als eine Form
menschlichen Tuns, in Form der Kooperation gelernt wird und somit als kultiirlich
aufzufassen ist; vgl. hierzu Janich (2001 25ff.).

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | RENE THUN

Widerstreit zwischen einer bestimmten Philosophie und Neurowissenschaf-
ten auffassen kann. Im weiteren Verlauf wird uns diese Inkommensurabili-
tit der unterschiedlichen Satz-Regelsysteme bzw. Diskursarten beschifti-
gen. Wie mit diesem Widerstreit umgegangen werden kann, soll in Rekurs
auf Hugo Dingler dargelegt werden.

Dinglers Klassifizierung von »Sprachenc«

In Die Ergreifung des Wirklichen (Dingler 1955) fiihrt Dingler, im Rahmen
einer sprachtheoretisch fundierten Erkenntnistheorie, seine Kritik an der
Naturalisierung der menschlichen Realitit aus. Wenn ich hier sage »sprach-
theoretisch fundiert, so bezieht sich dies auf einen Kerngedanken, welcher
die Relation von beschriebenem Gegenstand und Sprache betrifft, aus der
heraus Erkenntnis erfolgt. Sicherlich ist »Die Ergreifung des Wirklichen«
vorwiegend erkenntnistheoretisch motiviert, fragt sie doch nach den Bedin-
gungen der Moglichkeit von Erkenntnis des Wirklichen und die damit ein-
hergehende Problematik der Begriindung oder Begriindbarkeit von Aussa-
gen. Also: welchen epistemologischen Status kénnen unsere (auch) natur-
wissenschaftlichen Aussagen iiber »Welt« erlangen? In der Auseinander-
setzung mit dieser Frage zeigt Dingler, inwiefern die innere Form der Spra-
che konstitutiv firr das Erfassen (Ergreifen) der Wirklichkeit ist.

Als ersten Sprachtypus fithrt Dingler in Die Ergreifung des Wirklichen die
»primire Sprache« an. Sie ist die Sprache, {iber die der Mensch in der All-
tagswelt verfligt. Bereits in der primiren Sprache sind die Ideen angelegt,
aus denen und durch die sich die Idealwissenschaften ableiten, weshalb
diese die Grundlage fiir die exakten Wissenschaften tiberhaupt darstellen.
Ideen iiberhaupt, im Sinne Dinglers, sind also nicht ein Privileg der Wissen-
schaft, sondern gehéren sozusagen zur kategorialen Ausstattung des Men-
schen; und »Selbst der ungeschulteste Mensch, der die primire Sprache be-
sitzt, bedient sich dieser Fihigkeit« (Dingler 1955: 53). Mit Grundfihigkeit
meint Dingler das Haben oder Bilden von Ideen, die unsere Weltwahrneh-
mung und unser Weltverstindnis kategorial gliedern.

Aus den eindeutigen Ideen und den Idealwissenschaften’ leiten sich
die exakten Wissenschaften ab; die Idealwissenschaften und die Begriffe,
mit denen sie operieren sind die Grundbedingung fiir die Moglichkeit exak-

5 | Als Beispiel fiir eine Idealwissenschaft kann die Geometrie erwihnt wer-
den. Die Geometrie ist eine Idealwissenschaft aufgrund der »Unmdglichkeit die
Geometrie empirisch festzustellen« (Dingler 1955: 70). Ebenso finden beispielsweise
die Zahl 1 oder die Zahl 2 keine empirische Entsprechung. Als Idealwissenschaften
bezeichnet Dingler die »ideelle Arithmetik«, »Geometrie«, »Zeit« und »Dynamik«.

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HuGo DINGLER UND JEAN FRANGOIS LYOTARD ALS DISKURSTHEORETIKER | 73

ter Wissenschaft. Als Idealwissenschaften fithrt Dingler, Arithmetik, Geo-
metrie, Zeitlehre und Dynamik an, welche hier jedoch nicht gesondert be-
sprochen werden konnen. Daraus zieht Dingler eine erkenntnistheoretisch
wichtige Konsequenz.

»Wihrend die Natur selbst an sich iiberall flieRend ist, gelingt es den Menschen
durch die I.W. [Idealwissenschaften; R.T.] in ihr Gestalten zu schaffen, welche inner-
halb der besten momentan erreichbaren Genauigkeit (die dabei dauernd wichst) un-
veridnderlich und fest sind. Damit hat die Menschheit die Mdglichkeit gewonnen, in
der flieRenden Natur eine feste Basis zu legen.« (Dingler 1955: 83)

Was als Wirklichkeit gilt oder wie das Wirkliche zu denken sei, hingt folg-
lich von den Methoden und den Begriffen der jeweiligen Wissenschaft ab,
denn die Wirklichkeit ist »Produkt« der Analyse, aber, so Dingler, »alle Ana-
lysen sind abhingig von einem System« (Dingler 1955: 42). Als ein System
wire z.B. die Atomphysik zu denken, aber auch die Neurobiologie, die uns
noch beschiftigen wird, kann als ein System angesehen werden, weil ihm
Praktiken eignen — wie bildgebende Verfahren, Bestimmung des Stimulus
so wie der Konzeption der kognitiven Leistung impliziert —, welche in der
Versuchanordnung zwecks neurobiologischer »Beobachtung« zuvor konzi-
pierter kognitiver Leistungen zur Anwendung kommen, so daf} wir ein Kor-
relationsverhiltnis von Beschreibungsmittel und »Gegenstand« erhalten.®
Dingler spricht an mehreren Stellen auch von »konvergenter Genauigkeit«.
Mit konvergenter Genauigkeit ist eben nichts weiter gemeint als dieses
Verhiltnis von Beschreibungsmittel und »Gegenstand«. Konvergente Ge-
nauigkeit bedeutet das Verhiltnis von Theorie, die der Messung bedarf und
aus der heraus Meflapparate bzw. MeRarrangements, gemif der durch die
Theorie erméglichten Genauigkeit, hergestellt werden. Eine fortschreitende
MeRgenauigkeit impliziert ein hoheres Auflgsungsvermogen des Mef3ver-
fahrens, so dafl wiederum die Theorie dermaflen modifiziert werden kann,
um wiederum genauere MefRapparate herstellen zu kénnen.

Es werden also Handlungsbezogene Mef3vorrichtungen erstellt, die ein
Handlungsziel (Teleologie/Zweck) realisieren sollen. Orientiert ist der
Handlungsraum an der Theorie, welche ihrerseits nicht rein empirisch ist,
so daf die sogenannten empirischen Wissenschaften teilempirisch sind,
weil die Idealwissenschaften auf Ideen basieren, welche sich der Empirie

6 | Da hier keine ausfiihrliche Darstellung neurobiologischer Versuchsanord-
nung hinsichtlich kognitiver Leistungen geleistet werden kann, wird an dieser Stelle
auf Literatur verwiesen, in der Gedichtnisleistungen in Relation zu Stimulusbeschaf-
fenheit (riumlich/zeitlich) und GedichtnisprozefRart funktional kortikalen Bereichen
zugeordnet, ausfiihrlich besprochen wird; vgl. hierzu Fletcher (2001).

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | RENE THUN

nicht entnehmen lassen. Es gibt beispielsweise kein Ding, welches der Zahl
3 entspricht. Um genau dieses konstruktive Verfahren der Wissenschaft
kreist Dinglers Denken. Eine Analyse oder Aussage ist dann immer von me-
thodischen Eigenheiten eines Systems abhingig.

»Uberlegt man die Frage. So wird es klar, da die Zerlegung von Begriffen abhingig
ist von vorausgesetzten Meinungen. Besitzt man keine Kriterien dafiir, welche dieser
Meinungen die >richtige« sei, so sind die mannigfaltigsten Arten von Analysen mog-
lich (wie besonders die Meinungen des Volkes und die Ethnologie bei den Primitiven
zeigen). Nennen wir eine solche Meinung kurzerhand ein >Systems, dann kénnen wir
den fir uns fundamentalen Satz aussprechen: alle Analysen sind abhingig von einem
System, konnen also nichts sein, was im Wesen der Sache selbst ruht.« (Dingler 1955:

42)

Ein System, dies kann hier festgehalten werden, liefert also die Begriffe und
Methoden, kraft derer eine Analyse vorgenommen werden kann. Insofern
ist jede Wissenschaft ein System, aus dem heraus spezifische Analysen an-
gestellt werden. Dies bedeutet jedoch nicht die exklusive Gleichsetzung von
Wissenschaft und System, da ja auch der Mythos ein System ist — wie auch
jede definierte Handlungspraxis. Innerhalb eines Systems kommen be-
stimmte Begriffs- und Handlungsschemata zur Anwendung.

Damit ist implizit schon auf den Geltungsbereich bestimmter wissen-
schaftlicher Aussagen angespielt. Zudem ist aufgrund der immanenten Me-
thodik schon festgelegt, was als wissenschaftliche Aussage im strengen
Sinne iiberhaupt gelten kann. Der Geltungsanspruch der jeweiligen Wis-
senschaften bezieht sich also immer nur auf den Gegenstandsbereich, der
von der Wissenschaft in genuiner Art und Weise vollstindig beschrieben
werden kann. Auf das Verhiltnis von Gegenstandsbereich und Beschrei-
bungsmitteln ist auch Kant in seiner Kritik der Urteilkraft (Kant 1968) ein-
gegangen. Er unterscheidet dort zwischen praktischer und theoretischer
Philosophie (Kant 1968: 171ff.). Dabei hat jede Form der Philosophie ihren
eigenen Gegenstandbereich, wobei diese beiden Formen nicht ineinander
uibersetzbar sind, da beide eigenstindige Prinzipien der Erkenntnis sind.
Beispielsweise wiirde sich aus diesem Verstindnis heraus eine Physikotheo-
logie verbieten, weil die Begriffe, die der Physik zu eigen sind, Immateriel-
les (Gott als hochstes Wesen) nicht erkliren kénnen.” Eine bottum up-
Analyse — zum Zweck eines ontologischen Gottesbeweises — wire nicht

7 | Auf die Gottesbeweise kann hier nicht eingegangen werden. Dennoch soll
darauf hingewiesen werden, daf} ein moralischer Gottesbeweis methodologisch eher
tauglich ist, um die Frage, die sich mit Gott tiberhaupt beschiftigt, herleiten zu kén-
nen.

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HuGo DINGLER UND JEAN FRANGOIS LYOTARD ALS DISKURSTHEORETIKER | 75

moglich, weil das Postulat der Liickenlosigkeit in der Erklirung mit der
Emergenz, die sich einstellen wiirde, wenn man versucht, ein Wesen als
Resultat des Systems physikalischer Eigenschaften aufzufassen, nicht ver-
einbar ist. Die Atomphysik selbst kann immer nur Beschreibungen auf der
Ebene der Atome vornehmen und somit niemals zum Begriff Gott gelan-
gen, weil ihr genuiner, der Methode gemifier Gegenstand nur die Atome
sind. Kurz: die Atomphysik kann nicht aus sich heraus den Begriff »Gott«
herleiten, ohne Vorgriffe zu leisten, die in der Alltagswelt (Alltagssprache)
griinden aber nicht von der Atomphysik selbstindig begriindet werden
kénnen.

Was einer jeden Wissenschaft zukommt, ist eine methodische Kompe-
tenz, die sich auf das jeweilige Gegenstands- und Begriffsfeld bezieht. Was
eine Wissenschaft begriinden kann, indem sie durch das Experiment ihrer
Methode gemifle Wirkungen erzeugt, ist ihr eigenes Begriffsfeld. Macht sie
in ihren Erklirungen Vorgriffe auf Begriffe, die ihr nicht entspringen, so
sind ihre Aussagen, nach Dingler, keine strengen wissenschaftlichen Aus-
sagen.

Die Rekonstruktion der Auseinandersetzung Dinglers
mit der Neurobiologie

Als erstes muf hier eine Ubersetzung geleistet werden, um das Problem,
vor dem die Neurobiologie steht, zu verdeutlichen. Hierbei wire festzuhal-
ten, daR Dingler die Bezeichnung »Neurobiologie« oder »Neurowissen-
schaften« nicht verwendet. Dennoch setzt sich Dingler mit derjenigen Wis-
senschaft auseinander, die sich mit dem ZNS befafit, welche von Dingler
als Psychologie bezeichnet wird. Bereits in Die Grundlagen der Naturphiloso-
phie (Dingler 1967) kommt Dingler auf die explanatorische Kraft der Phy-
siologie als Gebiet der Psychologie zu sprechen, insofern das Seelische, das
Bewuftsein und der Wille — als Bestandteile der Wirklichkeit — von der
Physiologie erklirt werden sollen. Was »erklirt« jedoch die Physiologie, de-
ren Gegenstand auch das Gehirn ist, hinsichtlich des Seelischen? Zur Eror-
terung dieses Problems will ich mich auf zwei Aspekte beschrinken, die
sich mit der begrifflichen Form und dem Vollzug des Habens in der Optik
der Physiologie beschiftigen. Zuerst soll der Punkt des Habens des Schmer-
zes erdrtert werden, um dann, iiberleitend zum nichsten Abschnitt, die be-
griffliche Form der Physiologie beschreiben zu kénnen.

Indem die Physiologie den Schmerz wissenschaftlich definiert, elimi-
niert sie in letzter Konsequenz das Haben des Schmerzes. Damit haben wir
zunichst die Pointe der Dinglerschen Kritik an der, wie er spiter in Die Er-
greifung des Wirklichen zu sagen pflegt, szientistischen Weltsicht herausge-

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | RENE THUN

stellt. Ausgangspunkt ist hierbei Dinglers Auseinandersetzung mit der so-
genannten »ldentititsthese«, mit der die Neurowissenschaftlichen For-
schung operiert. Grob gesprochen bedeutet die Identititsthese die Identitit
von mentalen und physischen Zustinden.® Jedem mentalen Zustand ent-
spricht ein physischer Zustand, wobei zur Bestitigung dieser Identitit
heutzutage auf die bildgebenden Verfahren verwiesen wird. Jeder kognitive
oder perzeptive Vorgang kann mittels bildgebender Verfahren (PET, fMRI)
sichtbar gemacht werden, indem das Gehirn wihrend der Perzeption/Ko-
gnition »beobachtet« wird. Was wihrend dessen auf dem Monitor sichtbar
wird, bezeichnen die Neurowissenschaftler als kortikale Reprisentation.
Wihrend eines bestimmten perzeptiven oder kognitiven Vorgangs kénnen
in bestimmten Hirnregionen Aktivititen beobachtet werden, weil bestimm-
te Neuronen feuern. Diese Technik stand zur Zeit Dinglers nicht zur Ver-
fugung, sondern die Lokalisation kognitiver bzw. perzeptiver Funktionen
wurde mittels kortikaler Lisionen ermittelt. Wurde kortikales Gewebe einer
bestimmten Gehirnregion beschidigt, stellte sich ein Verlust bestimmter
kognitiver Fihigkeiten ein. So wurde aufgrund einer Lision des frontalen
Kortex bei Phineas Gage, verursacht durch einen Unfall, wobei eine Eisen-
stange sich durch das Frontalhirn bohrte, eine starke Personlichkeitsverin-
derung festgestellt. Aufgrund dieser Befunde sprechen Neurowissenschaft-
ler von der Identitit von Hirn und Geist, und zwar so, dafl der »Geist« auf
die Vorginge im Gehirn reduzibel ist.

Im Uberschlag kann anhand der Entwicklung der Methoden in den
Neurowissenschaften eine Bestitigung des Prinzips der »konvergenten Ge-
nauigkeit« beobachtet werden, da die Neurowissenschaften von kortikalen
Arealen ausgehend, deren innere Struktur von Golgi und Cajal freigelegt
worden ist, ihr Auflésungsvermogen bis hinab auf die Ebene der Rezepto-
ren an den Synapsen verfeinert haben. Damit haben die Neurowissenschaf-
ten iibrigens mehr geleistet als sich Dingler noch zu triumen wagte.® Der
Gehirnspiegel ist, entgegen der Behauptung Dinglers, Realitit geworden —
zumindest in einem bestimmten Sinne.

Wenn nun, und so lautet Dinglers Einwand gegen die Identititsthese,
welche den Schmerz rein physiologisch erklirt, Schmerz derart allgemein,
nimlich mit allgemeinen physiologischen Begriffen, definiert wird, so
nimmt man diesem Begriff seine »logische« Pointe. Denn der Schmerz
wird gehabt, er ist von jemand empfundener Schmerz und gehort somit zur
Erlebniswelt einer Person. Hingegen 14f3t die physiologische Definition von

8 | Vgl. hierzu auch Lewis (1989).

9 | Dingler hielt die Moglichkeit eines Apparates, durch welchen Prozesse im
Gehirn sichtbar gemacht werden kénnen, noch fiir ausgeschlossen; vgl. hierzu Ding-
ler (1967: 1581F.).

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HuGo DINGLER UND JEAN FRANGOIS LYOTARD ALS DISKURSTHEORETIKER | 77

Schmerz in der Beschreibung der physiologischen Bedingungen der
Schmerzwahrnehmung etwas Wesentliches aus, indem sie den Schmerz
nivelliert. Bevor dies genauer ausgefithrt wird, vergegenwirtigen wir uns
Dinglers Definition von Schmerz in rein physiologischer Hinsicht.

Eine genaue chemisch-physikalische Untersuchung der betreffenden
Zuleitungsnerven und seines Gehirns miifdte irgendwelche Merkmale erge-
ben, die sonst nicht da sind, die mit dem Schmerz kommen und mit ihm
gehen. Damit wire dann der wissenschaftliche Begriff »Schmerz eines
Mitmenschen« (Dingler 1967: 172) definiert.

Aus dieser Definition wiirde — laut Dingler — die absolute Identitit des
Schmerzempfindens zweier unterschiedlicher Personen folgen. Dies ist fiir
ihn jedoch nicht denkbar bzw. mit dem, seinem Ermessen nach, vollig aus-
reichenden lebensweltlichen Begriff von »Schmerz-Haben« nicht vertrig-
lich. Damit rithrt Dingler an der Identititsthese, weil das Haben eines
Schmerzes nicht immer gleichen Bedingungen unterliegt, was er am Bei-
spiel des Phantomschmerzes nachweisen will. Anstelle des Begriffs »Identi-
titsthese« verwendet Dingler den Begriff »pristabilierte Harmonie«, welche
eine transzendentale Identitit von »Schmerz bei mir und dem betreffenden
physiologischen Charakteristikum bei mir« (Dingler 1967: 175) bedeutet.
Zum Schmerz gehort dann also nicht nur das physiologische Charakteristi-
kum, welches zwar in einem bestimmten Kontext Sinn macht, jedoch nicht
den ganzen Vorgang erklirt, sondern eben auch das erlebnismiflige Haben
des Schmerzes. Das heifdt, daf} die Physiologie das individuelle Haben nicht
erkliren kann und daf} dann — weiter gedacht — von einer »kortikalen Re-
prisentation« nicht auf eine mentale Reprisentation geschlossen werden
kann, weil mentale Reprisentationen gehabt werden.® Dann wiederum
sind die Aussagen der Physiologie bzw. Neurobiologie nicht »vollbegriin-
det«. Zum Schmerzempfinden gehért also immer auch die Perspektive der
ersten Person, welche drittpersonlich nicht beschrieben werden kann.

Die Griinde dafiir liegen in der begrifflichen Form der Physiologie. Un-
ter begriffliche Form will ich hier die Art und Weise der Definitionen ver-
stehen, kraft derer eine Wissenschaft forscht. Dies verdeutlicht Dingler am
Exempel der physiologischen Definition von Bewuftsein. Die begriffliche
Form oder Eigenart der Physiologie besteht darin, daf sie eine »s-Defini-
tion«" von Bewufdtsein hat. »S-Definition« deshalb, weil sie zur Definition
von Bewufltsein allein auf den »theoretischen Urbau«™ zuriickgreift. Al-

10 | Das Haben mentaler Reprisentationen fithrt auch John R. Searle als Ar-
gument fiir die Irreduzibilitit des Bewufltseins an; vgl. hierzu Searle (1992: 111ff).

11 | Diese Definitionen resultieren aus dem System der exakten Wissenschaf-
ten, welche bis auf die Ebene der Atome hinab reicht; vgl. hierzu Dingler (1955: 150).

12 | Mit diesem Begriff ist ein Gesamt der theoretischen Wissenschaften ge-

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | RENE THUN

lerdings muf dies noch relativiert werden, denn allein unter Rekurs auf den
theoretischen Urbau kann gar kein Begriff von Bewuf3tsein entwickelt wer-
den. Um dies zu vergegenwirtigen mufl nimlich die Riickgebundenheit der
Wissenschaft und deren Begriffen an die Praxis des Alltags beriicksichtigt
werden.

Um den Geltungsanspruch einer Sterildefinition niher bestimmen zu
kénnen, werde ich mich von nun an auf die Ergreifung des Wirklichen stit-
zen, in der Dingler das Problem der Physiologie nochmals begrifflich erér-
tert. Hier versucht Dingler in mehreren Anliufen die Unmédglichkeit der
Reduktion des Bewufdtseins und des Willens auf physiologische Charakteri-
stika, insbesondere der Reduktion alles Geistigen auf das Gehirn, zu bewei-
sen. Oder anders formuliert: kann die Physiologie aus sich heraus eine voll-
begriindete Erklirung des Geistigen leisten?

Im ersten Ansatz greift Dingler das Problem des Rationalen auf, wel-
ches mit der konvergenten Genauigkeit korreliert; und zwar so, dafy zwi-
schen der Auflésung einer Struktur in ihre Bestandteile und deren rationale
Beschreibung eine Differenz besteht. Je hoher die Auflosung des kortikalen
Gewebes nimlich wird, desto irrationaler wird die Beschreibungsméglich-
keit, weil die Elemente, die durch die Auflésung beobachtbar werden, nicht
mehr tiberschaubar sind. Jedoch hat Dingler mit diesem ersten Argumenta-
tionsansatz keinen echten Beweis fiir die Selbstindigkeit des Mentalen ge-
geben, sondern hat das Problem des Seelischen und der Freiheit in den In-
determinismus verlegt. Damit ist aber noch keine Eigenstindigkeit und
somit auch Freiheit des Mentalen gewonnen. Es bliebe lediglich das Fazit,
daf} man aufgrund der Uniibersehbarkeit der Mannigfaltigkeit der Deter-
minanten, keine genaue Beschreibung eines Innervierungsprozesses ange-
ben kann.

»Wir kénnen also aussprechen: es ist fiir alle Zeiten unmdoglich, einen konkreten ge-
danklichen Einzelvorgang [auf kortikaler Ebene, R.T.] eines menschlichen ZNS voll
zu rationalisieren. Das aber heiflt: die Einzelvorginge in einem menschlichen ZNS
sind endliche irrational.« (Dingler 1955: 138)

Die Frage nach der Freiheit wire damit aufgrund der Unterbestimmtheit
des Phinomens nicht zu beantworten und somit offen, somit ist das Pro-
blem vertagt. Jedoch ist das Argument Dinglers lediglich ein Einwand be-
ziglich der technischen Realisierung der Beobachtbarkeit von Vorgingen
im Gehirn. Es bleibt also nach einem prinzipielleren Einwand Ausschau zu

meint, aus dem heraus schlieflich sogar der Mensch objektiv und exakt beschrieben
werden kann. »Der theoretische Urbau liefert uns eine Erkenntnistheorie und physio-
logische Wissenschaftstheorie des objektiven Menschen« (Dingler 1967: 95).

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HuGo DINGLER UND JEAN FRANGOIS LYOTARD ALS DISKURSTHEORETIKER | 79

halten. Tatséchlich bringt Dingler einige Seiten spiter einen prinzipielleren
Einwand. Dieser Einwand ist fundamentaler Natur, weil er sich auf die Be-
dingungen der Moglichkeit der Erfassung bestimmter Phinomene im
Rahmen einer begrifflich bestimmt gearteten Sprache (System, Diskursart)
bezieht. Und zwar zielt seine Kritik auf das Verhiltnis der durch die Begrif-
fe konstituierten Gegenstinde. Insofern ist der Einwand, den Dingler hier
juflert kategorial. Kategorial sind die Beschreibungssprachen, mit denen
sich ein System auf Gegenstinde bezieht.

Versucht die Physiologie die Vorginge im Gehirn zu beschreiben und
zu erkliren, so mufl sie sich im Zuge des buttom-up-Verfahrens auf die
kleinstmdgliche Ebene begeben. Dazu benétigt sie dann die sogenannte
Atomsprache, mit der Prozesse auf der kleinstmdglichen Ebene beschrie-
ben werden. Dingler verdeutlicht dies am Exempel der Wahrnehmung. Ein
Stimulus von bestimmter Farbe — Dingler verwendet hierfiir die Rotwahr-
nehmung — bewirkt auf der Netzhaut ein Erregungsmuster, welches iiber
den Sehnerv zum Occipetallappen gelangt. Wie dieser Prozefl der Inner-
vierung genauer zu beschreiben ist, kann fiir den hiesigen Zweck beiseite
gelassen werden. Wichtig ist nur, dal der Stimulus im Gehirn verarbeitet
werden mufd. Ob die Reizverarbeitung durch die Neuronen vektoriell oder
symbolisch vonstatten geht, ist hierbei ebenfalls ohne Belang. Wichtig ist
nur die fortschreitende Auflésung der Reizverarbeitung bis hin auf die mo-
lekulare Ebene.”® Denn es gilt fiir die Neurobiologie, den gesamten und
genauen Mechanismus der Reizverarbeitung zu beschreiben, um zu einer
exakten Erklirung des Phinomens der Rotwahrnehmung zu gelangen. Die
Crux besteht nun in der Eliminierung der Rotwahrnehmung, bei der die
physiologische Analyse zunichst ansetzte. Analog zur obigen Ausfithrung
hinsichtlich des Habens von Schmerz, gelangt die physiologische Beschrei-
bung nicht zur Rotwahrnehmung. Und dies ist der Kategorialitit der Erkla-
rung beschlossen. Wie von einer kortikalen Reprisentation nicht auf eine
mentale Reprisentation geschlossen werden kann, so kann nicht im bot-
tum-up-Verfahren von Vorgingen auf atomarer Ebene auf die Rotwahr-
nehmung geschlossen werden. So folgert Dingler, »daf} eine absolute Ent-
sprechung zwischen A-Sprache und W-Sprache ausgeschlossen ist« (Ding-
ler 1955: 151).

Dingler kommt zu dem Schluf, dafl die Wahrnehmungssprache, in der
wir iiber Rotwahrnehmungen sprechen, nicht in die sogenannte Atom-
sprache iibersetzbar ist. Somit ist die Atomsprache nicht in der Lage, das
Phinomen des Mentalen, wozu die Rotwahrnehmung als Erlebnis gehort,
adiquat zu erfassen, weil sie dafiir keine Begriffe bereitstellt. Diese Diskre-

13 | Eine ausfiihrliche Darstellung dieser Thematik bis in die kleinsten techni-

schen Details ist nachzulesen in Black (1993).

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | RENE THUN

panz zwischen den beiden Sprachen, die Dingler feststellt, ist genau das,
was Lyotard als Widerstreit bezeichnet entfacht. Dieser Widerstreit ist initi-
iert durch die grundsitzliche Inkompatibilitit der unterschiedlichen Spra-
chen, die ich im folgenden als »Diskursarten« bezeichnen méchte.

Kurze Bemerkungen zum Begriff »Diskurs«

Bevor wir in der Vermittlung zwischen Dingler und Lyotard fortschreiten,
miissen einige Bemerkungen zum Begriff »Diskurs« gemacht werden, um
das Anliegen der Vermittlungsarbeit zu verdeutlichen. Wie so viele Begriffe
14t der Begriff Diskurs mehrere Auffassungen zu. So ist der im franzgsi-
schen Sprachraum verwendete Ausdruck »Discours« mit »Abhandlung« zu
tibersetzen. Erinnert sei hier an den Discours de la méthode von Descartes.
Auch die Enzyklopidisten verfafdten Diskurse. Dieser Begriff von Diskurs
ist dem englischen »Treatise« gleichzusetzen. Hier ist also eine Abhand-
lung tiber einen im Vorfeld bestimmten Gegenstand gemeint. Beim Dis-
kurstheoretiker Habermas, der der Vollstindigkeit halber erwihnt werden
soll, bezieht sich der Begriff Diskurs auf ein kommunikatives Verfahren
nach bestimmten dialogischen Regeln. Eine weitere Fassung, auf die ich
mich folgend beschrinken werden, geht von der franzésischen Philosophie
des zwanzigste Jahrhunderts aus, wobei u.a. an Michel Foucault zu denken
wire. Diese Auffassung ist fiir Lyotard und beispielsweise auch Derrida
mafgeblich. Allgemein gesprochen ist demnach ein Diskurs ein eigenstin-
diges Begriffs- und Regelsystem, aus dem heraus ein Gegenstand konstitu-
iert wird. Es kann dabei vorkommen, dafl einige Diskurse sich ndher stehen
und andere schwer oder gar nicht ineinander iibersetzbar sind. Zuriickzu-
fithren ist dies auf die Kategorialitit der unterschiedlichen Diskurse. Prallen
zwei unterschiedliche Diskurse aufeinander, so kann dies — gemif} der Po-
sition Lyotards — zu einem Widerstreit fithren. Es wiirde den hier zur Ver-
fugung stehendem Rahmen sprengen, den Vorgang, anhand dessen Lyo-
tard seinen Begriff vom Widerstreit und damit des Diskurses, niher zur er-
ldutern. Deshalb werde ich einige systematisch wichtige Gedanken pointiert
darstellen.

Unvermittelbarkeit der Diskurse als Widerstreit

Nach dieser kurzen Exposition des Diskursbegriffs, soll dessen Durchfiih-
rung in Lyotards Der Widerstreit niher betrachtet werden, um das Verhiltnis
von Dingler und Lyotard niher bestimmten zu kénnen. In Der Widerstreit
stehen sich zwei kategorial verschiedene Diskursarten — die Lyotard an un-

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HuGo DINGLER UND JEAN FRANGOIS LYOTARD ALS DISKURSTHEORETIKER | 81

terschiedlichen Stellen auch als Diskurse™ bezeichnet gegeniiber. Worin
besteht nun der Widerstreit zwischen zwei unterschiedlichen Diskursarten,
und worauf zielt der Begriff Widerstreit ab? Offensichtlich handelt es sich
hierbei um einen Konflikt beziiglich der »Wahrheit« von Sitzen oder Aus-
sagen.

»Im Unterschied zu einem Rechtsstreit [litige] wire ein Widerstreit [différend] ein
Konfliktfall zwischen (wenigstens) zwei Parteien, der nicht angemessen entschieden
werden kann, da eine auf beide Argumentationen anwendbare Urteilsregel fehlt [...]
Der Titel des Buches legt (mit dem gattungsspezifischen Charakter des bestimmten
Artikels) nahe, dafl eine universale Urteilsregel in bezug auf ungleichartige Diskurs-
arten im allgemeinen fehlt.« (Lyotard 1989: 9)

Eben aufgrund der Nichtentscheidbarkeit der »Wahrheit« von Aussagen un-
terschiedlicher Diskursarten kann der Widerstreit, in Form des Gegenein-
anderstehens unterschiedlicher Aussagen kommen. Insbesondere liegt dies
in den Validierungsstandards der jeweiligen Diskursarten begriindet. So
gibt es fiir ideelle Sitze »kein entsprechendes Verfahren, um ihre Realitit
im kognitiven Sinne zu beweisen oder zu formulieren. Darum fiihren sie
zum Widerstreit« (Lyotard 1989: 56). Eine Diskursart ist eine (sprachliche)
Form der Verkettung von Sitzen und der inneren Teleologie, d.h. heifit der
inneren Zweckmifligkeit. Um eine kurze Zwischenbemerkung zu machen,
liegt der Vorzug Dinglers hier in der Analyse der Methode von Handlungs-
schemata bezogen einer bestimmten Wissenschaft oder, wie ich es hier be-
zeichnen mochte, einer Diskursart. Eben dieses pragmatische Moment des
Forschens, aufgrund dessen neue Satzverkettungen getitigt werden, hat
Lyotard meines Erachtens nach versdumt, zu analysieren.

Eine Diskursart ist als Modus der Verkettung von Sitzen eben eine
Form der Konstituierung und des ErschlieRens von »Wirklichkeit«. Sie ist
die Art und Weise sich zu bestimmten Phinomenen, welche ihrerseits der
Eigenart der Diskursart entspringen, zu verhalten. Im Sinne Lyotards stel-
len sie die Art und Weise (also Form) des sprachlichen Umgangs mit dem
Referenten, iiber den sie etwas aussagt, dar. Und iiber den Referenten ent-
facht sich der Widerstreit. Die Verkettung der Sitze iiber den Referenten
verlduft also gemif der jeweiligen Diskursart. Dabei kann man dem Sinn
nach Diskursart auch mit Methode im weitesten Sinne {ibersetzen, wozu
die Vermittlung {iber den Formbegriff dienen sollte.

Es lohnt jedoch, das Problem Lyotards noch ein Stiick weiter zu verfol-
gen, weil somit auch das methodische Anliegen Lyotards besser herausge-

14 | Er spricht zum Beispiel vom ethischen Diskurs und vom pidagogischen
Diskurs; vgl. hierzu Lyotard (1989: 217).

- am 14.02.2026, 14:22:50.



https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | RENE THUN

stellt werden kann. Zur Verdeutlichung der inneren Form von Diskursarten
sei folgendes Zitat angefiihrt:

»Ein Satz »geschieht«. Wie 14t er sich weiter verketten? Mit ihrer Regel liefert eine
Diskursart einen Komplex mdoglicher Sitze, und jeder von ihnen gehort einem Satz-
Regelsystem an. Eine andere Diskursart aber liefert einen Komplex anderer magli-
cher Sitze. Aufgrund ihrer Ungleichartigkeit besteht ein Widerstreit zwischen diesen
komplexen ( oder zwischen den Diskursarten, von denen sie ins Spiel gebracht wer-
den).« (Lyotard 1989: 11)

Zu verhandeln wire hier insbesondere die Menge mdéglicher Sitze, die eine
Diskursart liefern kann. Wenn also von méglichen Sitzen die Rede ist, so
muf dann auch gefragt werden, ob es fiir eine bestimmte Diskursart auch
unmogliche Sitze gibt. Und zwar so, dafl sie prinzipiell nicht in der Lage
ist, aufgrund ihrer immanenten Regeln, den Referenten wirklich ausbuch-
stabieren zu kénnen. Der Referent ist der »Gegenstand« einer Aussage bzw.
eines Satzes. »Auf vereinfachende Weise miifdte man sagen, daf ein Satz
darstellt, worum es geht [...]: seinen Referenten; ebenso das, was der Fall
meint: den Sinn ...« (Lyotard 1989: 34). Dabei ist der Referent zunichst rein
sprachlich als »Eigenname«” gegeben. Und {iber den Referenten, der in
den jeweiligen Satzverkettungen vorkommt, treffen sich die unterschiedli-
chen Diskursarten (Regelsysteme).

Wir hatten dies schon anhand der Ausfithrungen Dinglers zur Proble-
matik der Rotwahrnehmung im Modus der Atomsprache einerseits und der
Wahrnehmungssprache andererseits betrachten kénnen. Wir kénnen dem-
gemifl Dinglers Sprachtypen als Diskursarten verstehen. Zwar beziehen
sich auf rein sprachlicher Ebene beide Diskursarten auf anscheinend den-
selben Referenten. Hinsichtlich der Sache ist es jedoch zu bezweifeln, ob
beide Diskursarten denselben Bezug haben. Denn die beiden Diskursarten
stellen Sitze unterschiedlicher Kategorialitit auf. Lyotard fithrt als kategorial
verschiedene Sitze kognitive Sitze und ideelle Sitze an (vgl. Lyotard 1989:
56). Da nun Dingler das Beispiel der Rotwahrnehmung als Paradigma des
Seelischen anfiihrte, kann hier ein Widerstreit zwischen der Atomsprache,
die das Universum kognitiver Sitze reprisentiert, und der Wahrnehmungs-
sprache, welche, dem Text Dinglers zufolge, das Universum ideeller Sitze
reprisentiert, nachgewiesen werden. Die Rotwahrnehmung eines Mitmen-
schen kann niemals direktes Objekt der Erfahrung eines Dritten sein und
deshalb kann man auch nicht deiktisch auf seine Rotwahrnehmung weisen,
dann ist die Rede von der Rotwahrnehmung des Mitmenschen kein kogni-

15 | Lyotard verwendet die Begriffe »Name« und »Eigenname« gleichbedeu-
tend. Vgl hierzu Lyotard (1989: 64-69).

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HuGo DINGLER UND JEAN FRANGOIS LYOTARD ALS DISKURSTHEORETIKER | &3

tiver Begriff. Deshalb ist die Rotwahrnehmung eines Mitmenschen in der
Rede der ideellen Sitze zu verorten.

Schlu3bemerkung

Um auf das eingangs erwihnte Problem des Konflikts zwischen Philoso-
phie und Neurobiologie zuriickzukommen, seien hier einige Bemerkungen
gestattet. Zunichst konnen wir sagen, dafl die Situation in der sich Philoso-
phie und Neurobiologie hinsichtlich des Referenten »Freiheit« aktuell be-
finden, ein Widerstreit ist. Gleiches gilt auch fuir das Verhiltnis von Atom-
sprache und Wahrnehmungssprache im Sinne Dinglers, denn er kommt zu
dem Schluf, »daf} eine absolute Entsprechung zwischen der A-Sprache und
der W-Sprache ausgeschlossen ist« (Dingler 1955: 151). Gleiches meint ja
Lyotards Rede von der Inkompatibilitit der Diskursarten. Dies wiirde die
Nichteignung der A-Sprache, oder auch das Universum kognitiver Sitze,
wie Lyotard sagen wiirde, zur Erfassung ideeller Ideen oder Phinomene der
W-Sprache bedeuten. Worauf es hierbei ankommt, ist die Form des Be-
griffs, dem sich eine Diskursart nihert. Und schon hier kann man das
»Prinzip der logischen Ordnung« (Dingler 1955: 9) zur Anwendung brin-
gen. Der Referent »Freiheit« ist ein intelligibler Begriff und daher der em-
pirischen Beobachtung prinzipiell nicht zuginglich.

Dann kénnen wir sagen, dafl die Neurobiologie mit ihrer Verkettung
kognitiver Sitze kategorial und somit a priori Ideelles bzw. Intelligibles
nicht erfassen kann. Nimmt sie dennoch die Rede von Intelligiblem auf, so
verstoRt sie gegen ihre innere Methodik als strenge Wissenschaft und be-
ginnt, nach Dingler, ein »metaphysisches Wunder« (Dingler 1955: 9) zu
vollbringen.

Ist dann also die methodische Philosophie ein mdégliches allgemeines
Urteilsverfahren im Widerstreit? Ich wiirde dies mit ja beantworten, weil
eine Diskursart ihre innere Zweckmifigkeit hat. Also ist sie immer nur in
bestimmter Hinsicht fihig, verliflliche Aussagen zu machen. Ferner zeigt
sich ein methodisches Problem ggf. an der Sache. Wenn kultiirliche Prakti-
ken und kulturelle Leistungen als Leistungen des »Geistes« angesehen
werden konnen, so kann man sich diesen Phinomenen »verstehend« an-
nihren. Eine naturalistische Sicht auf kulturelle Phinomene eliminiert
eben diese Phianomene als geistige, in denen immer Verstehen eine Rolle
spielt. Demzufolge beschreibt die Neurobiologie lediglich Korrelate »geisti-
ger« Phinomene, aber nicht diese selbst, sofern sie sich in Gebilden mani-
festieren.

Mit dem Prinzip der logischen bzw. methodischen Ordnung wire zu-
mindest ein Instrument zur Durchleuchtung des Widerstreits gegeben.

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | RENE THUN

Auch wenn dies nicht als ein allgemeines Instrument zur Urteilsfindung
dienen kann, so liegt doch die Stirke der methodischen Philosophie darin,
schon die Fragestellung einer Diskursart in ihren prinzipiellen Moglichkei-
ten kritisch zu hinterfragen. Beziiglich der Inkommensurabilitit der unter-
schiedlichen Diskursarten (Atomsprache/Wahrnehmungssprache) stimmen
Dingler und Lyotard wohl iiberein. Jedoch scheint Dingler den Widerstreit,
(der als Situation erstmal besteht), nicht hinzunehmen, sondern mit dem
Prinzip der logischen Ordnung die jeweilige Diskursart hinsichtlich der
Tauglichkeit zur Explanation eines Referenten selbst zu {iberpriifen. Mag
der Widerstreit in der wissenschaftlichen Praxis nicht beseitigt sein, so
kann er mit Hilfe einer methodischen Philosophie aufgeklirt werden.

Literatur

Black, L. B. (1993): Symbole, Synapsen und Systeme, Heidelberg, Berlin, Ox-
ford.

Dingler, H. (1967): Die Grundlagen der Naturphilosophie, Darmstadt.

Dingler, H. (1955): Die Ergreifung des Wirklichen, Miinchen.

Fletcher, P. C. (2001): »Frontal lobes and human memory«, in: Brain 124
(2001), S. 849-881.

Hartmann, D./Janich, P. (Hrsg.) (1996): Methodischer Kulturalismus, Frank-
furt am Main.

Janich, P. (2001): Logisch-pragmatische Propddeutik, Weilerswist.

Kant, I. (1968): Kritik der Urteilskraft, Berlin.

Lewis, D. (1989): Die Identitit von Korper und Geist, Frankfurt am Main.

Lyotard, J. F. (1989): Der Widerstreit, Miinchen ['1987].

Riceeur, P. (1989): Die Fehlbarkeit des Menschen, Freiburg ['1971].

Roth, G. (2001): Fiihlen, Denken, Handeln, Frankfurt am Main.

Searle, J. R. (1992): The rediscovery of the mind, Cambridge (Mass.).

- am 14.02.2026, 14:22:50.


https://doi.org/10.14361/9783839404751-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

