
AUFSATZ

Dieter Thomä

Der Präsident als puer robustus

Donald Trump, Thomas Hobbes und die Krise der Demokratie

Der Präsident als Destillat des Volkes

Im Jahre 1916 erklärte William Howard Taft, die Bürger der USA sähen in ihrem
Präsidenten »the personal embodiment and representation of their dignity and
majesty«. Taft wusste, wovon er sprach, denn er hatte Amtserfahrung. Genau 40
Jahre danach hat der Historiker Clinton Rossiter aus Tafts Bemerkung eine wir-
kungsmächtige Formel geschmiedet und erklärt, der Präsident sei ein Destillat des
amerikanischen Volkes in einer Person: »a one-man distillation«.1 Taft und Rossiter
bezeugen, dass die Präsidialdemokratie in den USA seit jeher zu einer Personalisie-
rung der Politik tendiert. Allerdings besteht ein Unterschied zwischen Tafts mora-
lischer Emphase und Rossiters nüchterner, naturwissenschaftlicher Wortwahl. Ros-
siter hält es zwar weiterhin für möglich, dass dieses Destillat der von Taft
beschworenen »dignity and majesty« Genüge tut, aber er lässt offen, aus welchen
Zutaten es sich zusammensetzt. Im Präsidenten kann also der Glanz, aber auch das
Elend des amerikanischen Volkes in Erscheinung treten. Zu Rossiters nüchterner
Beschreibung passt der Befund, dass die Erwartungen, die das amerikanische Volk
auf seine Präsidenten gerichtet hat, jedenfalls in der jüngeren Geschichte zwischen
zwei Polen geschwankt haben. Mal suchte man – kurz gesagt – ein Ebenbild, mal
ein Idealbild.

Auf der einen Seite sind immer wieder Präsidenten ins Amt gelangt, in denen man
sich wiedererkennt, die sich also dadurch auszeichnen, dass sie so sind »wie du und
ich«. Dahinter steckt das Misstrauen der Wähler gegen einen Präsidenten, der sich
als idealische Gestalt über sein Volk erhebt. Entsprechend wird intellektuellen Über-
fliegern gerne volksferner Dünkel nachgesagt. Als Beispiel für einen Präsidenten, der
»wie du und ich« ist und der von den Amerikanern gerade deshalb favorisiert wurde,
taugt George W. Bush. Er hat auf den Versuch verzichtet, klüger zu wirken als seine
Landsleute. Seine legendären bushisms – darunter der Satz »Don’t misunderestimate
me« – legen davon Zeugnis ab.

Auf der anderen Seite kommt beim amerikanischen Volk immer wieder das
Bedürfnis hoch, in seinem Präsidenten nicht nur ein Ebenbild, sondern ein Idealbild
zu finden. Ein solcher Präsident steht nicht für das Ich, das man selber ist, und dessen
sattsam bekannte Schwächen, sondern für ein besseres, höheres Ich, das man viel-
leicht sein will, aber nicht sein kann. Als Beispiel für einen Präsidenten, der diese
Anforderung erfüllte, bietet sich John F. Kennedy an. Ihm haben seine Landsleute

1.

 
1 Taft 2009, S. 150; Rossiter 1956, S. 18.

Leviathan, 45. Jg., 2/2017, S. 154 – 179, DOI: 10.5771/0340-0425-2017-2-154

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


nicht übel genommen, dass er anders war als sie, sie suchten in ihm gerade kein
Ebenbild, sondern ein Vorbild, dem sie nacheifern konnten.

Heute, gut 100 Jahre nach Taft und 60 Jahre nach Rossiter, ist man mit Donald
Trump als neuestem Destillat des amerikanischen Volkes konfrontiert. Es wird sich
– vorab gesagt – zeigen, dass bei Trump die zwei Pole, zwischen denen die Projek-
tionen der amerikanischen Wähler schwanken – also das Eben- oder das Idealbild
–, auf irritierende Weise überblendet werden. Sein Erfolg lässt sich teilweise darauf
zurückführen, dass er beide Erwartungen zugleich bedient. So oder so aber ist die
Personalisierung der amerikanischen Politik, die schon von Taft und Rossiter kon-
statiert worden ist, mit Trump zu einem neuen Höhepunkt gelangt. Diese Persona-
lisierung hat als genuines Thema der Politischen Theorie zu gelten – und sie kann,
anders als Trumps exekutive Praxis, schon zum jetzigen Zeitpunkt analysiert und
beurteilt werden.

In den zahllosen Psychogrammen und Porträts zu Trump finden regelmäßig sein
Narzissmus und sein Unternehmertum Erwähnung. Bezogen auf das politische Feld
ist die Rolle, die ihm zugeschrieben und von ihm selbst offensiv gesucht wird, die-
jenige des Außenseiters. Wie Trump in den Kreisen der alteingesessenen Elite Man-
hattans trotz seines Reichtums eine Randfigur geblieben ist, so begann er auch sei-
nen Weg ins Weiße Haus als Außenseiter. Trump hat diese Rolle nicht nur
angenommen, sondern sie auch übertrieben. So stellt er sich ungeachtet seiner statt-
lichen Geschäftstätigkeit als Gegner eines politisch-ökonomischen Komplexes dar,
in dem er all seine Widersacher verortet. Zu diesem Komplex gehören gemäß seiner
Rede am 19. Februar 2016 in Myrtle Beach, South Carolina, sowohl der Republi-
kaner Ted Cruz als auch die Demokratin Hillary Clinton: »I know the guys at
Goldman Sachs. They have total, total control over him [Ted Cruz]. Just like they
have total control over Hillary Clinton.« In dieselbe Kerbe schlägt ein Wahlkampf-
Spot vom 7. November 2016: Er zeigt den Goldman Sachs-CEO Lloyd Blankfein
und bringt dazu Trumps Statement: »A global power structure […] is responsible
for the economic decisions that have robbed our working class.«

Die von Trump artikulierte Feindschaft gegenüber jenem politisch-ökonomischen
Komplex ist bekanntlich inszeniert. Nach seinem Wahlsieg hat er bereits vier mit
Goldman Sachs liierte Personen in einflussreiche Positionen berufen. Gleichwohl
muss man jene Feindschaft als Teil des Selbstbilds zur Kenntnis nehmen, mit dem
er Wirkung erzielt hat. Auf diese Wirkung kommt es in der Politik bekanntlich an.
Selbst wenn also an der von ihm gespielten Außenseiterrolle Abstriche vorzunehmen
sind, gilt es, sie ernst zu nehmen.

Noch vor dem Wahlsieg hat ein Kommentator eine Frage gestellt, die in diesem
Zusammenhang als Leitfrage taugt: »Is Trump a bumbling incompetent or a canny
disrupter?«2 Hingewiesen wird hier auf zwei Aspekte, die für Außenseitertum in der
Tat konstitutiv sind. Wer am Rand steht, dem sind die Praktiken und Routinen
unvertraut und unbekannt, die diejenigen, die dazugehören, eingeübt haben. Des-
halb erscheint der Außenseiter als »incompetent«. Wer am Rand steht, ist aber
zugleich imstande, die Regeln zu brechen, die denen, die mitmachen und mitspielen,
 
2 Colvin 2016.

Der Präsident als puer robustus 155

Leviathan, 45. Jg., 2/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


gewissermaßen in Fleisch und Blut übergegangen sind. Deshalb wirkt der Außen-
seiter als »disrupter«. Inwieweit diese beiden Aspekte Trumps Präsidentschaft ins-
gesamt kennzeichnen werden, ist unklar, aber jedenfalls haben sie ihm zum Wahl-
sieg verholfen und auch die erste Zeit seiner Präsidentschaft geprägt. Geht man nach
Rossiters Empfehlung von dieser »one-man distillation« auf das Volk zurück, aus
dem sie hervorgeht, so entdeckt man auch in dessen Beziehung zu den demokrati-
schen Institutionen einen big disconnect und stößt auf eine weit verbreitete, teils
großspurige, teils kleingeistige Mischung aus Enttäuschung und Wut über die poli-
tische Sphäre. Wie steht es nun aber um die Zutaten der Disruption und der Inkom-
petenz beim Außenseiter Donald Trump selbst?

Zur Disruption passt, dass Trump selbst, seine Mitarbeiter sowie auch viele kri-
tische Kommentatoren das gesamte Vokabular von Protest, Aufstand, Revolte, ja
sogar Revolution zum Einsatz bringen. Der krasseste Beleg dafür ist ein Ausspruch
von Trumps Chefberater Steve Bannon: »Lenin wanted to destroy the state, and
that’s my goal too. I want to bring everything crashing down, and destroy all of
today’s establishment«.3 Freilich schafft der Gebrauch des Begriffs Disruption eine
gewisse Verwirrung, denn dieses Konzept ist in seiner Entstehung gebunden an eine
wirtschaftliche Entwicklung, die Trump erklärtermaßen bekämpft: nämlich die
radikal globalisierte Ökonomie des Silicon Valley, die »das Aufbrechen bestehender
Strukturen«4 betreibt. Insofern steht Trump nun für eine zweite Art von Disruption,
die sich gegen jene erste richtet.

Mit Blick auf die ihm vorgehaltene, nicht gerade schmeichelhafte Inkompetenz
setzt Trump zwei Strategien ein. Zum einen legt er seine mangelnde Amtserfahrung
als Vorteil der Unvoreingenommenheit aus. In einem Interview auf Fox News am
17. Mai 2016 gesteht er mit Bezug auf umstrittene Äußerungen in vorausgegange-
nen TV-Debatten: »I mean, my whole life is a debate, but I have never actually
debated before.« Zum anderen meint er, es sei höchste Zeit, den Staat wie ein
Unternehmen zu führen, er könne also die Unerfahrenheit in der Regierungsarbeit
mit seiner Kompetenz als Unternehmer kompensieren. Beim Vollzug des geplanten
Systembruchs fällt Trump die Inkompetenz allerdings wieder vor die Füße. So ergibt
sich aus Insider-Berichten über die ersten, ziemlich chaotischen Wochen seiner Prä-
sidentschaft der Befund, Trump agiere wie ein ahnungsloses Kind (»feckless«, »clue-
less child«).5 Viele Auftritte im Wahlkampf wie auch während der ersten Phase der
Präsidentschaft passen in dieses Muster – zumal dann, wenn man kindliche Gedan-
kenlosigkeit mit pubertärer Rücksichtslosigkeit zusammenbringt. Man denke an
Trumps von ihm als »locker room talk« verharmloste Sprüche über Frauen, an seine
Lust an beleidigenden Rundumschlägen oder an das arg kindisch wirkende All-
machtsgefühl, das er beim Unterschreiben seiner »executive orders« zur Schau stellt.
Eine in diesem Zusammenhang interessante Episode stammt aus dem frühen Wahl-
kampf, als Trump die Moderatorin Megyn Kelly als »Bimbo« bezeichnet hat. Ein
Kommentator hat darauf hingewiesen, dass das Wort »Bimbo« zwar heute im Eng-
 
3 Radosh 2016.
4 Lindner 2016.
5 Cillizza 2017.

156 Dieter Thomä

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


lischen das Klischee vom blonden Dummchen bediene, aber eigentlich auf das ita-
lienische Wort für »Kind« zurückgehe und in die englische Sprache des frühen 20.
Jahrhundert als Bezeichnung für einen »unintelligent or brutish male« eingewandert
sei. Daraus leitet sich der Vorschlag ab, dieses Wort auf Trump selbst zurückzu-
wenden: Er selbst erscheint als Bimbo in diesem Sinne.6

Da Trump sowohl als »Disrupter« wie auch als unbeholfenes oder ungezogenes
Kind beschrieben wird, drängt es sich in geradezu unwiderstehlicher Weise auf, ihn
in einen ideengeschichtlichen und systematischen Zusammenhang zu stellen, in dem
genau diese zwei Merkmale als Attribute des Außenseiters auftreten. Dieser Zusam-
menhang führt zurück auf eine Figur, die heute vergessen ist, aber über drei Jahr-
hunderte hinweg die einflussreichsten politischen Denker ihrer Zeit beschäftigt hat:
Gemeint ist der puer robustus, der kräftige Knabe oder starke Kerl. Er wird von
Thomas Hobbes als ultimativer Störenfried der politischen Ordnung eingeführt und
danach von Jean-Jacques Rousseau, Denis Diderot, Alexis de Tocqueville, Karl
Marx, Sigmund Freud, Leo Strauss und vielen anderen neu verhandelt und umge-
deutet.7 Es ist zu fragen, wie Donald Trump sich in die Galerie der Störenfriede, die
sich mit diesen Beiträgen bestücken lässt, einfügt und wie er im Lichte der Theorie
des Störenfrieds, die sich anhand dieser Geschichte entwickeln lässt, zu beurteilen
ist.

Nun ist der puer robustus zwar eine Figur, die in der Geschichte der politischen
Theorie an Prominenz und Prägnanz kaum zu übertreffen ist, gleichwohl ist er bei
den aktuellen Vertretern dieser Disziplin peinlicherweise in Vergessenheit geraten.
Deshalb muss im folgenden Abschnitt (2) eine kleine Lektion zur Geschichte und
Theorie dieses »großen Unbekannten« eingeschoben werden. Dann gilt es Donald
Trump in diesen Zusammenhang einzubeziehen und einzuordnen (3). Wie Trumps
Agieren im Rahmen einer Theorie der repräsentativen Demokratie zu bestimmen
und zu beurteilen ist, soll abschließend gezeigt werden (4).

Eine kleine Typologie des puer robustus

Eigentlich ist der Störenfried – ähnlich wie der Spielverderber – eine negative Figur:
Den Frieden zu stören – das scheint sogar schlimmer zu sein, als das Spiel zu ver-
derben. Aber es gibt auch den falschen oder faulen Frieden, und ihn zu stören ist
keine Schande. So kommt es, dass der Störenfried nicht als rein negative, sondern
als ambivalente Figur gelten darf. Am Störenfried entzündet sich ein Streit, der nicht
irgendein, sondern das Problem der politischen Philosophie betrifft: die Frage, wie
sich eine politische Ordnung etabliert und legitimiert, wie sie kritisiert, transformiert
oder attackiert wird, wie Menschen von dieser Ordnung einbezogen oder ausge-
schlossen werden, wie sie sich anpassen oder wie sie ausscheren. Zum Thema der
Ordnung gehört notwendigerweise das der Störung, also die Auftritte von Außen-

2.

 
6 Richter 2015; Richter 2016.
7 Vgl. Thomä 2016. Im zweiten Abschnitt dieses Aufsatzes werden einige Passagen aus die-

sem Buch ohne Einzelnachweise verwendet.

Der Präsident als puer robustus 157

Leviathan, 45. Jg., 2/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


seitern, Randfiguren, Quertreibern. Deren verschiedene Rollen lassen sich anhand
einer Figur fassen, die als ultimativer Störenfried taugt: des bereits erwähnten puer
robustus.

Eingeführt wird diese Figur von Thomas Hobbes in einem Vorwort, das er 1647
der zweiten Auflage seiner Schrift De cive (Vom Bürger) voranstellt. Darin heißt es
lakonisch, der »vir malus« sei fast dasselbe wie ein »puer robustus, vel vir animo
puerili«. Die zu Hobbes’ Lebzeiten angefertigte englische Version lautet: »A wicked
man is almost the same thing with a childe growne strong and sturdy, or a man of
a childish disposition.« Oder auf Deutsch: »Ein böser Mann [gleicht] so ziemlich
einem kräftigen Knaben oder einem Manne mit kindischem Sinn«.8 Hobbes schlägt
sich Mitte des 17. Jahrhunderts mit einem puer robustus herum, der nur auf die
eigene Stärke setzt und sich der Einsicht verweigert, dass man sich in eine vertrag-
liche Ordnung zu fügen habe. Ein solcher Typus gilt Hobbes als Inbegriff des Bösen,
als ultimative Bedrohung des Staates. Wohlgemerkt: Mit dem puer robustus zielt er
nicht auf pubertäre Kraftmeierei, sondern auf junge oder auch alte Erwachsene, die
rücksichtslos agieren und keine Regel respektieren, sondern höchstens ad hoc befol-
gen.

Im Leviathan breitet Hobbes ein Panorama von Quertreibern aus, die dem Staat
gefährlich werden. Er versucht die Rebellen,9 mit denen er sich konfrontiert sieht,
an den Rand zu schieben, indem er an ihnen diverse – freilich metaphorisch gemeinte
– Krankheitsbilder entdeckt, unter anderem die »Epilepsie« oder die »Tollwut«. Die
Epilepsie steht demnach für »eine Art von Besessenheit von Geistern«, von deren
falschen Versprechungen die Menschen hin- und hergerissen werden. Dadurch wird
die Treue der Bürger zur einzig legitimen Autorität des Staates beeinträchtigt. Die
Tollwut tritt auf, wenn Menschen, angestachelt von Heldengeschichten, ihren wil-
den Tatendurst stillen wollen und den Staat »verabscheuen«, der sie daran hin-
dert.10 Dass Menschen die nötige Regeltreue vermissen lassen, führt Hobbes über-
dies auch auf ökonomische Umstände zurück. Sowohl diejenigen, die blanke Not
leiden, wie auch diejenigen, die sich mit ihrem Reichtum brüsten, »werden vom
gründlichen Nachdenken […] abgelenkt« und sind »geneigt, […] Wirren und Auf-
ruhr anzuzetteln«.11 Im Leviathan verortet Hobbes die Hauptgefahr bei den Rei-
chen, die sich zutrauen, ihre Machtposition gegen den Staat oder neben dem Staat
auszubauen. Das Bedrohungspotenzial der Armen hält er hier – anders als in seinem
Spätwerk Behemoth – noch für vergleichsweise gering.12 Für beide Gruppen gibt es
historische Vorbilder: Für die Gruppe der Reichen steht das zunehmend einfluss-
reiche und aufrührerische Bürgertum, also die Levellers und Diggers, mit denen sich
Hobbes immer wieder anlegt. Für die Armen stehen die – von Hobbes auch aus-

 
8 Hobbes 1994, S. 69; Hobbes 1983 a, S. 81; Hobbes 1983 b, S. 33.
9 Gegen »Rebellion« vgl. Hobbes 1984, S. 113, 242, 249.

10 Ebd., S. 250 f.
11 Ebd., S. 76, 261.
12 Ebd., S. 227, 257; Hobbes 1991, S. 127.

158 Dieter Thomä

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


drücklich genannten – »masterless men«.13 Hier handelt es sich um die in der frühen
Neuzeit massenhaft auftretenden Herrenlosen, Bettler und Herumtreiber (»sturdy
beggars«, »sturdy vagabonds« etc.),14 die – wie ein Zeitgenosse klagt – nicht zum
»commonwealth« gehören und von denen »niemand weiß, nach welchem Gesetz
sie leben«.15

Hobbes hält der Welt, die er in Bewegung und Unordnung versetzt sieht, nicht
einfach den Staat entgegen, sondern versucht in dieser Bewegung einen Punkt zu
identifizieren, an dem sich ein Zugang zur Ordnung eröffnet. Dieser Punkt ist in
seinem vertragstheoretischen Rahmen die Situation, in der das Individuum vor die
Entscheidung zwischen Regeltreue und Regelbruch gestellt ist. Der puer robustus
ist ein Mensch, der falsch entscheidet, bei dem der Übergang »von Natur zur Gesell-
schaft«, die Verwandlung vom »wilde[n]Tier« in den »Menschen« scheitert.16 Er
sperrt sich dagegen, sich der Staatsmacht zu unterwerfen. Zu dieser Fehlentwicklung
kommt es nach Hobbes, wenn zwei Bedingungen erfüllt sind, die eben in der Formel
vom puer robustus zum Ausdruck kommen. Zum Ersten muss ein solcher Mensch
so mächtig oder stark (robustus) sein, dass er meint, seine Begierden auf Kosten und
zum Schaden anderer durchsetzen zu können. Zum Zweiten – und vor allem – muss
dieser Mensch einen »Mangel an Vernunft« aufweisen, also eben nur über einen
»kindischen Sinn« (siehe oben) verfügen.17 Der puer robustus, der auch als »Wahn-
sinniger« oder »Narr« auftritt,18 überschätzt seine Macht und neigt dazu, bei jeder
ihm günstig erscheinenden Gelegenheit die Gesetze zu missachten. Er rechnet sein
rationales Kalkül nicht sauber durch und begeht um irgendeines Lustgewinns willen
eine Untat, durch die jedoch die Grundlagen für allen Genuss und Gewinn unter-
graben werden. Der puer robustus bleibt dick- und hohlköpfig und meint, sich mit
schierer Stärke durchsetzen zu können.

Hobbes weist die zu Beginn dieses Abschnitts erwähnte Ambivalenz des Stören-
frieds zurück. Er sieht in ihm nur eine negative Figur, einen bad boy oder Unhold,
der auf die politische Ordnung pfeift und rücksichtslos agiert. Wohlgemerkt: Es ist
nicht die Verfolgung des Eigeninteresses selbst, die dem puer robustus zur Last gelegt
wird, sondern die Tatsache, dass es bei ihm außer Rand und Band gerät und unbe-
dacht verfolgt wird. Hobbes selbst will sich auf das Eigeninteresse der Individuen
stützen, wenn er ihnen um der Selbsterhaltung willen die Unterwerfung unter den
friedenssichernden Souverän empfiehlt. Das heißt zugleich: Weil Hobbes das Eigen-
interesse als anthropologische Vorgabe setzt, kann er sich überhaupt nur Stören-
friede vorstellen, die auf dem Ego-Trip sind. Sein puer robustus kann nur ein ego-
zentrischer Störenfried sein.

 
13 Hobbes 1984, S. 144, 166.
14 Beier 1985, S. 159 f.
15 Vives 1917, S. 8.
16 Hobbes 1994, S. 75, 160.
17 Ebd., S. 69.
18 Hobbes 1984, S. 58, 111.

Der Präsident als puer robustus 159

Leviathan, 45. Jg., 2/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Hobbes will den puer robustus als Fehlerbeispiel entlarven und ihn sogleich wieder
von der Bühne der Geschichte hinunterstoßen, auf der er ihm einen Auftritt gewährt
hat. Dies ist ihm nicht gelungen. Dem Typus des egozentrischen Störenfrieds, der
meint, seinen Nutzen ohne oder gegen die staatliche Ordnung maximieren zu kön-
nen, entsprechen zahllose Kriegsgewinnler und Trittbrettfahrer – sowie auch viele
Protagonisten der Finanzkrise von 2007, die Menschen um ihre Existenz und Staa-
ten an den Rand des Abgrunds gebracht haben. Diese Aktionen waren zu einem
erschütternd großen Teil legal, wurden also dadurch ermöglicht, dass sich staatliche
Institutionen zuvor selbst geschwächt hatten und als Förderinstanzen für deregu-
lierte Marktprozesse aufgetreten waren. Die fortdauernde Präsenz des egozentri-
schen Störenfrieds nährt Zweifel daran, dass Hobbes’ Propagierung einer bestimm-
ten Art von »Vernunft« (heute würde man sagen: rational choice) ausreicht, um die
individualistische Nutzenmaximierung in verträgliche Bahnen zu lenken. Etwas
anderes aber ist viel wichtiger: Seine Formel vom puer robustus hat nämlich auch
als Einladung gewirkt, dem Störenfried gewissermaßen genauer auf die Finger zu
schauen und der Frage nachzugehen, inwieweit seine Ambitionen über die Verfol-
gung des Eigeninteresses hinausgehen. So ist das intellektuelle Feuerwerk, das
Hobbes um den puer robustus herum entzündet hat, in den folgenden Jahrhunderten
nicht erloschen – im Gegenteil.

Man kann sich auch einen Störenfried vorstellen, dessen Abneigung gegen Regeln
gar nichts mit blindem Eigeninteresse zu tun hat. Denkbar ist, dass ihm dieses
Eigeninteresse aus einem einfachen Grund nicht zugänglich ist: Ihm ist es verwehrt,
ganz auf sich fixiert zu sein, weil er überhaupt nicht weiß, was er will und wer er
ist. Ihm passt alles irgendwie nicht, aber dieser Unwillen bleibt diffus. Er ist demnach
erst unterwegs zu sich selbst, zu einem anderen Ich und einem anderen Leben. Auch
dieser Typ des Störenfrieds ist als puer robustus deklariert worden. Seine Geburt
fällt in die Jahre um 1770, in denen sein geistiger Vater, Denis Diderot, den Dialog-
roman Rameaus Neffe verfasst. Darin wird der puer robustus – gegen Hobbes – als
genialer Kindskopf eingeführt, der die »lästige Einförmigkeit« durchbricht, die
durch »unsre gesellschaftlichen Konventionen, unsre hergebrachten Anständigkei-
ten« hergestellt worden ist, und die ganze Ordnung wie »ein Krümchen Sauerteig«
in Bewegung versetzt und verwandelt.19 Damit tritt neben den egozentrischen der
exzentrische Störenfried. Es sei immerhin erwähnt, dass dieser »Neffe« zum Helden
in zwei philosophischen Klassikern geworden ist, in denen jeweils das Exzentrische
dieser Figur gewürdigt worden ist. In Hegels Phänomenologie des Geistes20 spielt
Diderots Held eine Schlüsselrolle im Bildungsprozess der Menschheit, der im Bruch
mit einer saturierten Lebensart besteht. In Michel Foucaults Wahnsinn und Gesell-
schaft tritt der Neffe als Repräsentant des »gefährlichen Individuums« auf, das die
Normalität infrage stellt.21 Ein Echo auf Diderot findet sich der Sache nach auch
bei John Stuart Mill: »No society in which eccentricity is a matter of reproach, can

 
19 Diderot 1967, S. 406 f.
20 Hegel 1970, S. 362, 364, 387.
21 Foucault 1995, S. 350; vgl. Thomä 2013.

160 Dieter Thomä

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


be in a wholesome state«.22 Auch der exzentrische puer robustus hat offensichtlich
zahllose Nachfolger gefunden. Sie treten als politische Rebellen auf, sind aber auch
in der Kunstszene und in der Wirtschaft unterwegs. So feiert die »Think Different«-
Werbekampagne von Apple – eine der erfolgreichsten der letzten Jahrzehnte – »the
crazy ones, the rebels, the misfits, the troublemakers«. Auffällig ist allerdings, dass
sich heutzutage viele als Nonkonformisten gerieren, um sich erfolgreich zu ver-
markten und in den Mainstream der Gesellschaft zurückzuschwimmen (aus dem sie
vielleicht nie herausgekommen sind).

Neben die Störenfriede, die auf dem Egotrip sind oder auf Extravaganz setzen,
gibt es noch solche, die eine größere gesellschaftliche Vision verfolgen. Sie legen sich
mit dem Status quo an, um eine andere, bessere Ordnung durchzusetzen. Jean-
Jacques Rousseau macht sich fast zur gleichen Zeit wie Diderot zum Fürsprecher
dieser Störenfriede und muss nicht lange nach einem Namen für sie suchen: Er
bezeichnet sie gleichfalls als puer robustus und deutet hierzu Hobbes’ Vorlage radi-
kal um. Die Stärke dieses Helden wird nun an dessen Eigenständigkeit festgemacht,
und die Kindlichkeit erscheint nicht als Mangel an Vernunft, sondern als eine
Unversehrtheit, mit der dieser Mensch diesseits der Sozialisationsagenturen der
Anpassung und Disziplinierung verharrt. Rousseaus sperriger Störenfried will
anders als seine Verwandten das Gesetz (griechisch: nomos) nicht unterlaufen oder
überspielen, sondern neu begründen. Deshalb kann man ihn als nomozentrischen
Störenfried bezeichnen. Rousseaus puer robustus setzt darauf, seine Selbstbestim-
mung in der Republik zu entfalten, und so liegt auf der Hand, wer als dessen ideale
Verkörperung gelten darf: die Hauptfigur aus Friedrich Schillers letztem Theater-
stück, Wilhelm Tell. Er wird zunächst als Einzelkämpfer eingeführt und avanciert
dann zum Gründer eines neuen Bundes. Auch dieser nomozentrische Störenfried hat
legitime Erben, zu denen in jüngerer Zeit die Verfechter einer »kreativen« (John
Dewey), »agonistischen« (Chantal Mouffe) oder »rebellierenden« (Claude Lefort)
Demokratie gehören.

Auf die vielen anderen Autoren, die sich nach Hobbes, Diderot und Rousseau auf
den puer robustus bezogen und die drei Typen des ego-, ex- und nomozentrischen
Störenfrieds weiter ausgeführt haben, kann hier nicht näher eingegangen werden.
Noch aber ist die Typologie des Störenfrieds mit der genannten Dreiteilung nicht
vollständig. Es gibt einen weiteren Typus, der allerdings nicht ebenbürtig neben den
anderen einzuordnen ist, sondern für eine gestörte Störung steht. Ihm kommt man
mit Hilfe Max Horkheimers auf die Spur.

Horkheimer nennt – nebenbei gesagt – den puer robustus nicht beim Namen,
obwohl er die einschlägigen Schriften von Hobbes und Diderot, in denen er vor-
kommt, kennt.23 Immerhin verwendet er einen Ausdruck, der öfter (unter anderem
von Diderot, Victor Hugo und Sigmund Freud) zu dessen Umschreibung eingesetzt
worden ist: den »kleinen Wilden«. Die »kleine[n] Wilde[n]«24 haben ihren Auftritt
in Horkheimers 1947 verfassten Aufsatz »Autorität und Familie in der Gegenwart«.
 
22 Mill 1965, S. 209.
23 Horkheimer 1988-1996, Band 9, S. 129 f.
24 Horkheimer 1988-1996, Band 5, S. 394.

Der Präsident als puer robustus 161

Leviathan, 45. Jg., 2/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Dieser Text bildet ein Seitenstück zu den amerikanischen Studien des Instituts für
Sozialforschung über die Authoritarian Personality von 1950 wie auch ein Post-
skriptum zu den Studien über Autorität und Familie von 1936. Horkheimer befasst
sich darin mit der desolaten Lage des Individuums in der kapitalistischen Gesell-
schaft und untersucht die Genese von »Einstellungen […], die als potentiell faschis-
tisch angesehen werden können«.25 Waghalsigerweise meint er hierfür nicht nur im
Deutschland der 1930er, sondern auch in den USA der 1950er Jahre Belege zu fin-
den. Das Verhalten jener »kleinen Wilden« ist nun allerdings irritierend, denn sie
legen in einer unausgegorenen Mischung zwei verschiedene »Einstellungen« an den
Tag, von denen die erste der Krise des Kapitalismus, die zweite dem Aufstieg des
Faschismus zugeordnet werden kann.

Horkheimer zielt auf junge Menschen am Rand der Gesellschaft, die sich irgend-
wie durchschlagen und äußerst aggressiv auftreten. Auf der einen Seite führen diese
»kleinen Wilden« einen verbissenen Kampf ums Überleben: »In einer harten,
undurchsichtigen Welt beargwöhnen sie jeden als ihren Feind und springen ihm an
die Kehle. Sie kehren zurück zu dem zynischen Prinzip der frühen bürgerlichen Phi-
losophie: homo homini lupus«.26 Nicht nur Horkheimers Anspielung auf Hobbes
macht deutlich, dass sie insoweit zum Modell des egozentrischen Störenfrieds pas-
sen. Auf der anderen Seite werden diese »kleinen Wilden«, die sich auf eigene Faust
durchschlagen, nach Horkheimers Beschreibung von dem Verdacht beschlichen,
dass ihre eigene Faust doch zu schwach ist. Je mehr sie von den wirtschaftlichen
Verhältnissen herumgestoßen werden und die Erfahrung faktischer Machtlosigkeit
machen, »desto erbärmlicher« müssen »die Individuen der Masse sich selbst erschei-
nen«, desto weniger können sie sich als »beständige[s], unabhängige[s] Ich« behaup-
ten.27 An die Stelle des verbissenen Eigenwillens tritt der Selbsthass. Die »kleinen
Wilden« haben gewissermaßen die Nase voll von ihrem Ich, das sowieso zu nichts
kommt und zu nichts taugt. Sie geben sich auf und schließen sich einer »Bande« an,
als deren Mitglieder sie sich erst wieder stark fühlen. Der Preis, den sie für diese
Stärke entrichten müssen, ist die »Selbsterniedrigung« oder »Selbstverneinung«,
also die Bereitschaft zum unbedingten Gehorsam. Sie steigern sich hinein in eine
»Verherrlichung der Autorität an sich, ohne bestimmte Vorstellung von dem
Zweck, dem die Autorität dienen soll«, und gefallen sich in ihrer »Hartgesotten-
heit«.28 Wilhelm Reich schreibt in der Schrift Massenpsychologie des Faschismus
von 1933, mit der Horkheimer »in vielen Punkten«29 übereinstimmt: »Je hilfloser
das Massenindividuum […] ist, desto stärker prägt sich dann die Identifizierung mit
dem Führer aus«.30

 
25 Ebd., S. 387.
26 Ebd., S. 394 f.
27 Horkheimer 1988-1996, Band 4, S. 73, Band 5, S. 394.
28 Horkheimer 1988-1996, Band 5, S. 394, Band 4, S. 73, Band 5, S. 324, 388, 386.
29 Horkheimer 1988-1996, Band 4, S. 80.
30 Reich 1933, S. 98.

162 Dieter Thomä

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Den »Individuen der Masse«, die Horkheimer beobachtet (siehe oben), wird –
kurz gesagt – alles Individuelle genommen, und so bleibt nur noch ihre Bestimmung
als Massenwesen übrig. Die Bejahung des totalitären Kollektivs ist dann gesichert,
wenn alle von einem Schlag, von einer Art sind. Sie fusionieren zu einer gleichge-
schalteten Masse. Damit bestätigt sich freilich, dass sie selbst »ein Nichts« sind.31

Die Nazi-Parole, die dies bereitwillig bestätigt, lautet: »Du bist nichts, dein Volk ist
alles!« Damit löst sich das hybride Verhaltensmodell der »kleinen Wilden«, die
zwischen Eigensinn und Selbsthass, Vereinzelung und Vermassung schwanken, ein-
seitig zugunsten des totalitären Kollektivs auf.

Die Nazi-Horden, die in der Weimarer Republik ihr Machtgefühl in kollektiver
Gewalt ausagiert haben, repräsentieren einen Typus, den man auf plumpe, aber
doch treffende Weise als massiven Störenfried bezeichnen darf. In ihre Art der Stö-
rung ist das Bedürfnis nach Unterwerfung hineingewoben. Nach einer glänzenden
Formulierung aus Adornos Minima Moralia handelt es sich um »Rebellen, in deren
ungeduldigem Faustschlag auf den Tisch die Anbetung der Herren schon
dröhnte«.32 Wie die Auftritte des egozentrischen, exzentrischen und nomozentri-
schen Störenfrieds, so ist auch der Auftritt dieses massiven Störenfrieds nicht auf
einen einzigen historischen Moment beschränkt. Adornos Formulierung passt viel-
mehr, wie minutiös dokumentiert werden könnte, auf das Selbstbild und Hand-
lungsmodell auch der Fundamentalisten unserer Tage, ob sie nun als Neonazis oder
– häufiger noch – als radikale Islamisten auftreten.

Der massive Störenfried fällt insofern aus der Reihe der anderen Störenfriede
heraus, als bei ihm so etwas wie eine gestörte Störung vorliegt. Für seine Hetze und
Härte braucht er etwas, was dem Selbstbild des Störenfrieds eigentlich zuwiderläuft:
den Schutz der Masse, in der er verschwindet und in deren Namen er handelt. Bei
ihm kommt es zu einem Kurzschluss, in dem die Störung überhaupt nur unter der
Vorgabe funktioniert, dass sie bereits Rückhalt in einer Ordnung gefunden hat, die
total oder eben massiv ist: makellos, intakt, aus einem Guss. Als gestörter Störer
unterscheidet sich der massive Störenfried von seinen feindlichen Brüdern: Der Ego-
zentriker ist daran interessiert, die Ordnung auszutricksen, der Exzentriker nimmt
den Status quo als Sprungbrett in eine ungewisse Zukunft, der Nomozentriker stellt
diesem Status quo eine andere Ordnung entgegen, die doch mit dem Vorbehalt ver-
sehen ist, dass sie nicht dieser Welt, sondern erst einer zukünftigen Welt angehört.
So oder so wird deutlich, dass diese Störenfriede sich des Risikos, der Fragilität oder
der Unfertigkeit ihres Unterfangens bewusst sind. Sie nehmen eine Situation am
Rand oder an der Schwelle zur Ordnung ein, halten sie aus oder genießen sie sogar.

Systematisch gesehen, gibt es also drei Haupttypen des Störenfrieds, zu denen sich
mit dem massiven Störenfried ein vierter Typus gesellt, der freilich die Vorgaben,
die in diesem Begriff liegen, teilweise konterkariert. Vor diesem Hintergrund kann
man sich nun der Frage zuwenden, um was für eine Art von Störenfried es sich bei
Donald Trump eigentlich handelt.

 
31 Horkheimer 1988-1996, Band 4, 73; vgl. Band 5, S. 257.
32 Adorno 1973, S. 218 (§ 123).

Der Präsident als puer robustus 163

Leviathan, 45. Jg., 2/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Donald Trump als egozentrisch-massiver Störenfried

Trump ist ein Störenfried mit zwei Gesichtern. Das erste Gesicht, das er vor allem
im Wahlkampf gezeigt hat, ist dasjenige des Schlawiners, des Tricksters, der alle
Konventionen über den Haufen wirft und sich damit brüstet, Regeln zu biegen oder
auch zu brechen. Unvergesslich ist Trumps Reaktion in der TV-Debatte vom
26. September 2016 in Hempstead, New York, als Hillary Clinton ihm vorwarf,
jedenfalls in den Jahren, in denen seine Steuererklärungen öffentlich zugänglich
sind, keinerlei »federal income taxes« gezahlt zu haben. In seiner Reaktion hat er
diesen Verdacht bestätigt, ihm aber zugleich die Spitze genommen. Er sagte: »That
makes me smart.« Das Ausnutzen aller Schlupflöcher erscheint demnach als Leis-
tung eines Individuums, das an staatlichen Regelungen eigentlich nur einen Punkt
interessant findet: den Punkt, wo man sie unterlaufen kann. Überdies praktiziert
Trump den Regelbruch im Verstoß gegen all das, was nach schlichten moralischen
Maßstäben als gutes Benehmen gilt: dass man sich über Behinderte, über Mütter
von Soldaten, die im Krieg gefallen sind, etc. nicht abfällig äußert. Der Kult des
Regelbruchs erstreckt sich sogar darauf, dass Trump von ihm selbst vertretene Posi-
tionen nach Belieben vergisst, verdreht oder ins Gegenteil wendet, ohne darüber je
Rechenschaft abzulegen. Er fühlt sich niemandem und nichts verpflichtet, noch
nicht mal sich selbst. All diejenigen, die Verlässlichkeit für eine Tugend halten, treibt
dies zur Verzweiflung.

Das geschilderte Repertoire von Verhaltensweisen passt, als wäre es einem Lehr-
buch entnommen, ins Profil des egozentrischen Störenfrieds. Trump folgt der Devise
»Rules are for losers«,33 er setzt – so wie der puer robustus in Thomas Hobbes’
Version – auf die eigene Stärke und legt sich die Welt als Schlachtfeld zurecht. Das
passt zu der in den USA weit verbreiteten Ideologie des Sozialdarwinismus – und zu
Hobbes’ Beschreibung des Naturzustands. Schon aus dem Jahr 1981 stammt die
folgende Bemerkung Trumps: »Man is the most vicious of all animals, and life is a
series of battles ending in victory or defeat. You just can’t let people make a sucker
out of you«.34 In einem Interview mit Fox News vom 17. Mai 2016 erklärt er: »I
view myself as a person that – like everybody else – is fighting for survival.« Er findet
sich freilich nicht zähneknirschend damit ab, dass das Leben ein Hauen und Stechen
sei, sondern heizt den Krieg aller gegen alle an und verfolgt dabei ein einziges Ziel,
das in den letzten Worten seines Buchs The art of the comeback formuliert ist: »Sieg,
Sieg, Sieg!«35

Der egozentrische Störenfried erhält bei Trump nun aber zusätzlich so etwas wie
eine höhere Weihe. Denn es geht bei ihm nicht nur um den ökonomischen Kampf
mit anderen Nutzenmaximierern, den er siegreich bestehen will, sondern um den
politischen Kampf gegen eine institutionelle Ordnung. Dabei will er nicht – wie
Hobbes’ puer robustus – für das Böse stehen, sondern für das Gute. Das kann
natürlich nur gelingen, wenn er das moralische Verhältnis zwischen Regel und

3.

 
33 Martin Nolan, zitiert nach Martin 2016.
34 Wohlfert-Wihlborg 1981; vgl. Eisenhauer 2016, S. 13.
35 Trump 1997, S. 233.

164 Dieter Thomä

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Regelbruch umdrehen kann. In diesen Zusammenhang gehört seine unzählige Male
wiederholte Parole: »The system is rigged.« Im Angesicht einer bösen Ordnung
erscheint die Störung nicht mehr als ehrenrührig, sondern als ehrenhaft. Trump hält
dem Regelbrecher zugute, ein korruptes System auszutricksen oder auszuhebeln,
und erscheint selbst als moralischer Held. Damit wird er zum Vorbild all derer, die
sich vom Staat oder von der ganzen Welt im Stich gelassen fühlen und meinen, alles
auf eigene Faust durchziehen zu dürfen: Man beansprucht einen Freibrief, ja sogar
ein Gütesiegel für alles, was man tut. Gemäß der in den USA populären Devise,
Steuern seien Diebstahl, gilt dies für Schwarzarbeit, nach der extensiven Auslegung
des Second Amendment zur amerikanischen Verfassung ist dadurch Selbstjustiz
gedeckt.

Der Sache nach führt Trumps Auftritt als egozentrischer Störenfried nicht nur
zurück zu Hobbes’ puer robustus, sondern auch zu dem tief in der amerikanischen
Geschichte verankerten Lebensideal des Individualisten, der seine Freiheit so aus-
lebt, dass ihm jede Rücksicht und Vorsicht als fauler Kompromiss erscheint. Dieses
Lebensideal tritt seinerseits in zwei Varianten auf: im Bereich des sozialen und kul-
turellen Lebens als Ideal des Nonkonformisten (Ralph Waldo Emerson: »Whoso
would be a man, must be a nonconformist«),36 im Bereich der Wirtschaft als Ideal
des Pioniers und des rugged individualist (Alexis de Tocqueville beschreibt die Pio-
niere als »gegen jegliches Joch widerspenstige Abenteurer«, über die die »Gesetze
[…] wenig Macht« haben »und die Sitten noch weniger«).37 Trump steht offen-
sichtlich für die zweite Variante.

Zur Demonstration der eigenen Stärke gehört, dass man Gegner besiegt, aber
auch, dass man Beute macht. Trump legt Wert darauf, dass seine Leistungsfähigkeit
nicht nur in ökonomischer, sondern auch in sexueller Hinsicht über allen Zweifel
erhaben ist. So wehrt er sich in der TV-Debatte der republikanischen Präsident-
schaftsbewerber am 4. März 2016 in Detroit vehement gegen obszöne Andeutungen
seines Mitbewerbers Marco Rubio, in denen seine Männlichkeit (vulgo: die Größe
seines Penis) infrage gestellt wurde. So gereicht es ihm auch – im Gegensatz zu den
Standarderwartungen der Republikanischen Partei – zum Vorteil, dass er nicht nur
eine brave Frau, sondern gleich drei trophy wives geheiratet hat, und überdies damit
protzt, bei zahllosen anderen Frauen »gelandet« zu sein.38

Donald Trump tritt aber nicht nur als egozentrischer Störenfried auf. Er hat noch
ein zweites Gesicht, das er gleichfalls schon im Wahlkampf – und dann verstärkt
seit Amtsantritt – gezeigt hat. Es ist leicht einzusehen, warum er dieses andere
Gesicht braucht. Schließlich wäre es wenig zielführend, wenn seine Anhänger ihn
so nachahmten, dass sie sich den Regelbruch zu eigen machten, also gerade nicht
mehr an ihn, sondern nur noch an sich dächten und als Einzelkämpfer reüssierten.
Dann würde sich die Begeisterung für Trump in der Auskunft eines seiner Anhängers

 
36 Emerson 1983, S. 261.
37 Tocqueville 1987, Band 1, S. 560 f.
38 Bekanntlich hat Trump in frühen Jahren unter den Namen John Miller oder John Barron

bei Journalisten angerufen, sich als sein eigener PR-Agent ausgegeben und Gerüchte über
Kontakte zu Madonna und Carla Bruni Tedeschi gestreut; vgl. Eisenhauer 2016, S. 11.

Der Präsident als puer robustus 165

Leviathan, 45. Jg., 2/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


erschöpfen: »He may be an asshole, but he is our asshole«.39 Noch der positiv
umgedeutete und aufgewertete egozentrische Störenfried bleibt an eine auf das Indi-
viduum beschränkte Agenda gebunden. Nach dieser Logik würde sich Amerika als
ein Land darstellen, in dem jeder so große Stücke auf sich hält, dass er meint, sich
– wie Trump – um alles selber kümmern zu können. Streng genommen wäre ein
Präsident dann entbehrlich. Trump muss seine Störung umdeuten, denn nur so kann
sie zum Bestandteil einer Agenda werden, die über die Erfolgsgeschichte des Ego-
zentrikers hinausgeht.

In der Tat erschöpft sich das Verhältnis seiner Anhänger zu Trump nicht darin,
dass sie ihn nachahmen und so sein wollen wie er. Vielmehr erwarten sie von ihm
eine Leistung, mit der er sich prinzipiell von ihnen abhebt. Trump muss seinen
Anhängern glaubhaft machen, dass er »one of us« ist, aber darüber hinaus fähig
sein, »to ›do it for us‹«, also das Heft des Handelns in die Hand zu nehmen und
etwas für sie zu tun, was nur er tun kann.40 Die Ansammlung von Individuen, die
sich mehr oder minder erfolgreich durchschlagen, verwandelt sich damit in ein Kol-
lektiv, ein Wir, das besondere Erwartungen an das Trump-Ich hat. In diesem
Moment kommt es – wie im ersten Abschnitt angedeutet – zum Umschlag von dem
Bündnis zwischen den sich durchkämpfenden Individuen und ihrem Ebenbild
Trump zu der Gegenüberstellung zwischen diesen Individuen und Trump als ihrem
Idealbild.

Trump selbst liefert eine präzise Beschreibung für diese sich verwandelnde Bezie-
hung zwischen ihm und dem Volk, zwischen Ich und Wir. Sie findet sich in seiner
Rede vom 13. Oktober 2016 in West Palm Beach/Florida. Zunächst baut er den aus
vielen anderen Reden bekannten Gegensatz zwischen Bewegung und System auf:

»Our movement is about replacing a failed and corrupt − now, when I say ›corrupt‹, I’m
talking about totally corrupt − political establishment, with a new government controlled
by you, the American people. […] This election will determine whether we are a free nation
or whether we have only the illusion of democracy, but are in fact controlled by a small
handful of global special interests rigging the system.«

Hier adressiert Trump offensichtlich das Wir des Volkes und redet noch nicht von
sich selbst. Isoliert betrachtet, sind diese Sätze nichts anderes als ein Plädoyer für
die Ermächtigung, das empowerment der Bürger, für eine Wiederherstellung der
Demokratie, die in den USA durch die Herrschaft eines Bündnisses politischer Eliten
und special interest-Gruppen faktisch abgeschafft worden sei. Dieses Plädoyer wird
dramatisiert, indem die anstehende Wahl zur Schicksalswahl erklärt wird: »This is
not simply another four-year election. This is a crossroads in the history of our
civilization that will determine whether or not we the people reclaim control over
our government. […] This is our moment of reckoning as a society and as a civi-
lization itself. […] We will end the politics of profit. We will end the rule of special
interests.« Einstweilen gliedert sich Trump in dieses Wir ein und erklärt sich zu
einem Teil des Volkes. So gibt er sich ganz bescheiden: »I […] know that it’s not

 
39 Reicher, Haslam 2016.
40 Ebd.

166 Dieter Thomä

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


about me. It’s about all of you and it’s about our country. […] It’s about all of us
together as a country.«

Dann kommt aber der alles entscheidende Dreh: Trump macht deutlich, dass er
das Volk gar nicht für befähigt hält, diese große Aufgabe zu bewältigen. Deshalb ist
es auf ihn angewiesen: »I’m the only one that can fix it.« – »I will fix it. I will make
it good. I’ll bring back our jobs.« Trump bietet sich dem Volk als Führer an, der es
in eine strahlende Zukunft führt: »Many of my friends and many political experts
warned me that this campaign would be a journey to hell […]. But they’re wrong.
It will be a journey to heaven.« Auf dem Weg in diesen Himmel werfen ihm all die
Vertreter des korrupten Systems Knüppel zwischen die Beine: »They would stop at
nothing to try to stop me.« Trump erklärt sich bereit, sich all diesen Angriffen aus-
zusetzen und ihnen zu widerstehen: »I take all of these slings and arrows gladly for
you. I take them for our movement so that we can have our country back.«

Mit diesen zuletzt zitierten Aussagen verändert sich das Verhältnis zwischen dem
amerikanischen Wir und dem Trump-Ich dramatisch. Das Volk wird von Trump
aus der Ohnmacht, in der es sich nach seiner Lesart befindet, gar nicht befreit, viel-
mehr wird es in seiner Ohnmacht und Bedürftigkeit belassen. Es bleibt angewiesen
auf jemanden, der es rettet, erlöst und auf die »Reise in den Himmel« mitnimmt.
Kaum einem Kommentator ist die Anmaßung entgangen, dass Trump sich in jener
Rede mit Jesus Christus vergleicht: Stellvertretend für das Volk lässt er sich ver-
wunden und hält den Pfeilen stand, die auf ihn geschossen werden. Dass er sich von
höchster Stelle autorisiert sieht, zeigt auch sein Ausspruch bei einer Pressekonferenz
am 11. Januar 2017: »I will be the greatest jobs producer that God ever created.«

Trumps Ich schiebt sich vor das amerikanische Wir und macht es von sich abhän-
gig. Damit baut er übrigens einen Gegensatz zu den Wahlsprüchen auf, die Barack
Obamas Weg zur Präsidentschaft begleitet haben: »Yes we can« und »We’re the
ones we have been waiting for«. Wenn Trump vom Wir spricht, bringt er an ihm
den Plural zum Verschwinden, der es doch eigentlich ausmacht. Nur unter dieser
Voraussetzung kann es von einem singulären Ich vertreten und verkörpert werden.
Er stellt eine politische Fusion, eine totale Einheit her, in der er für alle spricht und
handelt. So ist Trump ein Musterbeispiel für eine gestörte Störung: Seine Störung
ist kurzgeschlossen mit einer Ordnung, die als gegeben angenommen und verteidigt
wird: der wiederherzustellenden Größe Amerikas. Das heißt, kurz gesagt: Trump
tritt hier nicht als egozentrischer Störenfried auf, sondern als massiver Störenfried.
Nachdem er ins Weiße Haus gelangt ist, kann er nun von höchster Stelle aus dar-
angehen, die Demokratie mit dem Nationalismus auszuhebeln. Sein Vorwurf, dass
bislang in den USA nur »the illusion of democracy« herrscht, schlägt auf ihn zurück.
Unter seiner Herrschaft bleibt es bei dieser Illusion – oder sie verschärft sich sogar.
Wenn denn Trump überhaupt eine Demokratie propagiert – das Wort kommt bei
ihm kaum vor –, dann ähnelt sie allenfalls dem Zerrbild, das Carl Schmitt von ihr
gezeichnet hat, indem er sie an die unbedingte »Homogenität« des politischen Kör-
pers koppelt.41

 
41 Schmitt 1985, S. 14.

Der Präsident als puer robustus 167

Leviathan, 45. Jg., 2/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Da Trump sich die Rolle des massiven Störenfrieds aneignet, liegt es nahe, ihn mit
der Instanz in Verbindung zu bringen, die diese Rolle zum ersten Mal in prominenter
Weise auf der Bühne der Weltgeschichte verkörpert haben: dem militanten NS-Kol-
lektiv und seinem Führer. In der aktuellen Debatte, die an einer Unterscheidung
zwischen Nationalsozialismus und Faschismus wenig Interesse hat, wird deshalb
häufig die Frage aufgeworfen, ob Trump als Faschist anzusehen sei. Diese Frage
wird übrigens von einigen einflussreichen Kommentatoren sowohl aus dem rechten
wie aus dem linken Lager bejaht.42 Hier ist Vorsicht angebracht. Zwar hatte der
massive Störenfried seinen ersten großen Auftritt in der NS-Bewegung, doch kann
er bei späteren Auftritten in verschiedenen neuen Varianten erscheinen. Bei der
Identifizierung aktueller politischer Entwicklungen mit vergangenen Vorbildern
läuft man Gefahr, den Unterschieden zwischen historischen Situationen zu wenig
Rechnung zu tragen. Meines Erachtens kann man sowohl Übereinstimmungen wie
Unterschiede zwischen dem Trump-Regime und dem Faschismus entdecken. (Ich
verwende diesen Begriff im Folgenden – analog zu der aktuellen Debatte – unscharf
und beziehe mich damit auf italienischen Faschismus und Nationalsozialismus glei-
chermaßen.)

Eine wichtige Übereinstimmung besteht in dem Kurzschluss zwischen dem ein-
zelnen Führer und dem Volk, der mit dem bereits geschilderten Übergang vom Plural
zum Singular einhergeht. Die totale Geschlossenheit der Masse beweist sich an Aus-
schließungen. Sie betreffen Menschen, die in der Einheit von Ich und Wir nicht auf-
gehen und sich der Geschlossenheit widersetzen. Unverhohlen hat Trump dies in
seiner ersten Pressekonferenz nach Amtsantritt am 16. Februar 2017 zum Ausdruck
gebracht. Einerseits beschwört er die Einheit des Volkes: »It’s all about unification.
We’re unifying the party and hopefully we’re going to be able to unify the country.
It’s very important to me. I’ve been talking about that for a long time. It’s very, very
important to me.« – »I didn’t come along and divide this country. This country was
seriously divided before I got here. We’re going to work on it very hard.« Anderer-
seits wird diese Inklusion von Trump in derselben Pressekonferenz brüsk dementiert
und ein selektiver Volksbegriff eingesetzt, der im Übrigen als typisches Merkmal des
Populismus gelten darf.43 Dem Spezialvolk kann dann das Volksfremde gegenüber-
gestellt werden. In diesem konkreten Fall erwähnt er als Gruppe, die nicht dazuge-
hört, einen Teil der Presse (bei anderer Gelegenheit die Moslems). So lautet ein
Tweet Donald Trumps vom 17. Februar 2017: »The FAKE NEWS media (failing
@nytimes, @NBCNews, @ABC, @CBS, @CNN) is not my enemy, it is the enemy
of the American People!« Wenn Trump hier von Volksfeinden spricht, so entspricht
dies strukturell einem totalitären Denkmuster, das übrigens nicht nur im Faschis-
mus, sondern auch im Maoismus auftritt. (Man erinnere sich an die Strategie des
Umgangs mit inneren Feinden, die Mao in seiner Rede »Über die richtige Behand-
lung der Widersprüche im Volk« von 1957 skizziert.) John McCains lakonischer

 
42 Kagan 2016; Kinsley 2016; Augstein 2016.
43 Vgl. Müller 2016, S. 26: »Was ich als den Kernanspruch aller Populisten bezeichnen

möchte, lautet stets ungefähr so: ›Wir – und nur wir – repräsentieren das wahre
Volk.‹«.

168 Dieter Thomä

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Kommentar zu jenem Tweet Donald Trumps lautet deshalb auch: »That’s how dic-
tators get started.«44

Ein wichtiger Unterschied zwischen dem Faschismus und Trumps Regime lässt
sich anhand eines Charakterzugs von Trump beleuchten, der in zahllosen Psycho-
grammen und Porträts genannt wird: seines Narzissmus. Er ist von dem Ehrgeiz
getrieben, die narzisstische Selbstbejahung zur kollektiven Erfahrung zu steigern, in
der das Ich mit dem großen Ganzen verschmilzt. »The rise of Donald Trump […]
marks the fusion of populism and narcissism.«45 Wie er sich selbst liebt, so will er
auch von allen anderen geliebt werden. Insofern würde er wahrscheinlich viel Ver-
ständnis für Mae Holland, die Hauptfigur von Dave Eggers’ Roman The circle,
aufbringen: Als sie erfährt, dass ihre Beliebtheit unter den Arbeitskollegen bei 97
Prozent liegt, ist sie am Boden zerstört (»devastated«).46 Die Ambition, von allen
geliebt zu werden, scheint auf den ersten Blick zu dem »nationale[n] Narzissmus«
zu passen, von dem Wilhelm Reich mit Blick auf den Faschismus gesprochen
hat.47 Aber bei Trump ist gewissermaßen eine Bremse eingebaut – und zwar deshalb,
weil er nicht nur ein massiver, sondern auch ein egozentrischer Störenfried ist. Nicht
das amerikanische Volk als Kollektiv, sondern Trump selbst ist das narzisstische
Subjekt, um das alles kreist – und soll es auch bleiben. Bei Trump gibt es schon seit
vielen Jahren einige konstante Themen – etwa die Sorge um die amerikanische
Größe im internationalen Kräftemessen –, aber er verzichtet darauf, für dieses ame-
rikanische Volk eine feste ideologische Identität festzulegen. Weil das Kollektiv
nicht total organisiert und determiniert ist, entwickelt es sich nicht zu einer Instanz,
die narzisstisch auf sich bezogen ist. Vielmehr bleibt der Narzissmus an Trump als
Individuum gebunden. Er bietet immer neue Gelegenheiten, bei denen er der Masse
demonstriert, dass die neue Politik seine Handschrift trägt – eine Handschrift, die
auch jeden Tag anders aussehen kann. Anders als die faschistischen Führer, aber
genau wie der größte Egoist der Philosophiegeschichte, Max Stirner, stellt Trump
den »Weltgenuss« also in den Dienst des »Selbstgenuss[es]«.48 Trumps Auslegung
des Verhältnisses zwischen Führer und Volk steht unter einem individualistischen
oder egozentrischen Vorbehalt. Es bleibt freilich dabei, dass in diesem Verhältnis –
kurz und schmerzvoll gesagt – für die Demokratie kein Platz mehr ist.

 
44 Todd, Rivera 2017.
45 Burgo 2015: »The rise of Donald Trump […] marks the fusion of populism and narcis-

sism.« Der einflussreiche konservative Kolumnist Charles Krauthammer meint sogar:
»This is beyond narcissism. I used to think Trump was an 11-year-old, an undeveloped
schoolyard bully. I was off by about 10 years. His needs are more primitive, an infantile
hunger for approval and praise, a craving that can never be satisfied. He lives in a cocoon
of solipsism where the world outside himself has value – indeed exists – only insofar as
it sustains and inflates him. Most politicians seek approval. But Trump lives for the
adoration«; Krauthammer 2016. Vgl. auch Eisenhauer 2016, S. 12.

46 Eggers 2013, S. 405.
47 Reich 1933, S. 98. Adorno spricht in anderem Zusammenhang von »kollektive[m] Nar-

zißmus«; Adorno 1979, S. 114.
48 Stirner 1972, S. 358.

Der Präsident als puer robustus 169

Leviathan, 45. Jg., 2/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Trumps Präsidentschaft als Störfall der repräsentativen Demokratie

Trump stellt eine Gefahr für die amerikanische Demokratie dar, die gewissermaßen
von innen kommt. Bei der Frage, ob und wie sein Eingriff und Angriff gelingen, sind
viele Punkte zu erwägen, etwa – wie bereits erwähnt – der big disconnect zwischen
Volk und Institutionen oder die amerikanische Faszination für den Typus des Unter-
nehmers. Im Folgenden soll auf einen Punkt hingewiesen werden, der der Aufmerk-
samkeit der Kommentatoren bislang weitgehend entgangen ist. Er ergibt sich aus
der Tatsache, dass Trump es nicht mit der Demokratie im Allgemeinen, sondern mit
einer repräsentativen Demokratie im Speziellen zu tun hat. Trump greift in diese
spezielle Art von Demokratie ein und macht sie sich zunutze. Um dies zu verstehen,
muss man ein paar Worte über die Repräsentation verlieren.

Diese Aufgabe führt zurück zu dem Erfinder des puer robustus und dem großen
Theoretiker – wenn nicht der Demokratie, so doch – der Repräsentation. Thomas
Hobbes weist auf einen Grundzug jeder politischen Repräsentation hin: In sie ist –
kurz gesagt – ein Bruch mit der Präsenz eingebaut, also ein Bruch mit der Selbstge-
genwart politischer Akteure, die ihren Willen kundtun. Bei Hobbes geht dieser
Bruch so weit, dass er die Existenz eines solchen politischen Akteurs gewissermaßen
einklammert. Die Individuen, von denen er ausgeht, sind von sich aus nicht zu einer
politischen Willensbildung in der Lage, sondern verfolgen nur ihre Eigeninteressen
und bilden einstweilen eine zusammenhanglose »multitude of men«.49 Die Macht
des politischen Souveräns leitet sich dann daraus ab, dass die Individuen vertraglich
übereinkommen, sich ihm als ihrem Repräsentanten zu unterwerfen. Erst durch
diese Unterwerfung werden sie als politischer Körper konstituiert. Das Begrün-
dungsverhältnis ist bei Hobbes demnach umgedreht: Nicht die Präsenz eines Volkes
führt zu einem Repräsentanten, sondern der Repräsentant generiert erst diese Prä-
senz: Die »civitas« wird nach Hobbes vom Souverän »gemacht«.50 Das Gegenpro-
gramm ist klar: Rousseau wendet sich gegen Hobbes’ Theorie der Repräsentation
und insistiert auf der Präsenz, der unmittelbaren Manifestation des Volkswillens.
Im Contrat social heißt es klipp und klar: »La volonté ne se réprésente point.«51

Ein Beispiel, an dem sich das Verhältnis von Präsenz und Repräsentation verhan-
deln lässt, ist die Formel, mit der die amerikanische Verfassung beginnt: »We the
people«. Offensichtlich besteht eine Diskrepanz zwischen dem bei der Verfassungs-
gebung präsenten »Wir« und dem in der Verfassung gemeinten »Wir«. Versammelt
waren am 17. September 1787 einige meist ältere Männer, doch sie erhoben den
Anspruch, für alle Amerikaner zu sprechen. Sowohl in solchen Gründungsakten wie
aber auch in Protestbewegungen – man denke an die sehr verschiedenen Kontexte,
in denen »Wir sind das Volk« gerufen worden ist – kommt es immer wieder zu
solchen Konstellationen, in denen eine Gruppe für sich selbst, aber auch über sich

4.

 
49 Hobbes 1984, S. 126.
50 Ebd., S. 134, 125.
51 Rousseau 1964, S. 429.

170 Dieter Thomä

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


hinaus spricht.52 Jeweils wird hier das Spannungsverhältnis zwischen Präsenz und
Repräsentation ausgenutzt.

Der Streit um dieses Spannungsverhältnis wandert im Ausgang von Hobbes und
Rousseau in die moderne Theorie der repräsentativen Demokratie hinein. Sie rückt
die Prozesse in den Mittelpunkt, in denen die Willensbildung des Volkes zur Auto-
risierung staatlicher Akteure führt, welche es dann vertreten oder eben repräsentie-
ren. Im Verhältnis zwischen Bürgern und demokratischen Institutionen werden
dann Nähe und Ferne zwischen diesen zwei Seiten ausgehandelt. Einerseits unter-
liegen die Regierenden der Kontrolle der Regierten und sind ihnen nicht (wie dies
bei Hobbes vorgesehen ist) entrückt. Andererseits kommt den repräsentativen
Instanzen eine gewisse Unabhängigkeit zu. So ist die Entscheidungsfindung auf die-
ser Ebene etwa von den Zwängen des imperativen Mandats befreit.

Da in der amerikanischen Demokratie die repräsentativen Elemente stark ausge-
prägt sind, tritt der Abstand zwischen den Bürgern und den staatlichen Institutionen
hier deutlich zutage. Damit drängt sich ein wichtiger Schluss auf (der erst nach
genauerem Hinsehen teilweise revidiert werden wird): Das Modell der repräsenta-
tiven Demokratie – mit der darin eingebauten Kluft zwischen Institution und Volk
– ist schlicht inkompatibel mit Trumps Vision einer politischen Fusion. Es kommt
zu einem echten Kampf der Systeme. Damit sich Trump-Ich und Trumpisten-Wir
kurzschließen können, müssen sie mit der politischen Repräsentation brechen.
Trump geht genau in diese Richtung, wenn er gegen »Washington« hetzt, wo eben-
jene repräsentativen Institutionen konzentriert sind. Mit dem Spruch, die Regierung
werde in die Hände des Volkes gelegt (siehe oben), spielt er Präsenz gegen Reprä-
sentation aus und liebäugelt mit einer großen Bewegung, die mit ihm an der Spitze
an »Washington«, also am gesamten repräsentativen Apparat vorbeiführt. Seine
Verachtung gegenüber diesem Apparat kommt auch darin zum Ausdruck, dass er
einen Richter des Staates Washington, der gegen seine »executive order« zu Einrei-
severboten entschieden hat, in einem Tweet vom 4. Februar 2017 als »so-called
judge« bezeichnet.

Diese Kampfansage ist allerdings nur die halbe Wahrheit – und deshalb ist die
Auseinandersetzung mit Trump auch so schwierig. Wenn sie die ganze Wahrheit
wäre, dann müsste er die Regierung in die Hände des Volkes legen und die Macht-
übernahme der Basis vorbereiten. Davon ist aber weit und breit nichts zu sehen.
Trump ist durchaus darauf erpicht, seine herausgehobene Position auszubauen und
zu nutzen. Demnach muss man die antirepräsentative Rhetorik Trumps mit Vor-
sicht genießen. Gemäß seiner eigentlichen Agenda ist die Ermächtigung, das
empowerment des Volkes keineswegs sein letztes Wort – im Gegenteil. Er über-
trumpft es vielmehr mit seinem eigenen Macht- und Führungsanspruch. Er über-
treibt seine Rolle, billigt sich einen narzisstischen Sonderstatus zu, mit dem er sich
als Person heraushebt und von seinen Anhängern abhebt. Faktisch heißt das, dass
er sich eben doch jene repräsentative Funktion aneignet, die ihm institutionell als
im Amt befindlicher Präsident sowieso zugeteilt ist.

 
52 Butler 2016, S. 31, 220; vgl. auch schon Ackerman 1991.

Der Präsident als puer robustus 171

Leviathan, 45. Jg., 2/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Analytisch ergibt sich daraus eine einfache Frage, die freilich gar nicht so leicht
zu beantworten ist: Was wird aus der von Trump nach wie vor forcierten Fusion,
wenn er versucht, sie im repräsentativen Rahmen, also unter Aufrechterhaltung sei-
ner präsidialen Privilegien durchzuführen? Um eine Antwort auf diese Frage zu
geben, muss man bei einer grundlegenden Überlegung von Thomas Hobbes anknüp-
fen, die übrigens Kommentare und Interpretationen nach sich gezogen hat wie kaum
eine zweite. Hobbes weist darauf hin, dass das Konzept der Repräsentation eigent-
lich nicht in der Sprache der Politik, sondern in derjenigen des Theaters beheimatet
ist. Das einschlägige Zitat aus dem Leviathan lautet:

»[P]ersona auf lateinisch [bedeutet] eine Verkleidung oder die äußere Erscheinung eines
Menschen […], der auf der Bühne dargestellt wird, und manchmal auch in einem engeren
Sinn […] eine Maske […]. Und von der Bühne wurde dieser Begriff auf jeden übertragen,
der stellvertretend redet und handelt [Representer of speech and action], im Gerichtssaal
wie im Theater. So ist also eine Person dasselbe wie ein Darsteller [actor], sowohl auf der
Bühne als auch im gewöhnlichen Verkehr […]. Und stellt jemand einen anderen dar, so sagt
man, er verkörpere seine Person oder handle in seinem Namen.«53

Im Anschluss an Hobbes kann man zwei Fährten verfolgen. Die erste führt in den
Bereich der Politik und untersucht, wie dort das Verhältnis zwischen den Bürgern
als »author« und dem Staat als »actor« funktioniert.54 Dabei wird man auf die Frage
stoßen, wie die Bürger die vom Staat ergriffenen Maßnahmen rezipieren. Im
Hobbes’schen Rahmen geraten sie in die Rolle der Untertanen (»subjects«), man
könnte auch – um näher bei der Theatersituation zu bleiben – davon sprechen, dass
die Bürger das Publikum (»audience«) bilden, das auf den Staat oder den Präsiden-
ten hört. Dabei steht freilich die Möglichkeit offen, dass sie nicht gehorsam auf ihn
hören, sondern ihm nur zuhören und gegebenenfalls widersprechen. Diese Offenheit
der Reaktionsweisen ist einer Fusion nicht zuträglich, und so ist für Trump auf
diesem Feld nicht viel zu holen.

Hobbes lädt aber auch dazu ein, eine zweite Fährte zu verfolgen – nämlich die
Abkünftigkeit politischer von theatralischer Repräsentation ernst zu nehmen. Zwar
ist sie im institutionellen Gefüge der repräsentativen Demokratie weitgehend ver-
blasst, doch sie bleibt gut sichtbar, wenn man auf die Ebene konkreter politischer
Praktiken wechselt. Hier hat man tatsächlich oft das Gefühl, sich im Theater zu
befinden. Es ist alles im Programm: Parlamentarische Debatten werden inszeniert,
Politiker spielen Rollen oder machen dem Volk etwas vor, Bürger fungieren als
Zuschauer des Schauspiels, das ihnen geboten wird, betreten gelegentlich selbst die
Bühne etc. Die Ähnlichkeiten zwischen Politik und Theater sind in neueren politi-
schen Theorien aus verschiedenen Perspektiven beleuchtet worden – teils in kriti-
scher Absicht wie in Guy Debords Theorie des Spektakels, teils mit einer konstruk-
tiven Agenda wie in F. R. Ankersmits Aesthetic politics.55 Interessant sind dabei vor
allem jene Ansätze, die die Beziehung zwischen Politik und Ästhetik jenseits gängiger
Klischees behandeln; man denke etwa an Jacques Rancières Versuch in Le specta-

 
53 Hobbes 1984, S. 123.
54 Ebd., S. 123 f.
55 Ankersmits 1997.

172 Dieter Thomä

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


teur émancipé, die Theaterzuschauer gegen den billigen Vorwurf der Passivität in
Schutz zu nehmen.56

Diese zweite Fährte führt nun zu einer Antwort auf die Frage, wie Trump die
Fusion mit dem Volk im Rahmen einer repräsentativen Ordnung zu inszenieren
versteht. Er nutzt die Parallele zwischen politischer und theatralischer oder – allge-
mein – ästhetischer Repräsentation in einer ganz speziellen Weise aus. Hierzu stützt
er sich der Sache nach auf die elementare Hobbes’sche Bestimmung, dass der Sou-
verän als »actor« autorisiert ist, für das Volk und zum Volk zu sprechen. Er setzt
die Agenda, und damit verschiebt sich die Position des wahrhaft Handelnden von
der Ebene des Volkes auf die Ebene des Präsidenten. Wenn dieser sich nun an das
Volk wendet, so macht er es zum Rezipienten oder Konsumenten. Mit dieser Rol-
lenverteilung kennt Trump sich ausgezeichnet aus, denn er hat bekanntlich in seinem
früheren Leben als Star einer Reality-TV-Show reüssiert. Viele Kommentatoren
haben sich darüber mokiert, dass er sich mit The Apprentice in den seichten Gewäs-
sern der Unterhaltung und des schnöden Scheins bewegt hat. Doch genau die Rolle,
die er damals gespielt hat, taugt hervorragend als Vorlage für seine aktuelle politi-
sche Praxis. Er kann das politische Modell der Repräsentation theatralisch ausnut-
zen, indem er das Volk zu Stammzuschauern seiner show macht.

Dabei ist darauf hinzuweisen, dass es nicht prinzipiell verwerflich ist, die politisch-
theatralische Doppeldeutigkeit der Repräsentation anzuerkennen. Es wurde bereits
darauf verwiesen, dass politische Prozesse keineswegs automatisch zum Niedergang
verurteilt sind, wenn man deren Verwandtschaft mit der Theatersituation auskostet.
Hier kommt es vielmehr darauf an, wie man dies genau tut. Das Problem besteht
nun darin, dass Trump die schlimmstmögliche theatralische Variante wählt und
damit eine Deformierung der Politik betreibt. Er nimmt seinen Wahlsieg als Blan-
koscheck, mit dem er sich vom Volk als »author« autorisieren lässt. Seine Aufgabe
als Hauptdarsteller auf der politischen Bühne besteht dann darin, das Volk als
Publikum an sich zu fesseln. Hierzu muss er die Spannung hochhalten, das Kon-
sumbedürfnis des Volks befriedigen und es in einer Haltung reiner Rezeption fest-
halten. Als Präsidenten-actor (den man auch als Gröspaz, als Größten Schauspieler
aller Zeiten bezeichnen könnte) will er seine Zuschauer daran hindern, zu zappen
und das Programm zu wechseln. Seine Verbindung zum Volk leitet sich nicht aus
Willensbildungsprozessen ab, sondern daraus, dass er es in seinen medialen Bann
zieht. So wie die ästhetische Theorie des Kinos darauf hinweist, dass die Zuschauer
im dunklen Saal dem Bild ausgeliefert sind, so sollen sich die Bürger ihrem Präsi-
denten hingeben. Wenn Trump dies gelingt, dann stellt er eben mit den Mitteln der
Repräsentation jene Identifikation oder Fusion zwischen Ich und Wir her, die auf
den ersten Blick nur als antirepräsentative Massenerfahrung zugänglich schien.

Zur Herstellung dieser Fusion wählt Trump durchaus eine andere Strategie als die
totalitären Führer des 20. Jahrhunderts. Er verlässt sich nicht auf Rituale der kör-
perlichen oder geistigen Synchronisierung, wie sie etwa Hitler in Massenaufmär-
schen und -versammlungen oder durch seine über Volksempfänger gesendeten
Reden eingeübt hat. Trump setzt nicht auf kollektive, sondern auf individuelle Per-
 
56 Thomä 2016, S. 58-68.

Der Präsident als puer robustus 173

Leviathan, 45. Jg., 2/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


formanz, also auf seine eigene show. Da es nicht zu einer Verschmelzung von Sender
und Empfänger im Massenereignis kommt, muss Trump die Bürgerbindung per-
manent neu herstellen und gewährleisten. Er muss auf Sendung sein und bleiben.
Hierfür praktiziert er eine spezielle Art der Narration, die als Kette von Sensationen
ausgestaltet ist. Er setzt etwas in die Welt – und diese Welt wartet dann gebannt
darauf, was er als nächstes tut, welche Überraschung er noch parat hat etc. Das
Genre, das hinter dieser Strategie – dem Stakkato der Tweets, den erratischen Äuße-
rungen und Entscheidungen – steht, ist die TV-Serie. Man könnte sagen: Trump ist
ein Serien-Täter. Ein ästhetisches Element aus dem Repertoire dieses Genres, das er
besonders wirkungsvoll einsetzt, ist das offene Ende, das die Spannung hochhält
und die Aufmerksamkeit auf das, was kommt, monopolisiert: der cliffhanger.

Ein Beispiel mag als Illustration dieser Strategie genügen: In der letzten Fernseh-
debatte vor der Wahl am 19. Oktober 2016 in Las Vegas antwortete er auf die
Frage, ob er das Wahlergebnis akzeptieren würde, hierzu würde er erst Stellung
nehmen, wenn es so weit sei: »I will keep you in suspense.« Trump tut so, als ginge
es in der Politik darum, die Spannung hochzuhalten. Einen Tag später legte er in
einer Wahlkampfrede in Delaware, Ohio, nach und fand die süffisante Formel, dass
er das Wahlergebnis akzeptieren werde – Kunstpause –, »if I win«. Damit war der
Wahltag überschattet von der Frage, wie Trump wohl reagieren würde, wenn er
verlöre. Ihm gelang es auf diese Weise, eine Macht über die Stimmung am Wahltag
auszuüben, die nicht auf irgendeiner Autorität, sondern nur auf einem narrativen
Trick basierte: auf dem Aufschub dessen, was die Narratologie als clôture oder
closure bezeichnet (also als den Schluss, in dem sich alles rundet). Dieses Muster hat
Trump seitdem vielfach angewandt – gerade auch nach seiner Amtseinführung. Die
Aufmerksamkeit, die er erzielt, hängt mindestens im gleichen Maße von dem ab,
was er tatsächlich tut, wie davon, was er ankündigt. Deutlich wurde dies im Nach-
gang zu den Gerichtsentscheidungen gegen die von ihm verhängten Einreisebe-
schränkungen: Hier stellte er eine scharfe Reaktion in Aussicht, deren Art er freilich
im Dunkeln ließ, und fachte damit die Fantasie seiner Zuhörer an. Sie konnten sich
kaum dagegen wehren, vollauf mit dem Gedanken beschäftigt zu sein, was Trump
wohl als nächstes tun würde.

Mehr noch als die Fortsetzungsromane, die in den Tageszeitungen des 19. Jahr-
hunderts abgedruckt wurden, operieren die TV-Serien von heute mit einer narrati-
ven Strategie, die darauf zielt, den Leser oder Zuschauer an sich zu binden. Sie
machen sich dabei den Vorzug der literarischen wie auch filmischen Narration zu
Nutze, wonach jeder Satz, jede Szene schon auf eine Fortsetzung verweist und hin-
drängt, diese selbst aber in keiner Weise kausal festgelegt oder vorhersehbar ist.
Wenn die Narration gut gemacht ist, dann enthält sie ein Moment der Überraschung
– und dann gibt es für den Rezipienten nur eines: Er will wissen, wie es weitergeht,
und »dranbleiben«. Fritz Breithaupt hat in seinem Buch Die dunklen Seiten der
Empathie treffend bemerkt, die Fähigkeit Trumps bestehe vor allem darin, sein
Publikum dazu zu bringen, dass es dem von ihm initiierten »Schlagabtausch […]
gebannt« folgt.57 Sie begeben sich damit in eine empathische Gefangenschaft.
 
57 Breithaupt 2017, S. 212.

174 Dieter Thomä

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Ungeachtet der miserablen Zustimmungsraten, die in der ersten Zeit seiner Prä-
sidentschaft gemessen worden sind, ist es Trump zunächst gelungen, die Fixierung
des Publikums auf seine Person – also: auf ihn als Darsteller oder Narrator, der für
die Fortsetzung der Geschichte verantwortlich ist – sicherzustellen. Genau in dieser
Fixierung besteht seine Version der Fusion zwischen Führer und Volk. Sie beruht
auf einer Ästhetik und Politik, die nicht auf direkte Massensuggestion und Verein-
nahmung, sondern sozusagen auf eine Massennarration setzen. Diese Fusion
umfasst natürlich nicht alle Bürger der USA, denn sie operiert mit den im vorherigen
Abschnitt beschriebenen Exklusionen. Aber selbst diejenigen, die sich der Fusion
verweigern, bleiben auf Trump als Person fixiert. Nicht nur seine Anhänger, sondern
auch seine Kritiker warten gebannt auf das jeweils nächste, überfallartig lancierte
Kapitel aus der Fortsetzungsgeschichte seiner Präsidentschaft.

Ob Trump letztlich Erfolg haben wird oder nicht – diese Frage wird nicht nur auf
einer inhaltlichen, sondern auch auf einer formalen Ebene entschieden. Es geht nicht
nur darum, was er will, sondern darum, wie er es will. Seine Art des Wollens, des
Regierungshandelns, der präsidialen Repräsentation basiert politisch und ästhetisch
auf einer Monopolisierung des Senders. Trump hört nicht, sondern spricht, er hält
das Heft in der Hand und die Bürger in Atem, die sich in Konsumenten oder
Empfänger verwandeln. Er wird dann scheitern, wenn das Volk, dessen erster
Repräsentant er nun ist, sowie die Institutionen, die ihm beigeordnet sind, diese
Monopolisierung durchkreuzen. Donald Trump als Präsident erschüttert die ame-
rikanische Demokratie in ihren Grundfesten – und dass diese Erschütterung über-
haupt möglich ist, weist auf eine innere Anfälligkeit des Präsidialsystems hin, mit
dem sich die USA von den meisten westlichen Demokratien unterscheiden. Es geht
in den laufenden Auseinandersetzungen um die Funktionsfähigkeit der repräsenta-
tiven Demokratie, also um die checks and balances zwischen Exekutive, Legislative
und Judikative, es geht aber auch um das Verhältnis zwischen Institutionen und
Bürgern. Das Machtspiel zwischen den repräsentativen Instanzen scheint in der ers-
ten Zeit von Trumps Präsidentschaft zu dessen Leidwesen noch einigermaßen zu
funktionieren, auch wenn er das Regieren über Dekrete offensichtlich gegenüber
parlamentarischen Verhandlungen favorisiert. Das genannte Machtspiel bleibt aber
eine halbdemokratische und letztlich undemokratische Übung, wenn die Bürger ihre
vielen Stimmen – der Plural ist hier entscheidend! – nicht erheben und wenn der
Streit zwischen unten und oben erlahmt.

Dieses Ende der Streitlust kann in zwei verschiedenen Formen auftreten. Gemäß
einer einflussreichen Tradition innerhalb der Politischen Theorie, die von Alexis de
Tocqueville bis Albert Hirschman reicht, wird davor gewarnt, dass beim Schwanken
der Bürger zwischen politischem Engagement und privaten Interessen letztere das
Übergewicht bekommen und die Demokratie sich dann langsam, aber sicher in einen
sanften »Despotismus« verwandle.58 Mit der Privatisierung erledigt sich die Streit-
lust also durch Gleichgültigkeit. Neben dieser äußeren, unpolitischen Gefahr für die
Demokratie gibt es auch eine innere, politische Gefahr. Anders gesagt: Neben den
egozentrischen Störenfried, der etwa in der Finanzkrise auftritt und (teilweise) von
 
58 Tocqueville 1987, Band 2, S. 463.

Der Präsident als puer robustus 175

Leviathan, 45. Jg., 2/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Trump verkörpert wird, tritt der massive Störenfried, den er gleichfalls (teilweise)
verkörpert. Mit ihm kommt die Streitlust nicht durch Gleichgültigkeit, sondern
durch Gleichschaltung oder Uniformisierung zum Erliegen. Der politische Prozess
wird nicht ausgedünnt, sondern aufgeheizt, er verwandelt sich in eine populistische
Veranstaltung und eine Einmannschau (one-man show).

Die vielleicht einzige gute Nachricht, die Donald Trumps Wahlsieg zu entnehmen
ist, besteht darin, dass er nicht nur die Karte der Privatisierung ausgespielt, also auch
nicht nur den sanften Despotismus forciert hat. Mit der Berufung auf das »govern-
ment by the people«, also auf einen Teil der berühmten Formel aus Abraham Lin-
colns Gettysburg Address, hebt Trump die Selbstbestimmung der Bürger hervor –
freilich nur, um sie sogleich zu missbrauchen. Dass seine Botschaft bei den Bürgern
angekommen ist, zeigt indirekt, dass ihnen ihre Selbstbestimmung nicht gleichgültig
ist. Als nächstes wird sich zeigen, ob sie Trumps Missbrauch bemerken und die
politische Bühne zurückerobern.

Literatur

Ackerman, Bruce 1991. We the people. Band 1: Foundations. Cambridge: Harvard University
Press.

Adorno, Theodor W. 1973. Gesammelte Schriften. Band 4: Minima Moralia. Reflexionen aus
dem beschädigten Leben. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1979. »Theorie der Halbbildung«, in Theodor W. Adorno: Gesammelte
Schriften, Band 8, S. 93-121. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Ankersmit, Frank R. 1997. Aesthetic politics. Political philosophy beyond fact and value. Stan-
ford: Stanford University Press.

Augstein, Jakob 2016. »Gefahren für die Demokratie: Trump beim Namen nennen«, in Spiegel
online vom 16. November 2016. www.spiegel.de/politik/deutschland/donald-trump-wie-se
ine-wahl-die-demokratie-gefaehrdet-kolumne-a-1121716.html (Zugriff vom 22.02.2017).

Beier, A. Lee 1985. Masterless men. The vagrancy problem in England, 1560-1640. London:
Methuen.

Breithaupt, Fritz 2017. Die dunklen Seiten der Empathie. Berlin: Suhrkamp.
Burgo, Joseph 2015. »The populist appeal of Trump’s narcissism«, in Psychology today vom 14.

August 2015. www.psychologytoday.com/blog/shame/201508/the-populist-appeal-trumps-
narcissism (Zugriff vom 22.02.2017).

Butler, Judith 2016. Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung. Berlin:
Suhrkamp.

Cillizza, Chris 2017. »The leaks coming out of the Trump White House cast the president as a
clueless child«, in The Washington Post vom 26. Januar 2017. www.washingtonpost.com/
news/the-fix/wp/2017/01/26/the-leaks-coming-out-the-trump-white-house-cast-the-boss-as
-a-clueless-child/?utm_term=.7f46f44803a7 (Zugriff vom 22.02.2017).

Colvin, Geoff 2016. »Is Trump a bumbling incompetent or a canny disrupter?«, in Fortune vom
11. Juli 2016. fortune.com/2016/07/11/donald-trump-bumbling-incompetent-canny-dis-
rupter (Zugriff vom 22.02.2017).

Diderot, Denis 1967. »Rameaus Neffe«, in Denis Diderot: Ästhetische Schriften, Band 2,
S. 405-480. Berlin, Weimar: Aufbau Verlag.

Eggers, Dave 2013. The circle. London: Penguin.
Eisenhauer, Bertram 2016. »Sei ein Killer, sei ein König«, in Frankfurter Allgemeine Sonntags-

zeitung vom 2. Oktober 2016, S. 11-13.
Emerson, Ralph Waldo 1983. Essays and lectures. New York: Library of America.
Foucault, Michel 1995. Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der

Vernunft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

176 Dieter Thomä

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 1970. Phänomenologie des Geistes. Gesammelte Werke, Band 3.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hobbes, Thomas 1983 a. De Cive. The Latin version. The philosophical works, Band II. Oxford:
Clarendon.

Hobbes, Thomas 1983 b. De Cive. English version. The philosophical works, Band III. Oxford:
Clarendon.

Hobbes, Thomas 1984. Leviathan. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Hobbes, Thomas 1991. Behemoth oder Das Lange Parlament. Frankfurt a. M.: Fischer.
Hobbes, Thomas 1994. Vom Menschen. Vom Bürger. Elemente der Philosophie II/III. Hamburg:

Meiner.
Horkheimer, Max 1988-1996. Gesammelte Schriften. Frankfurt a. M.: Fischer.
Kagan, Robert 2016. »This is how fascism comes to America«, in The Washington Post vom 18.

Mai 2016. www.washingtonpost.com/opinions/this-is-how-fascism-comes-to-america/201
6/05/17/c4e32c58-1c47-11e6-8c7b-6931e66333e7_story.html?utm_term=.f8298572b9fe
(Zugriff vom 22.02.2017).

Kinsley, Michael 2016. »Donald Trump is actually a fascist«, in The Washington Post vom 9.
Dezember 2016. www.washingtonpost.com/opinions/donald-trump-is-actually-a-fascist/20
16/12/09/e193a2b6-bd77-11e6-94ac-3d324840106c_story.html?utm_term=.9a28e161410
2 (Zugriff vom 22.02.2017).

Krauthammer, Charles 2016. »Donald Trump and the fitness threshold«, in The Washington Post
vom 4. August 2016. www.washingtonpost.com/opinions/donald-trump-and-the-fitness-th
reshold/2016/08/04/b06bae34-5a69-11e6-831d-0324760ca856_story.html?utm_term=.d9
ed13a36040 (Zugriff vom 22.02.2017).

Lindner, Roland 2016. »Tal der Tränen. Donald Trumps Sieg entmachtet das Silicon Valley. Die
Wahlen waren ein Aufstand gegen die dort gepredigte Disruption«, in Frankfurter Allge-
meine Sonntagszeitung vom 13. November 2016, S. 26.

Martin, Jonathan 2016. »Donald Trump’s anything-goes campaign sets an alarming political
precedent«, in New York Times vom 17. September 2016. www.nytimes.com/2016/09/18/
us/politics/donald-trump-presidential-race.html (Zugriff vom 22.02.2017).

Mill, John Stuart 1965. Principles of political economy. Collected works, Band II. Toronto,
London: University of Toronto Press, Routledge & Kegan Paul.

Müller, Jan-Werner 2016. Was ist Populismus? Ein Essay. Berlin: Suhrkamp.
Radosh, Ronald 2016. »Steve Bannon, Trump’s top guy, told me he was ›a Leninist‹ who wants to

›destroy the state‹«, in The Daily Beast vom 22. August 2016. www.thedailybeast.com/arti
cles/2016/08/22/steve-bannon-trump-s-top-guy-told-me-he-was-a-leninist.html (Zugriff
vom 22.02.2017).

Reich, Wilhelm 1933. Massenpsychologie des Faschismus. Zur Sexualökonomie der politischen
Reaktion und zur proletarischen Sexualpolitik. Kopenhagen et al.: Verlag für Sexualpolitik.

Reicher, Stephen; Haslam, S. Alexander 2016. »The politics of hope: Donald Trump as an entre-
preneur of identity«, in Scientific American vom 19. November 2016. www.scientificameri
can.com/article/the-politics-of-hope-donald-trump-as-an-entrepreneur-of-identity (Zugriff
vom 22.02.2017).

Richter, Stephan 2015. »Trump vs. Kelly: just who’s the ›bimbo‹?«, in The Globalist vom 11.
August 2015. www.theglobalist.com/trump-kelly-bimbo-politics-elections (Zugriff vom 22.
02.2017).

Richter, Stephan 2016. »Donald Trump outs himself as ›bimbo‹«, in The Globalist vom 4. August
2016. www.theglobalist.com/donald-trump-outs-himself-as-bimbo (Zugriff vom
22.02.2017).

Rossiter, Clinton 1956. The American presidency. New York: Harcourt Brace.
Rousseau, Jean-Jacques 1964. »Du Contrat Social«, in Œuvres complètes, Band III, S. 347-470.

Paris: Gallimard.
Schmitt, Carl 1985. Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus. 6. Auflage.

Berlin: Duncker & Humblot.
Stirner, Max 1972. Der Einzige und sein Eigentum. Stuttgart: Reclam.
Taft, William Howard 2009. Essential writings and addresses. Madison: Fairmont Dickinson

University Press.

Der Präsident als puer robustus 177

Leviathan, 45. Jg., 2/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Thomä, Dieter 2013. »Hegel – Diderot – Hobbes. Überschneidungen zwischen Politik, Ästhetik
und Ökonomie«, in Freiheit. Hegel-Kongress Stuttgart 2011, hrsg. v. Honneth, Axel; Hind-
richs, Gunnar, S. 167-194. Frankfurt a. M.: Klostermann.

Thomä, Dieter 2016. Puer robustus. Eine Philosophie des Störenfrieds. Berlin: Suhrkamp.
Tocqueville, Alexis de 1987. Über die Demokratie in Amerika. Zürich: Manesse.
Todd, Chuck; Rivera, Matt 2017. »McCain defends a free press: ›that’s how dictators get star-

ted‹«, in NBC News vom 18. Februar 2017. www.nbcnews.com/politics/donald-trump/sen-
mccain-meet-press-defends-free-press-after-trump-tweet-n722831 (Zugriff vom
22.02.2017).

Trump, Donald J. 1997. Trump: the art of the comeback. New York: Random House.
Vives, Juan Luis 1917. »Concerning the relief of the poor«, in Studies in Social Work 11, S. 1-47.
Wohlfert-Wihlborg, Lee 1981. »In the Manhattan Real Estate game, Billionaire Donald Trump

holds the winning cards«, in People vom 16. November 1981. people.com/archive/in-the-
manhattan-real-estate-game-billionaire-donald-trump-holds-the-winning-cards-vol-16-
no-20 (Zugriff vom 22.02.2017).

178 Dieter Thomä

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154


Zusammenfassung: Der Aufsatz behandelt die in den USA stark ausgeprägte Personalisierung
der Politik, die mit der Präsidentschaft Donald Trumps einen neuen Höhepunkt erreicht hat.
Trump wird als Störenfried der Ordnung dargestellt und auf die Debatte um den puer robu-
stus bezogen, die in der politischen Theorie seit Thomas Hobbes eine zentrale Rolle gespielt
hat. Es wird gezeigt, dass Trump einerseits als egozentrischer Störenfried agiert, der das
Eigeninteresse gegen die Ordnung ausspielt, andererseits eine totale, nationalistische Einheit
etablieren will, mit der die Demokratie gestört und zerstört zu werden droht. In der von ihm
propagierten Fusion zwischen dem »Ich« des Präsidenten und dem »Wir« des Volkes macht
er sich die repräsentative Rolle zunutze, die ihm von Amts wegen zusteht, und nutzt nicht
nur deren politische, sondern auch deren theatralische Dimension aus: Er agiert als Darsteller
oder Schauspieler des Volkes und versucht, es durch mediale Strategien der Narration in
seinen Bann zu ziehen.

Stichworte: Demokratie, Repräsentation, Disruption, Rebellion, Faschismus, Hobbes,
Trump

The president as »puer robustus«. Donald Trump, Thomas Hobbes, and the crisis
of democracy

Summary: This paper discusses the personalization of politics which plays a paramount role
in the U.S. and has reached new heights with Donald Trump’s rise to power. Trump is viewed
as a troublemaker and is seen in this framework as a figure of the puer robustus – a figure
once introduced by Thomas Hobbes and then frequently discussed in political theory. Trump
is described as an egocentric troublemaker who is driven by self-interest against the estab-
lished order, and on the other hand he seeks to establish a total, nationalistic unity which
threatens to damage and to destruct democracy. By propagating a fusion between the presi-
dent’s »Ego« and the »We« of the People, Trump uses his representative role in a political
and theatrical manner: He takes the stage as an actor representing the people and implements
a particular media strategy in order to monopolize his audience’s attention.

Keywords: democracy, representation, disruption, rebellion, faschism, Hobbes, Trump

Autor

Dieter Thomä
Universität St. Gallen
Fachbereich Philosophie
Unterer Graben 21
9000 St. Gallen
Schweiz
dieter.thomae@unisg.ch

Der Präsident als puer robustus 179

Leviathan, 45. Jg., 2/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 29.01.2026, 00:34:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-2-154

