Hansjorg Dilger

Afhzierende Objekte und koloniale Gewalt:
Auseinandersetzungen iiber die epistemische
Neuverortung ethnographischer Sammlungen
in Berlin

Imagine a Child, raised by a living mother

One who teaches them the way of peace, love, sustainable life
Imagine that child, separated from the mother forcefully

That child is Nso, separated from mother Ngonnson by the Germans
Return n restitute her to her child

#BringBackNgonnso

BringBackNgonnso @ngonnso: 25.02.2022 (Twitter)

Alsam 20. Juli 2021 der Westfliigel des Humboldt Forums in Berlin eréffnet wurde, protestierte
das Biindnis Decolonize gegen die Ausstellung kolonialer Raubkunst und fiir ,,die Riickgabe aller
Objekete, die im kolonialen Kontext nach Berlin gekommen® sind (Der Tagesspiegel 20.07.2021).
Unter den Gegenstinden, die im Fokus der Demonstrierenden auf dem Schlossplatz stand,
befand sich Ngonnso', eine Figur, die wihrend der deutschen Kolonialzeit aus dem Kameruner
Grasland nach Berlin gebracht worden war (Splettstof8er 2019: 282fT). Der historische Haupt
katalog des Ethnologischen Museums der Staatlichen Museen zu Betlin beschreibt Ngonnso*
als ,,Schenkung” des preuflischen Generals Kurt von Pavel, der die ,groffe geschnitzte Figur®,
welche ,auf dem Schof8 eine Schiissel hilt und ,mit Kauris bedeckt® ist, dem Koniglichen
Museum fiir Vélkerkunde im Jahr 1903 tibergeben habe (Staatliche Museen zu Berlin, Stiftung
PreufSischer Kulturbesitz). Fiir zahlreiche Mitglieder der Community der Nso* in Kamerun hin-
gegen ist Ngonnso' ein seit mehr als 100 Jahren fehlendes — und gewaltsam durch die deutsche
Kolonialmacht verschlepptes — Bindeglied in der als untrennbar imaginierten Wechselbezie-
hung von Gemeinschaft, Identitit und kollektiver Befindlichkeit.

Eine der prominentesten Aktivist:innen, die sich von Kamerun aus fiir die Riickgabe von
Ngonnso® einsetzen, ist Sylvie Njobati, die am 27. Juni 2022 die Pressemeldung zur Riickgabe
der Figur nach Kamerun durch den Prisidenten der Stiftung Preuflischer Kulturbesitz (SPK),
Herrmann Parzinger, in Empfang nahm (Abb. 1). Ihr Engagement ist dabei in eine lange Linie
von Riickgabeanliegen aus Kamerun einzuordnen (Tangwa n. d.: 4-5; Splettstofler 2019: 301
2), die zunichst 2011 in der Riickgabeforderung des Fon' der Nso, Sehm Mbinglo 1, an die
Stiftung kulminierte (ebd.: 315). Nachdem die SPK dieses Riickgabegesuch noch im gleichen
Jahr mit der Begriindung ablehnte, dass sie ,die heute rechtmiflige Besitzerin der Statue und

1 Herrscher, Konig.

301

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hansjorg Dilger

<« Tweet

BringBackNgonnso
@ngonnso

We are delighted to announce to you all the good news
of our beloved mother - Ngonnso.

The decision on the return of Ngonnso & it's a Yes!
Ngonnso is coming home, after 120 years in captivity!
Thank you for all you love and support!
#BringBackNgonnso

@hparzinger @bundesrat

Tweet libersetzen

& Njobati Sylvie (Sysy) und 4 weitere Personen Abb. 1 Die Kampagﬂe #BringBaCk
Ngonnso feiert auf Twitter die Ubergabe
der Erklirung zur Riickgabe von Ngonn-
. .
10 Retweets 2 Zitierte Tweets 37 ,Gefallt mir“-Angaben so' durch den SPK-Prisidenten Hermann
Parzinger an Sylvie Njobati.

7:27 nachm. - 27. Juni 2022 - Twitter for Android

daher ,eine Deakzession rechtlich unmoglich® sei (ebd.: 321), nahm die Diskussion tiber die
Riickkehr von Ngonnso® erst im Vorfeld der Eroffnung des Westfliigels des Humboldt Forums
wieder an Fahrt auf und resultierte im Jahr 2022 in der Ankiindigung der Riickgabe der Statue
durch die Stiftung,.

Insbesondere die von der kamerunischen Organisation fiir nachhaltige Entwicklung, Sysy
House of Fame, und Njobati initiierte Twitter-Kampagne #BringBackNgonnso spielte eine zen-
trale Rolle fiir die Wendung der SPK im Umgang mit dem Riickgabegesuch. Die Kampagne be-
tonte, dass Ngonnso' —,die Mutter der Nso* — nach iiber 120 Jahren ,Gefangenschaft zuriick-
kehren miisse, um der vom gewaltsamen Konflikt betroffenen Nso-Community ,Frieden® zu
bringen (Bring Back Ngonnso: 7.7. 2022). Mit der Betonung der hohen spirituellen Bedeutung
von Ngonnso' schrieb die Kampagne der Figur nicht nur die Kraft zu, in der kolonialen Vergan-
genheit verwurzelte Krisen wie Krieg oder die drastischen Auswirkungen von Diirreperioden
auf das soziale Gefiige 16sen zu kdnnen; auch wurde Ngonnso® zu einem emotionalen Symbol
der Hoffnung auf eine Wieder- bzw. Neu-Verbindung der Nso' — und insbesondere der jiingeren
Generation — zu ihrer Geschichte, wie auch Njobati dies in einem Interview mit dem Spiege/
selbst formulierte:

Ngonnso represents our ancestry, our culture, the core of our identity. (...) She connects
us to our history prior to colonialism. But because she isn’t with us, we are unable to

establish who we are. (Der Spiegel, 23.06.2022)

302

- am 17.01.2026, 18:20:39. - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afhizierende Objekte und koloniale Gewalt

In diesem Beitrag beleuchte ich, wie die hier am Beispiel der Auseinandersetzung tiber Ngonnso®
beschriebenen affektiven Dynamiken aktuell die Debatte tiber den Status von Objekten prigen,
die wihrend der Kolonialzeit in die ethnographischen Sammlungen der Staatlichen Museen zu
Berlin gebracht wurden” und in den letzten Jahren Gegenstand hitzig gefiihrter aktivistischer,
kulturpolitischer und wissenschaftlicher Diskussionen geworden sind. Insbesondere haben die
Auseinandersetzungen iiber das Humboldt Forum dabei einen grundsitzlich neuen Blick auf
ethnographische Museen als ,Kinder eines Zeitalters der Gewalt“ geworfen (Sarr und Savoy
2019: 35), deren ,Kontrollmonopol® iiber die im kolonialen Zusammenhang angeeigneten
Objekte aufgebrochen werden miisse (ebd.: 82). Ebenso haben spezifische Akte der Restitution
von Objekten — wie Frankreichs Riickgabe von 26 Kunstgegenstinden aus dem chemaligen
Konigreich Dahomey nach Benin oder die im Juni 2022 angekiindigte Riickgabe von 512 Be-
nin-Bronzen aus Deutschland nach Nigeria — eine gesellschaftliche Stimmung geschaffen, in
der die Restitution ,kolonialer Raubkunst’ mit hohen affektiven Erwartungshaltungen in Bezug
auf die Bedeutung solcher Ereignisse fiir die sog. ,Herkunftsgesellschaften® sowie fiir die Trans-
formation ethnologischer Museen selbst verbunden wird.?

Diese affektive Gemengelage, so mein Argument, hat nicht nur neue transnationale Riume
fur die Artikulation von Gewalterinnerungen ebenso wie (inner-)gesellschaftlicher Irritation
geschaffen, tiber die die Geschichte und Zukunft ethnographischer Sammlungen aktuell neu
verhandelt werden. Auch zeige ich, dass die hier mobilisierten Empfindungen — wie Schmerz,
Trauer und Verlust, aber auch Schuld, Scham oder eine generelle Verunsicherung in Bezug auf
den richtigen’ Umgang mit ethnographischen Sammlungen — ein Ringen um die epistemische
Neuverortung von Objekten aus kolonialen Kontexten bewirkt haben: Diese Neuverortung
kann perspektivisch nicht nur zu einer Zunahme an Riickgaben fiithren, die nicht zuletzt ein
Eingestandnis des in Verbindung mit ethnographischen Sammlungen begangenen kolonialen
Unreches sind (vgl. Rassool 2022: 64). Auch kann sie — im giinstigen Fall — zu einer umfas-
senden Neuausrichtung der Bezichungen zwischen Akteur:innen ethnologischer Museen und
sogenannter ,Herkunftsgesellschaften® im Sinne einer neuen Ethik des Zusammenarbeitens
(Scholz 2017) und einer ,Okonomie des Austauschs® im globalen Kontext fithren (Sarr und
Savoy 2019: 85).

2 Im Deutschen Kaiserreich nach 1871 florierten ethnographische Museen zunichst im Kontext von
Verstidterungsprozessen, die die infrastrukturellen Bedingungen fiir das Streben urbaner Biirger — und
Ethnolog:innen — nach Weltgewandtheit im Humboldt'schen Sinne schufen (Penny 2003: 17-18).
Dekoloniale Auseinandersetzungen mit den ,Sammlungen’ miissen daher nicht nur die historischen
Umstinde und den Begriff des ,Sammelns’ selbst problematisieren, sondern auch die hier etablierten
Kategorien und Grenzzichungen, die unter anderem eine dichotome Abgrenzung zwischen ,ethno-
graphischen’ und ,Kunst-Sammlungen herstellten (Forster 2013).

3 Die Riickkehr der Objekte aus Frankreich nach Benin hat z. B. Bénédicte Savoy als ,Weltereignis*
bezeichnet (Deutschlandfunk Kultur 2022).

4 Der Begriff ,Herkunftsgesellschaften (source communities, communities of origin) ist u. a. aufgrund der
potentiell essentialistischen Zuschreibung von Gruppenidentititen problematisch (Forster 2018: 18). In
diesem Beitrag wird er als heuristischer Begriff verwendet, der sowohl die Gruppen umfasst, von denen
die Objekee urspriinglich angeeignet wurden, als auch deren Nachkommen. Damit soll er hier explizit
potentiell divergierende Interessen der Mitglieder dieser sogenannten ,Gemeinschaften® anerkennen, die
zudem in Konflikt mit den Interessen nationaler Akteure in den Herkunftslindern selbst bei der Aus-
handlung von Riickgabeanspriichen auf Kulturgiiter treten kénnen.

303

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hansjorg Dilger

Wie ich abschlieflend darlegen werde, ist diese epistemische Neuverortung immer auch von
affektiven Ambiguititen geprigt, da die entstehenden Transformationspotenziale nicht noswen-
digerweise die kolonialen Hierarchien und imperialen Machtstrukturen ethnographischer Mu-
seen an sich iiberwinden (Ivanov und Bens 2021; Rassool 2022). Vielmehr kénnen solche Neu-
verortungen bestehende Machtkonstellationen zwar identifizieren und aufdecken, aber in den
hier entstehenden Auseinandersetzungen und Aushandlungsprozessen ebenso reifizieren und
— unter teils verdnderten Bedingungen — neu festschreiben. Welche Rolle dabei die umkimpften
Objekte selbst in all diesen Prozessen spielen — und welche Bedeutung ihre affizierende Kraft fiir
das Hervorbringen der fiir die epistemische Neuverortung entscheidenden Konstellationen hat
—werde ich im folgenden Abschnitt ausfithren.

Afhzierende Objekte in Kontexten von Dekolonisierung

Die Handlungsmacht (im)materieller Objekte — d. h. die Objekten inhirente agency fiir das
Zustandekommen von Beziehungen zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Entititen
— ist in der Akteur-Netzwerk-Theorie sowie in Studien zum ,sozialen Leben von Dingen® schon
lange betont worden (Appadurai 1986; Splettstdsser 2019: 22—40). Auch ist Objekten die Macht
zugesprochen worden, affektive Verbindungen zwischen Menschen und ihren materiellen Um-
gebungen herzustellen (Cassella und Woodward 2014) — wobei Studien zu ,affektiven Objek-
ten“ tendenziell eine ontologische Trennung zwischen menschlichen und nicht-menschlichen
Akteuren aufrechterhalten (ebd.: 105). Aufbauend auf diesen verschiedenen Ansitzen gehe
ich in diesem Beitrag davon aus, dass Affekte zentral sind fiir die individuelle und kollektive
Re-Imagination von Objekten in den ethnographischen Sammlungen in Berlin sowie fiir die
potenzielle Transformation der Bezichungen zwischen Akteur:innen ethnologischer Samm-
lungseinrichtungen, der Herkunftsgesellschaften der von ihnen verwalteten Objekte und der
weiteren Offentlichkeit. Aus affekttheoretischer Perspektive verorte ich mein Argument dabei in
Studien iiber die Bedeutung von Objekten im Zustandekommen ,affektiver Relationalitdten,
wie Birgice Roceger-Rossler und Jan Slaby diese in ihrem Band Affect in Relation: Families, Places,
Technologies skizziert haben. Fiir Slaby und Rottger-Rossler (2018: 7) besteht der Zugang zum
Verstiandnis relationaler Affektgeschehen darin, dass:

affective phenomena are approached with a view to their embeddedness in ongoing
complex situations in which various actors, objects, spaces, artifacts, technologies and
modes of interaction coalesce, all contributing to the particular character of the affec-
tive process in question.

Mit dem Ansatz der affektiven Relationalitit verfolge ich in diesem Beitrag mit Blick auf die
akeuellen Auseinandersetzungen um ethnographische Objekte aus kolonialen Kontexten zum
einen die Annahme, dass Dinge und menschliche Akteure nicht als prinzipiell separate Entité-
ten gedacht werden konnen, deren Verhilenis zueinander z. B. tiber die affektive Symbolik von
Objekten oder das kognitive Erkennen der diesen Dingen eingeschriebenen affektiven Wirk-
macht zustande kommt. Vielmehr betrachte ich ethnographische Objekte a/s Affekte, die nicht
allein in menschschlichen Akteuren verkdrpert sind oder die ausschliefSlich durch diese gene-
riert werden (Espirito Santo 2017: 277). Affekte im Deleuze’schen Sinn sind niche allein auf die
Kognition durch menschliche Subjekte angewiesen; sie konnen durch diese ,hindurchflieSen®

304

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afhizierende Objekte und koloniale Gewalt

und konstitutiv werden fiir die Ontogenese ,affektiver Assemblagen®, in denen Menschen und
Dinge untrennbar miteinander verschlungen sind (ebd.: 277).

Zum anderen situiere ich den konzeptuellen Zugang zu , Dingen-als-Affekten® (ebd.: 276;
mit Bezug auf Malafouris 2013) in der dekolonialen Auseinandersetzung mit ethnographischen
Sammlungen — das heifit, den politischen Rahmenbedingungen und Machtkonstellationen, die
der Beziehung zwischen Akteuren, Ideen und ethnographischen Objekten untrennbar ,anhaf-
ten' (Ahmed 2010). Objekte in ethnographischen Museen werden im dekolonialen Kontext zum
Kristallisationspunkt der Artikulation von historischen und gegenwirtigen Gewalterfahrungen
(Singh 2019: 61) — sie sind der Schmerz, der Verlust und die Traurigkeit, mitunter auch die
Hoffnung, die individuellen und kollektiven Praktiken der Dekolonisierung inhirent ist (ebd.:
62). Aus diesem Grund ist der Fokus auf Affekte — die nicht immer in Worte iibersetzt bzw.
kognitiv erfasst werden kénnen (ebd.: 61) — zentral fiir ein Verstindnis der Beziechungen, die sich
zwischen ethnologischen Sammlungseinrichtungen, Herkunftskontexten kolonial angeeigneter
Objekte und ihren jeweiligen gesellschaftlichen Zusammenhingen aktuell (potenziell neu)
formieren. Affekrive Politiken kénnen in diesem Zusammenhang die kolonialen Kontinuititen
in Bezug auf die Sammlungs- und Ausstellungspraktiken ethnographischer Museen offenlegen
und zugleich ,a force to disrupt imperial orderings and ,ways of seeing’; a counterpoint to impe-
rial logics werden (Tolia-Kelly 2016: 897).

Empirisch baut dieser Beitrag auf meiner seit 2021 laufenden Feldforschung zu ,machtvol-
len Objekten” in den (auflereuropdischen) ethnographischen Sammlungen der Staatlichen Mu-
seen zu Berlin (SMB) auf. Unter ,,machtvollen Objekten® verstehe ich dabei diverse materielle
und immaterielle Objekte und Medien, die die Befindlichkeiten unterschiedlicher Personen und
Gruppen aufgrund einer ihnen inhirenten Kraft verindern kénnen und die in den Sammlun-
gen unter ganz verschiedenen Kategorien — wie ,,Zauber®, ,Magice®, ,Medizin®, ,Kraftfiguren® u.
a. m. — eingeordnet wurden. Andere Objekte — wie etwa Ngonnso' — wurden erst aufgrund eines
spezifischen diskursiven Zusammenhangs in Verbindung mit ihrer eingeforderten Riickgabe,
und der in diesem Zusammenhang artikulierten affektiven Bedeutung fiir ihre ,Herkunfts-
Community*, zu einem Teil meiner Forschung. Methodisch beinhaltet die Feldforschung so-
wohl offene Interviews und informelle Gespriche mit Mitarbeiter:innen des Ethnologischen
Museums und Akteur:innen aus den Herkunftsgesellschaften als auch Besuche in den eth-
nographischen Depots in Dahlem und der Ausstellungen im Humboldt Forum. Zentral fiir
meine eigene Positionierung in diesem politisierten Beziehungsgeflecht als Forschender, der
nicht Teil der mit den ethnographischen Sammlungen direkt verbundenen Gruppen (z.B. tiber
Besitzanspriiche oder die eigene Identitit) ist, ist zudem die kontinuierliche Reflexion tiber die
affektiven Politiken der Reprisentationen rassialisierter Anderer in diesem Diskurs, der sowohl
firr die Ecablierung neuer Machthierarchien als auch fiir erneute kulturelle Reifizierungen in-
strumentalisiert werden kann (Tolia-Kelly 2016: 898—899).

5  Nur etwa fiinf Prozent der auflereuropiischen ethnographischen Sammlungen der SMB werden dabei
im Humboldt Forum ausgestellt; der Grof3teil der Sammlungen lagert am Standort des Ethnologischen
Museums in Dahlem.

305

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hansjorg Dilger
Koloniale Gewalt in ethnographischen Sammlungen

Objekten, die aus kolonialen Zusammenhingen in ethnographische Sammlungen gebracht
wurden, ist die Gewalt eingeschrieben, mit der sie in vielen Fillen aus ihren urspriinglichen ge-
sellschaftlichen Kontexten entfernt wurden. Affektiv wird diese koloniale Gewalt bis heute vor
allem durch diejenigen erfahren, die mit diesen Gegenstinden ihr kulturelles Erbe — und oft in
einem grundlegenden Sinn ihre kulturelle Identitit — verbinden und die in der Begegnung mit
diesen Objekten im institutionellen Kontext des Museums hiufig das erste Mal bewusst mit den
Auswirkungen des Kolonialismus auf ihre eigenen Lebenswelten ebenso wie die ihrer Familien
und Communities konfrontiert werden. Laibor Kalanga Moko, wissenschaftlicher Mitarbeiter
am Sonderforschungsbereich Affective Societies der Freien Universitit Berlin, beschreibt diese
unmittelbare Erfahrung kolonialer Aggression und kolonialen Unrechts in Verbindung mit
seinem Besuch der ,Ostafrika-Sammlungen® des Ethnologischen Museums in Berlin-Dahlem,
im Rahmen dessen er sich fir Objekte ,seiner” Maasai-Community in Tansania interessierte:

For me, experiencing the collections meant experiencing colonial aggression and injus-
tice on a personal level. Many of the objects I encountered there are seen as inalienable
in my community, which means that they are not allowed to be given away under any
circumstances. The presence of these objects which showed signs of use [in the space
of the museum] made it immediately clear to me that they must have been obtained
through violence (Moko 2021). I began to realize for the first time that my community
might have had the worst violent experiences with colonialism. (Moko 2022)

Im spiten 19. und frithen 20. Jahrhundert war das explosionsartige Anwachsen der Samm-
lungen des Ethnologischen Museums in Berlin eng mit dem kolonialen und imperialen Kon-
text verbunden, im Rahmen dessen die Ethnologen des damaligen Koniglichen Museums fiir
Volkerkunde die materielle Kultur der in ihren Augen vom Untergang bedrohten auflereuro-
piischen Gesellschaften systematisch dokumentieren wollten (Penny 2002). War das Ziel dieses
Sammelns dabei fir viele beteiligte Personen zunichst Ausdruck eines liberalen Biirgertums
— und seiner kosmopoliten, durch die Ideale Alexander von Humboldts geprigten Weltsicht —,
schuf der imperiale Kontext des Kaiserreichs ab 1884 einen zunehmend nationalistischen Rah-
men fiir die Expansionsstrategie der Institution (ebd.: 115). Instruiert durch die ,Anleitung zum
Ethnologischen Beobachten und Sammeln® Felix von Luschans — dem Direkrtor der Afrika- und
Ozeanien-Abteilung von 19041910 — brachten insbesondere Ethnologen, Missionare, Kauf-
leute, Kolonialbeamte und -offiziere ein ,Inventar des gesamten Kulturbesitzes“ (Konigliche
Museen zu Berlin 1914: 9) der von ihnen besuchten Orte und Gesellschaften nach Berlin. Wie
Ilja Labischinski, Provenienzforscher am Ethnologischen Museum, mit Blick auf die Samm-
lungsexpeditionen Johan Adrian Jacobsens in Nordamerika konstatiert, waren diese Aktivititen
stark durch den ,imperialen Wettstreit“ — zwischen Nationalmichten, aber auch zwischen Mu-
seen in Deutschland selbst — geprigt:

Die Angst, dass die Region leergesammelt ist, das war so ein Topos, der immer wieder
vorkommt: die Konkurrenz zwischen den Sammlern, den Museen. Die Deutschen
waren dabei immer eine Bedrohung fiir die US-Amerikaner, weil sie schon sehr frith
und sehr viel fiir ihre Museen gesammelt haben. Das war auch die Motivation von

306

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Affizierende Objekte und koloniale Gewalt

Abb. 2 Objekte aus der Ostafrika-Sammlung des Ethnologischen Museums in Berlin, die nach Funktion
(Medizin, Amulett), Ethnie (Issansu, Nyamwezi) und Land (Tansania) etikettiert sind. (Foto: Hansjérg Dilger)

Adolf Bastian, Jacobsen mit seiner Reise zu beauftragen, weil der vor Ort war. Er sagte:
,Da sind schon Sammler, da miissen wir auch hin, sonst sind die Sachen weg.* Aber das
wird natiirlich nicht so stark gemacht, die Idee des Rettens ist natiirlich accraktiver.

Wihrend die Herauslésung einer so hohen Zahl an Objekten aus ihren gesellschaftlichen und
kulturellen Zusammenhingen nur unter den Bedingungen kolonialer und imperialer Machthie-
rarchien méglich war, wurden die in Berlin angekommenen Gegenstinde auch dort weiterhin
einem Prozess der epistemischen Kolonisierung ausgesetzt. Walter Mignolo (2007: 451) schreibt
mit Bezug auf Anibal Quijano, dass Kolonialherrschaft immer auch eine Kolonisierung des
Wissens impliziert und damit eine Unterdriickung bestimmter Geschichten, Subjektivititen,
Wissensbestdnde und sprachlicher Ausdrucksformen. Im Zuge der hier etablierten kolonial-
imperialistischen Wissensmatrix wurden ,die Anderen’ auf den nachgeordneten Enden eines
zeitlichen und riumlichen Differenzkontinuums angesiedelt — wobei ,,die Primitiven” und ,,die
Barbaren® den jeweils untersten Placz in dieser rassi(sti)sch-kulturalistisch begriindeten Rang-
ordnung einnahmen (ebd.: 470-471).

Die ,epistemische Gewalt® (Tolia-Kelly 2016: 897), die sich aus dieser modernistischen
(Selbst-)Erzihlung europiischer Gesellschaften ableitete und deren Umgang mit aufSereuropii-
schen Kulturen und ihren (im)materiellen Giitern konstituierte, prigte somit auch die Ord-
nungsprinzipien der Sammler:innen und Museumsmitarbeiter:innen in Berlin in den folgenden
Jahrzehnten. Bis heute sind die Objekte des Ethnologischen Museums zunichst nach ihrer kon-

307

- am 17.01.2026, 18:20:39. - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hansjorg Dilger

VISSER, GETEILTES KONGO
VISSER, DIVIDED CONG
1882-1904

Abb. 3 Nkisi-Figur (rechts) in einer Vitrine des Humboldt Forums unter dem Titel ,Visser, Geteiltes Kongo®“.
Robert Visser war von 1882 bis 1904 wirtschaftlich in Zentralafrika titig und brachte von dort zahlreiche Ob-
jekte nach Berlin. Die Benennung der Vitrine unter seinem Namen soll aus Sicht der Ausstellungsmacher:innen
das Ordnungsprinzip der Schaumagazine in den Depots des Ethnologischen Museums verdeutlichen. (Foto:
Hansjorg Dilger)

tinentalen und subkontinentalen Herkunft zusammengefasst — und auch die Ausstellungen in
den einzelnen Riumen des Humboldt Forums folgen weiterhin wesentlich dieser regionalen
Unterteilung. Sodann wurden die Objekte innerhalb der regionalen Abteilungen gemif$ spe-
zifischen, oft iiber die regionalen Kontexte hinweg divergierenden Prinzipien klassifiziert, wobei
diese Klassifikationen sich bis heute an den Beschreibungen der damaligen Sammler orientie-
ren. Etikettiert und damit im Katalog auffindbar sind die Gegenstinde entweder anhand ihrer
durch die Sammler wahrgenommenen (z. B. politischen, religiésen oder sozialen) Funktionen.
Ebenso reprisentieren Gegenstinde aber auch ganze ethnische Gruppen — ,Yoruba®, ,Sandawe",
,Maasai“® u. a. m. — oder die Aktivititen eines bestimmten Sammlers (Abb. 2).

Wihrend das Ethnologische Museum in Betlin heute zunehmend bestrebt ist, diese kolo-
nialen Ordnungslogiken — gerade auch in Zusammenarbeit mit den Herkunftsgesellschaften, z.
B. im Zuge des Aufbaus digitaler Objektdatenbanken (Scholz 2017: 74-76) — aufzubrechen, be-
wirken solche Prozesse der Neu-Katalogisierung und Digitalisierung von Sammlungsbestinden
keine grundlegende Transformation der Institution Museum und ihrer epistemischen Grund-
lagen (ebd.: 78). Unzureichend verstanden bleiben des Weiteren — trotz einer vergleichsweise

6 Inder Regel in ihren damaligen, nicht immer einheitlichen Bezeichnungen und Schreibweisen.

308

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afhizierende Objekte und koloniale Gewalt

schnell gewachsenen postkolonialen, teils kollaborativ durchgefithrten Provenienzforschung am
Museum in den letzten Jahren — die exakten Bedingungen, unter denen die meisten Objekte der
Sammlung nach Berlin kamen — durch Kauf, Tausch oder Schenkung, oder durch Erpressung,
Diebstahl und Raub (Weber-Sinn und Ivanov 2020: 70). Schliefflich lassen sich auch die sym-
bolischen und performativen Kontexte kaum einmal rekonstruieren, in denen die im Ethnolo-
gischen Museum aufbewahrten Objekte urspriinglich zum Leben kamen — ein Aspekt, den auch
Laibor Kalanga Moko bei seinem Besuch der Sammlungen mit den Worten beschrieb, dass die
Objekte ,ihres kulturellen Lebens beraubt worden® seien (Moko 2022; meine Ubersetzung).

Verena Rodatus, Kuratorin der ,Sammlungen Westafrika und Siidliches Afrika“ des Ethno-
logischen Museums, fithrte diesen Aspeke des auch in den Ausstellungen des Humboldt Forums
fehlenden performativen Kontextes mit Bezug auf die Minkisi-Figuren aus dem Kongo aus.
Die Minkisi-Figuren tragen in einer unteren Bauchéffnung oft heilige Substanzen, und ihre
spirituelle Macht kann durch das Einschlagen von Nigeln aktiviert werden — ein Moment ihrer
affektiven Prisenz, der in den Schauvitrinen kaum einmal spiirbar wird (Abb. 3):

Letztlich versteht man die Figuren ja nur, wenn man sie im performativen Zusammen-
hang sicht. Minkisi-Objekte funktionieren iiber dieses Einschlagen der Nigel, sodass
ihre Kraft akdiviert wird und sie dann cher als Subjekte gesehen werden. Also es gibt
etwas im Objekt, das dann freigesetzt wird. Und das kann man eigentlich nur tiber das
Performative verstehen. Wenn man genau schaut, da werden Stoffstiicke [in der Bauch-
offnung] mit eingeschlagen, da sind Rasierklingen mit drin usw. Wenn man die Figur
so ganz statisch in einem Vitrinenschrank betrachtet, hat man wirklich so ein stereo-
types Bild vom Wilden Afrika. Aber wenn man sich mit den performativen Zusam-
menhingen auseinandersetzt — was bedeutet es, dass da ein Nagel eingeschlagen wird
und in welchem Kontext? — dann gewinnt das eine ganz andere Bedeutung,.

Koloniale Provenienzen: Gesellschaftliche Auseinandersetzungen
und Irritationen

Die aktuellen Diskussionen und Transformationen im Ethnologischen Museum Berlin sind
nicht unabhingig von den Debatten zu denken, die gegenwirtig in verschiedenen gesellschaftli-
chen Zusammenhingen {iber die koloniale Vergangenheit ethnographischer Objekte — und ihre
mogliche Riickgabe — gefiithrt werden. Befeuert wurden diese Auseinandersetzungen dabei ins-
besondere durch post- bzw. dekoloniale Gruppen und Wissenschaftler:innen, die sich seit Mitte
der 2000er Jahre vehement gegen das Humboldt Forum aussprachen und die die problemati-
sche Verschrinkung zwischen einem nationalen Kulturprojekt und der Ausstellung der aufler-
europiischen Sammlungen in der Mitte Berlins herausarbeiteten. Kritisiert wurde von dieser
Seite insbesondere die ,,unglaubwiirdige Rhetorik“ (Ha 2014: 40) des Humboldt Forums vom
»gleichberechtigten Dialog der Weltkulturen — wihrend zugleich ,wichtige Fragen nach Pro-
venienz und Restitution in den westlichen Gesellschaften kaum gestellt, geschweige denn be-
antwortet werden“ (ebd.). Fiir Aktivist:innen wie Mnyaka Sururu Mboro bleibt das Humboldt
Forum daher bis heute eine Verkérperung der nicht-erfolgten Dekolonisierung der deutschen
Gesellschaft, die den Schmerz der Kolonisierten und ihrer Nachkommen systematisch igno-

309

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hansjorg Dilger

e —z E
— ~ ST s
"!\.S A ST

S esa =

Abb. 4 Proteste dekolonialer Gruppen bei der Eréffnung des ,,Ostfliigels“ des Humboldt Forums im September
2022. (Foto: Hansjorg Dilger)

riere. In einer Rede zur Eréffnung des Humboldt Forums im Juli 2021 bezeichnete Mboro die
Kultureinrichtung als ,Monster” und adressierte die fiir das Forum verantwortliche (bei seinem
Auftritt nicht anwesende) Politik mit den Worten: ,,Sie sollten sich schimen, was Sie da ver-
anstalten! (taz 20.07.2021; vgl. auch Abb. 4)

In der breiten gesellschaftlichen Offentlichkeit wurde die koloniale Provenienz der ethnolo-
gischen Sammlungen in Berlin — und an anderen Standorten in Deutschland — erst vergleichs-
weise spit diskutiert. Ein ausschlaggebendes Ereignis fiir die gesellschaftliche Auseinanderset-
zung mit der Geschichte der Sammlungen war dabei der medial stark rezipierte Austritt der
Kunsthistorikerin Bénédicte Savoy aus dem Expert:innenbeirat des Humboldt Forums im Jahr
2017 (Ivanov und Bens 2021: 166). Mit der hochaffektiven Metapher des Humboldt Forums als
»Ischernobyl® schaffte sie es, dem Thema der kolonialen Provenienz ethnographischer Samm-
lungen anhaltende mediale Aufmerksamkeit zu verschaffen: Das Humboldt Forum habe diese
Thematik ,wie Atommiill unter einer Decke begraben, ,damit bloff keine Strahlung nach auflen
dringt™ (Tagesspiegel 2017). Die tiber diese ,strahlkriftige® Metaphorik evozierten Debatten ha-
ben die soziale Imagination (social imaginary, Gatens 1999: 143) in Bezug auf den gesellschaftlich
verantwortungsvollen Umgang mit ethnologischen Sammlungen in Deutschland grundsitzlich
verindert. Insbesondere haben sie die mogliche (und tatsichliche) Riickgabe von ethnographi-
schen Objekten aus der Kolonialzeit zu einem Thema gemacht, das in der medialen und po-
litischen Offentlichkeit verhiltnismifig breite Unterstiitzung findet. Gleichzeitig wurde die ,von

310

- am 17.01.2026, 16:20:39. -


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afhizierende Objekte und koloniale Gewalt

den postkolonialen und dekolonialen Initiativen stark gemachte systemische Kritik (Ivanov und
Bens 2021: 166, meine Hervorhebung) —an strukturellem Rassismus oder einer ausstehenden ge-
sellschaftlichen Dekolonisierung — in diesen Debatten kaum einmal mehr aufgenommen (ebd.).

Exemplarisch fiir die Rolle von Affekten in der aktuellen — jedoch noch vor der zweiten
Eroffnung des Humboldt Forums im September 2022 gefiihrten — 6ffentlichen Auseinander-
setzung mit den ethnographischen Sammlungen soll in diesem Beitrag eine von der Autorin
und Publizistin Carolin Emcke in der Berliner Schaubiihne organisierte Diskussion zum Thema
,Koloniales Erbe oder: das groffe Vergessen“ im Februar 2022 stehen, an der René Aguigah
(Kulturjournalist und Moderator), Hartmut Dorgerloh (Generalintendant des Humboldt Fo-
rums) und Léontine Meijer-van Mensch (Direktorin des Grassi Museums fiir Vélkerkunde zu
Leipzig) teilnahmen. Wihrend der Tenor des Gesprichs dabei insgesamt von einer Haltung des
gegenseitigen Respekts und Zuhérens geprigt war, fillt aus einer affekttheoretischen Perspektive
vor allem der ,Suchcharakter des Gesprichs auf, der sich von den oben skizzierten, oft sehr ein-
deutigen Haltungen in der gesellschaftlichen Debatte vor der ersten Eroffnung des Humboldt
Forums abhob.” Im Fokus der Debatte standen zudem nicht allein die kolonialen Provenienzen
der Objekte — oder ihre mégliche Riickgabe — sondern immer wieder auch die Objekte selbst,
die von den Diskussionsteilnehmer:innen in ihrer Asthetik und Strahlkraft als ,iiberwiltigend
wahrgenommen wurden und die zugleich aufgrund ihrer problematischen Herkunft moralisch
ambivalent blieben. Eindriicklich formulierte dies Carolin Emcke, die zunichst das ,,Bemiihen
um Transparenz einriumte®, das die Ausstellung in Bezug auf die Kenntlichmachung der ko-
lonialen Herkunft der Objekte kennzeichne.® Dann jedoch kontrastierte sie diesen ,Versuch
der Ausstellungsmacher, Besucher:innen mit der Kolonialgeschichte zu konfrontieren’, mit der
»atemberaubenden Schonheit der Objekte — ein Eindruck, fiir dessen Beschreibung sie im af-
fektiv umkidmpften Diskursraum {iber ethnographische Objekte aus kolonialen Kontexten um
das angemessene Vokabular rang:

Ganz personlich muss ich zugeben, das fiirr mich zuerst wirklich alles tiberwiltigende
Gefiihl war die unglaubliche Schénheit von vielen dieser Objekete, also ich war wirk-
lich (...) atemlos beriihrt von der Schénheit vieler Gegenstinde. Und dann aber doch
irgendwie [holt Luft] unbehaglich (...) —also nicht mit dem Bemiihen um Transparenz,
sondern dass es fiir mich etwas, also es hatte fiir mich etwas Erzwungenes. Ich hatte
den Findruck, dass — ja, da wird jetzt diese Geschichte reflektiert und auch erklirt,
und trotzdem hat man ja diese Objekte. Also ich finde, fiir mich tat sich (...) eine
solche Kluft auf, zwischen ebendieser kritischen Selbstreflektion, die offensichtlich zu
sechen — (...) und dann aber eben 'ne Schuldhaftigkeit, die man auch nicht durch kleine
Erklarungen ablegen kann.

7 U. a. betonte auch Hartmut Dorgerloh in der Diskussion den , provisorischen® Charakter der Ausstellun-
gen im Humboldt Forum und sprach von einer ,Versuchsanordnung®, die letztlich wieder neu konzipiert
werden kénne.

8  Die meisten Tafeln zur kolonialen Geschichte der Ausstellungsstiicke im Westfliigel des Humboldt Fo-
rums — farblich abgehoben und mit ,,Provenienz” gekennzeichnet — wurden dabei erst nach der Installati-
on der Vitrinen und ihrer Beschriftungen hinzugefigt.

9 Der starke Fokus der Ausstellung im Humboldt Forum auf die ,,Stinden des europiischen Kolonialismus®
wurde in einer kritischeren Lesart als Selbstbespiegelung bezeichnet, in deren Zentrum erneut Europa
selbst — und nicht z. B. Afrika — stehe (Cardoso 2021).

311

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hansjorg Dilger

Direkt nach Carolin Emcke beschrieb René Aguigah in dhnlicher Weise, wie ihn viele Objekte
in der Ausstellung einerseits in den ,,Bann® gezogen und ,berithrt hitten und wie er es anderer-
seits als ,,etwas Obszones empfand, dass ein Objekt wie der Bamum-Thron aus Kamerun' ,,da
unter diesen Umstidnden (...) steht und weitersteht”. Auch die , Transparenzbemiithungen® der
Ausstellungsmacher in Bezug auf die Provenienz der Objekte blieben fiir ihn irritierend, da sie
g g ]

zwar durchaus auf die gewaltsamen Umstinde hinwiesen, unter denen zahlreiche Ausstellungs-
stiicke angeeignet wurden, in diesem Unterfangen aber letztlich uneindeutig blieben:

In dem ganzen Paratext [des Films zum Thron gibt es] Formulierungen wie ,Es ist ver-
handelt worden mit dem Chief, von dem der Thron kommt', und die ganze Botschaft
am Ende in dem kommentierenden Film ist so was wie ,Das wirft Fragen auf*. Aber
selbst nach all den Informationen, die ich mir zusammenklauben kann in der Aus-
stellung, kann man sich nicht vorstellen, dass das kein asymmetrisches Machtverhilenis
gewesen ist, das geht gar nicht. Es wird aber an vielen Stellen (...) nicht deutlich aus-
gesprochen, und das versteh ich nicht.

Die affektiven Ambivalenzen, die sich aus dem medial-politischen Diskurs tiber die kolonialen
Provenienzen der ethnographischen Sammlungen einerseits und der insgesamt verhohlenen Ad-
ressierung dieser Umstinde im Humboldt Forum andererseits ergeben, wurden wihrend meiner
Forschung vielfach auch von Besucher:innen der Ausstellungen artikuliert. Bei organisierten
Fihrungen in den Ridumen des Westfliigels zeigten sich die Teilnehmer:innen hiufig hinsicht-
lich der fir sie offensichtlichen Diskrepanz zwischen offentlich verfiigbaren, im Humboldt
Forum jedoch nur vage oder bruchstiickhaft wiedergegebenen Informationen irritiert. Wih-
rend die Objekte selbst die Besucher:innen zum Staunen und zum Weiterspekulieren tiber ihre
Materialitit und Verwendung anregten, entziindeten sich Diskussionen insbesondere mit Blick
auf den Begriff des ,,Erwerbs” bei Objektbeschriftungen. Ein Besucher brachte die Antworten
einer Fithrerin auf seine Nachfragen zu den Umstidnden des ,Erwerbs” eines Objekts zugespitzt
auf den Punkt: ,,Das heifit, die Sachen sind geklaut?“ In einer anderen Situation berichtete eine
Fiihrerin, dass der kamerunische Konig Rudolf Manga Bell im Jahr 1914 durch die deutsche
Kolonialmacht hingerichtet wurde, da diese ihn aufgrund seiner Ausbildung in Deutschland als
Bedrohung fiir die koloniale Ordnung geschen habe. Eine Besucherin war irridiert, dass dieses
Detail der Biographie Bells ,,nicht auf der Tafel stehe®, die seine Lebensgeschichte wiedergebe:

Das sei ,unglaublich, meinte sie aufgebracht, es sei ,unverschime®.

Affektive Konnektivitit und Ambiguitit in der epistemischen
Neuverortung ethnographischer Sammlungen

Mignolo (2007: 453) schreibt, dass epistemische Dekolonisierung nur iiber ein delinking, eine
,Entkoppelung’, gesellschaftlicher Beziehungen und Interaktionen von etablierten — fiir gegeben
genommenen — Wissensordnungen und Selbstverstindnissen erfolgen kann. Nur so kénnten
»other epistemologies, other principles of knowledge and understanding and, consequently,

10 Zur Geschichte des Bamum-Throns im Kontext des Ethnologischen Museums in Berlin siche Oberhofer
(2012).

312

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afhizierende Objekte und koloniale Gewalt

other economy, other politics, other ethics® etabliert werden — wobei delinking nicht nur den
Inhalt dieser epistemischen Neuorientierung, sondern immer auch die strukturellen Bedingun-
gen, unter denen diese stattfindet, umfassen miisse (ebd.: 459).

In den vorherigen Abschnitten habe ich gezeigt, dass der Fokus auf die affektiven Dy-
namiken der gesellschaftlichen Auseinandersetzung iiber die koloniale Herkunft der ethno-
graphischen Sammlungen in Berlin ein Verstindnis fiir die Moglichkeiten ihrer aktuellen
epistemischen Neuverortung erdffnet: Unterschiedliche Akteur:innen — aus den Herkunfts-
gesellschaften, post- und dekolonialen Gruppen, dem Ethnologischen Museum, der Stiftung
Preufischer Kulturbesitz, dem Medien- und Kulturbereich, der Wissenschaft, der weiteren
Offentlichkeit — sind durch die Debatte iiber die kolonialen Provenienzen ethnographischer
Objekte jeweils spezifisch affiziert; ebenso konstituieren sie diese Debatte iiber die Artikulation
ihrer eigenen affektiven Empfindungen entscheidend mit.

Die Affekte, die von Gegenstinden aus der Kolonialzeit in Berlin ausgehen — und die von
den an der Auseinandersetzung beteiligten Akteur:innen artikuliert werden —, sind vielfaltig: Sie
umfassen klar benennbare Empfindungen von Schuld, Scham oder Unrecht ebenso wie Gefiih-
le von Identitdtsverlust, Schmerz und Leiden — aber auch Hoffnung auf einen anderen Umgang
mit den Objekten und die Wahrnehmung ihrer spirituellen Kraft. In anderen Momenten sind
die eigenen affektiven Empfindungen schwer artikulierbar fiir die beteiligten Akteure und um-
fassen Momente der Uberwiltigung und Verunsicherung angesichts der 4sthetischen Schonheit
von ,Dingen am falschen Ort ebenso wie das Unverstindnis und den Arger iiber den fehlenden
oder unzureichend transparenten Umgang der Institution mit den Bedingungen der Aneignung
der Objekte im Gewaltkontext. In vielen Fillen ist zwischen den Subjekten, die diese Affekte
artikulieren, und den Objekten, mit denen diese Empfindungen assoziiert werden, keine ein-
deutige empirische oder analytische Trennung méglich — die ethnographischen Objekte selbst
sind die Affekte, die tiber unterschiedliche gesellschaftliche Kontexte hinweg zirkulieren (vgl.
Espirito Santo 2017). In anderen Fillen ziechen bestimmte Personen hingegen selbst eine dis-
kursive Trennlinie zwischen den Objekten und ihren Affekten angesichts des politischen und
gesellschaftlichen Umgangs mit diesen. Zusammengenommen macht die Bandbreite der hier
empfundenen — und iiber die Zeit hinweg in unterschiedlichen Begrifflichkeiten und Modi
der Intensitit artikulierten — Affekte das aktuelle gesellschaftliche Ringen um die epistemische
Neuverortung der ethnologischen Sammlungen deutlich.

Abschlieflend méchte ich darauf verweisen, dass die epistemische Neuverortung der ethno-
graphischen Sammlungen in Berlin aus affektetheoretischer und dekolonialer Perspektive ins-
besondere durch zwei Aspekte geprigt ist. Zum einen sticht die hohe Konnekrivitit ins Auge,
die die Auseinandersetzung mit den ethnographischen Sammlungen in den letzten Jahren ge-
kennzeichnet hat: Die multiplen affektiven Verbindungen, die sich zwischen den Sammlungen
(bzw. einzelnen Objekten) und ganz unterschiedlichen gesellschaftlichen Kontexten innerhalb
Deutschlands ebenso wie im transnationalen Raum ergeben, sind wesentlich fiir ihre episte-
mische Neuverortung: Sie sind entscheidend dafiir, wie Dinge ,ihren Platz in der Welt einneh-
men’ (vgl. Saxer und Schorch 2020: 2). Zum anderen fiihrt eben diese Konnektivitidt — und die
Heterogenitit der Kontexte, iiber die hinweg und aus denen heraus Affekte artikuliert werden
— zu einer hohen ,affektiven Ambiguitit“ (vgl. Dilger und Warstat 2023: 234) im Umgang mit
den ethnographischen Sammlungen: Diese affektive Ambiguitit leitet sich daraus ab, dass die
Anliegen und Empfindungen, die sich in der Auseinandersetzung mit der kolonialen Provenienz
der Sammlungen formieren, stark divergieren — und oft miteinander in Konflikt treten. Gleich-

313

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hansjorg Dilger

zeitig ist diese affektive Ambiguitdt — und die gegenseitige Bezugnahme und Abgrenzung in den
Debatten, die die Affekte in der Offentlichkeit greifbar machen — ein entscheidendes Merkmal,
dass eine epistemische Neuverortung tiberhaupt stattfindet bzw. potentiell méglich wird.

Wie ,schnell® diese — v. a. aus Sicht von ,Herkunfisgesellschaften® hingegen viel zu lange
dauernde — epistemische Neuverortung dabei auch zu konkreten materiellen Effekten fiihren
kann, macht die Neupositionierung der Stiftung Preuflischer Kulturbesitz in Bezug auf die
Restitution von Objekten aus kolonialen Gewaltkontexten sichtbar, die sich zuletzt in der An-
kiindigung der Riickgabe von Ngonnso‘ nach Kamerun niederschlug (siche oben). Noch 2012
betonte die Stiftung, dass Objekte aus kolonialen Kontexten ,nicht ,illegal® ins Museum ge-
kommen® seien, da die volkerrechtliche Position mit Blick auf die Kolonialzeit uneindeutig sei
(Splettstofler 2019: 131). Im Juli 2022 wurde der Aufenthalt des Kolonialgenerals von Pawel
in Kamerun — bei dem dieser auch Ngonnso® in Besitz nahm — von der Stiftung dann hin-
gegen als ,Ausdruck ungleicher Machtbezichungen und strukeureller, kolonialer Gewalt® be-
wertet (Stiftung Preuf8ischer Kulturbesitz 2022). Gleichzeitig bleibt jedoch auch diese scheinbar
radikale Neupositionierung innerhalb weniger Jahre ambivalent: Nicht nur ist die Riickgabe
von Ngonnso' nach Kamerun bis zum Zeitpunke der Drucklegung dieses Beitrags im April
2023 immer noch nicht erfolgt. Auch riickte die Pressemeldung der Stiftung — der Argumenta-
tion Njobatis und der Ngonnso-Kampagne folgend — zwar die hohe spirituelle Bedeutung von
Ngonnso' fiir die Nso* selbst in den Vordergrund ihrer Begriindung fiir die Riickgabe. Gleich-
zeitig kann diese starke Betonung des spirizuellen Zusammenhangs jedoch auch als ein Indiz
dafiir gelesen werden, dass die kolonialen Macht- und Unrechtsverhilenisse fiir sich genommen
keinen ausreichenden Grund fiir diesen Schritt der SPK dargestellt hitten.

Zweifel, ob sich einzelne inhaltliche Aspekte der epistemischen Neuorientierung in Bezug
auf den institutionellen Umgang mit ethnographischen Sammlungen aus kolonialen Kontexten
auch in strukturellen Transformationen niederschlagen, ergeben sich auch hinsichtlich der In-
teraktionen insgesamt, die ethnologische Museen aktuell mit den Herkunftsgesellschaften ihrer
Sammlungen intensivieren. Wie Kristin Weber-Sinn und Paola Ivanov (2020: 71) schreiben,
sind Begriffe wie Kollaboration — ebenso wie Provenienzforschung, Partizipation, Transparenz
und Dekolonisierung selbst — zu ,buzzwords® des 6ffentlich-medialen Diskurses geworden, die
jedoch kaum einmal beziiglich ihrer inhaltlichen Bedeutung oder der dafiir notwendigen syste-
mischen Transformationen hinterfragt werden (ebd.). Wenn die epistemischen und strukeurellen
Grundlagen solchen Zusammenarbeitens — sowohl von den Beteiligten der Museen als auch von
politischen Entscheidungstrigern — nicht grundsiezlich neu aufgestellt werden, werden sie eine
rein dekorative Funktion fiir die Institution selbst haben, die damit ,neokoloniale Perspektiven
repliziert und legitimiert’ (ebd.: 73).

Eine zentrale Position miissen in diesen systemischen Transformationen daher vor allem
auch Personen und Gruppen aus den Herkunftsgesellschaften selbst einnehmen, deren spe-
zifische Interessen an — ebenso wie die strukturellen Hindernisse fiir — Kollaborationen in ak-
tuellen Debatten iiber ethnographische Sammlungen kaum einmal ausreichend beriicksichtigt
werden (Scholz 2017). Die hier entstehenden Interaktionen kénnen zur Riickgabe von Objekten
fithren. Sie konnen aber auch alternative (bzw. parallele) Anliegen fiir einen Neubeginn von
Bezichungen unter dekolonialen Bedingungen in den Fokus riicken. Wie die Twitter-Kam-
pagne #BringBackNgonnso es formulierte: , To us, restitution is not an end, but a pathway for
reflection on reconciliation, relationships (...).“ (BringBackNgonnso 10.06.2022)

314

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afhizierende Objekte und koloniale Gewalt

AbschliefSend lisst sich festhalten, dass eine affekttheoretisch informierte, sozial- und
kulturanthropologische Forschung den Blick auf die vielschichtigen Prozesse freilegen kann,
die die epistemische Neuverortung ethnographischer Sammlungen gegenwirtig sowohl mit
Blick auf die entstehenden Konnektivititen — zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Ak-
teur:innen ebenso wie mit ethnographischen Objekten selbst — als auch die hier entstehenden
affektiven Ambiguititen und Konflikte kennzeichnet. Sie kann dabei nicht nur die Inhalte der
gegenwirtigen Auseinandersetzungen aus unterschiedlichen gesellschaftlichen Perspektiven
und die Heterogenitit der Affekte, die tiber verschiedene Zusammenhinge hinweg zirkulieren
und artikuliert werden, in den Blick nehmen, sondern auch die strukturellen Bedingungen,
unter denen affektive Mobilisierungen zu materiellen Transformationen fithren — oder wo
diese blockiert werden. Fiir Forschende selbst ist in diesem Zusammenhang von Bedeutung,
sich kontinuierlich der eigenen Rolle bewusst zu werden, die die Ubersetzung des erhobenen
Wissens — und der dafiir verwendeten (kulturellen, kategorialen, konzeptuellen) Begrifflich-
keiten — in gesellschafiliche Kontexte hinein bewirken kann: Affektive Politiken — gerade von
gesellschaftlich marginalisierten Gruppen — kénnen eine emanzipative Gegenerzihlung zu
den kolonial gewachsenen Reprisentationsstrategien ethnologischer Museen darstellen (Tolia-
Kelly 2016: 907). Gleichzeitig ist die Forschung tiber die epistemische Neuverortung ethno-
graphischer Sammlungen jedoch immer auch in Kontexten von Macht verortet, die imperiale
Erzihlungen und Wissensordnungen {iber rassialisierte Andere erst geschaffen und in bis heute
andauernde Sammlungs- und Ausstellungspraktiken tibersetzt haben (ebd.: 901-902). Unter
diesen Bedingungen ist eine sozial- und kulturanthropologische Forschung damit immer auch
herausgefordert, ihre eigene Rolle fiir die potentielle Reifizierung der hier etablierten Macht-
und Ausgrenzungshierarchien zu reflektieren, sowohl mit Blick auf die von ihr verfolgten Modi
des Forschens und Reprisentierens als auch hinsichtlich der Ethik der Beziechungen zu den
unterschiedlichen Akteur:innen ihres Felds.

315

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hansjorg Dilger

Literatur

Ahmed, Sarah 2010: Happy Objects. In: Melissa Gregg und Gregory J. Seigworth (Hg.), 7he Affect Theory
Reader. Durham, NC: Duke University Press, 29-52.

Appadurai, Arjun 1986 (Hg.): The Social Life of Things: Commodities in Cultural Perspective. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

#BringBackNgonnso 10.06.2022. https://twitter.com/ngonnso/status/1535292974778785798 (abgerufen am
06.08.2022).

Cardoso, Rafael 2021: The Humboldt Forum’s Disappointing Ethnographic Collections. Hyperallergic https://
hyperallergic.com/699644/humboldt-forum-disappointing-ethnographic-collections/  (abgerufen am
06.08.2022).

Cassella, Conlin Eleanor und Kath Woodward 2014: Introduction to Part II ,Affective Objects®. In: Penny
Harvey et al. (Hg.), Objects and Materials: A Routledge Companion. London: Routledge, 103-108.

Deutschlandfunk Kultur 2022: Frankreich gibt koloniale Raubkunst zuriick: ,Ein grofles Weltereignis®.
hetps://www.deutschlandfunkkultur.de/frankreich-gibt-koloniale-raubkunst-zurueck-ein-grosses-100.
heml (abgerufen am 06.08.2022).

Dilger, Hansjérg und Matthias Warstat 2023: Affective Diversity: Conceptualizing Institutional Change in
Postmigrant Societies. In: Millicent Churcher, Sandra Calkins, Jandra Boettger und Jan Slaby (Hg.),
Affect, Power and Institutions. London: Routledge, 231-243.

Espirito Santo, Diana 2017: The Ontogeny of Dolls: Materiality, Affect, and Self in Afro-Cuban Espiritismo.
Material Religion 15 (3): 269-292.

Forster, Larissa 2013: Offentliche Kulcurinstitution, internationale Forschungsstitte und postkoloniale Kon-
taktzone: Was ist ethno am ethnologischen Museum? In: Thomas Bierschenk, Matthias Krings und Ca-
rola Lentz (Hg.), Ethnologie im 21. Jahrhundert. Berlin: Reimer, 189-210.

Forster, Larissa 2018: Provenance: An Essay Based on a Panel with Ciraj Rassool, Paul Basu, and Britta Lange.
In: CARMAH (Hg.), Otherwise: Rethinking Museums and Heritage. Berlin: CARMAH, 16-26.

Gatens, Moira 1999: Collective Imaginings: Spinoza, Past and Present. London: Routledge.

Ha, Noa 2014: Perspektiven urbaner Dekolonisierung: Die europiische Stadt als ,Contact Zone'. sub\urban.
geitschrift fiir kritische stadtforschung 2 (1): 27-48.

Ivanov, Paola und Jonas Bens 2021: Koloniale Diversitit: Die affektiven Regierungsmodi des Liberalismus am
Beispiel des Humboldt Forums. In: Hansjorg Dilger und Matthias Warstat (Hg.), Umkimpfte Vielfalt:
Affektive Dynamiken institutioneller Diversifizierung. Frankfurt a. M.: Campus, 164-185.

Konigliche Museen zu Berlin 1914: Anleitung zum Ethnologischen Beobachten und Sammeln. Herausgegeben im
Aufirage des Generaldirektors. Berlin: Verlag von Georg Reimer.

Malafouris, Lambros 2013: How Things Shape the Mind: A Theory of Material Engagement. Cambridge, Mass.:
MIT Press.

Moko, Laibor Kalanga 2022: Experiencing Colonialism through Visiting Collections. https://affective-societies.
de/2022/sfb-1171/experiencing-colonialism-through-visiting-collections/ (abgerufen am 06.08.2022).

Oberhofer, Michaela 2012: The Appropriation of the Other: Following a Royal Throne from Bamum to Berlin.
DiARTgonale 1 (1), 32-39.

Penny, H. Glenn 2003: Objects of Culture: Ethnology and Ethnographic Museums in Imperial Germany. Chapel
Hill, North Carolina: The University of North Carolina Press.

316

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Affizierende Objekte und koloniale Gewalt

Rassool, Ciraj 2022: Rethinking the Ethnographic Museum. In: Clemens Greiner, Steven Van Wolputte und
Michael Bollig (Hg.), African Futures. Leiden: Brill, 56—66.

Sarr, Felwine und Bénédicte Savoy 2019: Zuriickgeben. Uber die Restitution afrikanischer Kulturgiiter. Berlin:
Matthes & Seitz.

Saxer, Martin und Philipp Schorch 2020: Introduction: Materiality and Connectivity. In: Philipp Schorch,
Martin Saxer und Matlen Elders (Hg.), Exploring Materiality and Connectivity in Anthropology and Be-
yond. London: UCL Press, 1-14.

Scholz, Andrea 2017: ,\Wissen Teilen® als Postkoloniale Museumspraxis. Ein Kooperationsprojekt zwischen der
Universidad Nacional Experimental Indigena del Tauca (Venezuela) und dem Ethnologischen Museum

Berlin. Sociologus 67 (1), 59-81.

Singh, Aarzoo 2019: Recovery after the Rupture: Linking Colonial Histories of Displacement with Affective
Objects and Memories. disClosure: A Journal of Social Theory 28, Article 9.

Slaby, Jan und Birgitt Réttger-Rossler 2018: Introduction — Affect in Relation. In: Birgitt Rottger-Réssler und
Jan Slaby (Hg.), Affect in Relation: Families, Places, Technologies. London: Routledge, 1-28.

Der SPIEGEL (23.06.2022): When Can Ngonnso Return Home? https://www.spiegel.de/international/ger-
many/spotlight-on-germany-s-colonial-past-when-can-ngonnso-return-home-a-a2ab356d-538f-4ae7-
b452-82060382¢2c7 (abgerufen am 06.08.2022).

SplettstdBer, Anne 2019: Umstrittene Sammlungen: Vom Umgang mit kolonialem Erbe aus Kamerun in ethnolo-
gischen Museen. Géttingen: Universititsverlag.

Staatliche Museen zu Berlin, Stiftung Preuflischer Kulturbesitz, Sammlungen Online: Ngonnso'. https:/
recherche.smb.museum/detail/213620/ngonnso?language=de&question=Ngonnso%27&limit=158&con-
trols=none&collectionKey=EM*&objldx=0 (abgerufen am 06.08.2022).

Stiftung PreufSischer Kulturbesitz 2022: Stiftungsrat macht Weg fiir die Riickkehr der Ngonnso’ nach Kame-
run frei. Pressemitteilung vom 27.06.2022. hetps://www.preussischer-kulturbesitz.de/pressemitteilung/
artikel/2022/06/27/stiftungsrat-macht-weg-fuer-die-rueckkehr-der-ngonnso-nach-kamerun-frei.html
(abgerufen am 06.08.2022).

Der Tagesspiegel 21.07.2017: Kunsthistorikerin Savoy: ,,Da herrscht totale Sklerose.” hetps://www.tagesspiegel.
de/kultur/streit-ums-humboldt-forum-kunsthistorikerin-savoy-da-herrsche-totale-sklerose/20092228.
heml (abgerufen am 06.08.2022).

Der Tagesspiegel 20.07.2021: Demo gegen das Humboldt Forum in Berlin. https://www.tagesspiegel.de/ber-
lin/protest-am-eroeffnungstag-demo-gegen-das-humboldtforum-in-berlin/27437692.html  (abgerufen
am 06.08.2022).

Tangwa, Godfrey B. n.d.: ON THE IMAGE OF NGONNSO'. Unveroffentlichtes Manuskript.

taz 20.07.2021: Eroffnung des Humboldt Forums: ,Was fir ein Monster®. https://taz.de/Eroeffnung-des-
Humboldt-Forums/!5781744/ (abgerufen am 06.08.2022).

Tolia-Kelly, Divya P. 2016: Feeling and Being at the (Postcolonial) Museum: Presencing the Affective Politics
of ,Race’ and Culture. Sociology 50 (5), 896-912.

Weber-Sinn, Kristin und Paola Ivanov 2020: ,,Collaborative” Provenance Research — About the (Im)Possibility
to Smash Colonial Frameworks. Museum ¢ Society 18 (1), Special Issue ,,Sensitive Heritage: Ethnographic
Museums, Provenance Research and the Potentialities of Restitutions®, hg. von Philipp Schorch, 66-81.

317

- am 17.01.2026, 18:20:39. Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 17.01.2026, 16:20:39. /el


https://doi.org/10.5771/9783496030874-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

