Denken und Zeigen
Die spirende Erkenntnis der Kunst

Emanuel Seitz

1. Denken und Zeigen

Erkenntnis ist doppeldeutig. Es scheint, als konne der Mensch den Menschen vor
allem auf zwei Weisen etwas lehren: durch Zeigen oder durch Reden — durch die Geste
oder das Wort. Es ist schon erstaunlich. Eigentlich lernen alle Schiiler alles gleich.
Entweder werden sie beredet — oder ihnen wird etwas gezeigt. Entweder zeigen sie,
dass sie etwas gelernt haben, indem sie anders reden, als sie es taten, bevor der Leh-
rer sie beredet hatte — oder sie lassen ihre Taten sprechen und tun die Dinge anders,
als sie es taten, bevor der Lehrer ihnen gezeigt hatte, wie sie es tun miissen. Das Er-
gebnis scheint am Ende aber immer das Gleiche zu sein: Den Schiilern werden die
Kopfe und Herzen, die Gefiihle und Uberzeugungen verdreht, bis sie auf Ahnliches
dhnlich wie ihr Lehrer reagieren und dhnliche Worte gebrauchen und Ahnliches tun,
um auf die gelernte Weise die Probleme zu 16sen. Lernen heif3t: Anderswerden — bei
Kindern genauso wie bei Erwachsenen.

Bose Zungen konnten jetzt behaupten: Wenn jede Art der Lehre auf diese Weise
geschieht, dann lernt doch eigentlich kein Mensch je irgendetwas. Was der Mensch
>Lernen«< nennt, wire dann doch eigentlich nichts weiter als die stumpfe Nachah-
mung eines Vorbildes, die dann besonders gut gelingt, wenn zwischen Vorbild und
Nachbild kaum noch unterschieden werden kann. Das Lernen gelinge dann — fiir
Leute, die so denken —, wenn der Lehrer moglichst getreue Kopien seiner selbst
ziichtet, aus Gleichrednern und Gleichmachern seiner selbst, am besten duflerst
zahlreich, um méglichst kriftig und nachhaltig in der Welt wirken zu kénnen. Ich
bin mir sicher, den geschitzten Lesern dieser Zeilen fallen sofort einige Exemplare
solcher Meister im Dressieren und Abrichten ein. Sie leisten der Menschheit keinen
geringen Dienst als abschreckende Beispiele, wie man lieber nicht lehren sollte. Th-
re Schiiler richten sie auf Schliisselreize ab, so dass sich von selbst die Reaktionen
einstellen, als geistloser Instinkt und Automatismus. Die Ausdriicke des Vorbildes
werden im wahrsten Sinn des Wortes nachgeifft, denn ein dressierter Affe wiirde

- am 14.02.2026, 11:43:39.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

dasselbe tun: Er fithlt etwas und reagiert auf das Gefiihlte durch unwillkiirliche und
unbedachte Ansteckung - vielleicht sinnvoll, aber nicht verstehend.

Doch Anstecken und Abrichten sind fiir einen Menschen nicht dasselbe wie Ler-
nen. Echtes Lernen heif3t vielmehr: anders Anderswerden. Die menschlichere Art
des Lehrens vermittelt eine Erkenntnis, durch das Reden oder das Zeigen. Ohne die-
se Erkenntnis, ohne eine bestimmte Art der Einsicht, bliebe alles Gelernte duflerlich
und aufgesetzt. Diese Einsichten ermoglichen den Lernenden, den Sinn des Ge-
lernten zu ergreifen, ohne sich zum Affen zu machen, als eine Form der bewussten
Gewissheit. Diese Form der Gewissheit kann die Gestalt eines schliissigen Wissens
annehmen, aber sie besteht auch aus den sicheren Ahnungen und einem treffenden
Gespiir fiir den Sinn durch das Sich-Zeigende. Nicht mitdenkend wird erkannt, was
es zuverstehen gilt, sondern mitfiithlend. Es scheint, als gebe es eine geistige Art des
Spiirens, die mehr tut, als blof3 geistlos anzustecken und abzurichten. Sie zeigt sich
und wird gespiirt — ohne dass diese Erkenntnis logisch wire. Sie ist das Werk der
Kunst. Kunst ist das Sich-Zeigende.

2. Mundwerk und Handwerk

Machen wir uns iiber die erkennende Einsicht zunichst Folgendes klar: Eine Ein-
sicht, die durch Zeigen vermittelt wird, ist etwas anderes als eine Einsicht, die durch
Reden erlangt wird.

Diese Feststellung ist einfach und banal - und sie wire auch nicht weiter der Re-
de wert, wenn sofort klar wire, worin der Unterschied zwischen beiden Einsichten
bestiinde. Klar ist aber eigentlich nur, dass es gewisse Erkenntnisse gibt, bei denen
der Mensch vor allem das zeigende und vormachende Vorbild braucht - etwa in den
Handwerken, im Sport und den Kiinsten — und andere Erkenntnisse, die vor allem
durch die gedankenreiche Rede entstehen. Ich nenne solche Erkenntnisse, die durch
Sitze entstehen, der Einfachheit halber vorliaufig die Disziplinen des Mundwerks.

Dass es einen Unterschied zwischen Mundwerk und Handwerk, also zwischen
Sagen und Zeigen gibt, wird kaum jemand bestreiten. Der Alltagsverstand weif3,
dass man bei gewissen Techniken lieber den Gebrauch vorfiihrt, anstatt den Ge-
brauch lange zu erkliren und zu beschreiben. Gebrauchsanweisungen mit Bildern
sind einfacher und prignanter als deren Ubersetzung in prizise Begriffe und Anlei-
tungen. Umgekehrt gibt es einige Phinomene, die sich wirklich beim besten Willen
nicht zeigen lassen: Das Sein, die Vergangenheit oder den kategorischen Impera-
tiv etwa kann niemand zeigen. Solche allgemeinen Begriffe existieren als Gedanke
- und dieser Gedanke muss nachgedacht werden, damit die Menschen seinen Sinn
begreifen. Dieses Denken und Nachdenken geschieht auf eine sprachliche Weise,
durch Gesprache, Ansprachen, Lektiiren oder stumme Monologe.

- am 14.02.2026, 11:43:39.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emanuel Seitz: Denken und Zeigen 157

3. Denken zeigen

Eine erste Vermutung iiber den Unterschied von Zeigen und Sprechen konnte viel-
leicht lauten: Was gedacht werden kann, das ldsst sich nicht zeigen; und was sich zeigen ldsst,
das ist kein Gedanke und kein Denken.

Hier wiirde allerdings sofort die Kunst Einspruch erheben. Denken Sie nur an
den Denker von Auguste Rodin. Oder noch besser, schauen Sie ihn sich auf der un-
tenstehenden Abbildung an (Abb. 1)!

Abb. 1: Auguste Rodin: Le Penseur (1880-82)

© National Gallery of Victoria, Melbourne.

Was Rodin hier darstellt, ist das Denken eines Denkenden. Ein Mann sitzt, in
innerlicher Anspannung, auf einem Felsblock, die Hand an den Mund gelegt, und

- am 14.02.2026, 11:43:39.



https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

tut nichts, aufler sich geistig anzustrengen. Er ist in sich versunken. Seine Mus-
keln ruhen. Auf dieses Detail mochte ich Sie besonders hinweisen. Rodin hat als
Modell fur die Skulptur einen Boxer genommen, der gerne im Rotlichtlichtviertel
seine Priigelkiinste feilbot (Gabriel 2020: 101). Dieser Boxer mit Namen Jean Baud -
diese unwiderlegliche Vermutung sei mir als Unterstellung erlaubt, bis mir jemand
das Gegenteil beweist — wird sicher nicht zu den intellektuellsten Menschen seiner
Zeit gehort haben. Er war ein Meister der Korperbeherrschung, aber nicht der Kopf-
beherrschung. Sein Korper spricht davon; er zeigt es in jeder wohldefinierten Linie
seines Fleisches, in jedem Muskel, jeder Sehne, in jedem Anzeichen von Kraft und
Energie und Training. Und doch ruht diese grobe Kraft und wird ruhig gestellt durch
das Denken. Der Mensch schweigt. Er tut nichts. Er denkt.

Was sich in diesem ungeheuerlichen Kontrast zwischen der Ruhe und Kraft ei-
nes Leibes zeigt, ist mehr als eine blofle Empfindung. Es gibt eine Einsicht iiber die
Erfahrung des Denkens selbst und die geistige Atmosphire, in der sich Denken voll-
zieht: Das nackte Denken ist stumm, anstrengend und einsam, eine Biegung nach
innen, das Horchen in die eigene Tiefe. »Sein Leib ist Schidel geworden und alles
Blut in seinen Adern Gehirn, schreibt Rilke (1955: 39). Hinter dem Denker sieht
man, was ihn martert: die Holle des Hollentors, das sind die Bilder seiner eigenen
Phantasie.

4. Gedanken zeigen

Nun stellt sich natiirlich die Frage: Denkt Rodin hier das Denken? Die Antwort lau-
tet: Natiirlich nicht. Wenn wir das Denken denken, dann betreiben wir Metaphysik
und fragen nach den Grundlagen des Denkens tiberhaupt — nach dem Begriff des
Wesens, der Moglichkeit und dem Sinn von Sein. All das tut Rodin mit seiner Sta-
tue offensichtlich nicht. Uber solche Grundbegriffe des Denkens kann man denkend
lange Biicher schreiben, lange Gesprache fithren und lange selber nachsinnen, nicht
anders, wie es der Denker Rodins tut. Wenn wir das Denken denken, dann sprechen
wir — mit uns selbst oder mit anderen — und wollen durch Sprache erkennen, was das
Denken ist. Rodin aber denkt das Denken nicht - er zeigt das Denken.

Diese Form, das Denken zu zeigen, vermittelt den Menschen eine Einsicht iiber
das Denken, die sie nie und nimmer haben konnen, wenn sie das Denken nur durch-
denken witrden. Im Durchdenken des Denkens kommt schlieflich der Denkende
gar nicht vor, sofern es rein logisch geschieht und nicht auf die Existenz abzielt.
Schliisse haben keinen Denkenden — sonst wiren die zuverlissig schlief}enden Ma-
schinen zum Philosophieren fihig. Fir die Logik ist gleichgiiltig, wer sie gebraucht.

Was hingegen Rodin vermittelt, ist etwas Analoges. Die Unterscheidung zwi-
schen einer logischen und einer analogischen Erkenntnis geht zuriick auf Gottfried
Gabriel (1991, 1997, 2015). Er unterschied zwei Arten des Wissens, ein propositio-

- am 14.02.2026, 11:43:39.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emanuel Seitz: Denken und Zeigen

nales und ein nicht-propositionales Wissen. Das praktisch-technische Kénnen der
Kunst sei demnach eine analoge Erkenntnis, die durch Zeigen vermittelt wird,
wihrend alle Formen des Mundwerks auf eine logische Erkenntnis zielen, die durch
Proposition und Schlussfolgerung entsteht. Die analoge Erkenntnis der Kunst
besteht in einer metaphorischen oder symbolischen Erkenntnis.

Betrachten wir hierzu Rodins Skulptur La Pensée émergeant de la matiére (>Der Ge-
danke, der Materie entsteigend<) und vergleichen seine Auffassung des Denkens mit
seiner Auffassung des Gedankens.

Abb. 2: Auguste Rodin: La pensée émergeant de la matiére (1890)

© Paris, Musée Rodin, Inv. 2837.

- am 14.02.2026, 11:43:39.



https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

Die Skulptur La Pensée émergeant de la matiére ist das Gesicht einer zarten Frau,
die mit verhiilltem Haar dem rohen Stein entsteigt. Symbolisch zeigt sich das Auf-
kommen eines Gedankens in Gestalt einer sanften Begegnung. Die Figur tragt die
Ziige seiner jungen Geliebten Camille Claudel, die den Blick senkt und ganz bei sich
bleibt. Fiir die Darstellung des Denkens wihlt Rodin also in Le Penseur die grobe Kraft,
fiir den Gedanken in La Pensée aber die schiichterne Anmut.

Die symbolische Ausdeutung der beiden Personifikationen fillt nicht schwer,
wenn man die Gestalt der Leiber, ihre Geste und ihre Korperhaltung als etwas
nimmt, das auf eine gewisse Weise mit dem Erlebnis der Gedankenarbeit ver-
gleichbar sei: Das Denken ist harte Arbeit, eine unbequeme Tortur, nicht aber der
Gedanke. Der Gedanke kommt, wenn er kommt, scheu und schon.

5. Das Gezeigte zur Sprache bringen

Allerdings mochte ich Thnen eine Schwierigkeit bei der ganzen Sache nicht ver-
schweigen. Wenn ich das Dargestellte, den Sinn oder die Idee eines Kunstwerkes
derart zum Sprechen bringe, hat das Aussprechen des Sinnes einen analogen
Zweck, ist aber selbst nicht analog. Die analoge Wirkung der Anmut ist unmittelbar
— ihre symbolische Ausdeutung allerdings erst ein mittelbares und vermittelndes
Zur-Sprache-Bringen des Sinns. Meine Ansprache soll Ihnen beim Sehen helfen
und eine Anschauung der Skulpturen lehren. Die Ekphrasis ist wie ein Zeigefinger
aus Worten fiir verstindige Augen; sie geschieht aber durch die Ohren.

Die Wahrnehmung der Skulptur ist eine Erfahrung, die selbst nicht sprachlich
ist — und auch nicht sein kann. Wenn ich die Idee eines Kunstwerkes benenne, las-
se ich Sie vielmehr eine Analogie entdecken zwischen meinen Erinnerungen und
der erlebten Empfindung des Kunstwerkes. Wenn wir die Anstrengungen des Den-
kens schon kennen, werden wir wahrscheinlich auch wiedererkennen, dass der ge-
kriimmte Leib des Denkers die Qualen der Gedankensuche widerspiegelt. Genau-
so ist der schiichterne Kopf aus dem rohen Stein ein prignanter Ausdruck fir das
zogerliche, doch willkommene Sich-Einfinden des geliebten Gedankenfundes. Was
Rodin zeigen kann, ist nicht das Denken des Denkens, sondern die Erfahrung des Den-
kens.

Die sinnliche Erfahrung des Denkens durch das Kunstwerk bleibt dabei keines-
wegs beschriankt auf eine Erinnerung an Vergangenes und eigene Erlebnisse. Man
kann auch nach vorne Spiiren in Hinsicht auf das Noch-nicht-Gewusste. Gerade
dann, wenn die Erfahrung neuist und ungewohnt, ringen wir um Worte fiir den pas-
senden Ausdruck fiir das Unsagbare dieser Erfahrung, die sprachlos war. Wo keine
Sprache war, finden wir nicht gleich die nétigen Worte. Stotternd beginnt die Su-
che nach einer Sprache der Dinge und nach einem treffenden Wort fiir das, was sich
zeigt.

- am 14.02.2026, 11:43:39.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emanuel Seitz: Denken und Zeigen

Durch eine sprachliche Ausformulierung verwandelt sich nimlich eine intui-
tive Erfahrung des Kunstwerkes in eine diskursfihigen Satz. Sobald die Analogie
sprachlich klar gemacht wurde, ist der Sinn des Gezeigten zum Gegenstand des
Denkens geworden. Der geistige Gehalt oder die Idee des Kunstwerkes kann jetzt als
Obersatz eines Syllogismus verwendet werden, aus dem sich weitere Schliisse zie-
hen lassen. Uber den Sinn des Kunstwerkes kann man jetzt mit anderen Menschen
Diskurse fithren und diesen vermeinten Sinn in Aufsitzen, Reden und Rezensionen
verarbeiten — er kann zum Gegenstand der Gelehrsamkeit werden, zum Untersu-
chungsobjekt der Kunstwissenschaft.

Fiir die Kunst und das Schaffen von Kunstwerken wird damit aber nichts mehr
gewonnen. Der Kinstler fithrt eben keinen gedanklichen Diskurs, sondern setzt ei-
nen Gedanken analog ins Werk. Das Ins-Werk-Setzen eines Gedankens oder einer
Idee ist etwas ganz anderes als diesen Gedanken zu denken.

6. Technik mit und ohne Sprache

Die Trennung zwischen Mundwerk und Handwerk — und damit zwischen logischer
und analogischer Erkenntnis, zwischen Ideen denken und Ideen zeigen — kann bis in
die Antike zuriickverfolgt werden. In Platons Gorgias (450c-451a) unterteilt Sokrates
die menschlichen Techniken insgesamt in drei Arten. Das entscheidende Kriterium
ist der Anteil von Sprache (logos) und Ins-Werk-Setzen (ergasia) bei der Erkenntnis.

Die erste Art von Technik ist reines Ins-Werk-Setzen ohne Sprache — dazu ge-
horen die Bildhauerei und die Malerei. Die zweite Art von Technik ist vor allem Ins-
Werk-Setzen und nur zu einem geringen Teil Sprache — dazu gehéren Sport und
Medizin. Und die dritte Art sind die Techniken der reinen Sprache ohne Ins-Werk-
Setzen — dazu zihlt Platon die Rhetorik, die Mathematik und die philosophisch noch
immer weitgehend unterschitzte Kunst des Brettspiels. Zur Sicherheit zeige ich die
Aufteilung auch noch einmal in folgender Tabelle.

Tab. 1: Aufteilung der Techniken im Gorgias

Techniken
reine ergasia ohne logos viel ergasia, wenig logos reiner logos ohne ergasia
Malerei Sport Rhetorik
Bildhauerei Medizin Mathematik
Brettspiele

- am 14.02.2026, 11:43:39.

161


https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

Eine solche Liste ist natiirlich keine absurde, beliebige, aus irgendwelchen sozia-
len Kontingenzen entstandene Ordnung, deren Standard nach heutigen Maf3stiben
tiberholt wire. Im Gegenteil, sie versucht vom Wesen der Sache her zu durchden-
ken, was die eigentliche Fihigkeit dieser Disziplinen ausmacht: Manche Techniken
setzen etwas materiell ins Werk und brauchen die reine Erfahrung ohne Worte, wie
eben die Kiinste. Andere Techniken haben eigentlich nichts, was sie in diesem stren-
gen Sinn des Wortes ins Werk setzen; sie reden nur und sind denkend titig.

Scheinbar so heterogene Techniken wie Rhetorik, Mathematik und das Brett-
spiel gehoren nach diesem Schema in dieselbe Gattung, weil sie sprachliche Tech-
niken sind, die eine reine Denkfertigkeit ausbilden.

Die Rhetorik bildet eine Denkfertigkeit aus, die es zum Handeln und Fithren
der Menschen braucht, und die Mathematik eine andere Denkfertigkeit, die wir
zur formalen Durchdringung der Welt benétigen. Auch die hohe Kunst des Brett-
spiels gehort zu einer solchen reinen Denktitigkeit. Schach besteht nicht aus Bret-
tern und Figuren, sondern aus Regeln, die sich programmieren lassen. Um Rhetorik
auszuiitben, um Mathematik zu lernen oder um ein Brettspiel zu spielen, braucht der
Mensch nichts weiter als einen Stift und ein Blatt Papier — und nicht einmal diese
Hilfsmittel sind notwendig. Wenn jemand ein gutes Gedichtnis hat, kann er sogar
einfach aufjedes Ding verzichten und die Positionen der Schachziige, den Rechen-
weg oder die spontane Rede einem anderen Menschen einfach zurufen.

Solche rein denkenden Fertigkeiten haben erstens kein Ding und kein greifbares
Werk als ihr Ergebnis. Wenn sie nicht aufgezeichnet und notiert werden, bleibtjedes
Spiel, jede Rede und jede Rechnung blof} die Auflerung eines Mundwerks, die ohne
Spur verloren geht. Die Dinglichkeit ist fir ihr Gelingen gleichgiiltig - das Mund-
werk entsteht durch Sprache.

Ganz anders sieht es zweitens bei Techniken aus, die etwas ins Werk setzen.
Stellen Sie sich einen Arzt vor, der sie gesund reden will und nur Papier und Blei-
stift bei seiner Arbeit verwendet — aber keine Medikamente und Operationen. Einen
solchen Arzt wiirde alle Welt sofort als Kurpfuscher bezeichnen — denn er zeigt sein
Konnen nur durch Sprache und nicht durch die Tat. So jemand wire kaum ein gern
gesehener Gast im Haus eines Kranken.

Zweifellos muss ein Arzt auch denken kénnen - er braucht eine Kenntnis von
den Wirkstoffen und deren Dosierung, von den motorischen und chemischen Pro-
zessen im Korper, von den Krankheitsverliufen und den operativen Méglichkeiten
mit Skalpell und Knochensige —, aber all diese theoretischen Kenntnisse wiren vol-
lig nutzlos, wenn sie am Ende nicht eine Heilung durch eine Therapie ins Werk set-
zen wiirden. Der Arzt ist im Besitz eines solchen praktisch-therapeutischen Wis-
sens, das ihm erméglicht, auf eine bestimmte Form von Krankheiten mit angemes-
senen Mafinamen reagieren zu konnen. Das Wissen des Arztes zeigt sich dann ana-
log am und im Leib seiner Patienten. Das Gleiche gilt fiir das Trainingswissen eines
Sportlehrers. Ohne sinnliche Wirkung wire alles nur Geschwitz.

- am 14.02.2026, 11:43:39.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emanuel Seitz: Denken und Zeigen

Die dritte Art des Kénnens besteht nun im reinen Handwerk. Malerei und Bild-
hauerei sind schweigende Kiinste, die ohne Sprache auskommen. Thr Werk ist das
Ins-Werk-Setzen von Dingen, deren Sinn in der Sinnlichkeit liegt und nicht in der
Sprache. Die Menschen kénnen, so viel sie méchten, ein Bild oder eine Skulptur be-
schreiben;am Ende miissen Sie die Dinge aber sehen. Auch ein Gedichtistin diesem
Sinne tibrigens vor allem ein Ding, ein>Tonding<ndmlich, eine Musik aus Ideen und
Gedanken, die kein logischsprachliches Denken sind (Seitz 2023:167). Und auch ein
platonischer Dialog zeigt seine Ideen analog in den sprachlosen Haltungen, Gefiih-
len und Reaktionen der Personen, die am Diskurs teilnehmen oder erwihnt werden.
Die Erschaffung von zeigender Kunst kann zwar Ideen ins Werk setzen, aber diese
Ideen sind Vorstellungen der Phantasie, die hervorgerufen werden durch eine sinn-
liche Empfindung. Wenn also Kunst tatsichlich ein Ins-Werk-Setzen der Wahrheit
bedeutet, wie schon Heidegger (2003) vermutet hat, dann scheint diese Wahrheit in
einer Empfindung des Wahren zu liegen.

7. Gedanken fiihlen

Bei Rodin haben wir das Gliick, dass er diesen Umstand selbst formuliert hat. In den
Gesprachen mit Paul Gsell sagt er iiber seine Statue La pensée:

Aus Themen solcher Art, kann, glaube ich, der Gedanke miihelos herausgelesen
werden. Sie beleben ohne fremde Hilfe die Einbildungskraft des Beschauers und
regen die Phantasie, ohne sie einzuengen, zu freier Betdtigung an. Das ist mei-
ner Meinung nach die Aufgabe der Kunst. Alles, was sie schafft, muss dem Gefiihl
nureinen Vorwand liefern, sich in unbestimmter Weise zu entwickeln (Rodin1979:
156).

Rodin hat offensichtlich seinen Kant gelesen. Der Zweck der Kunst sei nicht der logi-
sche Diskurs, sondern eine Anregung des »freien Spiels der Einbildungskraft« (Kant
1957: § 51) durch sinnliche Empfindung. Das, was der Kiinstler ins Werk setzt, ist ein
Gefiihl — und dieses Gefiihl provoziert unwillkiirlich den entsprechenden Gedan-
ken; die Empfindsamen kénnen ihn spiiren. Dieser Gedanke stellt sich ein als ein
klarer Begriff, als etwas Benennbares, das weiter bedacht werden kann, wenn man
mochte. Es ist gleichsam eine bestimmte Unbestimmtheit, die durch das Gefiihl die
Schwelle des Geistes iibertritt.

Ob dieses Gefithl im Kunstwerk vorhanden ist, liegt nun gerade nicht im Auge
des Betrachters. Wir denken uns keinen Denker zu Rodins Denker hinzu, vielmehr
nehmen wir einen solchen Denkenden ganz unmittelbar wahr (hier: contra Gabriel
2020:101). Wir kennen schliefilich die Gebarde der inneren Anstrengung, die Rodin
so meisterhaft ins Werk gesetzt hat. Vielleicht liegt es im Auge des Betrachters, ob

- am 14.02.2026, 11:43:39.

163


https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

sich ein solches Gefithl und eine solche Wahrnehmung in der Seele des Betrachters
einstellt, aber das hat nur etwas mit dessen Empfindungsvermégen zu tun und nicht
mit dem Ausgedriickten selbst. Ein dsthetisch abgestumpftes Wesen mag in die-
ser Statue nur einen Haufen Metall erkennen und fiir die Wirkung empfindungslos
bleiben. Das wire bedauerlich, aber nicht weiter von Belang — schlief3lich wiirde nie-
mand den geistigen Gehalt in einer Zeitung leugnen, wenn jemand nicht lesen kann
und das Papier stattdessen zum Anfeuern des Kaminofens verwendet. Genauso we-
nig macht es Sinn, das Vorhandensein der Empfindung im Kunstwerk zu leugnen
und auf die Empfindungsfihigkeit des mehr oder weniger stumpfen Betrachters zu
schieben. Der Sinn wird nicht konstruiert, er wird gezeigt — er zeigt sich als Gebirde
in der Sache selbst.

Eine solche Gebirde kann durch das Gefiihl erschlossen werden, auch wenn es
manchen Geistern dafiir leider an Sensibilitit fehlt. Tatsichlich ist das Zeigen und
Erscheinen-Lassen von Gefiihlen bei Rodin sogar sein Kriterium fiir Wahrheit in
der Kunst. An junge Kiinstler gerichtet, mahnt er: »Die Kunst beginnt erst bei der
inneren Wahrheit! Alle eure Formen, alle eure Farben sollen Gefithle wiedergeben«
(Rodin 1979:9). Und prompt erkennt man, wie viel falsche Kunst in den Museen her-
umhingt.

8. Gedanken ohne Denken

Lassen Sie mich, bevor ich weitergehe, den Gedankengang bis hierhin noch ein-
mal zusammenfassen: Wenn der Unterschied zwischen einer Erkenntnis durch Re-
de und einer Erkenntnis durch Zeigen im Unterschied zwischen einerlogischen und
einer analogen Erkenntnis besteht und wenn die logische Erkenntnis ein Denken ist,
die analoge Erkenntnis aber kein Denken ist, sondern das Sich-Zeigen, etwa eines
Gefiihls, einer Gebirde oder einer Empfindung, die einen Gedanken evoziert, dann
haben wir jetzt die logisch unschone Lage, dass wir der Kunst einen Gedanken ohne
Denken zuschreiben miissten, der sich durch das Gefiihl einstellt und nicht durch
die logische Analyse von Begriffen. Wir stehen also plétzlich vor der Frage: Gibt es
Gedanken ohne Denken?

Dass es solche Gedanken ohne Denken geben muss, die blof3 sinnlich vermittelt
werden, ldsst sich am Kunsttrieb der Tiere zeigen. Tiere haben eine unglaubliche
handwerkliche Geschicklichkeit und verfertigen mit sicherem Instinkt, ohne son-
derliche Ubung und Unterweisung zarte Spinnennetze, stabile Nester und weitliu-
fige Termitenbauten. Die erbkoordinierten Fihigkeiten sind so erstaunlich, dass sie
sich der Mensch zum Vorbild fir seine Erfindungen nimmt. Die Bionik ist nichts
anderes als eine Ingenieurskunst zur Nachahmung der Natur, die allen Witz und
Scharfsinn dafiir aufwendet, erst die Baupline der Natur zu entschliisseln, um sie
anschliefRend analog in anderen Materialien als technische Gerite nachzubilden.

- am 14.02.2026, 11:43:39.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emanuel Seitz: Denken und Zeigen

Die analog im Tierprodukt vorhandene Technik wird mit den Mitteln der Logik erst
zur Sprache des Menschen gebracht und dann in Prinzipien fiir eine menschliche
Bautechnik tibersetzt. Die Technik muss als ein wissbarer Gedanke in den Werken
der Tiere selber stecken, sonst wire eine derartige Imitation durch den Menschen
gar nicht moglich.

Dieser Gedanke in den Dingen wurde aber von den Tieren gedankenlos ins Werk
gesetzt. Natiirlich denket das Tier nicht; jedenfalls fehlt jeder Hinweis auf ein Bera-
tungsgesprich zwischen Spinnen iiber die bestmégliche Bauweise ihrer Fangwerk-
zeuge. Man darf hier die seelischen und geistigen Fihigkeiten nicht verwechseln:
Fiir eine solche Geschicklichkeit gentigen als seelische Grundlage eine Wahrneh-
mung der Umwelt und ein instinktives Gespiir fiir das Richtige. Eine hohere geis-
tige Fihigkeit zum Denken nach rationalen Prinzipien braucht es fir die tierische
Meisterung der Technik dagegen nicht.

Wie wir als Menschen uns eine solche Erkenntnis des Richtigen aus Instinkt
vorzustellen haben, hat Schopenhauer mit einer schénen Analogie verdeutlicht: Die
Tiere gebrauchen ihre Techniken wie ein Schlafwandler, der in Trance seine Werke
erschafft (Schopenhauer 1988: 403), ohne explizites Wissen, aber mit einer Empfin-
dung der Umwelt. Die Reaktion erfolgt ohne Nachdenken, wie benommen, als ein
verniinftiger Automatismus auf Schliisselreize, der zu einem sinnvollen Verhalten
fithrt. Wenn wir diesen Mechanismus mit einem intellektuellen Erlebnis des Men-
schen vergleichen miissten, so besteht der Instinkt aus »absolut guten Einfillenc
(Scheler 1919: 293). Er ist ein Geist, der die Naturordnung durchdringt, — aber eben
kein Denken, es ist ein genialisch auftauchender Gedanke ohne vorhergehende Re-
flexion. Wenn man Kognition nicht mit Denken gleichsetzt, sondern schlicht mit
Erkenntnis, so ist es itberhaupt kein Problem, allen Tieren, Pflanzen und Mikroben
eine Form der Erkenntnis ohne Denken zuzuschreiben, durch Gefiithl und Wahr-
nehmung. Das Tier lernt oder hat den richtigen Gedanken durch Ansteckung — und
nicht durch ein titiges Denken.

9. Der geistige Instinkt der Kunst

Rodin hat ausdriicklich vor einem allzu technischen Verstindnis seines Kénnens ge-
warnt. Er schreibt:

Man tauscht sich iibrigens ungeheuer, wenn man glaubt, dass die echten Kiinstler
sich mit einer geschickten Verarbeitung des technischen Teils ihrer Aufgabe be-
gniigen und auf eine geistige Verarbeitung ihres Stoffes verzichten kénnen (1979:
147).

- am 14.02.2026, 11:43:39.

165


https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

Rodin hat das Ins-Werk-Setzen der Kunst, diese nicht geistlos-technische Geschick-
lichkeit des Artisten, so beschrieben, als sei die Herstellung etwas Ahnliches wie
die Einpflanzung eines geistigen Instinkts in die Dinge selbst: »Kunst ist Vergeis-
tigung, sagt er,

sie bedeutet die hochste Freude des Ceistes, der die Natur durchdringt und in ihr
den gleichen Geist ahnt, von dem auch sie beseeltist. [...] Kunst ist die erhabenste
Aufgabe des Menschen, weil sie eine Ubung fiir das Denken ist (ebd.: 14).

Diese analoge Ubung fiir das Denken zeigt gleichsam die andere Seite des Geistes
auf, die irrationale, die phantastische, die empfindende und fithlende Seite.

Eine solche Geistigkeit ihres Kénnens nehmen im Ubrigen nicht allein Kiinstler
fur sich in Anspruch, die konkrete Dinge >realistisch« darstellen wie Auguste Rodin.
In der abstrakten Malerei ist das Problem dasselbe. Wassily Kandinsky bestimmte
die Kunst als geistige Nahrung, die durch Stimmungen und geistige Atmosphiren
feinere Gefithle im Menschen wecken sollte. Der Kiinstler solle die »in Steinen ste-
ckende schwere Karre der Menschheit mit sich vor- und aufwirts« ziehen (Kandin-
sky 2016: 31), als Prophet und Seher der Zukunft.

Der eigentliche Gehalt der Kunst liegt nicht in der abstrakten oder realistischen
Darstellung von Menschen, Schuhen oder Steinen. Was sich zeigt, ist vielmehr das
Ungreifbare als Ubung fiir das Denken. Im Penseur wird nicht Jean Baud, in La Pensée
nicht Camille Claudel dargestellt, sondern etwas Geistiges ins Werk gesetzt, das ge-
nauso abstrakt ist wie jede Impression Kandinskys. Giinther Anders hat es pragnant
auf den Punkt gebracht: »Rodins Figuren smachen<keine Gebirden; sie sind ihre Ge-
barden« (1994: 23). Der Denker ist die Gebirde des Denkens, eine geistige Gebirde
- und nichts weiter.

Wenn man unter Vernunft — wie es gewohnlich geschieht — nur das logische
Denken versteht, wiren solche geistigen Gebirden ein Ding der Unmdglichkeit,
schliefdlich briuchte dann der reine Geist, der blofle Gedanke, kein korperliches
Korrelat. Ganz anders sieht die Sache aus, wenn wir in die umgekehrte Richtung
denken: Der Geist muss sich gebirden. Es gibt kein Denken ohne Gebirde. Die
Gebdrde ist ein sicheres Anzeichen fiir die Titigkeit. Deswegen haben Tiere eben
Gedanken ohne zu denken, deswegen konnen sich in der Kunst Gedanken zeigen,
die nicht gedacht wurden. Ein solches Spiiren des Denkbaren lisst sich als eine
andere Form der Vernunft beschreiben, wenn man Vernunft im Sinne Nietzsches
versteht als eine Vernunft des Leibes, die iiber die kleinere Vernunft des Denkens
regiert. Erst wenn der Geist Teil des Leibes ist, kann durch die Gebirde und das
Sinnliche auch ein Gedanke ohne Denken erkannt werden. Es gibt noch einen
geistigen Instinkt jenseits der denkenden Vernunft.

- am 14.02.2026, 11:43:39.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emanuel Seitz: Denken und Zeigen

10. Die andere Wahrheit iiber den Menschen

Die Gebirde, die Haltung, die Gefiihle, die Stimmung, die sinnlichen Eindriicke, die
Traume und Einbildungen der freien Phantasie — all das sind Empfindungen, mit
denen der Mensch das geistig Vorhandene in der Welt erkennt. Der gesenkte Blick
ist die Schiichternheit des Leibes. Der Mut zeigt sich im Widerstand. In der Freu-
de bemerken wir, wer wir wirklich sind. In den Triumen kommt unsere Fihigkeit
zum Ausdruck, Nichtseiendes zu denken. Betreten wir einen Raum, schligt uns ei-
ne Stimmung entgegen, eine Atmosphire der Wande und Menschen. Sinnliche Ein-
driicke, die uns tiglich begleiten, werden zum Genuss, wenn sie abgestimmt aufein-
ander unseren Ohren, Augen, Nasen, Zungen oder Fingern schmeicheln. Auch der
gute Geschmack ist eine scharfe geistige Durchdringung des Seienden, nur eben
nicht weniger eine analoge und keine logische Weise.

All diese Dinge kann die Kunst darstellen und ihnen eine schéne oder erschre-
ckende Form geben. Die Mittel hierzu sind die Komposition und Assoziation, das
Reich der Analogie und Ahnlichkeit, mit dem wir zwar nichts logisch beweisen, mit
dem wir aber trotzdem den Geist bewegen und Geistiges ins Werk setzen konnen.
Jenseits der denkenden Vernunft blitht die intuitive Schau der Ideen. In Wahrheit
braucht es fiir Weisheit wohl weniger das logische Denken als einen moglichst
scharfen Geschmack fiir all das Denkbare jenseits des sprachlich-logischen Den-
kens, das die Menschen ins Staunen versetzt. Den Hass auf das Wunderbare zu
bekidmpfen, ist Teil des Seelenhandwerks der Kunst, die — nicht anders wie die
Philosophie — auf’s Ganze geht. Das war auch Rodins Arbeit: »Zu seinem Werkzeug
kam die Welt« (Rilke 1955:66).

Literatur

Anders, Giinther (1994), Obdachlose Skulptur. Uber Rodin, Miinchen.

Gabriel, Gottfried (1991), »Uber Bedeutung in der Literatur. Zur Moglichkeit dsthe-
tischer Erkenntnisc, in: Ders., Zwischen Logik und Literatur, Stuttgart, S. 2—18.

Gabriel, Gottfried (1997), Logik und Rhetorik der Erkenntnis, Paderborn.

Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin/Boston.

Gabriel, Markus (2020), Fiktionen, Berlin.

Heidegger, Martin (2003), »Der Ursprung des Kunstwerkes, in: Ders., Holzwege,
Frankfurta.M., S. 1-75.

Kandinsky, Wassily (2016), Uber das Geistige in der Kunst, Ziirich.

Kant, Immanuel (1959), Kritik der Urteilskraft, Frankfurt a.M.

Rilke, Rainer Maria (1955), Auguste Rodin, Frankfurt a.M..

Rodin, Auguste (1979), Die Kunst, Ziirich.

- am 14.02.2026, 11:43:39.

167


https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Praktiken der Vernunft: Performativitaten

Scheler, Max (1919), »Zur Idee des Menschen« in: Ders., Vom Umsturz der Werte, Leip-
zig, S. 271-312.

Schopenhauer, Arthur (1988), Die Welt als Wille und Vorstellung, Zirich.

Seitz, Emanuel (2023), Eugenio Montale. Die Knochen eines Tintenfisches, Wien.

- am 14.02.2026, 11:43:39.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

