
Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 73

1.2. Natio-ethno-kulturell Gleiche

1.2.1. Unter Gleichen

Fatima erzählte mir, dass es das Indernet geschafft habe »eine Community auf-

zubauen, wo sich Gleichgesinnte treffen, aufhalten, unterhalten, kommunizieren,

austauschen«. Die Bezeichnung »Gleichgesinnte«, Formulierungen wie »von mei-

ner Sorte« mit »gleichem Hintergrund« oder »gleichen Problemen«, Betonungen

von Gemeinsamkeiten oder Ähnlichkeiten begegneten mir auch in anderen Inter-

views immer wieder. Ich hatte sofort eine Vorstellung davon, was dieses Gleichsein

sein könnte, füllte es mit meinen Erfahrungen und Sehnsüchten. Da die Interview-

ten, die Indernet-Nutzenden und ich allerdings in so vielenDingen (Alter, regionale

Herkunft, Ausbildung und Beruf, Interessen etc.) gar nicht gleich waren, analysiere

ich in diesem Kapitel, welches Gleichsein hier angerufen wird.

Als Ausgangspunkt nehme ich dafür eine Erklärung von Nisha: »Dass man ein-

fach aus dem gleichen Land kommt, dass man, weiß nicht, dass man vielleicht

hier auch als Farbiger aufwächst, dass man vielleicht die gleichen Probleme hat

im Land.« In dieser Erklärung steckt einiges der Vieldeutigkeit und Unbestimmt-

heit des Gleichseins. Die erste Gemeinsamkeit war für Nisha, dass man »aus dem

gleichen Land kommt«. Das könnte Deutschland sein, das Land in dem Nisha ge-

boren und aufgewachsen war und lebte. Aus dem Kontext wird aber klar, dass sie

hier nicht ihr Geburtsland meinte, sondern Indien: das Land, aus dem ihre El-

tern nach Deutschland kamen. Dieser Verweis auf ein Herkunftsland zieht sich

durch die Interviews. Die imaginierte gemeinsame Herkunft wurde, zum einen,

mit Annahmen über gemeinsame biografische Erfahrungen verbunden. Diese be-

zogen sich nicht nur auf eine als ähnlich angenommene Migrationsgeschichte der

Eltern, sondern auch auf die Vorstellung eines ähnlichen sozialen Status. So gab

Debashish als biografische Gemeinsamkeit an, dass die Eltern »meistens auch stu-

diert« hätten. Zum anderen wurde eine kulturelle Gemeinsamkeit angenommen.

So überlegte Devraj, was denn das Gemeinsame in der Unterschiedlichkeit sein

könnte und kam zu dem Schluss:

»Ich glaube, dass das bei den Indern allgemein so ist, da sie recht unterschied-

lich zwar sind in ihren Ansichten und ihren Gewohnheiten, aber dieses Kulturelle

irgendwie, dieser Hintergrund ist schon was, was dann doch was Gemeinschaftli-

ches bedeutet.«

In Nishas Erklärung kommt noch ein anderes Land vor: das Land, in demman auf-

gewachsen ist und in dem »man vielleicht die gleichen Probleme hat«. Auch diese

imaginierten Gemeinsamkeiten ziehen sich durch die Interviews. Es ist zum ei-

ne die Annahme, dass die Indernet-Nutzenden die biografische Erfahrung teilen,

in Deutschland aufgewachsen zu sein. Mary formulierte zum Beispiel: »um Inder

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Das Indernet

kennenzulernen, die einfach genauso geboren und aufgewachsen sind, wie man

selbst«. Zum anderen ist es die Annahme, dass dies Aufwachsen in Deutschland

mit Problemen verbunden ist. Fatima sprach hier von »Menschen mit Identitäts-

konflikt«, während Devraj es etwas weniger konflikthaft beschrieb: als Bedürfnis

»über solche Themen wie: Wer bin ich? Wo komme ich her? mit Gleichgesinnten

zu sprechen«.

Das Aufwachsen als »Farbiger« ist eine weitere Gemeinsamkeit, die Nisha sah.

Hier trifft sie sich zumindest in der Begriffswahl mit Seba, der das Umfeld in sei-

ner Kleinstadt als »recht eintönig« wahrnahm, »weil es nicht so viele gibt von den

Farbigen«. Als aus Südasien Adoptierter suchte er den Kontakt mit Anderen, die

wie er optisch auffielen. Auch Paul, der in einer Pflegefamilie aus der Dominanzge-

sellschaft aufgewachsen war, empfand es als »eine tolle Erfahrung, Leute zu sehen,

die einem rein körperlich ähnlich sehen«.

Für Nisha waren alle diese drei Aspekte (aus einem anderen Land kommen,

hier Probleme haben und Farbig-Sein) mögliche Grundlagen des Gleichseins. Auf

dieser Basis lassen sich sehr unterschiedliche Gefühle der Verbundenheit (vgl. Me-

cheril 2003, 220) zusammenbringen: von Devraj, der kulturelle Gemeinsamkeit an-

nahm, von Fatima, die Unterstützung in der Identitätsfindung suchte, und von

Seba, dessen physiognomische Abweichung vom Standard-Deutschen seine Suche

nach Gleichen begründete.Diese unterschiedlichen Annahmen von Ähnlichkeit fal-

len allerdings erst bei genauerer Betrachtung bzw. intensiverem Kontakt auf. Auf

den ersten Blick, bzw. für den gelegentlichen Kontakt, erscheint die Anrufung der

gemeinsamen biografischen Verbindung zu Indien als ausreichend für die Annah-

me von Gleichheit. Natio-ethno-kulturelle Gleichheit wird als Grundlage der Ver-

bundenheit imaginiert (vgl. Bozdag 2013, 140).

Dabei ging es einigen auch darum,denGrad der Gemeinsamkeit zu ergründen.

So schrieb mir Jabu in einer privaten Nachricht: »Ich nutze das Indernet, weil ich

gerne andere Ansichten von Leuten mit einem ähnlichen (z.T. gleichen) kulturel-

len Hintergrundmit meinen eigenen Gedanken vergleiche«. Auch Hemnant, der in

den USA aufgewachsen war, erklärte mir, seine Motivation sei unter anderem ge-

wesen, zu erfahren, wie Menschen mit dem gleichen natio-ethno-kulturellen Hin-

tergrund wie er, aber aufgewachsen in Deutschland, so seien.

Savitri fügte hinzu, dass das Indernet ihr ermöglichte, »über den Tellerrand

zu gucken und Leute zu finden, zu denen man ansonsten in der richtigen Realität

vielleicht gar nicht den Bezug gefunden hätte«. Ihr ging es dabei weniger darum,

dass sie den Menschen sonst nicht begegnet wäre, sondern eher darum, dass ihr

erst die Internetkommunikation ermöglicht hatte, die anderen als interessante Ge-

sprächspartner_innen zu erkennen. Das Indernet hatte ihr so neue Möglichkeiten

eröffnet. Savitri hatte zudem von der Bedeutung »derselben Wellenlänge« gespro-

chen. Eine solche, schwieriger greifbare Gleichheit fand sich auch in vielen anderen

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 75

Interviews. Natio-ethno-kulturelle Gleichheit wurde mit Verstehen und Vertraut-

heit (vgl. Mecheril 2003, 188-196) in Verbindung gebracht.

1.2.2. Thema Zugehörigkeit

Das Indernet war nicht nur besonders, wie Attiya formulierte, weil es »wirklich

für Inder der zweiten Generation ist und nicht für unsere Eltern, unsere Tanten

und Onkel«, sondern wie Robin sagte, weil »es von der zweiten Generation für die

zweite Generation gemacht« wurde. Andere wie sie waren nicht nur die Zielgrup-

pe, sondern auch die Produzent_innen des Portals. Das Indernet ermöglichte es

Inder_innen der zweiten Generation, die wenig Kontakt mit natio-ethno-kulturell

Gleichen hatten, zu erkennen, dass sie in dieser natio-ethno-kulturellen (Mehr-

fach-)Zugehörigkeit nicht alleine waren. In Grußworten zum dreijährigen Jubilä-

um des Indernets betonten dies mehrere Redakteur_innen. Eine_r schrieb: »Auf

einmal gab es in Hannover und Hamburg, Remscheid und Stuttgart auch noch

andere indische Jugendliche. Hoppla, es gibt ja noch mehr von meiner Sorte.«

Gerade in der Anfangszeit war in den Foren (vgl. 2.2.3) zu beobachten, dass

Fragen der Zugehörigkeit eine große Rolle spielten. Eine Redakteur_in schrieb in

ihrem Grußwort über diese Zeit: »Das Forum war nur mäßig besucht, doch die

Themen, wie zum Beispiel ›indische oder deutsche Staatsbürgerschaft?!‹, ›indische

Jugendliche in Deutschland‹ und so weiter, weckten mein Interesse.« Auch in den

redaktionellen Beiträgen in der Rubrik »Kultur und Gesellschaft« (vgl. 2.2.2) gab

es zu diesem Zeitpunkt viele Beiträge zu Fragen der Identität und der zweiten

Generation.

Neben den Verhandlungen von natio-ethno-kultureller (Mehrfach-)Zugehörig-

keit gab es auch Diskussionen, die sich spezifisch auf den Zugehörigkeitskontext

Indien richteten. Nach Indien wurden natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehöri-

ge in Deutschland in beiläufigen Bemerkungen (vgl. Jain 2013, 175) verwiesen (vgl.

Terkessidis 2004, 180-185) und zu dem Zugehörigkeitskontext wurde ihnenWissen

und Kompetenzen zugeschrieben, über die sie nicht notwendigerweise verfügten

(vgl. Battaglia 1995; Ang 2001). So diente das Indernet auch gerade dazu, Infor-

mationen über Indien (bzw. Südasien) zu bekommen (vgl. 2.4.4). In den interakti-

ven Foren stellten Nutzende Fragen zu Begriffen, Festen etc. Es wurde diskutiert

was »richtige Inder« sind und über »Sprache als Schlüssel zu unserer Kultur?«. Im

Frühjahr 2002 wurde auf der Pinnwand unter den Überschriften »Leben in Indi-

en??« und »zurück nach Indien?!« darüber diskutiert, ob sich die Nutzenden ein

Leben in Indien vorstellen könnten oder nicht. Mit solchen Diskussionen haben

die Nutzenden ihre Zugehörigkeit zu dem ihnen zugeschriebenen Herkunftsland

Indien verhandelt. Der Zugehörigkeitskontext Deutschland war dabei als Ort der

Aushandlung präsent. In einigen Diskussionen ging es aber auch explizit um das

Verhältnis zum Wohnort. So wurde 2001 in einer Forumsdiskussion gefragt »Wie

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Das Indernet

findet ihr Deutschland?«. In ihr wurde Deutschlandmit anderenmöglichenWohn-

orten (Großbritannien und die USA) verglichen. Auch in den Interviews war Zuge-

hörigkeit Thema, häufig implizit, zum Teil aber auch explizit. Chay schrieb:

»Weil dein Forschungsthema ›indische Identität‹ ist, will ich nun darüber etwas

erzählen. Ich fühle mich weder Deutschland noch Indien zugehörig. Zwar inter-

essiert mich Indien und ich freue mich, wenn ich Inder sehe, aber ich weiß, dass

ich nicht dazu gehöre. Das gleiche gilt aber auch für Deutschland. Ich fühle mich

diesem Volk hier ebenfalls nicht zugehörig. Ich fühle mich lediglich beiden Völ-

kern nahe, jedoch von keinem der beiden wirklich akzeptiert. Es ist ein wenig wie

eine einseitige Liebe, die nicht erwidert wird.«

Der Verweis auf die »einseitige Liebe«, deutet an, dass sich Chay zu beiden natio-

ethno-kulturellen Kontexten verbunden und zugehörig gefühlt hätte, wenn ihm

diese Zugehörigkeit denn zugestanden worden wäre. Da er durch die verweiger-

te Anerkennung seines Verbunden-Seins aber negative Zugehörigkeitserfahrungen

(vgl. Mecheril 2003, 130) machte, fühlte er sich auch nicht zugehörig. So klar wie

Chay haben nur wenige die doppelt verweigerte Zugehörigkeit formuliert. Es kam

aber häufiger vor, dass die verweigerte Zugehörigkeit zu einem Kontext (meist

Deutschland) als Grund für die Suche nach Zugehörigkeit zu anderen Kontexten

(meist Indien bzw. das Indernet) genannt wurde. So erklärte Hemnant, dass er das

Indernet für Informationen und zum Kennenlernen von Inder_innen nutzte, unter

anderem mit dem Ziel:

»Vielleicht auchmal zu einer Party zu gehen, woman andere Inder kennenlernen

kann, um dieses Gefühl der Zugehörigkeit gewinnen zu können und Zugehörig-

keit, glaube ich, spielt da einewichtige Rolle. Ich bin jemand in dieser Community,

der ich sonst wo nicht bin.«

Das Indernet war für ihn ein Mittel, um nicht nur online, sondern auch offline

Räume zu entdecken, in denen er sich zugehörig fühlen konnte und einen Teil

seiner Identität ausleben konnte, die sonst keinen Raum hatte. Für andere war

das Indernet ein Ort, wo sie diesen Teil ihrer Identität überhaupt erst entdecken

konnten. Alex berichtete:

»Ich habe gemerkt, dass mich die Seite auch anspricht. Insofern war diese Begeg-

nungdurch das Indernet, eine Begegnungmit einemTeil, der – ichwill nicht sagen

versteckt hatte – aber der noch nicht so ganz offen gelegen hatte.«

Etliche Interviewte erzählten mir, dass sie in ihrer Entwicklung durch verschiede-

ne Phasen gegangen seien (vgl. Ang 2001). Die Selbstverständlichkeit der (Mehr-

fach-)Zugehörigkeit ging meist im Laufe der Kindheit verloren, es folgten je nach

Person unterschiedliche Phasen der versuchten Assimilation in die Dominanzge-

sellschaft und solche der Suche nach Zugehörigkeit zum natio-ethno-kulturell An-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 77

deren bzw. des Aushandelns einer hybriden Identität (vgl. Goel et al. 2012a). Hier-

bei konnte das Indernet und der Austausch mit den als gleich Imaginierten helfen.

Eine der eindrücklichsten Beschreibungen war jene von Fatima:

»Dagab es auchPhasen, in denen ich schon fastDepressionenhatte,weil ich dach-

te: ›Oh nein, wohin gehöre ich?‹ So ein Identitätskonflikt, woman nicht weiß: was

bin ich? Du guckst in den Spiegel und siehst jemanden mit schwarzen Haaren.

Dann gehst du raus, unterhältst dich undwenn du dich so hörst, denkst du: ›Ja, na-

türlich, für mich bin ich deutsch, wenn ich mich so höre.‹ Aber sobald dann, weiß

nicht, es sind so Kleinigkeiten von anderen Leuten, auch von Freunden, kleine Be-

merkungen wie ›Wie ist es denn so bei euch?‹, dann ist es wieder: ›Oh nein, ich

bin doch anders.‹ Und dann habe ich auf dem Indernet Menschen mit Identitäts-

konflikt gefunden. Dann kann man sich austauschen, unterhalten, ein bisschen

Survivaltraining: Wie macht man das so.«

Das Indernet hatte Fatima einen Raum geboten, in dem sie mit ihren Erfahrungen

der prekären Zugehörigkeit nicht alleine war, in dem sie sich mit anderen in der

gleichen Situation austauschen konnte und Unterstützung fand. Der Umgang mit

Zuschreibungen von außen und die Suche nach der eigenen Identität wurden von

einigen in den Interviews thematisiert, allerdings meist weniger dramatisch als

von Fatima. Im Alltag, erzählten die meisten, kamen sie gut zurecht. Trotzdem

genossen sie es, sich in das Indernet zurückziehen zu können und dort mit natio-

ethno-kulturell Gleichen zusammen zu sein.

Ein wesentliches Motiv dafür formuliert Didi 2005 in einem Forumsbeitrag:

»Andererseits gibt das Forum die Möglichkeit, einen Teil meiner Identität mit

Leuten zu teilen, ohne groß zu erklären, um was es geht.« Dieses Motiv des

Angenommen-Werdens oder noch eher Verstanden-Werdens, ohne erklären zu

müssen, ist eines, das sich durch viele Interviews in unterschiedlichen Formu-

lierungen zog. Die meisten führten das gegenseitige Verstehen darauf zurück,

dass sie als Kinder von Migrant_innen aus Indien ähnliche Erfahrungen gemacht

hatten (vgl. Miller und Slater 2000, 95). Samir erklärte:

»Ich denke es ist einfach der Punkt, dass man sich viel eher verstanden fühlt. Weil

die andere Person genau weiß, wovon man redet. Wenn ich das jetzt dem Inder

erzähle, dann versteht ermich vielleicht, aber er kann es nicht nachvollziehen.Das

ist einfach der Punkt! Duweißt auch: Es gibtmanche Sachen, diemussman selber

erlebt haben, um sie wirklich auch zu verstehen, nicht nur um sie zu verstehen,

sondern auch nachzuvollziehen.«

Die natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehörigen machten die Erfahrung, dass

ihre habituelle Disponiertheit weder jener der Mitglieder der Dominanzgesell-

schaften noch jener ihrer migrierten Eltern glich. Während sich die Interviewten

in der deutschen Dominanzgesellschaft (und ein paar auch in der indischen)

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Das Indernet

zurechtfanden, sich auskannten und handeln konnten, merkten sie immer wieder,

dass ihre Erfahrungen nicht vollständig vermittelbar waren (vgl. Schiffauer 2002,

64). Vertrautheit und Verstehen stellten sich dann ein, wenn sie das Gefühl hatten,

ihre Gegenüber würden die gleichen Erfahrungen machen und könnten daher die

eigenen nachvollziehen (vgl. Mecheril 2003, 188-196). Samir sah diesen Bedarf vor

allem »bei diesen typischen Inder-Themen, sag ich jetzt mal. Wo es um Religion

geht. Wo es um Elternhaus, Herkunft, Partnersuche geht. Wo es um gewisse

moralische Aspekte auch, also um moralische Sichtweisen geht.« Da Samir – wie

viele andere auch – eine kulturelle Gemeinsamkeit unter natio-ethno-kulturell

Gleichen annahm, sah er auch gerade in dieser Hinsicht die Notwendigkeit des

Verstehens. Es gab unter vielen der Interviewten die gemeinsame (aus Erfahrun-

gen geformte) Annahme, dass sich ihre familiäre Situation signifikant von den

Situationen in Familien der Dominanzgesellschaften unterschied und Menschen

aus der Dominanzgesellschaft nicht vermittelbar war. Sie erzählten mir, dass sie

bestimmte Dinge (wie zum Beispiel elterliche Kontrolle von weiblichen Jugendli-

chen) nur anderen in der gleichen Situation erzählen würden. Sie begründeten das

damit, dass sie immer wieder die Erfahrung gemacht hatten, dass ein Austausch

über solche Dinge mit Menschen aus der Dominanzgesellschaft zu Unverständnis,

Erklärungsdruck und Unwohlsein führte.

Bei diesem Bedürfnis, verstanden zu werden, ging es den Interviewten aber

nicht primär darum, mit den als natio-ethno-kulturell gleich Imaginierten über

Identitätsprobleme, familiäre Zwänge etc. zu reden. Die angenommene gemein-

same Erfahrung war vielmehr eine Grundlage, auf der dieseThemen nicht notwen-

digerweise thematisiert werdenmussten.Da sie keine Differenz darstellten,muss-

ten sie auch nicht besprochen werden. Der Austausch unter natio-ethno-kulturell

(Mehrfach-)Zugehörigen konnte daher entspannter sein. Paul fasste seine Erfah-

rung so zusammen:

»Warum ich mich freue, andere Inder zu treffen? Weil man einen ähnlichen Hu-

mor hat, dass man sich also auf Anhieb besser versteht, als wenn man mit Deut-

schen zusammentrifft. Also es gibt sicher auch Deutsche, mit denenman sich gut

versteht, aber, wenn man als Ausländer lange in Deutschland gelebt hat, dann

hat man auch ähnliche Erfahrungen gemacht. Gute und Schlechte. Und ich habe

die Erfahrung gemacht, dass man untereinander irgendwie lockerer miteinander

umgeht.«

1.2.3. (Keine) Rassismuserfahrungen

Aus Perspektive der kritischen Rassismusforschung ist der Hinweis von Paul, dass

man als Ausländer ähnliche (schlechte) Erfahrungen mache, ein Anlass zu ana-

lysieren, wie Rassismus erfahren und verarbeitet wurde. Überhaupt ist aus die-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 79

ser Analyseperspektive die Auseinandersetzung mit nicht-fragloser natio-ethno-

kultureller Zugehörigkeit ein Hinweis auf rassistische Strukturen in denen sich

die natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehörigen orientieren und mit denen sie

umgehen müssen. In den bisherigen Ausführungen habe ich daher kritische Ras-

sismustheorie genutzt, um das empirische Material zu analysieren und einzuord-

nen. Eine solche Einordnung steht aber imWiderspruch zum Selbstbild der Inter-

viewten. Diese betonten ganz überwiegend, dass sie keinen bzw. kaum Rassismus

erführen (vgl. Goel et al. 2012a; Paske 2006; Goel 2006; Prolog 3).

Die wenigsten Indernet-Nutzenden waren explizit rassismuskritisch. Weder

sie noch die Redaktion verstanden das Indernet als einen dezidiert anti-rassisti-

schen Raum1. Trotzdem war Rassismus in den Forendiskussionen ab und zu ein

Thema,malwurde er explizit in derThread-Überschrift,mal im Laufe einerDiskus-

sion angesprochen. Es ging um alltägliche Erfahrungen in der Schule, Türpolitiken

von Diskotheken, den Arbeitsmarkt, Rechtsradikale etc. Dabei wurde die Einord-

nung der Erfahrungen meist kontrovers diskutiert. Aus den Forenbeiträgen und

Interviews bekam ich den Eindruck, dass Rassismus überwiegend nicht als ein die

Gesellschaft strukturierendes Phänomen, sondern als ein Problem einer Minder-

heit (der Täter_innen und der Opfer) sowie von Anderen (andere Regionen, Schicht,

Herkunft etc.) angesehen wurde. Devraj erklärte in einer Diskussion:

»Doch mal abgesehen von ein paar Ballungszentren und Teilen des Ostens ist

Deutschland kein von Grund auf ausländerfeindliches Land. Ich zumindest habe

bis jetzt keine ernsthaften Probleme mit Ausländerhass gehabt, außer ein paar

blöden Sprüchen (dann gibt es halt einen ebenso blöden Spruch vonmir zurück).«

Wie in der Dominanzgesellschaft üblich sprach Devraj nicht von Rassismus, son-

dern von Ausländerfeindlichkeit und -hass. Diese Begriffe fokussieren nicht die

strukturelle Dimension von Ausgrenzung, sondern die zwischenmenschliche Ab-

neigung gegenüber einer Gruppe von Menschen, die nicht ins Land gehören (vgl.

Heidenreich 2010; Terkessidis 2004, 15-43). Devraj erzählte von einer Begegnung

von zwei Menschen, in der er durch Schlagfertigkeit Schaden von sich abwenden

konnte. Ein größeres Problem von Ausländerfeindlichkeit erkannte Devraj nur in

Bezug auf Ballungszentren und Teile Ostdeutschlands. Auch andere Interviewte,

von denen keine_r in Ostdeutschland gelebt hatte, erklärten mir, dass sie ein Un-

wohlsein am ehesten in Bezug auf den Osten hätten. Dies entsprach dem Bild, das

im Post-Wende-Deutschland von den sogenannten neuen Bundesländern entwor-

fen wurde: wenn Deutschland ein Problem mit Rassismus habe, dann im Osten

(vgl. Goel 2013a; Heft 2018).

1 Im Gegensatz hierzu stellt Bozdag (2013, 164-167) bei ihrer Untersuchung von marokkani-

schen und türkischen Diasporawebsites fest, dass dort Diskriminierung einen zentralen As-

pekt der Identitätsartikulation und Verbundenheit darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Das Indernet

Wenn Devraj, der in einer Kleinstadt aufgewachsen war, auf mögliche Proble-

me in (westdeutschen?) Ballungszentren verweist, könnte das ein Hinweis darauf

sein, dass Devraj Ausländerfeindlichkeit für ein Problem der Anwesenheit vieler

Migrant_innen und von sozial Marginalisierten hielt – auf jeden Fall aber als ein

Problem von Anderen. Debashish, der auch in einer »gutbürgerlichen Kleinstadt«

aufwuchs, betonte wie Devraj und viele andere der Interviewten, dass es in seinem

Umfeld keine Probleme gab. Er erzählte, dass er erst bei einem Ferienjob in einer

Fabrik erlebte, dass es auch offene Ausgrenzung gab:

»Dann merkte ich zum ersten Mal, die Leute lesen ja wirklich die Bild-Zeitung

und glauben tatsächlich, was da so steht. Das war wirklich erschreckend. Da war

ich schon 18 oder 19 Jahre alt. Da war gerade diese Überschwemmung gewesen,

dann stand in der Bild-Zeitung ›Spenden für die Oder-Flut erbeten‹. Da meinten

die Arbeiter: ›Wollen die von uns auch noch Spenden. Das Geld können sie doch

den Asiaten kürzen. Die kriegen viel zu viel.‹ Ich stand da irgendwie so. Ich dachte,

das sagt man nur aus Spaß. Aber die glauben es wirklich und sind wirklich so. Die

denken tatsächlich so.«

Debashishs Erzählung illustriert sowohl seine Überraschung wie seinen Schock.

Sie zeigt auch, dass er ähnliche Sprüche schon gehört hatte, sie in seinem gewohn-

ten Umfeld aber nicht ernst nahm. Eine bedrohliche Form nahmen sie für ihn erst

an, als sie von Arbeiter_innen kamen – von Menschen, mit denen er bis dahin we-

nig zu tun hatte. Soumil erkläre, dass Bekanntheit vor Rassismus schützen würde:

»Ich habe mich in der Kindheit doch relativ deutsch gefühlt, dadurch, dass ich in

einemdeutschenUmfeld aufgewachsenbin. Ichwar bzw.meine Familiewar durch

die Stellungmeines Vaters innerhalb der Firma, die in unserer Kleinstadt ansässig

ist und die eigentlich das wirtschaftliche Leben dort bestimmt sowie durchmeine

Tätigkeiten als Trainer in diversen Sportvereinen und meine politischen Tätigkei-

ten in Parteien im regionalen Bereich eigentlich relativ bekannt, insofern habe

ich auch nie Rassismus gespürt, weil mich eigentlich jeder auf der Straße gekannt

hatte bzw. zuordnen konnte.«

Soumils Erzählung deutet darauf hin, dass Rassismus ein Problem hätte sein kön-

nen, wenn er weniger gut etabliert oder unbekannt gewesen wäre. An einer an-

deren Stelle führte Soumil aus, dass kulturelle Besonderheiten seiner Eltern, im

konkreten Fall die Kleidung seiner Mutter, Aufmerksamkeit produziert hätten. Er

erklärte:

»Das hat dann aber keine Ressentiments hervorgerufen, sondern durch den Be-

kanntheitsgrad sind die Leute auf sie aufmerksamgeworden, haben sie angespro-

chen, das waren sehr freundliche, man kann eigentlich sagen, gastfreundschaft-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 81

licher Umgang, wobei es eigentlich keine Gastfreundlichkeit ist, weil wir dort 20

Jahre gelebt haben. Es war ein sehr harmonisches Umfeld.«

Anders als die kritische Rassismusforschung, die Fragen nach natio-ethno-

kultureller Herkunft und kultureller Andersartigkeit als Reproduktion rassisti-

scher Strukturen ansieht (vgl. Battaglia 1995; Mecheril 2003; Thattamannil 2012;

Prasad und Goel 2012), empfindet Soumil – wie viele andere der Interviewten –

sie als Ausdruck positiver Neugier und Interesse (vgl. Goel et al. 2012a). Dass er

von gastfreundschaftlichem Umgang sprach und diesen Begriff selbst als inad-

äquate Beschreibung für seine Familie bezeichnete, deutet aber an, dass unter der

harmonischen Decke mögliche Probleme steckten. Er, der sich als Kind »relativ

deutsch« gefühlt hatte, zeigt durch seine Begriffswahl, dass dieses Deutsch-Sein

trotz seiner Bekanntheit und Anerkennung im Ort nicht fraglos war.

Wenn ich in meiner Analyse eine rassismuskritische Perspektive einnehme,

geht es mir nicht darum, die Perspektive der Interviewten zu ignorieren oder sie

als falsch zu kategorisieren. Die rassismuskritische Perspektive hat sich mir wäh-

rend meiner empirischen Arbeit angeboten, da sie mir als einzige eine Erklärung

dafür lieferte, warum auf dem Indernet so unterschiedlicheMenschen zusammen-

kamen und sich dort als gleich imaginieren konnten.Während sie sich in Familien-

geschichte, kulturellen und religiösen Praxen, Sprachkompetenzen etc. sehr unter-

schieden, war ihnen allen gemein, dass ihre natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit

zu Deutschland prekär war und sie auf Indien verwiesen wurden. Das heißt, die

Interviewten, die nicht der Dominanzgesellschaft angehörten, zeigten als einzige

Gemeinsamkeit, dass sie von der rassistischen Kategorisierung als Andere betrof-

fen waren.

In den Interviews wurde überwiegend die Differenzierung zwischen Deut-

schen und Ausländern, Indern etc. übernommen, wobei lediglich die Begriff-

lichkeiten wechselten. Das Übernehmen der Begrifflichkeiten der Dominanzge-

sellschaft, das Leugnen von Rassismus und das Betonen von Normalität zeigen,

dass die rassistische Differenzierung und Ausgrenzung auch von den als anders

Kategorisierten als legitim und normal angesehen wurden. Viele übernahmen

die Zuschreibung, dass sie eine andere Mentalität hätten, bzw. empfanden die

Zuschreibung als positiv. Soumil erzählte:

»Im Arbeitsumfeld hat dieses Indisch-Sein sogar Vorteile. Gerade weil ich als Un-

ternehmensberater in sehr schwierigen Verhältnissen arbeite – sprich: Kunden,

bei denen es Veränderungen geben muss, auch auf persönlicher Seite, bei denen

sehr vertrauliche Daten ausgetauscht werden – hilft dieses Anders-Sein, eine per-

sönliche Beziehung zu seinem Partner auf der Unternehmensseite aufzubauen.

Es öffnet eine Tür, indem die erste Frage nicht ist: ›Wie ist das Wetter? Wie war

die Anreise? Haben Sie es gut gefunden?‹, sondern es kommt sehr häufig die Fra-

ge nach der Kultur, ›Warum sprechen Sie denn Deutsch so akzentfrei?‹, das öff-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Das Indernet

net gleich eine Tür, eine persönliche Tür, um da eine Beziehung aufzubauen und

das macht es für mich als Berater sehr viel einfacher, mit diesen Personen umzu-

gehen. Das heißt ich behaupte, für mich hat dieses Indisch-Sein im Berufsleben

mehr Vorteile als Nachteile. Hinzu kommt, dass natürlich die in Anführungszei-

chen IT-Inder als eine sehr intelligente und sehr engagierte Berufsgruppe gezählt

wird und das färbt natürlich ein Stück weit auf mich ab, auch wenn ich mit IT ei-

gentlich nichts zu tun habe.«

Soumil störte sich nicht daran, dass seine Gegenüber aufgrund seines Aussehens

Annahmen über ihn getroffen haben, die nicht oder nicht komplett seiner Realität

entsprachen. Dass seine Gegenüber ihn dabei gleichzeitig zum Fremden machten

(vgl. Terkessidis 2004, 173-179), ihn aus dem Land, in dem er geboren und aufge-

wachsen war, verwiesen (ebd. 180-185), ihn, indem seine beruflichen Fähigkeiten

auf sein Indisch-Sein zurückgeführt wurden, entantworteten (ebd. 186-194) und

ihn außerhalb der Norm positionierten (ebd. 195-197), war für ihn Teil seiner Nor-

malität und nichts Bemerkenswertes. Jain (2013) führt aus, wie es gerade beiläufige

Floskeln im Alltag sind, die hegemoniale Normen reproduzieren und so die Sub-

jektivierung von Inder_innen der zweiten Generation als Andere fördern. Da sie

aber so beiläufig und alltäglich sind, scheinen sie den Einzelnen nicht der Rede

wert. Dies kontrastiert, zum Beispiel, mit der Analyse von Chatterjee (2012a), die

sich durch Projektionen von Zuschauenden in ihrer Professionalität als Tänzerin

eingeschränkt sieht. Auch Thattamannil (2012) hinterfragt die Harmlosigkeit von

Fragen.

Puwar (2004) folgend kann man Soumil als »space invader« bezeichnen. Space

Invader sind Menschen, die sich in Räumen (z.B. der Welt der Unternehmensbe-

ratung) bewegen, aber nicht den idealtypischen Nutzenden dieser Räume entspre-

chen2. Sie sind Eindringlinge und müssen deshalb besonders überwacht und kon-

trolliert werden (zum Beispiel durch Nachfragen zu ihrer Biografie, Kommentare

zu ihrer Erscheinung etc.). Gleichzeitig müssen die Space Invader ihre Differenz

in den Machtungleichheiten, das heißt ihr Anders-Sein, leugnen (vgl. ebd. 119), um

als Zugehörige anerkannt zu werden. Um erfolgreich zu sein, müssen sie nach den

Regeln ihres Umfelds spielen.

Sudhir hingegen wollte seine Ausgrenzungserfahrungen nicht leugnen, son-

dern etwas dagegen tun. Er war einer der wenigen Interviewten, der sich aktiv

mit Rassismus auseinandersetzte. Er schuf verschiedene Räume für natio-ethno-

kulturell (Mehrfach-)Zugehörigemit der Zuschreibung Südasien (vgl. 3.2.3). In die-

senwurde er allerdings damit konfrontiert, dass jene, die er als gleich betroffen von

Rassismus imaginierte, das anders einschätzten. Eine Diskussion über einen Fern-

sehbeitrag eskalierte. Auf der einen Seite standen jene, die diesen als rassistisch

2 Puwar (2004) benennt dabei insbesondere Frauen und rassifizierte Minderheiten.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 83

wahrgenommen hatten (dazu gehörte Sudhir), und auf der anderen jene, denen

der Beitrag gut gefallen hatte. Sudhir versuchte sich die Auseinandersetzung zu

erklären:

»Es gab einfach Leute, deren Eltern Mitglied bei der VHP3 sind und die haben ir-

gendwie aus Opposition zu der Haltung ihrer Eltern vielleicht eher den Wunsch

die Gesellschaft so zu sehen, dass die Deutschen ganz tolle Leute sind und dass

es so was wie Rassismus nicht gibt. Jemand, der in Indien aufgewachsen ist, der

ist vielleicht auch noch mit Rassismus in Indien konfrontiert als halbeuropäisch

und halbindisch usw. Das ging dann natürlich ganz schnell darum: ›Ja klar, viel-

leicht gibt es Rassismus in Deutschland, aber der Rassismus in Indien ist sehr viel

schlimmer!‹ oder ›Mein Vater ist genauso ein Rassist!‹. Jedenfalls als wir zusam-

men in einemRaumsaßen, hat sich ziemlich schnell gezeigt, dass eigentlich jeder,

wirklich jeder, eine Geschichte dazu zu erzählen hatte und ganz unterschiedliche

Strategien.«

Sudhir blieb bei der Überzeugung, dass Deutschland rassistisch geprägt war und

Menschen, die auf Indien verwiesen wurden, Rassismuserfahrungen machten. Er

wiederholte im Interview mehrere Erzählungen von anderen, die er als Rassis-

muserfahrungen einordnete. Dass andere dies anders sahen, erklärte er sich unter

anderemmit deren jüngerem Alter. Er erklärte es aber auch damit, dass Erfahrun-

gen nicht nur mit der deutschen Dominanzgesellschaft, sondern auch mit Eltern

und Familie aus Südasien sowie in Südasien gemacht wurden. Schließlich argu-

mentierte er, dass von Rassismus negativ Betroffene unterschiedliche Strategien

des Umgangs damit haben. Dies arbeitet auch Mecheril (1994; 2003) heraus. Auch

wenn unterschiedliche natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehörige den gleichen

rassistischen Differenzierungs- und Ausgrenzungspraxen ausgesetzt sind, heißt

dies nicht, dass sie diese gleich einschätzen und gleich damit umgehen. Je nach

individueller Disponiertheit verfügen sie über unterschiedliche Handlungsmög-

lichkeiten. In meinen Interviews zeigten sich vor allem die Strategien des Leug-

nens von strukturellen Ausgrenzungsmechanismen, der Deutung von Differenzie-

rungspraxen als Interesse und Abbildung realer Differenz sowie des Ausnutzens

der Zuschreibungen als Ressource.

1.2.4. Fazit: Gleich uneindeutig

Die Inder_innen der zweiten Generation, die sich auf dem Indernet trafen, wa-

ren sehr unterschiedlich. Die Erfahrungen von Seba, der aus Sri Lanka adoptiert

wurde, unterschieden sich in vielerlei Hinsicht (kulturelles Umfeld und Praktiken,

3 DerVishwaHinduParishad (VHP) ist Teil der hindunationalistischenBewegung (vgl. Jaffrelot

1996).

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Das Indernet

Bildungsstand, sozioökonomischer Kontext etc.) von jenen von Soumil. Trotzdem

wurde das Indernet als ein Ort der Gleichen angesehen und kann in Anlehnung an

Mecheril als ein Zugehörigkeitskontext verstanden werden:

»Zugehörigkeitskontexte sind empirische Annäherungen an idealtypische Zu-

sammenhänge, in denen sich Individuen als Gleiche unter Gleichen erfahren,

in denen sie Handlungsmächtigkeit entwickeln und einbringen und denen sie

schließlich verbunden sein können.« (Mecheril 2003, 25)

Auf dem Indernet entstand das Gefühl der Gleichheit. Die Nutzenden konnten sich

als solche imaginieren, auch wenn sie unterschiedlich waren. Dies wiederum er-

möglichte es ihnen, zu handeln. Sie konnten sich untereinander über Alltägliches,

Nebensächliches und Grundlegendes austauschen. Diese Gespräche verliefen für

sie mit dem Gefühl, dass die anderen sie verstehen würden, dass sie nachvollzie-

hen könnten, wer sie waren und was sie meinten. Der Erklärungsdruck, dem sie

sich sonst ausgesetzt sahen, war auf dem Indernet für sie abwesend. Nicht zuletzt

deswegen fühlten sie sich mit den anderen und dem Raum Indernet verbunden.

Mecheril führt zum Gefühl der Verbundenheit aus:

»Eine bedeutsame Voraussetzung intersubjektiver Verbundenheit findet sich in

einem Phänomen […]: faktisch-imaginäre Gleichartigkeit. Individuen fühlen sich

anderen verbunden, weil und wenn zwischen ihnen und diesen anderen ein Ver-

hältnis der Ähnlichkeit (des Habitus, der Erscheinung, des Handelns, der Lebens-

form, des Von-anderen-Unterscheidens, des Schicksals, der Herkunft, der Zukunft

etc.) bedeutsam ist.« (ebd. 220)

Das Gefühl der Gleichheit basiert auf einem Zusammenkommen von Faktischem

und Imaginiertem. So wurde auf dem Indernet die gleiche Herkunft (der Eltern)

imaginiert. Wenngleich dies nicht für alle Nutzenden zutraf, so gab es doch aus-

reichend viele, von denen zumindest ein Elternteil aus Indien stammte und damit

diese Imagination rechtfertigte. Gleichzeitig gab es eine ausreichende Ähnlichkeit

in der Wahrnehmung, dass sie sich von den Deutschen unterschieden bzw. von ih-

nen unterschieden wurden – und dies in einer Art undWeise, die auf die Herkunft

aus Indien zurückgeführt werden konnte. Das Internet und speziell das Indernet

ermöglichte ihnen, andere wie sie selbst zu finden (vgl. Mandaville 2003, 146), und

führte dann dazu, dass diese Gleichartigkeit hergestellt wurde und Neues entstand

(vgl. ebd. 2003).

Die wenigsten Nutzenden des Indernets sahen sich dabei in psychologischen

Problemlagen, wie sie zum Beispiel Döring (1999, 255-314) für marginalisierte

Identitäten annimmt. Die natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehörigen konnten

sich der Gesellschaft, in der sie lebten, verbunden fühlen, konnten in ihr handeln

und mit sich im Reinen sein. Dadurch dass sie aber immer wieder erfuhren,

dass ihre Zugehörigkeit nicht fraglos anerkannt wurde entwickelten sie ein Be-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 85

dürfnis, Gleiche zu treffen (vgl. Mecheril 2003, 333-334). Die Gleichheit der natio-

ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehörigen war dabei, dass sie sich in das natio-

ethno-kulturelle Ordnungssystem nicht einordnen ließen (vgl. ebd. 323-324).

Weder gehörten sie eindeutig zu dem Zugehörigkeitskontext Deutschland noch

eindeutig zu Indien. Mit ihrer (Mehrfach-)Zugehörigkeit vereinten sie Nicht-

zu-Vereinbarendes und störten damit die rassistische Logik von eindeutiger Zuge-

hörigkeit. Ein Erklärungsansatz für den Erfolg des Indernets ist, dass dieses einen

Raum hervorgebracht hat, in dem diese Perspektive die Grundlage der Gemein-

samkeit war (vgl. Kuntsman 2009; Gajjala 2008, 44). Die natio-ethno-kulturell

Uneindeutigen waren hier normal und fraglos zugehörig. Sie waren gleich in ihrer

Uneindeutigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

