Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

1.2. Natio-ethno-kulturell Gleiche
1.2.1.  Unter Gleichen

Fatima erzihlte mir, dass es das Indernet geschafft habe »eine Community auf-
zubauen, wo sich Gleichgesinnte treffen, aufhalten, unterhalten, kommunizieren,
austauschen«. Die Bezeichnung »Gleichgesinnte«, Formulierungen wie »von mei-
ner Sorte« mit »gleichem Hintergrund« oder »gleichen Problemen«, Betonungen
von Gemeinsambkeiten oder Ahnlichkeiten begegneten mir auch in anderen Inter-
views immer wieder. Ich hatte sofort eine Vorstellung davon, was dieses Gleichsein
sein konnte, filllte es mit meinen Erfahrungen und Sehnsiichten. Da die Interview-
ten, die Indernet-Nutzenden und ich allerdings in so vielen Dingen (Alter, regionale
Herkunft, Ausbildung und Beruf, Interessen etc.) gar nicht gleich waren, analysiere
ich in diesem Kapitel, welches Gleichsein hier angerufen wird.

Als Ausgangspunkt nehme ich dafiir eine Erklirung von Nisha: »Dass man ein-
fach aus dem gleichen Land kommt, dass man, weif nicht, dass man vielleicht
hier auch als Farbiger aufwichst, dass man vielleicht die gleichen Probleme hat
im Land.« In dieser Erklirung steckt einiges der Vieldeutigkeit und Unbestimmt-
heit des Gleichseins. Die erste Gemeinsamkeit war fiir Nisha, dass man »aus dem
gleichen Land kommt«. Das konnte Deutschland sein, das Land in dem Nisha ge-
boren und aufgewachsen war und lebte. Aus dem Kontext wird aber klar, dass sie
hier nicht ihr Geburtsland meinte, sondern Indien: das Land, aus dem ihre El-
tern nach Deutschland kamen. Dieser Verweis auf ein Herkunftsland zieht sich
durch die Interviews. Die imaginierte gemeinsame Herkunft wurde, zum einen,
mit Annahmen iiber gemeinsame biografische Erfahrungen verbunden. Diese be-
zogen sich nicht nur auf eine als dhnlich angenommene Migrationsgeschichte der
Eltern, sondern auch auf die Vorstellung eines dhnlichen sozialen Status. So gab
Debashish als biografische Gemeinsamkeit an, dass die Eltern »meistens auch stu-
diert« hitten. Zum anderen wurde eine kulturelle Gemeinsamkeit angenommen.
So iiberlegte Devraj, was denn das Gemeinsame in der Unterschiedlichkeit sein
konnte und kam zu dem Schluss:

»lch glaube, dass das bei den Indern allgemein so ist, da sie recht unterschied-
lich zwar sind in ihren Ansichten und ihren Gewohnheiten, aber dieses Kulturelle
irgendwie, dieser Hintergrund ist schon was, was dann doch was Gemeinschaftli-
ches bedeutet.«

In Nishas Erklirung kommt noch ein anderes Land vor: das Land, in dem man auf-
gewachsen ist und in dem »man vielleicht die gleichen Probleme hat«. Auch diese
imaginierten Gemeinsamkeiten ziehen sich durch die Interviews. Es ist zum ei-
ne die Annahme, dass die Indernet-Nutzenden die biografische Erfahrung teilen,
in Deutschland aufgewachsen zu sein. Mary formulierte zum Beispiel: »um Inder

https://dol.org/10:14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

13


https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Das Indernet

kennenzulernen, die einfach genauso geboren und aufgewachsen sind, wie man
selbst«. Zum anderen ist es die Annahme, dass dies Aufwachsen in Deutschland
mit Problemen verbunden ist. Fatima sprach hier von »Menschen mit Identitits-
konflikt«, wihrend Devraj es etwas weniger konflikthaft beschrieb: als Bediirfnis
»iiber solche Themen wie: Wer bin ich? Wo komme ich her? mit Gleichgesinnten
zu sprechenc.

Das Aufwachsen als »Farbiger« ist eine weitere Gemeinsambkeit, die Nisha sah.
Hier trifft sie sich zumindest in der Begriffswahl mit Seba, der das Umfeld in sei-
ner Kleinstadt als »recht einténig« wahrnahm, »weil es nicht so viele gibt von den
Farbigen«. Als aus Siidasien Adoptierter suchte er den Kontakt mit Anderen, die
wie er optisch auffielen. Auch Paul, der in einer Pflegefamilie aus der Dominanzge-
sellschaft aufgewachsen war, empfand es als »eine tolle Erfahrung, Leute zu sehen,
die einem rein kérperlich dhnlich sehen«.

Fir Nisha waren alle diese drei Aspekte (aus einem anderen Land kommen,
hier Probleme haben und Farbig-Sein) mégliche Grundlagen des Gleichseins. Auf
dieser Basis lassen sich sehr unterschiedliche Gefithle der Verbundenheit (vgl. Me-
cheril 2003, 220) zusammenbringen: von Devraj, der kulturelle Gemeinsambkeit an-
nahm, von Fatima, die Unterstiitzung in der Identititsfindung suchte, und von
Seba, dessen physiognomische Abweichung vom Standard-Deutschen seine Suche
nach Gleichen begriindete. Diese unterschiedlichen Annahmen von Ahnlichkeit fal-
len allerdings erst bei genauerer Betrachtung bzw. intensiverem Kontakt auf. Auf
den ersten Blick, bzw. fiir den gelegentlichen Kontakt, erscheint die Anrufung der
gemeinsamen biografischen Verbindung zu Indien als ausreichend fiir die Annah-
me von Gleichheit. Natio-ethno-kulturelle Gleichheit wird als Grundlage der Ver-
bundenheit imaginiert (vgl. Bozdag 2013, 140).

Dabei ging es einigen auch darum, den Grad der Gemeinsambkeit zu ergriinden.
So schrieb mir Jabu in einer privaten Nachricht: »Ich nutze das Indernet, weil ich
gerne andere Ansichten von Leuten mit einem hnlichen (z.T. gleichen) kulturel-
len Hintergrund mit meinen eigenen Gedanken vergleiche«. Auch Hemnant, der in
den USA aufgewachsen war, erklirte mir, seine Motivation sei unter anderem ge-
wesen, zu erfahren, wie Menschen mit dem gleichen natio-ethno-kulturellen Hin-
tergrund wie er, aber aufgewachsen in Deutschland, so seien.

Savitri fiigte hinzu, dass das Indernet ihr erméoglichte, »tiber den Tellerrand
zu gucken und Leute zu finden, zu denen man ansonsten in der richtigen Realitit
vielleicht gar nicht den Bezug gefunden hitte«. Ihr ging es dabei weniger darum,
dass sie den Menschen sonst nicht begegnet wire, sondern eher darum, dass ihr
erst die Internetkommunikation erméglicht hatte, die anderen als interessante Ge-
sprichspartner_innen zu erkennen. Das Indernet hatte ihr so neue Moglichkeiten
er6ffnet. Savitri hatte zudem von der Bedeutung »derselben Wellenlinge« gespro-
chen. Eine solche, schwieriger greifbare Gleichheit fand sich auch in vielen anderen

https://dol.org/10:14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

Interviews. Natio-ethno-kulturelle Gleichheit wurde mit Verstehen und Vertraut-
heit (vgl. Mecheril 2003, 188-196) in Verbindung gebracht.

1.2.2.  Thema Zugehérigkeit

Das Indernet war nicht nur besonders, wie Attiya formulierte, weil es »wirklich
fir Inder der zweiten Generation ist und nicht fiir unsere Eltern, unsere Tanten
und Onkel«, sondern wie Robin sagte, weil »es von der zweiten Generation fir die
zweite Generation gemacht« wurde. Andere wie sie waren nicht nur die Zielgrup-
pe, sondern auch die Produzent_innen des Portals. Das Indernet ermdglichte es
Inder_innen der zweiten Generation, die wenig Kontakt mit natio-ethno-kulturell
Gleichen hatten, zu erkennen, dass sie in dieser natio-ethno-kulturellen (Mehr-
fach-)Zugehorigkeit nicht alleine waren. In Gruf3worten zum dreijihrigen Jubild-
um des Indernets betonten dies mehrere Redakteur innen. Eine_r schrieb: »Auf
einmal gab es in Hannover und Hamburg, Remscheid und Stuttgart auch noch
andere indische Jugendliche. Hoppla, es gibt ja noch mehr von meiner Sorte.«

Gerade in der Anfangszeit war in den Foren (vgl. 2.2.3) zu beobachten, dass
Fragen der Zugehorigkeit eine grofie Rolle spielten. Eine Redakteur_in schrieb in
ihrem Grufdwort tber diese Zeit: »Das Forum war nur mifdig besucht, doch die
Themen, wie zum Beispiel >indische oder deutsche Staatsbiirgerschaft?!<, >indische
Jugendliche in Deutschland«< und so weiter, weckten mein Interesse.« Auch in den
redaktionellen Beitrigen in der Rubrik »Kultur und Gesellschaft« (vgl. 2.2.2) gab
es zu diesem Zeitpunkt viele Beitrige zu Fragen der Identitit und der zweiten
Generation.

Neben den Verhandlungen von natio-ethno-kultureller (Mehrfach-)Zugehorig-
keit gab es auch Diskussionen, die sich spezifisch auf den Zugehorigkeitskontext
Indien richteten. Nach Indien wurden natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehori-
ge in Deutschland in beildufigen Bemerkungen (vgl. Jain 2013, 175) verwiesen (vgl.
Terkessidis 2004, 180-185) und zu dem Zugehorigkeitskontext wurde ihnen Wissen
und Kompetenzen zugeschrieben, iiber die sie nicht notwendigerweise verfiigten
(vgl. Battaglia 1995; Ang 2001). So diente das Indernet auch gerade dazu, Infor-
mationen iiber Indien (bzw. Siidasien) zu bekommen (vgl. 2.4.4). In den interakti-
ven Foren stellten Nutzende Fragen zu Begriffen, Festen etc. Es wurde diskutiert
was »richtige Inder« sind und tiber »Sprache als Schliissel zu unserer Kultur?«. Im
Frithjahr 2002 wurde auf der Pinnwand unter den Uberschriften »Leben in Indi-
en??« und »zuriick nach Indien?!« dariiber diskutiert, ob sich die Nutzenden ein
Leben in Indien vorstellen kénnten oder nicht. Mit solchen Diskussionen haben
die Nutzenden ihre Zugehorigkeit zu dem ihnen zugeschriebenen Herkunftsland
Indien verhandelt. Der Zugehorigkeitskontext Deutschland war dabei als Ort der
Aushandlung prisent. In einigen Diskussionen ging es aber auch explizit um das
Verhiltnis zum Wohnort. So wurde 2001 in einer Forumsdiskussion gefragt »Wie

https://dol.org/10:14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

75


https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Das Indernet

findet ihr Deutschland?«. In ihr wurde Deutschland mit anderen méglichen Wohn-
orten (GrofRbritannien und die USA) verglichen. Auch in den Interviews war Zuge-
horigkeit Thema, hiufig implizit, zum Teil aber auch explizit. Chay schrieb:

»Weil dein Forschungsthema »indische Identitét« ist, will ich nun dariber etwas
erzihlen. Ich fithle mich weder Deutschland noch Indien zugehérig. Zwar inter-
essiert mich Indien und ich freue mich, wenn ich Inder sehe, aber ich weif3, dass
ich nicht dazu gehore. Das gleiche gilt aber auch fiir Deutschland. Ich fithle mich
diesem Volk hier ebenfalls nicht zugehorig. Ich fithle mich lediglich beiden Vol-
kern nahe, jedoch von keinem der beiden wirklich akzeptiert. Es ist ein wenig wie
eine einseitige Liebe, die nicht erwidert wird.«

Der Verweis auf die »einseitige Liebe«, deutet an, dass sich Chay zu beiden natio-
ethno-kulturellen Kontexten verbunden und zugehérig gefiihlt hitte, wenn ihm
diese Zugehorigkeit denn zugestanden worden wire. Da er durch die verweiger-
te Anerkennung seines Verbunden-Seins aber negative Zugehorigkeitserfahrungen
(vgl. Mecheril 2003, 130) machte, fiihlte er sich auch nicht zugehérig. So klar wie
Chay haben nur wenige die doppelt verweigerte Zugehorigkeit formuliert. Es kam
aber hiufiger vor, dass die verweigerte Zugehorigkeit zu einem Kontext (meist
Deutschland) als Grund fiir die Suche nach Zugehorigkeit zu anderen Kontexten
(meist Indien bzw. das Indernet) genannt wurde. So erklirte Hemnant, dass er das
Indernet fiir Informationen und zum Kennenlernen von Inder_innen nutzte, unter
anderem mit dem Ziel:

»Vielleicht auch mal zu einer Party zu gehen, wo man andere Inder kennenlernen
kann, um dieses Gefiihl der Zugehdérigkeit gewinnen zu kénnen und Zugehérig-
keit, glaube ich, spielt da eine wichtige Rolle. Ich bin jemand in dieser Community,
der ich sonst wo nicht bin.«

Das Indernet war fiir ihn ein Mittel, um nicht nur online, sondern auch offline
Riume zu entdecken, in denen er sich zugehorig fithlen konnte und einen Teil
seiner Identitit ausleben konnte, die sonst keinen Raum hatte. Fiir andere war
das Indernet ein Ort, wo sie diesen Teil ihrer Identitit itberhaupt erst entdecken
konnten. Alex berichtete:

»lch habe gemerkt, dass mich die Seite auch anspricht. Insofern war diese Begeg-
nung durch das Indernet, eine Begegnung mit einem Teil, der—ich will nicht sagen
versteckt hatte —aber der noch nicht so ganz offen gelegen hatte.«

Etliche Interviewte erzihlten mir, dass sie in ihrer Entwicklung durch verschiede-
ne Phasen gegangen seien (vgl. Ang 2001). Die Selbstverstindlichkeit der (Mehr-
fach-)Zugehorigkeit ging meist im Laufe der Kindheit verloren, es folgten je nach
Person unterschiedliche Phasen der versuchten Assimilation in die Dominanzge-
sellschaft und solche der Suche nach Zugehorigkeit zum natio-ethno-kulturell An-

https://dol.org/10:14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

deren bzw. des Aushandelns einer hybriden Identitit (vgl. Goel et al. 2012a). Hier-
bei konnte das Indernet und der Austausch mit den als gleich Imaginierten helfen.
Eine der eindriicklichsten Beschreibungen war jene von Fatima:

»Da gabesauch Phasen, indenenich schon fast Depressionen hatte, weil ich dach-
te:»>Oh nein, wohin gehére ich?<So ein Identitdtskonflikt, wo man nicht weifs: was
bin ich? Du guckst in den Spiegel und siehst jemanden mit schwarzen Haaren.
Dann gehst du raus, unterhéltst dich und wenn du dich so horst, denkst du:»Ja, na-
turlich, fiir mich bin ich deutsch, wenn ich mich so hére.« Aber sobald dann, weif}
nicht, es sind so Kleinigkeiten von anderen Leuten, auch von Freunden, kleine Be-
merkungen wie >Wie ist es denn so bei euch?, dann ist es wieder: >Oh nein, ich
bin doch anders.< Und dann habe ich auf dem Indernet Menschen mit Identitéts-
konflikt gefunden. Dann kann man sich austauschen, unterhalten, ein bisschen
Survivaltraining: Wie macht man das so.«

Das Indernet hatte Fatima einen Raum geboten, in dem sie mit ihren Erfahrungen
der prekiren Zugehorigkeit nicht alleine war, in dem sie sich mit anderen in der
gleichen Situation austauschen konnte und Unterstiitzung fand. Der Umgang mit
Zuschreibungen von auflen und die Suche nach der eigenen Identitit wurden von
einigen in den Interviews thematisiert, allerdings meist weniger dramatisch als
von Fatima. Im Alltag, erzihlten die meisten, kamen sie gut zurecht. Trotzdem
genossen sie es, sich in das Indernet zuriickziehen zu kdnnen und dort mit natio-
ethno-kulturell Gleichen zusammen zu sein.

Ein wesentliches Motiv dafiir formuliert Didi 2005 in einem Forumsbeitrag:
»Andererseits gibt das Forum die Moglichkeit, einen Teil meiner Identitit mit
Leuten zu teilen, ohne grof zu erkliren, um was es geht.« Dieses Motiv des
Angenommen-Werdens oder noch eher Verstanden-Werdens, ohne erkliren zu
miissen, ist eines, das sich durch viele Interviews in unterschiedlichen Formu-
lierungen zog. Die meisten fithrten das gegenseitige Verstehen darauf zuriick,
dass sie als Kinder von Migrant_innen aus Indien dhnliche Erfahrungen gemacht
hatten (vgl. Miller und Slater 2000, 95). Samir erklirte:

»lch denke es ist einfach der Punkt, dass man sich viel eher verstanden fihlt. Weil
die andere Person genau weif3, wovon man redet. Wenn ich das jetzt dem Inder
erzihle, dannverstehter michvielleicht, aberer kann es nicht nachvollziehen. Das
isteinfach der Punkt! Duweifst auch: Es gibt manche Sachen, die muss man selber
erlebt haben, um sie wirklich auch zu verstehen, nicht nur um sie zu verstehen,
sondern auch nachzuvollziehen.«

Die natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehorigen machten die Erfahrung, dass
ihre habituelle Disponiertheit weder jener der Mitglieder der Dominanzgesell-
schaften noch jener ihrer migrierten Eltern glich. Wihrend sich die Interviewten
in der deutschen Dominanzgesellschaft (und ein paar auch in der indischen)

https://dol.org/10:14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

71


https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Das Indernet

zurechtfanden, sich auskannten und handeln konnten, merkten sie immer wieder,
dass ihre Erfahrungen nicht vollstindig vermittelbar waren (vgl. Schiffauer 2002,
64). Vertrautheit und Verstehen stellten sich dann ein, wenn sie das Gefiihl hatten,
ihre Gegeniiber wiirden die gleichen Erfahrungen machen und kénnten daher die
eigenen nachvollziehen (vgl. Mecheril 2003, 188-196). Samir sah diesen Bedarf vor
allem »bei diesen typischen Inder-Themen, sag ich jetzt mal. Wo es um Religion
geht. Wo es um Elternhaus, Herkunft, Partnersuche geht. Wo es um gewisse
moralische Aspekte auch, also um moralische Sichtweisen geht.« Da Samir - wie
viele andere auch — eine kulturelle Gemeinsamkeit unter natio-ethno-kulturell
Gleichen annahm, sah er auch gerade in dieser Hinsicht die Notwendigkeit des
Verstehens. Es gab unter vielen der Interviewten die gemeinsame (aus Erfahrun-
gen geformte) Annahme, dass sich ihre familidre Situation signifikant von den
Situationen in Familien der Dominanzgesellschaften unterschied und Menschen
aus der Dominanzgesellschaft nicht vermittelbar war. Sie erzihlten mir, dass sie
bestimmte Dinge (wie zum Beispiel elterliche Kontrolle von weiblichen Jugendli-
chen) nur anderen in der gleichen Situation erzihlen wiirden. Sie begriindeten das
damit, dass sie immer wieder die Erfahrung gemacht hatten, dass ein Austausch
tiber solche Dinge mit Menschen aus der Dominanzgesellschaft zu Unverstindnis,
Erklirungsdruck und Unwohlsein fiihrte.

Bei diesem Bediirfnis, verstanden zu werden, ging es den Interviewten aber
nicht primir darum, mit den als natio-ethno-kulturell gleich Imaginierten tiber
Identititsprobleme, familiire Zwinge etc. zu reden. Die angenommene gemein-
same Erfahrung war vielmehr eine Grundlage, auf der diese Themen nicht notwen-
digerweise thematisiert werden mussten. Da sie keine Differenz darstellten, muss-
ten sie auch nicht besprochen werden. Der Austausch unter natio-ethno-kulturell
(Mehrfach-)Zugehorigen konnte daher entspannter sein. Paul fasste seine Erfah-
rung so zusammen:

»Warum ich mich freue, andere Inder zu treffen? Weil man einen dhnlichen Hu-
mor hat, dass man sich also auf Anhieb besser versteht, als wenn man mit Deut-
schen zusammentrifft. Also es gibt sicher auch Deutsche, mit denen man sich gut
versteht, aber, wenn man als Auslander lange in Deutschland gelebt hat, dann
hat man auch dhnliche Erfahrungen gemacht. Gute und Schlechte. Und ich habe
die Erfahrung gemacht, dass man untereinander irgendwie lockerer miteinander
umgeht.«

1.2.3. (Keine) Rassismuserfahrungen
Aus Perspektive der kritischen Rassismusforschung ist der Hinweis von Paul, dass

man als Auslinder dhnliche (schlechte) Erfahrungen mache, ein Anlass zu ana-
lysieren, wie Rassismus erfahren und verarbeitet wurde. Uberhaupt ist aus die-

https://dol.org/10:14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

ser Analyseperspektive die Auseinandersetzung mit nicht-fragloser natio-ethno-
kultureller Zugehorigkeit ein Hinweis auf rassistische Strukturen in denen sich
die natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehorigen orientieren und mit denen sie
umgehen miissen. In den bisherigen Ausfithrungen habe ich daher kritische Ras-
sismustheorie genutzt, um das empirische Material zu analysieren und einzuord-
nen. Eine solche Einordnung steht aber im Widerspruch zum Selbstbild der Inter-
viewten. Diese betonten ganz iiberwiegend, dass sie keinen bzw. kaum Rassismus
erfithren (vgl. Goel et al. 2012a; Paske 2006; Goel 2006; Prolog 3).

Die wenigsten Indernet-Nutzenden waren explizit rassismuskritisch. Weder
sie noch die Redaktion verstanden das Indernet als einen dezidiert anti-rassisti-
schen Raum'. Trotzdem war Rassismus in den Forendiskussionen ab und zu ein
Thema, mal wurde er explizit in der Thread-Uberschrift, mal im Laufe einer Diskus-
sion angesprochen. Es ging um alltigliche Erfahrungen in der Schule, Tirpolitiken
von Diskotheken, den Arbeitsmarkt, Rechtsradikale etc. Dabei wurde die Einord-
nung der Erfahrungen meist kontrovers diskutiert. Aus den Forenbeitrigen und
Interviews bekam ich den Eindruck, dass Rassismus itberwiegend nicht als ein die
Gesellschaft strukturierendes Phinomen, sondern als ein Problem einer Minder-
heit (der Tater_innen und der Opfer) sowie von Anderen (andere Regionen, Schicht,
Herkunft etc.) angesehen wurde. Devraj erklirte in einer Diskussion:

»Doch mal abgesehen von ein paar Ballungszentren und Teilen des Ostens ist
Deutschland kein von Grund auf auslanderfeindliches Land. Ich zumindest habe
bis jetzt keine ernsthaften Probleme mit Auslanderhass gehabt, aufer ein paar
bléden Spriichen (dann gibt es halt einen ebenso bléden Spruch von mir zuriick).«

Wie in der Dominanzgesellschaft iiblich sprach Devraj nicht von Rassismus, son-
dern von Auslinderfeindlichkeit und -hass. Diese Begriffe fokussieren nicht die
strukturelle Dimension von Ausgrenzung, sondern die zwischenmenschliche Ab-
neigung gegeniiber einer Gruppe von Menschen, die nicht ins Land gehéren (vgl.
Heidenreich 2010; Terkessidis 2004, 15-43). Devraj erzahlte von einer Begegnung
von zwei Menschen, in der er durch Schlagfertigkeit Schaden von sich abwenden
konnte. Ein gréfieres Problem von Auslinderfeindlichkeit erkannte Devraj nur in
Bezug auf Ballungszentren und Teile Ostdeutschlands. Auch andere Interviewte,
von denen keine_r in Ostdeutschland gelebt hatte, erklirten mir, dass sie ein Un-
wohlsein am ehesten in Bezug auf den Osten hitten. Dies entsprach dem Bild, das
im Post-Wende-Deutschland von den sogenannten neuen Bundeslindern entwor-
fen wurde: wenn Deutschland ein Problem mit Rassismus habe, dann im Osten
(vgl. Goel 2013a; Heft 2018).

1 Im Gegensatz hierzu stellt Bozdag (2013, 164-167) bei ihrer Untersuchung von marokkani-
schen und tiirkischen Diasporawebsites fest, dass dort Diskriminierung einen zentralen As-
pekt der Identitatsartikulation und Verbundenheit darstellt.

https://dol.org/10:14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

79


https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Das Indernet

Wenn Devraj, der in einer Kleinstadt aufgewachsen war, auf mégliche Proble-
me in (westdeutschen?) Ballungszentren verweist, konnte das ein Hinweis darauf
sein, dass Devraj Auslinderfeindlichkeit fir ein Problem der Anwesenheit vieler
Migrant_innen und von sozial Marginalisierten hielt — auf jeden Fall aber als ein
Problem von Anderen. Debashish, der auch in einer »gutbiirgerlichen Kleinstadt«
aufwuchs, betonte wie Devraj und viele andere der Interviewten, dass es in seinem
Umfeld keine Probleme gab. Er erzihlte, dass er erst bei einem Ferienjob in einer
Fabrik erlebte, dass es auch offene Ausgrenzung gab:

»Dann merkte ich zum ersten Mal, die Leute lesen ja wirklich die Bild-Zeitung
und glauben tatsichlich, was da so steht. Das war wirklich erschreckend. Da war
ich schon 18 oder 19 Jahre alt. Da war gerade diese Uberschwemmung gewesen,
dann stand in der Bild-Zeitung >Spenden fiir die Oder-Flut erbeten<. Da meinten
die Arbeiter: sWollen die von uns auch noch Spenden. Das Geld kénnen sie doch
den Asiaten kiirzen. Die kriegen viel zu viel .<Ich stand da irgendwie so. Ich dachte,
das sagt man nur aus Spafs. Aber die glauben es wirklich und sind wirklich so. Die
denken tatséchlich so.«

Debashishs Erzihlung illustriert sowohl seine Uberraschung wie seinen Schock.
Sie zeigt auch, dass er dhnliche Spriiche schon gehort hatte, sie in seinem gewohn-
ten Umfeld aber nicht ernst nahm. Eine bedrohliche Form nahmen sie fiir ihn erst
an, als sie von Arbeiter_innen kamen — von Menschen, mit denen er bis dahin we-
nig zu tun hatte. Soumil erklire, dass Bekanntheit vor Rassismus schiitzen wiirde:

»Ich habe mich in der Kindheit doch relativ deutsch gefiihlt, dadurch, dass ich in
einem deutschen Umfeld aufgewachsen bin. Ich war bzw. meine Familie war durch
die Stellung meines Vaters innerhalb der Firma, die in unserer Kleinstadt anséssig
istund die eigentlich das wirtschaftliche Leben dort bestimmt sowie durch meine
Tatigkeiten als Trainer in diversen Sportvereinen und meine politischen Tatigkei-
ten in Parteien im regionalen Bereich eigentlich relativ bekannt, insofern habe
ich auch nie Rassismus gespiirt, weil mich eigentlich jeder auf der Strafle gekannt
hatte bzw. zuordnen konnte.«

Soumils Erzdhlung deutet darauf hin, dass Rassismus ein Problem hitte sein kon-
nen, wenn er weniger gut etabliert oder unbekannt gewesen wire. An einer an-
deren Stelle fithrte Soumil aus, dass kulturelle Besonderheiten seiner Eltern, im
konkreten Fall die Kleidung seiner Mutter, Aufmerksambkeit produziert hitten. Er
erklirte:

»Das hat dann aber keine Ressentiments hervorgerufen, sondern durch den Be-
kanntheitsgrad sind die Leute auf sie aufmerksam geworden, haben sie angespro-
chen, das waren sehr freundliche, man kann eigentlich sagen, gastfreundschaft-

https://dol.org/10:14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

licher Umgang, wobei es eigentlich keine Gastfreundlichkeit ist, weil wir dort 20
Jahre gelebt haben. Es war ein sehr harmonisches Umfeld.«

Anders als die kritische Rassismusforschung, die Fragen nach natio-ethno-
kultureller Herkunft und kultureller Andersartigkeit als Reproduktion rassisti-
scher Strukturen ansieht (vgl. Battaglia 1995; Mecheril 2003; Thattamannil 2012;
Prasad und Goel 2012), empfindet Soumil — wie viele andere der Interviewten —
sie als Ausdruck positiver Neugier und Interesse (vgl. Goel et al. 2012a). Dass er
von gastfreundschaftlichem Umgang sprach und diesen Begriff selbst als inad-
dquate Beschreibung fiir seine Familie bezeichnete, deutet aber an, dass unter der
harmonischen Decke mégliche Probleme steckten. Er, der sich als Kind »relativ
deutsch« gefiihlt hatte, zeigt durch seine Begriffswahl, dass dieses Deutsch-Sein
trotz seiner Bekanntheit und Anerkennung im Ort nicht fraglos war.

Wenn ich in meiner Analyse eine rassismuskritische Perspektive einnehme,
geht es mir nicht darum, die Perspektive der Interviewten zu ignorieren oder sie
als falsch zu kategorisieren. Die rassismuskritische Perspektive hat sich mir wih-
rend meiner empirischen Arbeit angeboten, da sie mir als einzige eine Erklirung
dafiir lieferte, warum auf dem Indernet so unterschiedliche Menschen zusammen-
kamen und sich dort als gleich imaginieren konnten. Wihrend sie sich in Familien-
geschichte, kulturellen und religiésen Praxen, Sprachkompetenzen etc. sehr unter-
schieden, war ihnen allen gemein, dass ihre natio-ethno-kulturelle Zugehdrigkeit
zu Deutschland prekir war und sie auf Indien verwiesen wurden. Das heif3t, die
Interviewten, die nicht der Dominanzgesellschaft angehdorten, zeigten als einzige
Gemeinsamkeit, dass sie von der rassistischen Kategorisierung als Andere betrof-
fen waren.

In den Interviews wurde iiberwiegend die Differenzierung zwischen Deut-
schen und Auslindern, Indern etc. iibernommen, wobei lediglich die Begriff-
lichkeiten wechselten. Das Ubernehmen der Begrifflichkeiten der Dominanzge-
sellschaft, das Leugnen von Rassismus und das Betonen von Normalitit zeigen,
dass die rassistische Differenzierung und Ausgrenzung auch von den als anders
Kategorisierten als legitim und normal angesehen wurden. Viele iibernahmen
die Zuschreibung, dass sie eine andere Mentalitit hitten, bzw. empfanden die
Zuschreibung als positiv. Soumil erzihlte:

»Im Arbeitsumfeld hat dieses Indisch-Sein sogar Vorteile. Gerade weil ich als Un-
ternehmensberater in sehr schwierigen Verhiltnissen arbeite — sprich: Kunden,
bei denen es Veranderungen geben muss, auch auf personlicher Seite, bei denen
sehrvertrauliche Daten ausgetauscht werden — hilft dieses Anders-Sein, eine per-
sonliche Beziehung zu seinem Partner auf der Unternehmensseite aufzubauen.
Es 6ffnet eine Tir, indem die erste Frage nicht ist: »Wie ist das Wetter? Wie war
die Anreise? Haben Sie es gut gefunden?, sondern es kommt sehr haufig die Fra-
ge nach der Kultur, »Warum sprechen Sie denn Deutsch so akzentfrei?, das 6ff-

https://dol.org/10:14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

81


https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Das Indernet

net gleich eine Tir, eine personliche Tir, um da eine Beziehung aufzubauen und
das macht es fiir mich als Berater sehr viel einfacher, mit diesen Personen umzu-
gehen. Das heifdt ich behaupte, fiir mich hat dieses Indisch-Sein im Berufsleben
mehr Vorteile als Nachteile. Hinzu kommt, dass natiirlich die in Anfithrungszei-
chen IT-Inder als eine sehr intelligente und sehr engagierte Berufsgruppe gezihlt
wird und das farbt natirlich ein Stick weit auf mich ab, auch wenn ich mit IT ei-
gentlich nichts zu tun habe.«

Soumil stérte sich nicht daran, dass seine Gegeniiber aufgrund seines Aussehens
Annahmen iber ihn getroffen haben, die nicht oder nicht komplett seiner Realitit
entsprachen. Dass seine Gegeniiber ihn dabei gleichzeitig zum Fremden machten
(vgl. Terkessidis 2004, 173-179), ihn aus dem Land, in dem er geboren und aufge-
wachsen war, verwiesen (ebd. 180-185), ihn, indem seine beruflichen Fihigkeiten
auf sein Indisch-Sein zuriickgefithrt wurden, entantworteten (ebd. 186-194) und
ihn auflerhalb der Norm positionierten (ebd. 195-197), war fiir ihn Teil seiner Nor-
malitit und nichts Bemerkenswertes. Jain (2013) fithrt aus, wie es gerade beildufige
Floskeln im Alltag sind, die hegemoniale Normen reproduzieren und so die Sub-
jektivierung von Inder_innen der zweiten Generation als Andere fordern. Da sie
aber so beildufig und alltiglich sind, scheinen sie den Einzelnen nicht der Rede
wert. Dies kontrastiert, zum Beispiel, mit der Analyse von Chatterjee (2012a), die
sich durch Projektionen von Zuschauenden in ihrer Professionalitit als Tinzerin
eingeschrinkt sieht. Auch Thattamannil (2012) hinterfragt die Harmlosigkeit von
Fragen.

Puwar (2004) folgend kann man Soumil als »space invader« bezeichnen. Space
Invader sind Menschen, die sich in Riumen (z.B. der Welt der Unternehmensbe-
ratung) bewegen, aber nicht den idealtypischen Nutzenden dieser Riume entspre-
chen?. Sie sind Eindringlinge und miissen deshalb besonders itberwacht und kon-
trolliert werden (zum Beispiel durch Nachfragen zu ihrer Biografie, Kommentare
zu ihrer Erscheinung etc.). Gleichzeitig miissen die Space Invader ihre Differenz
in den Machtungleichheiten, das heiflt ihr Anders-Sein, leugnen (vgl. ebd. 119), um
als Zugehorige anerkannt zu werden. Um erfolgreich zu sein, miissen sie nach den
Regeln ihres Umfelds spielen.

Sudhir hingegen wollte seine Ausgrenzungserfahrungen nicht leugnen, son-
dern etwas dagegen tun. Er war einer der wenigen Interviewten, der sich aktiv
mit Rassismus auseinandersetzte. Er schuf verschiedene Riume fiir natio-ethno-
kulturell (Mehrfach-)Zugehdorige mit der Zuschreibung Stidasien (vgl. 3.2.3). In die-
senwurde er allerdings damit konfrontiert, dass jene, die er als gleich betroffen von
Rassismus imaginierte, das anders einschitzten. Eine Diskussion iiber einen Fern-
sehbeitrag eskalierte. Auf der einen Seite standen jene, die diesen als rassistisch

2 Puwar (2004) benennt dabei insbesondere Frauen und rassifizierte Minderheiten.

https://dol.org/10:14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

wahrgenommen hatten (dazu gehérte Sudhir), und auf der anderen jene, denen
der Beitrag gut gefallen hatte. Sudhir versuchte sich die Auseinandersetzung zu
erkliren:

»Es gab einfach Leute, deren Eltern Mitglied bei der VHP? sind und die haben ir-
gendwie aus Opposition zu der Haltung ihrer Eltern vielleicht eher den Wunsch
die Gesellschaft so zu sehen, dass die Deutschen ganz tolle Leute sind und dass
es so was wie Rassismus nicht gibt. Jemand, der in Indien aufgewachsen ist, der
ist vielleicht auch noch mit Rassismus in Indien konfrontiert als halbeuropdéisch
und halbindisch usw. Das ging dann natiirlich ganz schnell darum: >Ja klar, viel-
leicht gibt es Rassismus in Deutschland, aber der Rassismus in Indien ist sehr viel
schlimmer!< oder >Mein Vater ist genauso ein Rassist!«. Jedenfalls als wir zusam-
men in einem Raum safen, hatsich ziemlich schnell gezeigt, dass eigentlich jeder,
wirklich jeder, eine Geschichte dazu zu erzdhlen hatte und ganz unterschiedliche
Strategien.«

Sudhir blieb bei der Uberzeugung, dass Deutschland rassistisch geprigt war und
Menschen, die auf Indien verwiesen wurden, Rassismuserfahrungen machten. Er
wiederholte im Interview mehrere Erzihlungen von anderen, die er als Rassis-
muserfahrungen einordnete. Dass andere dies anders sahen, erklirte er sich unter
anderem mit deren jingerem Alter. Er erklirte es aber auch damit, dass Erfahrun-
gen nicht nur mit der deutschen Dominanzgesellschaft, sondern auch mit Eltern
und Familie aus Siidasien sowie in Siidasien gemacht wurden. Schlieflich argu-
mentierte er, dass von Rassismus negativ Betroffene unterschiedliche Strategien
des Umgangs damit haben. Dies arbeitet auch Mecheril (1994; 2003) heraus. Auch
wenn unterschiedliche natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehoérige den gleichen
rassistischen Differenzierungs- und Ausgrenzungspraxen ausgesetzt sind, heif3t
dies nicht, dass sie diese gleich einschitzen und gleich damit umgehen. Je nach
individueller Disponiertheit verfiigen sie itber unterschiedliche Handlungsmaog-
lichkeiten. In meinen Interviews zeigten sich vor allem die Strategien des Leug-
nens von strukturellen Ausgrenzungsmechanismen, der Deutung von Differenzie-
rungspraxen als Interesse und Abbildung realer Differenz sowie des Ausnutzens
der Zuschreibungen als Ressource.

1.2.4.  Fazit: Gleich uneindeutig

Die Inder_innen der zweiten Generation, die sich auf dem Indernet trafen, wa-
ren sehr unterschiedlich. Die Erfahrungen von Seba, der aus Sri Lanka adoptiert
wurde, unterschieden sich in vielerlei Hinsicht (kulturelles Umfeld und Praktiken,

3 Der Vishwa Hindu Parishad (VHP) ist Teil der hindunationalistischen Bewegung (vgl. Jaffrelot
1996).

https://dol.org/10:14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

83


https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Das Indernet

Bildungsstand, soziodkonomischer Kontext etc.) von jenen von Soumil. Trotzdem
wurde das Indernet als ein Ort der Gleichen angesehen und kann in Anlehnung an
Mecheril als ein Zugehdrigkeitskontext verstanden werden:

»Zugehorigkeitskontexte sind empirische Anndherungen an idealtypische Zu-
sammenhinge, in denen sich Individuen als Gleiche unter Gleichen erfahren,
in denen sie Handlungsmachtigkeit entwickeln und einbringen und denen sie
schlieilich verbunden sein kénnen.« (Mecheril 2003, 25)

Auf dem Indernet entstand das Gefiihl der Gleichheit. Die Nutzenden konnten sich
als solche imaginieren, auch wenn sie unterschiedlich waren. Dies wiederum er-
moglichte es ithnen, zu handeln. Sie konnten sich untereinander itber Alltagliches,
Nebensichliches und Grundlegendes austauschen. Diese Gesprache verliefen fiir
sie mit dem Gefiihl, dass die anderen sie verstehen wiirden, dass sie nachvollzie-
hen konnten, wer sie waren und was sie meinten. Der Erklirungsdruck, dem sie
sich sonst ausgesetzt sahen, war auf dem Indernet fiir sie abwesend. Nicht zuletzt
deswegen fiihlten sie sich mit den anderen und dem Raum Indernet verbunden.
Mecheril fithrt zum Gefithl der Verbundenheit aus:

»Eine bedeutsame Voraussetzung intersubjektiver Verbundenheit findet sich in
einem Phanomen [..]: faktisch-imaginare Gleichartigkeit. Individuen fiihlen sich
anderen verbunden, weil und wenn zwischen ihnen und diesen anderen ein Ver-
hiltnis der Ahnlichkeit (des Habitus, der Erscheinung, des Handelns, der Lebens-
form, des Von-anderen-Unterscheidens, des Schicksals, der Herkunft, der Zukunft
etc.) bedeutsam ist.« (ebd. 220)

Das Gefiihl der Gleichheit basiert auf einem Zusammenkommen von Faktischem
und Imaginiertem. So wurde auf dem Indernet die gleiche Herkunft (der Eltern)
imaginiert. Wenngleich dies nicht fiir alle Nutzenden zutraf, so gab es doch aus-
reichend viele, von denen zumindest ein Elternteil aus Indien stammte und damit
diese Imagination rechtfertigte. Gleichzeitig gab es eine ausreichende Ahnlichkeit
in der Wahrnehmung, dass sie sich von den Deutschen unterschieden bzw. von ih-
nen unterschieden wurden — und dies in einer Art und Weise, die auf die Herkunft
aus Indien zuriickgefithrt werden konnte. Das Internet und speziell das Indernet
ermoglichte ihnen, andere wie sie selbst zu finden (vgl. Mandaville 2003, 146), und
fithrte dann dazu, dass diese Gleichartigkeit hergestellt wurde und Neues entstand
(vgl. ebd. 2003).

Die wenigsten Nutzenden des Indernets sahen sich dabei in psychologischen
Problemlagen, wie sie zum Beispiel Déring (1999, 255-314) fir marginalisierte
Identititen annimmt. Die natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehdorigen konnten
sich der Gesellschaft, in der sie lebten, verbunden fiithlen, konnten in ihr handeln
und mit sich im Reinen sein. Dadurch dass sie aber immer wieder erfuhren,
dass ihre Zugehorigkeit nicht fraglos anerkannt wurde entwickelten sie ein Be-

https://dol.org/10:14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

diirfnis, Gleiche zu treffen (vgl. Mecheril 2003, 333-334). Die Gleichheit der natio-
ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehérigen war dabei, dass sie sich in das natio-
ethno-kulturelle Ordnungssystem nicht einordnen liefen (vgl. ebd. 323-324).
Weder gehorten sie eindeutig zu dem Zugehérigkeitskontext Deutschland noch
eindeutig zu Indien. Mit ihrer (Mehrfach-)Zugehorigkeit vereinten sie Nicht-
zu-Vereinbarendes und storten damit die rassistische Logik von eindeutiger Zuge-
hérigkeit. Ein Erklirungsansatz fiir den Erfolg des Indernets ist, dass dieses einen
Raum hervorgebracht hat, in dem diese Perspektive die Grundlage der Gemein-
samkeit war (vgl. Kuntsman 2009; Gajjala 2008, 44). Die natio-ethno-kulturell
Uneindeutigen waren hier normal und fraglos zugehorig. Sie waren gleich in ihrer
Uneindeutigkeit.

https://dol.org/10:14361/9783839450093-011 - am 14.02.2026, 16:39:36. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

85


https://doi.org/10.14361/9783839450093-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

