7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

Mittels des gewihlten theoretischen Rahmenmodells, das einerseits die
intersektionellen Einschrinkungen in den Blick nimmt, andererseits die
Agency der jungen Frauen in Bildungsbiografien fokussiert, lisst sich, so
das zentrale Ergebnis der Studie hinsichtlich »Religion« eine doppelte Rolle in
Bildungsbiografien junger muslimischer Secondas nachzeichnen, die in den
folgenden Kapiteln ausgefiithrt werden soll:

Auf struktureller Ebene wirkt Religion als Differenzkategorie im intersek-
tionellen Zusammenspiel mit anderen Differenzkategorien einschrankend.
Dies wird in Kapitel 7.1 ausgefiihrt und diskutiert.

Auf der Ebene der Agency hingegen zeigte sich auf der anderen Seite, dass
Religion verstanden als religiése Praxis, religiose Selbstreprisentation und
religiose Vergemeinschaftung auf der anderen Seite eine wichtige sowie pro-
duktive Ressource sein kann, mithilfe derer die jungen Frauen mehr Hand-
lungsfihigkeit hinsichtlich ihrer Bildungsbiografien erlangen. Dieser Aspekt
wird in Kapitel 7.2 dargelegt.

Begrifflich unterscheide ich zwischen Religion als Differenzkategorie bzw.
-dimension und Religion als »gelebter Religion« (vgl. »lived religion«, McGui-
re 2008: 12-13). Verwende ich den Begriff Religion im Sinne einer Differenzka-
tegorie bzw. -dimension, wird das Wort kursiv geschrieben, wo ich Religion
hingegen im Sinne einer gelebten sozialen Praxis verstehe, wird der Begriff
nicht-kursiv geschrieben.

7.1 Religion als Differenzkategorie: Manifestationen
der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien

Im Folgenden mochte ich nun zunichst auf die bildungsbiografisch ein-
schrinkende Rolle von Religion in Bildungsbiografien eingehen, also auf
die Rolle der Religion als intersektionelle Differenzkategorie. Anschliessend
mochte ich vorschlagen, Religion theoretisch als interdependente Kategorie
(vgl. Walgenbach 2012¢) zu denken. Dieser Vorschlag soll dazu beitragen,
in der Religionswissenschaft einen intersektionellen Blick auf die biogra-
fische Bedeutung und Funktion von Religion als Differenzdimension im
Zusammenspiel mit anderen Differenzdimensionen einzunehmen.

In den Rekonstruktionen der Bildungsbiografien der jungen Secondas
wird der sich gegenseitig bedingende Zusammenhang zwischen der diskur-
siven und sozial konstruierten Differenzkategorie »Muslimin« deutlich. Die

- am 14.02.2026, 16:58:57.

2N


https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272  Islam, Gender, Intersektionalitat

kritische Diskursanalytikerin Wodak (Wodak 2002: 8) fithrt die Auswirkun-
gen von diskursiven auf soziale Praktiken wie folgt aus:

»Discursive practices may have major ideological effects — that is, they can
help produce and reproduce unequal power relations between (for instance)
social classes, women and men, and ethnic/cultural majorities and minori-
ties through the ways in which they represent things and position people«
(Wodak 2002: 8).

Es zeigte sich, dass unter den Bedingungen des gegenwirtigen Islamdis-
kurses die diskursive Differenzkategorie »Muslimin« (vgl. Kap 2.1.2) als soziale
Deutungskategorie (re-)produziert wird und dass dieser Prozess mit wirk-
michtigen, die soziale Praxis strukturierenden Machtbeziehungen einher-
geht. Diese Machtbeziehungen bringen strukturelle Dominanzverhiltnisse
hervor, welche selbst (Bildungs-)Biografien (zumindest mit) zu pragen ver-
mogen.

Wie in Kapitel 2.2 beschrieben, folgte ich bei der Analyse der Einschrin-
kungen der Bildungsbiografien weitgehend Riegels vorgeschlagener intersek-
tionaler Heuristik (Riegel 2016a: 61ff., 136fT., 2010a: 67ft.). Riegel geht von der
Annahme aus, dass Intersektionalitit im Sinne eines sensitizing concepts (2016a:
137) zu betrachten sei und sieht diese Perspektive als »eine offen fragende, wie
auch als eine (vorherrschende Verhiltnisse) kritisch-hinterfragende Perspek-
tive« (ebd.) an.

Im Zentrum der vorliegenden Untersuchung stand die Frage, ob und in-
wiefern sich Religion (hier: Islam) im Zuge des gegenwirtigen Islamdiskurses
als Differenzdimension*, (ggf. im Zusammenspiel mit anderen Differenzdi-
mensionen), in Bildungsbiografien junger muslimischer Secondas manifes-
tiert:

Als entscheidend fiir die konkreten bildungsbiografischen »Méglichkeits-
riume« (Holzkamp 1983) der jungen Frauen erwies sich die Kombination bzw.
Formationen der Differenzdimension Religion im Zusammenspiel mit mehr
oder weniger stark wirksamen und sich iiberlagernden und gegenseitig ver-
starkenden oder abschwichenden weiteren Differenzdimensionen wie Gen-

4 Ich spreche von Differenzdimensionen als »historisch, sozial, politisch und kulturell
tradiert[en] Dominanzverhiltnis[sen]« (Walgenbach 2012c: 56), welche soziale Prakti-
ken hervorbringen. Mit Walgenbach (2012c: 51) gehe ich von einer »dialektischen Be-
einflussung zwischen sozialen Strukturen und Interaktionen« aus, welche sich in der
Praxis artikulieren und empirisch rekonstruiert werden konnen.

- am 14.02.2026, 16:58:57.



https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

der, »Migrationshintergrunds, »class« und Korper®. Massgeblich fiir die Struktu-
rierung und den Verlauf der Bildungsbiografien war hierbei, inwiefern sich
diese Differenzdimensionen iiberlagern, verstirken oder abschwichen (vgl.
Kapitel 5). Da es sich bei der multiperspektivischen Herangehensweise der
Intersektionalitit um ein komplexes Forschungsparadigma handelt, ist eine
solche Analyse zwangslaufig offen und unabgeschlossen. Die Notwendigkeit
eines »analytischen Spotlights« (Walgenbach 2012c: 63) bei der Ausleuchtung
der Komplexitit von intersektionellen Differenzdimensionen ergibt sich nicht
zuletzt dadurch, dass wie Becker-Schmidt betont, Intersektionalitit ein solch
hybrides Forschungsparadigma darstellt, dass es sich nur »arbeitsteilig be-
wiltigen lasst« (2007: 57). Will man sich nicht in der Komplexitit der gemein-
samen Verschrinkung und Durchdingung der intersektionellen Differenzdi-
mensionen, welche sich gegenseitig beeinflussen, verlieren, kommt man als
Forschende nicht umhin, einen Fokus zu definieren. In der vorliegenden Un-
tersuchung bildet der Fokus die Manifestation der Differenzkategorie »Mus-
limin« in Bildungsbiografien sowie deren institutionelle Reproduktion.

Die strukturellen Einschrinkungen der Bildungswege der jungen Secon-
das, so konnte im Einklang mit anderen bildungsbiografischen Forschun-
gen konstatiert werden, zeigten die Wirkmachtigkeit von unterschiedlichen
leistungsfremden Differenzkategorien auf Bildungsverliufe. Diese institutio-
nellen Schliessungsprozesse beschrinkten sich selbstredend nicht auf die-
jenigen bildungsbiografischen Einschrinkungen, welche die Differenzkate-
gorie »Muslimin« hervorbringt. Habituelle Faktoren wie bspw. das elterliche
Genderbild® sowie der elterliche Bildungshintergrund und die gesellschaftli-
che sowie arbeitsmarktliche Positionierung der Eltern hatten ebenso bedeu-
tenden, teilweise gar bedeutenderen Einfluss auf die Bildungswege der un-
tersuchten Frauen (vgl. ausfithrlich Kap. 5). In bildungsbiografischen Uber-
gingen manifestierten sich unterschiedliche Mechanismen der Reprodukti-
on sozialer Ungleichheit besonders deutlich (vgl. hierzu auch Hadja/Hupka-
Brunner 2013, Becker et al. 2013, Becker/Solga 2012, Kronig 2013, Kronig 2007,
Kronig et al. 2000, Solga 2005, Bourdieu/Passeron 1971). Die empirischen Re-
konstruktionen der Bildungsbiografien zeigen, wie sich verschiedene Diffe-

5 In der vorliegenden Arbeit habe ich mich auf die intersektionellen Differenzdimen-
sionen Gender, Religion, »class«, »Migrationshintergrund« und Kirper konzentriert. Diese
kategoriale Auflistung betrachte ich jedoch als offen und unabgeschlossen.

6 Beispielsweise die elterliche Vorstellung einer friihen Heirat ihrer Tochter und die dar-
aus folgende Hinfalligkeit einer nachobligatorischen Ausbildung aufgrund eines tra-
ditionellen Rollenbilds.

- am 14.02.2026, 16:58:57.

273


https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Islam, Gender, Intersektionalitat

renzkategorien iiberlagern konnen und wie sie vom Bildungssystem nicht et-
wa ausbalanciert, sondern im Gegenteil reproduziert, stabilisiert und teilwei-
se gar verstirkt werden (vgl. Kap. 5, Solga 2005, Bourdieu/Passeron 1971). So
wurde in den bildungsbiografischen Erzihlungen der jungen Secondas bspw.
deutlich, dass Eltern, welche nicht im schweizerischen Bildungssystem so-
zialisiert wurden, ungeachtet sprachlicher Ubersetzungsbemithungen von-
seiten der Institutionen, die weitreichende Bedeutung von komplexen Se-
lektionsprozessen auf Bildungslaufbahnen lediglich unvollstindig nachvoll-
ziehen konnen. Insbesondere konnte in den Erzihlungen der jungen Frauen
die fehlende Unterstiitzung der Eltern an der ersten Selektionschwelle und
die reproduktive Wirkung des Bildungssystems hinsichtlich des tendenziell
wenig privilegierten gesellschaftlichen Status der Eltern rekonstruiert wer-
den — diese Erkenntnis zieht sich durch das ganze Sample, unabhingig von
den Typen der bildungsbiografischen »Taktiken«. Dass leistungsfremde Dif-
ferenzdimensionen wie »Migrationshintergrunds, »class« oder aber auch Gender
einen strukturierenden Einfluss auf Bildungsbiografien haben, stellt fiir sich
keine neue Erkenntnis dar und ist bereits breit untersucht worden (u. v. A.
Felouzis/Charmillot 2017, Mey 2015, Hadja/Hupka-Brunner 2013, Becker et al.
2013, Becker/Solga 2012, Kronig 2013, Kronig 2007, Kronig et al. 2000, Gomol-
la/Radke 2009, Solga 2005, Bourdieu/Passeron 1971). Was sich jedoch zeigte,
ist, dass die Differenzkategorie Religion ebenso wie andere Differenzkatego-
rien im intersektionellen Zusammenspiel zusdtzlich einen strukturierenden
Einfluss auf Bildungsbiografien haben kann. Dieses bildungsbiografisch ein-
schrinkende, intersektionelle Zusammenspiel wurde in den Bildungsbiogra-
fien nicht nur, aber besonders deutlich anhand der Differenzkategorie »Mus-
limin«.

Im Folgenden werde ich nun zusammenfassend auf zentrale (strukturel-
le) Manifestationen der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien
junger Secondas muslimischen Glaubens eingehen, sowie deren institutionel-
le Reproduktion und Verstirkung nachzuzeichnen versuchen. Die Differenz-
kategorie »Muslimin«, so kann resiimiert werden, manifestiert sich in den Bil-
dungsbiografien der jungen Frauen besonders deutlich in den folgenden zwei
bildungsbiografischen Lagen: 1.) als wirkmichtige, strukturelle Bildungsbarriere
in der Berufsbildung anhand der Sichtbarkeit des religiosen Symbols Hijab, 2.)
als soziale Deutungspraxis im schulischen Feld (vgl. hierzu auch Lingen-Ali/Me-
cheril 2016).

- am 14.02.2026, 16:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

1 Die Differenzkategorie »Muslimin« als wirkméachtige Bildungsbarriere

in der Berufshildung

Die erhobenen Daten legen nahe, dass sich das Tragen eines Kopftuchs als
sichtbares religiéses Symbol bei jungen Secondas im Zuge des gegenwirti-
gen Islamdiskurses im Berufsbildungsbereich als wirkmichtige Bildungsbar-
riere manifestiert. Derweil glaubensgewisse Manner nicht in gleichem Mas-
se der beruflich hindernden Wirkmichtigkeit religiéser Symbole ausgesetzt
sind’, kénnen sich insbesondere Kopftuch tragende Frauen in der Berufsbil-
dung dem intersektionellen Zusammenspiel der Differenzdimensionen Gen-
der und Religion (und potenziell weiteren Differenzkategorien) kaum entzie-
hen. Wihrend die Hijab tragenden Frauen meines Samples, die den tertii-
ren Bildungsbereich durchlaufen haben, kaum bildungsbiografisch relevante
Ausschlusserfahrungen hinsichtlich der Differenzkategorie »Muslimin« schil-
derten®, zeichnen junge Frauen wie Zara, Mirjeta oder Duaa, die eine Berufs-
bildung absolvierten, ein ginzlich anderes Bild: In der Berufsbildung mani-
festiert sich die Differenzkategorie »Muslimin« bei Kopftuch tragenden Mus-
liminnen als wirkmaichtige Bildungsbarriere. Junge Frauen, fiir die das Tra-
gen eines Kopftuchs ein unverzichtbarer Teil ihrer religiosen Selbstidentifika-
tion ist, miissen mit erheblichen Einschrinkungen bei der Berufswahl rech-
nen, Bildungsumwege in Kauf nehmen oder ginzlich auf ihr angestrebtes
Bildungsziel verzichten und eine Neuorientierung vornehmen (vgl. exempla-
risch Fallbeispiel von Zara, Kap. 5.1). Kommen weitere Differenzdimensio-
nen wie Korper (z.B. Hautfarbe), »class« und »Migrationshintergrund« hinzu, er-

7 Selbst wenn Manner gewisse vergleichbare religiose Symbole tragen, wie z.B. einen
Bart, werden sie gemdss Erzahlungen derjungen Frauen meines Sampels nichtin glei-
chem Masse wie Kopftuch tragende Frauen als Muslime sichtbar. Das Tragen eines lan-
geren Barts ist gegenwartig stark in der Popularkultur verankert, so dass Muslime, die
aus religiésen Griinden einen Bart tragen, in der Offentlichkeit von Reprisentant®in-
nen der hegemonialen Mehrheitsgesellschaft kaum eindeutig als Muslime identifi-
ziert werden konnen (Feldprotokoll 2016).

8 Eine Ausnahme bildet hierbei die Lehrerinnen- und Lehrerbildung. Zwar existieren an
den unterschiedlichen pddagogischen Hochschulen der Deutschschweiz unterschied-
liche rigide institutionelle Richtlinien hinsichtlich des Kopftuchtragens von Studen-
tinnen in Praktika; dennoch sehen sich Hijab tragende Studierende bei der Suche nach
Praktikumsstellen mit dhnlichen Schwierigkeiten konfrontiert wie Lehrstellensuchen-
de (vgl. Interview RheaJuni 2018). Es erweist sich nahezu als unmaglich, mit Hijab eine
Praktikumsstelle als Lehrperson zu finden. Weil die Absolvierung der Praktika Bedin-
gung fiir einen erfolgreichen Abschluss der Ausbildung ist, legen meinen Daten nahe,
dass auch hier der Hijab als Bildungsbarriere wirkt.

- am 14.02.2026, 16:58:57.

275


https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Islam, Gender, Intersektionalitat

schwert dies den Bildungszugang zusitzlich (vgl. exemplarisch Fallbeispiel
von Duaa Kap. 5.4).

Es erweist sich gemiss den Narrationen der jungen Secondas als dusserst
schwierig, als Hijab tragende Frau eine Lehrstelle zu finden — auch mit bes-
ten Zeugnissen. Aufgrund der gegebenen qualitativen Datenerhebung kén-
nen zwar keine generalisierten Aussagen gemacht werden, es ist jedoch au-
genfillig, dass keine der Kopftuch tragenden Frauen des Samples, die eine
nachobligatorische Ausbildung in der Berufsbildung anstrebte, in dem von
ihr angestrebten Berufsbereich eine Lehrstelle fand, die sie mit Hijab hit-
te antreten kénnen — auch nicht bei besten schulischen Qualifikationen und
beruflichen Eignungstests. Hijab tragende Frauen des Samples sahen sich im
Berufsbildungsbereich vor die Wahl gestellt, sich entweder dafiir zu entschei-
den, das Kopftuch (zumindest wihrend der Arbeitszeit) abzulegen oder be-
rufliche Umwege in Kauf zu nehmen bzw. ihre Bildungsziele/-wiinsche anzu-
passen oder gar eine berufliche Neuorientierung vorzunehmen. Meist wur-
den Absagen auf (Lehrstellen-)Bewerbungen gegeniiber den Frauen mit der
antizipierten Reaktion »der Kundschaft« begriindet, dies insbesondere in Be-
rufen, wo Sichtbarkeit in irgendeiner Form gegeben ist, z.B. in Dienstleis-
tungsberufen oder im Verkauf. Diese antizipierten negativen »Kundenreak-
tionen« wurden jedoch in den vorliegenden Fillen gemiss den Erzihlungen
der Frauen nicht durch tatsichliche Kundenbefragungen gestiitzt, sondern
lassen sich viel eher als Vorbehalte der potenziellen Vorgesetzten deuten (vgl.
hierzu auch Scherr et al. 2015: 154). In Gesundheitsberufen werden Absagen
im Gegensatz zu anderen Bereichen auffillig oft mit Hygienebedenken be-
griindet. Auch hier wird laut den Erzihlungen der Frauen nicht mit empi-
risch gestiitzten Befunden argumentiert. Aieta, die seit ihrer Kindheit einen
Hijab trigt und deren grosster Wunsch es war, eine Lehre im Gesundheitsbe-
reich zu machen, fand trotz einwandfreier Qualifikationen nicht einmal eine
Praktikumsstelle. Auch Illana, eine andere Frau, die ich im Kontext der For-
schung traf, wurde mittels des Arguments der fehlenden Hygiene vor die Wahl
gestellt, das Kopftuch auszuziehen oder sich ausserhalb des Gesundheitsbe-
reichs zu orientieren. Das Kopftuch, insbesondere die Bedeckung des Halses,
entspreche nicht den Hygienevorschriften. Wilthy gelangt in einer neueren
Studie, welche die Problematik des Kopftuch- und Piercing-Tragens in der
Schweiz aus arbeitsrechtlicher Sicht beleuchtet (Wilthy 2018), ebenfalls zum
Schluss, dass Hygienevorschriften »manchmal etwas exzessiv ausgelegt wer-
den, um sich gar nicht erst mit der Problematik eines Kopftuch- oder Piercing
tragenden Arbeitnehmer [sic!] auseinanderzusetzen« (ebd.: 75). Wihrend I1-

- am 14.02.2026, 16:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

lana sich entschied, das Kopftuch wihrend der Arbeitszeit auszuziehen, war
fiir Aieta hingegen das Bedecken des Haars ein unverzichtbarer Teil ihrer reli-
giosen Selbstidentifikation. Sich unbedeckt 6ffentlich zu zeigen, kam fiir sie
nicht infrage. Sie musste deswegen schliesslich davon absehen, eine Lehr-
stelle im Gesundheitsbereich zu finden. Die Differenzkategorie »Muslimin«
konnte somit im intersektionellen Zusammenspiel ihre Wirksambkeit als Bil-
dungsbarriere voll entfalten: Wire Aieta ein Mann muslimischen Glaubens,
hitte sie bei hypothetisch dhnlicher religioser Ausrichtung (und dhnlich guten
Zeugnissen) vermutlich eine Ausbildung im Gesundheitsbereich finden und
antreten konnen. Im Telefonmarketing hingegen, wo die Sichtbarkeit nicht
gegeben ist, fand Aieta schliesslich auf Anhieb eine Stelle.

Dass es in beruflichen Bereichen, wo sie als Dienstleistende nicht in Er-
scheinung treten miissen, fiir Kopftuch tragende Frauen ungleich einfacher
ist, eine Stelle zu finden, konstatieren auch Scherr, Janz und Miiller (2015) in
Bezug auf deutsche Anstellungspraxen. Ihre Befunde ergaben, dass bei Per-
sonalverantwortlichen ein gingiges Muster des Umgangs mit Kopftuch tra-
genden Muslimas darin besteht, sie in denjenigen Bereichen anzustellen, in
denen sie fiir Kund*innen nicht sichtbar sind (Scherr et al. 2015: 156).

Systematische Studien zur Wirkmichtigkeit des Kopftuchs als Bildungs-
barriere liegen in der Schweiz meines Wissens (noch) keine vor’. Scherr, Janz
und Miiller weisen jedoch in Bezug auf Deutschland nach, dass 29 bis 46 Pro-
zent der Betriebe (abhingig von der Betriebsgrosse) das Tragen eines Kopf-
tuchs als Ausschlusskriterium bei einer Lehrstellenvergabe werten. Obwohl
faktisch nach deutschem Recht rechtswidrig, reicht diese Ablehnung in Ab-
hingigkeit von der Betriebsgrésse von 29 bis 46 Prozent - sie ist bei Kleinbe-
trieben signifikant hoher als bei Grossbetrieben (2015: 150-151). Meine Daten
legen die Vermutung nahe, dass sich in der Schweiz beziiglich der Vergabe
der Lehrstellen ein dhnliches Bild ergeben diirfte.

In den erhobenen bildungsbiografischen Erzahlungen konnte rekonstru-
iert werden, dass bei Lehrstellenvergaben insbesondere beruflich bildende
Gatekeeper wie Lehrmeister*innen und Berufsbildende verhindernd wirken.
Der Grund hierfiir diirfte nicht zuletzt in der Struktur des schweizeri-
schen Berufsbildungssystems liegen: Beim Dualen Berufsbildungssystem in
der Schweiz konnen Betriebe namlich quasi in Eigenregie ohne staatliche

9 Es gibt allerdings die bereits erwdhnte neuere Studie von Wilthy (2018), in welcher
die Problematik des Kopftuch- und Piercing-Tragens am Arbeitsplatz aus rechtlicher
Sicht untersucht wird.

- am 14.02.2026, 16:58:57.

277


https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Islam, Gender, Intersektionalitat

Regulierung iiber die Abschliisse von Ausbildungsvertrigen entscheiden (vgl.
hierzu Imdorf 2011: 274). Wahrend grossere Betriebe und staatliche bzw. kan-
tonale Stellen tiber Diversity-Konzepte und -Beauftragte verfiigen, die eine
gewisse (soziokulturelle) Heterogenitit bei Anstellungen sicherstellen sollen,
kann sich bei kleineren Betrieben, wie anhand meiner Daten angenommen
werden kann, die von Imdorf (2011) geortete Eigenlogik der Betriebe bei
der Lehrstellenvergabe ungebremst entfalten. Mangels staatlicher Regulatio-
nen bei der Lehrstellenvergabe stellt das Kopftuch eine »Projektionsfliche«
(Scherr et al. 2015) dar, welche fir die Hijab tragenden muslimischen Bewer-
berinnen folgenreich ist: Sie sind abhingig von der jeweils gearteten Logik
ihres zukiinftigen Betriebs und der (gesellschaftspolitischen) Haltung ihrer
zukiinftigen Lehrmeister*innen bzw. Arbeitgeber*innen. Wie sich anhand
der vorliegenden Erhebung vermuten lisst, verhindert diese Konstellation
bei Hijab tragenden Frauen wohl in den allermeisten Fillen den Abschluss von
Ausbildungsvertrigen. Gemiss den erhobenen Daten miissen auch Frauen,
die sich bereits in gut etablierten Lehr- oder Arbeitsverhiltnissen befinden
und die sich im Laufe der Adoleszenz dazu entscheiden ein Kopftuch an-
zuziehen, mit einer Kindigung rechnen oder die Lehrstelle wechseln (vgl.
hierzu exemplarisch die Fallbeispiele von Zara und Mirjeta (Kap. 5.1)).

Wie die (Bildungs-)Biografien der jungen Frauen zeigen, ist das Zusam-
menfallen der Adoleszenz mit dem Entschluss, sich zu bedecken, fiir junge
Frauen weder untypisch noch zufillig. So beschreibt King (2004: 28ft.) die
Phase der Adoleszenz denn auch als Phase der Auseinandersetzung mit dem
>bisherigen« eigenen Leben einerseits, andererseits aber insbesondere auch
mit der familialen Herkunft(-sgeschichte) im Zuge derer in Umgestaltungs-
prozessen potenziell neue, eigene Lebensentwiirfe entwickelt werden konnen
(ebd.). Der Entscheid, sich zu bedecken, fand bei einem Teil der jungen un-
tersuchten Secondas, (auch bei solchen aus sog. sdkularen Elternhiusern) ge-
nau im Zuge dieser von King und Koller beschriebenen adoleszenten Aus-
einandersetzung mit »Welt-, Selbst- und Sachbeziigen« (King/Koller 2009b,
Hummrich 2009: 28) statt. Dass die Phase der Adoleszenz ebenso berufs-
biografisch einen wichtigen (Neu-)Orientierungspunkt darstellt, macht die
Entscheidung, sich fortan zu bedecken, zu einem dusserst komplexen und
mit weitreichenden (berufs-)biografischen Folgen verbundenem Unterfangen
(vgl. exemplarisch Fallbeispiel Zara 5.1). Im Dualen Berufsbildungssystem wird
sie gar nicht selten zum entscheidenden bildungsbiografischen Faktor. Wie
sich in den Bildungsbiografien der jungen Frauen zeigt, gilt dies nicht nur fir
den Bereich der Berufshildung, sondern auch fiir jenen der Berufsausiibung.

- am 14.02.2026, 16:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

Der in der Adoleszenz gefillte Entscheid zum Tragen eines Kopftuchs stellte
sich fiir die tiberaus meisten Frauen im Berufsbildungsbereich als entschei-
dender Faktor fiir die Verhinderung einer weiteren Anstellung sowie das Ver-
folgen einer weiterfithrenden beruflichen Karriere heraus.

Anhand der Manifestationen der Differenzkategorie »Muslimin« im Be-
rufsbildungsbereich zeigt sich meines Erachtens besonders deutlich, dass Re-
ligion zur Kategorie der Differenz wird und mit anderen Differenzkategorien
zusammen gedacht werden muss, um nicht spezifisch privilegierte Lebensla-
gen, wie bspw. jene einer christlich sozialisierten, weissen Mittelschichtsfrau
zu bevorzugen und ins Zentrum der theoretischen Uberlegungen zu stellen.
Die Differenzkategorie »Muslimin« konstruiert sich zwar in erster Linie aus
einer dialektischen Wechselwirkung von Religion und Gender. Ein besonders
deutliches Beispiel hierfiir — jedoch bei weitem nicht das einzige — ist das Tra-
gen des sichtbaren religiosen Symbols Hijab, das eine grosse Wirkmaichtigkeit
als Bildungsbarriere in der Berufsbildung und Ausiibung entfalten kann und
sich genderspezifisch bei religiés orientierten Frauen (Zusammenwirken Re-
ligion und Gender) wirkt. Die Differenzkategorie »Muslimin« ist jedoch, wie
sich zeigte, in sich heterogen strukturiert, dabei stehen — wie Riegel fir Othe-
ringprozesse feststellt — je nach Kontext »verschiedene Dominanzverhiltnis-
se und Differenzkonstruktionen« im Vordergrund und werden in Verbindung
mit anderen wirksam (Riegel 2017: 310): Je nachdem ob und auf welche Weise
weitere Differenzdimensionen wie »Migrationshintergrund«, Korper (z.B. Haut-
farbe) oder »class« in Wechselwirkung mit Gender und Religion treten, kann die
Manifestation der Differenzkategorie »Muslimin« auf Bildungsbiografien un-
terschiedlich ausfallen und bildungsbiografische Wege sowie Chancen unter-
schiedlich beeinflussen. So ist die Bildungsbiografie von Duaa als schwar-
ze, Kopftuch tragende Frau und Tochter von anerkannten Gefliichteten, de-
ren Vater iiber eine in der Schweiz nicht anerkannte Tertidrbildung verfiigt
(vgl. Kap 5.4) anders strukturiert als die von Xhemile als weisse, nicht be-
deckte Tochter eines Imam (ebenfalls mit nicht anerkannter Tertidrbildung),
der als Gastarbeiter in die Schweiz kam (Kap. 5.2). Beide werden im Laufe
ihrer Bildungsbiografie mit der Differenzkategorie »Muslimin« konfrontiert,
aber auf eine andere Weise und innerhalb anderer institutioneller Bedingun-
gen. Bei Duaa, welche durch die Sichtbarkeit der Differenzmarke Hautfarbe
(Korper) und Kopftuch (Gender und Religion) intersektionell mehrfach belas-
tet ist, und zusitzlich in ihrer nachobligatorischen Ausbildung auf das Be-
rufsbildungssystem trifft, wirkt die Differenzkategorie »Muslimin« ungleich
stirker und bildungsbiografisch einschneidender als bei Xhemile (vgl. Kap.

- am 14.02.2026, 16:58:57.

279


https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Islam, Gender, Intersektionalitat

5.2, 5.4), welche eine Tertidrbildung absolviert. Dies bedingt sich einerseits
durch die Potenzierung und gegenseitige Durchdringung verschiedener in-
tersektionell wirkender Differenzkategorien, andererseits aber auch durch
die unterschiedlichen Logiken und Strukturen des Dualen Berufsbildungssys-
tems gegeniiber dem (mittel-)schulischen und tertidren Umfeld. Die Manifes-
tation der Differenzkategorie »Muslimin, wie sie sich in den bildungsbio-
grafischen Erzihlungen der Interviewten prasentiert, variiert nimlich in der
schulischen Bildung im Vergleich zur Berufsbildung deutlich: Sie manifestiert
sich im schulischen Feld in erster Linie als soziale Deutungspraxis, wihrend sie
im Dualen Berufsbildungssystem insbesondere fiir Kopftuch tragende Muslimin-
nen zur Bildungsbarriere wird. Im Folgenden wird nun die Manifestation der
Differenzkategorie »Muslimin« im schulischen Feld beschrieben.

2 Die Differenzkategorie »Muslimin« als soziale Deutungspraxis im schulischen Feld
Dass der dominante Diskurs um Religion als diskursive Semantik auch den
schulischen Raum erfasst hat, diirfte angesichts des laufenden Islamdiskur-
ses nicht weiter erstaunen. Lingen-Ali und Mecheril sprechen gar von einer
»Muslimisierung« des schulischen Raums, welche Subjekte hervorbringt und
diese positioniert (Lingen-Ali/Mecheril 2016: 18).

Wihrend in der Dualen Berufsbildung Differenz primar anhand sichtbarer
religiéser Symbolik (in erster Linie anhand der Kopfbedeckung) konstruiert
wird, manifestiert sich die Differenzkategorie »Muslimin« in der schulischen,
insbesondere in der mittelschulischen und gymnasialen Bildung vielmehr als
soziale Deutungspraxis. Beispielsweise iiber die pidagogisierte Zuschreibung
einer Expertinnenrolle, quasi einer »Expertin fiir Islam« seitens der Lehrper-
sonen, aber auch seitens der Peers. Diese zugeschriebene Expertinnenrolle
fithrt zu einer allgemeinen Erwartungshaltung gegeniiber den Frauen, ge-
mass der sie nicht nur tiber simtliche religiése Belange, sondern auch tber
jegliche, »dem Islam«und der »arabischen Kultur« zugeschriebene Relevanz™
Auskunft geben konnen sollten. Verstirkt in diese Rolle hineingedringt wer-
den die Secondas jeweils, wenn gesellschaftspolitische Ereignisse oder De-
batten (wie bspw. die sog. »Burka-Debatte«), aber auch terroristische An-
schlige die Tagespresse beherrschen. Wie aus den biografischen Erzihlungen

10 Diese konnen religiose Pflichten und Praxen, Koraninhalte aber auch andere »der ara-
bischen Kultur« zugeschriebene Themen wie Madchenbeschneidung, Frauenunterdrii-
ckung und nicht zuletzt auch weltpolitische Konflikte und tagespolitische (terroristi-
sche) Ereignisse umfassen.

- am 14.02.2026, 16:58:57.



https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

der jungen Frauen deutlich wird, besteht die Erwartung seitens der Lehrper-
sonen und Peers nicht nur darin, dass sie zu simtlichen Themen Auskunft
geben konnen, sondern auch dass sie sich jeweils dazu positionieren (quasi
stellvertretend fiir »den Islam« oder »die arabische Kultur«). Dieser Zuschrei-
bungsprozess reproduziert den bereits mehrfach beschriebenen kollektiven
sozialen »Rechtfertigungsdruck« (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti
2013a: 224, Tunger-Zanetti 2013c, Schild 2010: 181), sich stindig als musli-
mische Frauen rechtfertigen bzw. legitimieren zu missen. Der beschriebene
Erwartungsdruck und der »Positionierungszwang«" (Riegel 2004: 338) fith-
ren ihrerseits nicht selten zu einem erhéhten Anspruch der Frauen an sich
selbst, und zu einer intensiveren Befassung mit der zugeschriebenen Religi-
on. In diesem Prozess wird eine dialektische Wechselwirkung von Religion als
Differenzkategorie und Religion als gelebter sozialer Praxis (lived religionc
McGuire 2008) besonders deutlich: Die zugeschriebene Rolle der »Expertin
fiir Islam« (Religion als Differenzkategorie) fithrte bspw. bei Velika dazu, dass
sie sich gezwungen sah, sich vermehrt mit dem Islam auseinanderzusetzen
(Religion als gelebter sozialer Praxis). Die daraus folgende Akkumulierung
von Wissen sollte ihr letztlich dazu dienen, eine fremdzugeschriebene Rolle
auszufiillen, die sie sich gar nicht aussuchte.

Auf der anderen Seite wird die auf sie wirkende Erwartungshaltung von
den betroffenen Frauen als dusserst ungerecht empfunden, insbesondere im
Vergleich mit den Anspriichen, die seitens der Lehrpersonen an ihre christ-
lich sozialisierten Peers gestellt werden. Wie aus den Erzahlungen der jun-
gen Frauen deutlich wird, werden ihre Lebenswelten von den Lehrpersonen
tendenziell als stereotyp und essenzialistisch rezipiert, wihrend sie die Le-
benswelten ihrer christlich sozialisierten Schiiler*innen und deren Verhilt-
nis zu Religion als selbstverstindlich plural und pluralisiert ansehen. Von den
christlich sozialisierten Schiiler*innen wird nicht erwartet, dass sie auch nur
Grundziige »ihrer Religion« — falls sie iiberhaupt einer solchen zugschrieben
werden — kennen. Ebenso stellt bei christlich sozialisierten Peers die Mog-
lichkeit, nicht religios zu sein, aus Sicht der Lehrpersonen und Peers eine
selbstverstindliche hypothetische Option dar, wihrend gemiss den Narratio-
nen der jungen Frauen auch bei sikular orientierten Secondas, deren Eltern
aus einem gemeinhin mit »Islam« assoziierten Land eingewandert sind, von

11 Riegel verwendet fiir forcierte Prozesse der Selbstpositionierung im Zusammenhang
mit Geschlechterrollen von jungen Migrantinnen den Begriff »Positionierungszwang«
(2004: 338).

- am 14.02.2026, 16:58:57.

281


https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Islam, Gender, Intersektionalitat

einem »religiosem Selbst« ausgegangen wird. Der ungleiche Anspruch an sie
vs. ihre Peers wird von den jungen Frauen als dusserst ungerecht empfunden,
fithrt er doch zu einer Reproduktion gesellschaftlicher Ungleichheitsverhilt-
nisse im schulischen Kontext.

Eine Rezeption von Religion, wie sie von Lehrpersonen und Peers in die-
sem Kontext von den Interviewten beschrieben wird, so argumentiere ich,
beruht auf einem geschlossenen Religionsbegriff. Ein geschlossener, essen-
zialisierter Religionsbegriff verhindert — analog zu den von Kalpaka (2006)
beschriebenen ausschliessenden Effekten eines statischen Kulturbegriffs im
pidagogischen Feld, dass Personen und ihre Handlungsgriinde differenziert
wahrgenommen werden (vgl. ausfithrlich Kap. »Expertin fir Islamc, S. 1781T.).
Er verschliesst zudem den Blick auf reale Lebensumstinde bzw. lebensweltli-
che religiése Praxen. Dass sich neben der von Kalpaka georteten »Kulturalisie-
rungsfalle« (2006) auch eine »Religiosierungsfalle« im pidagogischen Feld zu
erdffnen scheint, erstaunt angesichts des gesellschaftspolitischen, diskursi-
ven Trends, dass Differenzen vermehrt entlang religiéser Grenzen konstruiert
werden (Sokefeld 2011: 271), kaum. Dennoch wird die Zuschreibung der Rolle
einer »Expertin fir Islam« oder »Anwiltin des Islam« von Lehrpersonen und
Peers meist nicht etwa in einer ausschliessenden Intention vorgenommen,
wohl eher im Gegenteil: Das Pidagogisieren der Differenzkategorie »Musli-
min« in Form der Zuweisung einer Expertinnenrolle kann vielmehr als »eine
Form des Verstehen-Wollens« (vgl. Kalpaka 2006: 396 hinsichtlich des Kultur-
begriffs) gedeutet werden. Wie anhand des Fallbeispiels von Esma verdeut-
licht wurde (Kap. 5.3.2 ¢), erfolgt bspw. die Zuschreibung zur Differenzkate-
gorie »Muslimin« oft bereits auf der Primarstufe. Durch die Herstellung reli-
gioser Differenz im Unterricht und deren Pidagogisierung seitens der Lehr-
person wurde die Schiilerin in ithrer Wahrnehmung itberhaupt erstmals mit
der Kategorie »Religionszugehdérigkeit« bzw. mit der Kategorie »Muslimin«
konfrontiert — im Sinne einer Differenzkategorie. Die hergestellte Differenz
sollte im Unterricht einer pidagogischen Kontrastierung >Muslimin bzw. mit
Migrationshintergrund« (nicht von hier<) vs. >schweizerische Christin< (von
hierq dienen (hier wirken verschiedene Differenzkategorien im Zusammen-
spiel Religion, Gender, »Migrationshintergrund«). Wie am Beispiel dieser zuge-
wiesenen Subjektpositionierung von Esma exemplarisch verdeutlicht wurde
(ausfithrlich Kap. 5.3.2 c), verschliesst ein solch fremdzugeschriebener, ste-
reotyper Antagonismus den Blick auf reale lebensweltliche (religiése) Praxen.
Er dient vielmehr in erster Linie dazu, die Lernenden im pddagogischen Kon-
text zu kategorisieren und suggeriert zudem die religidse Zuordnung bzw.

- am 14.02.2026, 16:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

Markierung von Menschen als eindeutig (vgl. hierzu auch Lingen-Ali/Mecheril
2016: 22). Ein nahezu analoges Pidagogisieren von Differenz in Bezug auf die
Kategorie Religion beschreibt Buchhardt (2014) in dinischen Schulen. Buch-
hardt betitelt ihre ethnografische Schulforschung in Dinemark gar mit »Pe-
dagogized Muslimness« (2014).

Mit Lingen-Ali und Mecheril (2016: 22) gehe ich davon aus, dass pad-
agogische Angebote, die von einer gegebenen Differenz von »Kulturen« und
»Religionen« ausgehen, als Machtkonstellationen zu verstehen sind. In die-
sem Sinne wird die Differenzkategorie »Muslimin«im Unterricht zur sozialen
Deutungspraxis (vgl. ebd.: 17). Die Differenzkategorie »Muslimin« als soziale
Deutungskategorie im padagogischen Feld ist mit »Praktiken der Ausgren-
zung, Zuschreibung, Hierarchisierung, Differenzierung, Homogenisierung
und Essentialisierung« (ebd.: 19) verbunden. Was Lingen-Ali und Mecheril
fir die Kategorie »Religion« im Allgemeinen feststellen, gilt ebenso fiir die
Differenzkategorie »Muslimin«:

»Die Kategorie Religion kann mithin als normative Orientierung aufgefasst
werden, die die soziale Praxis ordnet und reglementiert. Damit ist Religion
eine — auch in pddagogischen Kontexten situierte — Handlungs- und Inter-
pretationsoption der Bezeichnung und Herstellung von Anderen« (ebd.: 20).

Die Differenzkategorie »Muslimin« wird — so kann resiimiert werden — im
padagogischen Kontext als soziale Deutungspraxis zu einer Kategorie der
Zugehorigkeit (vgl. ebd. 20), die auf einem Antagonismus zwischen einem
westlich-(sikularen)-heimischen »Wir« gegeniiber einem (vermeintlich)
muslimisch-(religiésen)-migrantischen »Andern« konstruiert und markiert
(vgl. ebd.: 19). Sie fungiert »als hegemoniale Zuordnungspraxis, die symbo-
lischen Raum schafft, in dem Exklusion und Dominanz legitimiert werden
konnen« (ebd. 22).

In diesem Sinne kann Buchhardt (2014: 179) beigepflichtet werden, dass
Religion im Kontext der Institution Schule (mit-)produziert wird.

Was bedeutet dies nun fir die theoretische Betrachtung von Religion als
Kategorie der Differenz? Theoretisch kann meines Erachtens aus der Mani-
festation der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien gefolgert
werden, dass bei der Differenzdimension Religion nicht von einem essenzia-
listischen »genuinen Kern« (Walgenbach 2012¢: 59), welcher sich mit anderen
Kategorien verschrinkt, ausgegangen werden kann, sondern dass vielmehr
verschiedene Differenzdimension von Beginn an zusammen gedacht werden

- am 14.02.2026, 16:58:57.

283


https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Islam, Gender, Intersektionalitat

miissen, wie dies Walgenbach hinsichtlich der Kategorie Gender mit dem Kon-
zept der »interdependenten Kategorie« (2012c: 63) vorschlagt.

Im Einklang mit der theoretischen Kritik an additiven intersektionellen
Modellen, wie sie in Kapitel 2.2. ausfiihrlich dargelegt worden ist, lisst sich
feststellen, dass sich Differenzkategorien bzw. -dimensionen nicht nur itber-
schneiden, sondern sich gegenseitig durchdringen (Walgenbach 2012b: o. S.).
Es kann Riegel folglich beigepflichtet werden, wenn sie feststellt, dass »die
Konstruktion von Andern (..) durch den Bezug auf verschiedene Differenz-
konstruktionen« (Riegel 2017: 17) erfolgt und dass sich hierbei verschiede-
ne Dominanz- und Machtverhiltnisse iiberlagern (ebd.). Welche Formatio-
nen sich hierbei herausbilden und inwiefern Differenzkonstruktionen mit-
einander interagieren, sich gegenseitig verstirken, abschwichen oder tiberla-
gern (ebd.), muss empirisch rekonstruiert werden. Riegel spricht in Bezug auf
diese Formationen von »Modi des intersektionalen Zusammenspiels« (Riegel
2017: 17). Wie Wellgraf betont, existieren intersektionelle Differenzen nicht
in »einem quasi isolierten Rohzustand, sondern sie artikulieren sich in der
Praxis« (Wellgraf 2015: 168).

Walgenbach schligt in Bezug auf die Kategorie Gender vor, eine integrale
Perspektive einzunehmen - Gender als interdependente Kategorie zu denken
(Walgenbach 2012¢):

»Das heisst, es wird nicht mehr allein von Interdependenzen bzw. wechsel-
seitigen Abhidngigkeiten zwischen Kategorien bzw. Machtverhiltnissen aus-
gegangen, sondern soziale Kategorien werden zugleich als in sich hetero-
gen strukturiert konzeptualisiert (..). Damit haben soziale Kategorien kei-
nen >genuinen< Kern mehr, (..) vielmehr werden sie selbst als interdepen-
dente Kategorie gefasst.« (Walgenbach 2012b: 0. S., Herv. im Orig.).

Im Anschluss an Walgenbach mochte ich deshalb hier vorschlagen, Religion
in intersektionellen Analysen theoretisch ebenfalls als interdependente Katego-
rie zu denken, d.h., empirisch »nach den relevanten Feldern und Ebenen zu
suchen« (ebd.), welche die »interdependente Struktur« (Walgenbach 2012c:
63) von Religion »in dem ausgewdhlten Kontext aufspannen« (ebd.). Wie Wal-
genbach verdeutlicht:

»Um die interdependente Struktur einer Kategorie zu fassen gilt es, deren
interne Architektur in ihrer Komplexitit moglichst umfassend auszuleuch-
ten. Dabei hebt unsersanalytischer Spotlight« zeitweise bestimmte Aspekte

- am 14.02.2026, 16:58:57.



https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

hervor, wiahrend andere in den Hintergrund treten missen« (ebd., Herv. im
Orig.).

Walgenbach schligt mit ihren Uberlegungen kein analytisches Modell vor,
sie pladiert jedoch dafiir, strukturelle Dominanzverhiltnisse ins Zentrum der
Analyse zu stellen:

»Wenn man deutlich machen will, dass einige Kategorien unsere Gesell-
schaft grundlegend strukturieren und die Lebenschancen von Individuen
pragen, miisste man m.E. deren strukturelle Dominanz in das Zentrum der
Analyse stellen (..). Unter struktureller Dominanz verstehe ich, dass ein in-
terdependentes Dominanzverhiltnis bzw. eine interdependente Kategorie
gleichzeitig auf diversen Ebenen und Feldern (re-)produziert wird. Es handelt
sich mit anderen Worten um ein historisch, sozial, politisch und kulturell
tradiertes Dominanzverhiltnis, das mehrere gesellschaftliche Bereiche
durchzieht und Lebensrealititen auf fundamentale Weise pragt. Wobei diese
Pragung nicht als deterministisch verstanden wird, sondern als Produkt von
sozialen Kampfen bzw. Krafteverhiltnissen« (Walgenbach 2012c: 56, Herv.
im Orig.).

Ein solches Dominanzverhiltnis stellt die Differenzkategorie »Muslimin« dar.
Anhand der Rekonstruktion der Manifestation der Differenzkategorie »Mus-
limin« in Bildungsbiografien wird deutlich, dass diese »gleichzeitig auf diversen
Ebenen und Feldern (re-)produziert« (ebd.) wird, und dass es sich bei deren Be-
deutung um ein »historisch, sozial, politisch und kulturell tradiertes Domi-
nanzverhaltnis« handelt, welches »mehrere gesellschaftliche Bereiche durch-
zieht und Lebensrealititen auf fundamentale Weise pragt« (ebd.) (vgl. Kap. 5).

Religion als intersektionell wirksame Kategorie der Differenz ist meines
Erachtens bisher sowohl in religionswissenschaftlichen Untersuchungen als
auch in der feministischen Intersektionalititsforschung nur unzureichend im
Zusammenspiel mit anderen Differenzdimensionen beachtet worden.

Wie Hopflinger, Lavanchy und Dahinden in ihrem Artikel Linking Gender
and Religion (2012) skizzieren, sind bspw. bisher schon die beiden Differenz-
dimensionen >Gender< und >Religion« nur unzureichend verbunden worden.
Das mag an dem Problem liegen, das King und Beattie (2004) als >doppel-
te Blindheit« bezeichnen: »on one hand most contemporary gender studies
(...) remain extraordinarily >religion-blind<; on the other hand many studies
in religion continue to be profoundly sgender-blind« (King/Beattie 2004 zit.n.

- am 14.02.2026, 16:58:57.

285


https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Islam, Gender, Intersektionalitat

Hopflinger et al. 2012: 617)." Ebenso ist in der Intersektionalititsforschung
auffallend, dass Religion als Differenzkategorie bzw. -dimension in den iiber-
wiegend meisten intersektionalen theoretischen Analysemodellen fehlt (vgl.
hierzu ausfithrlich Kap. 2.2). Bei Lutz und Leiprechts kategorialer Ubersicht
kommt Religion zwar in spiteren Publikationen als »soziale Ordnungskatego-
rie« vor, allerdings einzig in der Dichotomie religids-sikular (Lutz/Leiprecht
2003: 121). Die intersektionelle Wirkung der Differenzkategorie Religion im
Kontext von Bildung im Zusammenhang mit anderen Differenzdimensionen
hingegen ist meines Wissens, mit Ausnahme vielleicht von Riegel (2011)® und
Knauth/Joachimsen (2017, in Bezug auf religiose Bildung), kaum je qualita-
tiv empirisch untersucht worden. Wie Wellgraf treffend feststellt, existieren
intersektionelle Dimensionen jedoch nicht vorhergehend in »einem quasi iso-
lierten Rohzustand, sondern sie artikulieren sich in der Praxis« (2015:168) und
kénnen also somit nur empirisch untersucht werden. Zahlreiche Autor*innen
haben jedoch in anderen Kontexten bereits darauf hingewiesen, dass >Re-
ligion< ebenso wie >Ethnizitit« als Differenzmarker funktionieren und Ein-
und Ausschlussprozesse bewirken kénnen (Lingen-Ali/Mecheril 2016, Gilliam
2015, Lingen-Ali 2012, Riegel 2011, Sokefeld 2007, Modood 1997 etc.). Religion

12 Benthaus-Apel et al. (2017: 8) sind jedoch der Ansicht, dass das Problem der »doppel-
ten Blindheit« zumindest fiir die Religionssoziologie aktuell nicht mehr gelte.

13 Diedeutsche Erziehungswissenschaftlerin Riegel (2011) befasste sich speziell mit Reli-
gion als Differenzmarkerim padagogischen Kontext. Sie untersuchte die Herstellungs-
prozesse von Differenz im (sozial-) pddagogischen Sprechen iiber Jugendliche mit»Mi-
grationshintergrund« (2011: 319). Hierbei nahm sie auf die theoretischen Konzepte der
Intersektionalitit und Interdependenz Bezug und kam zum Schluss, dass »Prozesse
des Othering sowie anti-muslimische, rassistische, heterosexistische Diskurse und Re-
prasentationen« (ebd.: 337) in (sozial-)pddagogischen Prozessen allgegenwartig sind
und dass diese Differenzmarker nicht einzeln, sondern ineinander verschrankt auf-
treten und sich so »gegenseitig beeinflussen und bestarken« (ebd.). Als ein weiteres
Ergebnis strich sie heraus, dass in den von ihr untersuchten Erzihlungen der Jugend-
arbeiter*innen Gber Jugendliche mit »Migrationshintergrund« Differenzlinien vor al-
lem entlang kulturell-religioser Grenzen konstruiert werden. Riegel zeigte auf, wie in
diesem Kontext Religion zum Differenzmarker wird: Sie konnte feststellen, dass in Er-
zdhlungen von Jugendarbeiter*innen speziell muslimische Jugendliche als »von der
»deutschen Kultur«< (...) abweichend« (ebd.: 321) konstruiert wurden. Ebenso verdeut-
licht sie, wie sich diese Differenzen anhand im gegenwaértigen Islamdiskurs gangigen
Differenzmarkern manifestieren, so zum Bespiel anhand von Erzahlungen tber >un-
terdriickte« muslimische Madchen, patriarchale Geschlechterrollenvorstellungen und
gewalttatige Konflikte.

- am 14.02.2026, 16:58:57.



https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

als Differenzdimension ist demgegeniiber in den iiberwiegend meist katego-
rialen Aufzihlungen von Intersektionalitit nicht beriicksichtigt worden. Auch
Miiller (2013: 132) fragt sich, inwiefern Religion als weiterer Differenzfaktor ei-
ne Rolle bei sozialen Positionierungsprozessen spielen kénnte und »die Liste
erginzen« (ebd.) sollte. Lingen-Ali und Mecheril plidieren gar dafir, die Dif-
ferenzkategorie Religion als Substitut fiir »race« zu betrachten (Lingen-Ali/Me-
cheril 2016: 20ff.). Aus einer konsequent intersektionellen Perspektive greift
eine solche Deutungspraxis meines Erachtens jedoch zu kurz, da sie eine Ana-
lyse spezifischer (Diskriminierungs-)Erfahrungen wie bspw. jener von Duaa
(vgl. Kap. 5.4) als schwarze, Kopftuch tragende Frau unterschlagen wiirde
(Verflechtung der Differenzdimensionen Gender/»race«/Religion).

Wie Walgenbach aufzeigt, ist auch die feministische Theoriebildung,
ebenso wie der politische Feminismus von komplexen Dominanzverhilt-
nissen geprigt. Sie arbeitet diese differenziert auf und resiimiert, dass
»schwarze Frauen, Migrantinnen, Jiidinnen und Frauen mit Behinderungen«
gemeinsam die Erfahrung machten, »dass sie im feministischen Mainstream
als >die Andern« reprisentiert und verobjektiviert wurden« (2012b: 0. S.). Wie
meine Daten vermuten lassen, diirften zurzeit (Kopftuch tragende) Frauen,
welche sich als Musliminnen und Feministinnen verstehen, ihnliche Erfah-
rungen machen. Um die wirkmichtigen Machtverhiltnisse zu illustrieren,
welche mit der Differenzkategorie »Muslimin« gar in feministischen Dis-
kursen einhergehen, sei kurz ein Beispiel angefiihrt: Zoya schilderte mir in
diesem Zusammenhang, wie sie auf YouTube ein Interview mit der Feministin
Alice Schwarzer gesehen hatte und ihr gerade gedanklich von ganzem Herzen
beipflichten wollte, als diese gegen Ende des Gesprichs verlauten liess, alle
Kopftuch tragenden Musliminnen seien unterdriickt. Entriistet macht Zoya
ihren Gefiihlen wie folgt Luft:

»Aber an einer Muslima sagst du dann, nein nein, du weisst nicht, was gut
ist fir dich, ich befreie dich jetzt von deinem Kopftuch: Das ist dann auch
Zwang, das ist auch eine Vergewaltigung!« (Zoya, A 112).

Dass sie gerade von einer Feministin einem »entmiindigenden Kollektiv [von]
Unterdriickten« zugewiesen wird (Marx 2008: 57), versteht Zoya als »Zwang«
und »Vergewaltigung« (Zoya, A 112). Sie bemangelt an anderer Stelle, dass
sie nicht verstehe, wieso eines der Grundpostulate des Feminismus, nimlich
dasjenige der weiblichen Selbstbestimmung, fiir sie als Hijab tragende Frau
nicht gelten solle (Feldtagebuch Dezember 2015).

- am 14.02.2026, 16:58:57.

287


https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Islam, Gender, Intersektionalitat

Wie in Kapitel 2.1.2 dargelegt, wird Kopftuch tragenden Frauen in der
Tat in einer bestimmten feministischen Tradition, der Alice Schwarzer zu-
gerechnet wird (vgl. Rommelspacher 2009b: 395), quasi kollektiv die Selbst-
bestimmung abgesprochen. Zwar bleibt diese Position innerhalb des Femi-
nismus nicht unwidersprochen, dennoch steht Schwarzer mit ihrer Ansicht
nicht alleine da, sondern geniesst mit dieser Haltung zum Kopftuchtragen in
der Gesellschaft breiten Riickhalt (ebd.). Rommelspacher bezeichnet diese fe-
ministische Tradition als »orthodoxen Feminismus« (ebd.). Anlehnend an die
agyptisch-amerikanische Genderforscherin Ahmed kénnte jedoch auch von
einem »colonial feminism« (Ahmed 1992: 244) gesprochen werden. Rommels-
pacher kritisiert die »Selbstverstindlichkeit, mit der ein solcher Feminismus
vor vornherein zu wissen glaubt, was Emanzipation ist und wie sie umgesetzt
werden muss« und wie dieser »schon seit Beginn der Moderne das Verhiltnis
zwischen den westlichen Frauen und denen der tibrigen Welt bestimmt hat«
(Rommelspacher 2009b: 398). Wie sie darlegt, besitzt insbesondere das Motiv
der »Befreiung« der muslimischen Frau vor ihren minnlichen Unterdriickern
eine lange, europiische Tradition. Bereits Kreuzfahrer legitimierten ihre Mis-
sion damit, »die orientalische Prinzessin zu befreien« (ebd.: 399). Auch in der
Kolonialzeit stellte die Befreiung der Frauen, wie Ahmed erértert, ein wesent-
liches Element kolonialer Legitimationsstrategie dar (Ahmed 1992).

Rommelspacher bezeichnet Feminismus dann als westlich, wenn er »den
Anspruch erhebt, objektiv und universal giiltig zu sein« (Rommelspacher 2009b:
399, Herv. im Orig.) und die Kriterien definiert, »die erfiillt sein miissen, um
ebenbiirtig mitreden zu kénnen« (ebd.). Diese Art von westlichem, »kolonia-
lem Feminismus« kann also als Ausdruck eines komplexen, historisch tra-
dierten Dominanzverhiltnisses im Sinne Walgenbachs (2012c: 56) gedeutet
werden. Ein Dominanzverhiltnis, das sich auf die Konstruktion der Diffe-
renzkategorie »Muslimin« auswirkt und, wie in dieser Arbeit hinsichtlich von
Bildungsbiografien dargelegt wurde, »Lebensrealititen auf fundamentale Weise
pragt« (Walgenbach 2012c: 56, Herv. im Orig.).

Zoya verwehrt sich gegen eine solche, von strukturellen Dominanzverhilt-
nissen geprigte Sichtweise wie die eines »orthodoxen Feminismus« (Rom-
melspacher 2009b: 395). Sie verfiigt wie auch Aieta iiber ein ermichtigendes
Verstindnis von Feminismus. Aieta schildert ihr Verstindnis von Feminismus
wie folgt:

»Weil, ich bin feministisch aus dem Grund, weil ich entscheiden tue, dass ich
den Hijab trage...in dieser Richtung. Ich bin emanzip[iert]...also ich entschei-

- am 14.02.2026, 16:58:57.



https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

de (...). Feminismus ist fiir mich, sich fiir seine Rechte einsetzen« (Aieta, A
71).

Wie aus dem Zitat deutlich wird, verbinden sowohl Aieta als auch Zoya Fe-
minismus mit Selbstbestimmung und Selbstermichtigung. Ihr Verstindnis
von Feminismus sehen sie durchaus im Einklang resp. als Mitbegriindung
ihres Hijab-Tragens. Diese Sichtweise steht in krassem Gegensatz zu dem fe-
ministischen Rettungsdiskurs — dem Diskurs >der unterdriickten Muslimin,
welche vor dem >orientalistischen Patriarchat« gerettet werden muss (Marx
2008: 57) — wie er in einigen feministischen Traditionen rekonstruierbar ist
(vgl. Kap.2.1.2). Die Erfahrung, wie sie Zoya und Aieta machten, nimlich von
Exponentinnen des feministischen Mainstream »als Unterdriickte« markiert
und als »die Andern« verobjektiviert zu werden (vgl. Walgenbach 2012b: o.
S.), zeugt von den komplexen interdependenten Dominanzverhiltnissen, mit
welchen die Differenzkategorie »Muslimin« einhergeht. Es handelt sich hier-
bei um ein »historisch, sozial, politisch und kulturell tradiertes Dominanzver-
hiltnis, das mehrere gesellschaftliche Bereiche durchzieht und Lebensrealiti-
ten auf fundamentale Weise prigt« Walgenbach (2012¢: 56). Gerade solch kom-
plexe Dominanzverhiltnisse sind nach Walgenbach ins Zentrum der Analyse
von interdependenten Kategorien zu stellen (vgl. ebd.):

Eine intersektionale, postkoloniale Perspektive kombiniert mit einer
Agency-Perspektive, wie sie in dem vorliegenden Projekt eingenommen
wurde, lehnt eine kollektive Viktimisierung und Entsubjektivierung mus-
limischer Frauen' ab und ermoglicht es, soziale Praktiken wie bspw. das
Tragen eines Hijabs auch »gegen den Strich« zu lesen, bspw. als ein sich
Verwehren gegen (westliche) Dominanz- und Assimilationsanspriiche (vgl.
hierzu Strahm 2007: 7).

Ein intersektioneller Analyserahmen konnte demnach in der Religi-
onswissenschaft dahingehend fruchtbar gemacht werden, dass er einen
feministischen, postkolonialen und gesellschaftskritischen theoretischen
Fokus darstellt, der (Diskriminierungs-)Erfahrungen sowie Selbstpositio-
nierungen von intersektionell belasteten Frauen sichtbar machen kann.
Eine solche Perspektive ermdglicht es, die Heterogenitit der Erfahrungen
mit Differenzkategorien in den Blick zu nehmen und zu rekonstruieren,
inwiefern die Differenzkategorie Religion eine spezifische Rolle bei sozialen

14 Selbstredend gilt das auch fiir die kollektive Viktimisierung mittels anderer Differenz-
kategorien.

- am 14.02.2026, 16:58:57.

289


https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Islam, Gender, Intersektionalitat

Positionierungsprozessen insbesondere auch von Frauen spielen kann und in-
wiefern diese Kategorie mit anderen Differenzkategorien bzw. -dimensionen
einhergeht sowie gemeinsam wirkt. Das Potenzial einer intersektionellen
Perspektive besteht primir darin, dass soziale (Selbst-)Positionierungen
von Subalternen im wissenschaftlichen (und gesellschaftlichen) Diskurs
sichtbar gemacht werden kénnen. Mittels eines intersektionellen Ansatzes
in Bezug auf Religion konnen spezifische soziale Ungleichheitsverhiltnisse
und strukturelle Diskriminierungen sowie (Ausschluss-)Erfahrungen dif-
ferenzierter analysiert und benannt werden und laufen weniger in Gefahr,
unterschlagen oder unter andere Kategorien subsumiert zu werden. Wird
Religion jedoch quasi isoliert und nicht als intersektionelle Kategorie gedacht,
besteht die Gefahr, dass gerade genderspezifische (Diskriminierungs-)Erfah-
rungen religiéser Frauen wie bspw. die religios orientierter Musliminnen
(Differenzdimensionen Religion/Gender) unzureichend in Betracht gezogen
werden. Verfiigen diese gegebenenfalls zusitzlich iiber einen sog. »Migra-
tionshintergrund« (Differenzdimension (»Migrationshintergrund«) und/oder
sind sie ggf. Angehorige der Unterschicht (»class«) und/oder People of Color
(»Kdrper«), steigt die Wahrscheinlichkeit, dass deren spezifische Erfahrungen
und soziale Lagen aufgrund einer komplexen Uberlagerungen strukturel-
ler Dominanzverhiltnisse unterschlagen werden. Schliesslich trigt eine
intersektionelle, interdependente Perspektive dazu bei, essenzialistische
Konstruktionen von Identitit zu vermeiden und wie Davis (2008: 30) es
ausdriickt »situated, critically reflexive feminist knowledge« (2008: 30) zu
produzieren.

7.2 Religion als Ressource: Manifestation von
religioser Praxis, religioser Selbstreprasentation
und religioser Vergemeinschaftung als Ressource
in Bildungsbiografien

Die theoretische Herangehensweise, eine intersektionale Perspektive mit
einer Agency-Perspektive zu verkniipfen, wie sie in vorliegender Untersu-
chung gewihlt wurde, ermoglichte es, nicht nur die Einschrinkungen der
Bildungsbiografien zu rekonstruieren, sondern zu erkennen, dass Religion
in Bildungsbiografien junger Secondas muslimischen Glaubens eine doppelte
Rolle zukommt: Namlich einerseits die einer intersektionell einschrinkenden bzw.
interdependenten Differenzkategorie, auf der anderen Seite jedoch ebenso auf der

- am 14.02.2026, 16:58:57.



https://doi.org/10.14361/9783839453186-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

