4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung
Literarische Reflexionen (ber die Grundlage
tierethischer Positionen

4.1 Anthropologische Differenz

Wie ich in Kapitel 2.4.1 ausgefiihrt habe, markieren Fahigkeiten wie Denken,
Sprechen und moralisches Handeln den Unterschied zwischen nichtmensch-
lichen und menschlichen Individuen; sie stellen die sogenannte >anthropo-
logische Differenz« dar. Dariiber hinaus existiert eine Rangfolge von Spezi-
es, mit menschlichen Tieren an der Spitze. Es folgen sogenannte Heim- und
Nutztiere sowie bestimmte Wildtiere mit hohem Prestige (etwa der Lowe),
dann die grofie Masse aus menschlicher Perspektive unniitzer anderer Siuge-
tiere, Vogel, Fische, Insekten und Beuteltiere sowie — auf der untersten Stufe
- diejenigen Spezies, die dem menschlichen Tier schaden, darunter >Unge-
ziefer«wie Ratten oder Liuse.' Jacques Derrida kritisiert in Das Tier, das ich also
bin auflerdem die menschliche Tendenz, die vielfiltige und artenreiche Tier-
welt als homogene Einheit wahrzunehmen, sie der Menschenwelt als mono-
lithischen Block gegeniiberzustellen und gleichzeitig zu verleugnen - darauf
spielt schon der Titel an —, dass auch die Spezies Mensch biologisch gesehen
nur eine von vielen ist.” Dieser Blockbildung steht eine weitere Tendenz ent-
gegen, die ersterer zu widersprechen scheint: die Hyper-Individualisierung
von nichtmenschlichen Gefihrt*innentieren, die eine riesige Industrie her-
vorgebracht hat.

1 Arnold Arluke u. Clinton R. Sanders beschreiben diese Rangfolge als »sociozoologic
scale« mit den Stufen »pets«, »tools«, »freaks« und »vermin«. Vgl. Regarding Animals.
Philadelphia1996. Kap. 7.

2 Vgl. Derrida: Das Tier, das ich also bin (weiterzuverfolgen). Hier S. 70.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Grenzenlos menschlich?

In den hier behandelten Romanen werden diese Themenbereiche breit
diskutiert. Hiufig ist dabei die Tendenz zur Entgrenzung bzw. zur Auflsung
der Grenze zwischen den Arten erkennbar.

Brigitte Kronauer spielt in ihrem Werk mit den widerstreitenden Tenden-
zen, die Tierwelt einerseits als monolithischen Block >dem Menschen« gegen-
iiberzustellen, andererseits nichtmenschlichen Tieren — vor allem Katzen —
einen ganz eigenen und individuellen Charakter zuzugestehen. Grundsitz-
lich zeigt sie eine grofie Vielfalt von Katzenbildern, die jedoch an einigen
Stellen wieder negiert wird. So ist die Katze einerseits ein sich von allen an-
deren Wesen unterscheidendes Individuum, »eine uneinlésbare Wahrheit fiir
sich, ein Schlof mit vielen Tiiren und mindestens einer, die nie unverschlos-
sen bleibt« (FK 232), andererseits reprisentiert jede Katze »das einzigartige
Katzenwesen« (RM 143). In der Erzidhlung Im Zoo (1984) erhilt eine »Katze aus
der Nachbarschaft« in der Imagination der Protagonistin sogar die Attribute
mehrerer anderer nichtmenschlicher Tiere:

Tauchte sie kurz nach einem Zoobesuch auf, erkannte die Frau der Reihe
nach alle Tiere in ihr wieder. Die Katze schnupperte ein Weilchen mit ei-
ner Giraffennase, floh mit einem Antilopensprung, stand steif als Panzer-
nashorn vor dem Elektroherd. Erst zwei, drei Tage spater wurde sie wieder
ein abgegrenztes, eindeutiges Gewohnheitstier, aus dem keine unerwarte-
ten Konturen hervorzucken konnten. (1Z 119)

Weil die Katze, im gleichnamigen Roman Rita Minsters nichtmenschliches
Gefihrt*innentier, das am detailliertesten dargestellte nichtmenschliche In-
dividuum bei Kronauer ist, analysiere ich in diesem Kapitel ihre Darstellung
in Bezug auf die anthropologische Differenz genauer. Die Katze in Die Frau in
den Kissen sowie alle anderen nichtmenschlichen Tiere in Kronauers Romanen
sind dabei nur am Rande Thema.

(Selbst-)Bewusstsein® ist das wichtigste Merkmal, das die angenommene
Grenze zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Tieren markiert. Un-

3 Eine Erweiterung der Begriffe Bewusstsein und Selbstbewusstsein stellt die sogenann-
te »theory of mind« dar. Individuen mit dieser Fahigkeit kénnen Vermutungen tber
Bewusstseinsvorgange (Gedanken, Cefiihle, Motivationen, Bediirfnisse etc.) bei ande-
ren Lebewesen anstellen und sich in sie hineinversetzen. Vgl. [0.A.]: Theory of mind.
In: Dorsch — Lexikon der Psychologie. Hg.v. M. A. Wirtz. 18. Aufl. Bern 2014. S.1555.
Zur »theory of mind« bei Hunden vgl. Alexandra Horowitz: Theory of mind in dogs?
Examining method and concept. In: Learning & Behavior 39 (2011). S. 314-317, zum sel-
ben Konzept bei Schimpansen vgl. Michael Tomasello, Josep Call u. Brian Hare: Chim-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

tersucht wird diese mentale Kapazitit u.a. mit dem sogenannten Spiegeltest,
der zuerst 1970 an Schimpansen durchgefithrt wurde.* Als Beleg fiir Selbst-
bewusstsein gilt es, wenn das Untersuchungsobjekt erkennt, dass es sich bei
dem Spiegelbild um die eigene Person handelt. Auch in Rita Miinster spielt
innerhalb einer umfangreicheren Reflexion tiber das Bewusstsein der Katze
das eigene Spiegelbild eine wichtige Rolle:

In den ersten Monaten gab es bei der Katze eine Erforschungssucht, einen
Ergriindungswillen in den weit ge6ffneten Augen. Mit hohen Ténen antwor-
tete sie auf gesprochene Sitze in einem hartnackigen Wunsch nach Verstan-
digung, bis sie sich irgendwann abwandte und zurlickzog hinter die Grenzen
des Tierseins. Damals sah ich auch ihr Bemiihen, den eigenen, im Sprung
entschwindenden Schatten zu erbeuten. Unermudlich betrachtete sie ihr
Spiegelbild, ndherte sich an, bis sie gegen das harte Glas stiefR, umschlich
es, bis es ein flr allemal aus der Welt ausschied, iibersehen fiir immer. Be-
merkte sie, mit dem Vorgang auf einer Hohe, das fieberhafte Wachsen im
Frithjahr um sie herum? Dachte sie nach (iber die tagliche Verinderung der
Landschaft, iiber die hochschieRenden Graser, die gesenste Wiese, staunte
sie? Nichts war ihr je zu erklaren. Wer war schuld, wenn es regnete, wenn
die Lampe anging mitten in der Nacht, wenn die Sonne verschwand? Wie ist
sie anwesend im Leben? Ohne Bewufitsein mitihm verschmolzen und so am
lebendigsten? Was waren das fir Ruhepausen, anders als Schlaf, ein kluges
Nichts, ein gliickliches Atmen! (RM 131f.)

Die Katze im Roman erkennt sich weder im Spiegel noch ihren Schatten als
vom Licht geschaffenes Abbild ihrer selbst. Im Diskurs um das Vorhandensein
und die Uberwindbarkeit einer Grenze wird hier in aller Deutlichkeit Stellung
bezogen; allerdings ist es die Katze selbst, die aktiv eine Abgrenzung vor-
nimmt. Hinzu kommt eine gewisse Entfremdung zwischen Katze und Frau.
Wahrend erstere an anderen Textstellen als mit der Erzidhlerin eng vertraut,
als »was Eigenes« (RM 46) oder »gute Nachbarin« (RM 76) gezeichnet wird,
erscheint sie hier erneut als komplett Fremde. Es kommt zu wechselseitigen
Kommunikationsversuchen, die fehlschlagen, die Beobachtungen der Erzah-
lerin beziehen sich eher auf den Mangel an kognitiven Eigenschaften. Ande-
rerseits ist es in dieser Passage die Katze, die — zumindest »[i]n den ersten

panzees understand psychological states — the question is which ones and to what
extent. In: Trends in Cognitive Sciences 7 (2003). H. 4. S. 153-156.
4 Vgl. Gordon C. Gallup Jr.: Chimpanzees: Self-Recognition. In: Science 167 (1970). S. 86f.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

71


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Grenzenlos menschlich?

Monaten« — mit unbedingtem Erkenntniswillen ausgestattet ist — nicht wie
sonst das menschliche Tier. Trotzdem werden die Bemithungen der Katze aus
einer sehr menschlichen Perspektive geschildert. So reflektiert die Erzihlerin
zum Beispiel nicht, warum die Katze iiberhaupt ein Interesse daran haben
sollte, mit ihr zu kommunizieren, sich im Spiegel zu erkennen oder tiber ihre
Umwelt zu reflektieren und ob es sich beim Versuch, den eigenen Schatten
zu erbeuten, nicht einfach um ein Spiel handeln konnte. In der kognitiven
Ethologie werden Verhalten und Intelligenz als Anpassungsleistungen an die
Herausforderungen im natiirlichen Lebensraum verstanden.® Genau das tut
die Katze hier: Sie reagiert auf eine Herausforderung — eine Bewegung un-
geklirter Ursache, die von einem Schatten oder einem Spiegelbild ausgeht -
und entscheidet, dass es sich nicht um eine Gefahr handelt. Insofern reagiert
die Katze aus ihrer eigenen Sicht ausgesprochen intelligent — und schert sich
nicht um menschliche Spiegel oder Spiegeltests. Ihre Form des Bewusstseins
ist eine andere, mit menschlichen Maf$stiben nur schwer zu erfassende. Und
tatsdchlich beneidet die Erzihlerin die Katze ja um ihre Lebensweise, die sie
als »am lebendigsten« und »gliicklich« charakterisiert. Aufierdem wird zwar
die Denkfihigkeit der Katze nicht grundsitzlich bestritten, die Kontrastie-
rung der eher explorativen Fragen der Erzihlerin nach ebenjener Fihigkeit
(»Dachte sie nach [..], staunte sie?«) mit der definitiven und endgiiltigen Aus-
sage »Nichts war ihr je zu erkliren« deutet aber eher daraufhin, dass sie diese
Fragen verneinen wiirde. Im Kontrast dazu erwihnt die Erzédhlerin in einer
spateren Passage, in der sie einen heftigen Regenguss beschreibt, beildufig,
dass die Katze »nicht vom Wetter iiberzeugt werden [mufite], sie wufdte alles,
tief im Zimmer, und hielt die Augen zu« (RM 203). Der Widerspruch zwischen
»Nichts war ihr je zu erkliren« und »sie wusste alles« lisst sich im Kontext
des Romans nicht auflésen. Ein Hinweis findet sich jedoch in ihrem Essay
Ach! wiifstest du, wie’s Fischlein ist, in dem Brigitte Kronauer eine dhnliche For-
mulierung verwendet. Sie bewundert den amerikanischen Schriftsteller Kurt
Vonnegut dafiir, dass er, der die Zerstérung Dresdens durch britische und
amerikanische Kampfflugzeuge in einem Keller tiberlebt hat, nicht nur die
Tétung von Siuglingen und Greisen betrauert, sondern explizit auch die der
Zootiere:

5 Vgl.Julia Fischer: Kognitive Ethologie. In: Lexikon der Mensch-Tier-Beziehungen. Hg. v.
Arianna Ferrari u. Klaus Petrus. Bielefeld 2015. S.199-201. Hier S.199.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Nichts kdnnte mich mehr fir Vonnegut einnehmen als der Umstand, dass
er ausgerechnet ihrer gedenkt, die inner- und aufderhalb der Zoos in allen
Kriegsgebieten die doppelten Verlierer sind. Allerdings setzt man sich hier
schnell dem Verdacht aus, man achte die Tiere, denen man per Sprache
nichts erklaren kann, starker als die Menschen. (AWF 35)

Hier wird das finale »Nichts war ihr je zu erkliren« abgeschwicht zu »denen
man per Sprache nichts erkliren kann«. Kronauers Erzidhl-Ich gibt sich also
nicht der hiufig oberflichlichen, pauschalisierenden und romantisierenden
Vorstellung mancher menschlichen Tiere hin, das mit ihnen zusammenleben-
de nichtmenschliche Tier wiirde die menschliche Sprache dem Wortlaut nach
verstehen. Das behauptet zum Beispiel die Protagonistin in Die Wand: »Er
[Luchs] verstand alles, was ich sagte« (W 51). Stattdessen findet bei Kronauer
einerseits Kommunikation bzw. gegenseitiges Verstehen auf einer anderen,
eher den Korper als den Geist betonenden Ebene statt, wie ich weiter un-
ten ausfihrlich zeigen werde. Andererseits schwankt die Bewertung solcher
Fihigkeiten aus der Sicht der Erzihlerin stark und hingt von ihrer jeweili-
gen Stimmung ab - allgemeingiiltige Aussagen werden von ihr grundsitzlich
vermieden.

Weitere Passagen verdeutlichen die zwischen Hierarchisierung und dem
Gefiihl der Uberlegenheit einerseits sowie Neid und dem Wunsch der Nach-
ahmung kitzischen Verhaltens andererseits geprigte Sicht auf dieses nicht-
menschliche Individuum. Zentral ist dabei die Frage, ob die der Katze im-
mer wieder unterstellte Intentionalitit im Handeln eine Anerkennung ih-
res Selbstbewusstseins oder lediglich eine unreflektierte Anthropomorphisie-
rung darstellt:

Die Gewohnheiten ihrer Umgebung, den rhythmischen Wechsel der Um-
stinde begreift die Katze als feste Einkerbungen im Tageslauf und verlangt
sie als Zeremonie. Wenn sie durch eine weitgetffnete oder einen Spalt of-
fenstehende Tiir einen Raum betritt, absolviert sie selbst eine bekannte Ab-
folge von Haltungen, ernsthaft, aber wie bei etwas eben erst Erfundenem
und so, als misse die darin enthaltene Atmosphare erst gefigig fiir ein Ein-
dringen gemacht werden. Dazu gehort die Wahl des unterhaltsamsten, also
kompliziertesten Umwegs zu einem Ziel, das Ubersehen und dann Beschlei-
chen eines neuen Objekts in immer engeren Kreisen, das dessen wirkliche
Ausdehnungen erst sichtbar macht, und spater das Hindenken auf die hohe
Fensterbank, so daf der Sprung am Ende wie von selbst erfolgt, als triige sie
eine Kraft von aufen spielerisch dorthin. Sie ist die Beherrscherin aller Di-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

79


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Grenzenlos menschlich?

stanzen, beim vorbeiflatternden Vogel duckt und reckt sie sich nicht anders
als bei der hoher fliegenden Beute, die ein Flugzeug ist. (RM 122)

Diese Szene wird von einem humoresken Tonfall dominiert. Das Verhalten
der Katze erscheint aus der Perspektive der menschlichen Beobachterin ab-
surd und sinnlos. Komisch wird es, wenn die »Beherrscherin aller Distanzen«
nicht weif3, dass ein Vogel auf einer anderen Héhe fliegt als ein Flugzeug. Le-
ser*innen kénnen sich hier — der LTE-Forschung® folgend - gefithlsmifig
itber das >dumme Tier« stellen, das diesem Missverstindnis erlegen ist. Ahn-
lich sinnlos wirken die als »Zeremonie« dargestellten typisch kitzischen Ver-
haltensweisen, die sich in dhnlicher Weise in Haushofers Roman Die Wand
wiederfinden - hier ist von »geheimnisvollen Zustinden« (W 108) und »ei-
nem geradezu byzantischen Zeremoniell« (W 121) die Rede. Die Betonung von
Sinnlosigkeit und Fremdheit vertieft den Graben zwischen menschlichen und
anderen Tieren.

Wieder ganz explizit um das Bewusstsein der Katze geht es in der folgen-
den Szene:

Ein Mifdbehagen bildet sich aus, in kleinen, gurrenden Ténen beginnend,
wahrscheinlich eben erstim Bewufitsein der Katze angelangt und schon be-
kanntgegeben, ansteigend, ausgeschiittetjetzt in klagendem Geschrei, voll-
kommen nach aufden gestiilpt und so losgeworden. Im Laufe der Woche geht
siealle Stimmungen durch, die sicher Ursachen haben, wenn auch meist kei-
ne offensichtlichen. Im Winter walzt sie sich vormittags in den Sonnenfle-
cken auf dem Sofa, hemmungslos, und harrt, steif vor Ekstase, am Nachmit-
tag in der Hitze unter einer beschienenen Plastikfolie aus. Von einem Ho-
hepunkt lebt sie dem anderen zu, leugnet die Zwischenrdume durch lange
Schlafperioden im Tritben und zieht beim Erwachen alle aufgesparte Ener-
gie des Tages zusammen in einer Verkérperung. (RM 118)

Wihrend es in der oben zitierten Stelle noch als Frage formuliert war, ob die
Katze Verinderungen registriert und itber ihre Umwelt nachdenkt, klingt hier

6 Die Literaturwissenschaftliche Text- und Emotionsanalyse (LTE) erforscht, auf welche
Weise und aus welchem Grund Texte bei Leser*innen Emotionen, darunter Lust — so
wird das Gefiihl benannt, das Individuen empfinden, die etwas komisch finden — her-
vorrufen. Vgl. Thomas Anz: Kulturtechniken der Emotionalisierung. Beobachtungen,
Reflexionen und Vorschldge zur literaturwissenschaftlichen Gefiihlsforschung. In: Im
Riicken der Kulturen. Hg. v. Karl Eibl, Katja Mellmann u. Rudiger Zymner. Paderborn
2007 (= Poetogenesis 5). S. 207-239. Hier S. 214ff.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

keine besondere Reflexionsfihigkeit an: Es wird suggeriert, dass es sehr lan-
ge dauert, bis ein AufRenreiz und selbst eine Stimmung in ihrem Bewusst-
sein »angelangt« ist, dieser Reiz aber unmittelbar durch eine hemmungslose
Lautiuflerung wieder nach auflen getragen wird und deshalb keiner Refle-
xion bedarf. Zu dieser unterstellten Priferenz der Katze, Reize loszuwerden
statt sich mit ihnen zu beschiftigen, passt auch die ihr zugeschriebene Leug-
nung der Perioden zwischen zwei Hohepunkten im Tagesablauf, die sie mit
Schlaf fiillt. So bewundert die Erzahlerin die Fahigkeit der Katze, innere Vor-
ginge nach auflen zu verlagern — durch Geschrei oder einen Sprung (vgl.
RM 97). Die Erzahlerin selbst sowie die Figuren, die sie umgeben und aus
deren Leben sie berichtet, haben grofie Schwierigkeiten haben, Gefiihle zu
artikulieren. So heif3t es iiber die siebzigjihrige Frau Jacob: »Ein ganzes Le-
ben abgeschlossen, [..], keine Handlungen mehr, keine Wiinsche, das Leben
ein abgeschlossenes Haus, und sie sitzt darinnen ohne Empérung. Eine Un-
verschimtheit!« (RM 14) Im Gegensatz dazu lisst die Katze ihren Emotionen
freien Lauf und duflert diese ungefiltert.

Die weiter oben zitierte Textstelle (RM 118) ist auflerdem in ihrem Aufbau
typisch fiir die Katzenepisoden im Roman. Ausgehend von einer konkreten
Beobachtung macht die Erzahlerin Aussagen tiber die Weltsicht und insbe-
sondere die Zeitwahrnehmung des nichtmenschlichen Tiers.” Die Darstellung
der Katze kann auflerdem als Kommentar zur Poetik des Romans insgesamt
gelesen werden, die ebenfalls darauf beruht, dass das weibliche Erzidhl-Ich
die von ihr beschriebenen Situationen abhingig von ihrer Stimmung jeweils
unterschiedlich bewertet. Magdalene Heuser weist der Katze noch eine etwas
andere Funktion zu:

In der Katze erkennt die Ich-Erzéhlerin ein autonomes Wesen und eine Hal-
tung, die einmal in Beziehung gebracht werden kann zu den Stimmungs-
bildern, die in der Gegenwart der Protagonistin angesiedelt sind, sich auf
diese beziehen und die ausgesparte Romanhandlung der Liebesgeschichte
vorbereiten.®

7 Vgl. Riedner: Exemplarische Analysen an Brigitte Kronauers Roman »Rita Minster«.
S.118.

8 Magdalene Heuser: »Die Cegenstande abstauben« und »Mit Blicken wie mit Pfeilen
und Messern«. Brigitte Kronauer im Kontext der Gegenwartsliteratur von Frauen lesen.
In: Frauen-Fragen in der deutschsprachigen Literatur seit1945. Hg. v. Mona Knapp und
Cerd Labroisse. Amsterdam und Atlanta 1989. S. 343-375. Hier S. 356.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Grenzenlos menschlich?

Zum einen stellen also die Anniherungen an bzw. die Vermutungen iber die
kitzische Wahrnehmung eine Parallelisierung der stindigen Beobachtungen
der Erzihlerin dar, zum anderen ist die Katze als Gegenfigur zu den in In-
trigen und Abhingigkeiten gefangenen menschlichen Freunden und Bekann-
ten der Erzihlerin zu sehen. Ursula Renate Riedner betont innerhalb dieser
Vorbildfunktion des nichtmenschlichen Individuums besonders dessen Fi-
higkeit, die Zeit nicht als chronologische Abfolge von Ereignissen wahrzuneh-
men, sondern als »fortgesetzte Gegenwart«’, als Aneinanderreihung »kiinstli-
che[r] Hohepunkte« (RM 191), die jeweils eine abgeschlossene zeitliche Einheit
bilden - ein Verfahren, dem das erzihlende Ich auch in seiner Erzihlweise
nacheifert.

Die Katze wird jedoch keineswegs ausschlieflich als beneidenswertes und
in seiner Autonomie vorbildliches Individuum dargestellt. Im folgenden Text-
ausschnitt wird das Katzenverhalten stark abwertend beschrieben:

Ich sah die Katze mit einer mir bisher nicht bekannten Nervositat: all diese
Haltungen und Schreie und Ausbriiche und nie ein Ernstfall, alles trainiert,
aber nie gefordert, aufgebaumt, aufgeschaumt zu Attrappen. Auf die Dauer
war etwas Idiotisches an dem Tier. Eins blieb immer so gut wie das andere, es
gab keine Hierarchie. Sie erfand regelmafig etwas Neues zum soundsoviel-
ten Male, es kam aber nur etwas Gespieltes dabei heraus. Durch eine miithe-
volle, unermiidliche Phantasieanstrengung stellte sie sich in der Ereignislo-
sigkeit kiinstliche Hohepunkte her, die tatsdchlich nichts galten. Natdrlich
aber wufste ich, Rita Minster, weshalb ich jetzt so hart (iber das aufgeregt
nach meinen mitleidig auf und ab bewegten Zehen schlagende Wesen ur-
teilte: Genauso, sagte ich mir, bin ich selbst und zum selben Zweck mitjeder
Cefiihlszuckung verfahren. Ich habe mir die Stille ein bifichen spannender
gemacht. (RM 190f)

Die Fahigkeit des menschlichen Geistes, Wissen und Eindriicke zu hierarchi-
sieren, wird dem der Katze hier vollig abgesprochen. Doch obwohl das Erzihl-
Ich sich herablassend iiber das »Idiotische[] an dem Tier« duflert, entlarvt sie
in einem zweiten Schritt dieses Urteil als Selbstkritik. Die Schaffung kiinst-
licher Hohepunkte im Tagesablauf der Katze, die im ersten Teil des Romans
noch wertneutral (vgl. RM 118) und im zweiten Teil als erstrebenswertes Ideal
beschrieben wurde (vgl. RM 191), stellt im Lichte einer verinderten Stimmung
»etwas Idiotisches« dar — doch nur deshalb, weil die den Sommer und damit

9 Riedner: Exemplarische Analysen an Brigitte Kronauers Roman »Rita Miinster«. S.118.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

die Begegnung mit Horst Fischer herbeisehnende Rita Miinster sich dhnlicher
Verfahrensweisen wie die Katze bedient, um diese Warteperiode ertriglich zu
machen, dabei jedoch nicht die Gelassenheit des nichtmenschlichen Tiers er-
reicht.

Wahrend das Erzihl-Ich der Unabhingigkeit der namenlosen Katze nach-
eifert, scheint der im folgenden Zitat zum Ausdruck kommende, esoterisch
anmutende Zugang zur Verfasstheit des Katzenwesens dazu zunichst im Wi-
derspruch zu stehen:

Die Katzen stehen alle untereinander in Verbindung, egal, wo man sie
trifft, um das einzigartige Katzenwesen gemeinsam darzustellen, ohne
AbriRR, (iber die Lander verteilt, ein grofies Netz. Jeder Knoten darin ist eine
Katze. Ihr Machtbereich gilt immer bis zur nichsten, die Faden sind ihre
geheimnisvolle Verstindigung. (RM 134)

Die Tatsache, dass Brigitte Kronauer in ihren Narrationen gern in kosmolo-
gische Zusammenhinge abschweift — was sich noch wesentlich hiufiger in
dem spiteren Roman Die Frau in den Kissen niederschligt, doch auch in Ri-
ta Miinster vorkommt (vgl. RM 182) — relativiert den befremdlichen Eindruck,
den eine solche Imagination einer den Globus umspannenden Machtstruk-
tur der Katzen zunachst erweckt. Fiktionsintern kommt dieser Textstelle ei-
ne herausgehobene Stellung zu, da sie das erste Kapitel abschlieft. Denkbar
ist, dass das Bild vom »Netz« der Katzen einen Kommentar zu den vorher-
gehenden Schilderungen von Episoden aus dem Leben bzw. der Bewertung
der Beziehung zu verschiedenen Figuren, von Ruth Wagner bis Onkel Giinter,
darstellt. Wihrend dieses Beziehungsgeflecht als komplex und widerspriich-
lich dargestellt wird, beschreibt die Erzihlerin jenes zwischen den Katzen
als geordnet und zielgerichtet (»um das einzigartige Katzenwesen gemein-
sam darzustellen«). Das Bild suggeriert neben Ordnung auch Funktionalitit
oder sogar Harmonie, also Eigenschaften, die auf die Verhiltnisse im Um-
feld Rita Miinsters gerade nicht zutreffen. Nicht nur das Katzenindividuum,
auch das - allerdings nur von der Erzihlerin imaginierte — von allen Kat-
zen gemeinsam dargestellte »einzigartige Katzenwesen« dient so als Vorbild
fir eine funktionierende menschliche Gemeinschaft — ganz abgesehen da-
von, dass zur Aufrechterhaltung eines solchen Netzes Selbstbewusstsein und
Denkfihigkeit Voraussetzung wiren.”®

10  Birgit Nibel sieht diese Passage als metatextuellen Kommentar dazu, dass das Auf-
treten von Katzen den Text zusammenhalt. Vgl. (Multi-) Perspektivitat in Brigitte Kro-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

83


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Grenzenlos menschlich?

In Die Frau in den Kissen gibt es eine ganz dhnliche Stelle:

Die Ahnlichkeit aller Katzen untereinander weist hin auf etwas Allgemei-
nes, auf die Bescheidenheit des Einzelexemplars. Auch diese eine, einzigar-
tige Erscheinung zwischen den flach begriinen Granithlgeln: das granitene
Allgemeine und der diinne, individuelle Bewuchs. Auch wenn eine Katze ihr
Leben weitergibt an die nichste, es ist doch, eine Liebhaberstaffel, unbe-
zweifelbarimmer die Katze schlechthin, jedes Tier in seiner Art schlechthin.
(FK 238)

Hier liegt der Fokus auf der iiber den Tod eines Individuums hinaus andau-
ernden Kontinuitit der Spezies. Natiirlich kann nur aus einer anthropozen-
trischen Perspektive von einer »Ahnlichkeit aller Katzen untereinander« und
der »Bescheidenheit des Einzelexemplars« gesprochen werden; eine Reflexi-
on dariiber, wie dhnlich oder unihnlich die menschlichen Tiere einander aus
Sicht einer Katze erscheinen, findet jedenfalls nicht statt.

Ein weiteres wichtiges Kriterium der anthropologischen Differenz
ist das Bewusstsein der eigenen Sterblichkeit. Dieses ist natiirlich eng
verkniipft mit der grundsitzlichen Frage nach dem Vorhandensein oder
Nicht-Vorhandensein eines Bewusstseins. Die Textpassage, die das Leiden
und Sterben der Katze, die das nichtmenschliche Gefihrt*innentier von Rita
Miinsters Vater war, beschreibt, zeugt vor allem von dem Respekt, den das
Erzihl-Ich dem nichtmenschlichen Individuum entgegenbringt*:

Ende Februar erinnerte ich mich, wie auf den Tag vor einem Jahr die friithere
Katze meines Vaters, den ich damals oft besuchte, auf meinem SchofR ge-
legen hatte, im Auto, ohne Protest, und sich mit den beiden Vorderpfoten
schwach an meinen Handgelenken festhielt, so dafd ich noch Stunden spa-
ter den zarten Abdruck fiihlte. Sie hatte in der letzte [sic!] Zeit vor ihrem
Tod nicht mehr geschlafen, sie verweigerte das vertraute Bild und sah nur
wach vor sich hin. Es war ein demiitiges, stilles Sterben gewesen. Ganz in
sich selbst zuriickgezogen, an sonst nie benutzten Platzen safk die verstorte

nauers Rita Miinster. In: Narrationen von Nebensichlichkeiten und Naturdingen. Hg. v.
Tanja van Hoorn. Berlin u. Boston 2018. S. 95-117. Hier S.104.

11 Vgl. Ursula Liebertz-Griin: Romane als Medium der Wahrheitssuche. Ingeborg Bach-
mann, Irmtraud Morgner, Brigitte Kronauer. In: Nora verlaftihr Puppenheim. Autorin-
nen des zwanzigsten Jahrhunderts und ihr Beitrag zur dsthetischen Innovation. Hg. v.
Waltraud Wende. Stuttgart u. Weimar 2000. S.172-221. Hier S. 224.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Katze mit tief gesenktem Kopf und hielt an, mitten in der Bewegung, rat-
los in ein Nachdenken versunken oder, iiber einen Milchnapf gebeugt, ge-
troffen von einem Vergessen ihrer Absichten. Zwei Wochen vorher hatte sie
viel geschrien. Wir ahnten nicht, dafd sie da schon tédlich vergiftet war. Jetzt
schwieg sie, als wollte sie eine Kraft sammeln, die selbst fiir das Lecken mit
der blassen, blattchenartigen Zungen nicht mehr reichte. In der letzten Wo-
che schien ihre Fihigkeit, das reine Wohlbehagen zu verkérpern, die wol-
listige Behaglichkeit, sie verlassen zu haben, als wiirde sie tiefer und tie-
ferin ein Ungliick geraten, eingeholt von einem Kummer, einer Schwermut.
Manchmal sah sie uns an und gab einen dringlichen Ton aus der Kehle ab,
wie um ein Staunen anzudeuten, eine Forderung an uns, ihr die Veranderung
zu erklaren. Aber sie fligte sich ihrer Trostlosigkeit ohne Widerspruch, wih-
rend das Gift weiter ihr Blut zersetzte. »Ausbluten« und »Rattengift« sagte
derTierarzt, als ersie einschléferte. Sie hatte so oft mitihrem Korper gelacht,
jetzt war sie die reine, unverséhnliche Trauer, die darzustellen Frau Wagner,
der Witwe, nicht gelang. Die Freude war ein Stiick von ihr abgeriickt, noch
sichtbar in der Ferne, eine verschwommene Erinnerung, aber unerreichbar.
Oft hatte ich mich gewundert, in welch hohem Mafie sie im Leben meines
Vaters anwesend war, und wie konnte jetzt von demselben Leib mit den zier-
lichen Knochen soviel Verganglichkeit ausgedriickt werden! Dieses unauf-
haltsame Mattwerden ohne Beschwerde, wie das Verldschen einer seltenen
Tugend, das Umbringen einer unersetzlichen Eigenschaft. Der Korper in sei-
ner Hinfalligkeit tiberall mit groRen Wundflecken bedeckt, die sie sich selbst
gerissen hatte vor Qual. Zum Schlufd putzte sie sich nicht mehr. Die Kraft der
gliicklichen Instinkte war aus ihr gewichen, ein Haufchen Asche und doch
bis zuletzt auch in ihrem Dahinwelken eine kleine magische Blume, so wie
Schwertlilien, Iris sich beim Verblihen diskret in sich zurtckfalten. Und die-
se Gegend der kurzgeschnittenen Rasen und geschrubbten Gehwege erlitt
an ihr den Abschied von einem sehr zerbrechlichen Prinzip, das in dieser
Gestalt unwiederbringlich verloren war. (RM 158)

Dieser Respekt wird daran deutlich, dass die Autorin selbstverstindlich den
Begriff »Sterben« verwendet, der eigentlich fiir menschliche Tiere reserviert
ist, wihrend nichtmenschliche Tiere sonst eher >verenden< oder >eingehenx.
Auflerdem relativiert sie das auf S. 134 imaginierte Bild vom »Netz« der Kat-
zen, das Individualitit eher verneint, indem hier von dem »Verléschen ei-
ner seltenen Tugend, [dem] Umbringen einer unersetzlichen Eigenschaft«
die Rede ist. Dariiber hinaus wird der Katze zugesprochen, das Gefiihl oder

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

85


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Grenzenlos menschlich?

den Zustand der Trauer authentischer verkérpern zu kénnen als die Witwe
Frau Wagner. Bezeichnend ist auch die Verwendung so pathetisch-roman-
tisierender Worter wie »Verginglichkeit«, »Verldschen« und »Dahinwelken«.
Dennoch haben wir es hier nicht mit einer Parodie zu tun, sondern mit ernst-
gemeintem, einfithlsamem Gedenken und aufrichtiger Trauer.

Davon, dass die Katze um ihren baldigen Tod weif3, ist jedoch in dieser
Textstelle nicht auszugehen.

Ein Hinweis darauf, dass ein nichtmenschliches Tier zwar nicht um seine
eigene Sterblichkeit, aber um die eines menschlichen Tiers weif$, findet sich
in der folgenden Passage:

Die Tiere fithlten so deutlich! Guten Hunden brach das Herz am Grab ihres
Herrn, edle Pferde warfen alle Reiter ab bis auf den einen, sie sprangen hoch
vor Freude, schrien vor Angst, zitterten vor Gier, kimpften vor Liebe, und das
alles konnte man ansehen und vieles hervorrufen. Krambambuli! Genovefas
Hirschkuh! (RM 54)

Das Motiv des >seinen Herrn« an dessen Grab betrauernden Hundes wird hier
aufgerufen, verstirkt durch den intertextuellen Verweis auf Krambambuli, ei-
ne Erzihlung von Marie von Ebner-Eschenbach, die erstmals 1883 in dem
Zyklus Dorf- und Schlossgeschichten veroftentlicht wurde. Der Hund mit dem
Namen eines Danziger Kirschbranntweins, fiir den er eingetauscht wurde,
entscheidet sich in einem Loyalititskonflikt fiir seine erste Bezugsperson, ei-
nen gesuchten Moérder. Nach dessen Tod bleibt Krambambuli bei der Leiche
zuriick.” Auch andere Autor*innen gestalten solche Szenen mit Hunden, am
bekanntesten ist wohl diejenige in Effi Briest. Hier bewacht Rollo das Grab der
Titelfigur.” Es gibt allerdings auch Beispiele fiir literarische Katzen, die ih-
ren menschlichen Gefihrten in den Tod folgen. In Ernst Moritz Arndts (1769-
1860) kurzer Erzihlung Mieskater Martinichen fillt eine reiche und lebenslusti-
ge Junggesellin gemeinsam mit ihrem Kater dem Neid und dem Aberglauben
ihrer Mitmenschen zum Opfer. Nachdem sich alle von ihr abgewendet haben,
findet man sie »todt auf dem Boden ihres Stitbchens hingestreckt und ihren

12 Vgl. Marie von Ebner-Eschenbach: Krambambuli. In: Krambambuli und andere Erzéh-
lungen. Mit Erinnerungen an die Dichterin von Franz Dubsky. Durchgesehene Ausgabe.
Stuttgart 2001 (= RUB 7887). S. 5-17.

13 Vgl. Theodor Fontane: Effi Briest. In: GroRRe Brandenburger Ausgabe. I. Abt.: Das er-
zihlerische Werk. 21 Bande. Hg. in Zusammenarbeit mit dem Theodor-Fontane-Archiv
Potsdam. Editorische Betreuung: Christine Hehle. Bd. 1. Hg. v. Christine Hehle. Berlin
1998. S.3-350. Hier S. 349.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

treuen Kater Mieskater Martinichen todt auf ihr liegend«**. Ein zweiter Text
dhnlichen Inhalts stammt von Wilhelm Raabe (1831-191). In einer Episode sei-
nes Romans Der Hungerpastor stirbt zunichst das Madchen Sophie und kurz
darauf die Katze, die sich nicht von dem Leichnam entfernen will, »vor Gram
und vor Hunger«”.

Die in den diesen Beispielen wie auch in Rita Miinster beschworene Treue
bis ins — oder zumindest ans — Grab signalisiert ein gewisses Verstindnis der
Situation seitens des nichtmenschlichen Tiers: Das tote menschliche Tier ist
unwiderruflich verloren.

Nichtmenschliche Tiere unterscheiden sich von menschlichen Tieren auch
aufgrund der Unterschiede in ihrem Vermégen, moralisch zu handeln.’® In
vielen naturkundlichen Schriften wird die Katze bis zum 20. Jahrhundert
als besonders unmoralische Spezies gezeichnet. Grundlage dieser Bewertung
sind Beobachtungen ihres Jagd- und Sexualverhaltens. In Rita Miinster wird
das Schlafen und Ruhen der Katze zwar mit duflerst sinnlichen Vokabeln dar-
gestellt, Sexualitit ist aber im engeren Sinne kein Thema. Nur im mittleren
der folgenden drei Textabschnitte geht es um das Jagdverhalten, dennoch sind
die anderen beiden Passagen wichtig zur Rahmung und Erklirung:

Jetzt aber was Eigenes: Der Augenblick, wo die Katze mit ihrem Stiefmiit-
terchengesicht nach langem Wachliegen den Kopf endlich zur Seite bettet,
auf die nun seitwarts gedrehten Pfoten, und die Augen seufzend schliefit.
Ein Abwenden von der Welt und auch, und besonders, als wollte sie ihr Ein-
verstandnis bekunden, dafd es gut ist, weil die Umstande so beschaffen sind,
dafdsie sich inihnen einrichten und die Zeit eine Weile ohne ihre Wachsam-
keit verstreichen kann. [..] Die Maus, kaum geboren, von der Katze gepackt,
hoch und hell durch den Garten schreiend, dafl man es im Haus hort, sich
Uberschlagend, und als die Katze sie zwangsweise freilalt, wie sehr schon
verwundet? im Buchsbaumgebiisch sterbend. [...] Die Katze in alle Richtun-
gen zuckend nach den lirmenden Vogeln, den beweglichen Schatten: Eine

14 Ernst Moritz Arndt: Mieskater Martinichen. In: Sagenbuch des PreufSischen Staates.
Hg. v. Johann Georg Theodor Crésse. Bd. 2. Glogau 1871. S. 502f. Hier S. 503.

15 Wilhelm Raabe: Der Hungerpastor. In: Ders.: Simtliche Werke. Im Auftrag der Braun-
schweigischen Wissenschaftlichen Gesellschaft hg. v. Karl Hoppe. 6. Bd. Bearb. v. Her-
mann Pongs. 3. Aufl. Gottingen 2005. S. 2-463. Hier S. 56.

16  Vgl. Lori Gruen: The Morals of Animal Minds. In: The Cognitive Animal. Empirical and
Theoretical Perspectives on Animal Cognition. Hg. v. Marc Bekoff, Colin Allen u. Gordon
M. Burghardt. Cambridge u. London 2002. S. 437-442.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

87


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Grenzenlos menschlich?

Welt, durch und durch fiir sie gemacht, alles Pflichten, die auf sie warten! So
steht sie da wie ein Hausmeister in einer Welt voller Ubeltat und Versium-
nis, ein Herrscher, der sein Reich mit geschwollenem Haupt betritt. Alle Pa-
pierfetzten, alles Unstatthafte zieht er an sich, in sich, ein Mittelpunkt, wie
die vom Geschwinzel der Dinge gereizte Katze. (RM 46f.)

Die Erzihlerin deutet hier den brutalen Uberfall der Katze auf eine »kaum
geboren[e]« Maus und weitere Beuteziige in Richtung der »lirmenden V5-
gel« an. Obwohl die Erzahlerin das Geschehen nicht explizit wertet, weist die
Art der Darstellung darauf hin, dass ihre Sympathien nicht der Katze gel-
ten, die die Maus nur »zwangsweise freilifit«, welche dann trotzdem stirbt.
Die Grausamkeit der Katze, wie sie in dieser Beobachtung hervortritt, wird
jedoch relativiert, da mittels der Erzihlstruktur deutlich wird, dass es ver-
schiedene Moglichkeiten gibt, Katzenverhalten zu bewerten. Die Frage, ob
eine Katze grausam oder freundlich-friedvoll ist, stellt sich somit innerhalb
der Poetik des Romans nicht; denn je nach Stimmung der Erzahlerin wird
die Realitit des Katzendaseins je anders bewertet. Deshalb werden in den
drei eng aufeinanderfolgenden Passagen jeweils verschiedene Aspekte ihres
Daseins hervorgehoben: meditative Weltabgewandtheit, Grausambkeit, ord-
nende Zugewandtheit. Die Frage nach der Moral ist somit ein Beispiel fiir
Relativierung und Perspektivierung bzw. fir den Wechsel von Anniherung
und Distanzierung, den Ursula Renate Riedner als Kompositionsprinzip des
Romans identifiziert."”

Die Fihigkeit, sich iiber komplexe Sachverhalte auszutauschen, wird als
weiteres wichtiges Kriterium der anthropologischen Differenz aufgefasst.
Wenn das Ziel eines Mensch-Tier-Vergleichs darin besteht, die Dominanz
menschlicher tiber nichtmenschliche Individuen nachzuweisen, geht es dabei
in erster Linie um Kommunikation mit menschlichen Tieren, nicht um die
zwischen Angehdrigen anderer Spezies.

In den in dieser Arbeit untersuchten Texten Brigitte Kronauers wird
Intra-Spezies-Kommunikation tatsichlich nur zwischen Angehdérigen der
Spezies Mensch dargestellt; wo Inter-Spezies-Kommunikation thematisiert
wird, ist an den Verstindigungsversuchen jeweils ein menschliches Tier
beteiligt.

17 Vgl. Ursula Renate Riedner: »Rita Miinster«: Erzahlen im Spannungsfeld von Kontinui-
tat und Augenblick. In: Die Sichtbarkeit der Dinge. Hg. v. Heinz Schafroth. Stuttgart
1998. S. 53-73. Hier S. 67.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Das heif’t jedoch nicht, dass der Impuls zur Verstindigung von dem
menschlichen Part ausgehen muss. Es ist im Gegenteil die junge Katze (oder
der junge Hund), dem es Kronauer in ihrem Essay Die Konstanz der Tiere, der
2004 im Kursbuch erschienen ist, zuspricht, Kontakt zu suchen:

Wer mit Haustieren lebt, kennt allerdings eine Situation, die ihm voriiber-
gehend weiche Knie machen kann. Sie kommtvielleicht nur beijungen Hun-
den und Katzen vor und bringt den Verstand fiir einen Moment verdidchtig
zum Beben. Das Tier sieht uns, in einer Lebensphase, in der es ohnehin noch
grofle Lust zeigt, sich Uber Laute zu duRern, pl6tzlich starran und ndhertall-
méhlich und stetig sein Gesicht dem unsrigen. Die Augen sind auf unseren
Mund gerichtet, dahin, woher die Sprache kommt, als wollte es eine soufflie-
rend mitflisternde Musik héren oder in unser Gehirn eindringen. Mit héchs-
ter Inbrunst und konzentriertester, stechender Aufmerksamkeit scheint das
kleine Wesen sich einer Grenze zu nihern, wo es, den Kontakt unbedingt
wiinschend, unsere Worte versteht, den Sinn der wahrgenommenen Sprech-
gerdusche, die es selbst, leicht abgewandelt, ausstoRt. Ich weifd nicht, wie
lange das dauert, eventuell nur Sekunden. Man vergifit es nie. Dann zieht
sich das Tier, entmutigt von Grammatik und Abstraktion, an diesem Punkt
fir immer zuriick und 1af3t sich nie wieder etwas anmerken. (KT 98)

Die Bezeichnung dieser Begegnung als typisches Phinomen (»Wer mit Haus-
tieren lebt, kennt [...] eine Situation«) lisst vermuten, dass Kronauer selbst
diese Erfahrung gemacht hat. Doch unabhingig davon, ob es dieses Verhal-
ten bei jungen Hunden oder Katzen tatsichlich gibt oder nicht, bleibt festzu-
halten, dass das Erkenntnisinteresse vom nichtmenschlichen Tier ausgeht —
und nicht umgekehrt.

Im Werk Kronauers kommt dasselbe Phinomen bereits in ihrem Roman
Rita Miinster sogar an zwei Stellen vor:

Mit ein paar Tonen auf der Mundharmonika locke ich sie auf meinen Schofs,
da ndhert sie ihr Katzengesicht dem meinen so sehr, bedriangt, erprefit, dafs
sieim niachsten Moment, was sie sichimmer schon wiinschte, sprechen wird.
(RM128)

In den ersten Monaten gab es bei der Katze eine Erforschungssucht, einen

Ergriindungswillen in den weit ge6ffneten Augen. Mit hohen Ténen antwor-
tete sie auf gesprochene Sitze in einem hartnackigen Wunsch nach Verstan-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

89


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Grenzenlos menschlich?

digung, bis sie sich irgendwann abwandte und zuriickzog hinter die Grenzen
des Tierseins. [...] Nichts war ihr je zu erklaren. (RM 131f.)

Das Bemithen um Kommunikation, der »Wunsch nach Verstindigung« wird
nicht erfiillt; allerdings berichtet die Erzihlerin lediglich vom Ergebnis ih-
rer eigenen Versuche, nimlich, dass nichts ihr je zu erkliren war. Nach einer
besonderen Anstrengung hért sich das jedenfalls nicht an. Eine direkte »Uber-
setzung« von Katzenlauten ins Deutsche — wie in Die Wand — findet bei Bri-
gitte Kronauer nicht statt. Stattdessen interpretiert sie Katzenverhalten und
vergleicht es mit dhnlichen, menschlichen Verhaltensweisen:

Der Augenblick, wo die Katze mit ihrem Stiefmiitterchengesicht nach lan-
gem Wachliegen den Kopf endlich zur Seite bettet, auf die nun seitwarts ge-
drehten Pfoten, und die Augen seufzend schliefst. Ein Abwenden von der
Welt und auch, und besonders, als wollte sie ihr Einverstindnis bekunden,
dafd es gut ist, weil die Umstdnde so beschaffen sind, daf sie sich in ih-
nen einrichten und die Zeit eine Weile ohne ihre Wachsambkeit verstreichen
kann. (RM 46)

Hier zieht die Erzdhlerin im Anschluss an die reine Beschreibung auch inter-
pretative Schliisse aus dem kitzischen Verhalten. In Passagen, in denen die
Ich-Erzahlerin sich in andere Figuren hineinversetzt, zum Beispiel in Ruth
Wagner bei einem Friseurbesuch (RM 49-52), funktioniert die Darstellung der
Gedanken und Emotionen dieser Figuren auf dhnliche Weise: »Uber ihre Be-
suche beim Frisor horte man Ruth natiirlich nur spotten, mit umgestiilpter
Lippe, aber doch heimlichtuerisch lichelnd, als wire da etwas vorzuenthal-
ten, etwas gefiel ihr daran, das Luxuriése zumindest, aber nicht nur das.«
(RM 49) Ein Unterschied in der Spekulation der Erzihlerin iiber die Motiva-
tionen menschlichen und nichtmenschlichen Verhaltens ist also nicht auszu-
machen.

Wie bereits angedeutet, kommunizieren das Erzihl-Ich und die Katze in
Rita Miinster statt mit Worten durch Verhaltensweisen:

Trampelnd stiirmt nun aber die Katze die Bodentreppe hoch, driickt absicht-
lichdie Kérpermasse auf und schnellt von den Holzstufen ab. Eine Bewegung
dannim Gebilk des Dachstuhls, ein Hin- und Herfliegen tiber grofle Abstéan-
de zwischen den Verstrebungen, ein Verstummen mit einem Mal, eine Laut-
losigkeit, ein angehaltener Atem iberall, ein polterndes Hervorbrechen und
ein Ansehen aus finsteren, staubigen Nischen, eine hin und her zuckende
Anwesenheit. Still steht die Katze im freien Raum. Fiir einen Herzschlag, ei-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

nen erkennbaren Moment, stoppen die Spriinge in der Luft. Sie prahlt und
regiert in diesem nur ihr in solcher Weise zuginglichen Bereich. Sie schaut
aus der Hohe auf mich herab und fixiert mich aus dem Dunkeln. So argu-
mentiert, fragt und antwortet sie. Sie verrenkt sich fiir unser Gesprich. Jeder
neue Blickwinkel, jede Verbiegung des Kopfes ist ein Einwurf, ein verblif-
fender Schachzug, die Pointe in einer Diskussion. (RM 125)

Das Verhalten der Katze wird von der Erzihlerin als »Gesprich« bezeichnet,
in dem die Katze »argumentiert, fragt und antwortet«, indem sie sich auf
besondere Weise verhilt. Diese Art und Weise, Bewegungen und Kérperhal-
tungen als Gesprich, sogar als »Diskussion« zu deuten, ist in den von mir
untersuchten Texten einmalig. Auch aus anderen Texten, die nichtmensch-
liches Verhalten darstellen, ist mir ein solches Verfahren nicht bekannt. Bri-
gitte Kronauer schafft es so, der schwierigen Frage nach der Interspezies-
Kommunikation eine neue Dimension abzuringen. Sie respektiert die Alteri-
tit des nichtmenschlichen Individuums, indem sie sein Verhalten genau be-
obachtet und dieses erst im Anschluss in menschliche Kategorien einordnet.
Die Erzihlerin gibt auch gleich ein inhaltliches Beispiel fiir diese spezielle Art
von Diskussion: Indem die Katze in den Balken des Dachbodens herumklet-
tert und umherspringt und dann plétzlich die Erzdhlerin anschaut, macht sie
ihren Diskussionsbeitrag deutlich - sie ist dem Erzahl-Ich in puncto Sprung-
kraft, Balance und Kérperbeherrschung tiberlegen, nur fir sie ist das Gebilk
zuginglich. Thr Standpunkt weit oberhalb Rita Minsters verdeutlicht diese
unausgesprochene Hierarchie der Korperkrifte.

Vor allem im ersten Teil von Rita Miinster erscheint die Katze auflerdem
als diejenige Instanz, die mit ihrer verbalen und nonverbalen Kommunikation
ihre gegenseitige Beziehung und den Alltag bestimmt:

Absichtlich legt die Katze kindlich den Kopf schief, es soll mich rithren wie
die hilflose Rickenlage oder herausfordern. Nach Bedarf sondert sie tod-
sicher wirkende Tone und Haltungen ab, infantil und erhaben, ohne Uber-
gang. Sie stimmt mich um, wie sie es gerade benotigt, sie rollt, duckt, blaht
sich auf, macht sich gewaltig und klein, und man meint, daf$ sie dabeij in-
nerlich lachelt, wahrend sie iiber die hervorgerufenen Gefiihle hinwegsteigt
durch Gestaltwechsel und wie iber Gliedmafien. Fiir ihr Wohlergehen sind
alle Mittel recht. Personen und Dinge unterscheidet sie nicht, nur sind die
Personen biegsamer, beugsamer. Auf der von der Heizung erwdrmten Mar-
morplatte reckt sie sich und wiinscht eine fliichtige Berithrung, mehr auf

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

91


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Grenzenlos menschlich?

keinen Fall, rollt sich zusammen, geliebt, nicht liebend, unverstandlich, rei-
zend, rund. (RM 112)

Erneut wird hier die Intention des Katzenverhaltens behauptet (»Absichtlich;
»es soll mich rithren«), das jedoch nicht festzumachen und stindiger Ver-
anderung unterworfen ist. Das von der Katze demonstrierte Selbstbewusst-
sein und ihr Eigensinn sind Fahigkeiten, die Rita Miinster fehlen, die sie aber
briuchte. Ihr Problem ist vor allem die iibergrofie Anteilnahme am Leben fast
jeder anderen Figur im Roman - und das sind mindestens 15 (vgl. RM 48). Da-
bei fiirchtet sie, dass sie »versehentlich mittut und [...] sich verwechselt mit
[...] der Umgebung und vor sich hinstirbt.« (RM 14) Sich abzugrenzen, ein Be-
wusstsein ihrer selbst zu haben und zu behaupten, fillt ihr besonders schwer
in Bezug auf ihr Verhiltnis zu einer anderen Figur im Buch. Es gibt nimlich
ein menschliches Individuum im Roman, das sich ganz dhnlich verhilt wie
die Katze:

Seine Fahigkeit, liebenswiirdig zu sein, aufmerksam, hingerissen und das al-
les nicht zu sein, beide Male ganz iiberzeugend. (RM 184)

Immer war in seinen Augen eine Zuneigung und eine Drohung, mit dem ei-
nen stieg auch das andere an, in seinen Anndherungen war immer eine Zu-
riickweisung, in seinen Satzen ein Angriff. (RM 183)

Die Rede ist von Horst Fischer, dem verheirateten Mann, mit dem Rita Miins-
ter ein Verhiltnis hat und eine Woche auf einer Nordseeinsel verbringt. An
beiden — an dem Menschenmann und an der Katze nicht exakt zu bestimmen-
den Geschlechts — registriert die Erzihlerin sprunghafte, komplette Stim-
mungswechsel. Auch kommunizieren beide hauptsichlich iiber Gesten, an
einer Stelle st6f3t Horst Fischer sogar einen unartikulierten Schrei aus, der
»eigentlich ein Wort« ist, das sich jedoch »nicht durchgesetzt« hat. Und auch
wenn das verhinderte Paar miteinander spricht, beobachtet Rita Miinster,
dass es in ihren Gesprichen um »die ganze unerwihnte Welt« geht statt um
Konkretes. So selbstverstindlich wie die Korperlichkeit der Katze ist auch die
Sexualitit des Paars, charakterisiert von dem »Willen, sich iiberschwemmen
zu lassen« und ein »die Welt verschlingendes Maul zu sein«. Erst wenn sie
»die Welt zwischen uns taten«, hért dieser Zustand der »Selbstverstindlich-
keit« (alle Zitate ebd.) auf und Rita Miinsters Beobachtungs- und Reflexions-
karussell kommt wieder in Schwung.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Die aufgezeigten Parallelen zwischen Mann und Katze sind erstaunlich —
sind es doch in der Literatur sonst Frauen und Katzen, die unter dem Aspekt
des Geheimnisvollen und Sphinxhaften (»unverstindlich«) sowie durch ihre
»Korper-Sprache« miteinander in Beziehung gesetzt werden. Ursula Liebertz-
Griin, die die Katze als »eine originire Rekreation des Katers Murr« und »die
wahre Heldin des Romans«*® interpretiert, geht sogar so weit, die Begegnung
Rita Miinsters mit Horst Fischer als Kommentar zu der zwischen Murr und
Miesmies zu lesen, der Katze, die bei Hoffmann Murrs Personlichkeit formt.”

Ganz explizit wird die Thematik einer Hierarchie der Spezies in Kronau-
ers fiktionalen Werken nicht behandelt. In einer Szene allerdings, in der die
Erzihlerin, Rita Miinster, berichtet, wie sie mit ihrem Vater im Garten ei-
nen Falken beobachtet hat, der eine Drossel totete, fasst dieser das Gesehene
als eine Art Kreislauf des Lebens auf: »Die Drossel frifdt den Apfel, der Falke
frifdt die Drossel, die Wiirmer fressen uns!« (RM 149) Rita Miinster, sich ih-
rer Identitit und ihres Platzes in der Welt zu diesem Zeitpunkt des Romans
noch unsicher, muss dieser Gedanke als trostlich erscheinen. Eine dhnlich ge-
lagerte Relativierung der Bedeutsambkeit der Stellung menschlicher Tiere im
Kontext aller Lebewesen zeigt sich auch bei Marlen Haushofer.

Im Folgenden zeige ich einige Merkmale der Haushofer-Romane Die Wand
sowie Himmel, der nirgendwo endet auf, die die Sonderstellung menschlicher
Tiere in der angenommenen Hierarchie der Spezies hinterfragen. So fiihrt
etwa die Tatsache, dass menschliche Tiere ein Bewusstsein von sich selbst
besitzen, dieses Sein reflektieren konnen — oder, wie es Haushofers Roman
Die Wand vorfiihrt: geradezu miissen — und in Sprache und Schrift ausdrii-
cken, hiufig zu der Annahme, diese Fihigkeiten trennten menschliche und
nichtmenschliche Tiere. Ute Guzzoni interpretiert dies anders: »Unser Den-
ken und Sprechen kann nicht mehr lediglich als Unterscheidungsmerkmal
gegeniiber dem Tierreich, sondern als Aufgabe innerhalb seiner verstanden
werden.«*°

18 Ursula Liebertz-Griin: Auf der Suche nach einer 6kologischen Asthetik. Natur und
Kunst im Werk Brigitte Kronauers. In: Die Modernitit der Romantik. Zur Wiederkehr
des Ungleichen. Hg. v. Urte Helduser u. Johannes Weif2. Kassel 1999 (= Intervalle 4).
S.219-242. Hier S. 224.

19 Vgl. ebd. Hier S. 226.

20  Ute Guzzoni: Tier-Blicke. Begegnungen des Menschen mit sich und dem Anderen. In:
Den Tieren gerecht werden. Zur Ethik und Kultur der Mensch-Tier-Beziehung. Hg. v.
Manuel Schneider. Kassel 2001 (= Tierhaltung 27). S.125-134. Hier S.131.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

93


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Grenzenlos menschlich?

Auf diese Weise versteht auch die Erzahlerin in Haushofers Roman ihre
Fihigkeiten: Nicht als Beleg fiir eine Hierarchisierung oder als Privileg, son-
dern als Biirde und Aufgabe. Tatsichlich redet die menschliche Hauptfigur
mit ihrem Hund und behauptet, der Hund verstiinde, was zu ihm gesprochen
werde: »Er [Luchs] verstand alles, was ich sagte« (W 51). Auch die Hauptfigur
des Romans Himmel, der nirgendwo endet nimmt die menschliche Sprache als
Herrschaftsinstrument statt als Uberlegenheitsmerkmal wahr:

Freilich, Schlankl, der Jagdhund, redet nicht, aber nur, weil er nicht will. Er
versteht jedes Wort, aber aus Eigensinn sagt er nur wuff darauf. Das ist sehr
gescheit von ihm, denn wollte er antworten, miifite er gehorchen wie Meta
und immerzu dies und das herbeitragen. So walzt er sich frei und gliickselig
im Ofenloch. Meta beschlieRt auch zu schweigen, aber es gelingt ihr nicht.
Die Worte springen nur so aus ihrem Mund (H 14).

Im Gegensatz zur allgemeinen Auffassung, dass der Gebrauch von Sprache
Ausdruck von menschlicher Macht und Uberlegenheit iiber das Tierreich dar-
stellt, ist fiir Meta der Gebrauch von Sprache lediglich mit ldstigen Pflichten
verbunden.” Erst mit dem Alterwerden erhilt die Sprachfihigkeit ihre distin-
guierende Funktion. Indem die Sprache fiir sie immer wichtiger wird, macht
es sie immer trauriger, dass der Hund diese Fahigkeit nicht hat (vgl. H 33).
Nur im Traum sind die Tiere ihr in dieser Hinsicht ebenbiirtig, doch mit dem
Erwachen »sinken sie zuriick in ihre traurige Stummbheit« (H 98).

Ein weiteres Kriterium der anthropologischen Differenz ist die Frage nach
dem Vorhandensein einer Seele. Diese Frage stellt sich naturgemif im Zu-
sammenhang mit den Themen Tod, Sterben, Téten und Trauern. Diese finden
sich tiberaus hiufig in Die Wand. Sie kommen in Form von Reflexionen der
Ich-Erzihlerin oder als von ihr berichtete Ereignisse vor. Da der Umgang mit
dem Tod - von Artgenossen und anderen Individuen — ein wichtiger Aspekt
im Diskurs um die Grenze zwischen menschlichem und nichtmenschlichem
Tier ist, werde ich im Folgenden intensiv auf dieses Thema eingehen.

Im Verlauf der ungefihr zweieinhalb Jahre, die ihr Bericht umfasst, ster-
ben die Katzen Perle, Tiger, Panther sowie weitere ohne Namen, der Hund
Luchs, Stier, ein namenloser Mann, dazu Dutzende Wildtiere und natiirlich
die von der Katastrophe betroffenen menschlichen und nichtmenschlichen

21 Trotzdem kann sie nicht anders, als zu sprechen. So wie die Erzéhlerin in Die Wand
schreiben muss, um den Verstand nicht zu verlieren, ist es fiir Meta keine Option, zu
schweigen.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Tiere jenseits der Wand. Diese ereilt der seltsamste Tod, weswegen ich meine
Analyse mit ihnen beginnen maéchte.

Mit Eintreten der Katastrophe, deren wahrnehmbares Ergebnis die un-
sichtbare Wand darstellt, sind alle Lebewesen jenseits der Barriere mitten in
ihrer jeweiligen Titigkeit versteinert. Kiirzere Schilderungen sowie knappe
Referenzen in Bezug auf diese schauerliche Verwandlung sind im Roman sehr
hiufig (vgl. W 20, 30, 56, 96, 133, 161, 228), dennoch sind es nur Momente, in
denen die Frau an diese Toten denkt. Trauer ist in diesen Gedanken nur selten
ein Thema, sie trauert weder um Familie noch um Freunde. Beim Betrachten
der toten Korper durch die Wand scheint es ihr, als ob der Tod »rasch und
sanft« (W 29) gekommen sei und sie fragt sich, ob es nicht besser gewesen
wire, wenn sie mit Hugo und Luise ins Dorf gegangen wire. Der plotzliche
Tod wurde besonders im Mittelalter, als »mors cita«, aber auch heute noch von
vielen menschlichen Tieren gefiirchtet, da sich der bzw. die Sterbende so nicht
auf sein bzw. ihr Ableben vorbereiten bzw. vorbereitet werden kann — mit Ge-
beten und der Beichte, hauptsichlich aber mit der Krankensalbung und/oder
dem Sterbesakrament, also dem Empfang der Heiligen Kommunion. Hiufi-
ger wird jedoch heute der plétzliche Tod favorisiert, da viele vor einem langen
Leidensweg zuriickschrecken, der mit dem Verlust der Unabhingigkeit oder
gar der Wiirde einhergehen kann. Insofern stellt der »rasch[e] und sanft[e]«
Tod, der dem Eindruck der Erzihlerin nach die Frau und den Mann auf der
anderen Seite der Wand ereilt hat, einen geradezu idealen Tod dar. An spite-
ren Stellen im Text wird dieser Eindruck jedoch differenziert. Die Erzihlerin
bringt hier hiufig ihren Abscheu vor den »Steinernen« (W 96) zum Ausdruck.
TIhr Problem mit diesen Toten besteht darin, dass sie nicht verrotten: »Und
wenn es jemals wieder Leben geben sollte, so witrde es aus ihren [damit sind
die Leichen auf den Friedhofen gemeint; VZ] aufgeldsten Leibern wachsen
und nicht aus den steinernen Dingern, die fiir alle Zeiten zur Leblosigkeit
verdammt waren.« (W 228) Die Hauptsache scheint fiir die Erzihlerin das Le-
ben als Ganzes zu sein. Der Wert dieses Kreislaufs von Werden und Vergehen
liegt fur sie tiber dem Wert eines Individuums. Das passt zur Relativierung
der Bedeutung ihres eigenen Lebens, auf die ich im Anschluss eingehen wer-
de. Ein weiterer Grund fur die ablehnende Haltung der Erzihlerin gegeniiber
den von der Katastrophe getdteten Lebewesen ist deren Aussehen. In ihrer
Wahrnehmung gleichen sie eher einer »Ausgrabung in Pompeji« (W 56) als
gewohnlichen Leichnamen. Der Vergleich ist ganz treffend, schliefilich wur-
den auch die menschlichen Tiere in Pompeji von einer auflergewdhnlichen
Katastrophe iiberrascht — in dem Fall von einem Vulkanausbruch. Im Gegen-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

95


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Grenzenlos menschlich?

satz dazu wirken die versteinerten Tierkorper auf die Frau besonders hiibsch,
»wie bemaltes Spielzeug. Sie sahen nicht tot aus, sondern wie Dinge, die nie-
mals lebendig gewesen waren, ganz und gar anorganisch. Und doch hatten
sie einmal gelebt, und ihr warmer Atem hatte die kleinen Kehlen bewegt.«
(Ebd.) Es fillt ihr offensichtlich schwer, den »warme[n] Atem« der ehemals
lebendigen Vogel mit dem »anorganisch[en]« Aussehen der Tiere in Einklang
zu bringen. Was sie stort, ist also generell das Unnatiirliche dieses Todes, der
die Get6teten von dem oben erwédhnten Kreislauf ausschlief3t. Auch die Wand
selbst hat laut der Frau mit ihrem Leben eigentlich nichts zu tun:

Durch die Wand wurde ich gezwungen, ein ganz neues Leben zu beginnen,
aber was mich wirklich berihrt, ist immer noch das gleiche wie friiher: Ge-
burt, Tod, die Jahreszeiten, Wachstum und Verfall. Die Wand ist ein Ding,
das weder tot noch lebendig ist, sie geht mich in Wahrheit nichts an, und
deshalb traume ich nicht von ihr. (W 150)

Ich interpretiere diese Passage als einen Hinweis Marlen Haushofers darauf,
dass die Wand als Symbol oder Metapher in diesem Roman tendenziell weni-
ger wichtig ist, sondern lediglich den Anlass fiir eine Beschiftigung mit den
existenziellen Themen bietet, die in dem Zitat dann ja auch aufgezihlt wer-
den. Die Haushofer-Forschung teilt meine Ansicht eher nicht. Hiufig wird
diskutiert, ob es sich bei der Wand um ein Symbol fiir die »Spannungen des
Kalten Krieges und den Bau der Berliner Mauer«** oder eine Metapher fiir die
Isolation der weiblichen Hauptfigur handeln kénnte. Tatsichlich ist das Mo-
tiv >Wandc fiir das Gesamtwerk Haushofers bedeutsam.? Ingrid Ossberger
schreibt dazu:

Unsichtbare Wiande —jedoch physisch oder psychisch spiirbar — ziehen sich
leitmotivisch durch Haushofers Werke. Die Wiande sind Grenze und Abgren-
zung, stehen zwischen Mdnnern und Frauen, zwischen dem Individuum und
der Welt, zwischen Kindheit und Erwachsenendasein.®*

Uber diese Grenzfunktion hinaus hat die nicht nur metaphorische Wand in
diesem Roman jedoch meiner Ansicht nach keine besondere Bedeutung fiir

22 Vanessa Hester: »Die Schranken zwischen Tier und Mensch fallen sehr leicht«: Die
Wandlung der weiblichen Protagonistin in Marlen Haushofers Die Wand. In: Literatur
flr Leser 3 (2016). S.197-209. Hier S.199.

23 Vgl. etwa H15:»Ganz langsam wachst eine Wand zwischen Mutter und Tochter auf.«

24  Ossberger: Unsichtbare Wande. Hier S. 280.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

die Konzeptionen des Lebens und des Todes, die Haushofer ihre Protagonistin
reflektieren lisst. Die Formulierung »sie geht mich nichts an« erinnert jedoch
stark an ein Zitat Epikurs, der vom Tod gesagt hat, dass er die menschlichen
Tiere nichts anginge.” Diese eine Formulierung bleibt nicht der einzige An-
kntipfungspunkt an die Ideen des Griechen, der den Tod als radikales Ende
der menschlichen Existenz ansah und die Moglichkeit einer unsterblichen
Seele ausschloss. Tatsichlich gibt es im Roman keinen Hinweis darauf, dass
die Protagonistin an ein Weiterleben der Seele im Jenseits glaubt. Stattdessen
sieht sie auch sich selbst als Teil des bereits erwihnten Kreislaufs des Leben-
digen; die Bedeutung ihres eigenen Lebens schitzt sie als eher gering ein:
»Ich lebe immer noch gern, aber eines Tages werde ich genug gelebt haben
und zufrieden sein, daf es zu Ende geht.« (W 104) Dies hingt jedoch auch
damit zusammen, dass sie aufler ihren Kindern nichts gefunden hat, das ih-
rem Leben einen Sinn hitte geben konnen. Sie berichtet davon, dass sie mit
der Einschulung ihrer Kinder aufgehort habe, »wirklich zu leben.« (W 203) In
ihrer Isolation hinter der Wand denkt sie — im Kontrast zu der heiteren und
unaufgeregten Einstellung, die aus dem obigen Zitat zu sprechen scheint —
hiufig an Selbstmord (vgl. W 40, 71, 200). Was sie davon abhilt, ist die Sorge
um ihre >neue Families, die einen neuen (Uber-)Lebenssinn schafft, sowie »ei-
ne gewisse Neugierde.« (W 40) Obwohl ich nicht mit Regula Venske von einer
»sinnliche[n] Verfithrung«*®, die der Gedanke an den Selbstmord in sich tra-
ge, sprechen wiirde, witnscht sie sich doch an einer Stelle, ihre »Biirde endlich
abwerfen zu kénnen.« (W 71) Als eine Biirde oder Last beschreibt die Erzihle-
rin auch die menschliche Fihigkeit, itberhaupt iber den Tod nachdenken zu
kénnen:

Kein Kafer, den ich achtlos zertrete, wird in diesem, flir ihn traurigen Ereignis
einen geheimnisvollen Zusammenhang von universeller Bedeutung sehen.
Er war in dem Augenblick unter meinem Fuf, als ich niedertrat; Wohlbe-
hagen im Licht, ein kurzer schriller Schmerz und Nichts. Nur wir sind dazu
verurteilt, einer Bedeutung nachzujagen, die es nicht geben kann. Ich weif
nicht, obich michjemals mitdieser Erkenntnis abfinden werde. Esist schwer,
einen uralten eingefleischten Grofdenwahn abzulegen. Ich bedaure die Tie-
re, und ich bedaure die Menschen, weil sie ungefragt in dieses Leben gewor-

25  Vgl. Epikur: Brief an Menoikeus. In: Von der Uberwindung der Furcht. Katechismus,
Lehrbriefe, Spruchsammlung, Fragmente. 2., durchges. Aufl. Eingel. u. Gbertr. v. Olof
Gigon. Zirich u. Stuttgart 1968. S.100-105. Hier S.101.

26  Venske: »Dieses eine Ziel werde ich erreichen«. Hier S. 204.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

97


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Grenzenlos menschlich?

fen werden. Vielleicht sind die Menschen bedauernswerter, denn sie besit-
zen genausoviel Verstand, um sich gegen den natiirlichen Ablauf der Dinge
zu wehren. Das hat sie bose und verzweifelt werden lassen und wenig lie-
benswert. Dabei wire es moglich gewesen, anders zu leben. Es gibt keine
verniinftigere Regung als Liebe. Sie macht dem Liebenden und dem Celieb-
ten das Leben ertraglicher. Nur, wir hatten rechtzeitig erkennen sollen, da
dies unsere einzige Moglichkeit war, unsere einzige Hoffnung auf ein bes-
seres Leben. Fir ein unendliches Heer von Toten ist die einzige Moglichkeit
des Menschen fiir immer vertan. (W 238)

Das Leben selbst ist fir die Erzihlerin also eine Biirde, die ihr ungefragt auf-
erlegt wurde.”” Einen tieferen Sinn im Dasein lehnt sie ab und bezeichnet
den Glauben daran als »einen uralten eingefleischten Gréfenwahn«, womit
sie wohl auf die Religion anspielt. Diese stellt fiir sie ganz offensichtlich keine
Moglichkeit dar, das Leben leichter zu ertragen, sondern erscheint in diesem
Zitat im Gegenteil eher als eine Quelle von Bosheit und Verzweiflung. Dass die
von ihr vorgeschlagene Losung, die Liebe, den Kern der christlichen Religi-
on ausmacht, wird nicht reflektiert. Die schlichten Empfindungen des Kifers
kurz vor und im Augenblick seines Todes werden dem menschlichen Drang,
Leben und Tod mit Bedeutung aufzuladen, entgegengestellt. Noch entschie-
dener lehnt die Erzihlerin es in dem folgenden Zitat ab, einen Sinn im Dasein
zu erkennen:

Ich kann nicht sehen, was daran unehrenhaft sein soll, wie jedes Tier die auf-
erlegte Last zu tragen und letzten Endes wie jedes Tier zu sterben. Ich weif}
nicht einmal, was Ehre ist. Geborenwerden und sterben ist nicht ehrenhaft,
es geschieht jeder Kreatur und bedeutet dariiber hinaus gar nichts. (W 75)

Traditionelle Werte wie ein sinnerfiilltes Leben werden zugunsten eines Mo-
dells, das einen nicht mit Bedeutung aufgeladenen und eher schlichten Kreis-
lauf von Geburt und Tod favorisiert, aufgegeben. Dies konnte eine Folge von
Haushofers Beschiftigung mit Heideggers Existenzialontologie sein. Heideg-
ger geht davon aus, dass sich menschliche und nichtmenschliche Individu-
en dhnlicher sind als im allgemeinen Rationalitatsdiskurs angenommen. Wie
auch Sartre, den Haushofer ebenfalls sehr wahrscheinlich rezipiert hat, sieht
Heidegger in der (menschlichen) Ratio nur eine mégliche Verwirklichung des

27 Auch das Mddchen Meta in Haushofers Roman Himmel, der nirgendwo endet sieht das
menschliche Leben nicht als Privileg, sondern als »eine grofie Bedrangnis« (H 48).

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Daseins.”® Dass es auch andere >Denksysteme« gibt, davon ist auch die Erzih-
lerin in Die Wand tiberzeugt, wie das folgende Zitat belegt: »Manchmal verwir-
ren sich meine Gedanken, und es ist, als fange der Wald an, in mir Wurzeln
zu schlagen und mit meinem Hirn seine alten, ewigen Gedanken zu denken.
Und der Wald will nicht, daf die Menschen zuriickkommen.« (W 184) Was die
Todeskonzeption bei Heidegger angeht, so sieht Rudi Visker besonders eine
Position trotz aller sonstigen Unterschiede in der Nihe derjenigen Epikurs. Es
sei der menschliche Wunsch nach Unsterblichkeit, so Visker, den beide Philo-
sophen als toricht ablehnten. Aus Sicht Heideggers bedrohe der Tod das Leben
nicht, sondern mache es bedeutsam und verhindere Gleichgiiltigkeit, weshalb
man den Tod nicht zu besiegen trachten sollte.” Das obige Haushofer-Zitat
scheint zwar im Widerspruch zu diesem Standpunkt Heideggers zu stehen,
Ankniipfungspunkte sind jedoch die Konzentration auf das Diesseits sowie
die Alternativen, die die Erzahlerin zu dem sucht und findet, was Heidegger
als »Seinsvergessenheit« bezeichnet. Irmgard Roebling stellt fest, Die Wand
sei

im existentialistischen Sinne zu verstehen als Abwendung von den Einheits-
formen des Alltags, dem falschen »man«und der Seinsverstellung durch die
technisierte Welt. In der Konzentration auf das Ich und in neuer Zuwendung
zur Welt der Natur und der Dinge wird offensichtlich ein eigentliches In-

der-Welt-Sein und Zugang zu einem universelleren Ganzen gesucht.*®

Diese Abwendung der Erzihlerin von der Menschen- und Minnerwelt, spe-
ziell die Totung des letzten Mannes auf Erden am Ende des Romans und ihre
Hinwendung zur Natur, bewertet Pamela Saur in ihrem Aufsatz Marlen Haus-
hofer’s heroines and existentialism als »extreme«®. Diese extreme Reaktion be-

28  Vgl. Heinz Meyer: 19./20. Jahrhundert. In: Mensch und Tier in der Geschichte Europas.
Hg. v. Peter Dinzelbacher. Stuttgart 2000 (= Kroners Taschenbuchausgabe 342). S. 404-
568. Hier S. 531.

29 Vgl RudiVisker: Gibt es einen Tod nach dem Leben? In: Ambivalenzen des Todes. Wirk-
lichkeit des Sterbens und Todestheorien heute. Hg. v. Petra Gehring, Marc Rélli u. Ma-
xine Saborowski. Darmstadt 2007. S.138-157. Hier S.146.

30 Irmgard Roebling: Drachenkampf aus der Isolation oder Das Fortschreiben geschicht-
licher Selbsterfahrung in Marlen Haushofers Romanwerk. In: Frauen-Fragen in der
deutschsprachigen Literatur seit 1945. Hg. v. Mona Knapp. Amsterdam 1989. S. 275-321.
Hier S. 299.

31 Pamela S. Saur: Marlen Haushofer’s heroines and existentialism. In. Acta Germanica
36 (2009). S. 9-19. Hier S.18.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

99


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Grenzenlos menschlich?

zeichnet Saur als Reaktion darauf, dass die Erzahlerin gezwungen ist, ihrem
Leben selbst einen Sinn zu geben:

The woman in the novel is completely alone and completely free. Her bold
decision to kill the male intruder is neither caused nor judged by any stan-
dard outside of herself. She herself must not only seek, but create, the mean-
ing and direction of her life.3

Diesen Sinn findet sie in der Sorge um ihre nichtmenschlichen Gefihrt*in-
nentiere. Und obwohl nach dem Tod von Luchs der Gedanke an Selbstmord an
Attraktivitit gewinnt (vgl. W 148£.), setzt sie ihn nicht in die Tat um. Daniela
Strigl bemerkt, dass fiir Albert Camus Selbstmord keine angemessene Reak-
tion auf einengende und unterdriickende Lebensumstinde sei.*® Die von ihm
geforderte Revolte, das Sich-Auflehnen gegen die Sinnlosigkeit menschlicher
Existenz zeigt sich bei Haushofer zwar nicht in der Dringlichkeit wie etwa
bei Elias Canetti, der lebenslang leidenschaftlich gegen den Tod angeschrie-
ben hat; Haushofers Protagonistin in Die Wand weist allerdings die Option
des Selbstmords willensstark von sich und sieht der Realitit ins Auge:

Nun, sie [die Katze; VZ] hatte dieses freie Leben selbst gewahlt. Aber hatte
sie das wirklich, sie konnte doch gar nicht wahlen. Ich fand keinen allzu gro-
fRen Unterschied zwischen ihr und mir. Ich konnte zwar wahlen, aber nur mit
dem Kopf, und das war fiir mich so gut wie gar nicht. Die Katze und ich, wir
waren aus demselben Stoff gemacht, und wir safien im gleichen Boot, das
mit allem, was da lebte, auf die grofSen dunklen Fille zutrieb. Als Mensch
hatte ich nur die Ehre, dies zu erkennen, ohne etwas dagegen unternehmen
zu konnen. Ein zweifelhaftes Geschenk der Natur, wenn ich es recht iiberleg-
te. (W 201f)

Die Absurditit des Lebens belegt sie hier mit einer diisteren Metapher und
kommentiert ironisch, sie habe als menschliches Tier »die Ehre, die Sinnlo-
sigkeit des Daseins im Hinblick auf den Tod erkennen zu kénnen. Die Frau
lernt in ihrer Isolation nicht nur, mit dem eher abstrakten Gedanken der Sinn-
losigkeit der eigenen Existenz umzugehen, sondern auch mit dem konkreten
Schmerz, den der Tod anderer ausldst. Den Versuch, Verluste zu verdrin-
gen, gibt sie schnell auf und stellt sich der Trauer: »Ich wuflte, daf} ich den

32 Ebd.
33 Daniela Strigl: Marlen Haushofers Existentialismus. In: »Eine geheime Schrift aus
diesem Splitterwerk entritseln...«. S.121-136. Hier S.131.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

neuen Verlust einfach ertragen mufite, und versuchte gar nicht erst, meinen
Kummer um Tiger zu verdringen.« (W 242) Neben der in dieser Szene deut-
lich werdenden Trauer im Sinne von tief empfundener Traurigkeit werden
im Roman jedoch auch ganz andere Konzepte dieser Reaktion auf den Tod
beschrieben. Die Trauer der Erzihlerin um ihre Schiitzlinge ist, wie oben be-
reits geschildert, wesentlich grofier als die um die von der Katastrophe get-
teten menschlichen Tiere, selbst wenn es dabei um ihre erwachsenen Kinder
geht: »Ich trauerte nie um sie, immer nur um die Kinder, die sie vor vielen
Jahren gewesen waren.« (W 40) Joachim von der Thiisen wertet diese unter-
schiedliche Reaktion als Ausdruck des Misstrauens der Frau gegeniiber den
menschlichen Tieren.** Dariiber hinaus versucht die Erzihlerin so etwas wie
eine vorbeugende Trauervermeidung, wenn sie sich keine neuen Tierkinder
wiitnscht, um nicht wieder ein liebgewonnenes Wesen verlieren zu miissen
(vgl. W 250). Oder sie nimmt sich vor, die jungen Katzen nicht ins Herz zu
schliefRen, ein Vorhaben, das ihr natiirlich misslingen muss (vgl. W 161). Ob-
wohl die Trauer sie belastet, glaubt sie doch, dass diese Empfindung zum
Leben und zur Liebe — im Sinne von philia und agape — dazugehort:

Es gibt Stunden, in denen ich mich freue auf eine Zeit, in der es nichts mehr
geben wird, woran ich mein Herz hangen konnte. Ich bin miide davon, da
mir doch alles wieder genommen wird. Es gibt keinen Ausweg, denn solan-
ge es im Wald ein Geschopf gibt, das ich lieben kénnte, werde ich es tun;
und wenn es einmal wirklich nichts mehr gibt, werde ich aufhéren zu leben.
(W161)

Im Umfeld des Trauerbegriffs spielt auch die Moglichkeit der Existenz der
Seele eine Rolle. An zwei Stellen im Roman geht es um die Seele, bemerkens-
werterweise aber nur im Zusammenhang mit nichtmenschlichen Tieren:

Die Katze war sehr stolz, und sooft sie daraufhin das Junge aus dem Kasten
holte, mufsteich sie streicheln und loben. Sie war, wie jede Mutter, erfiillt von
dem BewufStsein, etwas ganz Einmaliges erschaffen zu haben. Und so war
esjaauch, denn nicht einmal zwei junge Katzen glichen einander aufs Haar,
nicht dufderlich und schon gar nicht in ihren eigensinnigen kleinen Seelen.
(W73)

Die Erzihlerin glaubt also, dass sich die Einmaligkeit und Individualitit ei-
nes Katzenindividuums in seiner Seele spiegelt. Auf welche Konzeption von

34  Vgl. Thiisen: Die Stimme hinter der Wand. Hier S.161.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

101


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Grenzenlos menschlich?

Seele hier rekurriert wird, bleibt fraglich. Die folgende Stelle konnte dies kla-
ren: »Es wundert mich nicht, daf ich noch immer die diirren Aste hinter mir
knistern hore unter dem leichten Tritt seiner Sohlen. Wo anders sollte seine
kleine Hundeseele spuken als auf meiner Spur? Es ist ein freundlicher Spuk,
und ich fiirchte ihn nicht.« (W 117) Hier wird deutlich, dass die Seelenlehre der
Erzihlerin keine Riickkehr der Seele nach dem Tod ihres Trigers zu Gott, zu
einer Weltseele oder dhnliches einschlief3t. In ihrem Verstindnis ist die See-
le eine Art Geist, der unter den Lebenden spukt, wobei dieser Spuk hier als
»freundlich« bezeichnet wird, was impliziert, dass es auch einen >unfreund-
lichen« geben kann. Ein naiver Gespensterglaube scheint hier dennoch eher
nicht vorzuliegen; ich sehe ihre Vorstellung von der »kleine[n] Hundeseele«
eher als poetischen Ausdruck von Trauer.

Lachen und Humor sind zwei weitere vermeintlich rein menschliche Ver-
haltensweisen bzw. Eigenschaften. In Haushofers Roman stellt die Erzihlerin
mehrere ihrer >Familienmitglieder« in verschiedenen Situationen anthropo-
morphisierend als »belustigt« dar. So etwa Bella: »Manchmal wandte sie den
grofien Schidel, als betrachtete sie belustigt meine Bemithungen, aber sie
blieb ruhig stehen und trat nie nach mir (W 38).« Der Kuh wird hier ein Sinn
fiur Humor unterstellt, mit dem sie die anfangs noch ungeschickten Melkver-
suche der Erzdhlerin quittiert. Auch andere nichtmenschliche Tiere im Ro-
man »lachen, auch an der folgenden Stelle wieder iiber die Erzihlerin: »Es
sah aus, als lachte sie iiber meine Blindheit.« (W 241) Hier ist von der namen-
losen Katze die Rede, deren Schwangerschaft die Frau erst sehr spit bemerkt
und die sich mit ihrem von der Erzahlerin imaginierten Lachen iiber sie lustig
macht.

Die Verhaltensbiologie hat nachgewiesen, dass viele nichtmenschliche
Tierarten lachen kénnen.* Es ist allerdings noch nicht geklirt, ob das auch
bedeutet, dass sie etwas subjektiv lustig finden kénnen — und ohne die
Moglichkeit einer Befragung ist es unmoglich, das herauszufinden. Marlen
Haushofer verwendet fiir die Darstellung der zuvor zitierten Szenen daher
auch die vorsichtige Formulierung »als betrachtete sie belustigt« bzw. »[e]s
sah aus, als lachte sie« — vermutlich zur Illustration der Unsicherheit ihrer
Erzihlerin. In der Wahrnehmung Haushofers scheint die Katze eine beson-
ders humorvolle Spezies zu sein, denn sie lacht nicht nur tiber die Frau,
sondern auch iber Luchs:

35 Vgl fiir den entsprechenden Beleg bspw. bei Ratten Jaak Panksepp: Affective Neuro-
science: The Foundations of Human and Animal Emotions. Oxford 2009. S. 287.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Sie [die jungen Katzen] wurden eine besondere Belustigung fiir Luchs, der
sich auffiihrte, als wére er ihr Vater. Sobald sie merkten, da er harmlos war,
fingen sie an, ihn ebenso zu belastigen wie ihre Mutter. Manchmal bekam
Luchs genug von den Quilgeistern und fand, dafl sie ins Bett gehorten. Dann
trug er sie vorsichtig in den Kasten. Kaum war das letzte transportiert, tum-
melte sich das erste schon wieder im Zimmer. Die Katze sah ihm zu, und
wenn ich jemals eine Katze schadenfroh licheln gesehen habe, dann war
sie es. (W158)

Der Hund, der an dieser Stelle erneut als Vater, diesmal einer grotesken
Hund-Katze-Familie imaginiert und auch explizit als Vater benannt wird, ist
hier das Objekt der kitzischen Belustigung. Interessant ist jedoch, dass es
auch hier ein Mangel an Geschicklichkeit ist, itber die die Katze »schadenfroh
lichel[t]«. Allerdings ist dies in der menschlichen sHumorkultur< ein gingiges
Paradigma:

Als potentiell komisch werden menschliche Schwichen, Unzuldanglichkei-
ten, Widerspriiche, Ungereimtheiten, MiRgeschicke oder Fehler empfun-
den. Ein komisches Potential haben Abweichungen von der Norm und
gangigen Erwartungen. Jemand stolpert, verspricht sich, verheddert sich,
verhilt sich nicht situationsangemessen. Dariiber kann gelacht werden *®

Dass es in Die Wand in der oben zitierten Stelle eine Katze ist, die nicht iiber
die menschlichen, sondern tber die hiindischen Unzulinglichkeiten lacht,
macht auf den grotesken Charakter der Szene aufmerksam.

Auch die Kommunikation zwischen menschlichen und nichtmenschli-
chen Figuren ist im Roman hiufig ein Anlass fir Komik. In einer Passage
reflektiert die Erzihlerin tiber die aus ihrer Sicht misslingende bzw. gar nicht
stattfindende Verstindigung mit ihren Gefihrten:

Spater habe ich Luchs davon [von der Biirde, die die Angst um etwas ihr An-
vertrautes bedeutet; VZ] erzahlt, nur so, um das Reden nicht zu verlernen.
Er wufdte gegen jedes Ubel nur ein Heilmittel, einen netten kleinen Wett-
lauf im Wald. Die Katze hort mir zwar aufmerksam zu, aber nur solange ich
nicht die geringste Gemiitsbewegung zeige. Sie mifibilligt schon den leises-
ten Hauch von Hysterie und geht einfach weg, wenn ich mich gehenlasse.
Bella pflegt mir, auf alles, was ich zu sagen habe, einfach das Gesicht ab-
zuschlecken; das ist zwar trostlich, aber keine Losung. Es gibt ja auch keine

36  Thomas Anz: Literatur und Lust. Gliick und Ungliick beim Lesen. Miinchen1998. S.187.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

103


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Grenzenlos menschlich?

Losung, sogar meine Kuh weif es, nur ich wehre mich immer wieder gegen
das Leiden. (W 71)

Die Kontrastierung der von Ratio und Ernst gepragten Kommunikationsver-
suche der Erzihlerin (»was ich zu sagen habe«) mit den nonverbalen Akten der
Vierbeiner, die versuchen, die Erzihlerin aufzumuntern (Luchs), zu beruhi-
gen (Bella) oder sie bei Gefiihlsiuflerungen einfach ignorieren (Katze), wirkt
komisch. Besonders der Kommentar der Frau zur Reaktion der Kuh (»das ist
zwar trostlich, aber keine Losung«) ist witzig, obwohl das Lachen angesichts
der Situation der Erzihlerin eher zu der Sorte gehoren diirfte, die »im Halse
stecken bleibt«. Der aus dieser Passage sprechende Humor prisentiert sich
also nicht als heitere Komik, sondern liefde sich eher mit dem Begriff >Gal-
genhumor« umschreiben. Die Frau erkennt ihre endgiiltige und ausweglose
Situation und setzt dieser einen bitteren Spott entgegen. Da in dieser Passa-
ge menschliches und nichtmenschliches Verhalten gegentibergestellt werden,
ist die Szene dariiber hinaus auch grotesk.

Komik entsteht in Die Wand also hiufig aus der Konfrontation der nie-
derdriickenden Realitit mit den Kommentaren der Erzdhlerin. So auch in der
Passage, in der die Kuh kalbt: »Es schien sie zu beruhigen, wenn ich zu ihr
sprach, also erzihlte ich ihr alles, was die Hebamme mir in der Klinik gesagt
hatte. Es wird schon gut gehen, es dauert nicht mehr lange, es wird kaum
noch weh tun und dhnlichen Unsinn.« (W 142) Indem die Erzihlerin ihre ei-
genen Beruhigungsversuche bzw. die der Hebamme als »Unsinn« entlarvt,
wird einen Moment lang die Spannung und Ernsthaftigkeit der Geburtssze-
ne gebrochen. Gerade weil die Hebamme fiir eine beschwerdefreiere und ge-
regeltere Geburt steht, sollten Erinnerungen an ihre Ratschlige eigentlich
hochwillkommen sein. Die Komik entsteht daraus, dass Leser*innen nicht
erwarten, dass sich die — besonders in dieser Situation — so ernsthafte und
sorgenvolle Erzihlerin plotzlich so despektierlich itber die Bemithungen der
Hebamme duflert.

Selbst ihre Reflexionen tiber den Tod kommentiert die Erzihlerin sarkas-
tisch: »Als ich noch jung war und der Tod mir wie eine personliche Beleidi-
gung erschien« (W 103). Diese Stelle wirkt dann komisch, wenn Leser*innen,
denen es auch so ging oder geht, sich ertappt fithlen. Es ist absurd, dass etwas
so Universelles und jeden Betreffendes wie der Tod eine personliche Beleidi-
gung fir eine Einzelne sein konnte. Dies wissen auch die Rezipient*innen und
verlachen ihre eigene unbedarfte Einstellung. Sie kénnen dariiber jedoch nur

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

dann lachen, wenn sie diese Einstellung revidiert haben oder sich zumindest
kurzzeitig gefithlsmifRig davon distanzieren konnen.

Wie bereits mehrfach erwihnt, ist die Komik in Die Wand sehr oft gro-
tesk.’” Der Begriff stammt aus dem 15. Jahrhundert. Im Kontext der italieni-
schen Renaissance bezeichnet er Ornamente, die aus ineinander verwobenen
Tier- und Pflanzenmotiven bestehen. Als Terminus fiir eine bestimmte Asthe-
tik ist seine Definition wesentlich weniger eindeutig und bis heute nicht abge-
schlossen.®® Die zwei wichtigsten Vorschlige fiir Definitionen stammen von
dem russischen Literaturwissenschaftler und Kunsttheoretiker Michail Bach-
tin sowie von dem deutschen Germanisten Wolfgang Kayser, der das Groteske
so definiert: »Das Groteske ist die entfremdete Welt. [...] Dazu gehort, dass
was uns vertraut und heimisch war, sich plétzlich als fremd und unheimlich
enthillt. Es ist unsere Welt, die sich verwandelt hat.*’« Diese Verwandlung
betreffe bspw. die nichtmenschlichen Tiere, in denen das menschliche Tier
»die Fremdheit des ganz Anderen und eine hintergriindige Unheimlichkeit
erleben«*® kénne. Wie ich unten weiter erliutern werde, ist auch fiir Bach-
tin die Konfrontation oder Vermischung getrennter Kategorien (z.B. nicht-
menschlich — menschlich) zentral. Doch hinsichtlich der Wirkung des Gro-
tesken widerspricht er: »An seinen [Kaysers; VZ] Definitionen verbliifft vor
allem der distere, Furcht und Entsetzen erregende Gesamtton der grotesken
Wel, [...], sie [die Grotesken; VZ] befreien die Welt von allem Entsetzlichen
und Furchterregenden, machen sie fréhlich und hell.*«

37  Eine Analyse von »Ironiesignalen und Formen der Groteske« stellen in der Haushofer-
Forschung bislang ein Desiderat dar (Anke Bosse u. Clemens Ruthner: Einfiihrung und
Ausblick. In: »Eine geheime Schrift aus diesem Splitterwerk entratseln...«. S. 9-22. Hier
S. 21).

38  Vgl. Elisheva Rosen: Grotesk. In: Asthetische Grundbegriffe: historisches Wérterbuch
in sieben Banden. Bd. 2. Hg. v. Karlheinz Barck. Stuttgart u. Weimar 2001. S. 876-900.
Hier S. 876f.

39  Wolfgang Kayser: Das Groteske. Seine Gestaltung in Malerei und Dichtung. Oldenburg
u.a.1957.S.198.

40  Ebd.S.196.

41 Michail Bachtin: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Orig.-
Ausgabe gesondert unter dem Titel: Bachtin, Michail: Tvorcestvo Fransua Rable i na-
rodnaja kul'tura srednevekov’ja i Renessansa u.: Bachtin, Michail: Problemy po-etiki
Dostoevskogo. — Teilausgabe aus dem Russischen (ibers. v. Alexander Kaempfe. Frank-
furt a.M. u.a. 1985 (= Ullstein-Materialien 35218). S. 25f.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

105


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Grenzenlos menschlich?

Fir Bachtin entspringt das literarische Groteske dem Karnevalesken der
Antike und des Mittelalters, also der Lachkultur des Volkes.** Im Karneval
werden Hierarchien fiir eine kurze Zeit aufler Kraft gesetzt oder sogar um-
gedreht: »Die Menschen, sonst durch die uniiberwindbaren Schranken der
Hierarchie getrennt, kommen auf dem 6ffentlichen Karnevalsplatz in fami-
lisre Berithrung miteinander.«*

Diese Vermischung von Getrenntem manifestiert sich auch in der Kro-
nung des Karnevalskonigs, iiblicherweise ein in der Hierarchie sehr weit un-
ten stehender >Narr< oder sDummbkopf«.** Auch vereinen die Karnevalsgestal-
ten in ihren Kostiimen weitere Kontraste: Geburt und Tod, Jugend und Al-
ter, Oben und Unten.* Fiir die Hierarchien in den hier behandelten Texten,
bspw. innerhalb der Tier-Mensch-Familie der Erzahlerin in Die Wand, ist die-
ser Aspekt des Grotesken natiirlich sehr interessant. Und so lassen sich fiir
die verschiedenen Aspekte des Grotesken im Sinne Bachtins bzw. Kaysers in
diesem Werk verschiedene Beispiele finden.

In einer Passage geht es passenderweise um einen nichtmenschlichen Ko-
nig:

[Dlie Geschichten, die darin [in alten Landwirtschaftskalendern; VZ] stehen
und tber die ich frither nur gelacht hitte, gefallen mir immer besser, man-
che sind rithrend und manche gruselig, besonders eine, in der der Aalkénig
einen tierquélerischen Bauern verfolgt und schliefilich unter dramatischen
Umstdnden erwiirgt. Diese Geschichte ist wirklich ausgezeichnet, und ich
fiirchte mich sehr, wenn ich sie lese. (W 129)

In der Geschichte vom Aalkénig sind die Hierarchien auf den Kopf gestellt:
ein nichtmenschliches Tier — noch dazu ein sogenannter Speisefisch — be-
straft ein menschliches Tier fiir dessen Tierquilerei. Mit Bachtin kénnte man
von einer karnevalesken Episode sprechen, da hier eine in der Hierarchie weit
unten angesiedelte Spezies zum machtigen und strafenden Konig - also ei-
nem menschlichen Tier — mutiert. Der grausige Schluss der Geschichte, bei
dem sich die Erzihlerin so sehr gruselt, passt allerdings weniger zu der von
Bachtin angenommenen befreienden Wirkung der Groteske, die Welt »froh-
lich und hell« zu machen. Der Schluss passt eher zu Kaysers Bemerkungen

42 Ebd.S. 32ff.

43 Vgl.ebd.S. 48.
44  Vgl.ebd. S. 50.
45 Vgl.ebd.S. 52.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

iiber die »entfremdete Welt«, die dem Rezipienten »fremd und unheimlich«
erscheint, was auch zur Reaktion der Erzdhlerin passen wiirde. Auf der Ebene
der Wirkung auf den Rezipienten diirfte sich die Furcht allerdings in Grenzen
halten. Dieser diirfte eher die Gefiihle der Erzihlerin vor ihrer unfreiwilligen
Einsiedelei teilen und die Geschichte licherlich finden. Allerdings klingt im
Aalkoénig auch Goethes Erlkinig an, was der Geschichte eventuell eine weitere
gruselige Dimension verleiht.

Marlen Haushofer hat die Geschichte vom Aalkonig ibrigens nicht frei
erfunden. In einer norddeutschen Sage mit dem Titel Der schwarze Wehl wird
ein Aal, der eine goldene Krone trigt, von einem Bauern gefangen, der Krone
beraubt und getétet. In der Sage ist es nicht der Aal, der den Bauern erwiirgt,
sondern ein Unwetter, das die Bauernfamilie ausloscht und an der Stelle des
Bauernhauses einen See zuriicklisst, der auch Wehl genannt wird.* Haus-
hofer hat den Inhalt der Sage moglicherweise verandert, um schlicht die Ge-
schichte schneller erzihlen zu konnen, eventuell aber auch, um die Fabel gro-
tesker zu machen. Schliefdlich ist die Vorstellung, dass ein Aal — einer Wiirge-
schlange dhnlich — einen Bauern »unter dramatischen Umstinden erwiirgt«
wesentlich absurder und komischer als das strafende Unwetter in der Sage.

In der Fantasie der Erzihlerin kommt es zu einer weiteren karnevalesk-
grotesken Verkehrung:

Ich war nie fahig, einen Ameisenhaufen zu zerstéren. Meine Haltung gegen
die kleinen Roboter schwankte zwischen Bewunderung, Grausen und Mit-
leid. Natlrlich nur, weil ich sie mit Menschenaugen betrachtete. Einer rie-
sigen Uberameise wire wahrscheinlich mein Treiben héchst ritselhaft und
unheimlich erschienen. (W 220)

Die Fremdheit, die die Frau beim Betrachten der aus ihrer Sicht grotesken
Tier-Maschine-Chiméren verspiirt, wird durch die imaginierte Umkehrung
der Verhiltnisse relativiert.*” Da die Erzihlerin eine ihrer Emotionen als
»Grausen« benennt, konnte man die Wirkung dieser fantasierten Mischwe-
sen auf die Romanfigur mit Kayser als »fremd und unheimlich« beschreiben.
Mir als Leserin erscheint die Vorstellung einer riesigen Ameise vor allem
abwegig. Auch die Erinnerung an Horrorfilme wie Formicula aus dem Jahr

46  Vgl. Andreas Brandtner u. Volker Kaukoreit: Marlen Haushofer. Die Wand. Erlauterun-
gen und Dokumente. Stuttgart 2012 (= RUB16073). S. 17.

47  Die Problematik, dass Insekten oft als Roboter oder Maschinen ohne Emotionen wahr-
genommen werden, wird hier allerdings nicht reflektiert, sondern reproduziert.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

107


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Grenzenlos menschlich?

1954 lisst kein »Grausen« aufkommen, schlielich sind die Ameisen in diesem
Film nach heutigen Standards auf eher drollige Weise animiert. Trotzdem ist
die Angst vor Ameisen (Myrmecophobie) ein anerkanntes Krankheitsbild.*®

Wenn wir die beiden Zitate noch einmal unter dem Aspekt des Stand-
punkts vergleichen, fillt auf, dass die Geschichte vom Aalkénig aus der
menschlichen Perspektive erzihlt und der Aal als gruseliger Protagonist der
Geschichte imaginiert und instrumentalisiert wird. Im Kontrast zu dieser
eher anthropozentrischen Sichtweise lisst sich in dem zweiten Zitat der
theriophile Ansatz erkennen. Der Versuch einer Einfithlung wird unternom-
men, obwohl er natiirlich im Ansatz steckenbleibt. Bei einem Geschépf, das
der Erzahlerin nihersteht als die Ameisen, wird diese Einfithlung jedoch
ausgebaut.

Denn nicht nur die Erzihlerin verfiigt iiber die Einbildungskraft, mit de-
ren Hilfe die traditionellen Rollen von menschlichem und nichtmenschlichem
Tier fur kurze Zeit vertauscht werden. Auch Tiger werden von ihr solche Fi-
higkeiten zugesprochen. Der Kater erfindet nimlich ein Fangspiel: »Das Spiel
hatte strenge Regeln, die alle Tiger erfunden und festgesetzt hatte.« (W 206)
Obwohl diese und die darauffolgenden Stellen zunichst unrealistisch bzw.
iibertrieben anthropomorphisierend erscheinen, ist es tatsichlich so, dass
nichtmenschliche Tiere in der Lage sind, Spiele mit komplexen Regeln zu
entwerfen. Dies hat bspw. der Ethologe Marc Bekoff anhand von Studien zum
sozialen Spielverhalten von Hunden und Woélfen nachgewiesen. Die Fihigkeit
zu spielen bringt fiir verschiedene Arten >handfeste« evolutionire Vorteile mit
sich; doch macht es auch den Tier-Individuen schlicht Spa2.*’ Davon erzihlt
auch Haushofer. Im Verlauf des in Die Wand beschriebenen Spiels kommt es
zu einem - diesmal nicht nur von der Erzihlerin imaginierten — karnevales-
ken Rollentausch:

Tiger sauste um die Ecke, und ich mufdte mich dumm stellen und ihn kla-
gend und aufgeregt suchen. Ich durfte nicht sehen, wie er um die Ecke lug-
te, bis er endlich mit einem wilden Satz losfuhr. Dann kam das Regenfafs,
an dem ich blind vorbeitappen mufite und kraftig, aber nicht zu schmerz-
lich gebissen, aufheulen durfte, wahrend Tiger mit aufgestelltem Schwanz
hinter dem HolzstoR verschwand, den ich lange umkreisen mufste, weil ich

48  Vgl. myrmecophobic. In: Merriam Webster Dictionary. URL: https://www.merriam-
webster.com/dictionary/myrmecophobic (zuletzt aufgerufen am 12.03.2020).

49  Vgl. Marc Bekoff u. Colin Allen: Species of Mind. The Philosophy and Biology of Cogni-
tive Ethology. Cambridge 1999. S. 112.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic
https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic
https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic
https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic
https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic
https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic
https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic
https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic
https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic
https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic
https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic
https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic
https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic
https://www.merriam-webster.com/dictionary/myrmecophobic

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

den kleinen Kater in seiner Schutzfarbe einfach nicht sehen konnte, bis er
wie ein Pferd auf Zehenspitzen seitlich angetdnzelt kam und einen riesigen
Buckel machte. Alles lief darauf hinaus, daf$ er, ein stolzes, kluges Raubtier,
einen dummen, lacherlichen Menschen in Schrecken versetzte. Da der dum-
me Mensch auch der angenehme und geliebte Mensch war, wurde er nicht
aufgefressen, sondern nach dem Spiel zartlich abgeschleckt. (W 206f.)

Die Frau interpretiert Tigers Verhalten und es bleibt den Leser*innen nichts
tibrig, als der Erzahlerin zu vertrauen und anzunehmen, dass es sich bei die-
sen Handlungen tatsichlich um ein Spiel nach strengen Regeln handelt. Der
junge Kater verlangt die Inszenierung dieses Karnevals jeden Morgen. Des-
halb befiirchtet die Frau, er konne dariiber gréfRenwahnsinnig werden und
»unvorsichtig gegen jede wirkliche Gefahr«. (W 207) Nicht einmal die Erzih-
lung dieser drolligen und harmlosen Posse, bei der zwar Bisse ausgeteilt wer-
den, die aber niemals »zu schmerzlich« sind, kommt ohne die Erwihnung
des todlichen Ernstes aus, den das Leben im Wald mit sich bringt.

Jenseits von Uberlegungen nach einem konkreten Zweck solcher Spiele
kann die hier dargestellte Szene auerdem als literarische Ausarbeitung eines
berithmten Montaigne-Zitats gelesen werden:

Wenn ich mit meiner Katze spiele—wer weif3, ob ich nicht mehrihrzum Zeit-
vertreib diene als sie mir? Die narrischen Spiele, mit denen wir uns vergnii-
gen, sind wechselseitig: Ebensooft wie ich bestimmt sie, wann es losgehn
oder aufhéren soll.*°

Auch der Philosoph und Moraltheologe bezeichnet die Spiele mit seiner Katze
als>nirrische, verweist also ebenfalls auf karnevaleske Rollenumkehrungen im
Spiel; und dhnlich wie bei Jacques Derrida geht es auferdem darum, wer wem
folge.™

In einer weiteren Passage wird die Relevanz der Rollen, die Frau und Kater
einzunehmen haben, noch expliziter gemacht:

Erwar ganz anders als seine Mutter, stiirmisch, liebebediirftigund immer zu
einem Spaf$ gelaunt. Seine Leidenschaft war Theaterspielen, mit den gleich-

50 Michel de Montaigne: Apologie fiir Raimond Sebond (1580). In: Texte zur Tiertheorie.
Hg. v. Roland Borgards, Esther Kohring u. Alexander Kling. Stuttgart 2015 (= RUB19178).
S.38-52. Hier S. 39.

51 In Lanimal que donc je suis spielt Derrida mit der im Franzosischen doppelten Bedeu-
tung von »je suis« als »ich bin<und ich folge«. Vgl. Derrida: Das Tier, das ich also bin
(weiterzuverfolgen). Hier S. 19f.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

109


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Grenzenlos menschlich?

bleibenden Hauptrollen: wiitendes Raubtier, grafdlich und furchterregend;
sanftes, sehrjunges Katzchen, hilflos und zu bemitleiden; stiller Denker, er-
haben iiber den Alltag (eine Rolle, die er nie langer als zwei Minuten durch-
stand), und tiefbeleidigter, in seiner Mannesehre gekrankter Kater. (W 192)

Hier werden Tigers Verhaltensweisen nicht nur als Spiel, sondern sogar als
Theaterspiel bezeichnet — der Kater Tiger beherrscht eine Hochkulturtechnik!
Obwohl meines Wissens noch keine Studien zu nichtmenschlichem Theater-
talent vorliegen, halte ich es dennoch fiir méglich, dass ein solches Verhalten
bei Katzen zumindest nicht ginzlich realititsfern ist. Doch unabhingig da-
von, ob es dieses Phinomen tatsichlich gibt, existiert es auf jeden Fall in der
Diegese und hilft, den Kater als Individuum mit komplexen Charaktereigen-
schaften darzustellen.

Eine weitere Vermischung von menschlichem und nichtmenschlichem
Tier findet sich in der folgenden Szene:

Zweieinhalb Jahre werden vergehen, und dann wird mein Feuer erléschen,
und alles Holz um mich herum wird mich nicht vor dem Verhungern oder Er-
frieren retten kénnten. Und doch sitzt in mir noch immer eine wahnsinnige
Hoffnung. Ich kann nur nachsichtig dariiber lacheln. Mit diesem verstock-
ten Eigensinn habe ich als Kind gehofft, nie sterben zu miissen. Ich stelle
mir diese Hoffnung als einen blinden Maulwurf vor, der in mir hockt und
iber seinem Wahn briitet. Da ich ihn nicht aus mir vertreiben kann, mufd ich
ihn gewdhren lassen. Eines Tages wird der letzte Schlag ihn und mich tref-
fen, und dann wird selbst mein blinder Maulwurf es wissen, ehe wir beide
sterben. Es tut mir fast leid, ich hitte ihm fiir seine Beharrlichkeit ein wenig
Erfolg gegdnnt. Andererseits ist er eben wahnsinnig, und ich muR froh sein,
wenn ich ihn unter Kontrolle halten kann. (W 76f.)

Dass die Erzihlerin ihren Uberlebenswillen als Maulwurf bezeichnet, kann
als weiteres Beispiel fir den ihr eigenen >Galgenhumor« gewertet werden.
Auflerdem verweist der Maulwurf auf die Absurditit des gesamten Daseins,
dem sich menschliche Tiere aussetzen, indem sie sich gegen ihr Schicksal und
letztlich gegen den Tod wehren und ihn aufzuhalten versuchen, was natiirlich
ein sinnloses Unterfangen ist.

In einer anderen Passage werden sogar einer Maschine, nimlich einem
Wecker, menschliche Attribute zugeschrieben: »Ich nahm ihn in die Hand,
schiittelte ihn, und er sagte noch einmal tak-tak, und dann war es endgiiltig
aus mit ihm.« (W 258) Obwohl der Wecker nicht, wie es Kayser beschreibrt,

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

»ein eigenes, gefihrliches Leben entfaltet«®” — denn das kann er gar nicht,
schlieflich ist es bereits »aus mit ihm« — liegt eine groteske Vermenschli-
chung, eine »Vermischung des Mechanischen mit dem Organischen«®® vor,
wenn der Wecker sein letztes Gerdusch nicht etwa >produziert:, sondern
»sagt«.

Eine weitere Form der Komik sind die selbstironischen Auflerungen, mit
denen die Erzahlerin ihre Unfihigkeit oder ihren Mangel an Wissen kom-
mentiert, z.B. hier: »Ich wusste nicht einmal, wie viele Magen eine Kuh hat;
derartige Dinge lernt man zur Priifung und vergifit sie wieder.« (W 70) Ab-
surd komisch ist diese Reflexion deshalb, weil eine Kuh — und das ist ein doch
weit verbreitetes Wissen — nicht »unzihlige[] Magen« hat, sondern >nur< vier.
Eine weitere Moglichkeit wire, dass Marlen Haushofer auch nicht wusste,
wie viele Migen eine Kuh hat. In diesem Fall wiirde es sich um unfreiwilli-
ge Komik handeln und Leser*innen itber das Unwissen der Autorin lachen.
Da Haushofer akribisch alle méglichen Fakten tber die Tier- und Pflanzen-
welt sowie die Landwirtschaft, iiber die sie schreibt, recherchiert hat, ist es
unwahrscheinlich, dass sie von dieser allgemein bekannten Tatsache nichts
wusste. Trotzdem haben Leser*innen nicht unbedingt Kenntnis von dieser
Detailversessenheit der Autorin, so dass er ihr sowie der Erzahlerin eine Wis-
sensliicke unterstellen und dariiber lachen kénnte.

Auch ihr Mangel an Geschicklichkeit wird von der Erzihlerin ironisie-
rend dargestellt: »Natiirlich gibt es immer noch eine Menge Arbeiten, mit
denen ich nicht fertig werde, aber ich bin ja auch erst mit vierzig darauf ge-
kommen, daf ich Hinde besitze.« (W 137) Die Erzihlerin wusste wohl auch
vorher schon, dass sie Hinde hat; ihr war nur nicht klar, wie geschicke sie
diese einzusetzen versteht. Es ist ihre behauptete Nichtkenntnis dieser ana-
tomischen Selbstverstindlichkeit, welche die komische Wirkung ausmacht.
Dariiber hinaus kénnte ein Teil des komischen Potenzials auch in der Iden-
tifikation der Leser*innen mit der Erzidhlerin liegen. Falls diese selbst hand-
werklich wenig begabt sind, wiirden sie tiber diesen kleinen Fehler bei sich
selbst lachen.

Wie ich gezeigt habe, ist fiir Haushofers Ich-Erzahlerin im Roman Die
Wand keines der verhandelten Kriterien — das Vorhandensein oder Fehlen
eines Bewusstseins, einer (unsterblichen) Seele und die (Un-)Fihigkeit zu
Humor - ausschlaggebend dafir, sich als in der Hierarchie iber ihren

52 Kayser: Das Groteske. S.197.
53  Ebd.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

m


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2

Grenzenlos menschlich?

Gefihrt*innen stehend anzusehen. Die Frage ist nun: Kann sie unter den
Bedingungen der erzihlten Welt itberhaupt ein menschliches Tier bleiben
oder muss sie sich zwangsliufig ihren nichtmenschlichen Gefihrt*innen
annihern? Tatsichlich, je linger sie im Wald lebt, desto weniger gleicht das
Erscheinungsbild der Erzihlerin dem einer vierzigjahrigen Frau, sondern ist
je nach Situation wandelbar und flexibel, was fiir das Leben im Wald sehr
praktisch ist:

Manchmal war ich ein Kind, das Erdbeeren sucht, dann wieder ein junger
Mann, der Holz zersigt, oder, wenn ich Perle auf den mageren Knien hal-
tend auf der Bank safd und der sinkenden Sonne nachsah, ein sehr altes ge-
schlechtsloses Wesen. (W 82)

Aufgrund dieser Anpassung verindert sich die Protagonistin nicht nur in ih-
rer Imagination, sondern auch korperlich:

Ich bin noch immer mager, aber muskul6s, und mein Gesicht ist von win-
zigen Faltchen durchzogen. Ich bin nicht hafilich, aber auch nicht reizvoll,
einem Baum dhnlicher als einem Menschen, einem zdhen, braunen Staimm-
chen, das seine ganze Kraft braucht, um zu tiberleben (ebd.)

Den Vergleich, den die Erzdhlerin hier zwischen ihrer Gestalt und einem
Baum zieht, wertet Sabine Seidel als eine Mutation vom menschlichen Tier
in ein Wesen der Pflanzenwelt, gar als »eine Art Verforstung ihrer Gestalt«®*.
Allerdings, so Seidel, sei dieser Wandlungsprozess am Schluss des Romans
noch nicht an einen Endpunkt gelangt, sodass die Leser*innen nicht wissen
konnen, ob die Transformation in ein nicht-menschliches Wesen gelungen ist
oder nicht. Eine Verwandlung, die sie von der als zwanghaft erlebten Welt der
menschlichen Tiere abriicken und sich der Welt der nichtmenschlichen Tiere
annihern lisst, vollzieht sie jedoch ohne Zweifel.>

An anderen Stellen des Romans imaginiert sie ihre Verwandlung in ein -
nicht niher definiertes — nichtmenschliches Geschépf:

54  Sabine Seidel: Reduziertes Leben. Untersuchungen zum erzihlerischen Werk Marlen
Haushofers. Passau 2006. S. 90.

55  Vgl. auch Edit Kovacs: Der letzte Mensch — ein Mann/eine Frau. Anthropologische und
genderspezifische Fragestellungen in den Romanen Die Wand von Marlen Haushofer
und Die Arbeit der Nacht von Thomas Glavinic. In: Konstruktion—Verkorperung— Perfor-
mativitat. Genderkritische Perspektiven auf Grenzginger_innen in Literatur und Mu-
sik. Hg. v. Andrea Horvath u. Karl Katschthaler. Bielefeld 2016. S. 89-100. Hier S. 92.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Ich wunderte mich dariiber, dafd meine Arme noch nicht bis zu den Knien
reichten. [...] Es fehlten mir nur die Krallen, ein dichter Pelz und lange Fang-
zihne, und ich ware ein vollig angepafites Geschopf gewesen. Neiderfiillt
sahich Luchs, der leichtfiifdig tiber die Wiese flog [...]. (W 113)

Marlen Haushofers Ich-Erzihlerin geht also iiber eine Gleichstellung mit den
Tieren oder den Wunsch nach Einheit mit der Natur weit hinaus.*® Auch
auf der emotionalen Ebene schreibt sie den nichtmenschlichen Tieren fast
ausschliefllich positive Eigenschaften zu, wihrend sie die menschlichen Tie-
re hauptsichlich kritisiert. So stellt sie Hugo als Hypochonder dar, Luises
Lebensfreude empfindet sie als unangemessen (vgl. W 9) und grundsitzlich
sieht sie in ihren Mitmenschen Feinde (vgl. W 23). Trotzdem achtet sie darauf,
gewisse menschliche Kulturtechniken beizubehalten, darunter das Abstrei-
chen der Tage auf dem Kalender, Waschen und Zihneputzen sowie spiter
das Schreiben ihres Berichts. Sie fiirchtet, sie wiirde sonst

aufhoren, ein Mensch zu sein, und wiirde bald schmutzig und stinkend um-
herkriechen und unverstandliche Laute ausstoRen. Nicht daf} ich fiirchtete,
ein Tier zu werden, das ware nicht sehr schlimm. Aber ein Mensch kann nie-
mals ein Tier werden, er stiirzt am Tier vorbei in einen Abgrund. (W 44)

Diese Einstellung speist sich natiirlich vor allem aus der Erfahrung des Mor-
des, die die Frau zum Zeitpunkt des Schreibens bereits gemacht hat, da sie
in der Riickschau berichtet. Es ist wohl dieser Mann, an den sie in der obigen
Schilderung denkt, schliefilich beschreibt sie ihn spiter als »hiflich« sowie
»schmutzig und verkommen«. (W 273) Der metaphorische Abgrund, in den
er bereits gestiirzt ist, wird zu einem realen, wenn sie seine Leiche eine Ge-
rollhalde hinunterrollen lisst (vgl. ebd.).

56  Genau wie die Erzdhlerin in Die Wand schart auch Meta in Himmel, der nirgendwo endet
tierische, aber auch pflanzliche und gar mineralische »Freunde« um sich: »den Birn-
baum, die Pfingstrosen, den Stein hinter dem Rof3stall und die Biicher.« (H 124) Na-
turlich ist diese Verbundenheit der kindlichen Weltsicht geschuldet, aber es gibt im
Roman auch Ansatze einer Sehnsucht nach Einheit mit der Natur, die nichts Kindli-
ches haben, wie in dieser Passage: »Es ist eine grofie Seligkeit, man weifd nicht, wo der
Baum aufhort und Meta anfiangt.« (H 141) Das Pronomen »man« zeigt zudem einen
Wechsel der Erzahlhaltung an: Weist der Roman sonst eine personale Erzdhlsituation
auf, in der die erzdhlte Welt vollstindig aus dem Bewusstsein des Maddchens heraus
prasentiert wird, werden hier Ansitze eines auktorialen Erzihlers deutlich. Diese all-
wissende und mit einer gewissen Autoritdt ausgestattete Erzdhlinstanz verleiht Metas
Empfinden eine grofRere Claubwiirdigkeit und Intersubjektivitat.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

n3


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Grenzenlos menschlich?

Indem Marlen Haushofer ihre Erzihlerin in Die Wand eine Deanthropo-
zentrierung und Dekulturalisierung durchlaufen lisst — und in Himmel, der
nirgendwo endet den >regulirens, gegenliufigen Prozess vorfiithrt — funktiona-
lisiert sie Ansichten tiber die vermeintliche Grenze zwischen menschlichem
und nichtmenschlichem Tier auf vielfache literarische Weise.

Um Elias Canettis Werk im Kontext der Frage nach moglichen Begriin-
dungen fiir tierethische Positionen soll es im Folgenden gehen. Er lehnt eine
Hierarchie, die menschliche iiber nichtmenschliche Tiere stellt, schon des-
halb ab, weil in seiner Vorstellung menschliches und nichtmenschliches Tier
durch Verwandlungen miteinander verbunden sind: »Die Privilegierung des
Humanen gehort in Canettis Perspektive zu den Irrtiimern eines hochmiiti-
gen Idealismus. Was immer die Menschen tun - sie haben es von den Tieren
[...] ibernommen, in die sie sich, wenn sie handeln, wieder zuriickverwan-
deln.«*” Canetti selbst driickt es in einem Aphorismus von 1946 so aus:

Welche erstaunliche Hierarchie unter den Tieren! Der Mensch sieht sie so,
wie er sich ihre Eigenschaften gestohlen hat. (PM 108)

Der Aspekt der Evolution, also die Entwicklung der menschlichen aus den
nichtmenschlichen Tieren, klingt hier an. Zudem wird, wie ich es in Bezug
auf Marlen Haushofer bereits dargelegt habe, auch im Werk Elias Canettis die
Vorstellung einer starren Grenze zwischen menschlichen und nichtmenschli-
chen Tieren zuriickgewiesen. In seinem Roman Die Blendung duflert sich der
Erzihler - hier allerdings in Bezug auf lebende und tote Materie — noch vor-
sichtig:

Jedes denkende Wesen iiberkommen Augenblicke, in denen ihm die herge-
brachte Grenze, welche die Wissenschaft zwischen Organischem und Anor-
ganischem gezogen hat, kiinstlich und tiberholt erscheint, wie alle mensch-
lichen Grenzen. (B57)

In einer Aufzeichnung®® von 1943 wird Canetti deutlicher:

57  Brittnacher: Verwandlung, Masse und Macht. Hier S. 259.

58  Canettis Aufzeichnungen verteilen sich auf neun Biande und sechs Jahrzehnte. Die
darin versammelten Aphorismen sind philosophische, kritische, humorvolle, alltidg-
liche sowie fantastische Worter, Sitze oder Absitze, die in chronologischer Reihung,
nach Jahreszahlen, angeordnet wurden. Einige der Biande erschienen posthum. Zu-
dem sammelten injiingster Zeit verschiedene Herausgeber Aufzeichnungen zu unter-
schiedlichen Themen und publizierten sie in eigenen Banden: Uber Tiere (hg. v. Brigitte

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Alle alten Grenzen der Erde, seit es Menschen gibt, und eine Kommission,
die dariiber wacht, ob sie es wirklich sind: die Grenz-Akademie. Ein Lexikon
der Grenzen, das von Auflage zu Auflage verbessert wird. Eine Schatzung
der Kosten dieser Grenzen. Die Helden, die dafiir gestorben sind, und ihre
Nachkommen, die ihnen die Grenze unterm Grab wegziehen. Mauern an fal-
schen Stellen, und wosie eigentlich zu errichten waren, wenn sie nicht [angst
schon woanders stehen miifiten. Die Uniformen toter Crenzbeamter und der
Unfug auf schwierigen Pissen, ewige Ubertretungen, Verschiebungen und
unverlafiliches Cerdlle. Das anmafRende Meer; unkontrollierbare Wiirmer,
Vogel von Land zu Land, Vorschlag zu ihrer Ausrottung. (PM 33)

In den sechziger Jahren gab es zunichst eine Kontroverse iiber diese Uberzeu-
gungen Canettis im Hinblick auf das Verhiltnis von menschlichen und nicht-
menschlichen Tieren: Der osterreichische Schriftsteller und Marxist Ernst Fi-
scher schrieb 1966, das »Fehlen einer sichtbaren Grenze zwischen dem Anima-
lischen und dem Humanen« habe ihn »bestiirzt«*’, woraufhin der deutsche
Autor Wolfgang Hidecke antwortete, unter Evolutionstheoretikern gelte die
»Tatsache der tiefen, sehr tiefen Verankerung des Menschen im Tierreich als
vollig sicher — und damit die Unméglichkeit, in gewissen Bereichen eine kla-
re Grenze zwischen Tierreich und Menschenwelt zu ziehen.«*® Als Gewihrs-
manner nennt Hidecke wohl nicht zufillig neben dem Begriinder der Etho-
logie Konrad Lorenz den Theologen und Naturwissenschaftler Pierre Teilhard
de Chardin, der tiberzeugt war, naturwissenschaftliche Entwicklungstheorie
und christliche Heilslehre seien zwei verschiedene Ansichten desselben Pro-
zesses.®" 1984 kommentiert Edgar Piel die Diskussion so: »Die Unerbittlich-
keit, womit Canetti in Masse und Macht auf einer Identitit des Menschen
mit den Tieren besteht, hat Kopfschiitteln und Unverstindnis hervorgeru-
fen.«** Benjamin Biihler liest die canettischen Verwandlungen als »literari-

Kronauer, 2002), Uber den Tod (hg. v. Penka Angelova, 2003) und Uber die Dichter (hg. v.
Penka Angelova u. Peter v. Matt, 2004).

59  Ernst Fischer: Bemerkungen zu Elias Canettis »Masse und Macht«. In: Literatur und
Kritik 7 (1966). S.12-20. Hier S.13.

60 Wolfgang Hadecke: Anmerkungen zu Ernst Fischers Aufsatz Giber Elias Canettis »Masse
und Macht. In: Literatur und Kritik 2 (1967). S. 599-610. Hier S. 604.

61 Vgl. Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos [Le Phénomeéne humain]. Aus d.
Franz. v. Othon Marbach. Miinchen 1959.

62  Elias Canettis >Masse und Macht« Eine phantastische Anthropologie. In: Literatur und
Kritik 183-184 (1984). S.123-142. Hier S.128.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

15


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Grenzenlos menschlich?

sche Transgressionen, die in der Lage sind, die vom menschlichen Tier eta-
blierten Grenzregime zu iiberwinden.®

Eine solche Uberwindung nimmt bei Canetti hiufig die Form einer Um-
kehrung von Machtbeziehungen an, so wie sie der folgende Aphorismus von
1942 thematisiert:

Mein grofiter Wunsch ist es zu sehen, wie eine Maus eine Katze bei leben-
dem Leibe frifst. Sie soll aber auch lange genug mit ihr spielen. (A42-48 14)

Wolfgang Mieder glaubt, hierbei handele es sich »[m]ost likely« um eine An-
spielung auf die Verbrechen der Nazis, die sie an ihren unschuldigen Opfern
veriibt haben.* Diese Deutung halte ich fiir spekulativ, stimme aber mit ihm
darin iiberein, dass es Canetti darum gehe, »[t]o see things and relationships
from an entirely new and different perspective«®. Er weist zudem auf den
méglichen Einfluss der Kleinen Fabel® auf den Aphorismus sowie auf die Um-
kehrung der pessimistischen Aussage des Kafka-Texts durch Canetti hin. Die-
ser Interpretation kann ich wiederum nur zustimmen, da sich diese Art des
Umgangs mit intertextuellen Verweisen auf Kafka durch das Werk des Jin-
geren zieht, wie ich in Kapitel 5.4 und 5.5 ausfithrlich darlegen werde. Hier
mochte ich nur hinzufiigen, dass es noch einen weiteren Aphorismus Ca-
nettis aus dem Jahr 1970 gibt, der das Jiger-Beute-Verhiltnis von Katze und
Maus nicht nur auf grausige Weise ins Gegenteil verkehrt, sondern sogar eine
friedliche Koexistenz andeutet:

Die Katze behidngte die Maus mit ihren Krallen und entlief} sie ins Leben.
(A42-72332)

63 »Erdenktin Tieren, wie andere in Begriffen.« Canettis Epistemologie des Tiers. In: Der
Uberlebende und sein Doppel. Kulturwissenschaftliche Analysen zum Werk Elias Ca-
nettis. Hg. v. Susanne Liidemann. Freiburg i.Br., Berlin u. Wien 2008 (= Litterae 150).
S.349-365. Hier S. 359.

64  Mieder: Elias Canetti’s Proverbial Aphorisms. Hier S.113.

65 Ebd.

66  »Achg, sagte die Maus, »die Welt wird enger mitjedem Tag. Zuerst war sie so breit, dafs
ich Angst hatte, ich lief weiter und war glicklich, daR ich endlich rechts und links in
der Ferne Mauern sah, aber diese langen Mauern eilen so schnell aufeinander zu, da
ich schon im letzten Zimmer bin, und dort im Winkel steht die Falle, in die ich laufe.«
—»Du muft nur die Laufrichtung dndern«, sagte die Katze und frafd sie. (Franz Kafka:
[Kleine Fabel]. In: Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente Il. Hg. v.
Jost Schillemeit. Frankfurt a.M.1992. S. 343.)

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Indem die Katze ihre Waffen abgibt, realisiert sich hier ein utopisches, gar pa-
radiesisches Ideal. Und das, da gebe ich Wolfgang Mieder doch recht, konnte
sich Canetti in der friedensbewegten Zeit um 1970 wohl tatsichlich eher vor-
stellen als im Kriegsjahr 1942.

Umgekehrte Machtverhiltnisse beschreibt Canetti zudem in vielen wei-
teren seiner Aufzeichnungen. Sehr oft imaginiert er darin eine utopisch oder
mythologisch anmutende Szenerie, in der nichtmenschliche iiber menschli-
che Tiere richten und/oder sich an ihnen richen:

Vor den Thronen der Tiere standen demiitig Menschen und erwarteten ihr
Urteil. (1962, NH 67)

Der Riesen-Oktopus, der ein ganzes Hotel vom Strand fortschleppte. (1976,
A73-84 30)

Die wilden Hunde zerrissen das Haus (1982, A73-84 91)
Noch geheimnisvoller wird es in den folgenden Sentenzen:

Dort wird jeder von einem eingeborenen Wurm regiert und pflegt ihn und
ist gehorsam. (1962, NH 67)

Dort halten sie sich Schlangen als Ahnen und sterben an ihren Bissen.
(1962, ebd.)

Diese Tendenz Canettis, dem nichtmenschlichen Tier — zuweilen an einer mit
dem deiktischen Ausdruck »dort« vage benannten Ortlichkeit - »wieder die
Macht einzurdumen, die es als Subjekt im Verwandlungsgeschehen hatte«®,
ist in der Forschung bereits beschrieben worden.®® Wie bei ihm iiblich, fiigt
Canetti diesen einfachen Umkehrungen weitere Dimensionen hinzu, hier in
einer Aufzeichnung von 1966:

67  Ralf Simon: Animalische Einfille. Reflexionen iber Tiere als Thema von Aphorismen
(Lichtenberg, Jean Paul, Canetti). In: Jahrbuch der Jean-Paul-Cesellschaft 32/33 (1998).
S.85-112. Hier S.106.

68  Dagmar C. C. Lorenz nennt das »Canetti’s desire to empower the powerless, to make
the abusers experience the very abuse they inflict.« (Canetti’s Final Frontier: The Ani-
mal. Hier S.248.) Vgl. zudem Eva Geulen: Lebensform und Fliegenpein. Canetti und
Agamben iiber Insekten. In: Der Uberlebende und sein Doppel. Kulturwissenschaftli-
che Analysen zum Werk Elias Canettis. Hg. v. Susanne Liidemann. Freiburg i.Br., Berlin
u. Wien 2008 (= Litterae 150). S. 335-348. Hier S. 337.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

Grenzenlos menschlich?

Der Stier verbeugte sich vor dem Matador und kehrte dem roten Tuch den
Riicken. Der schenkte dem Stier das Leben und wurde von der Menge zerris-
sen. (1966, NH 106)

Hier ist es weder der Stier, der den Matador, noch der Matador, der den Stier
aufspiefit — es ist die »Mengex, die den Stierkimpfer grausam umbringt; ein
Publikum, das die ihm versprochene, aber ausbleibende Gewalttat selbst aus-
ibt.

Zudem spricht aus seinen spiteren Texten ein »real concern for their well-
being in a world increasingly dominated and devastated by humans«®. Wie
Dagmar C. G. Lorenz weiter ausfithrt, iiberschneidet sich diese Tendenz mit
seiner zunehmenden Kritik an »Judeo-Christian, Hindu, and Buddhist tradi-
tions that accord human beings a privileged position in the universe.«” 1966
stellt Canetti fest:

Die neuen, die eigentlichen Entdeckungen an Tieren sind nur darum méog-
lich, weil uns unser Hochmut als Gottsoberste griindlich vergangen ist. Es
stellt sich heraus, da wir eher die Gottsuntersten, nimlich Cottes Henker
in seiner Welt sind. (PM 278)

Der Hierarchiegedanke, der sich u.a. aus dem jidisch-christlichen Weltver-
stindnis speist,” stellt Canetti hier als Hemmnis fir Entdeckungen dar. In
einem anderen Aphorismus von 1976 konstatiert er:

Tier — Christentum: Erbarmen mit den Menschen. (1976, GU 47)

Der Bindestrich markiert den Graben zwischen dem nichtmenschlichen Tier
und einer Religion, die Nichstenliebe mit anderen menschlichen Tieren pro-
pagiert, in seinem Mainstream jedoch viele der nichtmenschlichen zu Nah-
rungsmitteln erklart.

Dass Canetti die buddhistische Vorstellung, menschliche Tiere kénnten
als nichtmenschliche wiedergeboren werden, wenn sie sich nicht von irdi-

69  Lorenz: Canetti’s Final Frontier: The Animal. Hier S. 239.

70  Ebd. Hier S. 249.

71 Christliche Richtungen wie der Spiritualismus sowie der Pietismus und Personlichkei-
ten wie Cusanus, Franziskus und andere teilen den Hierarchiegedanken ausdriicklich
nicht. Vgl. Burkhard Dohm: Vegetarismus-Konzepte im deutschen und englischen Spi-
ritualismus des 16. und 17. Jahrhunderts. In: Ethical perspectives on animals in the
Renaissance and Early Modern Period. Hg. v. Cecilia Muratori u. dems. Florenz 2013.
S.176-192 u. Burkhard Dohm: Die Seele der Tiere bei Nikolaus von Kues: Impulse fiir
die Frithe Neuzeit. In: CAS eSeries 6 (2011). S.1-17.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

schen Bindungen und Begierden freimachten, ebenfalls ablehnt, belegt seine
Aufzeichnung von 1971:

Die Schuld als Karma — unséglicher Hochmut des Menschen: an den Tieren,
in denen sie Aufenthalt nehme, bestrafe sich die Niedertracht seiner Seele.

Wie wagt er es, Tiere mit seiner Seele zu bestrafen? Haben sie sie denn
etwa eingeladen? Kann es ihnen erwiinscht sein, durch sie herabgesetzt zu
werden? Sie wollen die Seele des Menschen nicht, sie verabscheuen sie, sie
ist ihnen zu gedunsen und zu hafilich. Sie ziehen ihre anmutige Armut vor
und weit lieber als von Menschen lassen sie sich von Tieren fressen. (PM 349)

Tatsichlich werden die Konzepte von Karma und Wiedergeburt heute in den
Human-Animal Studies allgemein als speziesistisch angesehen.”” Dennoch
ist festzuhalten, dass nichtmenschliche Tiere deshalb in Canettis Spatwerk ei-
ne groflere Autonomie zugesprochen bekommen, weil sein Denken sich »aus
dem Gefingnis des Eurozentrismus lost.«”® Hinzuzufiigen wire, dass er zu-
gleich die Beschrankungen des Anthropozentrismus abschiittelt. Das ist be-
sonders bemerkenswert, weil er sich damit gegen die herrschenden weltan-
schaulichen Positionen seiner Zeit — Marxismus, Faschismus, Existenzialis-
mus, Humanismus - stellt, die allesamt das menschliche Tier im Zentrum
sehen.

Mit einem ilteren Philosophen, mit Schopenhauer nimlich, setzt sich Ca-
netti an verschiedenen Stellen und in unterschiedlichen Phasen seines Werks
auseinander. So zitiert er einen Abschnitt aus der Biografie Arthur Schopenhau-
er aus personlichem Umgange dargestell: ein Blick auf sein Leben, seinen Charakter
und seine Lehre von Wilhelm Heinrich von Gwinner:

Schopenhauer und der Orang-Utan: »Zur Herbstmesse 1854 wurde in
Frankfurt eine grofle Seltenheit in Europa, ein lebender junger Orang ge-
zeigt. Schopenhauer besuchte den >mutmafilichen Stammvater unseres
Geschlechtss, auf dessen Bekanntschaft er fast bis zum 70. Jahre vergeblich
gewartet habe, fast tiglich und er mahnte seine Bekannten, diese Gelegen-
heit nicht ungeniitzt voriibergehen zu lassen, ja lieber heute als morgen zu
gehen, denn er kdnnte morgen tot sein.« (1974, A73-84 14)

72 Vgl. Scott Hurley: Buddhismus. In: Lexikon der Mensch-Tier-Beziehungen. Hg. v. Ari-
anna Ferrari u. Klaus Petrus. Bielefeld 2015. S. 60-62.
73 Simon: Animalische Einfélle. Hier S.111.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Grenzenlos menschlich?

Canetti beeindruckte an diesem Bericht vermutlich die ausdriickliche Fas-
zination Schopenhauers fiir dieses besonders menschenihnliche Geschopf —
und seine Mahnung, es noch vor dessen Tod zu Gesicht zu bekommen. Indem
Canetti Schopenhauer zitiert (vgl. auch F 92, NH 115, A73-84 75 u. 88)", ruft er
die zwischen Patho- und Anthropozentrismus zu verortenden tierethischen
Positionen Schopenhauers auf.” Zumeist zeigt er sich ihm gegeniiber dabei
skeptisch, wie bspw. hier:

Durch dreierleiist Schopenhauer vom Tod bestochen: durch die Rente seines
Vaters, durch den Hafd gegen seine Mutter, durch die Philosophie der Inder.
Er hilt sich fiir unbestechlich, weil er kein Professor ist. Er will es nicht
wahrhaben, dafd die stréaflichste, die durch nichts wiedergutzumachende Be-
stechung die durch den Tod ist.
Ein niitzlicher Gegner ist er darin nicht. Was gegen ihn zu sagen ist, sagt
sich besser gegen die Inder. (1973, GU 8)

Die Formulierung »die Inder« steht in diesem Fall fiir den Hinduismus und
auch den Buddhismus, zwei Religionen, in denen das Konzept der Wiederge-
burt zentral ist. Da Canetti diese Vorstellung klar ablehnt (s.0.), kritisiert er
sie auch in Bezug auf Schopenhauer.

Auch Aufzeichnungen wie die folgende scheinen der direkten Auseinan-
dersetzung mit weiteren (tier-)ethischen Uberlegungen entsprungen zu sein:

Morde an Tieren und Morde an Behinderten konfrontieren. Ist es dasselbe?
(1993, A92-93 58)

Um die Reinheit der arischen Rasse zu erhalten, wurden unter Hitler Hun-
derttausende Kranke und Behinderte zwangssterilisiert oder ermordet. Ca-
nettis Frage aus dem Jahr 1993 kénnte eine Auseinandersetzung mit Peter
Singer darstellen. Singer hat seine Biicher Animal Liberation 1975 und Practical
Ethics 1979 verfasst; es ist also durchaus denkbar, dass Canetti auf die Kon-
troverse um Singer anspielt. Die Antwort auf die von Canetti gestellte Frage
bleibt allerdings im Unklaren. Einen Hinweis konnte der folgende Aphoris-
mus zum Thema Niitzlichkeit im Kontext der Evolutionstheorie geben; hier
vertritt Canetti eine klare Haltung:

74  Thomas Bernhard nennt Canetti in einem Leserbrief despektierlich einen »Kleinkant
und Schmalschopenhauer« (Die Zeit vom 27.02.1976, S. 50).
75  Vgl. Kap. 2.4.1.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Abneigung gegen die Abstammungslehre. [...] Sie erscheint mir so unglaub-
wiirdig wie die Lehre von einer Schépfung, und jedenfalls farbloser.

[..] Als Sprungfeder fiir die Bewdhrung neuer Formen wird das Uberle-
ben eingesetzt, so wird der Massentod zu etwas Niitzlichem. Damit etwas
Neues entsteht, mufd unendlich viel Leben zugrundegehen, eine monstrése
Vorstellung, die im Grunde dem Bereiche der Macht entspringt. (F113f.)

Nur weil er im Rahmen eines vermeintlich groferen Ziels >niitzlich« ist, kann
Canetti sich nicht dazu durchringen, den massenhaften Tod von Generatio-
nen von Lebewesen fiir sinnvoll oder zweckmifig zu halten; im Gegenteil: Er
empfindet »Abneigung« gegeniiber dieser »monstrése[n] Vorstellung«. Sieht
man den obigen Aphorismus im Kontext von Canettis Todesfeindschaft und
Gleichstellung, manchmal sogar Uberhéhung nichtmenschlicher Tiere, miiss-
te die Frage, ob Morde an Tieren und Morde an Behinderten dasselbe seien,
aus seiner Sicht wohl eher mit Ja beantwortet werden.

Auf die Spitze getrieben haben den sogenannten Holocaust-Vergleich die
Mitglieder der Tierrechtsorganisation PETA (People for the Ethical Treatment
of Animals), die 2003 mit ihrer Werbekampagne »Der Holocaust auf Dei-
nem Teller« eine Debatte lostraten. Der Slogan wurde zunichst nach Kritik
von verschiedenen Organisationen und Einzelpersonen, darunter Holocaust-
Uberlebende, verboten, das Verbot aber 2006 gerichtlich aufgehoben.” Wie
ein direkter Kommentar hierzu mutet der folgende Aphorismus Canettis an:

Den Tieren gegeniiber ist Jeder Nazi. (BT 42)

Allerdings war Canetti 2003 schon neun Jahre tot — den Satz hat er 1945 aufge-
zeichnet. So erhalten die Tierrechtler*innen Riickendeckung, quasi aus dem
Jenseits, von einem sephardischen Juden, der selbst vor den Nazis fliehen
musste und der, bereits 1945, den Vergleich zwischen der Massenvernichtung
verschiedener Menschengruppen in Konzentrationslagern und dem massen-

76  Auch andere iibernehmen diesen Vergleich, so z.B. die Literaturwissenschaftlerin und
Essayistin Silvia Bovenschen, die von »Tier-Konzentrationlager[n]«spricht, die »grausi-
ge Anschauungen von den Folgen dieser Annahme [dass Tiere blofSe Automaten seien;
VZ]« gaben. Vgl. Tierische Spekulationen. Bemerkungen zu den kulturellen Mustern
der Tier-Projektionen. In: Schlimmer machen, schlimmer lachen. Aufsitze u. Streit-
schriften. Hg. u. eingel. v. Alexander Garcia Diittmann. Frankfurt a.M.1998. S. 220-254
[urspriinglich in: Neue Rundschau (1983). H. 1.]. Hier S. 252.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

2


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Grenzenlos menschlich?

haften Sterben der nichtmenschlichen Tiere in Schlachthiusern herstellt.”” In
einer spiteren Aufzeichnung wiederholt er, wenn auch leicht verklausuliert,
diese Verkniipfung und verbindet sie mit einer direkten Ansprache:

Auch du hast dich nichts-wissend gestellt und die Augen zugedriickt. Wo ist
das niachste Schlachthaus? (1978, A73-84 43)

Ich gehe davon aus, dass Canetti im ersten Teil darauf anspielt, dass viele
Biirger*innen des Deutschen Reichs den Holocaust nicht wahrhaben wollten,
wihrend er geschah. Die Perfektform verweist jedenfalls auf etwas Vergan-
genes, wihrend der zweite Satz im Prisens steht. Dieselbe, im ersten Satz
mit »du« angesprochene Person, im Prinzip alle Leser*innen, wird hier nach
dem nichsten Schlachthaus gefragt. Diese Frage verweist darauf, dass alle,
die diesen Aphorismus lesen, auch vor dem, was dort geschieht, die Augen
verschlieRen. Zu beurteilen, ob solche Vergleiche — ob von Tierrechtsorgani-
sationen, jiidischen Philosophen oder jiidischen Schriftstellern — die Gren-
zen des guten Geschmacks iiberschreiten, steht mir nicht zu. Canetti und Sin-
ger machen jedenfalls glaubhaft, dass es ihnen im Kern darum geht, nicht-
menschliche Tiere aufzuwerten, und eben nicht darum, menschliche Tiere
mit Behinderung abzuwerten oder Juden als nichtmenschliche Tiere abzu-
qualifizieren. So antwortet Singer in einem Interview auf die Frage, ob er die
Wiirde menschlichen Lebens schwichen wolle:

Das ist ein Missverstandnis. Ich will die Wiirde menschlichen Lebens nicht
senken. Ich mochte die Wiirde der Tiere erhéhen. Und ich glaube, dass es ei-
ne Gewahr dafiir ist, dass wir uns auch anderen Menschen gegeniiber besser
verhalten, wenn wir Tiere in die Gemeinschaft der Wesen mit Rechten auf-
nehmen. Dann kann man beispielsweise nicht mehr sagen: Dieser Mensch
ist nicht so verniinftig, wir konnen also schmerzhafte Forschungen an ihm
vornehmen.”

77 Vgl.auch den Vergleich Schlachthaus—Schlachtfeld in Die Stimmen von Marrakesch und
den autobiografischen Bericht vom Besuch des jungen Canetti in einem Schlachthaus
(s. Kap. 3.1).

78  Peter Singers Eltern waren Wiener Juden, drei seiner GroReltern starben im Holo-
caust. Vgl. Interview mit Peter Singer in der FAZ vom 24.07.2011. URL: https://www.faz.
net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-
der-welt-11108221.htmI?printPagedArticle=true#pagelndex_o (zuletzt aufgerufen am
12.03.2019).

79  Vgl.ebd.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/im-gespraech-peter-singer-sind-sie-der-gefaehrlichste-mann-der-welt-11108221.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Bislang war in diesem Kapitel hauptsichlich von nichtmenschlichen Siuge-
tieren die Rede, also von Spezies, die einiges mit dem menschlichen Tier ge-
meinsam haben. Gefiihlt weiter entfernt von uns steht die Klasse der Insek-
ten, die mehr als die Hilfte der bekannten Arten auf unserem Planeten um-
fasst. Abgesehen von der als niitzlich angesehenen Honigbiene stehen Spe-
zies wie Fliegen, Miicken oder Kakerlaken in der Rangfolge der beliebtesten
Spezies tendenziell ganz unten.® So stellen sie fiir tierethische Uberlegun-
gen entweder eine Herausforderung dar oder sie kommen nicht vor. In ihrer
abschlieRenden Beurteilung zum Thema Nahrungsmittel Insekten — Superfood
oder Hype? vermerkt bspw. die Senatskommission zur gesundheitlichen Be-
wertung von Lebensmitteln (SLKM) der DFG lediglich, dass »bei [...] der Mas-
senhaltung von wirbellosen Tieren [...] nicht die hohen ethischen Standards
wie bei der Haltung von Wirbeltieren, speziell von Siugetieren [gelten].«*
Uber die Frage, inwiefern Insekten fiir Canetti relevant sind, gibt es in der
Forschung unterschiedliche Ansichten. Eva Geulen konstatiert, er schlief3e
sie aus, und zwar gleich doppelt: zum einen aus der »Maschinerie der Ein-
verleibung«, zum anderen aus dem »Reich der Verwandlung [...]. Sie gehéren
nicht ins Tierreich, insofern der Mensch sich nicht in sie verwandelt, und eben
deshalb auch nicht ins Menschenreich.«** Tatsichlich dufert sich Canetti in
Masse und Macht widerspriichlich tiber Insekten im Allgemeinen und Fliegen
im Besonderen: Zum einen lebten diese nichtmenschlichen Tiere in einer vol-
lig anderen Sphire als die menschlichen, deshalb treffe die Fliege hiufig ei-
ne »Verachtung fiirs vollig Wehrlose, das in einer ganz andern Grofien- und
Machtordnung lebt als wir, mit dem wir nichts gemein haben, in das wir uns
nie verwandeln, das wir nie fiirchten, es sei denn, es tritt pltzlich in Massen
auf.« (MM 233) Andererseits vermerkt er, dass von den australischen Urein-
wohner*innen auch Insekten manchmal als Totemtier gewihlt wiirden:

Was soll man aber dazu sagen, wenn man auf Menschen st6f3t, die als ihr
Totem Skorpione, Lause, Fliegen oder Moskitos bezeichnen? Hier kann von

80 Dass neben Bienen auch Fliegen, Kafer und Schmetterlinge zu den bestaubenden In-
sekten gehoren und damitebenso wie die Biene die Bestaubung vieler Pflanzenarten—
darunter auch Nutzpflanzen —sicherstellen, gerit erst langsam ins Bewusstsein einer
breiteren Offentlichkeit.

81  SKLM: Nahrungsmittel Insekten — Superfood oder Hype? In: Download-Bereich
der DFG-Homepage. URL: www.dfg.de/download/pdf/dfg_im_profil/gremien/se-
nat/lebensmittel/artikel_ nahrungsmittel_insekten.pdf (zuletzt aufgerufen am
15.01.2019).

82  Geulen: Lebensform und Fliegenpein. Hier S. 340.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Grenzenlos menschlich?

Nitzlichkeit im ordindren Sinne des Wortes keine Rede sein, diese Geschop-
fe sind Plagen fiir den Australier wie fiir uns. Es kann nur die ungeheure Zahl
dieser Wesen sein, die ihn anzieht, und wenn er eine Verwandtschaft mit
ihnen etabliert, so ist es ihm darum zu tun, sich dieser Zahl zu versichern.
Der Mann, der von einem Moskito-Totem abstammt, will, daf$ seine Leute
so zahlreich werden wie Moskitos. (MM 123)

Es ist also ihre Kleinheit und ihr Auftreten in grofler Zahl, das Insekten so
besonders erscheinen lisst. Auf weitere Eigenschaften von Insekten, die das
Potenzial haben, uns menschliche Tiere abzuschrecken, geht Canetti in Masse
und Macht nicht ein. Dazu gehort u.a. die Tatsache, dass sie keine Verinde-
rung im Gesichtsausdruck zeigen.® In Canettis Aufzeichnungen kommen ei-
nige Insekten in unterschiedlicher Funktion vor. Eines der wenigen Beispiele
fiir einen eher abwertenden Vergleich handelt von einem blutsaugenden In-
sekt:

Worte, vollgesogen wie Wanzen. (1969, PM 315)

Viele Beispiele gibt es hingegen dafiir, dass Canetti die positiven Assoziatio-
nen betont, die beim Gedanken an Bienen, Ameisen und andere, ebenfalls als
niitzlich angesehene Insekten, aufgerufen werden. Diese werden als poetolo-
gische Symbole an mehreren Stellen verwendet; in dieser Funktion erschei-
nen sie zumeist in einem guten Licht:

Der Dichter, der die Bienensprache erfand, und sie wird gesprochen. (1967,
NH 135)

Das Vielsinnige des Lesens: Die Buchstaben sind wie Ameisen und haben ih-
ren eigenen geheimen Staat. (1944, A42-7272)

Die Seidenraupe ist ein tieferer Ausdruck des Chinesischen als selbst die
Schrift. (1945, PM 86)

Aus den Reflexionen iiber Lese- und Schreibweisen in seinen aphoristischen
Aufzeichnungen sind diese dem menschlichen Tier niitzlichen Insekten also
keineswegs ausgeschlossen.® Und auch die Fliegen, denen Canetti in Masse

83  Sofiihrtes Peter Geimer in seinem Portrat liber Fliegen aus. Vgl. Peter Ceimer: Fliegen.
Ein Portrait. Hg. v. Judith Schalansky. Berlin 2018. S. 28-32.
84 Inhaltlich geheich aufdie poetologische Dimension dieser Aphorismen in Kap. 5.4 ein.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

und Macht keinerlei Nutzen zuspricht, beschiftigen ihn in seinen Aphoris-
men. Hier ein Beispiel:

Welcher Dichter hat nicht zu seiner Fliege gesprochen?
Wen erkenne ich nicht an seiner Fliege?
Wer hélt sich nicht eine Fliege, die fiir ihn trippelt? (F135)

Fiir Schreibende haben Fliegen offenbar doch den Nutzen, ihnen in den ein-
samen Stunden ihrer Schreibarbeit Gesellschaft zu leisten, sie zu unterhalten
und abzulenken. Es scheint, in Canettis Vorstellung, sogar eine sehr enge
Bindung zwischen dem Dichter und »seiner Fliege« zu bestehen. Den begrii-
Renswerten Aspekt ihrer Anwesenheit wisse dariiber hinaus selbst Gott zu
schitzen:

Die Langeweile Gottes ohne uns Fliegen. (1993, A92-93 59)

Moglicherweise spielt Canetti in dieser Aufzeichnung aber auch darauf an,
dass in der vorchristlichen Mythologie sowie im Neuen Testament der Teufel
der >Herr der Fliegen«< (Beelzebub) ist. In dieser Lesart wire Gott langweilig,
wenn es den Teufel, also das Bose, nicht gibe. Auffillig ist in diesem Apho-
rismus zudem natiirlich die Tatsache, dass er in der 1. Person Plural steht,
der Sprecher sich also mit den Fliegen identifiziert. So oder so erfiillen die
Fliegen durchaus eine wichtige Funktion, sei es im Guten oder im Bosen. Es
kommt lediglich auf die Perspektive an; daran erinnert uns Canetti hier.

In Bezug auf Insekten bei Canetti insgesamt halte ich die Argumentati-
on von Mathias Mayer fiir plausibel: Er hebt die Ameise als dasjenige nicht-
menschliche Tier im Werk Canettis hervor, das mit seiner Kleinheit und als
»Exempel eines sozialen Wesens«®* zum einen ein Symbol fiir seinen apho-
ristischen Minimalismus darstellt; zum anderen, so Mayer, spreche Canetti
den Ameisen einen »schier unverwiistliche[n] Lebenswille[n]«®¢ zu, was sie

85  Mathias Mayer: An der Grenze nach unten. Der Tieraphorismus. In: Nanotextualitat.
Asthetik und Ethik minimalistischer Formen. Hg. v. Franz Fromholzer, Mathias Mayer
u. Julian Werlitz. Paderborn 2017 (= Ethik — Text — Kultur 13). S.179-190. Hier S.189.

86  Ebd. Canetti referiert die Ergebnisse von Versuchen, die der Zoologe Friedrich Knauer
in seinem Werk Die Ameisen beschreibt: »Wie lebenszah Ameisen sind, zeigen auch die
Versuche, die Miss A. Field an Ameisen gemacht hat, denen sie alle feste Nahrung ent-
zog. Sie hielt die Versuchstiere in GefidRRen, die von Zeit zu Zeit sterilisiert wurden, da-
mit die Ameisen nicht etwa von den sich bildenden Schimmelpilzen zehren kénnten,
und reichte ihnen nur in einem befeuchteten Schwamm das nétige Wasser.« (Fried-
rich Knauer: Die Ameisen. 0.0.1906. S. 73.) Dass Canetti dieses Buch kannte, zeigt der

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Grenzenlos menschlich?

zu idealen Verbiindeten fiir Canettis Todesfeindschaft mache. Canetti zeich-
ne sie ndmlich als Gegenbild zu »einer auf Vernichtung ausgerichteten Men-
schenwelt«®”, wenn er etwa schreibe:

Erwillin die satte und wunderbare Welt wiederkehren, wenn niemand mehr
stirbt und die Menschen ihre Kriege durch Ameisen, die sehr human sind,
austragen lassen. (BT 17)

Canetti, der selbst einige Biicher {iber Ameisen besaf$®®, illustriert mittels der
staatenbildenden Insekten also seine Ablehnung einer Hierarchie, die das
menschliche Tier in die Nihe Gottes riickt, und propagiert stattdessen die
»Durchlissigkeit des Animalischen«®:

Die verschwundenen Dinosaurier: Werden Ameisen einmal Reste der ver-
schwundenen Menschen ausstellen? (BT 298)

Canettis Werk ist mithin Ausdruck seines »heftige[n] Wunsch[es], eine Gren-
ze zu Uberschreiten, so als ob sie nicht vorhanden wire.« (1942, PM 9) Er
kehrt jedoch die traditionelle Rollenverteilung zwischen menschlichem und
nichtmenschlichem Tier nicht nur um und imaginiert Vermischungen, um
die Sonderstellung des menschlichen Tiers zu relativieren. Dariiber hinaus
wird bei ihm auch die Tendenz deutlich, nichtmenschliche Tiere utopisch
zu erhéhen, gar zu iiberhdhen, um wiedergutzumachen, was die mensch-
lichen den nichtmenschlichen Tieren angetan haben. Beispiele hierfiir stam-
men hauptsichlich aus Canettis Aufzeichnungen und haben u.a. auch die Um-
kehrung der traditionellen Hierarchie, so dass nichtmenschliche Tiere Macht
iber menschliche Tiere erlangen, zum Inhalt.*®

Vergleich mit einer Notiz fiir das nicht vollendete Totenbuch: »Miss Field hat, was das
betrifft, ziemlich grausame, aber iiberzeugende Versuche gemacht. [...] Andere [Amei-
sen] liefs sie fasten und gab ihnen nichtsals ein bifschen Wasser auf einem sterilisierten
Schwamm.« (Zitiert nach: BT 7).

87  Ebd.

88 So. Fn.83.

89  Mayer: An der Grenze nach unten. Hier S.190. Um Eva Ceulen nicht unrecht zu tun,
muss allerdings hinzugefiigt werden, dass die von Mayer zitierten Aphorismen dem
erst 2014 erschienenen Buch gegen den Tod entnommen sind, das aus dem Nachlass
stammende und zuvor unveréffentlichte Texte Canettis enthélt; Geulen konnte diese
Ameisen-Aphorismen 2008 also noch nicht kennen, wohl aber die oben zitierten Sen-
tenzen zu Biene und Ameise, Wanze und Seidenraupe.

90 Da hierbei hiufig Verwandlungen im Spiel sind, erldutere ich diesen Aspekt in Kap.
5.5.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

4.2 Infragestellung menschlicher Kulturleistungen

Im vorigen Kapitel ist deutlich geworden, dass Haushofer, Canetti und Kro-
nauer in ihren Werken die gemeinhin angenommene Hierarchie relativieren,
innerhalb derer menschliche Tiere an die Spitze gesetzt und alle anderen Tiere
als minderwertig angesehen werden. Sie tun dies jedoch nicht nur, indem die
Fahigkeiten nichtmenschlicher Tiere aufgewertet werden. Vor allem in Marlen
Haushofers Die Wand werden zudem vermeintliche menschliche Kulturleis-
tungen wie Religion und Tradition, Wirtschaftssystem, Urbanisierung, tech-
nischen Errungenschaften wie das Auto oder auch die exakte Zeitmessung
hinterfragt und teilweise abgewertet.

Besonders relevant ist diese Thematik natiirlich im Roman Die Wand, des-
sen Plot darin besteht, die Erzihlerin von der Zivilisation abzuschneiden. Die
Veranderungen, die durch das Auftauchen der unsichtbaren Wand hervorge-
rufen werden, betreffen nicht nur sie selbst und ihre >Tierfamilie¢, sondern
eben auch religiése Traditionen und Konventionen, die Kultur und sogar die
Zeit. Diese vom menschlichen Tier geschaffenen Institutionen verlieren zu-
nehmend ihre Bedeutung. Dabei handelt es sich um >Errungenschaftenc einer
patriarchal gepragten Gesellschaft, die ersetzt werden durch weiblich konno-
tierte Werte wie Mitgefithl und Liebe.

Aufillig ist zunichst die abnehmende Bedeutung religioser Traditionen
und Konventionen fiir den Alltag der Erzihlerin. So erinnert sich die Erzah-
lerin in Die Wand an religiose Rituale, bewertet diese jedoch auf hochst ne-
gative Art. Dariiber hinaus spielen Kirchengebiude eine Rolle, die ebenfalls
negative Gefithle auslésen. Die Ablehnung der Kirche und dessen, wofur sie
steht, zeigt sich symbolisch im Motiv der Kirchtiirme, die die Frau mit threm
Fernglas erkennt und deren Anblick sie zu Beginn noch emotional zu erschiit-
tern vermag: »Ich zitterte ein wenig, als ich anfing, die roten Kirchtiirme zu
zdhlen.« (W 112) Als einen Impuls, der eine unbewusste Wahrheit impliziert,
bezeichnet David Smith es, wenn der Erzihlerin nach der fiir sie verstéren-
den Konfrontation mit den Kirchtiirmen das Fernglas aus der Hand gleitet,
sodass sie sie nicht mehr erkennen kann.”* Besonders unheimlich ist ihr das
Liuten der Glocken im Sturm (vgl. W 92£.). Die Kirchtiirme und das Liuten
ihrer Glocken werden als bedrohlich empfunden, die Religion mithin als et-
was konnotiert, das Angste ausldst. Mit der Zeit wird sie jedoch unempfind-

91 Vgl. Smith: Die Zuriicknahme der Schopfung. Hier S.133.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

127


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Grenzenlos menschlich?

licher gegen den Anblick der Kirchtiirme, von dem sie schlieRlich feststellt,
dass er sie

diesmal kaum noch [bewegte]. Ich wartete auf den vertrauten Ansturm von
Kummer und Verzweiflung, aber er kam nicht. Es war mir, als lebte ich schon
finfzig Jahre im Wald, und die Tiirme waren nichts mehr fiir mich als Bau-
werke aus Stein und Ziegel. Sie gingen mich nichts mehr an. (W 263)

Die urspriingliche Verdringung und Verstorung weicht also mit der Zeit der
Gleichgiiltigkeit gegeniiber den Symbolen des Transzendenten.

Die Einstellung der Erzdhlerin zu christlichen Festen macht eine dhnliche
Entwicklung durch. Ihrem ersten Weihnachten in der Isolation bringt sie ein-
deutig negative Gefiihle entgegen: »Weihnachten kam immer niher, und ich
fiirchtete mich davor.« (W 131) Das Fest erinnert sie an das Zusammenleben
mit menschlichen Tieren, an ihr Leben vor der Katastrophe. Das bedeutet je-
doch nicht, dass sie mit den Weihnachtsfesten vor dem Auftauchen der Wand
nur positive Gedanken und Emotionen verbindet, eher im Gegenteil: In ihrer
Kindheit war es ein »schones, geheimnisvolles Fest« (W 132), spiter wurde es
zu einem

Tag, an dem man gewohnheitsmafiig einander mit Dingen beschenkte, die
man so oder so einmal hitte kaufen miissen. Schon damals war Weihnach-
ten fiir mich gestorben, nicht erst an diesem vierundzwanzigsten im Wald.
Es wurde mir klar, dafd ich es gefiirchtet hatte, seit meine Kinder aufgehort
hatten, Kinder zu sein. Ich hatte nicht die Kraft gehabt, das sterbende Fest
wieder zu beleben. (W 133)

Auftillig ist, wie das unbelebte Abstraktum - ein Fest — sprichwdrtlich »ge-
storben« ist und wie sie das »sterbende Fest« nicht wiederbeleben konnte.
Die mit diesem gleich doppelt auftauchenden Bild hergestellte Verbindung
zwischen dem hochsten christlichen Feiertag und dem Tod karikiert das Fest,
bei dem schliefilich eine Geburt, also der Beginn des Lebens — und nicht sein
Ende - gefeiert wird. Fiir die Erzihlerin bedeutet die aus ihrer Sicht sinnent-
leerte Tradition nur einen Anlass, sich mit ihrer Vergangenheit zu beschif-
tigen, um sie danach hinter sich lassen zu kénnen. Auch Smith weist dar-
auf hin, dass »[d]ie Attribute des Weihnachtsgeschehens [..] ihre Deutungs-
macht [verlieren]«**. Mit einer dritten Todesmetapher lisst Haushofer ihre
Ich-Erzihlerin das bestitigen:

92  Ebd. HierS.133.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Mit mir stirbt das Fest der Kinderlein all. In Zukunft wird ein verschneiter
Wald nichts anderes bedeuten als verschneiten Wald und eine Krippe im
Stall nichts anderes als eine Krippe im Stall. (W 134)

Auch die Erzihlerin besitzt einen Stall, in dem mit der Kuh, die spiter auf un-
erklirliche Weise von ihrem kaum zeugungsfihigen Sohn geschwingert wird,
auf die jungfriuliche Geburt Marias angespielt wird. Dabei wird das neutes-
tamentliche Wunder entweiht, wie auch Roebling meint.” Fiir die Erzdhlerin
ist jedoch neben der Ablehnung des Alten auch die Hoffnung auf etwas Neues
wichtig. Sie wiinscht sich, ihre

Augen kénnten vergessen, was dieses Bild so lange fiir sie bedeutet hatte.
[..] Ich hatte das Alte verloren und das Neue nicht gewonnen, es verschlof3
sich vor mir, aber ich wufdte, da es vorhanden war. Ich weif$ nicht, warum
mich dieser Gedanke mit einer ganz schwachen und schiichternen Freude
erfiillte. (ebd.)

Das zweite Weihnachtsfest, das die Erzihlerin im Wald erlebt, wirkt auf die
Erzihlerin noch immer bedrohlich:

Weihnachten riickte immer ndher, und alles deutete auf einen glitzernden
Weihnachtswald hin. Das gefiel mir nicht sehr. Ich fiihlte mich noch immer
nicht sicher genug, um ohne Furcht an diesen Abend zu denken. Ich war an-
fillig gegen Erinnerungen und mufSte vorsichtig sein. (W 240)

Viel schlimmer als ihre Erinnerungen wiegt jedoch, dass Tiger kurz vor Weih-
nachten verschwindet. Sie verbringt die Weihnachtszeit damit, nach ihm zu
suchen, der Feiertag wird gar nicht mehr erwihnt. So wird das Griibeln iiber
das Fest und ihre Vergangenheit durch die aktuelle Sorge um eines ihrer >Fa-
milienmitglieder< ersetzt; das »Neue« hat das »Alte« verdringt, doch statt et-
was zu »gew[i]nnenc, verliert sie zunichst den Kater — eine trostlose Ironie.

Ein weiteres fiir den Roman bedeutsames christliches Fest ist Allerheili-
gen bzw. Allerseelen®, dem Fest, zu dem traditionell der Verstorbenen mit ei-

93  Vgl. Irmgard Roebling: Arche ohne Noah. Untergangsdiskurs und Diskursuntergang
in Marlen Haushofers Roman Die Wand. In: Untergangsphantasien. Hg. v. Johannes
Cremerius. Wiirzburg 1989 (= Freiburger Literaturpsychologische Cespriche 8). S. 74-
91. Hier S. 82.

94  Im Roman werden die beiden Feste und ihre Bedeutung vermischt; allerdings ge-
schieht dies bei den am 1. und 2. November begangenen Feiertagen auch in der Reali-
tat.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

129


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Grenzenlos menschlich?

nem Besuch auf dem Friedhof gedacht wird: »Den ganzen Tag iiber [...] muf3te
ich an die Friedhéfe denken. Es lag kein besonderer Anlaf3 vor, aber ich konn-
te es nicht vermeiden, weil es so viele Jahre hindurch tiblich gewesen war, zu
dieser Zeit an die Friedhéfe zu denken.« (W 227) Es fillt auf, dass die Frau
meint, es sei @iblich gewesen, an die Friedhéfe zu denken — nicht etwa an die
toten menschlichen Tiere! Ahnlich wie Weihnachten ist auch dieser Tag fiir
sie ein Beispiel fiir eine sinnlose oder sinnlos gewordene Tradition. In ihrer
Erinnerung geht es hauptsichlich um die Erfillung einer Konvention, wenn
»Menschenprozessionen mit den Einkaufstaschen voll riesiger Chrysanthe-
men« auf den Friedhofen einfallen und dabei »geschiftig[]« und »verstoh-
len[l« in der Erde »[w]ithlen[]«. Die Erzihlerin beklagt »[d]as Gefliister der
alten Frauen tiber Krankheit und Auflésung, und dahinter die bose Angst vor
den Toten und viel zu wenig Liebe.« (Ebd.) Die allgemeine Begrabniskultur
wird hier und im Folgenden als bedriickend sowie als Ausdruck der Angst der
Lebenden vor den Toten empfunden; die Einhaltung von Traditionen gilt der
Erzihlerin als Freibrief, die Toten den Rest des Jahres iiber vergessen zu diir-
fen. Im Gegensatz dazu stehen die Begrabnisse, die die Erzahlerin selbst ver-
anstaltet, sowie ihre eigene Erinnerungskultur. Die Beerdigungen von Perle,
Luchs und Weiteren werden niichtern beschrieben (vgl. W 123, 181, 242f., 272),
die Erinnerung an sie bleibt jedoch lebendig und ist von Trauer und Schmerz,
aber auch von Liebe und Mitleid geprigt.

Noch eine weitere, direkt mit dem Tod verkniipfte religiése Handlung
wird von der Erzihlerin herabgewertet:

Keiner wird bei mir sein, wenn ich sterbe. Niemand wird mich betasten, an-
starren und seine heifien lebendigen Finger auf meine erkaltenden Lider
pressen. An meinem Sterbelager werden sie nicht zischeln und fliistern und
mir die letzten bitteren Tropfen zwischen die Zdhne zwédngen. (W 103f.)

Die Anwesenheit anderer menschlicher Tiere bei ihrem Tod empfindet die
Erzihlerin eher als Last, der Gedanke an deren Abwesenheit ist Erleichte-
rung fiir sie. Mit den »letzten bitteren Tropfen« konnte eine Medizin ge-
meint sein. Dass sie aufgrund der Katastrophe jedweder Behandlung ent-
gehen wird, macht sie weder traurig noch dngstlich. Trostlich sind fiir sie in
Bezug auf den Tod nicht irgendwelche Rituale, sondern der Gedanke daran,
dass ein individuelles Leben zwar mit dessen Tod endet, das Leben jedoch in
anderer Form weitergeht. Diese Vorstellung von einem Kreislauf kommt an
vielen Stellen des Romans zum Ausdruck.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Eine Ausnahme von den am Beispiel der Kirchtiirme, von Weihnachten
und Allerseelen sowie an der Behandlung auf dem Sterbebett aufgezeigten
Mustern der Ablehnung von allem, was mit Religion zu tun hat, gibt es al-
lerdings. Ironischerweise ist es kein menschliches Tier, also nicht sie selber,
sondern die Katze, die Kirchenlieder besonders gerne mag (vgl. W 107). Al-
lerdings liebt sie diese wegen ihres getragenen Klangs und natiirlich nicht
aufgrund ihres erbaulichen Inhalts. Haushofer illustriert mit diesem Detail,
als wie oberflichlich ihre Protagonistin die Religion empfindet.

In der Forschung wurde hiufig die Frage gestellt, ob es sich bei der ab-
geschlossenen und menschenleeren Bergwelt der Erzihlerin um ein Paradies
oder ein Utopia handelt. Dass sich diese Begriffe nicht mit der von harter
Arbeit, Leid und Tod geprigten Bergwelt verbinden lassen, habe ich bereits
gezeigt. Auch die Erzihlerin selbst sieht ihr Refugium nicht als solches. Zwar
glaubt sie, um ihre Kinder aufzuziehen, wire dieser Ort »das Paradies gewe-
sen« (W 77). Doch gleich nachdem sie diese Formulierung verwendet, weist
sie den Gedanken wieder zuriick: »Ich glaube, es hat nie ein Paradies gege-
ben. Ein Paradies kénnte nur auferhalb der Natur liegen, und ein derartiges
Paradies kann ich mir nicht vorstellen. Der Gedanke daran langweilt mich,
und ich habe kein Verlangen danach.« (W 78) Es gibt jedoch noch ein wei-
teres Indiz dafiir, dass es sich bei ihrem Tal nicht um ein Paradies handeln
kann, und das ist ein religiés-mythologisches: »Ich weif? nicht, warum ich da-
mals die Kreuzottern so sehr fiirchtete. In den zweieinhalb Jahren, die ich hier
bin, habe ich nicht einmal auf der Lichtung eine Schlange gesehen.« (W 70)
Es fehlt die Schlange! Bezeichnenderweise gibt es eine Schlange auf der Alm,
dem Ort, der vor der Ermordung von Luchs und Stier am ehesten ein Paradies
darstellt:

Erstviel spater, auf der Alm, sah ich wirklich eine Kreuzotter. Sie lag auf einer
Gerdllhalde und sonnte sich. Von da an fiirchtete ich mich nie mehrvor einer
Schlange. Die Kreuzotter war sehr schon, und als ich sie so liegen sah, ganz
der gelben Sonne hingegeben, war ich sicher, daf$ sie nicht daran dachte,
mich zu beifden. lhre Gedanken waren weit weg von mir, sie wollte nichts
alsin Frieden auf den weifden Steinen liegen und in Sonnenlicht und Warme
baden. (W 86)

Die Stimmung, die durch dieses und weitere friedliche Bilder fiir den Schau-
platz Alm erzeugt werden, kommt der Vorstellung von einem Paradies schon
sehr nahe. So wie im biblischen Garten Eden kein Tier einem anderen et-
was zuleide tat, so geht auch hier von dem nichtmenschlichen Individuum,

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Grenzenlos menschlich?

vor dem sich die Erzihlerin immer gefiirchtet hatte, keine Gefahr aus. Be-
zeichnenderweise ist es ausgerechnet eine Schlange, die hier als Inbegriff der
Friedfertigkeit dargestellt wird. Die Macht, den Zauber dieses Ortes zu zer-
storen, hat kein Tier, jedenfalls kein nichtmenschliches. Nachdem aber genau
diese Zerstérung, das Morden und Téten, auf der Alm Einzug gehalten hat,
ist das Paradies — falls es eines war — »verloren« (W 182) — die Anspielung auf
John Miltons Epos Paradise Lost drangt sich aus dieser Perspektive geradezu
auf.

Der Zustand, in den die Atmosphire der Alm die Frau besonders in ih-
rem ersten Sommer dort versetzt, hat ebenfalls etwas Paradiesartiges: »Es
war fast unmdoglich, in der summenden Stille der Wiese unter dem grofien
Himmel ein einzelnes abgesondertes Ich zu bleiben« (W 185). Die hier und im
Folgenden dargestellte Verschmelzung mit der Natur hat zwar nach Joachim
von der Thiisen den >Haken¢, dass sie das Bewusstsein und damit das, was
ein menschliches Tier ausmache, ausschliee®; doch legt von der Thiisen da-
mit auch seinen anthropozentrischen und eurozentrischen Standpunkt offen.
Schlieflich besteht genau in dieser Entfernung vom menschlichen Bewusst-
sein mit seinem Wollen und Streben das oberste Ziel zweier Weltreligionen:
des Buddhismus und des Hinduismus. Aber auch in den monotheistischen
Religionen gibt es Praktiken und Strémungen, deren zentrales Element die
Unio mystica® ist. Darunter wird die »Erfahrung der Einung des Menschen
mit Gott«’” verstanden, also das Aufgehen in einem tiber-individuellen tran-
szendenten Bewusstsein. Die genannten Strémungen umfassen im Protes-
tantismus den mystischen Pietismus, im Judentum die Kabbala oder im Is-
lam sufistische Gemeinschaften. Die Sufis des Mevlevi-Ordens in der Tiirkei
begeben sich durch einen Tanz, der sich durch wiederholte Drehbewegungen
auszeichnet, in eine Trance, die sie mit Allah in Kontakt bringen soll. Ob be-
wusst oder unbewusst scheint Haushofer eher in dieser (fern-)dstlichen Tra-
dition der meditativen Erzeugung von Transzendenz zu stehen. Dafiir spricht
auch, dass sie ihre Erzihlerin hiufig den gegenwirtigen Augenblick betonen
lasst, beispielsweise wenn die Frau »in Frieden auf der Bank [sitzt] und den

95  Vgl. Thiisen: Die Stimme hinter der Wand. Hier S.162.

96  Auch Corina Erk wertet die Erlebnisse der Frau auf der Alm als »Unio Mystica mit der
Natur, eine All-Einheit mit dem Kosmos« (Momente der Kulturkritik in Die Wand. Hier
S.222).

97 O.A.: Unio mystica. In: Metzler Lexikon Philosophie. URL: www.spektrum.de/lexi-
kon/philosophie/unio-mystica/2097 (zuletzt aufgerufen am 04.01.2019).

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Sternen [zusieht]« (W 210). Auch ihre Reflexionen iiber das subjektive Erle-
ben nichtmenschlicher Tiere gehen in diese Richtung: »Vielleicht leben die
Tiere bis zu ihrem Tod in einer Welt des Schreckens und Entziickens. Sie kon-
nen nicht fliehen und miissen die Wirklichkeit bis zu ihrem Ende ertragen.
Selbst ihr Tod ist ohne Trost und Hoffnung, ein wirklicher Tod.« (W 211) In
Forschungsbeitrigen, in denen der Lebensraum der Erzihlerin trotz solcher
Passagen als Paradies bezeichnet wird, wird dies hiufig mit dem allmihli-
chen Wegfall bzw. dem Bedeutungsverlust zivilisatorischer Errungenschaf-
ten innerhalb des Romans begriindet, der eine schleichende Zuriicknahme
der Kulturgeschichte darstelle. Tatsichlich gehen der Erzahlerin Mehl (vgl.
W 43) und Zucker (vgl. W 205) aus, Uhren bleiben stehen (vgl. W 64 u. 258;
dazu unten weiter) und in Hugos Mercedes briiten Vogel (vgl. W 222).

In der ersten Aussage iiber dieses Auto benennt die Ich-Erzihlerin sowohl
die Farbe als auch die Marke: »Es war noch sehr kithl, und der Tau glitzerte
auf Hugos schwarzem Mercedes.« (W 14) Ein paar Seiten spiter erwihnt die
Erzihlerin den Mercedes das zweite Mal: »Der Tau auf dem Mercedes war ge-
trocknet, und das Dach glinzte in einem fast rétlichen Schwarz« (W 18). Im
Vergleich zu der ersten Aussage ist es hier offenbar besonders erwihnens-
wert, dass die Farbe des Autos durch die Einwirkung der Natur deutlich ver-
indert erscheint. Als die namenlose Frau das Thema am Ende ihres Berichts
wieder aufgreift, bezeichnet sie das Wrack als ein »Ding« (W 222). Die nach-
folgende Prizisierung, dass es sich hierbei um Hugos schwarzen Mercedes
handelt, wird womdglich nur beigefiigt, um den Leser*innen verstandlich zu
machen, worum es sich dabei eigentlich handelt. Die urspriinglichen Quali-
titen, die das teure Auto als ein kulturelles Statussymbol ausgewiesen haben,
sind namlich nicht mehr zu erkennen:

Heute ist er ein griniberwuchertes Nest fiir Mduse und Vogel. Besonders
im Juni, wenn die Waldrebe bliiht, sieht er sehr hiibsch aus, wie ein riesiger
Hochzeitsstrauf. [...] Im Frithling und Herbst sehe ich zwischen den braunen
Stengeln das verblaRte Gelb der Polsterung, Buchenblatter, Schaumgum-
mistiickchen und RofRhaar, von winzigen Zihnen herausgerissen und zer-
zupft. Ein herrliches Heim ist Hugos Mercedes geworden, warm und wind-
geschiitzt. (Ebd.)

Die Natur und mithin die nichtmenschlichen Tiere, die in ihr leben, haben
den Mercedes vollstindig eingenommen. Das damalige Fortbewegungsmittel

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

133


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Grenzenlos menschlich?

und Statussymbol ist zu einem Lebensraum fiir Flora und Fauna geworden.®®
Noch drastischere Bilder fiir diese Verwandlung finden sich bei Christof Lau-
mont, der den schwarzen Mercedes als einen »Leichenwagen« bezeichnet, aus
dem nun neues Leben blitht®® und bei Elke Briins, fiir die das Auto ein »To-
dessymbol einer technokratischen Kultur«**® darstellt. In der Verfilmung von
Julian Polsler steigert sich die Absage an diese Kultur so weit, dass die Frau
den Wagen nicht nur verrotten lisst, sondern im Versuch, die Wand zu durch-
brechen, zu Schrott fihrt.

Die namenlose Frau beurteilt die Aneignung und Umdeutung des ehema-
ligen Statussymbols durch die Natur duflerst positiv und zieht daraus auch
Schliisse fir andere Gebrauchsgegenstinde ihres damaligen Lebens: »Gas-
rohre, Kraftwerke und Olleitungen« (W 222) — all diese Gegenstinde wurden
von den menschlichen Tieren »zu Gétzen gemacht« (ebd.). In Abwesenheit der
Menschheit erkennt die Ich-Erzdhlerin deren wahres jammerliches Gesicht
(vgl. ebd.) und entlarvt die einstigen kulturellen Statussymbole als nunmehr
nutzlose Gebrauchsgegenstinde.

Als wesentlich relevanter fiir ihr Uberleben erweisen sich ehemals gering
geschitzte Alltagsgegenstinde: Sie befiirchtet, dass sie in einigen Jahren kei-
ne Munition und vor allem keine Streichhélzer mehr haben werde (vgl. W 75f.
u. 275). Damit wire nach der Riickentwicklung zu einer einfachen Agrar- so-
wie Jiger- und Sammlerkultur schliefilich ein Punkt in der Menschheitsge-
schichte erreicht, der vor der Nutzbarmachung des Feuers liegt. Die Erzih-
lerin, die sich ganz den aktuell vor ihr liegenden Aufgaben verschrieben hat,
kiimmert das jedoch wenig: »Wenn die Zeit ohne Feuer und ohne Munition
kommen wird, werde ich mich mit ihr befassen und einen Ausweg suchen.
Aber jetzt habe ich anderes zu tun.« (Ebd.)

Der Roman Die Wand ist durchzogen vom leitmotivisch aufgearbeiteten
Aspekt der Abwendung der Ich-Erzihlerin von der »Menschenzeit« (W 64).

98  Vgl. Wolfgang Bunzel: »Ich glaube, es hat niemals ein Paradies gegeben«. Zivilisati-
onskritik und anthropologischer Diskurs in Marlen Haushofers Romanen Die Wand und
Himmel, der nirgendwo endet. In: »Eine geheime Schrift aus diesem Splitterwerk entrat-
seln..«. S.103-119. Hier S. 115.

99  Vgl. Christof Laumont: Die Wand in der Wirklichkeit. Zu Marlen Haushofers allego-
rischem Realismus. In: »Eine geheime Schrift aus diesem Splitterwerk entrétseln...«.
S.137-156. Hier S.151.

100 Elke Briins: AuRenstehend, ungelenk, kopfiiber weiblich: Psychosexuelle Autorpositio-
nen bei Marlen Haushofer, Marieluise Fleifer und Ingeborg Bachmann. Stuttgart 1998
(=Ergebnisse der Frauenforschung 48). Hier S. 56.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Bevor die Wand von der Ich-Erzihlerin entdeckt wird, sind dem Bericht kon-
krete Zeitangaben zu entnehmen. So schreibt die namenlose Frau am ersten
Abend, den sie allein im Jagdhaus verbringt: »Um sieben Uhr waren meine
Gastgeber noch nicht zuriick.« (W 13) Ein paar Zeilen spiter findet sich eine
weitere exakte Angabe der Uhrzeit: »Um neun Uhr beschlof} ich, zu Bett zu
gehen.« (W 13) Auch am Morgen scheint die Ich-Erzihlerin an genauen Zeit-
angaben festzuhalten: »Es war acht Uhr, die beiden muf3ten im Dorf geblieben
sein.« (Ebd.) Das Bestreben, die Zeit so genau angeben zu konnen, bleibt bei
der Ich-Erzihlerin zunichst erhalten, weil sie darin »eine letzte Verbindung

19 sieht:

zur Auflenwelt«

Ich nahm mir [...] fest vor, tiglich die Uhren aufzuziehen und einen Tag vom
Kalender abzustreichen. Das schien mir damals sehr wichtig, ich klammerte
mich geradezu an die sparlichen Reste menschlicher Ordnung, die mir ge-
blieben waren. (W 43f.)

Vor dem Hintergrund der vollkommenen Isolierung der Ich-Erzahlerin sei die
»Sinnhaftigkeit von Uhren, die menschliche Ordnung im Sinne von sozialer
Ordnung erméglichen«®* nach Rathenbgck allerdings fraglich. Auch die Ich-
Erzihlerin scheint diesen Einwand einzusehen, wenn sie sich fragt, »wo die
genaue Uhrzeit geblieben ist, jetzt, da es keine Menschen gibt« (W 64). Diese
Uberlegung der Ich-Erzihlerin wird in der folgenden Aussage noch einmal
zugespitzt: »Wenn die Zeit aber nur in meinem Kopf existiert und ich der
letzte Mensch bin, wird sie mit meinem Tod enden. Der Gedanke stimmt
mich heiter.« (W 237) Die namenlose Frau ist bei dem Gedanken an das Ende
der durch Uhren bestimmten Zeit deshalb so heiter, weil sie (wie Rathenbdck)
erkannt hat, dass Uhren eine vom menschlichen Tier geschaffene soziale Ord-
nung generieren, die sie als isolierte Frau allerdings scharf kritisiert:

Manchmal fallt mir ein, wie wichtig es einmal war, ja nicht fiinf Minuten zu
spat zu kommen. Sehr viele Leute, die ich kenne, schienen ihre Uhr als klei-
nen Gotzen zu betrachten, und ich fand das auch immer verninftig. Wenn
man schon in der Sklaverei lebt, ist es gut, sich an die Vorschriften zu halten
und den Herrn nicht zu verstimmen, Ich habe der Zeit, der kinstlichen, vom
Ticken der Uhren zerhackten Menschenzeit, nicht gerne gedient [...]. (W 64)

101 Elisabeth Vera Rathenbdck: »Niemand wird nach meinem Tod wissen, dass ich die Zeit
ermordet habe«. Eine Betrachtung entlang von Marlen Haushofers »Die Wand«. In: Die
Rampe 2 (2000). S.129-153. Hier S. 134.

102 Ebd.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

135


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Grenzenlos menschlich?

Die Isolation, der die Ich-Erzihlerin in ihrer neuen Umgebung ausgesetzt ist,
kann insofern als Erlésung von der Sklaverei der tickenden Menschenzeit an-
gesehen werden. Der unnatiirlichen Menschenzeit setzt die namenlose Frau

den natiirlichen Wechsel der Tageszeiten'®

entgegen, der entweder durch die
Sonne »oder, wenn sie nicht scheint, nach dem Einflug und Abflug der Krahen
und verschiedenen anderen Anzeichen« (W 64) zu erkennen ist. Wessel sieht
in dieser Entfernung der Ich-Erzihlerin von der Menschenzeit bei gleichzei-
tiger Anniherung an natiirliche Zeitzyklen ein Symbol fiir die neu gewonnene
Freiheit der Ich-Erzihlerin.’®* Die Erzihlerin selbst beschreibt diese Freiheit
wie folgt: »Hier hat alles sehr viel Zeit, eine Zeit, die nicht von tausend Uh-
ren gehetzt wird. Nichts treibt und drangt [..].« (W 155) David Smith weist
darauf hin, dass es neben der Zeitebene der fortschreitenden Handlung und
der gegenliufigen Zuriicknahme der Zivilisation, die auch eine Zuriickwei-
sung und sogar Aufhebung der Zeit impliziere, noch eine dritte gebe, in der

195 werde. Denn fiir ihr

»das lineare Zeitverstindnis an sich in Frage gestellt«
Leben in und mit der Natur sind Zeit und Linearitit im menschlichen Sinne
irrelevant. Der wiederkehrende Wechsel der Tages- und Jahreszeiten funktio-
niert unabhingig von dieser imaginiren Grofie, das Konzept der Zeit ist fiir
nichtmenschliche Tiere, denen >ewige Gegenwart« attestiert wird, irrelevant.

Abschliefiend kann festgehalten werden, dass die Ablosung von der
menschlichen Zeitstrukturierung fiir die Ich-Erzahlerin sowohl ein Freiheits-
gewinn als auch eine stirkere Einbindung in die Natur und ihre natiirlichen
tageszeitlichen Zyklen bedeutet. Letzteres wird von der namenlosen Frau
allerdings nicht als Einschrinkung empfunden.

Wie Razbojnikova-Frateva ausfithrt, wandelt sich auch die Raumstruktur

in der Wahrnehmung der Erzihlerin mit dem Auftauchen der Wand.*® Sie

103 Vgl. Bunzel: »Ich glaube, es hat niemals ein Paradies gegeben«. Hier S.115.

104 Vgl. Wessel: »Ich werde schreiben bis es dunkel wird...«. S.120.

105 Smith: Die Zuriicknahme der Schépfung. Hier S.131.

106 Maja Razbojnikova-Frateva betont, dass sich die Raumproblematik im Roman auf zwei
Ebenen manifestiere: Zum einen schaffe Haushofer mit der Struktur des Romans ei-
ne Experimentalanordnung, in der die Leser*innen die Handlungsweise der Erzihlerin
studieren kénnten. Zum anderen werde der Raum innerhalb des Berichts der Erzdh-
lerin aber auch von innen beschrieben. Diese Innensicht ist sowohl fiir Razbojnikova-
Frateva als auch fir mich interessanter als die dufdere Romanstruktur. Vgl. Zur Raum-
problematik in Marlen Haushofers Roman Die Wand. In: Der imaginierte Ort, der
(un)bekannte Ort. Zur Darstellung des Raumes in der Literatur. Hg. v. Anna Gajdis u.
Monika Manczyk-Krygiel. Bern u.a. 2016. S. 309-325. Hier S. 310.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

eignet sich den Raum - auch sprachlich — an: So wird Hugos Whisky zu »mei-
ne[m] Whisky« (W 22) und Hugos Kalender zu »meinem [...] Terminkalender«
(W 39). Beide Besitzerwechsel reflektiert sie, ebenso wie sie besonders hervor-
hebt, dass sie tatsichlich den Ausdruck »mein Tal« verwendet: »Ich schreibe
»smein Tal. Der neue Besitzer, wenn es ihn gibt, hat sich noch nicht bei mir
gemeldet.« (W 59) Mit dem Fortschreiten der Zeit markiert sie diese Aneig-
nungen jedoch nicht mehr und spricht wie selbstverstindlich von »[m]eine[n]
Forellen« (W 97).

Wie Razbojnikova-Frateva hervorhebt, dient die sehr exakte Beschreibung
von Riumlichkeiten und auch der Gegenstinde in diesen Riumen dem Ver-
anschaulichen einer »Verwandlung in einen Uberlebensraum«'®’. So genau
die Darstellung von Riumen und Orten auch ist, einen Eigennamen erhal-
ten sie nicht. Diese Praxis der Erzdhlerin parallelisiert ihre Handhabe bei der
Namensgebung des Personals innerhalb des von der Wand begrenzten Rau-
mes, sie selbst eingeschlossen.’®® Damit »widerruft [sie] die Praktiken des
Kartographierens und der Namensgebung als Formen der sozialen Konsti-
tution des Raumes im Zeichen seiner Eroberung und Ausbeutung.«'*® Statt
ihn zu benennen, eignet sich die Erzihlerin den Raum an, um ihn bearbei-
ten und pflegen zu konnen. Eroberung und Ausbeutung sind im Kontext des
Romans sinnlos, da Wilder und Wiesen die Grundlage ihres Uberlebens sind.
Die Analyse von Paul Buchholz geht in eine dhnliche Richtung: Die Erzihlerin
schreibe aus einer »post-civilization«, gar einer »post-human perspective«"®
und duflere sich als letzte Stimme des menschlichen Gewissens: »Gasrohre,
Kraftwerke und Olleitungen; jetzt, da die Menschen nicht mehr sind, zeigen
sie erst ihr wahres jimmerliches Gesicht. Und damals hatte man sie zu Got-
zen gemacht anstatt zu Gebrauchsgegenstinden.« (W 222) An anderen Stel-
len, so analysiert Buchholz, spreche sie im Namen des Waldes: »Und der Wald
will nicht, daR die Menschen zuriickkommen« (W 185). Indem sie den letzten
Vertreter der patriarchalischen Ordnung tétet, erfilllt die Erzihlerin gewis-
sermaflen diesen vermeintlichen Wunsch.

107 Ebd. HierS.312.

108 Vgl. Kap.s5.2.

109 Razbojnikova-Frateva: Zur Raumproblematik in Marlen Haushofers Roman Die Wand.
Hier S. 313.

110  Paul Buchholz: Eco-Romanticism. Terezia Mora’s Der einzige Mann auf dem Kontinent
and the Re-reading of Marlen Haushofer's Die Wand. In: Gegenwartsliteratur. Ein ger-
manistisches Jahrbuch 14 (2015). S. 147-169. Hier S.152.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

137


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Grenzenlos menschlich?

Ahnlich wie die Ich-Erzihlerin in Die Wand entwickelt auch die Protago-
nistin im Roman Himmel, der nirgendwo endet eine Gemeinschaft mit der Natur,
die von Meta sogar auf einen Stein ausgeweitet wird, der von »jahzornige[n]
Holzknecht[en]« getreten wird: »Der Stein scheint es nicht zu spiiren, aber
Meta freut sich dariiber. Jeder soll sich die Zehe verstauchen, der ihren Stein
zu treten wagt.« (H 25) Da sie diesem frithen Kindheitsstadium entwichst,
in dem Gefiihle des Einsseins und der Solidaritit mit der Natur dominieren,
fihrt ihre Entwicklung

von infantilem Animismus und kindlichen Verschmelzungswiinschen zu ei-
nem rational gesteuerten Umgang mit Tieren [...], dem die Superioritit des
Menschen inhdrent ist. Am Ende des Textes ist die Hauptfigur unwiderruf-
lich zu einem Teil der symbolischen Ordnung der Kultur geworden.™

Haushofers Kritik an den ethisch fragwiirdigen Implikationen dieser Ord-
nung wird in beiden Romanen deutlich.

In Bartls Abenteuer werden technische Errungenschaften aus der Perspek-
tive des Katers mit Gewalt und Tod assoziiert™; so ist etwa die erste Auto-
fahrt, die ihn vom friedlichen Zusammenleben mit seiner Mutter entfernt, ein
»bose[r] Spuk« (BA 7). Vor allem die lauten Gerdusche, die von den menschli-
chen Tieren selbst und von ihren Maschinen ausgehen, irritieren und dngsti-
gen den Kater (vgl. BA17, 30, 87, 95). Nick Biischer deutet die Handlung des
Romans insgesamt als »Bildungswegx, der »von der kulturkritischen Erkennt-
nis gekennzeichnet [ist], dass es besser ist, sich von den Menschen und ihrer
domestizierten wie technisierten Umwelt fernzuhalten.«*

Im Gegensatz zu den in diesem Teilkapitel vorgelegten Analysen zu Mar-
len Haushofer stellen Brigitte Kronauers Figuren in Rita Miinster und Die Frau
in den Kissen nur indirekt den Wert menschlicher Kulturleistungen infrage,
so etwa das erzihlende Ich in Die Frau in den Kissen, das in seinem Zustand
permanenter Schlaflosigkeit das menschliche Alltagsleben ablehnt und da-
mit die Relevanz menschlichen Tuns insgesamt relativiert. Hier und auch in
Rita Miinster geht es der Hauptfigur eher darum, von den Anforderungen, zu-
weilen auch den Uberforderungen und Zwingen des Menschseins entlastet

111 Bunzel:»Ich glaube, es hat niemals ein Paradies gegeben«. Hier S.109.
112 Vgl. Biischer: Im Spiegel der Katze. Hier S. 287.
113 Ebd. HierS. 289.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

zu werden. Dies geschieht in beiden Romanen in Form von Tierverwandlun-
gen."

Auch bei Elias Canetti findet sich keine so entschlossene Abwendung von
zivilisatorischen Leistungen. Tatsichlich sieht Canetti, in seiner Rolle als
Kinstler, es als seine Aufgabe an, gegen den Tod und das Vergessenwerden
anzuschreiben. In der Betonung des Wertes der Kulturtechnik Schreiben
lisst sich allerdings ein verbindendes Element zur Hauptfigur in Die Wand
sehen, die schreibt, um menschlich bleiben zu kénnen.

4.3 Noch mehr Grenzen? Intersektionelle Aspekte

Wer sich mit Elias Canettis Haltung in Bezug auf die Stellung der nicht-
menschlichen Tiere beschiftigt, kommt nicht umhin, seine ambivalente Hal-
tung in Bezug auf die Geschlechterfrage zu diskutieren. Die Intersektiona-
litatsforschung weist seit den neunziger Jahren auf die Verflochtenheit von
Unterdriickungsmechanismen hin. Lynda Birke schreibt: »The term animal
can mean many different things [...]. Opposed to humans, it tends to mean
everything we think we are not, or whatever we wish to transcend — the beast
within for example.«*
Und weiter:

Separating ourselves from less worthy >others<is [...] a common trait. Femi-
nists have been critical of this separation, not least because women have so
often been other to men.>Othering«is a trait that links to concepts of global
domination, inits reliance on defining what is human against those who are
conquered.™®

Dagmar C. G. Lorenz kniipft an diese Aussagen an und stellt fest, dass Ca-
netti Birke darin beipflichten wiirde, dass die nichtmenschlichen Tiere in
den menschlichen enthalten und eben nicht »the other« seien.”” Doch nur
tiber diesen Umweg lisst sich ein Zusammenhang zwischen Canettis Den-
ken und feministisch-intersektionalistischen Uberlegungen herstellen. In der

114 Die entsprechenden Analysen finden sich in Kap. 5.5.

115 Lynda Birke: Feminism, Animals and Science: The Naming of the Shrew. Buckingham
1994. S.106.

116 Ebd.S.106 u.109.

117 Lorenz: Canetti’s Final Frontier: The Animal. Hier S. 243.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140 Grenzenlos menschlich?

Forschung wird Canetti sonst eher mit den misogynen Theorien Otto Weinin-
gers in Verbindung gebracht. So Christiane Altvater:

Sprachkritik und moralische Kritik verbindet Canetti zu einer misogynen
Portratierung der meisten Frauengestalten, die durch ihre Schwatzhaftig-
keit und Charakterschwache »bestechen«. So wird etwa die Sprechweise
Marian Wotrubas als »es war ein erbarmungsloses Ratschen«[...] abqualifi-
ziert; daf sie ihre eigene bildhauerische Tatigkeit zugunsten ihres Mannes
aufgab und sich unermidlich fir seine Arbeit einsetzte, erwidhnt Canetti

beilaufig mit zwei Sitzen innerhalb von zwei Seiten Text [..]!"

Eva Geulen verkniipft die Frage nach der Stellung der Frauen mit derjenigen
der Insekten in Canettis Werk und deutet eine Episode aus Die Fliegenpein
im Kontext der Problematik des Weiblichen und der weiblichen Sexualitit.™
Die titelgebende Geschichte aus seiner Sammlung mit Aufzeichnungen ist
laut Canetti »[d]ie schrecklichste Geschichte«, die er »in den Erinnerungen
einer Frau, der Misia Sert«, fand. Anschliefiend zitiert er wortlich aus den

Erinnerungen der Kiinstlermuse, Mdzenin und Pianistin:

Eine meiner kleinen Schlafgefdhrtinnen war eine kleine Meisterin in der
Kunst des Fliegenfangens geworden. Geduldige Studien an diesen Tier-
chen hatten es ihr erméglicht, genau die Stelle zu finden, durch die man
die Nadel stechen musste, um sie aufzufiddeln, ohne daf sie starben. Sie
verfertigte sich auf diese Weise Ketten aus lebenden Fliegen und geriet in
Entziicken Giber das himmlische Gefiihl, das ihre Haut bei der Berithrung
der kleinen verzweifelten FiiRe und zitternden Fligel empfand. (F128)

Geulen macht darauf aufmerksam, wie entschieden Canetti auf das weibliche
Geschlecht der sich Erinnernden verweist. Auch die sich Erinnernde ist wahr-
scheinlich weiblich. Deren sexuell konnotiertes (»das himmlische Gefiihl« auf
ihrer Haut) Verhalten ist tatsichlich nichts als perverse Gewalt gegen hilflo-
se nichtmenschliche Tiere. Allerdings kann Grausambkeit gegen Insekten bei
Canetti auch minnlich sein:

Er zupfte Spinnen die Beine aus und warf sie hilflos in ihre eigenen Netze.
(1973, GU13)

118  Christiane Altvater: »Die moralische Quadratur des Zirkels«. Zur Problematik der
Macht in Elias Canettis Aphorismensammlung »Die Provinz des Menschen«. Frankfurt
a.M.1990. S. 50f.

119  Geulen: Lebensform und Fliegenpein. Hier S. 345.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

120 ist das Resul-

Abgesehen davon, dass die sexuelle Komponente hier fehlt,
tat doch das gleiche: zum Spaf’ verstiimmelte Tiere, die vermutlich nicht
mehr lange zu leben haben. Insofern kann ich, anders als Eva Geulen, in der
oben zitierten Wiedergabe des Berichts von Misia Sert keine Anspielung auf
spezifisch weibliche Grausamkeit (im Kontext weiblicher Sexualitit) erken-
nen, sondern lediglich ein Beispiel fiir eine Beschreibung von Griueltaten,
die Canetti nicht nur in Bezug auf nichtmenschliche Tiere, sondern auch auf

21 Dariiber hinaus lisst Canetti beide Zitate nicht un-

menschliche kritisiert.
kommentiert. Denn die Spinnen bekommen im selben Band die Gelegenheit

zur Rache:

Riesige Spinnennetze fiir Menschen. An den Riandern lassen sich vorsichtig
Tiere nieder und sehen den gefangenen Menschen zu. (1973, GU 14)

Wiederum in Das Geheimherz der Uhr, ein Jahr spiter aufgezeichnet, befindet
sich eine Fliege in der Machtposition:

Das Kind firchtet noch keinen Menschen. Es fiirchtet auch kein Tier. Es hat
eine Fliege gefiirchtet und wihrend einiger Wochen den Mond. »Sie hatjetzt
Angst vor Fliegen. Wenn ihr eine zu nahe kommt, weint sei. Sie kauert ver-
dngstigt in einer Ecke, wiahrend die Fliege fett (iber die Wande ihres Bett-
chens promeniert.« (1974, GU 24)

Bemerkenswert ist, dass es sich hier wie in der von Canetti spiter in Die Flie-
genpein zitierten Erinnerung von Misia Sert um ein Mddchen handelt. Obwohl
zunichst dem Kind kein Geschlecht zugewiesen wird, ist es innerhalb der
Anfithrungszeichen plétzlich eine »sie«. Einmal geht ein »er« grausam mit
Spinnen um, an anderer Stelle bauen (vermutlich) riesige Spinnen Netze fir
menschliche Tiere. Einmal firchtet sich ein Madchen vor Fliegen, ein anderes
Midchen macht aus Fliegen Halsketten: Beide Gewalt- und Rachefantasien
sind auch Beispiele fiir Canettis Poetologie der Umkehrung.

Canetti verwendet zudem keine der klischeehaften Assoziationen von
Frauen und Katzen."* Stattdessen werden Frauen in Verwandlungserzihlun-

120 Obwohl es wohl auch pervers ist, die Spinnen »in ihre eigenen Netze« zu werfen.

121 Canettiistzudem ein scharfer Kriegsgegner. Vgl. hierzu Reinhold Jaretzky: Mit Wortern
den Krieg verhindern. Elias Canettis soteriologisches Exilprojekt »Masse und Macht.
In: Literarische Trans-Rationalitat. Hg. v. Wolfgang Wirth u. Jérn Wegner. Wiirzburg
2003. S. 527-539.

122 Vgl. das Kap. »Cats as Women/Women as Cats« in Katharine M. Rogers: The Cat and
the Human Imagination. Feline Images from Bast to Garfield. Ann Arbor 1998. S.165-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

141


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Grenzenlos menschlich?

gen zu Hunden (s.0.) und eine Miusemutter kuriert in einer therapeutischen
Geschichte eine Phobie (s.o. sowie Kapitel5.3). In einem Aphorismus von
1967 heifdt es:

Man verglich sie mit einem Panther, aber sie fauchte zu spat. (1967, NH 125)

Die Ironie liegt darin, dass »sie« sich nicht mit menschlichen Worten gegen
diesen Vergleich wehrt, sondern mit einem Fauchen, also einem Gerdusch,
das nichtmenschliche Tiere aus der Familie der Katzen von sich geben, als
Warnsignal vor einem Angriff, z.B., wenn sie mit der Handlung eines Artge-
nossen nicht einverstanden sind. Das Fauchen im obigen Zitat signalisiert,
dass die nur durch das Personalpronomen als weiblich gekennzeichnete Fi-
gur nicht einverstanden ist mit dem Vergleich, den »[m]an« getitigt hat. Es
bleibt natiirlich offen, wie der Satz letztlich zu deuten ist: Faucht »sie«, ein
menschliches, weibliches Wesen, weil sie durch den Vergleich in einen Pan-
ther verwandelt worden ist? Dann hitten wir es hier mit einer Verwandlungs-
erzihlung en miniature zu tun. Doch warum faucht sie »zu spit«? Das wiirde
ja bedeuten, dass sie schon vorher fauchen konnte. War »sie« also schon vor-
her eine Katzenartige, aber eben kein Panther? Im Kontext von Canettis Werk
scheint mir die erste Variante schliissiger zu sein. In der fiir ihn typischen,
ritselhaft-ironischen Weise kommentiert Canetti die stereotypen Katzenat-
tribute, die »[m]an« — in der Literatur, der Werbung™?, dem Film und weite-
ren Medien — Frauen zuweist.

Marlen Haushofer stellt in Die Wand ihre nichtmenschlichen und mensch-
lichen Figuren in unterschiedlichen Konstellationen als Familie dar, in der

185, die Kap. »Die Katze als Begleiterin der Hexen« und »Katze und Frau« in Erhard
Oeser: Katze und Mensch. Die Geschichte einer Beziehung. Darmstadt 2005 sowie Clea
Simon: The Feline Mystique. On the Mysterious Connection Between Women and Cats.
New York 2002.

123 Als Beispiel wire hier etwa ein Werbespot fiir Katzenfutter zu nennen, der die Schau-
spielerin Eva Longoria zeigt, die im knappen Kleidchen, das zudem farblich zur auf-
tretenden Katze passt, ins animalisch-sinnliche Stereotyp eingepasst wird. Vgl. den
Spot, der zur Kampagne »Folge Deiner Leidenschaft« gehort. Online verfiigbar unter
URL https://www.youtube.com/watch?v=214QqPy47cM (letzter Zugriff: 25.03.2019).
Vgl. zum Thema Werbung aufRerdem Clemens Wischermann: Katzen in der Werbung
im 20.Jahrhundert. In: Von Katzen und Menschen. Sozialgeschichte auf leisen Sohlen.
Hg.v. dems. Konstanz 2007. S.139-154. Besonders die dort unter der Zwischeniiber-
schrift »Katzen und Geschlecht« versammelten Beispiele sind weitere Belege fiir die
Parallelisierung von Katzen- und Frauenbild.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://www.youtube.com/watch?v=214QqPy47cM
https://www.youtube.com/watch?v=214QqPy47cM
https://www.youtube.com/watch?v=214QqPy47cM
https://www.youtube.com/watch?v=214QqPy47cM
https://www.youtube.com/watch?v=214QqPy47cM
https://www.youtube.com/watch?v=214QqPy47cM
https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=214QqPy47cM
https://www.youtube.com/watch?v=214QqPy47cM
https://www.youtube.com/watch?v=214QqPy47cM
https://www.youtube.com/watch?v=214QqPy47cM
https://www.youtube.com/watch?v=214QqPy47cM
https://www.youtube.com/watch?v=214QqPy47cM

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

die Erzidhlerin zwar als Ernihrerin die Rolle des »Oberhaupt[s]« (W 47) ein-
nimmt, als gleichberechtigten Partner aber ihren Hund Luchs an der Seite
hat, wihrend die Katzen in unterschiedlichen Abstufungen als eher unabhin-
gig charakterisiert werden. Die nichtmenschlichen Tiere sind fiir die Erzihle-
rin nicht etwa Zeitvertreib, Wachschutz oder Nahrungsmittellieferant*innen,
sondern »Partner, Liebesobjekt und Lebenssinn«**. Im Sinne der Fiirsorge-
ethik sieht sie diese Individuen, sich selbst eingeschlossen, »als in Kontexte
und Relationen eingebundene Entititen an.«'

In einer Passage, in der die Frau ihre Lage resiimiert, bestimmt sie ihr
Verhiltnis zu den nichtmenschlichen Tieren, mit denen sie zusammenlebt,
in folgender Weise:

Wir waren also zu viert, die Kuh, die Katze, Luchs und ich. Luchs stand mir
am nachsten, er war bald nicht nur mein Hund, sondern mein Freund; mein
einziger Freund in einer Welt der Miithen und Einsamkeit. Er verstand alles,
was ich sagte, wufste, ob ich traurig oder heiter war, und versuchte auf seine
einfache Art, mich zu trésten.

Die Katze war ganz anders, ein tapferes, abgehirtetes Tier, das ich re-
spektierte und bewunderte, das sich aber immer seine Freiheit vorbehielt.
Sie war mir in keiner Weise verfallen. Freilich, Luchs hatte keine Wahl, er
war auf einen Herrn angewiesen. Ein herrenloser Hund ist das armste We-
sen auf der Welt, und selbst der tibelste Mensch kann noch seinen Hund in
Entziicken versetzen. (W 51)

Im Gegensatz zu der Katze, die ihre Freiheit braucht, ist Luchs »auf einen
Herrn angewiesen.« Die teilweise extreme Reaktion von Hunden auf Zuwen-
dung von ihren >Besitzer*innenc sieht die Erzdhlerin aber auch kritisch:

Ich méchte wissen, warum wir auf Hunde wie ein Rauschgift wirken. Viel-
leicht verdankt der Mensch seinen Grofsenwahn dem Hund. Sogar ich bilde-
te mir manchmal ein, es miifSte an mir etwas Besonderes sein, wenn Luchs
sich bei meinem Anblick vor Freude fast iiberschlug. Natirlich war nie et-
was Besonderes an mir, Luchs war, wie alle Hunde, einfach menschensiich-
tig. (W 116f))

124 Heide von Felden: Lieben versus téten. Die Darstellung der Geschlechterbeziehung
bei Ingeborg Bachmann und Marlen Haushofer. In: ...greifen zur Feder und denken die
Welt...Frauen — Literatur — Bildung. Hg. v. ders. Oldenburg 1991. S. 149-188. Hier S.176.

125 Bossert: Feministische und fiirsorgeethische Ansatze. Hier S. 117.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

M

Grenzenlos menschlich?

In der Forschung wird Luchs oft als Ersatz-Ehemann gesehen.”?® Gerhard
Peter Knapp schreibt, er verkorpere minnliche Eigenschaften, sei also mu-
tig, neugierig und beschiitzend, ohne dabei je aggressiv zu werden.'” Die-
se ausschliefilich positiven Eigenschaften zeugen vom offensichtlich positi-
ven Minnerbild des Literaturwissenschaftlers. Von Irmgard Roebling wird er
als »eine utopische Synthese von Mann, Freund, Mutter und Kind«*?® gese-
hen, an anderer Stelle charakterisiert sie Luchs sogar als »immer liebevol-
le[n], umsorgende[n], beschiitzende[n], aggressions- und geschlechtslose[n]
Vater-Mann«'®. Im Sinne Gerhard Neumanns braucht die Erzihlerin Luchs,
um sich ihrer eigenen Identitit versichern zu kénnen. Entgegen Neumanns
These ist es jedoch kein »Schof$hundc, der »als Zeuge[] [...] weiblicher Iden-

3° sondern ein Jagdhund, der laut

titdt zitiert und in Szene gesetzt [wird]«
Neumann eher dem Mann zugeordnet ist. Bezogen auf die Funktionen des
»poetische[n] Nutztier[s]«, das der Hund laut Rombhild darstellt, betatigt sich
Luchs als »Sinnbild von Natur und Natiirlichkeit«*': »Luchs war im Vergleich
zu ihnen [den Katzen; VZ] ein schamloses Naturkind, und sie schienen ihn
darob ein wenig zu verachten.« (W 121)

Ich sehe Luchs als eine Figur, die von der Frau vor allem idealisiert wird.
Der Hund wird als verniinftig und klug dargestellt (vgl. W17, 25, 32, 49, 56
u. 126), sie selbst als dumm und ungeschickt (vgl. W 38, 83 u. 84). Und an
keiner Stelle des Romans beschreibt sie die Gegenwart des Hundes als un-
zureichend; im Gegenteil: Sie sieht sich als diejenige, die den Anspriichen
und Wiinschen des Hundes — nach Bewegung, nach guter Stimmung — nicht

132

gerecht werden kann.”” Ganz anders verhilt es sich mit dem Midchen in

126 Vgl. Dagmar C. G. Lorenz: Marlen Haushofer —eine Feministin aus Osterreich. In: Mod-
ern Austrian Literature 12 (1979). S.171-191. Hier S.184.

127 Vgl. Knapp: Re-Writing the Future. Hier S. 298.

128 Roebling: Drachenkampf aus der Isolation. Hier S. 302.

129 Roebling: Arche ohne Noah. Hier S. 81.

130 Neumann: Der Blick des Anderen. Hier S.103.

131 Rombhild: »Belly’chen ist Trumpf«. S. 9.

132 Haushofer reflektiert damit (wenn auch unbewusst) einen Kritikpunkt, der von der
Erziehungswissenschaftlerin, Philosophin und Feministin Nel Noddings an die Fiirsor-
geethik herangetragen wurde: Echte Fiirsorge erfordere Reziprozitdt zwischen den Be-
teiligten. Der Philosoph Deane Curtin hilt dem entgegen, dass es gefihrlich sei, eine
Art Gegenleistung flr erbrachte Fiirsorge zu erwarten (vgl. Bossert: Feministische und
fiirsorgeethische Ansitze. Hier S.119). Fir das erzédhlende Ich im Roman ist es ganz
klar, dass es keine solche Gegenleistung gibt und sie erwartet auch keine. Im Gegen-
teil stellt sie eher infrage, ob die Qualitét ihrer Fiirsorge ausreicht.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Himmel, der nirgendwo endet. Sie kommt zu dem Schluss, dass die Gesellschaft
des Hundes Schlankl nicht so erfiillend ist wie der Kontakt zu menschlichen
Tieren: »Es ist angenehm, Schlankl gern zu haben, aber es ist nicht genug.
Ein Hauch von Unvollkommenheit liegt tiber Dingen und Tieren, und gera-
de das macht sie so begehrenswert.« (H 33f.) Der Unterschied im Setting der
Romane indert natiirlich die Konsequenz aus dieser Erkenntnis. Denn wih-
rend Meta in die menschliche Gesellschaft hinein sozialisiert wird, hat die er-
wachsene Erzihlerin in Die Wand gar nicht die Wahl zwischen menschlichen
und nichtmenschlichen Sozialkontakten. Es ist allerdings ein Kennzeichen
des Romans, dass die Erzihlerin den Kontakt zu menschlichen Tieren nicht
besonders vermisst. Sie konzentriert sich stattdessen auf die genaue Beob-
achtung ihrer nichtmenschlichen Gefihrt*innentiere, die viel eher mensch-
lich konnotierte Verhaltensweisen zeigen. So spricht die Erzihlerin Luchs u.a.
eine sehr positive Eigenschaft zu: Es sind seine »mothering«-Qualititen, die
im Vergleich mit den Katzen (vor allem der namenlosen Katze, der einzigen,
die Mutter wird) besonders auffallen und die er ungeachtet der Tatsache aus-
iibt, dass es sich bei seinen Schiitzlingen um Angehdérige einer anderen Spe-
zies handelt:

Sie [die jungen Katzen; VZ] wurden eine besondere Belustigung fiir Luchs,
der sich auffiihrte, als wére er ihr Vater. Sobald sie merkten, daf er harmlos
war, fingen sie an, ihn ebenso zu belastigen wie ihre Mutter. Manchmal be-
kam Luchs genug von den Quélgeistern und fand, dafs sie ins Bett gehérten.
Dann trug er sie vorsichtig in den Kasten. Kaum war das letzte transportiert,
tummelte sich das erste schon wieder im Zimmer. Die Katze sah ihm zu, und
wenn ich jemals eine Katze schadenfroh lacheln gesehen habe, dann war sie
es. (W158)

Der Hund wird hier als Vater einer grotesken Hund-Katze-Familie imagi-
niert und auch explizit als Vater benannt. Die Zuschreibung von »mothering«-
Verhalten wird auflerdem erzihlerisch mit der Schadenfreude der Katze ver-
bunden.

Tiger hatte richtige Lausbubenmanieren angenommen. An seine Mutter
traute er sich nicht heran, aber den armen Luchs quélte er den ganzen Tag.
Und wie geduldig dieser Hund war! Mit einem Bif$ hitte er den kleinen
Kater toten kénnen, und wie vorsichtig ging er mit ihm um. Eines Tages
schien aber auch fiir Luchs der Punkt erreicht, an dem man Tiger eine
Lektion erteilen mufite. Er nahm den Kleinen am Ohr, schleifte den sich

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Grenzenlos menschlich?

Straubenden und Quiekenden durch die Stube und warf ihn unter mein
Bett. Dann schritt er gemessen zum Ofenloch, um endlich in Ruhe schlafen
zu kénnen. Das leuchtete sogar Tiger ein. (W 164f.)

In deutlich anthropomorphisierender Weise werden Tiger als Lausejunge und
Luchs als geduldiger, aber am Ende doch konsequenter Erzieher dargestellt.
Dies sind jedoch die einzigen Stellen im Text, an denen von Luchs als Vater
die Rede ist. Weitere Passagen vermerken seine Irritation bzw. die Suche nach
den plétzlich verstorbenen bzw. verschwundenen Katzenkindern (vgl. W 159
bzw. 160) sowie die Eifersucht auf Tiger, den einzigen iiberlebenden Kater
dieses Wurfs, die sich zu Gleichmut bzw. Unverstindnis wandelt:

Luchs war langst nicht mehr eifersiichtig. Ich glaube, er nahm Tiger nicht
ernst. Er spielte wohl manchmal mit ihm, das heifdt, er ging gutmiitig auf
die Spiele des Kleinen ein, aber er scheute seine Temperamentsausbriiche.
Wenn Tiger einen seiner Anfille erlitt und durch die Hiitte tobte, sah Luchs
mich mit dem Blick eines ratlosen Erwachsenen an, leicht irritiert und ohne
Verstandnis. (W 192f)

Er ist nun nicht mehr ein Vater, sondern nur noch ein »ratlose[r] Erwachse-
ne[r]«. Sein Verhiltnis zu den anderen nichtmenschlichen Tieren bleibt je-
doch insgesamt freundlich:

Seltsamerweise schien sie [die namenlose Katze; VZ] Luchs bald weniger zu
miftrauen als mir. Von seiner Seite erwartete sie sichtlich keine bosen Uber-
raschungen mehr, und sie fing an, ihn zu behandeln wie ein launenhaftes
Weib seinen Tolpatsch von Ehemann behandelt. Manchmal fauchte sie ihn
an und schlug nach ihm, und dann wieder, wenn Luchs sich zuriickgezogen
hatte, ndherte sie sich ihm und schlief sogar an seiner Seite ein. (W 50)

Aus Sicht der Katze schildert die Erzihlerin hier ein weiteres >Eheverhiltnis¢,
diesmal nicht zwischen sich selbst und Luchs, sondern zwischen der Katze
und dem Jagdhund.

Die Erzahlerin selbst ist die Figur, die — neben der Kuh Bella und Luchs
- das am meisten ausgeprigte »mothering«-Verhalten an den Tag legt. Sie
stellt als Erndhrerin die Versorgung mit Nahrung und den Schutz vor Wetter
und Feinden sicher, fiir den Kater Tiger ist sie »abwechselnd [...] Ersatzmutter
oder Raufkumpan« (W 160), sie versorgt in einem schlimmen Winter selbst
die im Wald lebenden Rehe mit ihrer eisernen Reserve, einigen Kastanien, ob-
wohl es »die reinste Unvernunft« ist und es »vielleicht kliiger [wire], es nicht

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

zu tun«. Doch sie »kann es [das Wild] einfach nicht verhungern und so elend
umkommen lassen.« (W 139f.) Die Rehe sind, wie auch die Krihen, die die
Nihe des Hauses suchen und Abfille fressen, »eine Art ganz entfernter Haus-
genossen, die unter meinem und damit auch unter seinem [Luchs’] Schutz
standen«. (W 236) Vanessa Hester fithrt diesen Impuls der Erzihlerin auf ein
menschliches Grundbediirfnis zuriick; vermutlich ist damit das Halten soge-
nannter >Nutztiere« gemeint. Sie nennt dieses Verhalten »anthropozentrisch«
und eine »Versorgermission«.”® Tatsichlich sind die nichtmenschlichen Ge-
fahrt*innentiere fir die Erzihlerin in vielerlei Hinsicht von Bedeutung, sie
dienen bei Weitem nicht nur der Befriedigung anthropozentrischer Bediirf-
nisse.

In der »Ersatzfamilie«®* der Erzihlerin herrscht totale Gleichheit: »Jeder
ist auf den anderen angewiesen.«* Doch nicht nur dieses liebevolle briider-
lich-schwesterliche Zusammenleben l6st das einseitige Geschlechterstereotyp
der Frau als Versorgerin auf. Vielmehr entwirft Haushofer mit der Beschrei-
bung der Kuh Bella und der namenlosen Katze »zwei sehr kontrire Miitter-
bilder«, zu denen sich die Ich-Erzihlerin in Beziehung setzt. Um zu verste-
hen, inwiefern die Kuh und die Katze diese Miitterbilder reprisentieren, ist
zunichst darauf hinzuweisen, dass die nichtmenschlichen Tiere »als eine Art
Kindersatz«" fiir die Ich-Erzihlerin angesehen werden kénnen. Das Maf der
miitterlichen Pflichten, die die Ich-Erzahlerin gegeniiber ihren nichtmensch-
lichen Kindern erfilllen muss, unterscheidet sich allerdings deutlich. Die Kuh
Bella verpflichtet die namenlose Frau (im Gegensatz zu der Katze), »die Rolle
des mothering, des Mutterns«*® einzunehmen und reprisentiert deswegen
ein Muttermodell, dem sich auch die Ich-Erzahlerin in ihrer damaligen Fa-
milie unterzuordnen hatte:

Inzwischen war mir klargeworden, da diese Kuh zwar ein Segen, aber auch
eine grofde Last war. Von grofieren Erkundungsausfliigen konnte nicht mehr
die Rede sein. So ein Tier will gefiittert und gemolken werden und verlangt

133 Hester: »Die Schranken zwischen Tier und Mensch fallen sehr leicht.« Hier S. 205.

134 Kovdcs: Der letzte Mensch — ein Mann/eine Frau. Hier S. 94.

135 Bunzel: »Ich glaube, es hat niemals ein Paradies gegeben«. Hier S.111.

136 Elke Briins: Die Funktion Autor und die Funktion Mutter. Zur psychosexuellen Autor-
position Marlen Haushofers. In: »Eine geheime Schrift aus diesem Splitterwerk ent-
ratseln..«. S. 25-40. Hier S. 34.

137 Bunzel: »Ich glaube, es hat niemals ein Paradies gegeben«. Hier S.111.

138  Brins: Die Funktion Autor und die Funktion Mutter. Hier S. 34.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

147


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Grenzenlos menschlich?

einen sefShaften Herrn. Ich war der Besitzer und der Gefangene einer Kuh.
(W33)

Die hier aufgefithrten miitterlichen Verpflichtungen der Ich-Erzahlerin fir
ihre Kuh Bella machen deutlich, dass die namenlose Frau als Versorgerin der
Kuh auftritt und sich ihre Entfaltungsméglichkeiten dadurch deutlich ein-
schranken: »Ich war [..] durch Bella ans Jagdhaus gefesselt« (W 57). Natiir-
lich darf nicht itbersehen werden, dass auch die Kuh als »grof3e sanfte Nihr-
mutter« (W 188) dargestellt wird, da sie mit ihrer Milch ein lebenswichtiges
Nahrungsmittel liefert. Dennoch bleiben die miitterlichen Pflichten der Ich-
Erzihlerin bestehen.

Besonders bemerkenswert sind vor diesem Hintergrund die textge-
netischen Verinderungen, die von Haushofer innerhalb der dem Druck
vorausgehenden Handschriften vorgenommen wurden, um die oben ge-
nannten Pflichten stirker zu betonen. Mit diesen Uberarbeitungen der
Handschriften hin zur Buchfassung hat sich Evelyne Polt-Heinzl (2000)
eingehend beschiftigt:

Heifdt es zundchst: >Ich bemerkte daf Bella unruhig wurde u. fing an sie zu
beobachten< (H1/3/36), nimmt in H2 das Ausmaf der empfundenen Belas-
tung deutlich zu: >ich fing an zehnmal am Tag nach ihr zu sehen< (H2/72A).
Das impliziert immer noch eine gewisse Freiwilligkeit, wohingegen in der
Buchversion keine Wahlmaoglichkeit mehr bleibt: sich mufdte zehnmal am
Tag nach ihr sehen< (W 141)."*

Diese Veranderungen innerhalb der Textfassungen zeigen das Bestreben
Haushofers, die miitterlichen Pflichten, die die Ich-Erzihlerin gegeniiber
ihrer Kuh erfiillen muss, stirker zu betonen.

Dem Zwang, den die namenlose Frau im miitterlichen Sorgen um Bella
empfindet, steht die freiheitsliebende Katze entgegen. Sie wird von der Ich-
Erzihlerin als »ein tapferes, abgehirtetes Tier« (W 51) dargestellt, das sie nicht
nur respektiert, sondern auch bewundert. In keiner Weise scheint die Katze
die namenlose Frau als Versorgerin zu brauchen:

Sie nahm ein sehr geregeltes Leben auf, schlief bei Tag, ging gegen Abend
weg und kam erst wieder gegen Morgen und wéarmte sich bei mir im Bett
an. [..] Geh nicht fort heute Nacht, sage ich, im Wald sind der Uhu und der
Fuchs, bei mir bist du warm und sicher. Hrrr, grrr, mau, sagt sie und das mag

139 Polt-Heinzl: Marlen Haushofers Roman »Die Wand« im Fassungsvergleich. Hier S. 67.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

heifRen, man wird ja sehen, Menschenfrau, ich méchte mich nicht festlegen.
(W 52)

Die Freiheitsliebe der Katze hat zur Folge, dass sowohl die Erzahlerin als auch
die Katze eigenen Bediirfnissen nachgehen konnen. Die Bediirfnisse der Kat-
ze werden in ihrer doppeldeutigen Bezeichnung als »leidenschaftliche Mut-
ter« (W 73) diskret hervorgehoben. Die Katze »bleibt nimlich auch als Mutter
ein Geschlechtswesen«°, wenn sie sich nachts aus der Jagdhiitte entfernt,
um sich im Wald mit dem Kater zu vergniigen. Der Wald wird hier auf tra-
ditionelle Weise als Symbol fiir das Andere' dargestellt, das Unterbewusste,
in das die Erzihlerin alles Sexuelle verbannt. Auch die Bezeichnung, die die
Erzihlerin fir diese Verhaltensweise findet - sie spricht von »Verliebtheit« —,
umschreibt und verharmlost das Gemeinte; gleichzeitig bringt sie Sexualitit
mit dem Tod in Verbindung:

Nach allem, was ich gesehen habe, kann die Verliebtheit fiir ein Tier kein
angenehmer Zustand sein. Sie kénnen ja nicht wissen, dafs er nur voriiber-
gehend ist; fir sie ist jeder Augenblick Ewigkeit. Bellas dumpfe Rufe, das
Jammern der alten Katze und Tigers Verzweiflung, nirgends eine Spur von
Glick. Und nachher die Erschopfung, das glanzlose Fell und der totendhnli-
che Schlaf. (W 241)

In der folgenden Passage kommt die sexualfeindliche Sicht der Erzihlerin
noch deutlicher zum Ausdruck:

Das Rohren der Hirsche klang traurig, drohend und manchmal fast verzwei-
felt. Vielleicht schien es auch nur mir so zu klingen; in den Biichern habe ich
es ganz anders gelesen. Da stand immer von heller Herausforderung, Stolz
und Lust. Es mag an mir liegen, dafs ich all dies nie heraushéren konnte. Fiir
mich klang es immer nach einem schrecklichen Zwang, der sie dazu trieb,
blind in die Gefahr zu rennen. (W 121f))

140 Brins: Die Funktion Autor und die Funktion Mutter. Hier S. 34.
141 Vgl. Robert Suter: Wald. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole. Hg. v. Giinter Butzer
u.Joachim Jacob. Stuttgart u. Weimar 2008. S. 410f.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

149


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Grenzenlos menschlich?

42 quflerdem wendet

Sexualitit wird als »schreckliche[r] Zwang« dargestellt,
sich die Erzahlerin gegen die Romantisierung der Natur in »den Biichern«.
Innerhalb ihrer Konzeption von Mutterschaft hat Sexualitit jedenfalls kei-
nen Platz. Stattdessen verkniipft sie sie mit dem Schreiben: »Mutterfunktion
und Schrift, also dsthetische Praxis stehen hier in keinem AusschlufSverhilt-
nis mehr.«* Insofern stellt die Geburt Perles »genau auf dem Titelbild der
>Eleganten Dame« (W 72) eine Metapher fur die Verbindung von schreiben-
der Titigkeit und Mutter-Sein dar. Vor dem Hintergrund dieser Uberlegun-
gen kann man zu dem Fazit gelangen, Haushofer habe sich hier »eine stabile
weiblich-miitterliche Autorposition erschrieben.«***

Mit Blick auf diese kontriren Mutterbilder ist zu betonen, dass sich die
Ich-Erzihlerin in der Katze als freiheitsliebendes Wesen, das sich eigenen
Bediirfnissen zuwendet, selbst wiedererkennt: »Ich sehe mein Gesicht, klein
und verzerrt, im Spiegel ihrer grofen Augen.« (W 52) Die Katze wird hier zu
einer »Spiegelung des Autonomiebestrebens der Frau«¥.

Die Reflexion iiber ihr fritheres Leben fiihrt die Ich-Erzihlerin so zu einer
entschiedenen Abwendung von den gesellschaftlich vorgegebenen Geschlech-
terstereotypen und einer Zuwendung zu ihrer neuen nichtmenschlichen Ge-
meinschaft. Deswegen erklirt sie ihre Gefiihle fiir diese nichtmenschlichen
Tiere wesentlich deutlicher als diejenigen fiir ihre Kinder, die wahrscheinlich

bei der Katastrophe ums Leben kamen:

Noch viel spiter, als fastjede Hoffnung in mir erloschen war, konnte ich noch
immer nicht glauben, dafd auch meine Kinder tot waren, nicht auf diese Wei-

142  Wihrend bei der erwachsenen Erzdhlerin in Die Wand im Kontext der erzdhlten Welt
zumindest die theoretische Moglichkeit bestiinde, dass das Thema Sexualitét offener
angegangen wird, nutzt Haushofer in Himmel, der nirgendwo endet die Tatsache aus,
dass ihre Hauptfigur hier ein kleines Mddchen ist. Ganz die Weltsicht des Maddchens
einnehmend berichtet die Erzahlinstanz von Kéfern, die »nicht ganz bei Trost« sind,
da sich »immer [..] einer auf den andern [setzt] und versucht, in sein Hinterteil hin-
einzukriechen. Seit Tagen bemiiht Meta sich, dieses Biirgerkriegs Herr zu werden und
die unterdriickten Brieftrager [so ihr Name fiir die Kéfer; VZ] von den angriffslustigen
zu befreien.« (H 92) Auf Leser*innen wirkt diese Beschreibung natirlich aufgrund des
Wissensvorsprungs komisch. Und obwohl Meta das Schauspiel als »Biirgerkrieg[]« be-
zeichnet, geht in diesem Roman von der Sexualitit keine Gefahr aus.

143 Briins: Die Funktion Autor und die Funktion Mutter. Hier S. 35.

144 Ebd. Hier S. 36.

145 Elsbeth Wessel: »Ich werde schreiben, bis es dunkel wird...«. Uber Marlen Haushofers
Roman »Die Wandx. In: Ingerid Dal in memoriam. Hg. v. John Ole Askedal u.a. Oslo
1990 (= Osloer Beitrage zur Germanistik 12). S. 115-128. Hier S.121.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

se tot wie der Alte am Brunnen und die Frau auf der Hausbank. Wenn ich
heute an meine Kinder denke, sehe ich sie immer als Fiinfjdhrige, und es ist
mir, als waren sie schon damals aus meinem Leben gegangen. Wahrschein-
lich fangen alle Kinder in diesem Alter an, aus dem Leben ihrer Eltern zu
gehen; sie verwandeln sich ganz langsam in fremde Kostganger. All dies voll-
zieht sich so unmerklich, daft man es fast nicht spiirt. Es gab zwar Momente,
indenen mirdiese ungeheuerliche Moglichkeit ddmmerte, aber wie jede an-
dere Mutter verdringte ich diesen Eindruck sehr rasch. Ich mufste ja leben,
und welche Mutter kdnnte leben, wenn sie diesen Vorgang zur Kenntnis nih-
me? [..] Ich trauerte nie um sie, immer nur um die Kinder, die sie vor vielen
Jahren gewesen waren. (W 39f.)

An die Stelle ihrer biologischen Kinder treten - zumindest im Traum - ver-
schiedene Geschopfe: »Im Traum bringe ich Kinder zur Welt, und es sind
nicht nur Menschenkinder, es gibt unter ihnen Katzen, Hunde, Kilber, Biren
und ganz fremdartige pelzige Geschopfe. Aber alle brechen sie aus mir her-
vor, und es ist nichts an ihnen, was mich erschrecken oder abstofSen kdnnte.«
(W 235) Wenn die Erziahlerin hier berichtet, dass sie nichtmenschliche Tiere
gebiert (und diese auch als »Kinder« bezeichnet, nur eben nicht als »Men-
schenkinder«), dann ist dies wohl die hochste Form der Entfremdung vom
Mensch-Sein bei gleichzeitiger bedingungsloser Identifikation mit den nicht-
menschlichen Tieren.

In Bezug auf die weifle Krihe, um die sich die Erzihlerin kiimmert,
bekommt ihr »mothering«-Verhalten eine weitere Facette. Die Albino-Krihe
wird von der Ich-Erzihlerin als ein »trauriges Unding, das es nicht geben
diirfte« (W 252) beschrieben. Sie bedauert die weifle Krihe, weil diese nicht
weifs, »warum sie ausgestofRen ist« (W 252). Dennoch ist sie fiir die namen-
lose Frau »ein besonders schoner Vogel« (W 251), um den sie sich taglich
kitmmert. Manchmal triumt die Ich-Erzahlerin sogar, »daf} es im Wald noch
eine zweite [Krihe, VZ] gibt und die beiden einander finden werden.« (W 252)
Die namenlose Frau nimmt die aussichtslose Situation des fremdartigen
Geschopfs wahr. Dabei erkennt sie das Unrecht, dem die weifle Krihe ausge-
setzt ist und empfindet Mitleid. Zu guter Letzt kann sie sich bewusst gegen
das Unrecht einsetzen: »[I]ch will, dafd die weifle Krihe lebt« (W 252). Aus der
menschlichen Erkenntnisfihigkeit von Unrecht ist also Mitleid erwachsen

und daraus wiederum eine liebevolle Fiirsorge um das bedrohte Geschdpf.™#¢

146 Auch in Himmel, der nirgendwo endet gibt es ein weifles Tier, das von seinen Artgenos-
sen ausgeschlossen wird: die weifRe Henne Eulalia. Der Name bedeutet >die Redege-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Grenzenlos menschlich?

Diese liebevolle Fiirsorge, die nicht nur der weifien Krihe, sondern allen
Tieren in der Umgebung der Ich-Erzihlerin zugutekommt, weist nach
Herbrechter auf die Verwandtschaft mit dem Gedanken Derridas, der die
»Mitleidenschaft«*” zwischen menschlichem und nichtmenschlichem Tier
betont und meint, daraus erwachse »eine auflerordentliche Verantwortung
[...], der man sich auch aus einer postanthropozentrischen und posthu-

148

manistischen Perspektive nicht entziehen darf«'*°. Wie bedingungslos die
Ich-Erzihlerin dieser Verantwortung nachkommt, wird deutlich, als sie die
Kastanien, die sie eigentlich »als eisernen Vorrat autheben wollte« (W 138),
in einem strengen Winter an das Wild verfiittert und sich dann auch noch
vornimmyt, »im kommenden Sommer einen kleinen Vorrat von Heu [...] fir
das Wild zuriickzulegen.« (W 139)

Zusammenfassend lisst sich sagen, dass die nichtmenschlichen Tiere
fiir die Erzihlerin keinen »Familienersatz« darstellen, wie etwa Corina Erk
schreibt.™® Denn ihren Ehemann, zwei Jahre vor Beginn ihrer Aufzeich-
nungen verstorben, erwihnt sie in ihrem Bericht nur einer Stelle, und auch
hier lediglich indirekt: »Ich war damals seit zwei Jahren verwitwet« (W 10).
Und auch an ihre menschlichen Kinder denkt sie nicht oft, und wenn,
dann immer nur »als an kleine Midchen«, denn die »Halberwachsenenc,
zu denen sie geworden sind, charakterisiert sie als »unangenehm], lieb-
los[] und streitsiichtig[J« (W 40). Der Erzihlerin fillt es offenbar schwer,
liebevolle Beziehungen zu erwachsenen Individuen aufzubauen. Wie bereits
ausgefithrt, hingt das hauptsichlich mit dem Befremden zusammen, das
sie jeglichen sexuell motivierten Handlungen entgegenbringt. Nichtmensch-
liche Gefihrt*innentiere sind hiufig kastriert, und auch im Zusammenhang
mit Luchs ist im Bericht nie von sexuellem Verlangen die Rede. Mit dem
Ausschalten des Sexualtriebs geht hiufig auch eine Infantilisierung des

150

nichtmenschlichen Individuums einher.”®® Diese Tendenz lisst sich auch

wandte«. Trotzdem bezeichnet Meta das Huhn als »etwas Fettes, Dummes und Wei-
Res« (H 205), was natiirlich eine komische Wirkung hat.

147 Stefan Herbrechter:»Nichtdafdich fiirchtete, ein Tierzu werden...«. Okographie inMar-
len Haushofers »Die Wand«. In: Figurationen 1 (2015). S. 41-55. Hier S. 51.

148 Ebd. Hier S. 46.

149 Vgl. Erk: Momente der Kulturkritik in Die Wand. Hier S. 221.

150 Tatsachlich sprechen viele Hundebesitzer*innen mit ihren Hunden wie mit men-

schlichen Babys: »Pet-directed speech is strikingly similar to infant-directed speech,
a peculiar speaking pattern with higher pitch and slower tempo known to engage in-
fants’ attention and promote language learning.« (Tobey Ben-Aderet, Mario Gallego-
Abenza, David Reby u. Nicolas Mathevon: Dog-directed speech: why do we use it and

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

bei Haushofers Protagonistin beobachten; die engsten Beziehungen hat sie
zu den sehr jungen und den kastrierten nichtmenschlichen Tieren. Aller-
dings resultiert aus diesen Zusammenhingen kein weniger respektvoller,
reflektierter und von moralischen Grundsitzen getragener Umgang mit den
sexuell aktiven Lebewesen.

Auch in Bartls Abenteuer steht eine Familie im Zentrum, hier jedoch in ih-
rer traditionellen Form mit Mutter, Vater, zwei Sohnen und eben Bartl. Aus
der Sicht des Katers haben die Familienmitglieder unterschiedliche Funktio-
nen, die im Kontrast zu traditionellen Rollenbildern stehen. So ist die Mutter
zwar diejenige, zu der er »mit allen Klagen« kommen kann, aber eben auch
ein »Raufkumpan, der ruhig auch einmal ein paar Kratzer und Bisse einste-
cken konnte«, wihrend der Vater sein »Liebling« ist. Die zwei Kinder wieder-
um betrachtet der Kater nicht wirklich als Angehoérige einer anderen Spezies,
jedenfalls »ging er mit ihnen um wie mit gleichgestellten Katzen« (BA 112).
Hierzu schreibt treffend Nick Biischer: »Nicht das Tier stellt hier die Erwei-
terung des menschlichen Willens im Rahmen der herkdmmlichen gewaltta-
tigen Kulturexpansion dar, sondern die Menschenfamilie gerit im Kontrast

! Intersektionelle Fragestellungen sind mithin

dazu zu einer Katzenfamilie.«
in jedem der hier behandelten Romane Marlen Haushofers Thema.

Auch Brigitte Kronauer verkniipft Fragen der Tierethik mit denen der Co-
dierung von Weiblichkeit und Méinnlichkeit. Wie ich bereits gezeigt habe,
fungieren die nichtmenschlichen Tiere bei Brigitte Kronauer nicht als »me-
re extensions of human existence«’?; stattdessen weist Kronauer auf sol-
che Tendenzen hin und spielt mit den anthropozentrischen Einstellungen
ihrer Leser*innen. Hier soll es nun darum gehen, wie auch deren gender-
Erwartungen, also Zuschreibungen von mannlich oder weiblich konnotiertem
Verhalten zu bestimmten Individuen — menschliche wie nichtmenschliche -
von der Autorin durcheinandergebracht und die Grenzen zwischen den Ka-
tegorien somit verwischt werden.

Ein Beispiel fiir eine solche nicht eindeutige Zuschreibung geschlechtli-
cher Identitit stellt das erzihlende Ich in vielen von Kronauers Werken dar.
Wahrend die Sprecherin in Rita Minster aufgrund der Namensnennung als

do dogs pay attention to it? In: Proceedings of the Royal Society B: Biological Sci-
ences 284 (2017). URL: https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429 (zuletzt aufgerufen am

03.01.2019)).
151 Im Spiegel der Katze. Hier S. 292.
152 Vgl. Ittner: Particularly Cats. Hier S. 59.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

153


https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429
https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429
https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429
https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429
https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429
https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429
https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429
https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429
https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429
https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429
https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429
https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429
https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429
https://doi.org/10.1098/rspb.2016.2429

154

Grenzenlos menschlich?

eindeutig weiblich identifiziert werden kann, lisst es Kronauer in Die Frau in
den Kissen und bspw. auch in den Kurzgeschichten Tageslauf mit Unterbrechung
und Gegner sowie Enten und Kndckebrot offen, welchem — biologischen oder so-
zialen — Geschlecht das Erzdhl-Ich angehort.

Die Konstruktion von (weiblicher) Identitit ist das zentrale Thema von
Rita Miinster. In dem Roman, der den Namen des erzihlenden Ichs bereits im
Titel tragt, vollzieht sich diese Konstruktion in drei Schritten, markiert durch
die drei Kapitel. In den ersten beiden Kapiteln ist es die Katze, die allein durch

153 wird.

ihre Prisenz zum Vorbild bzw. zur »Therapiekatze« der Ich-Figur«

Zu Beginn des Romans nimmt Rita Miinster ihren Korper als nicht ein-
heitlich, als fragmentiert und als nicht zu ihr gehorig wahr. Zudem wird sie
von Passivitit beherrscht. In die den abendlindischen Diskurs dominierende,
aristotelische Konzeption einer strengen Dichotomie, die das mannliche als
das aktive und das weibliche als das passive Geschlecht definiert, passt diese
Titelheldin auf den ersten Blick gut hinein. Sie bleibt in der Beobachtung ge-
fangen; die Umwelt nimmt sie itberaus deutlich wahr und kommentiert diese
unablissig, sie selbst wird jedoch selten aktiv.

Ankniipfend an diese von der Erzihlerin als Defizite empfundenen Eigen-
schaften hat die Vorbildfunktion der Katze zwei Aspekte: Zum einen haben
viele Beobachtungen den schlafenden Katzenkorper zum Thema - die Kat-
ze ist also paradoxerweise noch passiver als die Menschenfrau. Andererseits
kommt auch dem Katzenkdrper in Bewegung einige Aufmerksamkeit zu. Tat-
sichlich bewundert die Erzihlerin beides an der Katze: Die Fahigkeit zum
weltabgewandten und meditativen bloflen Existieren und die spielerische,
hoch konzentrierte, teils mit der Jagd assoziierte Bewegung. Im Folgenden
sollen beide Aspekte niher betrachtet werden.

Die Katze hat keinen Namen und braucht offensichtlich auch keinen,

54 und ver-

denn sie ist der reine Korper, sie verwendet Kérper-Sprache
korpert sich selbst, und zwar so lange, bis das »zerbrechliche [] Prinzipk,
das sie darstellt, mit ihrem Tod »unwiederbringlich« verloren geht (RM 158).
Bis dahin stehen beinahe alle Katzenepisoden im Prisens, was die Fihigkeit
der Katze unterstreicht, im Moment zu leben und ganz Kdrper zu sein. Rita
Miinster erfasst sie — im Gegensatz zu sich selbst — »in allen Dimensionen

ihrer Korperlichkeit [...], zwischen Auflgsung und Formvollendung, verkor-

153 Nibel: (Multi-)Perspektivitit in Brigitte Kronauers Rita Miinster. Hier S.104.
154 Vgl. Kap.5.1.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

perter Gedankengang.«"> Dabei befindet sich der Katzenkérper entweder
schlafenderweise in volliger Ruhe oder es wird eine Bewegung beschrieben:

Ach, die Katze, wie sie federnd durchs Zimmer geht, auf der Suche nach ei-
nem Schrecken, der einen gewaltigen Sprung verursachen kénnte! Und mor-
gens, wenn nichts geschieht in der stillen Kiiche, stumm wir beide: Wie sie
sich staut und ballt und verdichtet, bis die Schraube, der Flaschenverschlufs
endlich abstiirzt und der Katzenkérper, erlést, springt. (RM 97)

Mit dieser Passage setzt der durch einen Seitenumbruch abgegrenzte zweite
Teil des ersten Kapitels ein. Es ist bemerkenswert, dass die Katzenszenen an
zwei Scharnierstellen des Romans eingesetzt werden: Wie hier zu Beginn ei-
nes Teilkapitels sowie am Schluss des ersten Teils des Romans. Die der Katze
zugeschriebene Intentionalitit — sie ist »auf der Suche«, noch dazu auf der
Suche nach etwas so Komplexem wie einer Empfindung — verweist einerseits
erneut auf eine genaue Beobachtung und den Versuch einer Deutung von
Verhalten, andererseits findet eine Identifizierung der Erzihlerin mit dem
nichtmenschlichen Tier statt.

Werner Fuld hat darauf hingewiesen, dass im Gegensatz zu den Portraits
von Freunden, Verwandten und Bekannten, aus denen der erste Teil von Rita
Miinster besteht, diese Passage ein »Selbstportrit«*>® darstelle. Und fiir Mar-
garet Littler ist die Katze eine »metaphor for the conscious self-invention of
the characters in the novel«, gerade weil sie nicht wie das menschliche Tier
Individualitit besitze.”” Tatsichlich setzt sich die Erzihlerin mit der Katze
in Beziehung (»stumm wir beide«), aber wihrend sie selbst passiv bleibt, ist
es der Korper der Katze, der den erlosenden Sprung ausfiihrt. Insofern stellt
die Katze meiner Ansicht nach kein Selbstportrait dar, sondern ein Vor-bild.
Sie ist »ein autonomes Wesen«'*®, dem sie nachfolgen méchte, was ihr aber
im ersten Teil des Romans noch nicht méglich ist. Unterstiitzt wird diese

155 Glantschnig: Zu Brigitte Kronauers Roman Rita Miinster. Hier S. 158.

156 Werner Fuld: Verschlossenheit und Lebenssucht. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung.
31.08.1983. S. 26.

157 Margaret Littler: Diverging Trends in feminine Aesthetics: Anne Duden and Brigitte
Kronauer. In: Contemporary German writers, their aesthetics and their language. Hg. v.
Arthur Williams. Bern, Berlin u.a. 1996. S.161-180. Hier S. 166f.

158 Heuser: »Die Gegenstande abstauben«. Hier S. 356.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

155


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156 Grenzenlos menschlich?

Deutung durch den Ausruf »Achg, der eine Sehnsucht oder Hoffnung signa-
lisiert.

Ein hiufig beschriebener Zustand der Katze ist — wie gesagt — der Schlaf:

Ob sie sich dehnt, reckt, rollt, krimmt, alles geniefdt die Katze neben mir,
formt sich aus dem eigenen Kérper ein Bett, zuriickgezogen in den Schlaf,
aus dem sie fast bis zum Erwachen sich erhebt und wieder absinkt, ein Aus-
und Einatmen aus den Tiefen des Schlafbereichs zur nicht durchstofenen
obersten Grenze in die Wachheit und stufenweise abnehmend wieder in die
Lust der Bewufitlosigkeit. So profitiert sie von der Abkehr aus der Welt auf
allen Ebenen, weigert sich, Stérungen zu bemerken, und nur selten erklart
sie sich durch einen fliichtigen BiR, einen Pfotenschlag bereit, als duflers-
tes Zugestandnis, einen lastigen Aufenreiz zu registrieren, um neu und be-
schleunigt, dabei ausgestattet mit einem frischen Behagen der Vorfreude,
dem stillen Grund eines Nichts zuzutreiben. (RM 104f)

Die sehr genaue Beobachtung und insbesondere die sprachliche Gestaltung
lassen Neid auf die meditativen Fihigkeiten der Katze erkennen. Der volli-
ge Einklang von Geist und Kérper sowie die Weltabgewandtheit des nicht-
menschlichen Individuums sind Eigenschaften, die der Erzihlerin selbst vol-
lig abgehen, die sie aber offensichtlich bewundert. So lustvoll wie das, was sie
beschreiben, sind auch die hier verwendeten Formulierungen, zum Beispiel
die einen Reim bildende »Lust der Bewuf3tlosigkeit« oder das Bild, in dem
die Katze ein Bett aus ihrem Korper formt. Wie eine Yoga-Meisterin »dehnt,
reckt, rollt, kriitmmut« sie sich und lisst Storungen nicht zu. Tatsdchlich dhnelt
die Darstellung des stufenweisen Anhebens und Absinkens des Bewusstseins
der Technik des Yoga Nidra, die Mitte des 20. Jahrhunderts von dem indi-
schen Guru Swami Satyananda Saraswati entwickelt wurde. »Nidra« ist das
Sanskrit-Wort fiir Schlaf, gemeint ist hier jedoch ein »bewusster, dynamischer

159  Eindhnliches Verfahren wendetauch die deutsche Schriftstellerin Monika Maron an, in
deren Roman Stille Zeile sechs die Hauptfigur sich ein Leben als einzelgangerische Katze
ertriumt, das einen Gegenentwurfzu ihrem entfremdeten Alltag darstellt: s man mif3-
te eine Katze sein. [..] eine Katze sein, statt dieses Hundeleben zu fithren, irgendwo
seine Nahrung holen, sich héflich bedanken und dann zu seinesgleichen ziehen und
tun, wozu man Lust hat.« (Monika Maron: Stille Zeile sechs. Frankfurta.M.1991. S. 20f.).
Vgl. auch Dorothee Romhild: An der Schwelle zum irdischen Paradies. Der Hund als
Gestalt gewordene VerheiRung im Spatwerk von Monika Maron. In: Topos Tier. Neue
Gestaltungen des Tier-Mensch-Verhiltnisses. Hg. v. Annette Biihler-Dietrich u. Micha-
el Weingarten. Bielefeld 2016. S.189-207. Hier S.191.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

oder psychischer Schlaf«’®. Im Gegensatz dazu bewegt sich die Katze in ih-
rer >Meditation< ganz im unbewussten Bereich und durchst63t die »oberste
Grenze[n] in die Wachheit« nicht. Es geht also nicht um eine geistige Fokus-
sierung oder ein klareres Bewusstsein, sondern um die komplette Abschal-
tung desselben und den Eintritt ins Nichts. Auch hier dringt sich die Vorstel-
lung vom Nirwana auf, das z.B. buddhistische Monche durch Meditation er-
reichen wollen. Doch auch dies ist nicht das Ziel der Katze, da diese nach dem
Aufwachen keinerlei Anzeichen von gesteigerter Spiritualitit oder Erlosung
aufweist. Uberhaupt verfolgt sie mit ihrer Versunkenheit keinen Zweck, ab-
gesehen von Lustgewinn. Natiirlich ist diese Passage immer noch anthropo-
zentrisch, zeugt aber von einer grofen Bewunderung der genuin kitzischen
Fihigkeiten.

Es folgen die einzigen drei Katzenepisoden aus Rita Miinster, in denen das
Geschlecht des leitmotivisch eingesetzten nichtmenschlichen Tiers benannt
wird:

An aufden Stithlen sitzenden Personen interessiert ihn die Kante der Schuh-
sohlen, um sich durch Anpressen einen Gegendruck zu erzeugen, durch Ent-
langschleifen des Halses, der Flanken erzwingt er sich eine Vergewisserung
der Existenz, sobald es ihm notig erscheint. (RM 101)

Einmal trat aus dem Gebusch ein magerer junger Kater auf mich zu, rund
um die hellgelben Augen zerfetzt und zerschnitten, steif vor Wunden schritt
er auf Martin zu, dem, als winziges Echo, die geringfiigigen Verletzungen
unter seinem rechten Fuf durch senkrecht auf den Steinen stehende Mu-
scheln einfielen, aber auch die KrahenfiifRe einer Frau, bei der er einmal in-
nerlich sehrstaunte, wie lange die Lachfiltchen brauchten, um zu verschwin-
den, nachdem ihr Cesicht schon wieder ganz ruhig war. Als das Tier ihn ver-
lieR}, zu neuen Kimpfen wahrscheinlich, empfand er plotzlich alle die ausge-
lassenen, eigentiimlichen Vogelschreie als Rufe, Seufzer sterbender Wesen.
(RM102)

Einmal hat er (iber einem Berg die Sonne aufgehen sehen, ruckhaft und oh-
ne Verweilen, in derselben Deutlichkeit, einmal einem grofRen Kater, der re-
gungslos mitten in seinem Garten stand, wer weifd wie lange in die Augen

160 Anna Trokes: Yoga Nidra: Die Yoga-Tiefenentspannung. Miinchen 2014. S. 6.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

157


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Grenzenlos menschlich?

geblickt, bis sich das Tier umdrehte und geschmeidig, gemichlich, ohne den
Kopf zu wenden, davonschritt. (RM 107f)

Das Personalpronomen »ihn« bzw. die Bezeichnung als »Kater« identifiziert
die Katze in diesen drei Passagen eindeutig und mehrmals als minnliches
nichtmenschliches Tier. Besonders auffillig ist die zweite Stelle, in der Mar-
tin — ein menschlicher Mann - im Urlaub auf einen Kater trifft, der dariiber
hinaus auch noch durch eher minnlich konnotierte Attribute wie Kampf und
Wunden markiert ist. Der Roman partizipiert also nicht an der Feminisie-
rung bzw. Infantilisierung von nichtmenschlichen Gefihrt*innentieren. Da
es sonst nicht explizit benannt wird, scheint das Geschlecht nur in Verbin-
dung mit minnlichen menschlichen Individuen eine Rolle zu spielen — minn-
liche Kater werden minnlichen menschlichen Tieren beigesellt — so auch in
der dritten der oben zitierten Textstellen, in der es um die Begegnung von
Herrn Wilmer mit einem Kater geht. Diese Beobachtung legt den Schluss na-
he, dass alle anderen auftretenden Katzen — insbesondere die, die im zwei-
ten Teil mit der Erzihlerin und ihrem Vater in dessen Haus zusammenwohnt
— weiblich sind. Tatsichlich wird das nichtmenschliche Individuum in den
weiteren Textstellen mit dem Personalpronomen »sie« bezeichnet. Allerdings
kann das auch lediglich mit dem grammatischen Geschlecht zusammenhin-
gen.'®!

Nur wenige Seiten vor der oben zitierten Stelle berichtet die Erzihlerin
von ihrem Eindruck, es lose »sich alles in mir auf, Herz, Eingeweide, Kno-
chen« (RM 96); die Textstelle direkt vor der oben zitierten behandelt die pa-
rasitire Erkrankung und die kérperliche Identitit von Ruth (»betrachtete sie
ihren Kdrper nicht wie etwas mit ihr Identisches«). Wahrend also sowohl Ruth
als auch Rita Miinster ihren Korper als etwas Passives, gar als etwas nicht
mit ihnen Ubereinstimmendes, nicht Fithlbares wahrnehmen, setzt der Kater
seinen Korper aktiv dazu ein, sich der Existenz seiner selbst und/oder seiner
Umgebung zu vergewissern. Trotzdem lisst sich sein Kérper nicht vereindeu-
tigen: Er ist sowohl »bis zur Charakterlosigkeit geschmeidig[]« als auch »im

161 Dass dies fiir die Interpretation der Beziehung zwischen der menschlichen und der
nichtmenschlichen Protagonistin durchaus wichtig ist, macht Katrin Zuschlag in ih-
rem Vergleich mit der franzésischen Ubersetzung deutlich. Da »die Katze« im Deut-
schen weiblich ist, »le chat«im Franzésischen aber miannlich, werde die Interpretation
der Katze als »Spiegel- oder Idealbild Rita Miinsters« erschwert. Vgl. Narrativik und
literarisches Ubersetzen. Erzihltechnische Merkmale als Invariante der Ubersetzung.
Tibingen 2002. S. 329.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Eigensinn erstarrend[]«. (RM 101) Anders als der Kater briuchte Ruth Wagner
zur Selbstvergewisserung verschiedene andere mannliche Personen:

Ich ahne ja, was Ruths Traum war: das Vergnlgen, sich um verschiedene
Menschen zu schmiegen, Manner in ihren Besonderheiten, die einander zu
widersprechen schienen, ihre Kanten, Zacken, Liicken zu fiihlen, jedesmal
anders, sich zu verformen am jeweiligen Gegeniiber, ohne aber das eigene
Material zu wechseln, sie durch diese Abtastungen zu erkennen, durch das
geschmeidige UmfliefRen ihrer Konturen, und so selbst, immer Ruth blei-
bend, von Fall zu Fall eine andere Silhouette annehmend. (RM 41)

Fiir Ruth ist eine solche Verhaltensweise ein »Traumc; so bleiben ihre Identi-
titsprobleme bestehen, wihrend der Kater die seinen mittels verschiedener
Schuhsohlen beseitigt. Nur ganz selten wird die kérperliche Integritit einer
Katze als gestort oder uneindeutig beschrieben, hier als Vergleichsbild fur
die unzufriedene Petra: »Aber sie verwechselte manchmal ihre Maximen, sie
widersprach sich dann, als hitte sie Gedachtnisliicken, und wirkte wie eine
Katze, deren Korper, in den seltenen Momenten der Unentschiedenheit, in
alle Richtungen zerfliefien will.« (RM 94) Rita Miinster selbst fillt die Umge-
staltung ihres zuvor fragmentierten Kdrperbildes in einer Szene auf, in der
sie in der Badewanne liegt. Bezeichnenderweise ist dabei auch die Katze an-
wesend:

Schon in der S-Bahn und auf dem kalten Heimweg sehnte ich mich nach der
Badewanne. Da lag ich am Abend in einem nachgiebigen Futteral, und die
ausgestreckten Beine stiegen periodisch an die Oberfliche. Dann tauchte
auch fiir eine Sekunde der Gbrige Kérper aus dem Wasser auf, und hier
betrachtete ich ihn, wo er gleich in die Hitze zuriicksinken konnte, immer
mit ein bifchen Stolz. Er verdnderte sich im Warmen zu seinem Vorteil,
ich selbst sah es ihm an und konzentrierte mich auf die Tréstungen, die
meiner Haut und allméhlich meinem Gehirn zuteil wurden. Es war eine
Durchflutung meines ganzen Wesens. Ich fithlte mich als glickliche, von
oben bis unten gleichartige Masse. In jedem Partikelchen war ich ohne
Einschrankung anwesend. Es gab keine Hierarchie mehr zwischen Fufibal-
len und den nassen Haarspitzen und den auf dieser Strecke dammernden
Gedanken und Empfindungen. Die Katze wanderte mit grofler Vorsicht
auf der Badewannenkannte, versuchte meine Knie, wenn sie aufstiegen,
anzutippen und staunte, bewachte den rauf und runter atmenden Wasser-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Grenzenlos menschlich?

spiegel mit solcher Inbrunst, dafd auch ich, die Badende, dadurch in eine
sich steigernde Verbliffung geriet. (RM 147f))

Thren Korper als hierarchiefreie Einheit zu sehen, die auch ihre »Gedanken
und Empfindungen« miteinschliefit, stellt fiir die Erzahlerin, die zuvor eine
exzessive Selbst-Fragmentierung betrieben hatte, einen bedeutenden Fort-
schritt dar. Bezeichnenderweise ist im Moment dieses Perspektivwechsels
auch die Katze anwesend. Rita Miinsters Einstellung in Bezug auf ihren Kor-
per bzw. dessen Integritit ist nun von solchem Selbstbewusstsein gepragt,
dass sie spater von ihm sagt: »Jetzt konnte ich nimlich ohne Angst meinen
Korper in die kithle Finsternis stellen, die wiirde sich eher an mir erwirmen,
als dafd ich, Rita Miinster, mich erschrecken liefSe.« (RM 166) Und: »Ich spiir-
te, wie mein Korper angefangen hatte zu licheln.« (RM 166f.) Das Bild des
Lichelns mit dem Kdrper wird noch an zwei weiteren Stellen des Romans
aufgerufen; dort ist es jeweils die Katze, die dies tut (vgl. RM 112 u. 158) — ein
Hinweis darauf, dass die Erzihlerin sich dem kitzischen Ideal annihert.'*

Dass eine Katze Ideal- oder Vorbild fiir eine auf den Kérper bezogene
Umdeutung von Emotionen sein kann, wird auch an einer Textstelle deut-
lich, in der Rita Miinster von ihren Kindheitsingsten vor einer Abbildung in
einem Buch berichtet, die einen »schreienden Neger[]« zeigt, der vor einem
Lowen flieht. Spiter bemerkt sie: »Mir aber, der erwachsenen Rita Miinster,
fiel dazu eine sehr junge Katze ein, die ich beobachtet hatte, ein Ausbund
an Willen und Eigensinn und dann so unglaublich leicht und schwach, als
ich das Tierchen hochhob und hintragen konnte, wohin ich gewollt hitte.«
(RM 195) So sind es ausgerechnet einerseits eine sehr grof3e Katze (ein Lowe)
und andererseits eine »sehr junge Katzex, die ihr vor Augen fithren, dass mit
dem Alterwerden die Kinderingste im wahrsten Sinne des Wortes leichter in
den Griff zu bekommen sind - die Monster der Kindheit stellen sich also im
Erwachsenenleben als leicht beherrschbar, sogar manipulierbar heraus.

Dass die Wildheit und Gefihrlichkeit von (Raub-)Katzen unterschiedlich
bewertet werden kann, zeigt auch die folgende Szene:

GroR an der weifdgetiinchten Wand, von der man die Bilder abgehingt hat-
te, erschienen nun Gemalde von Carpaccio. [..] Friedlich wartete der Lowe

162 Dorte Thormélen beschreibt diesen Vorgang so: »Rita lernt ihren Korper als mit sich
identisch und zugleich als von sich unabhingig kennen« (Schattenspiele. Das Wirkli-
chealsdas Andere bei Brigitte Kronauer. In: Sprache im technischen Zeitalter32 (1994).
S.379-390. Hier S. 386).

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

des Einsiedlers, der sich auf einen Stock stitzte, aber allen Ménchen stan-
den die weiRen Kleider, die blauen Uberwiirfe schrig vom Weglaufen in der
Luft. Sie flohen, ohne iberhaupt hinzusehen, einer riskierte einen Blick auf
die stille Raubkatze, aber seine Beine und der waagerechte Schliisselbund
waren schon langst zur raschen Fortbewegung entschlossen. Nur der Heili-
ge, der Lowe, die Baume und die sanft glithenden Hauser blieben ganz und
gar auflerhalb der Hektik, die bis in die Tiefe der Klostergebaude reichte.
(RM 63)

Das Gemélde Der HI. Hieronymus bringt den Lowen ins Kloster (ca. 1502-1507) von
Vittore Carpaccio zeigt Monche, die vor der GrofRkatze fliehen, wihrend der
Heilige, die Biume, die Hiuser und der Lowe selbst ruhig und passiv blei-
ben.'® Die hier von Kronauer betriebene Ekphrasis — also im engeren Sinne
die literarische Beschreibung eines Werks der bildenden Kunst — kann als
Hinweis auf die Verkniipfung von Darstellung und Handlung gelesen wer-
den.'®*

Erschiittert werden diese Erkenntnisse Rita Miinsters durch die Nach-
richt, dass Horsts Plan, »mit Frau und Kind in den Westen [nach Kanada; VZ]
zu ziehen« (RM 193), bereits Realitit geworden ist. Sie 16st bei ihr eine weitere
depressive Episode aus, die ihrerseits zu einer Selbst-Theriomorphisierung'®®
sowie zu einer erneuten Fragmentierung ihrer korperlichen Integritit fihrt:

Ich lag auf dem Laken, unter dem Oberbett, und wurde aufgelést in kleine
Teile. Es war ein Durcheinanderstiirzen und eine grofRe Unklarheit, ob dieses
Gewirbel iiberhauptin das alte Muster wiirde zurlicksinken kénnen. Ich hat-
te mich nichtals Mensch empfunden, nur als bewegte Masse ohne Ordnung.
Es war nicht mein Name, meine Individualitit gewesen, die diese Ansamm-
lung von Zellen beherrschte, und méglich war, falls ich wieder aus dem un-
berechenbaren Geschiittel zu mir kime, daf3 Stiicke von mir verlorengegan-
gen oder ausgetauscht blieben mit solchen des Zimmers, der Mébel oder

163 Auf die Beschreibungen von berithmten Gemalden im Werk Brigitte Kronauers geht
Elisabeth Binder ein: »Tableaux vivants« — Vom Umgang der Erzahlerin mit den Bil-
dern. In: Die Sichtbarkeit der Dinge. Hg. v. Heinz F. Schafroth. Stuttgart 1998. S.102-
122. Sie bemerkt hierzu, dass auch die Figuren in ihren Texten die Tendenz haben, zu
Tableaus — bzw. »tableaux vivants« (lebenden Bildern) — zu erstarren. Vgl. ebd. Hier
S.112.

164 Vgl. FaniParaforou: Ekphrasis und Geste: Ansatze zur Dekonstruktion eines komplexen
Verhaltnisses. Dissertation. Miinchen 2012. S. 9.

165 Vgl. Kap.5.1.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Grenzenlos menschlich?

den Ausdiinstungen jenes fremden Bettes, in dem ich die Nachte vorher ge-
schlafen hatte, ich also: plétzlich verwachsen nach dieser Enthdutung mit
etwas anderem, das aus Stoff, Holz, Stein, Pappe sein konnte. (RM 197f.)

Der Hinweis der Ich-Erzihlerin auf die Problematik, »mein[en] Name[n],
meine Individualitit« mit einer als nicht einheitlich erlebten Korperlichkeit
zusammenzubringen, ist programmatisch fir die Darstellung von Kor-
perlichkeit im Roman insgesamt und verweist auf die von Judith Butler
beschriebene Performativitit derselben.’®® Denn fiir Rita Miinster ist selbst
ihr eigener Korper nichts Dauerhaftes, Festes und selbstverstindlich Vorhan-
denes, sondern das Produkt eines bewussten Konstruktionsaktes. Im oben
zitierten Textausschnitt tritt zu dem Gefiihl der Desintegration noch das der
Integration fremder, nur olfaktorisch wahrnehmbarer (Ausdiinstungen) oder
nicht lebendiger (Mobel sowie Materialien wie »Stoff, Holz, Stein, Pappe«)
Bestandteile der Aufienwelt. Die Empfindungen Rita Milnsters spiegeln sich
auch in der Sprache: Wihrend Textstellen, in denen die Katze vorkommt,
Reime (»Lust der Bewuf3tlosigkeit«) und weich klingende Worter (»Behagenc,
»Badewanne«) enthalten, wirkt die Aufzihlung »Stoff, Holz, Stein, Pappe«
hart und abgehackt. Vor allem im Vergleich mit den Tierverwandlungen im
Roman Die Frau in den Kissen ist auffillig, dass Rita Miinsters Empfindung,
kein menschliches Tier zu sein, keine entlastende Wirkung auf sie hat. Im
Gegenteil: Die Gefahr des Verlorengehens von Teilen ihres Korpers sowie
deren Austausch und das Verwachsen mit leblosen Dingen machen ihr Angst.
Auch erschrickt sie bei der Vorstellung, sie wandele sich um in eine »Riesin,
die mit der Zungenspitze die Wolken anlecken konnte und Bodenwellen als
Sandkérner unter sich begrub.« (RM 198) Doch wihrend Rita Miinster von
schlimmen Angsten ihren Kérper betreffend heimgesucht wird, bekommt
die Katze von den Schreckensvisionen der neben ihr liegenden Menschenfrau
nichts mit - sie schnarcht sogar.

Warum empfindet das erzihlende Ich Angst vor einer solchen grotesken
Vermischung? Ein weiterer Blick auf die Theorie des Grotesken, die ich in Un-
terkapitel 4.1 dargelegt habe, kann helfen, diese Frage zu beantworten. Die
insbesondere fir Michail Bachtin zentrale Komponente grotesken Humors
ist die Umkehr von Hierarchien, wie sie etwa im Karneval lustvoll zelebriert

166 Judith Butler geht von der kulturellen und diskursiven >Gemachtheit«von Materialitat
aus, die nicht natiirlich gegeben ist, sondern in einem »process of materialization that
stabilizes over time to produce the effect of boundary, fixity, and surface we call matter« ent-
steht. Vgl. Bodies that matter. New York u. London1993.S. 9. [Kursivierung im Original.]

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

wird. Und genau hier liegt der Schliissel zur Erklirung von Rita Miinsters
angstvollem Erleben einer grotesken Vermischung ihres Korpers mit Gegen-
stinden begriindet: Sie will keine bestehenden Hierarchien umstiirzen, son-
dern ihren Kdrper als eine hierarchiefreie Einheit begreifen. Eine solche Ver-
mischung empfindet sie — im Sinne Wolfgang Kaysers — als Entfremdung,
nicht als Erleichterung.

Die Vorstellung, der eigene Korper konne sich beliebig verwandeln, zeugt
zudem von einer kindlichen oder animistischen, in jedem Fall aber einer stark
bildhaften Denkweise. Und genau diese Bildhaftigkeit ist es, die Kronauer von
Literatur fordert:

Bildlose Umstadndlichkeit ist im besten Fall nichts als komplizierte Gescheit-
heit. Die im Bild sublimierte, zur Anschaulichkeit hin sich vereinfachende
wiederum geht gewollt das Risiko des Changierens, der Uneindeutigkeit ein
als keiner Losung wortlich gehorchende Gestalt, die ein hundertprozentiges
Verstandnis unmaoglich macht. (LSB 9)

Einen kindlichen Blick auf die Welt - in Bezug auf ihre Darstellungen nicht-
menschlicher Tiere — bescheinigt sich Kronauer auch selbst: Im Interview mit
der osterreichischen Wochenzeitung Falter antwortet sie auf die Frage, wor-
an es liege, dass in ithren Werken »auffillig viele Tiere an auffillig zentraler
Stelle« vorkimen: »Ich wundere mich, daf daran etwas Besonderes sein soll.
Ich wiirde sagen, daf? ist etwas Kindliches: Alle Kinder haben eine starke Be-
ziehung zu Tieren« (FS 93).

Der Auflésung bzw. ungewollten und angsteinfléflenden Umwandlung
des Korpers folgt einige Seiten spiter eine imaginierte Zertriimmerung:

[E]s war, als lagen die Teile meines Korpers, Arme, Beine, Rumpf, Kopf, in
gar keinem Zusammenhang mit mir um mich herum wie Triimmer, die von
oben in einem wiisten Durcheinander heruntergefallen waren. Ich konnte
mich nicht rithren, auch wenn ich es unbedingt gewollt hitte. Es bestand ja
keine Verbindung zu mir. (RM 201)

Das hier beschriebene Gefiihl geht tiber Antriebslosigkeit weit hinaus; es han-
delt sich um eine erlebte Antriebs-Unméglichkeit. Doch so wie der unerreich-
bare Horst die Erzahlerin paralysiert, so wird sie von Georg, ihrem Kollegen
im Buchladen und gelegentlichen Liebhaber, zu ungeahnter Bewegungslust
veranlasst, wie in der folgenden Szene im Freibad:

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

163


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Grenzenlos menschlich?

Einen Sprung zu machen, eine Drehung oder einen Fall und den anderen
weiterhin mit unerschiitterlicher Selbstverstandlichkeit, keinen Zentimeter
weggeblieben, beobachtend gegeniiber zu spiiren und deshalb mit keinem
Gedanken unterzugehen. Das nimlich ist Liebe, das! (RM 200)

Die Katze taucht in diesen Kontexten und auch im Rest des Textes nur noch an
sehr wenigen Stellen auf; es wird hochstens ihre Abwesenheit erwihnt: »Eines
Abends, als mein Vater zu einem Schachfreund unterwegs war, safd ich allein
in der Kiiche, auch die Katze lief$ sich nicht blicken.« (RM 206) Trotz ihres
Riickfalls hat die Katze ihren >Zwecke, Rita Miinster im Prozess ihrer Iden-
tititsfindung zu unterstiitzen, erfilllt und ihre Anwesenheit ist nicht mehr
notwendig. Die Erinnerung an sie geniigt:

Noch immer gibt es die Katze, vermutlich auf dem Heizungsbrett liegend
und dabei fallend. Sie fallt mit Kopf, Kérper, Schwanz, willenlos hinsackend,
sie wird ja aufgehalten. Und dieses Behagen geniefst sie jeden Augenblick,
zu fallen und dabei nicht weiterzukommen. Uber Stunden hinweg gewéhnt
sie sich nicht an das Angenehme. Schon friither habe ich sie »Schwarze Ké-
chin« genannt. Erst jetzt weifd ich, weshalb: Sie schmeckt ihre Stimmungen
so fein ab, ein bifichen Kilte, ein wenig Bewegung, ein kleiner Schreck, ein
zartliches Vorbeistreichen. Sie bringt ihre Tage damit zu, aus Kleinigkeiten
und einigen Extremen immer neu eine Balance hochster Zufriedenheit her-
zustellen, und ist klug genug, diese Dinge nicht unwillkiirlich geschehen zu
lassen. (RM 259)

Die Szene spiegelt diejenige in der Mitte des Romans, in der von den medita-
tiven Fihigkeiten der Katze berichtet wird. Sie ist somit ein weiteres Beispiel
fir Kronauers Verfahren, zwei sehr dhnliche Beobachtungen jeweils in einem
ganz eigenen Licht erscheinen zu lassen. Hier ist es der Kontext, der den Un-
terschied macht. Wihrend die mittig im Roman platzierte Szene noch stark
kontrastiert mit Rita Miinsters Unfihigkeit, ihren Korper so wie die Katze
zu ihrer Entspannung einzusetzen, ist sie hier diesem Ideal bereits niher ge-
riickt. Ihre irritierende Tendenz, alles um sie herum zu beobachten und scharf
zu kommentieren, endet mit dem Schluss des Romans — wieder mit tierischer
Beihilfe:

Ich sehe hoch wie die Pinguine im Zoo zu den Decken ihrer Grotten, als wa-
ren es gelehrte Touristen, hatte ich immer gemeint. Ich sehe hoch, neben
dem alten Mann, durch die Pracht anbetender Engel, Heiliger und Auftrag-
geber hindurch, bis ich nichts mehr sehe. (RM 271)

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Zwischen Verbundenheit und Abgrenzung

Das Hochsehen hat ein anderes nichtmenschliches Tier als die Katze zum
Vorbild: Pinguine, an die sich Rita Miinster als »gelehrte Touristen« erinnert.
Die Tierkérper haben auch hier einerseits ein grofdes Identifikationspotenzial
— sie selbst sieht sich als Besucherin einer rémischen Kirche als eine eben-
solche Touristin —, andererseits die Funktion eines anzustrebenden Ideals.
SchlieRlich sind die Pinguine nicht wirklich interessiert an den »Decken ihrer
Grotteng; sie, Rita Miinster, hatte das lediglich »immer gemeint, also falsch
verstanden. Den Zweck dieses Verhaltens erkennt sie nun: durch die dufle-
re Realitit hindurchzusehen und auf diese Weise in mystisch-triumerischer
Verziickung zu sich selbst zu finden. Gleichzeitig, so Birgit Niibel, korrespon-
diere Rita Miinsters Blick nach oben mit demjenigen des Hundes vom Be-
ginn des Romans, der gerade sein Geschift verrichtet hat (vgl. RM 7): »Diese
Konvertierung von Hundekot und Heiligstem ist die poetologische Pointe des
Romans [..].<¥” Ich sehe in dieser parodistischen Parallelisierung auflerdem
einen Verweis darauf, dass trotz oder gerade wegen all ihrer Profanitit eine
unangestrengte, selbstbewusste Korperlichkeit — wie sie die Katze im Roman
vorfithrt — ein anzustrebendes Ideal darstellt.

167 Nubel: (Multi-)Perspektivitat in Brigitte Kronauers Rita Miinster. Hier S. 96.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839456728-004 - am 15.02.2028, 02:11:02.

165


https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839456728-004

m 15.02.20286, 02:11:02.



https://doi.org/10.14361/9783839456729-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

