ANTHROPOS

100.2005: 473-493

Die ‘“Ayuda a bien morir”’
der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585)

Ubersetzung, Analyse und Kontextualisierung
eines kolonialzeitlichen spanischen und Quechua-Textes aus Peru

Sabine Dedenbach-Salazar Sdenz und Frederike Meyer

Abstract. — The paper examines how the church in colonial
Peru dealt with the concept of dying and death as part of its
efforts at Christianizing the indigenous population. For this
purpose a Quechua text which forms part of the 1584/85
Lima Council “Doctrina Christiana y Catecismo,” the “Ayuda
a bien morir,” the “help for dying well,” is analyzed as to its
contents as well as linguistic forms and concepts used by the
missionaries in their translation. The article finishes with a brief
look at modern Andean concepts of dying, death, and afterlife
which shows that some indigenous and Christian beliefs have
merged over the centuries. [Colonial Peru, Andes 16th century,
Christianization, Quechua language, concepts of dying, death
and afterlife, Christian doctrine]

Sabine Dedenbach-Salazar Saenz, M. A., Dr. phil., Habilitati-
on in Altamerikanistik und Ethnologie an der Universitit Bonn.
19921994 Teaching and Research Fellow, Acting Director am
Institute of Amerindian Studies der University of St. Andrews,
Grofbritannien. Seit 1997 Mitarbeit am IAE Bonn. — For-
schungsgebiete: Andine indigene Sprachen (Quechua, Aymara,
Chipaya); Ethnohistorie und neuere Geschichte der indiani-
schen Volker der Anden. — Publikationen u.a.: Un aporte a
la reconstruccién del vocabulario agricola de la época incai-
ca (Bonn 1984); Inka pachaq llamanpa willaynin — Uso y
crianza de los camélidos en la época incaica (Bonn 1990);
Una gramatica colonial del quichua del Ecuador (Hrsg.; Bonn
1993); Mitherausgeberin mehrerer Werke; zahlreiche Beitridge
in Fachbiichern und Fachzeitschriften; s. auch Zitierte Literatur.

Frederike Meyer, M. A. in Ethnologie und Altamerikanistik
(Bonn 2001) — Interessensschwerpunkte: andine Ethnohistorie
der Kolonialzeit, insbesondere Themen im Zusammenhang mit
Religion und christlicher Missionierung. — Publikationen: Die
Samen zwischen Folklorisierung und ethnischer Wiederbele-
bung (mit S. Neumann, M. Thiem und C. Uhlemann). In:

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

M. Heinz und S. Neumann (Hrsg.), Ethnische Minderheiten in
Westeuropa (Bonn 1996); s. auch Zitierte Literatur.

Einleitung

In diesem Beitrag soll untersucht werden, wie die
Kirche im kolonialzeitlichen Peru mit dem Kon-
zept des Sterbens und Todes umging. Dazu wird
ein in Spanisch, Quechua und Aymara! abgefasster
und 1585 publizierter Text, eine “Ayuda a bien
morir”, also eine ‘Hilfe zum guten Sterben’, hin-
sichtlich seines Kontextes innerhalb der indigenen
Glaubensvorstellungen analysiert.

Zunidchst wird kurz der Rahmen skizziert, in
dem die Christianisierungsbemiihungen stattfan-

1 In den Anden wurden zur Zeit der spanischen Eroberung
viele Sprachen gesprochen; einige jedoch hatten bereits un-
ter den Inka den Status von so genannten lenguas generales
(allgemein bekannten Sprachen) inne. Dazu gehorte — mit
der groften Verbreitung — das durch die Inka geforderte
Quechua (das noch heute von fast 10 Millionen Menschen
in Ecuador, Peru, Bolivien und kleinen Teilen Kolumbiens,
Chiles und Brasiliens gesprochen wird), das Aymara (in
Bolivien und im siidlichen Peru und nordlichen Chile, heu-
te noch von ca. 2 Millionen Menschen gesprochen), aber
auch das inzwischen ausgestorbene Puquina Siidperus und
Nordboliviens und die Muchic-Sprache der peruanischen
Nordkiiste (s. dazu Dedenbach-Salazar Saenz 1999a). Fiir
alle diese Sprachen gab es in der Kolonialzeit Texte zur
Christianisierung.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

474

den (1). Danach wenden wir uns den in verschiede-
nen Quellen iiberlieferten Konzepten von Sterben,
Tod und Jenseits zu. Auf eine Reihe kolonial-
zeitlicher Texte, zumeist aus dem missionarischen
Umfeld, gestiitzt, stellen wir dar, welche Vorstel-
lungen die indianische Bevolkerung davon hatte
(2.1). Dies gibt uns die Ausgangslage, mit der sich
die Missionare konfrontiert sahen. Wie die Spanier
auf diese Glaubensvorstellungen der indianischen
Bevolkerung reagierten und wie sie dies in den
Akten des 3. Provinzialkonzils von Lima formu-
lierten, wird anschliefend besprochen (2.2).

Nach der Situierung des zu untersuchenden
Textes im Gesamtwerk der Doctrina Christiana y
Catecismo von 1584/85 (3.1) folgt die Uberset-
zung vom Spanischen und Quechua jeweils ins
Deutsche, mit Kommentaren sowohl zum unter-
schiedlichen Textinhalt in Spanisch und Quechua
als auch Erlduterungen zu bestimmten sprachli-
chen Phianomenen (3.2). Dabei steht die Frage im
Vordergrund, was die Texte (in Spanisch) aussag-
ten und wie dies durch die Ubersetzung von der
indigenen Bevolkerung verstanden worden sein
mag (3.3).

AbschlieBend folgen einige Bemerkungen zur
Auswirkung dieser Art der Christianisierungsme-
thode auf die Glaubensvorstellungen der indiani-
schen Bevolkerung, und wir werfen einen Blick
auf heutige andine Konzepte, die mit Sterben, Tod
und Jenseits verbunden sind. Hier zeigt sich, dass
im Glauben der andinen Bevolkerung unserer Zeit
indigene und christliche Vorstellungen miteinander
verbunden werden (4).

1 Die ersten Provinzialkonzile von Lima
(Peru) und die Christianisierung der
indigenen Bevilkerung der Anden
(1551-1585)

Bereits 1545 hatte der dominikanische Bischof von
Lima, Jerénimo de Loayza, Richtlinien fiir die
in der Missionierung titigen Geistlichen in Peru
verfasst. Sein Werk mit dem Titel “Instruccién de
la orden que se a de tener en la doctrina de los
naturales” (Anleitung, wie die religiose Unterwei-
sung der Eingeborenen zu handhaben ist) stellt
den ersten Versuch dar, bei der Missionsarbeit
systematisch vorzugehen. Alle Priester, die in der
Seelsorge der indigenen Bevolkerung tétig waren,
mussten sich unter Androhung einer Geldstrafe
an die Richtlinien dieser “Instruccién” halten. Im
Werk Loayzas wurde festgelegt, in welchen wich-
tigsten Grundlehren des Christentums die indi-
gene Bevolkerung unterwiesen werden sollte. So

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

Sabine Dedenbach-Salazar Sdaenz und Frederike Meyer

sollte ein einheitliches Vorgehen in der Missio-
nierung der indigenas erreicht werden. Zwar gab
es um 1545 einige Elementarbiicher (cartillas)
in indianischen Sprachen, doch waren diese, so
befand Loayza, nicht immer mit der offiziellen
christlichen Glaubenslehre konform. Die spani-
schen Geistlichen sollten sich stirker anstrengen,
um die indianischen Sprachen zu lernen, damit sie
der indigenen Bevdlkerung zumindest die Beichte
in deren eigenen Sprachen abnehmen konnten.?

Das Bemiihen, die Verbreitung der christlichen
Lehre zu vereinheitlichen, setzte sich mit dem ers-
ten Konzil fort, das von 1551 bis 1552 in Lima
stattfand. Loayza, inzwischen Erzbischof von Li-
ma, sah darin eines der Hauptziele des Konzils.
Eine im Rahmen des Konzils beschlossene Mus-
terpredigt sollte den Geistlichen als Anhaltspunkt
fiir die Konzeption eigener Predigten dienen. Die
groBBe Bedeutung, die indianischen Sprachen zu
lernen, wurde abermals betont. Mit dem ersten
Konzil von Lima wurde eine verbindliche Vor-
gehensweise in der Missionierung der indigenen
Bevolkerung Perus iiber die Grenzen des Erzbis-
tums Lima hinaus festgelegt und damit umfassende
Grundlagenarbeit fiir die nachfolgenden Konzile
geleistet.

Das zweite Provinzialkonzil von Lima fand von
1567 bis 1568 statt. In ihm wurden die Beschliisse
des Konzils von Trient (1545-1563) approbiert;
wesentliche Neuerungen gegeniiber dem ersten
Konzil wurden nicht eingefiihrt. Die Mahnung, die
Bischofe sollten die ihnen unterstellten Geistlichen
mit Strenge dazu bewegen, Quechua und Aymara
zu lernen, zeigt, dass die seit 1545 immer wieder
gestellte Forderung noch keine durchschlagende
Wirkung erzielt hatte.

Toribio Alfonso de Mogrovejo, zu jener Zeit
Erzbischof von Lima, und Vizekonig Martin En-
riquez de Almansa beriefen das Dritte Konzil von
Lima ein, das von 1582 bis 1583 dauerte. In den
Dekreten dieses Konzils findet der Wunsch Aus-
druck, eine effizientere Organisation der Kirche
und somit eine Intensivierung der Evangelisierung
zu erreichen. Nun wird die Erstellung einheitlicher
Lehrwerke verwirklicht, die zuvor schon oft ge-
fordert worden war. Die didaktischen Materialien
fiir den Gebrauch in den indigenen Gemeinden
sollten den Priestern eine Hilfe sein, die ungeachtet
der jahrzehntelangen Bemiihungen kirchlicher und

2 Der urspriingliche Text Loayzas von 1545 wurde 1549
iiberarbeitet; dies ist die Version, die heute vorliegt (Loayza
[1549] 1952: 139-148).

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585)

weltlicher Autoritdten das Quechua oder Aymara
immer noch nicht beherrschten.?

Das als Doctrina Christiana y Catecismo be-
kannte Werk des dritten Provinzialkonzils von Li-
ma besteht aus drei Teilen: Die 1584 gedruckte
Doctrina christiana y catecismo para instrvccion
de los indios, y de las demas personas, que han
de ser ensefiadas en nuestra sancta fé (Christliche
Lehre und Katechismus zur Anleitung der indi-
genen Bevolkerung und der weiteren Personen,
die in unserem heiligen Glauben unterwiesen wer-
den miissen, hier zitiert als Doctrina christiana)
enthilt im Wesentlichen zwei Katechismen, einen
kurzen und einen ldngeren. In dem 1985 vom
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas
in Madrid publizierten Faksimiledruck der Werke
schlieBt sich der 1585 gedruckte zweite Teil an,
ein Beichtspiegel mit dem Titel Confessionario
para los cvras de indios. Con la instrvcion contra
svs ritos: y exhortation para ayudar a bien morir:
y suma de sus priuilegios: y forma de impedimen-
tos del matrimonio (Beichtspiegel fiir die Pfarrer
der indigenen Bevolkerung. Mit der Unterweisung
gegen ihre Riten, Ermahnung zur Hilfe beim gu-
ten Sterben, Zusammenstellung ihrer besonderen
Rechte und [Beschreibung der] Art von Ehehin-
dernissen; zitiert als Confessionario). Diesem folgt
der ebenfalls 1585 gedruckte Tercero cathecismo y
exposicion de la doctrina christiana, por sermones.
Para qve los cvras y otros ministros prediquen y
enserien a los yndios y a las demas personas (Drit-
ter Katechismus und Darlegung der christlichen
Lehre in Predigtform. Damit die Pfarrer und an-
deren Geistlichen der indigenen Bevolkerung und
weiteren Personen predigen und sie unterrichten
konnen,; zitiert als Tercero cathecismo), in dem in
31 Predigten die wichtigsten Glaubenssitze abge-
handelt werden. (Es wird die moderne durchge-
hende Nummerierung dieser Ausgabe von 1985
verwendet, wobei das Gesamtwerk als Doctrina
Christiana y Catecismo zitiert wird.) Der Gebrauch
der Doctrina christiana und des Confessionario
war obligatorisch.*

3 Fiir Literatur zum historischen Hintergrund der Konzile von
Lima s. Armas Medina (1953), Duran (1982, 1984/90), Lisi
(1990); fiir eine zusammenfassende Darstellung vgl. auch
Meyer (2000).

4 Die Frage nach den Autoren dieser Werke ist nicht zweifels-
frei geklart. Duran (1982) behandelt das Thema ausfiihrlich
und kommt zu dem Ergebnis, dass es sich aller Wahrschein-
lichkeit nach um einen Hauptautor oder -redakteur mit
mehreren Mitarbeitern handelt. Eine wichtige Rolle spielte
der Jesuit José de Acosta, der von Durdn zusammen mit
Juan de Balboa als Hauptautor der Doctrina christiana, des
Confessionario und des Tercero cathecismo genannt wird
(Duran 1982: 239-255, 266). Juan de Balboa, Alonso Mar-

Anthropos 100.2005

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

475

Es ist anzunehmen, dass die dreisprachig ab-
gedruckten Werke (Spanisch, Quechua, Aymara)
den in der Missionierung titigen Geistlichen eine
grofe Hilfe waren. Zwar hatte man schon friih
erkannt, dass ohne das Erlernen der autochthonen
Sprachen eine nachhaltige Missionierung kaum
moglich war, jedoch hatten die verschiedenen dies-
beziiglichen Erlasse nicht die gewiinschte Wir-
kung gezeigt. So wurde es bereits 1578 explizit
untersagt, indigene Gemeinden an Personen zu
iibertragen, die der lokalen einheimischen Sprache
nicht méchtig waren. Aber noch 1614 beschwerte
sich der Erzbischof von Lima in einem Brief an
den spanischen Konig dariiber, dass die Mehrzahl
der Geistlichen die indigenen Sprachen nicht be-
herrschte (Gareis 1987: 373).

2 Konzepte von Sterben, Tod und Jenseits
im kolonialzeitlichen Diskurs

2.1 Die Vorstellung von Sterben, Tod und Jenseits
bei der indigenen Bevolkerung

Eine Reihe von Texten, die in der Kolonialzeit von
Spaniern in Peru verfasst wurden, konnen heute
Aufschluss iiber die Vorstellungen von Sterben,
Tod und Jenseits geben, wie sie bei der indige-
nen Bevolkerung dieser Zeit verwurzelt gewesen
sein mogen. Diese Werke (die oft von Autoren
mit kirchlichem Hintergrund stammen) konnen als
‘ethnographische’ Quellen iiber andine Religion
genutzt werden. Allerdings muss dabei beriicksich-
tigt werden, dass aus heutiger Sicht nicht mehr
deutlich zu trennen ist, an welchen Stellen solche
Beschreibungen ein eher unverfilschtes Bild der
autochthonen Glaubensformen gaben, und an wel-
chen der christlich-europdische Hintergrund ihrer
Autoren eingeflossen ist. Genau genommen han-
delt es sich also nicht um Beschreibungen der
andinen Religion, wie sie tatsichlich war, sondern
es wird stets die Sichtweise wiedergegeben, die

tinez, Bartolomé de Santiago, Francisco Carrasco, Alonso
de Barzana und Blas Valera, in Peru geborene Spanier
und Mestizen, sollen die Texte ins Quechua und Aymara
libersetzt haben (Durdn 1982:256-262; Tercero cathecis-
mo, S.358; Mateos 1944/11: 17). Blas Valera, ein Mestize
aus Chachapoyas, war fiir seine guten Quechua-Kenntnisse
bekannt (Mateos 1944/1: 58 f.); Bartolomé de Santiago, ein
Mestize aus Arequipa, soll sehr gutes Wissen in einer in-
dianischen Sprache gehabt haben, aber es ist nicht klar, in
welcher (1944/1: 275). Der Jesuit Barzana soll Kenntnisse in
Quechua, Aymara und Puquina gehabt haben (1944/11: 61).
Wenn wir also auch nicht viel iiber diese Ubersetzer wissen,
so wird doch deutlich, dass sich theologisch und sprachlich
kompetente Gelehrte unter ihnen befanden.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

476

die Spanier auf diese Religion hatten. Somit kann
heute in etwa nachvollzogen werden, mit welcher
Situation sich die Missionare im Peru des 16. Jahr-
hunderts konfrontiert sahen.

Wie sich der Glaube der andinen Bevdlkerung
in Bezug auf Sterben und Tod den kolonialzeitli-
chen Quellenautoren darstellte, soll im Folgenden
zusammenfassend wiedergegeben werden. Dabei
spielen vor allem solche Texte eine Rolle, die vor
dem Dritten Konzil bereits fertig gestellt waren,
oder die im Auftrag dieses Konzils verfasst wur-
den.?

Fast alle kolonialzeitlichen Autoren gehen da-
von aus, dass den indigenas schon in vorkolonialer
Zeit das Konzept einer unsterblichen Seele bekannt
war. So wird in den Predigten des Tercero ca-
thecismo die grofle Sorgfalt bei der Durchfiihrung
der indigenen Bestattung interpretiert (Predigt I,
S.365). Die Verstorbenen wurden mit besonders
schoner Kleidung geschmiickt, iiber die man drei
Decken als Leichentiicher legte. Dem Grab wur-
den Kokablitter und Nahrung beigegeben, aul3er-
dem einige Schmuckstiicke aus dem Besitz des
Verstorbenen. Es wird berichtet, dass manchmal
Silber an verschiedene Stellen des Korpers — wie
etwa in den Mund und in die Hinde — platziert
wurde.® Begriindet wurden die Grabbeigaben mit
dem Glauben der indigenen Bevolkerung nicht
nur an eine unsterbliche Seele, die nach dem Tod

5 S. a. Meyer (2000, 2003). Zum Zeitpunkt des Dritten Kon-
zils (1582-1583) gab es bereits eine Vielzahl schriftlicher
Quellen, von denen einige Informationen zu den indiani-
schen Bestattungsformen enthielten. Diese Werke konnten
den Autoren der vom Konzil beschlossenen Lehrtexte als
Informationsgrundlage gedient haben. Eine besonders wich-
tige Rolle spielt dabei Polo de Ondegardo. Viele Informa-
tionen zur indigenen Religion enthilt eines seiner Werke,
das unter dem Titel “Los errores y svpersticiones de los
indios sacadas del tratado y aueriguacion que hizo el licen-
ciado Polo” auf Beschluss des Dritten Konzils von Lima
im Confessionario von 1585 abgedruckt wurde (S.265—
283). Der Text, der moglicherweise sogar schon 1559 fer-
tig gestellt gewesen war, war 1567 bereits vom Zweiten
Provinzialkonzil von Lima autorisiert worden und kursierte
seit dieser Zeit als Manuskript (Duviols 1971: 111; Porras
Barrenechea 1986: 338). Im Jahre 1603 wurde er in einem
Neudruck der Werke des Dritten Konzils reproduziert, was
fiir seine anhaltende Aktualitit spricht (Porras Barrenechea
1986: 338 f.). Zwei weitere anonym abgedruckte Texte im
Confessionario von 1585 stammen vermutlich von Polo
de Ondegardo: “Instrvcion contra las cerimonias, y ritos
que vsan los indios conforme al tiempo de su infidelidad”
(S.253-262) und “Svpersticiones de los indios, sacadas del
segundo concilio prouincial de Lima, que se celebro el ano
de sesenta y siete” (S.263f.). So ordnet Porras Barrene-
chea (1986: 339) beide Werke Polo de Ondegardo zu; auch
Urteaga y Romero (1916) haben sie in ihre Ausgabe der
Werke dieses Autors aufgenommen.

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

Sabine Dedenbach-Salazar Sdaenz und Frederike Meyer

versorgt werden musste, sondern auch an die
korperliche Wiederauferstehung (Molina [ca. 1575]
1943: 61 f.). Die Grabbeigaben sollten die Umge-
bung des Toten fiir ihn angenehm gestalten und
ihm im Jenseits niitzlich sein.” Um diesem Glau-
ben entgegenzuwirken, wird der Zuhorer der im
Confessionario enthaltenen “Exhortacion” darauf
hingewiesen, dass die toten Korper nicht essen
und nicht fiihlen konnen, sondern langsam verfal-
len. Die Seelen dagegen, die liberdauern, ernihren
sich nicht von irdischem Essen (Confessionario,
S.2451.). In den Predigten des Tercero cathecis-
mo wird den indianischen Zuhorern immer wieder
erklart, dass die Grabbeigaben den Verstorbenen
nichts nutzen konnen, weil niemand etwas aus
dieser Welt in ein anderes Leben nach dem Tod
mitnehmen kann (Predigt XXX, S. 735).

Die Begribnisfeierlichkeiten, die bis zu acht
Tagen dauerten, wurden mit Trauergesdngen und
reichlich Essen und Trinken begangen. Auch die
Wiederkehr des Todestages wurde jéhrlich oder so-
gar monatlich mit einem Fest und Opfergaben fiir
den Toten (Maisbier, Kleidung, Silber und ande-
res) gefeiert. In der Kolonialzeit gingen die formal
christianisierten indigenas all diesen Zeremonien
mit groBer Heimlichkeit nach (Polo de Ondegardo
[1585] 1985a: 257). Das ist auch den Autoren des
Dritten Konzils bekannt gewesen, und nur so ist
die Frage im Confessionario an den Beichtenden
zu verstehen, ob er den Toten etwas dargebracht
habe (Confessionario, S. 208).

Den groBen Wert, den die indianische Bevolke-
rung der Kolonialzeit darauf legte, ihre Toten nach
den Riten der Vorfahren bestatten zu konnen, do-
kumentiert folgende Information: Konnte vor den
Augen des ortlichen Geistlichen keine Bestattung
nach autochthonem Ritus durchgefiihrt werden, so
kam es vor, dass bereits begrabene Korper heim-
lich wieder vom Kirchfriedhof entwendet und an
die Grabstitten der Vorfahren gebracht wurden

6 Atienza ([ca. 1575] 1931: 154), Molina ([ca. 1575] 1943:
34), Acosta ([1588] 1954: 563), Polo de Ondegardo ([1585]
1985a: 256). Sehr bekannt sind die Griber der Herren von
Sipan an der Nordkiiste Perus (vgl. Ausstellungskatalog
“Gold aus dem Alten Peru” 2001), die lange vor der Inka-
zeit angelegt wurden und — wie auch andere vorinkaische
Gréber aus den Anden — die grofle geographische Verbrei-
tung und die zeitliche Tiefe solcher Glaubensformen zeigen.
Zu andinen Bestattungsriten (auch aus archéologischer Per-
spektive) vgl. Dillehay (1995) und Doyle (1988).

7 Polo de Ondegardo ([1585] 1985a: 256). Aus diesem Grund
wurden in der Inkazeit Verstorbene von hohem sozialen
Rang mit ihren lebendigen Lieblingsfrauen beigesetzt (Ati-
enza [ca. 1575] 1931:154-156). Dies erwihnt auch der
Chronist Cieza de Ledn, der von Begribnisriten in der
Region des Collao berichtet ([1553]: Kap. CI; 1984: 275).

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585)

s

Abb.: Darstellung einer Bestattung (Guaman Poma [ca. 1615]
1936: 287).

(Atienza [ca. 1575] 1931: 154-156). Dies gab es
vor allem bei indigenen Herrschern, die zu Lebzei-
ten durch eine Art Testament verfiigt hatten, unter
keinen Umsténden ein christliches Begribnis be-
kommen zu wollen. Nach der Umbestattung stan-
den manchen hohen Personlichkeiten eigene Die-
ner zur Verfiigung, die die Grabstitte mit Opfern
zu versorgen hatten. Jedoch wird nicht nur von
Umbestattungen in die Grabstitten der Vorfahren
berichtet, sondern auch davon, dass die Toten mit-
unter von den Lebenden mit in ihre Hiuser ge-
nommen wurden, damit sie dort mit Nahrung ver-
sorgt werden konnten (Polo de Ondegardo [1585]
1985a: 256, 264; [1585] 1985b: 266 f.). Auch im
Beichtspiegel werden die Umbestattungen thema-
tisiert: dem Beichtenden wird die Frage gestellt,
ob er einen Toten vom Kirchfriedhof ausgegraben
und gestohlen habe, um ihn an eine indianische
Grabstitte zu bringen (Confessionario, S.208).
Die in einem Quechua-Worterbuch von 1560 an-
gegebene Bezeichnung “Ayaécta, curcuni gui”, die
mit ‘Tote ausgraben’ iibersetzt wird (Santo Tomads
[1560] 1951:231) bezieht sich ebenfalls auf diese
vielbeklagte Sitte. Einem 1621 publizierten Text
zufolge begriinden die indigenas die Umbestattun-

Anthropos 100.2005

untersagt,

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

477

gen auf Nachfrage damit, dass die Toten sich
auf dem Kirchfriedhof nicht wohl fiihlten, da sie
mit Erde bedeckt seien. In den Grabstitten der
Vorfahren, auf dem freien Feld und nicht begraben,
seien sie an der Luft, und daher ginge es ihnen dort
besser (Arriaga [1621]: Kap. VI; 1968: 216).

Zwar gibt es in den indigenen Vorstellungen
vom Jenseits regionale Unterschiede, doch ist aus
den Quellen klar ersichtlich, dass es in den Anden
die Vorstellung eines Lebens nach dem Tode gab.
Urspriinglich verschwanden die Menschen nach
dem Tode nicht endgiiltig, sondern kehrten nach
einigen Tagen wieder zuriick auf die Erde. Dies
dnderte sich jedoch bereits in alten Zeiten, um
die Welt vor Uberbevélkerung und damit auch vor
Nahrungsmangel zu schiitzen — so berichtet eine in
Quechua aufgezeichnete Erzdhlung von Huarochir{
vom Anfang des 17. Jahrhunderts (Tradiciones de
Huarochiri vor 1608: Kap. 1; 1967: 27). Eine an-
dere Erzéhlung von Huarochiri (vor 1608: Kap. 9;
1967: 66 f.) beschreibt, dass ein toter Angehoriger
bei der Gottheit Pariacaca sei und man ihn dort
besuche. Dabei wird in den Eingeweiden eines
Lamas wahrgeschaut. Ist das Ergebnis schlecht, so
bedeutet dies, dass der Verstorbene Pariacaca zu
Lebzeiten erziirnt hat und man den Gott fiir diese
Siinde um Verzeihung bitten miisse. Hier verbindet
sich die Totensphire mit dem Konzept der Schuld.

Ganz sicher war die im Christentum vertretene
Auffassung, dass ein rechtes Leben nach dem Tod
Belohnung und ein schlechtes Bestrafung bringt,
in der Neuen Welt schon vor der Ankunft der
Spanier existent. Eine Textquelle von 1575 bezieht
sich auf dieses Prinzip von Lohn und Strafe; sie
berichtet von dem indianischen Glauben, dass die
Verstorbenen, die kein ‘gutes’ Leben gefiihrt ha-
ben, an einen der christlichen Holle vergleichbaren
Strafort gelangen, wo sie Hunger und Durst leiden
miissen und wo die einzig verfiigbare Nahrung
aus zu Kohle verbranntem Essen oder Schlan-
gen besteht. In der Entsprechung zum christlichen
Himmelreich sind die andinen Toten dagegen mit
reichlich Speisen und Getrinken versorgt (Molina
[ca. 1575] 1943: 61 f.).

Einer anderen Quelle zufolge glauben die in-
digenas, dass die Seelen der Verstorbenen einsam
und ziellos durch diese Welt wandern. Dabei fiih-
len sie wie die Lebenden Hunger, Durst, Kilte
oder Wiarme und Miidigkeit. Besuchen sie ihre
Verwandten oder andere Personen, so gilt dies als
Zeichen, dass der Besuchte bald stirbt oder dass
ihm etwas Schlimmes widerfahren wird (Polo de
Ondegardo [1585] 1985a: 257).

Dass die Toten weiter Teil der Sphére der Le-
benden waren und bis heute sind, zeigt der Brauch,

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

478

zu Allerseelen Speisen auf die Griber® — und in
einer Erzdhlung von Huarochir{ sogar in die Kirche
— zu bringen (Tradiciones de Huarochiri vor 1608:
Kap. 28; 1967: 153).

2.2 Die Vorstellung von Sterben, Tod und Jenseits
in den Akten der Konzile von Lima

Informationen iiber Tod und Jenseits finden sich
nicht nur in der ethnohistorischen Quellenliteratur
und in den vom Dritten Konzil verabschiedeten
christlichen Lehrtexten, sondern auch in den Akten
der Provinzialkonzile von Lima.

Bereits in der Gesetzgebung des Zweiten Kon-
zils (1567—-1568) hilt ein Dekret fest, dass streng
darauf geachtet werden miisse, ob sich die indige-
nas tatsdchlich an die christlichen Bestattungsre-
geln hielten. Es solle dafiir gesorgt werden, dass
der ‘Aberglaube’ der indigenas, den Verstorbenen
Kleidung, Nahrung und Getrinke mit ins Grab zu
geben, aufhore. Es war also sehr wohl bekannt,
dass die indigenas glaubten, ihre Toten wiirden
im Jenseits von den Speisen essen, die man an
ihre Griber stellte. Daher sollten die Geistlichen
verstiarkt darauf achten, dass die indigenas ihren
Verstorbenen — besonders an Allerseelen — keine
gekochten Speisen darbrachten. Wiirden Fille be-
kannt, in denen Verstorbene auf eigenen Wunsch
oder den ihrer Verwandten in den Grabstitten der
Vorfahren bestattet werden, so sollten die Verant-
wortlichen an weltliche Gerichte iibergeben wer-
den. Unter besonders schwerer Strafe stand es, be-
reits Bestattete wieder auszugraben — egal, ob sie
christlich getauft waren oder nicht. Wer eines sol-
chen Vergehens iiberfiihrt wurde, dem drohte die
Exkommunikation (excomunnicationis latae sen-
tentiae), zusammen mit einer Strafe von 100 Pesos
(Vargas Ugarte 1951: 253-255).

In den Akten des Dritten Konzils wird deutlich,
dass die Christianisierung der indigenas noch nicht
das erwiinschte Ausmal} erreicht hatte. Dennoch
sollte das Sakrament der Letzten Olung auch den
indigenas gespendet werden, die im christlichen
Glauben noch nicht sehr gefestigt waren (Var-
gas Ugarte 1951: 330). Ausdriicklich wird verfiigt,
dass es keinen Grund gebe, einem todkranken in-
digena die Letzte Olung zu verweigern; wichtig
sei nur, dass der Sterbende Reue zeige. Im Dritten
Konzil wird auch der im folgenden Kapitel zu

8 Eine ausfiihrliche Dokumentation der Regionalregierung in
Puno (Peru) beklagte noch zu Anfang des 20.Jh.s diese
Gebriuche und forderte die Beamten auf, ihnen Einhalt zu
gebieten (Archivo Regional de Puno 1902).

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

Sabine Dedenbach-Salazar Sdaenz und Frederike Meyer

untersuchende Text, die “Ayuda a bien morir”, be-
schlossen. Das betreffende Dekret triigt den Titel:
“Que ayuden a bien morir los curas a sus feligre-
ses” (Dass die Geistlichen ihren Gemeindemitglie-
dern helfen sollen, gut zu sterben); und es besagt,
dass die Geistlichen dringend versuchen miissen,
anwesend zu sein, wenn jemand aus ihrer Gemein-
de stirbt. Der Augenblick des Todes wird in diesem
Dekret als gefdhrliche Phase beschrieben und ist
die letzte Gelegenheit, jemanden als Christen ster-
ben zu lassen. Die “Ayuda a bien morir” ist eigens
dazu verfasst worden, sterbenden indigenas Trost
und Hilfe zu spenden (Vargas Ugarte 1951: 334).

3 Ein christlicher Text
als Hilfe zum “guten Sterben”

3.1 Kontext und Text

Der uns hier interessierende zweite Teil der oben
erwihnten Doctrina Christiana y Catecismo von
1584/85 (1985), das Confessionario®, der Beicht-
spiegel also, enthilt auch die aus dem zweiten
Konzil hervorgegangenen und die von Polo de On-
degardo iibernommenen Instruktionen gegen die
indigenen Zeremonien und Riten bzw. eine Ab-
handlung iiber die Irrtiimer und den Aberglauben
der indigenen Bevolkerung (aus denen oben be-
reits zitiert wurde). Wir konnen annehmen, dass
die potentiellen Leser und Benutzer dieses Werkes
sich hier iliber die fiir ihre Aufgaben relevanten
andinen Gebriuche informieren sollten. So findet
sich dann in der Instruktion auch ein Kapitel iiber
die Verstorbenen und ein weiteres iiber die Seelen
und die Verstorbenen.!?

An diesen Teil des Confessionario schlie3it sich
unmittelbar die Abhandlung iiber das Sterben an:
zunichst das Konzilsdekret iiber ‘die Ermahnung
oder Vorbereitung, um dem guten Sterben zu

9 Inhalt: Confessionario; Instrvccion contra las cerimonias,
y ritos que vsan los indios conforme al tiempo de su infi-
delidad; Svpersticiones de los indios, sacadas del segundo
Concilio Prouincial de Lima, que se celebro el afio de
sesenta y siete; Los errores y svpersticiones de los indios
sacadas del Tratado y aueriguacion que hizo el Licencia-
do Polo; Decreto del sancto concilio provincial, sobre la
exhortacion, o preparacion para ayudar a bien morir [Ex
actione II. Cap. XXIX.]; Exhortacion breve para los indios
qve estan ya mvy al cabo de la vida; para que el Sacerdote,
o algun otro les ayude a bien morir; Otra exhortacion mas
larga para los que no estan tan al cabo y tienen necessidad
de disponer su anima; Letania; Oracion . ..

10 Confessionario, Kap.IIl der “Instrvcion”, 256f. bzw.
Kap. IT “Los errores”, 266 f.

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585)

helfen’, dann die im Folgenden vorzustellende
‘Exhortacion breve’.

Das Dekret ist in lateinischer Sprache abge-
druckt:

IIS, qui ¢ vita decedunt, dent operam Parochi, vt
assistant, & maxime periculoso témpore animas sibi
commissas juuent. Quod si per se non possint, certe
aliquem idoneum substituant, qui morientem ex citet,
& cohortetur. Atque indis prasertim Exhortatione ab
hac Synodo euulgata opitulentur (Aus der 2. Actio, cap.
XXIX, im Confessionario, S.284).

Die Pfarrer mogen sich denjenigen, die aus dem Leben
scheiden, widmen, so dass sie anwesend seien und
die Seelen unterstiitzen, die ihnen in dieser hochst
gefihrlichen Zeit anvertraut sind. Wenn sie es selbst
nicht konnten, solle sie wenigstens jemand Geeigneter
vertreten, der den Sterbenden bewegt und eindringlich
mit ihm spricht. Und besonders sollen sie den indi-
genas durch die Ermahnung helfen, die von dieser
Synode verdffentlicht wird (Ubersetzung Dedenbach-
Salazar Sienz).

Eine auf die im Weiteren zu besprechende kurze
“Exhortacion” folgende lingere Ansprache an den
Sterbenden enthilt, neben den Ermahnungen, die
Siinden zu bereuen und sich zu Gott zu bekennen,
auch Hinweise auf die andine Religion. Es wird
gesagt, dass das, was die einheimischen Gottheiten
und ‘Hexer’ empfehlen (wie sich zu betrinken,
sich mit Frauen einzulassen und zu faulenzen),
in Wirklichkeit ein Betrugsmandver des Teufels
sei (Confessionario, S.298). Diese “Exhortacion”
schliet mit einer Litanei des Anrufs der Heiligen
und einem auf das Sterben bezogenen Gebet ab,
in dem Gott darum angerufen wird, barmherzig
zu sein und dem Reuigen seine Siinden zu ver-
geben.

Auch eine Predigt des Tercero cathecismo be-
zieht sich auf den Moment des Todes, der fiir die
Autoren des Dritten Konzils die letzte Moglichkeit
darstellte, die Seele eines sterbenden indigena fiir
das Christentum zu gewinnen. Darin wird viel
Sorgfalt darauf verwendet, der zuhorenden Ge-
meinde genau zu beschreiben, was zu tun ist, wenn
das Leben zu Ende geht. In der Todesstunde ent-
scheidet sich, ob man errettet oder verdammt wird;
und wer diesen letzten Kampf gegen das Bose
gewinnt, wird fiir immer gerettet sein. Die Letzte
Olung ist deshalb so wichtig, weil nun, da der
Sterbende schwicher wird, Damonen versuchen,
von ihm Besitz zu ergreifen. Dass dem sterben-
den indigena der Gedanke kommt, der christliche
Gott hitte ihm im Leben nicht viel gegeben und
nur die indianischen Gottheiten konnten Gutes fiir
die Menschen bewirken, gehort zu solchen Versu-

Anthropos 100.2005

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

479

chungen Satans. Sollte kein Geistlicher verfiigbar
sein, der die Beichte abnehmen und das Sakrament
der Letzten Olung spenden kann, wird von den
Anwesenden verlangt, dass sie dem Sterbenden
von Gott erzdhlen. Eine grofle Siinde ist es, einen
indianischen religiosen Spezialisten herbeizurufen,
auf die alten Gottheiten zu vertrauen oder Meer-
schweinchen zu opfern (Tercero cathecismo, Pre-
digt XVII, S. 537-546).

In der vorliegenden Doctrina Christiana 'y Ca-
tecismo findet der Geistliche also alles, was er
braucht, um seinen andinen Pfarrkindern die mit
dem Sterben und dem Tod zusammenhingenden
christlichen Riten verstindlich zu machen und sie
in der Praxis auch anzuwenden.

3.2 Kommentierte Ubersetzung des spanischen
und Quechua-Textes

Im Folgenden prisentieren wir nun den Text der
“Exhortacion breve” von 1585 (Confessionario,
S.285-289) und die Ubersetzung vom Spanischen
und vom Quechua jeweils ins Deutsche, mit Kom-
mentaren sowohl zum unterschiedlichen Textinhalt
in Spanisch und Quechua als auch zu bestimmten
sprachlichen (grammatischen!! und semantischen)
Phénomenen. Dabei fragen wir danach, was die
Texte (in Spanisch) aussagen und wie dies durch
die Ubersetzung von der indigenen Bevolkerung
verstanden worden sein mag.

11 Fiir einen Uberblick iiber die Grammatik des modernen
Quechua von Ayacucho, das dem in der Doctrina Christia-
na 'y Catecismo verwendeten dhnlich ist, s. Dedenbach-Sa-
lazar Sdenz y Masson (1987). Fiir kolonialzeitliche Gram-
matiken s. Anénimo (1586, [1586] 1951) und Gonzalez
Holguin ([1607] 1975).

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

480

Sabine Dedenbach-Salazar Sdaenz und Frederike Meyer

“Ayuda a bien morir” aus dem Confessionario von 1585
(Doctrina Christiana y Catecismo [1584/85] 1985: 285-289)!2

Spanisch

Deutsch aus dem
Spanischen

Deutsch aus dem
Quechua

Quechua

113

Exhortacion breve para
los indios qve estan ya
mvy al cabo de la vida
para que el Sacerdote, o
algun otro les ayude a
bien morir.

Kurze Ermahnung fiir die
Indios, die sich schon sehr
am Ende des Lebens be-
finden, damit ihnen der
Priester oder jemand an-
ders hilft, gut zu sterben.

2 Hermano mio, nuestro Se- Mein Bruder, unser Herr [Mein] Kind'4, unser Herr CHVRI[y] apunchic!® Ie-
fior Iesu Christo sea con Jesus Christus sei mit dei- Jesus Christus sei mit dei- su Christo animayquihuan
tu anima, y la salue en ner Seele und rette sie ner Seele: und er wird cachun: paytac cay hua-
esta hora de tus enemigos. in dieser Stunde deiner dich in der Zeit deines fuynijqui pachapi cupay

Feinde. Sterbens vor deinen teuf- aucayquicunamanta quis-
lischen Feinden' retten.  pichissunqui.

3  Agora es tiempo que te Jetzt ist es Zeit, dass du Jetzt musst du beginnen, Cunanmi soncoyquipi
acuerdes de DIOS, y le dich Gottes erinnerst und Gott in deinem Herzen zu Diosta yuyarincayqui, ya-
Ilames en tu coracon para ihn in deinem Herzen an- erinnern, indem du sagst: napahuay fiispa huacya-
que te ayude. rufst, damit er dir helfe.  “Hilf mir”, und du musst rincayquipacha.

ihn gar laut anrufen.

4 Yaves como tus parientes Du siehst schon, wie dei- Schon siehst du jetzt, dass Nam ricanqui [sic: ricun-
y amigos no te pueden ne Verwandten und Freun- weder deine Briider, noch qui] cunanca, huauquey-
librar de la muerte, ni te de dich nicht vom Tod be- die Mitbewohner deines quicunapas, runamacijqui-
aprouechan ya las cosas freien konnen; noch nut- Dorfes, noch deine Freun- cunapas, cochomacijqui-
de este mundo. zen dir mehr die Dinge de dich vom Tode retten cunapas manam huafiuy-

dieser Welt. konnten: was immer es manta quispichissunqui-
auf dieser Welt auch sei, manchu: cay pachapi yma
es wiirde dir mit Sicher- cacpas manatacmi yana-
heit nicht helfen. passunquimanchu.
12 Transkription von Sabine Dedenbach-Salazar Sdenz und Geistlichen und dem indigena ausgesprochen asymmetrisch

13

14

Frederike Meyer; Ubersetzung von Sabine Dedenbach-Sa-
lazar Sdenz.

Die Transkription folgt in der Orthographie sowohl im
spanischen als auch im Quechua-Text dem Original. Al-
lerdings sind Abkiirzungen aufgeldst. Im Quechua werden
eckige Klammern verwendet, um morphologisch sinnvolle
Buchstaben einzufiigen, die aber bei der Aussprache assimi-
liert werden und deshalb im Text manchmal fehlen. Augen-
scheinliche Fehler werden in eckigen Klammern verbessert.
Die Felder und Nummerierung teilen den Text in syntakti-
sche Einheiten (Zeilen), um ihn tibersichtlicher zu gestalten.
Hier werden Worter kursiv gesetzt, deren Form oder Be-
deutung im spanischen und Quechua-Text voneinander ab-
weicht. Sie werden in FuBinoten kurz kommentiert.

Wihrend im spanischen Text der Sterbende als ‘Bruder’
angesprochen wird, findet sich im Quechua-Text ‘Kind’ im
Sinne von ‘Sohn oder Tochter vom Mann aus gesehen’,
was zeigt, dass die Beziehung zwischen dem spanischen

15

16

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

1st.

Offensichtlich hilt der Ubersetzer des Textes es fiir notwen-
dig, die ‘Feinde’ mit dem Zusatz cupay (s. Erlduterungen)
zu qualifizieren, damit klar wird, dass es sich nicht um
Feinde im normalen, irdischen Sinne handelt, sondern um
die Gegner Gottes, die versuchen werden, die Seele des
Sterbenden an sich zu reifien (vgl. eine dhnliche Formu-
lierung im Kapitel iiber die Letzte Olung im Katechismus
des tridentinischen Konzils 1567: Catechismus 1567: 364,
1902: 2. Teil, Kap. 6, Abschnitt 15, S. 235). Dadurch, dass
im Quechua-Text im Gegensatz zum spanischen Text der
Indikativ (Futur) verwendet wird, erhilt die Aussage mehr
Sicherheit; in der spanischen Version dagegen handelt es
sich um eine Bitte an Gott.

Unterstrichene Worter und Grammatikformen markieren
fiir das Quechua typische und fiir das Verstindnis oft
problematische Termini und Formen, die unten erldutert
werden (3.3).

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585)

481

Spanisch

Deutsch aus dem
Spanischen

Deutsch aus dem
Quechua

Quechua

Pero mira a tu Dios y lla-
male con todo tu coragon:
que el es el verdadero
padre; y tu hazedor, y
te quiere saluar, y lleuar
a aquella vida del cie-
lo, donde tendras perpe-
tuo descanso y alegria,

Aber sieh deinen Gott an
und rufe ihn mit gan-
zem Herzen an: denn er
ist der wahre Vater und
dein Schopfer, und er will
dich retten und dich zu
jenem Leben des Him-
mels fithren, wo du ewige
Ruhe und Freude haben
wirst,

Deshalb rufe deinen lie-
ben Gott an, rufe ihn laut
mit deinem ganzen Her-
zen an, wahrhaftig ist er
dein Vater, der dich ge-
macht hat. Er will dich
retten: “Zum gliicklichen
ewigen Leben des Him-
mels werde ich dich fiih-
ren”, sagt er zu dir.

Chayraycu Diosnillayqui-
man cahuari[y] payta tu-
cuy soncoyquihuan hua-
cyari[y], paymi checam-
puni yayayquica, rura-
queyquica. Paymi quispi-
chijta munassunqui hanac
pacha vifiay cussi caugay-
man pussassac fiissunqui.

si tu agora te encomien-
das a lesu Christo, y le
Ilamas de todo tu coragon,
teniendo grande arrepen-
timiento de los peccados
que has hecho y proposito
que si te diesse mas larga
vida le seruirias y viuirias
bien.

wenn du dich jetzt Je-
sus Christus anvertraust
und ihn mit deinem gan-
zen Herzen anrufst, mit
groBBer Reue der Siinden,
die du begangen hast und
dem Vorsatz, dass du ihm
dienen wirst und gut le-
ben wirst, wenn er dir ein
langeres Leben gibe.

So ist es; zu Jesus Chris-
tus, unserem Gott, bete
inbriinstig mit deinem
ganzen Herzen, indem du
zu ihm sagst: “Hilf mir”;
rufe laut aus deinen Siin-
den heraus: “Mich sor-
gend, trauernd, oh je, wo-
fiir habe ich nur gesiin-
digt”, indem du das sagst,
denke iiber dich selbst mit
ganzem Herzen griindlich
nach. “Oh Gott, ‘er solle
jetzt nur noch ein wenig
leben’, das konnte er zu
mir sagen, ich wiirde nur
ihm dienen, ich wiirde
nur ihn lieben”, sag die-
ses. Wenn du dies alles
tust, wirst du in den Him-
mel gehen, dort wirst du
fiir immer frohlich sein
und ausruhen.

Chay ari; IESV Christo
Diosninchicta tucuy son-
coyquihuan muchaycuy:
payta yanapahuay fiispa
huacyarij huchayquicu-
namanta llaquicuspa, pu-
ticuspa, Athac, ymapac-
cha huchallicurcani fiispa
tucuy soncoyquihuan yu-
yaycucuy. A DIOS, cu-
nan asllaracca caugachun
fithuanman, payllatam sir-
uijman, payllatam mu-
nayman fispa fiij. Cay
cayta ruraspam hanac pa-
chaman rinqui chaypim
vifiaypac cussicunqui ca-
macunqui.

Llama a Iesu Christo her-
mano mio que es tu Dios,
y tu padre, y dile en tu
alma (si no puedes con
la boca) O sefior mio Ie-
su Christo hijo de Dios
viuo, que moristes por mi
en la cruz por redemir
mi animal!’, no permitays
que esta criatura vuestra
se pierda:

Rufe zu Jesus Christus,
mein Bruder, der dein
Gott und Vater ist, und
sag ihm in deiner See-
le (wenn du es nicht mit
dem Mund kannst): “Oh
mein Herr Jesus Christus,
Sohn des lebendigen Got-
tes, der Ihr fiir mich am
Kreuz gestorben seid, um
meine Seele zu retten, er-
laubt nicht, dass diese Eu-
re Kreatur verloren gehe:

[Mein] Kind, rufe laut Je-
sus Christus an, er ist
dein Gott: “Oh Vater”,
wenn du auch nicht spre-
chen kannst, sprich dies
nur in deinem Herzen:
“Oh Jesus Christus ein-
ziger Sohn Gottes, mein
lieber Vater, um meine
Seele zu retten, warst Du
am Kreuz festgebunden,
bist du den Leidenstod
gestorben, damit ich, Dein
von Dir  gemachter
Mensch, nicht verloren-
gehe.!8

Churily] lIesu Christocta
huacyarij, paymi Diosnij-
qui yayaya mana rimayta
atispaspari soncollayqui-
pica, cayta rimacunqui. A
Iesu Christo Diospa ¢apay
churin yayallay, fiocap
animayta quispichincay-
quiraycum cruzpi chaca-
tasca flacaricuy huafiuyta

huafiurcanqui, Amatac
cay rurascayqui runayqui
chincasacchu.

Teil von ihm, wihrend dnima offensichtlich der Mensch
als Seele — im Gegensatz zum Menschen als korperlichem
Wesen — ist.

17 Der Unterschied zwischen alma und dnima, der sich aus
dem Gebrauch der beiden Worter in diesem Text ergibt,
ist, dass alma die innere Seele des Menschen ist, also ein

Anthropos 100.2005

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

untersagt, mit, ftir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodelen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

482

Sabine Dedenbach-Salazar Sdaenz und Frederike Meyer

Spanisch

Deutsch aus dem
Spanischen

Deutsch aus dem
Quechua

Quechua

pues tanto padecistes por
mi, no me dexeys en po-
der de mis enemigos; mas
libradme sefior que en vos
confio yo, y a vos llamo,
y a vos quiero por Dios y
seflor, y no tengo ni adoro
otro Dios.

denn so sehr habt Ihr fiir
mich gelitten, lasst mich
nicht in der Macht meiner
Feinde, sondern befreit
mich, Herr, der ich in
Euch vertraue und Euch
rufe und Euch als Gott
und Herr liebe, und ich
habe und verehre keinen
anderen Gott.

Wegen mir hast Du denn
so sehr gelitten. Aber lass
mich nicht in der Hand
der teuflischen Feinde,
sondern Herr Gott, errette
mich; ich erwarte Dich;
zu Dir rufe ich laut, Dich
liebe ich als meinen Gott,
als meinen Herrn; Du Al-
lereinziger  bist mein
Gott!9, Du bist es, den ich
zu verehren habe.

Nocaraycum ari chica mu-
churcanqui. Amatac ¢u-
pay aucaycunap maquim-
pica caquehuaychu: ya-
llinrac apu DIOS quispi-
chihuay, cammanmi su-
yacuni: camtam huacyay-
qui, camtam Diosnijpac
apuypac munayqui, cam
capallayquim Diosnij
canqui, muchancay can-
qui.

Yo soy christiano bapti-
zado: y aunque peccador
yndigno soy hijo de la
sancta Yglesia, y tengo y
creo firmemente, todo lo
que ella tiene y cree.

Ich bin getaufter Christ,
und obwohl ich ein un-
wiirdiger Siinder bin, bin
ich ein Sohn der heiligen
Kirche, und ich habe und
glaube fest alles, was sie
hat und glaubt.

Und ich bin ein Christ,
wenn auch voller Siinden.
Ein Kind der Kirche bin
ich, all das, was sie glaubt,
was sie ehrt, das glau-
be und ehre auch ich mit
meinem ganzen festen
Herzen.

Nocari christianom cani,
huchagapa caspapass.
Yglesiap huahuanmi cani,
paypa llapa yiiscanta, yu-
paychascanta fiocapas tu-
cuy taquiac soncoyhuan-
mi yiiini yupaychani.

10

Yo soy vuestra hechura y
vuestro sieruo.

Ich bin Euer Geschopf
und Euer Diener.

Ich bin von Dir gemacht,
ich bin Dein Diener,

Nocam campa rurascayqui
cani, yanayqui cani,

11

No desecheys ni oluideys
en esta hora a este mise-
rable.

Stofit den Ungliicklichen
in dieser Stunde nicht von
Euch und vergesst ihn
nicht.

In dieser Zeit meines Ster-
bens verstole mich, diese
Deine verlassene Waise,
nicht, sag mir nicht ‘Ent-
ferne dich’, und vergiss
mich auf keinen Fall.

cay huafiuynij pachapi cay
veuc huacchayquicta ama
carcuhuaychu, ama an-
chuy fiihuaychu, amatac
concahuaychu.

12

O sefior yo fuy malo y
peque muchos peccados.

Oh Herr, ich war bose
und habe viele Siinden
begangen.

Oh je, und ich war nicht
gut, gewiss sind meine
Siinden sehr zahlreich.

Athac yma mana allim
cani, huchayca ancha na-
nacpunim.

13

A mi me pesa en el cora-
con de aueros enojado y
offendido.

Es liegt mir schwer auf
dem Herzen, Euch geér-
gert und beleidigt zu ha-
ben.

Ich bin sehr traurig, ich
denke sehr dariiber nach,
womit ich Dich, meinen
Gott, verdrgert habe, wo-
mit ich Deine Gebote ge-
brochen habe;

Anchamllaquicuni yuyay-
cucuni cam Diosnijta pi-
fachiscaymanta simijqui-
ta pampachascaymanta®;

18 Der Quechua-Text schmiickt den Tod Jesu sehr viel stéirker
aus als der spanische Text. Der Wortreichtum und die di-

rekte Rede emotionalisieren diese Passage. Sowohl Predigt-
Theoretiker als auch die Autoren des Dritten Katechismus

des Provinzialkonzils von Lima stellten fest, dass man in
Predigten am besten an die Emotionen und nicht so sehr
an den Verstand appelliere (Tercero cathecismo, Proemio,
S.356; vgl. Dedenbach-Salazar Sdenz 1994).

19 Diese Formulierung, ‘Allereinziger’, soll wahrscheinlich
hervorheben, dass Gott trotz seiner Dreifaltigkeit Einer ist
und dass es nur den einen Gott gibt.

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. © Inhal.
m ‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.

20 Das kolonialzeitliche Lexikon von Gonzilez Holguin

([1608] 1989:276) hat hier eine eigens fiir die christli-
che Unterweisung entwickelte Ubersetzung. Die wortliche
Ubersetzung wiirde allerdings in etwa lauten: “womit ich
Dein Wort ausgeglichen habe”, was einerseits nicht leicht
verstindlich ist, andererseits, sollte es denn zu verstehen
sein, eher eine positive als eine negative Konnotation bein-

halten diirfte.

Anthropos 100.2005



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585)

483

Spanisch

Deutsch aus dem
Spanischen

Deutsch aus dem
Quechua

Quechua

14

Yo he confessado al Padre
mis peccados todos los
que me he acordado,

Ich habe dem Pater mei-
ne Siinden gebeichtet, al-
le, an die ich mich erin-
nern kann,

und alle diese meine Siin-
den, alle, an die ich mich
erinnern kann, habe ich
schon dem Pater gebeich-
tet.

cay llapa huchaytari yu-
yascaytacamaca fiam pa-
dreman confessacuni;

15

perdonadme vos pues soys
piadoso y amoroso: acor-
daos deste pobre que os
llama.

vergebt mir, denn Ihr seid
barmherzig und liebevoll:
erinnert Euch an diesen
Armen, der zu Euch ruft.

Oh Mitleidiger, oh lie-
bender Gott, vergib mir
meine  Siinde, meine
Schuld; erinnere Dich an
diesen Deinen laut zu Dir
Rufenden.

A, llaquipayac, A cu[ya]-
payac Dios, huchayta, ca-
mayta  pampachapulla-
huay, cay huacyariquey-
quita yuyarimullahuay.

16

Si me days mas larga vi-
da, yo me enmendare y os
seruire quanto yo pudiere:
y si soys seruido de me
lleuvar agora, yo lo tengo
por bien:

Wenn Thr mir ein ldngeres
Leben gebt, vertraue ich
mich Euch an und werde
Euch soviel dienen, wie
ich kann; und wenn es
Euch gefillt, mich jetzt
mitzunehmen, halte ich es
fiir gut;

Wenn Du mir sagst: ‘Ein
klein wenig soll er noch
leben’, werde ich [mich
Dir an]vertrauen, ich wer-
de Dir mit meiner ganzen
Kraft dienen. Wenn Du
mir aber sagst: ‘Und er
soll sterben’, dann werde
ich auch gut sterben, ich
werde ganz Deinem Wort
gemil sein.

Asllaracca caucachun fii-
huaptijquica huanassacmi
callpaycamam siruiscay-
qui.Huafuchuntaciihuap-

tijquica, allim huafius-
sacpas  simijquicamam
cassac.

17

y esto solo os pido que
no me oluideys, ni me de-
Xeys:

und nur dies erbitte ich
von Euch: dass Ihr mich
nicht vergesst, nicht ver-
lasst,

Dieses aber erbitte ich von
Dir: ‘Verlass mich nicht’.

Caytam ychaca mafiacus-
cayqui, ama caquehuay-
chu [sic: caquehuaychul].

18

y por vuestra sancta pa-
ssion, y por los meritos
de la virgen Maria madre
vuestra, y abogada de los
peccadores, y por todos
vuestros Sanctos saluad-
me DIOS mio, para que
vaya a gozar de la vida
eterna.

und um Eures heiligen
Leidens willen und um
der Verdienste der Jung-
frau Maria, Eurer Mutter
willen, der Fiirsprecherin
der Siinder, und um al-
ler Eurer Heiligen willen
errettet mich, mein Gott,
damit ich mich des ewi-
gen Lebens erfreue.

Sondern wegen Deines
koniglichen Blutes, we-
gen Deines Leidens, we-
gen der Heiligen Jungfrau
Maria, wegen dessen, was
sie Gutes als Fiirspreche-
rin unserer groflen Siinden
wegen getan hat, wegen
Deiner Heiligen errette
mich bloB, mein michti-
ger Gott, damit ich im
Himmel frohlich leben
kann, fiir meine Errettung.

Yallinrac capac yahuarij-
quiraycu, muchuscayqui-
raycu, mamayqui virgen
sancta Maria, fiocaycu
huchacapacunap marcay-
cup alli rurascanraycu
Sanctoyquicunaraycu
quispichillahuay  capac
Diosnij, hanac pacha cus-
si caucancayman qui[s]-
pincaypac.

19

O Sefior quien merescies-
se tanto bien.

Oh Herr, der soviel Gutes
verdient.”

Oh Gott, diesem, der das
wahrlich Gute verdient.”

A Dios cay chica allip ca-
mallancayman.

Anthropos 100.2005

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. © Inhal.
m ‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

484

Sabine Dedenbach-Salazar Sdaenz und Frederike Meyer

Spanisch Deutsch aus dem Deutsch aus dem Quechua
Spanischen Quechua

20  Tesus sea contigo herma- Jesus sei mit dir, mein [Mein] Kind, Jesus sei Churily], Iesus camhuan
no mio, lesus te ayude, Bruder, Jesus helfe dir, mit dir. Jesus wird dir cachun.lesusyanapassun-
Iesus te libre de tus ene- Jesus erlose dich von dei- helfen, und Jesus wird qui lesustac ¢cupay aucay-
migos, Dios Padre, Dios nen Feinden; Gott Vater, dich von deinen feufli- quicunamanta quispichi-
Hijo, Dios Spiritu sancto Gott Sohn, Gott Heiliger schen Feinden erretten. sunqui. DIOS Yaya, Dios
vn solo Dios verdadero, Geist, ein einziger wahrer “Gott Vater, Gott Sohn, Churi, Dios Spiritu sancto
en quien tu crees, esse te  Gott, an den du glaubst, Gott Heiliger Geist nur huclla checan yfiscayqui
salue, y sea contigo. jener rette dich und sei Einer wahrhaftig, ich wer- Dios, Pay quiquintac quis-

mit dir. de an Dich glauben, Gott.” pichissunqui, huacaycha-
Und er selbst wird dich ssunqui.
retten, er wird dich bewa-
chen.

21  El que te hizo y te redi- Derjenige, der dich ge- Gott, der dich gemacht Dios ruraqueyqui, yahua-
mio con su sangre, esse macht hat und dich mit hat, der dich mit seinem rinhuan rantiqueyqui pay
mismo te lleuara a su glo- seinem Blut gerettet hat, Blut eingeldst hat, er quiquinmi cussi caucgay
ria. jener selbst wird dich zu selbst wird dich zur Welt pachaman pussassunqui.

seinem Ruhm bringen. des frohlichen Lebens?!
fiihren.

22 No permitays DIOS nues- Erlaubt nicht, unser Gott, Oh unser michtiger Gott, A capac Diosnijcu amatac
tro, que se condene esta dass diese Seele, die Du moge die Seele dieses cay runap animan, campa
anima que tu heziste a tu gemacht hast und zwar Menschen, nach Deinem ricchaynijquiman, vnan-
ymagen y semejanga; de- nach Deinem Bild und Aussehen, nach Deinem chayquiman camascayqui,
fiendela sefior de sus ene- Deiner Ahnlichkeit, ver- Zeichen von Dir geschaf- rurascayquica gupayman
migos, y perdonale sus dammt werde; verteidige fen, von Dir gemacht, mé- richunchu, ¢upay aucan-
peccados, lleuala a lugar sie, Herr, vor ihren Fein- ge sie nicht zum Teufel cunamanta amachacullay.
de descanso con tus esco- den und vergib ihr ihre gehen; verteidige sie vor Huchancunactari pampa-
gidos; que a ti llama y en Siinden, fiihre sie zu ei- ihren teuflischen Feinden. chapullay acllascayquicu-
ti confia. nem Ort der Ruhe mit Und vergib ihr ihre Siin- nahuan huaquilla caucan-

Deinen Auserwihlten; den, damit sie mit Dei- campac. Camacuy pacha-
denn Dich ruft sie an und nen wenigen Auserwihl- man pussallay; camtam
in Dich vertraut sie. ten dort leben kann. Fiihre huacyassunqui, campim
sie bitte zur Welt der Ru- suyacun.
he; sie ruft Dich laut an,
sie bleibt bei Dir.
23 O buen lesus ten pie- Oh guter Jesus, habe Er- Oh, gesegneter Jesus, lie- A, collanan lesus cay ani-

dad de aquesta anima y
llevala a la vida eterna,
que nos prometiste, para
que te goze y alabe pa-
ra siempre, que eres vn
DIOS con el Padre, y con
el Spiritu sancto. AMEN.

barmen mit jener Seele
und bring sie zum ewigen
Leben, das Du uns ver-
sprochen hast, damit sie
Dich immer erfreue und
Dich lobe, der Du ein
Gott bist, mit dem Va-
ter und mit dem Heiligen
Geist. Amen.

be diese Seele immer, und
fiilhre sie bitte zum ewi-
gen Leben, von dem Du
gesagt hast: “Ich werde
es geben”, damit sie Dich
fiir immer erfreue, damit
sie Dich fiir immer vereh-
re. Denn Du bist zusam-
men mit Gott Vater und
auch Gott dem Heiligen
Geist, ein einziger Gott.
Amen.

macta cuyapayay, cossac
fiiscayqui viflay caucay-
man pussallay, camhuan
vifiaypac cussicuncampac,
camta viflaypac mucha-
ssuncayquipac. Canmi ari

Dios yayahuan DIOS
SPIRITV SANCTOhuam-

pas, huclla DIOS canqui
AMEN.

21 Hier umschreibt das Quechua den etablierten Begriff ‘glo-

ria’ mit einem sehr konkret vorstellbaren Begriff vom ‘froh-
lichen Leben’.

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. © Inhal.
m ‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.

Anthropos 100.2005



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585)

3.3 Erlduterungen

Diese Art Ermahnung fand sich als Teil der Ster-
beliturgie der christlichen Lehre in den als “Ri-
tuale” bezeichneten Biichern und war auch durch
eine eigene literarische Gattung, die “Ars mo-
riendi”, vertreten.?? Somit konnten die Autoren
der Doctrina Christiana y Catecismo, die ja ein
kompaktes Handbuch vorlegen wollten, auf eine
bereits mehrere Jahrhunderte zuriickgehende Tra-
dition zuriickgreifen, wie beispielsweise die Ars
moriendi-Texte von Anselm von Canterbury, Bern-
hard von Clairvaux oder Johannes Gerson. Sowohl
die Sterbeliturgie der Ritualien als auch die Ar-
tes moriendi enthalten der hier in Spanisch und
den andinen Sprachen abgedruckten “Exhortacion”
sehr dhnliche Elemente: so sind die Abkehr vom
Bosen, die Gefahr durch Versuchungen des Teufels
und die Barmherzigkeit Gottes hdufig Themen der
Sterbeliturgie; auch die Bitte um Vergebung der
Siinden, der Hinweis auf das Leiden Jesu, die
Anrufung der Heiligen (Litanei) und die Gebete
der Ritualien weisen Ahnlichkeiten mit den Texten
der Doctrina Christiana y Catecismo auf.2? Inter-
essanterweise wird in der Doctrina Christiana y
Catecismo von Lima mit der “Exhortacion” nicht
— wie hédufig in den “Artes” und Ritualien angeregt
—ein Fragenkatalog bzw. Beichtspiegel verbunden,
sondern es wird nur eine der Beichte #hnliche
Passage geliefert, die der Sterbebegleiter dem Ster-
benden quasi in den Mund legen bzw. wohl fiir ihn
sprechen soll. Dies mag damit zu tun haben, dass
man sich der sprachlichen Limitationen beider,
der spanischen Priester (oder anderer christlicher
Sterbebegleiter) und der indigenen Bevodlkerung,
sehr wohl bewusst war.2*

22 Es gab schon seit dem 11./12. Jh. solche Handbiicher, die
zunéchst natiirlich nur handschriftlich, spiter auch gedruckt
vorlagen, und die die Autoren des Konzils von Lima in-
spiriert haben mogen. Was es — im Gegensatz zum “Mis-
sale Romanum”, dem Messbuch — nicht gab, war eine
verpflichtende Fassung; und das auf Anregung des triden-
tinischen Konzils entstandene “Rituale Romanum” wurde
erst 1614, also dreiig Jahre nach der Doctrina Christia-
na von Lima, publiziert (Reifenberg 1999: Spalte 1207—
1208). Interessanterweise war zum Beispiel auch noch in
einer franzosischen Ausgabe des “Rituale Romanum” von
1667 (Ritvel Romain) der dem Sterbenden vorzutragende
Text in lateinischer Sprache abgefasst und lediglich die
Instruktionen fiir die Geistlichen in Franzosisch. Ein friihes
Beispiel einer Ars moriendi in spanischer Sprache ist die
“Arte de bien morir” aus Zaragoza von 1479-84, in der
Anweisungen fiir die Sterbebegleitung gegeben werden. Die
Ubersetzung des Textes in indianische Sprachen stellte also
eine beeindruckende Neuerung dar.

23 Rudolf (1957) fiir die “Ars moriendi”; Ritvel Romain (1667:
Premiere partie, Qvatorziéme instruction, S.229-252).

Anthropos 100.2005

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

485

Die Hauptthemen, die sich durch diesen Text
ziehen, sind die Siinden und wie man davon erlost
werden kann, sowie das Leben nach dem Tod. Es
ist daher wichtig, diese Aspekte im indigenen an-
dinen Kontext zu situieren, d. h. zu fragen, was die
Siinde fiir die Menschen der Anden im 16. Jahr-
hundert bedeutete, und ob und gegebenenfalls wie
man sich ein Leben nach dem Tod vorstellte.

In Kap.2.1 haben wir ausgefiihrt, dass es in
den Anden sehr wohl die Vorstellung davon gab,
dass die Menschen nach dem Tode nicht endgiiltig
verschwanden, und auf die Frage nach dem Kon-
zept von Siinde und Schuld gehen wir im folgen-
den Abschnitt hinsichtlich sprachlicher Konzepte
nochmals ein.

Wer von den Priestern nun aber die anderen be-
reits damals verfiigbaren Texte iiber indigene Re-
ligion nicht kannte und nur das Buch der Doctrina
Christiana y Catecismo vorliegen hatte, verfiigte
immerhin iiber die in den erwidhnten Abschnitten
gegebene Information, dass die Toten als Seelen
(dnimas) weiterlebten, wobei die Guten die Selig-
keit erlangten und die Schlechten bestraft wurden.
Auch heifit es, dass die Seelen umherwanderten.
All dies sei, so die Texte in der Doctrina Christia-
na y Catecismo, ein Grund dafiir, den Toten Speis
und Trank ans Grab zu bringen (Confessionario,
S.256f., 266 f.; vgl. auch oben 2.1).

Wenden wir uns nun vor diesem Hintergrund
der Ubersetzung des Textes zu. Die Ubertragung
ins Quechua ist relativ wortgetreu, um die Im-
plikationen und Feinheiten der andinen Sprache
moglichst exakt wiederzugeben. Im Quechua wird
die zitierte Rede immer wortlich (nicht indirekt,
wie im Deutschen) ausgedriickt und durch den Zu-
satz fiispa, ‘[dies] sagend’® gekennzeichnet. Auch
dies wird hier beibehalten. Im Quechua werden
viele die Verbhandlung modifizierende sogenannte
Modalsuffixe verwendet, die auch in diesem Text
vorkommen (wenn auch nicht mit der Haufigkeit,
mit der sie ein Muttersprachler verwenden wiirde).
Beispiele dafiir sind -/la, das auch mit Substanti-
ven verwendet wird und eigentlich einschrinkend
wirkt, aber auch Hoflichkeit zum Ausdruck bringt,
hier vor allem Reverenz Gott gegeniiber; -cu im-
pliziert sowohl personlichen Riickbezug als auch

24 Evtl. sollte die im Tercero cathecismo enthaltene Modell-
predigt iiber das Sakrament der Letzten Olung (s. 2.1)
diesen Schwierigkeiten entgegenwirken.

25 Im Kommentar verwenden wir die kolonialzeitliche Schreib-
weise. Quechua-Worter und -Ausdriicke werden kursiv
gesetzt, Glossen, Ubersetzungen und Erkldrungen in ein-
fache Anfiihrungszeichen, wortliche Zitate in doppelte
Anfiihrungszeichen.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

486

personliche Verwicklung und Engagement; zusam-
men mit dem intensivierenden -ycu verleiht es dem
Inhalt des Verbs eine stark personlich involvierte
Komponente. Dies zeigt, dass die Ubersetzer des
Textes mit dem grammatischen Gebrauch des Que-
chua vertraut und auch bemiiht waren, bestimmte
Nuancen zu vermitteln.

Da das Quechua keine unterschiedlichen For-
men fiir die vertraute und die hofliche Anrede
kennt, wird immer die zweite Person Singular ver-
wendet, aber Suffixe wie das erwihnte -lla und
-ycu konnen eingesetzt werden, um dem Ange-
sprochenen besondere Hoflichkeit entgegenzubrin-
gen.

Im Ubergang von Grammatik und Diskurs fin-
det sich im Quechua das Phinomen der Evidenz,
was bedeutet, dass der Sprecher immer die Quel-
le seiner Daten markieren muss, d.h. er muss
angeben, ob eine Information z.B. auf seiner
Augenzeugenschaft basiert oder vom Horensagen
stammt. Das Suffix -mi markiert im Quechua, dass
eine Aussage auf personlicher Kenntnis beruht, ist
also quasi ein grammatisches Zeichen fiir Augen-
zeugenwissen. Dem entgegen steht -si, das reporta-
tives Wissen, also solches aus zweiter Hand, mar-
kiert. Es ist linguistisch nicht moglich, Aussagen
wie hier — dass Gott der Vater des Angesprochenen
ist — im Quechua als durch personliches Wissen er-
fahren zu markieren, da der Sprecher nicht gesehen
hat oder aus eigener erlebter Kenntnis weill (indem
er z. B. die ganze Familie personlich kennt), dass
Gott der Vater und Schopfer seines Gegeniibers
ist. So wiesen dann auch indianische Mythen des
17. Jahrhunderts, deren Wahrheitsgehalt niemand
bezweifelte, immer das reportative -si auf, nie-
mals -mi. Es wire grammatisch falsch, Letzteres
zu verwenden (s. Dedenbach-Salazar Sdenz 1997a;
1999b: 230-232; 2003b: Kap. 7.5.3). Die Vertre-
ter der christlichen Religion bedienen sich jedoch
seit jeher und bis heute der Augenzeugenevidenz,
wenn sie von Glaubensangelegenheiten sprechen.
So wird auch in der Bibel immer -mi verwendet
(Chuya gellga 1987: passim) — wahrscheinlich, um
dem Gesagten nach europidischer Ansicht mehr
Gewicht zu verleihen. Dabei werden ideologische
Kriterien linguistischen Gegebenheiten auferlegt.

Die syntaktische Struktur dieses Textes ent-
spricht den zahlreichen anderen Texten aus dem
christlich-religiosen Bereich und weicht damit et-
was vom Satzbau in Erzdhlungen ab. Es ist aber
nicht eindeutig zu kldren, ob dies auf ein eigens fiir
den Missionsgebrauch konstruiertes Quechua hin-
weist oder aber unterschiedliche Diskursgattungen
widerspiegelt (Dedenbach-Salazar Sdenz 2003b:
Kap. 7.1). Was also die grammatische Ebene be-

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

Sabine Dedenbach-Salazar Sdaenz und Frederike Meyer

trifft, so diirfte das hier prisentierte Quechua den
Einheimischen keine Verstindnisprobleme bereitet
haben.

Eine besondere Herausforderung fiir die Missio-
nare war der Wortschatz. Um die christliche Bot-
schaft in den indianischen Sprachen zu vermitteln,
konnte man zum einen indigene Worter verwen-
den, indem man sie mit erweiterten oder verander-
ten Bedeutungen versah; zum anderen konnte man
einzelne Quechua-Wortelemente zu neuen Aus-
driicken zusammensetzen; und schlieBlich konnte
man spanische Lehnworter ins Quechua iiberneh-
men. Wihrend die ersten beiden Moglichkeiten die
Gefahr von Missverstdndnissen bargen, hitte die
dritte Option lediglich zu Unverstindnis gefiihrt.
So finden sich denn auch nur wenige spanische
Worter im Quechua-Text. Fast immer werden indi-
gene Worter verwendet, wobei deren Umdeutung
oft eine rein christliche ist.

Die eigene Bedeutungsbelegung aller Worter
des Quechua, die die Missionare benutzten, mach-
te es besonders im religiosen Bereich zu einer
delikaten Angelegenheit, christliche Konzepte in
dieser andinen Sprache zum Ausdruck zu brin-
gen. Dass sich die Ubersetzer der Konzilstexte
dieser Problematik bewusst waren, zeigt ein am
Ende des ersten Bandes der Doctrina Christiana y
Catecismo eigens angefiigtes Vokabular (Doctrina
christiana [1584] 1985:172-174) iiber ‘schwie-
rige Vokabeln’. Hierbei ist zu bedenken, dass es
zur Zeit der Erstellung dieser Texte nur das in
Spanien gedruckte Lexikon von Domingo de Santo
Tomads ([1560] 1951) gab, das zudem einen an-
deren Dialekt reprisentierte. Erst kurz nach dem
Dritten Konzil von Lima und wahrscheinlich im
Zusammenhang damit entstand das von einem an-
onym gebliebenen Autor verfasste Lexikon (And-
nimo 1586), das sich auf sehr kurze Glossen be-
schrinkte. Mehr als zwanzig Jahre spiter publi-
zierte der Jesuit Gonzéalez Holguin ([1608] 1989)
sein ausfiihrliches, ca. 700 Seiten umfassendes
Worterbuch, das die Problematik der Wortwahl in
der Christianisierung sehr deutlich werden ldsst.
So findet man bei Gonzdlez Holguin immer wie-
der andine Bedeutungen und daneben deren Um-
deutung bzw. Neuinterpretation fiir den Zweck
der Missionierung. Einige Beispiele dieser Worter,
die auch im vorliegenden Text verwendet werden,
mochten wir hier besprechen. Thre Verwendung
im christlichen Kontext zeigt, wie problematisch
die Ubersetzung christlicher Glaubenstexte war,
denn sie erlaubte es der indigenen Bevolkerung
der Anden — so unsere Hypothese —, ihre eigenen
Glaubensvorstellungen beizubehalten und sie so-
gar in den neuen Glauben zu integrieren.

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585)

Die Anrede des christlichen Gottes2¢ erfolgt
mit den Ehrerbietung ausdriickenden Wortern apu
(Ayuda a bien morir, Zeilen 2, 8) und yaya (Ayuda
a bien morir, Zeilen 5, 7, 20, 23), beides Verwandt-
schaftstermini. Apu bezieht sich laut Gonzalez
Holguin auf die Vorfahren, die Alteren, die Alten.
Daher wird das Wort auch verwendet, um denje-
nigen zu bezeichnen, der die ersten Generationen
von Menschen schuf (Doyle 1988: 52) und deshalb
als gemeinsamer Vorfahr sozialer Gruppen gese-
hen wurde. Gonzélez Holguin ([1608] 1989:31)
betont in seinen Lexikoneintrigen aulerdem den
semantischen Aspekt des Richters: ‘grofler Herr
oder hoher Richter, oder oberer Hiuptling, sapay
apu, Konig’.

Neben der auf die biologische Verwandtschaft
bezogenen Bedeutung von ‘Vater’ impliziert yaya
auch eine Respekts- und Machtposition, und wird
als ‘Herr’ iibersetzt.”” So wurde yaya denn auch
in der andinen Welt fiir die Anrede von Gottern
verwendet, indem man die Gottheiten Inti (Son-
ne), Punchau (Sonne, wortl.: Tag) und Pachaca-
mac (Welteneinrichter) als yaya bezeichnete.?8 In
Gebeten an diese einheimischen Gottheiten tritt
hiufig apu oder capac apu auf, was moglicher-
weise sowohl eine respektvolle Haltung gegeniiber
dem Gott als auch eine angenommene Abstam-
mungsverbindung zu der Gottheit implizierte (z. B.
Guaman Poma [ca. 1615] 1980: 78).

In den kolonialzeitlichen, von Einheimischen
auf Quechua abgefassten Texten von Huarochiri
(Tradiciones de Huarochiri vor 1608; s. a. 1967,
1987, 1991), die von der indigenen religiosen Welt
in den Zentralanden handeln, indem sie Mythen
wiedergeben und Riten beschreiben, werden bei-
spielsweise die Priester im Dienste des regiona-
len Gottes bei der Wahrschau der Innereien ei-
nes Lamas folgendermaflen zitiert: “A. atac ma-
nam allicho pacha huauqui quipampica cay pa-
riacaca yayanchic puromancatacmi”, ‘Ach, es ist
keine gute Zeit, Briider; und spiter wird unser
Vater Pariacaca verlassen werden’ (vor 1608:
Kap. 18; 1967: 102, unsere Ubersetzung und Her-
vorhebung), d. h. sie titulieren ihren Gott mit yaya,

26 Fiir die Besprechung einiger der folgenden und weiterer
Termini in Texten der Doctrina Christiana von 1584/85
s. a. Dedenbach-Salazar Saenz (1997b).

27 Santo Tomas ([1560] 1951: 298, 315); Gonzalez Holguin
([1608] 1989: 225, 366, 405).

28 Guaman Poma ([ca. 1615] 1980:285 [287], 245 [247],
276 [278], 309 [311], 912 [926]). Die Seitenangaben be-
ziehen sich auf die Ausgabe von 1936 (Hrsg. P. Rivet);
wenn sie von der konsistenten von Murra/Adorno (Guaman
Poma 1980) erstellten Zidhlung abweichen, wird diese
zusitzlich in eckigen Klammern angegeben. Molina (ca.
1575: Gebet 10, fol. 17v).

Anthropos 100.2005

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

487

genauso wie der uns vorliegende christliche Text
Gott anredet. Auch apu findet sich in den Texten
von Huarochiri als Anrede fiir eine Gottheit, z. B.
fiir Tamtafiamca, mit dem Zusatz capac, ‘méchtig’
(vor 1608: Kap.5; 1967:36); und ebenso wird
der Inka betitelt (vor 1608: Kap.23; 1967: 125).
Interessant ist auch, dass die Priester der Gottheit
Pariacaca als yana, ‘Diener’, bezeichnet werden
(vor 1608: Kap. 18; 1967: 104).

Ubertragen wir nun dieses Verstindnis auf den
Text zum ‘guten Sterben’, so diirfte es ein Leichtes
gewesen sein, den christlichen Gott und seine
Glaubigen in das Weltbild der andinen Gotter und
ihrer Diener einzupassen, denn der christliche Gott
wurde zu einem vertrauten Wesen, das wie die
einheimischen Gotter Vater- und Machtfunktionen
innehatte.?

Fiir das Konzept des Teufels verwendeten die
christlichen Autoren ¢upay (Ayuda a bien morir,
Zeilen 2, 8, 20, 22), einen sehr vielschichtigen
Begriff, der in den Anden Vorfahren und der
Schattenwelt angehdrende Wesen bezeichnete, in
keinem Fall aber ein bosartiges Wesen (Taylor
1980; Crickmay 1994, 1995), wie iiberhaupt die
iibernatiirlichen Krifte und Wesen je nach der Be-
handlung, die sie durch die Menschen erfahren,
gut oder bose sein konnen, oder, anders formuliert,
sich zum Vorteil oder Nachteil der Menschen ver-
halten konnen. Dies kommt zum Ausdruck, wenn
Santo Tomas 1560 (1951: 198—-200) von mana alli
cupay spricht, dem ‘nicht guten cupay’ also, um
den Teufel des christlichen Glaubens zu bezeich-
nen (Dedenbach-Salazar Sdenz 1994). Gonzilez
Holguin ([1608] 1989: 88) gibt, neben der christ-
lich uminterpretierten Bedeutung in ‘Teufel’ noch
‘Gespenst’ und ‘Erscheinung’ fiir cupay an, was
die urspriingliche Bedeutung erahnen lésst.

Rura- (Ayuda a bien morir, Zeilen 5, 7, 10, 21,
22) und cama- (Ayuda a bien morir, Zeilen 15,
19, 22), beides Worter, die fiir die Schopfung
des Menschen im christlichen Sinne verwendet
werden, tauchen in kolonialzeitlichen andinen re-
ligiosen Texten auf, wenn von der ‘Einrichtung’
der Welt die Rede ist. In den Anden wird die
Welt immer schon als gegeben angesehen; sie
wird allerdings mit all den ihr zugehdrigen Wesen
von {bernatiirlichen Wesen quasi ‘eingerichtet’.
Somit weicht diese Vorstellung vom christlichen
Schopfungskonzept aus dem Nichts ab (Crickmay
1999, 2004). Die Sektion der ‘schwierigen Voka-

29 Im heutigen Kirchenlied auf Quechua lebt diese Terminolo-
gie weiter, wenn Gott als “Apu yaya Jesucristo” und “Apu
Jests” angesprochen wird (Apu Jesiis — Miisica religiosa
andina 1992).

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

488

beln’ (Doctrina christiana [1584] 1985: 174) weist
auf diese beiden Worter hin, sieht dabei allerdings
keine Probleme beziiglich der unterschiedlichen
Auffassung von christlicher ‘Schépfung’ und an-
diner ‘Einrichtung’ der Welt, sondern sagt, dass
rura- und cama- prinzipiell austauschbar seien,
dass aber fiir den ‘Schopfer’ nur ruraquen (ha-
zedor) verwendet wird, weil camaquen benutzt
wird, um die ‘Seele’ (alma) zu bezeichnen. Im
vorliegenden Text wird dann auch fast immer rura-
benutzt, um die Schopfung (des Menschen) zu be-
zeichnen, aber in einem Fall werden beide Worter
in einer Parallelkonstruktion synonym verwendet
(Zeile 22), ein Parallelismus als Stilmittel, der auch
in andinen Gebeten iiblich ist.3°

Auch der Begriff der ‘Welt’, pacha im Que-
chua, ist vielschichtig?! und nicht unbedingt mit
der abendldndischen Vorstellung identisch. Pacha
ist das andine Konzept der ‘Welt’, mit zeitlichen
und rdumlichen Bedeutungskomponenten, hanac
pacha die ‘Welt oben’, cay pacha ‘diese Welt hier’
und ucu pacha die ‘Welt unten’ oder ‘innen’, wo-
bei trotz jahrhundertelangen christlichen Einflus-

30 Sehr dhnliche Parallelismen finden sich u.a. in Gebeten
an andine Gotter, wie sie in den Tradiciones de Huaro-
chirt zitiert werden, z. B. “coniraya viracocha runacamac
pachacamac ...”, ‘Cuniraya Viracocha, Menschenbeseeler,
Weltenbeseeler’ (vor 1608: Kap. 1; 1967: 21, Ubersetzung
Dedenbach-Salazar Saenz, s. dazu auch Dedenbach-Salazar
Sdenz 2003b: Kap. 7.8.3.2.1).

Die ganze Spannbreite von cama(-) schildert Gon-
zalez Holguin ausfiihrlich in seinen Worterbucheintriagen
([1608] 1989:45-48); das Wort bezieht sich in erster
Linie auf ‘Fahigkeiten, Mittel haben’; erstreckt sich in
seinen verbalen und nominalen Ableitungen aber auch auf
‘Schuld (haben)’ (Ayuda a bien morir, Zeile 15), ‘beraten’,
‘anordnen’, ‘passen’, ‘passender (An-)Teil’, ‘versuchen’,
‘verdienen’ (Zeile 19), ‘Verpflichtung’, ‘gleichen’. Wenn
auch die Bedeutungen sehr vielfiltig sind, so wird doch
klar, dass das Wort offensichtlich nicht in erster Linie
das ‘Schaffen’ oder ‘Schopfen’ (Zeile 22) gemeint haben
kann. Vgl. auch Taylor (1974-76). (Es gibt -cama auch als
grammatische Form, als Suffix also, mit der terminativen
Bedeutung ‘bis’ und der distributiven Bedeutung ‘jede(r/s),
alle(r/s)’.)

Auf S. 322 erkldrt Gonzdlez Holguin ([1608] 1989) das
Verb rura- und seine Ableitungen, allerdings im Wesent-
lichen als ‘schaffen’ und ‘machen’. Dabei scheinen die
wichtigsten semantischen Komponenten das ‘Werk’ (obra)
und das ‘Aufziehen’ (criar) zu sein, welche die Grundbe-
deutung von rura- doch von der christlichen Bedeutung des
Schaffens abweichen lassen.

31 Gonzalez Holguin ([1608] 1989:268-270) stellt dies in
seinen Lexikoneintrdgen dar. Eine wichtige Bedeutungs-
komponente scheint danach das ‘Ganze, Ganzheitliche’ und
das ‘Selbst’ zu sein, womit pacha umfassender als das
abendlidndische Raum—Zeit-Konzept ist. -pacha wird auch
als grammatische Form, als Suffix also, mit der Bedeutung
‘selbst, sogar’ verwendet.

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

Sabine Dedenbach-Salazar Sdaenz und Frederike Meyer

ses noch heute autochthones andines Verstindnis
durchscheint, wenn beispielsweise im Inneren der
Erde (ucu pacha) kleine Wesen leben sollen (Car-
vallo de Nufiez 1979). In unserem Text wird cay
pacha (Zeile 4) und hanac pacha (Zeilen 5, 6, 18)
ganz offensichtlich die christliche Bedeutung zu-
geschrieben: ‘Diesseits’ bzw. ‘Himmel’, aber es
finden sich auch die Worte: huariuy pacha (Zeilen
2, 11), ‘die Zeit des Sterbens’, cussi caugay pacha
(Zeile 21), ‘die Welt des frohlichen Lebens’, und
camacuy pacha (Zeile 22), ‘die Welt des Ausru-
hens’, die der andinen Vorstellung des ganzheitli-
chen Weltbegriffes sicher sehr nahe kamen.
Hucha (Ayuda a bien morir, Zeilen 6, 9, 12, 14,
15, 18, 22), im christlichen Kontext immer mit
‘Siinde’ wiedergegeben, bedeutet auch im Que-
chua ‘Schuld’, wenn beispielsweise eine Verpflich-
tung gegeniiber den Gottern nicht erfiillt wird.
In Huarochiri hieB es, dass, wenn die Huaca-
sa genannten jungen Minner einen Tanz fiir den
Gott nicht ausfiihrten und dann starben, dies die
Strafe fiir ihre Unterlassungssiinde war (Tradi-
ciones de Huarochiri vor 1608: Kap. 9; 1967: 65).
So wird dann auch das grofite Opfer, das Men-
schenopfer, das gebracht wird, um eine Schuld
zu bereinigen, capac hucha, wortlich ‘méchtige
Schuld’, genannt (Tradiciones de Huarochiri vor
1608: Kap. 22; 1967: 124; vgl. Duviols 1976). In
den ‘schwierigen Vokabeln’ widmet die Doctrina
christiana ([1584] 1985:173) einen Eintrag dem
Wort hucha, das aber lediglich als ‘Siinde’ wie-
dergegeben wird, und es werden Komposita davon
vorgestellt, wie huarnuy hucha, ‘Todsiinde’. Gon-
zalez Holguin ([1608] 1989: 199 £.) hingegen trigt
der komplexen Bedeutung von hucha Rechnung.
Zwar findet sich auch bei ihm die Ubersetzung
als ‘Siinde’, aber hucha bedeutet auch ‘Geschift’
oder ‘Streit’. So heiflt ein bestimmter spanischer
Verwaltungsbeamter “Virrey hucha yachak. El Se-
cretario del Virrey”, was wortlich bedeutet: ‘der-
jenige, der die Geschifte des Vizekonigs kennt’.
Ebenso wie bei der Ubertragung dieses Wortes
auf christliche Vorstellungen stief3 die Verwendung
von mucha- (Ayuda a bien morir, Zeilen 6, 8, 23)
auf bekannte Vorstellungen. Mucha- bezeichnet die
Verehrung der Gottheiten, aber auch das Kiissen.
Gonzélez Holguin ([1608] 1989: 246) gibt die fol-
genden Grundbedeutungen an: ‘verehren, bitten,
Respekt erweisen, ehren, verehren, oder kiissen’,
was ein respektvolles Verhalten gegeniiber anderen
Personen oder Wesen impliziert. Viele Chronisten
verwendeten das Wort im Spanischen, indem sie
von mochar sprachen, wenn sie sich auf den ‘Got-
zendienst’ der indigenen Bevdlkerung durch die
Anbetung ihrer ‘Idole’ bezogen (z.B. Guaman

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585)

Poma [ca. 1615] 1980: 67). Im hier vorliegenden
Text wird mucha- ausschlieBlich fiir das christliche
Konzept der ‘Verehrung’ verwendet, was also eine
direkte Ubertragung andiner Verehrungspraktiken
auf den christlichen Glauben erlaubt.

Gott in seiner Dreifaltigkeit wird allein in die-
sem relativ kurzen Text zweimal erwihnt (Zeilen
20, 23). Die andinen Volker kannten sehr wohl
mehrfaltige Gottheiten, die Mehrere in Einer wa-
ren. So gibt es im Huarochiri des 17. Jahrhun-
derts die fiinffaltige Chaupifiamca in Gestalt eines
fiinffliigeligen Steines (Tradiciones de Huarochiri
vor 1608: Kap. 10; 1967: 72) und den mehrgestalti-
gen Pariacaca (vor 1608: Kap. 16; 1967:95f1.; s. a.
Dedenbach-Salazar Sdenz 2003a). Damit diirfte es
nicht schwierig gewesen sein, auch den christli-
chen Gott in seiner Dreifaltigkeit in die andine
Vorstellungswelt zu integrieren.

Stellen wir uns nun vor, was fiir eine Bedeutung
bei der indigenen Bevdlkerung angekommen sein
mag, wenn sie Texten christlichen Inhalts, aber in
ihrer eigenen Sprache, ausgesetzt war. Vorteilhaft
war, dass sie iiberhaupt verstand, worum es ging;
von Nachteil fiir die Absicht der Missionare diirfte
aber gewesen sein, dass es ein Leichtes gewesen
sein muss, andine Konzepte beizubehalten und den
christlichen Gott mit seinen besonderen Charakte-
ristika in das andine Pantheon und die indigene
Glaubenswelt aufzunehmen.

Wie muss die hier zitierte Botschaft dem Ster-
benden vorgekommen sein, der das Privileg hatte,
einen Priester oder Sterbebegleiter an seinem La-
ger zu haben (was sicherlich eher die Ausnahme
war, wenn man bedenkt, wie wenig fest etablierte
kirchliche Vertreter es in jener Zeit auf dem Land
gegeben hat)? Er wird vieles, was dort gesagt
wird, als das Seine im andinen Verstindnis wieder
erkannt haben. Auch diirfte er verstanden haben,
dass es ein Leben nach dem Tode geben wiirde
und die Art dieses Lebens von seinen Siinden und
deren Reue bzw. Bestrafung abhing, beides Dinge,
die ihm ja bereits durch den Katechismusunterricht
bekannt gewesen sein diirften, wenn er sich nicht
erst auf dem Totenbett zum Christentum bekehrte,
die er aber natiirlich auch aufgrund seiner eige-
nen religiosen Vorstellungen glaubte. Ob dabei
aber auch die Unterschiede zwischen indigenen
und christlichen Feinheiten in den Glaubensformen
klar wurden, ist eher zweifelhaft.

Anthropos 100.2005

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

489

4 Verstehen und Missverstehen:
Anmerkungen zu Sterben, Tod und Jenseits
in den heutigen Anden

Wie der kommentierte Text zum ‘guten Sterben’
und dessen Ubersetzung ins Quechua gezeigt hat,
trafen in der Kolonialzeit abendldndisch-christ-
liche und indigen-andine Konzepte aufeinander,
die sich teilweise und in gewissen Ausformun-
gen dhnelten (wie die Vorstellung von Schuld,
die man Gott gegeniiber auf sich lidt, der Glau-
be an eine Existenz nach dem Tod, die Mehrfal-
tigkeit der Gottheit). Die Vermittlung des christ-
lichen Glaubens in den indigenen Sprachen bis
ins spite 17. Jahrhundert hinein mag dazu bei-
getragen haben, dass christliche Vorstellungen in
das andine Weltbild integriert werden konnten,
wobei sie teilweise, wahrscheinlich nicht zuletzt
dadurch, dass sie missverstanden wurden, neu
interpretiert werden konnten (Dedenbach-Salazar
Sdenz 1997b: 202 f.). Im heutigen Leben der An-
denbevolkerung sind einige dieser Vorstellungen
erhalten geblieben, andere haben sich durch den
christlichen Einfluss verédndert.

So kennen wir aus den Anden einige Riten, die
mit den Toten in Verbindung stehen und in denen
andine und europiische Vorstellungen présent sind.
Beispielsweise wird bei dem Verstorbenen eine To-
tenwache gehalten, die oft mit besonderen Spielen
verbunden ist. Eines davon ist das in Ecuador be-
kannte Huairu-Spiel, bei dem um den Nachlass des
Toten gewiirfelt wird (Cipolletti 1989: 258—-263).
Auch heute noch werden im andinen Hochland den
Toten zu Allerseelen Speisen und Getrinke ans
Grab gebracht, und ein Vorbeter spricht Gebete fiir
die Verstorbenen.3?

Wenn jemand stirbt, begibt er sich auf den
Weg zu Gott. Eine Frau aus der Region Ayacucho
erzdhlte, dass sie versehentlich in noch jungem
Alter zu Gott gerufen wurde, der sie dann aber,
als er sah, dass ihm die falsche Person gebracht
worden war, wieder zuriickkehren lie3. Sie erinnert
sich an jenes Erlebnis so, als ob es ein Traum
gewesen sei. Der Weg fiihrte sie damals durch ein
Dornendorf, an schrecklichen Hunden vorbei, in
starker Hitze und durch tiefen Sand zu einer in
der Hohe liegenden Kirche. Von deren Mitte aus
sah sie schlieBlich die Holle und traf auf Gott, der
am Tor zur Holle saB} (Zuidema y Quispe 1968).

32 Fiir eine detaillierte Beschreibung dieser Gebriuche bei den
quechuasprachigen Callawaya in Bolivien s. Rosing (1988,
1987); fiir eine Studie zum Tod und Sterben in Siidamerika
s. Cipolletti (1983).

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

490

Die Welt nach dem Tode ist vielschichtig, und
die Toten konnen, wenn sie im Leben schwere
Siinden wie Inzest begangen haben, keine Ruhe
finden. Sie vagabundieren dann umher und stellen
eine Gefahr fiir die Lebenden dar. Dies schildert
Asunta, eine Frau aus Cuzco, in ihrer Lebensge-
schichte auf eindringliche Art:

Aber so ist es: wegen der Siinden, die es auf dieser Welt
gibt, bedeutet das Leben nur Leiden. Alle Lebewesen,
von der kleinsten Motte hin bis zum Puma Awki [Puma-
Vorfahr] der Berge, bis zum groften Baum oder zur
unbedeutendsten Pflanze, die iiber den Boden hinkriecht,
sind wir alle seit der Zeit unserer Vorfahren nur Géste
in diesem Leben. Aber unsere Seele, die unser Geist ist,
verschwindet nicht. So sind auch die Seelen der alten
Nawpas [Vorfahren], unserer Urviter, sowie die unse-
rer Angehorigen und Bekannten nicht verschwunden,
sie leben im Jenseits [wortl. in jenem anders seienden
Leben], im Ukhupacha [wortl. im Weltinneren] oder
im Hanagpacha [wortl. in der Welt oben], im Himmel.
Dort ruht man aus von den Leiden dieses trianenreichen
Lebens und es fehlt an nichts. In das andere Leben
gehen wir ein, wenn wir sterben. Unsere Seele kommt
nur am Tag des Jiingsten Gerichts auf der Suche nach
unseren Korpern aus dem Jenseits zuriick. An diesem
Tag des Jiingsten Gerichts werden wir alle mit Leib
und Seele vor Unseren Herrn des Hanagpacha treten,
damit Gericht gehalten werde. Und wenn wir gerichtet
werden, stehen wir wie Angeklagte im Gerichtssaal.
Unsere Korper werden dort im Angesicht Unseres Herrn
durchsichtig wie Glas sein, wenn wir uns in diesem
Leben als Menschen mit einem guten Herzen verhalten
haben. Sind aber unsere Herzen voller Bosheit, dann
werden unsere Korper nicht durchsichtig, sondern un-
durchsichtig und voller Flecken sein, wie dunkles Glas.
So werden wir also an jenem Tag durch Unseren Herrn
nach den guten und bosen Taten, die wir in diesem
Leben vollbracht haben, gerichtet werden. Auch im an-
deren Leben gibt es Verdammte [span. und quechua:
condenados].

Wenn wir aus diesem Leben scheiden, treten unsere
Seelen vor den Herrn hin und er bestimmt, wo unse-
re Seelen bis zum Jiingsten Gericht bleiben soll[en].
Wenn eine Seele sich in diesem Leben beschmutzt hat,
eine Siinde begangen hat, die Unseren Herrn krinkt,
dann wird sie dazu bestimmt, als Verdammter in dieses
Leben zuriickzukehren. Diese Seelen, die ihre Korper
beschmutzt haben, indem sie sich an ihrer Mutter oder
ihren Tochtern vergingen oder weil sie ihre Eltern ge-
schlagen haben, die werden abgewiesen, sie konnen sich
Unserem Herrn gar nicht nihern. Deshalb geht auch
das Geriicht um [wortl. die Rede], daB fiir all jene, die
mit ihrer Mutter oder ihren Tochtern siindigten, nicht
einmal Platz in der Holle ist. Wenn sie also in dieses
Leben zuriickkommen, holen sich diese Seelen ihren
Korper dort, wo man sie beerdigt hat. Wenn die An-
gehorigen von dem siindigen Tun des Menschen wissen,
zupfen sie ihm die Augenbrauen und Augenwimpern

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

Sabine Dedenbach-Salazar Sdaenz und Frederike Meyer

mit den Wurzeln aus, reilen die FuBnédgel heraus und
brennen ihm mit Punagras die Fiie und Hénde an.
So beerdigen sie ihn béduchlings, den Riicken unserem
Vater, der Sonne, zugewandt. Auf den Riicken legt man
ihm einen Felsblock. So verhindern sie, dal der Ver-
dammte seinen Korper mitnimmt, wenn er zu seinem
Grab zurtickkommt. Die Person, mit der die Seele ihren
Korper beschmutzt hat — sei es nun die Schwester oder
die Mutter —, die hiiten sie nach der Beerdigung. Man
schlieBt sie acht Tage in ein Zimmer ein, das voller
Kreuze ist. In dieser Zeit kann der Verdammte namlich
zuriickkommen und diese Person, mit der er die Siinde
begangen hat, lebendig mit sich nehmen.33

Wihrend Asunta die Vorstellung von der Verging-
lichkeit des Lebens und des Jiingsten Gerichts dem
Katechismus entnommen zu haben scheint, findet
sich in der Art, wie sie die Transparenz der Men-
schen vor Gott sieht — durchsichtig, wenn sie gut
waren; undurchsichtig, wenn sie schlecht waren
— wohl eher eine individuelle Interpretation. Der
Glaube an condenados, ‘Verdammte’, schlieB8lich
und wie man damit umzugehen hat, ist in den
Anden weit verbreitet, sei er urspriinglich dort hei-
misch gewesen oder nicht. In jedem Fall spiegelt
Asuntas Bild, das sie von der Zeit unmittelbar nach
dem Tod hat, wider, was auch schon die kolo-
nialzeitlichen christlichen Geistlichen im Dritten
Provinzialkonzil von Lima formuliert hatten, wenn
sie von ‘dieser hochst gefihrlichen Zeit’ sprachen.

Wie auch in der abendléndischen Kultur finden
sich im andinen Volksglauben und dem der Indi-
viduen religiose Anschauungen und Praktiken, die
nicht immer mit der von der Theologie systemati-
sierten Glaubenswelt iibereinstimmen. In den hier
beispielhaft zitierten Briduchen der Menschen in
den Anden erkennen wir alte indigene, aber auch
europiische Traditionen und Glaubensformen wie-
der.3* Um besser die Verflechtung indigen-ame-
rikanischer und altspanischer Ziige zu erfassen,
bedarf es jedoch noch eines griindlichen Studiums
beider Welten zur Zeit der Konquista.

33 Condori Mamani 1985: 186 f.; Zusitze in eckigen Klam-
mern Dedenbach-Salazar Sdenz; in Valderrama y Escalante
1981: 104 f. Weitere Betrachtungen zum Sterben und Tod
finden sich in ihrer Lebensgeschichte und der ihres Mannes
Gregorio Condori Mamani (Valderrama y Escalante 1981);
Gregorios Arbeit auf dem Friedhof und seine Traume von
den Seelen (47f.); eine condenado-Erzahlung (58 f.); der
Tod von Gregorios Sohn (64 f.); Tod seiner ersten Frau
(71 1.); weitere Gedanken Asuntas iiber den Tod (116).

34 Auch in der Alten Welt, sowohl im Mittelalter als auch
noch in der Neuzeit, ja bis ins 19. Jh., war im Volksglauben
die Grenze zwischen Leben und Tod undeutlich; die Seelen
der Lebenden konnten ins Totenreich reisen; Tote schienen
zu leben; man denke auch an den verbreiteten Glauben an
Vampire (Fitschen 2002: 609, 611).

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585)

Zitierte Literatur

Acosta, José de

1954 De procuranda indorum salute o predicacién del evan-
gelio en las Indias. [1588]. In: J. de Acosta, Obras
del Padre José de Acosta de la Compaiiia de Jesis.
Estudio preliminar y edicién del P. Francisco Mateos;
pp- 387-608. Madrid: Atlas. (Biblioteca de Autores Es-
parioles, 73)

Anénimo

1586 Arte, y vocabvlario en la lengva general del Perd
llamada quichua, y en la lengua espafiola. Los Reyes
(Lima): Antonio Ricardo.

Vocabulario y phrasis en la lengua general de los indios
del Perd, llamada quichua, 1586. Prélogo y notas de
Guillermo Escobar Risco. Lima: Edicién del Instituto de
Historia de la Facultad de Letras; Universidad Nacional
Mayor de San Marcos.

1951

Apu Jesiis — Miisica religiosa andina

1992 Apu Jestis — Musica religiosa andina. Coro Polifénico
“Qosqos”, Orquesta de Cdmara “Qosqo”. [Audiokas-
sette]

Archivo Regional de Puno

1902 Archivo Regional de Puno (Peru). Prefectura 381/2,
Circular No. 841, 842, 849, 915, 919, 927, 954, 973,
979, 997, 1000. [Ms.]

Armas Medina, Fernando de

1953 Cristianizacion del Perd (1532-1600). Sevilla: Escue-
la de Estudios Hispano-Americanos. (Publicaciones de
la Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevil-
la, 75)

Arriaga, Pablo José de

1968 Extirpacion de la idolatria del Pird. [1621]. In: F. Esteve
Barba (ed.), Cronicas peruanas de interés indigena;
pp- 192-277. Madrid: Atlas. (Biblioteca de Autores
Espafioles, 209)

Arte de bien morir — Breve confesionario

1479-84 Arte de bien morir — Breve confesionario. Zarago-
za: Pablo Hurus y Juan Planck. [San Lorenzo de El
Escorial: Monasterio, 32-V-19. CNUM 3712. BOOST3
703. Transkription Michael Gerli. Gesamt-Transkrip-
tion: <http://homepage.ruhr-uni-bochum.de/Wolfgang.
Roth/morir.htm> (06. 11. 2004)]

Atienza, Lope de

1931 Compendio historial del estado de los indios del Perd
....[ca. 1575]. In: J. Jijén y Caamaiio (ed.), La religién
del imperio de los incas. Tomo 1, Apéndices; pp. 1—
235. Quito: Salesiana.

Carvallo de Nuiiez, Carlota

1979 Oshtawan allpa uku runachakuna. In: Centro de In-
vestigacion de Lingiiistica Aplicada (ed.), Cuentos y
tradiciones en quechua. (Para expresién oral en que-
chua en Primer y Segundo Grados). Erzéhlung Nr. 16.
Ayacucho: Universidad Nacional Mayor de San Marcos;
Programa Experimental de Educacién Bilingiie.

Catechismus ex Decreto Concilii Tridentini

1567 Catechismus ex Decreto Concilii Tridentini ad parochos
Pii V. Pont. Max. Kéln: Henricus Aquensis.
Catechismus ex Decreto Concilii Tridentini ad parochos
Pii V. et Clementis XIII. Pont. Max. Katechismus nach
dem Beschlusse des Concils von Trient fiir die Pfarrer
auf Befehl des Papstes Pius V. und Clemens XIII.

1902

Anthropos 100.2005

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

491

herausgegeben. Uebersetzt nach der zu Rom i.J.d. H.
1845 veroftentlichten Ausgabe. Regensburg: Verlagsan-
stalt vorm. G. J. Manz.

Chuya gellga

1987 Chuya gellqa. La Biblia en quechua ayacuchano. Tra-
duccién directa de los textos originales: hebreo, arameo
y griego. Lima: Sociedad Biblica Peruana.

Cieza de Leon, Pedro de

1984 La crénica del Pert [1553]. In: C. Sdenz de Santa
Maria (ed.), Pedro de Cieza de Ledn. Obras comple-
tas I; pp. xix—357. Madrid: Consejo Superior de Inves-
tigaciones Cientificas; Instituto “Gonzalo Fernandez de
Oviedo”. (Monumenta Hispano-Indiana. V Cententario
del Descubrimiento de América, 2)

Cipolletti, Maria Susana

1983 Jenseitsvorstellungen bei den Indianern Siidamerikas.
Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Langsamer Abschied. Tod und Jenseits im Kulturver-
gleich (mit einem Beitrag von Ute Ritz-Miiller). Frank-
furt: Museum fiir Volkerkunde. (Roter Faden zur Aus-
stellung, 17)

1989

Condori Mamani, Gregorio [und Asunta]

1985 “Sie wollen nur, daB man ihnen dient . ..”. Autobiogra-
phie. Aus dem Spanischen von Karin Schmidt. Frank-
furt: Suhrkamp. (Edition Suhrkamp N. F., 230.). [Span.
Ausgabe s. Valderrama y Escalante (eds.) 1981]

Confessionario para los cvras de indios
1985 Siehe unter Doctrina Christiana . .. Parte 2.

Crickmay, Lindsey

1994  Ancestral Spirit and Andean Devil. Divergence of a
Single Concept. (Vortrag am Institute of Amerindian
Studies, University of St. Andrews, St. Andrews.). [Ms.]
Outward Change, Inner Continuity. (Vortrag anlisslich
des Symposiums “Entidades maléficas y la concepcion
del mal en las religiones de América Latina”, XVII
Congreso Internacional de Historia de las Religiones.
Meéxico 1995). [Ms.; Publikation in Vorbereitung in:
1. Gareis (ed.), Entidades maléficas y la concepcion del
mal en las religiones de América Latina / Evil Entities
and the Concept of Evil in Latin American Religions.
Bonn. (BAS)]

Speaking to God. Observations on the Vocabulary of
Andean Prayer and Suggestions for the Reconsideration
of Its Interpretation. In: S. Dedenbach-Salazar Saenz
y L. Crickmay (eds.), La lengua de la cristianizacién.
Catequizacion e instruccién en lenguas amerindias de
Latinoamérica; pp. 151-167. Markt Schwaben: Anton
Saurwein. (BAS, 32. CIASE, Occasional Papers, 29)
Las oraciones andinas quechuas de la época colonial
temprana. Sugerencias para un andlisis. In: S. Deden-
bach-Salazar Sdenz (ed.), Lenguas y culturas de los
Andes — Homenaje a Alfredo Torero. (BAS)

1995

1999

2004

Dedenbach-Salazar Sdenz, Sabine

1994 Sermon and Satire. Christian and Andean Instances of
a Religious Discourse Genre in 16th and 17th Century
Peru. (Vortrag anlésslich des “11th International Sym-
posium of Latin American Indian Literatures”, State
University of Pennsylvania at McKeesport, Juni, 1994).
[Ms.]

1997a Point of View and Evidentiality in the Huarochiri Texts
(Peru, 17th Century). In: R. Howard-Malverde (ed.),
Creating Context in Andean Cultures; pp. 149-167.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

492

New York: Oxford University Press. (Oxford Studies
in Anthropological Linguistics, 6)

1997b La terminologia cristiana en textos quechuas de ins-
truccién religiosa en el siglo XVI. In: M. H. Preuss
(ed.), Latin American Indian Literatures. Messages and
Meanings; pp. 195-209. Lancaster: Labyrinthos.

1999a Las lenguas andinas. In: L. G. Lumbreras (ed.), Historia
de América Andina. Vol. 1: Las sociedades aborigenes;
pp- 499-536. Quito: Universidad Andina Simén Boli-
var.

1999b “... luego no puedes negar que ay Dios Criador del
mundo, pues tus Incas con no ser Christianos lo alcan-
zaron a sauer, y lo llamaron Pachacamac” — La lengua
de la cristianizacién en los Sermones de los misterios
de nvestra santa fe catolica de Fernando de Avendafio
(1649). In: S. Dedenbach-Salazar Sdenz y L. Crickmay
(eds.), La lengua de la cristianizacién. Catequizacion
e instruccion en lenguas amerindias de Latinoamérica;
pp. 223-248. Markt Schwaben: Anton Saurwein. (BAS,
32. CIASE, Occasional Papers, 29)

2003a “... por decir Dios Trino y Uno, dijo Dios tres y uno
son cuatro”. The Christian Trinity and the Multiplicity
of Andean Deities. Indigenous Beliefs and the Instruc-
tion of the Christian Doctrine in Quechua in the Colo-
nial Period. (Vortrag im CIASE, Department of Social
Anthropology, University of St. Andrews, Schottland,
April 2003.) [Ms., 32 Seiten]

2003b Die Stimmen von Huarochiri. Indianische Quechua-
Uberlieferungen aus der Kolonialzeit zwischen Miind-
lichkeit und Schriftlichkeit — Eine Analyse ihres Dis-
kurses. Aachen: Shaker Verlag. (BAS, 39) [CD-ROM
sowie <http://hss.ulb.uni-bonn.de/ulb_bonn/diss_online/
phil_fak/2003/dedenbach-salazar_saenz_sabine/>]

Dedenbach-Salazar Sienz, Sabine, y Peter Masson
1987 Los sufijos en el quechua ayacuchano. Esbozo de una
sistemdtica did4ctica y analitica. Indiana 11: 277-320.

Dillehay, Tom D. (ed.)

1995 Tombs for the Living. Andean Mortuary Practices.
Washington: Dumbarton Oaks Research Library and
Collection.

Doctrina Christiana y Catecismo para instruccion de indios

1985 Doctrina Christiana y Catecismo para instruccion de
indios. Parte 1: Doctrina christiana y catecismo para
instrvecion de los indios ..., 1584; pp. 5—188. Parte 2:
Confessionario para los cvras de indios. Con la instrv-
cion contra svs ritos ..., 1585; pp. 189-332. Parte 3:
Tercero cathecismo y exposicion de la doctrina chris-
tiana, por sermones ..., 1585; pp.333-778. Madrid:
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas. (Cor-
pus Hispanorum de Pace, 26-2.). [Facsimile del texto
trilingtie (des Exemplars der Biblioteca Diocesana de
Cuenca). Ciudad de los Reyes (Lima): Antonio de Ri-
cardo. 1584/85]

Doyle, Mary Eileen

1988 The Ancestor Cult and Burial Ritual in Seventeenth and
Eighteenth-Century Central Peru. Ann Arbor: Universi-
ty Microfilms International.

Duran, Juan Guillermo

1982 El catecismo del III Concilio Provincial de Lima y sus
complementos pastorales (1584 —1585). Buenos Aires:
El Derecho. (Publicaciones de la Facultad de Teologia
de la Universidad Catélica Argentina “Santa Maria de
los Buenos Aires”)

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

Sabine Dedenbach-Salazar Sdaenz und Frederike Meyer

1984/90 Monumenta catechetica hispanoamericana (siglos
XVI-XVII). Tomo 1: Siglo XVI. [1984]. Tomo 2:
Siglo XVI. [1990]. Buenos Aires: Facultad de Teologia
de la Universidad Catdlica Argentina.

Duviols, Pierre

1971 La lutte contre les religions autochtones dans le Pérou
colonial. “L’Extirpacién de I’idolatrie” entre 1532 et
1660. Lima: Institut Francais d’Etudes Andines. (Tra-
vaux de I’Institut Francais d’Etudes Andines, 13)

1976 La capacocha. Allpanchis 9: 11-57.

Fitschen, Klaus

2002 Tod IV. Kirchengeschichtlich. In: G. Miiller etal.
(Hrsg.), Theologische Realenzyklopédie. Bd.33; pp.
605-614. Berlin: Walter de Gruyter.

Gareis, Iris

1987 Religiose Spezialisten des zentralen Andengebietes zur
Zeit der Inka und wihrend der spanischen Kolonial-
herrschaft. Hohenschéftlarn: Klaus Renner. (Miinchner
Beitrdge zur Altamerikanistik, 19)

Gold aus dem Alten Peru

2001 Gold aus dem Alten Peru. Die Konigsgriber von Sipan.
(Katalog herausgegeben von Kunst- und Ausstellungs-
halle der Bundesrepublik Deutschland.) Ostfildern-Ruit:
Hatje Cantz.

Gonzailez Holguin, Diego

1975 Gramatica y arte nveva de la lengva general de todo
el Peru, llamada lengua qquichua, o lengua del Inca.
Georgetown: Vaduz. [Reprint. Original: Ciudad de los
Reyes (Lima) 1607]

1989 Vocabvlario de la lengva general de todo el Perv lla-
mada lengua qquichua o del Inca. Prélogo Raiil Por-
ras Barrenechea. Presentacion Ramiro Matos Mendieta.
Lima: Universidad Nacional Mayor de San Marcos.
[Faksimile der Ausgabe von 1952, enthdlt Addenda.

Original: Ciudad de los Reyes (Lima) 1608]

Guaman Poma de Ayala, Felipe

1936 Nueva corénica y buen gobierno [ca. 1615] (Codex
péruvien illustré). (Ed. Paul Rivet). Paris: Université
de Paris. (Travaux et Mémoires de 1’Institut d’Ethnolo-
gie, 23).

El primer nueva corénica y buen gobierno por Felipe
Guaman Poma de Ayala [Waman Puma]. 3 vols. [ca.
1615]. (Edicién critica de John V. Murra y Rolena
Adorno. Traduccién y analisis textual del quechua por
Jorge L. Urioste). México: Siglo Veintiuno. (Coleccion
América Nuestra. América Antigua, 31)

1980

Lisi, Francesco Leonardo

1990 El Tercer Concilio Limense y la aculturaciéon de los
indigenas sudamericanos. Salamanca: Universidad de
Salamanca. (Acta Salmanticensia. Estudios Filolégicos,
233)

Loayza, Jerénimo de

1952 Instruccién de la orden que se a de tener en la doctrina
de los naturales [1549]. In: R. Vargas Ugarte (ed.),
Concilios Limenses (1551-1772). Tomo 2; pp. 139—
148. Lima: Peruana.

Mateos, Francisco (ed.)

1944 Historia General de la Compaiiia de Jests en la pro-
vincia del Perd. Crénica anénima de 1600 que trata del
establecimiento y misiones de la Compaiiia de Jesus en
los paises de habla espafiola en la América meridio-
nal. Tomo 1: Historia General y del Colegio de Lima.

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585)

Tomo 2: Relaciones de colegios y misiones. Madrid:
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas; Insti-
tuto Gonzalo Fernandez de Oviedo.

Meyer, Frederike

2000 Der “Tercero cathecismo y exposicion de la doctrina
christiana, por sermones (1585)”. Untersuchung sei-
nes Entstehungskontextes und der Darstellung soziore-
ligioser Konzepte. Bonn. [Unverdffentlichte Magister-
arbeit]

2003 Der Tercero cathecismo y exposicion de la doctrina
christiana, por sermones (1585) — Eine Predigtsamm-
lung aus dem kolonialen Peru. In: K. Angelis-Harme-
ning, A. Czibulinski, R. Lucht, F. Meyer, A. Nowotny,
P. Sapper, A. Wenker, Zeugen der kolonialen Welt
in den Anden. Beitridge zur quellenkritischen Analyse
ethnohistorischer Texte; pp. 119—154. Aachen: Shaker.
(Bonner Amerikanistische Studien, 37)

Molina, Cristébal de [el cuzquefio]

ca. 1575 Relacion de las fabulas i ritos de los yngas. (Ms.
3169, fol. 2-36.) Madrid: Biblioteca Nacional.

Fabulas y ritos de los incas ... [ca. 1575]. In: C. de
Molina y C. de Molina, Las crénicas de los Moli-
nas. (Prélogo bio-bibliogrifico por Carlos A. Rome-
ro. Epilogo critico-bibliografico por Rail Porras Bar-
renechea. Anotaciones y brevisimos comentarios por
Francisco A. Loayza); pp. 5—84. Lima. (Los Pequefios
Grandes Libros de Historia Americana, serie 1, 4)
Relacion de las fabulas i ritos de los ingas . . . [ca. 1575].
In: H. Urbano y P. Duviols (eds.), C. de Molina y C.
de Albornoz. Fibulas y mitos de los Incas; pp. 47—134.
Madrid: Historia 16. (Crénicas de América, 48)

1943

1989

Polo de Ondegardo, Juan

1985a Instrvccion contra las cerimonias, y ritos que vsan
los indios conforme al tiempo de su infidelidad. In:
Doctrina Christiana y Catecismo ... Parte 2; pp. 253 —
262. [1585. Anonym abgedruckt. Polo de Ondegardo
zugeschrieben]

1985b Los errores y svpersticiones de los indios sacadas del
tratado y aueriguacion que hizo el licenciado Polo. In:
Doctrina Christiana y Catecismo ... Parte 2; pp. 265—
283. [1585. Text wurde spitestens 1567 verfasst.]

1985¢ Svpersticiones de los indios, sacadas del segundo conci-
lio prouincial de Lima, que se celebro el aiio de sesenta
y siete. In: Doctrina Christiana y Catecismo . .. Parte 2;
pp- 263-264. [1585. Anonym abgedruckt. Polo de On-
degardo zugeschrieben. Text wurde urspriinglich 1567
verfasst.]

Porras Barrenechea, Raiil

1986 Los cronistas del Perd (1528-1650) y otros ensayos.
(Edicion, prélogo y notas de Franklin Pease). Lima:
Ediciones del Centenario; Banco de Credito del Perd.
(Biblioteca Clasicos del Perd, 2)

Reifenberg, Hermann

1999 Rituale. In: W. Kasper et al. (Hrsg.), Lexikon fiir Theo-
logie und Kirche. Bd. 8; Sp. 1207-1209. Freiburg: Her-
der. [3. Aufl.]

Ritvel Romain

1667 Ritvel Romain dv Pape Pavl V. a I’vsage dv diocese
d’alet. Avec les Instructions & les Rvbriques en Fran-
cois. Paris: Charles Savreux Libraire-Juré.

Anthropos 100.2005

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

493

Rosing, Ina

1987 Die Verbannung der Trauer (Llaki Wij’chuna). Nichtli-
che Heilungsrituale in den Hochanden Boliviens. Nord-
lingen: Franz Greno. (Mundo Ankari, 1)

1988 La fiesta de Todos los Santos en una region andina. El
caso de los “médicos Callawayas”. Allpanchis 32: 43—
71.

Rudolf, Rainer
1957 Ars Moriendi. Von der Kunst des heilsamen Lebens und
Sterbens. Koln: Bohlau Verlag.

Santo Tomas, Domingo de

1951 Lexicon, o vocabulario de la lengua general del Pert.
Lima: Edicién del Instituto de Historia; Universidad
Nacional Mayor de San Marcos. [Facsimile. Original:
Valladolid 1560]

Taylor, Gerald

1974-76 Camay, camac et camasca dans le manuscrit que-
chua de Huarochiri. Journal de la Société des America-
nistes 63: 231-244.

1980 Supay. Amerindia 5: 47-63.

Tercero cathecismo y exposicion de la Doctrina christiana
1985 Siehe unter Doctrina Christiana . . . Parte 3.

Tradiciones de Huarochirt

vor 1608 Runa yndio fiiscap machoncuna fiaupa pacha ...
(Ms. 3169, fol. 64—114.) Madrid: Biblioteca Nacional.
Francisco de Avila. In: H. Trimborn und A. Kelm
(Hrsg.), Francisco de Avila; pp. 19—198. Berlin: Gebr.
Mann Verlag. (Quellenwerke zur alten Geschichte Ame-
rikas aufgezeichnet in den Sprachen der Eingebore-
nen, 8)

Ritos y tradiciones de Huarochiri. Manuscrito quechua
de comienzos del siglo XVII. (Version paleogrifica,
interpretacion fonoldgica y traduccioén al castellano: Ge-
rald Taylor). Lima: Instituto de Estudios Peruanos; Ins-
titut Francais d’Etudes Andines. (Historia Andina, 12.
Travaux de I’IFEA, 35)

The Huarochiri Manuscript. A Testament of Ancient
and Colonial Andean Religion. (Translation from the
Quechua by Frank Salomon and George L. Urioste.
Annotations and Introductory Essay by Frank Salomon.
Transcription by George L. Urioste.) Austin: University
of Texas Press.

1967

1987

1991

Urteaga, Horacio H., y Carlos A. Romero (eds.)

1916 Informacién acerca de la religién y gobierno de los
incas. Tomo 1. Lima: Peruana. (Colecciéon de Libros
y Documentos Referentes a la Historia del Pert, 4)

Valderrama Fernindez, Ricardo, y Carmen Escalante Gu-

tiérrez (eds.)

1981 Gregorio Condori Mamani. Autobiografia. Cuzco: Cen-
tro de Estudios Rurales Andinos “Bartolomé de Las
Casas”. (Biblioteca de la Tradiciéon Oral Andina, 2)
[Segunda edicién]

Vargas Ugarte, Rubén (ed.)
1951 Concilios Limenses (1551-1772). Tomo 1. Lima: Pe-
ruana.

Zuidema, R. Tom, y U. Quispe M.

1968 A Visit to God. The Account and Interpretation of a
Religious Experience in the Peruvian Community of
Choque-Huarcaya. Bijdragen tot de Taal-, Land en Vol-
kenkunde 124: 22-39.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

IP 21673.216711, am 12.01.2026, 03:27:10. ©
m

untersagt, mit, ftir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodelen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

