
ANTHROPOS

100.2005: 473–493

Die “Ayuda a bien morir”
der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585)

Übersetzung, Analyse und Kontextualisierung
eines kolonialzeitlichen spanischen und Quechua-Textes aus Peru

Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz und Frederike Meyer

Abstract. – The paper examines how the church in colonial
Peru dealt with the concept of dying and death as part of its
efforts at Christianizing the indigenous population. For this
purpose a Quechua text which forms part of the 1584/85
Lima Council “Doctrina Christiana y Catecismo,” the “Ayuda
a bien morir,” the “help for dying well,” is analyzed as to its
contents as well as linguistic forms and concepts used by the
missionaries in their translation. The article finishes with a brief
look at modern Andean concepts of dying, death, and afterlife
which shows that some indigenous and Christian beliefs have
merged over the centuries. [Colonial Peru, Andes 16th century,
Christianization, Quechua language, concepts of dying, death
and afterlife, Christian doctrine]

Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz, M. A., Dr. phil., Habilitati-
on in Altamerikanistik und Ethnologie an der Universität Bonn.
1992–1994 Teaching and Research Fellow, Acting Director am
Institute of Amerindian Studies der University of St. Andrews,
Großbritannien. Seit 1997 Mitarbeit am IAE Bonn. – For-
schungsgebiete: Andine indigene Sprachen (Quechua, Aymara,
Chipaya); Ethnohistorie und neuere Geschichte der indiani-
schen Völker der Anden. – Publikationen u. a.: Un aporte a
la reconstrucción del vocabulario agrı́cola de la época incai-
ca (Bonn 1984); Inka pachaq llamanpa willaynin – Uso y
crianza de los camélidos en la época incaica (Bonn 1990);
Una gramática colonial del quichua del Ecuador (Hrsg.; Bonn
1993); Mitherausgeberin mehrerer Werke; zahlreiche Beiträge
in Fachbüchern und Fachzeitschriften; s. auch Zitierte Literatur.

Frederike Meyer, M. A. in Ethnologie und Altamerikanistik
(Bonn 2001) – Interessensschwerpunkte: andine Ethnohistorie
der Kolonialzeit, insbesondere Themen im Zusammenhang mit
Religion und christlicher Missionierung. – Publikationen: Die
Samen zwischen Folklorisierung und ethnischer Wiederbele-
bung (mit S. Neumann, M. Thiem und C. Uhlemann). In:

M. Heinz und S. Neumann (Hrsg.), Ethnische Minderheiten in
Westeuropa (Bonn 1996); s. auch Zitierte Literatur.

Einleitung

In diesem Beitrag soll untersucht werden, wie die
Kirche im kolonialzeitlichen Peru mit dem Kon-
zept des Sterbens und Todes umging. Dazu wird
ein in Spanisch, Quechua und Aymara1 abgefasster
und 1585 publizierter Text, eine “Ayuda a bien
morir”, also eine ‘Hilfe zum guten Sterben’, hin-
sichtlich seines Kontextes innerhalb der indigenen
Glaubensvorstellungen analysiert.

Zunächst wird kurz der Rahmen skizziert, in
dem die Christianisierungsbemühungen stattfan-

1 In den Anden wurden zur Zeit der spanischen Eroberung
viele Sprachen gesprochen; einige jedoch hatten bereits un-
ter den Inka den Status von so genannten lenguas generales
(allgemein bekannten Sprachen) inne. Dazu gehörte – mit
der größten Verbreitung – das durch die Inka geförderte
Quechua (das noch heute von fast 10 Millionen Menschen
in Ecuador, Peru, Bolivien und kleinen Teilen Kolumbiens,
Chiles und Brasiliens gesprochen wird), das Aymara (in
Bolivien und im südlichen Peru und nördlichen Chile, heu-
te noch von ca. 2 Millionen Menschen gesprochen), aber
auch das inzwischen ausgestorbene Puquina Südperus und
Nordboliviens und die Muchic-Sprache der peruanischen
Nordküste (s. dazu Dedenbach-Salazar Sáenz 1999a). Für
alle diese Sprachen gab es in der Kolonialzeit Texte zur
Christianisierung.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


474 Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz und Frederike Meyer

den (1). Danach wenden wir uns den in verschiede-
nen Quellen überlieferten Konzepten von Sterben,
Tod und Jenseits zu. Auf eine Reihe kolonial-
zeitlicher Texte, zumeist aus dem missionarischen
Umfeld, gestützt, stellen wir dar, welche Vorstel-
lungen die indianische Bevölkerung davon hatte
(2.1). Dies gibt uns die Ausgangslage, mit der sich
die Missionare konfrontiert sahen. Wie die Spanier
auf diese Glaubensvorstellungen der indianischen
Bevölkerung reagierten und wie sie dies in den
Akten des 3. Provinzialkonzils von Lima formu-
lierten, wird anschließend besprochen (2.2).

Nach der Situierung des zu untersuchenden
Textes im Gesamtwerk der Doctrina Christiana y
Catecismo von 1584/85 (3.1) folgt die Überset-
zung vom Spanischen und Quechua jeweils ins
Deutsche, mit Kommentaren sowohl zum unter-
schiedlichen Textinhalt in Spanisch und Quechua
als auch Erläuterungen zu bestimmten sprachli-
chen Phänomenen (3.2). Dabei steht die Frage im
Vordergrund, was die Texte (in Spanisch) aussag-
ten und wie dies durch die Übersetzung von der
indigenen Bevölkerung verstanden worden sein
mag (3.3).

Abschließend folgen einige Bemerkungen zur
Auswirkung dieser Art der Christianisierungsme-
thode auf die Glaubensvorstellungen der indiani-
schen Bevölkerung, und wir werfen einen Blick
auf heutige andine Konzepte, die mit Sterben, Tod
und Jenseits verbunden sind. Hier zeigt sich, dass
im Glauben der andinen Bevölkerung unserer Zeit
indigene und christliche Vorstellungen miteinander
verbunden werden (4).

1 Die ersten Provinzialkonzile von Lima
(Peru) und die Christianisierung der
indigenen Bevölkerung der Anden
(1551–1585)

Bereits 1545 hatte der dominikanische Bischof von
Lima, Jerónimo de Loayza, Richtlinien für die
in der Missionierung tätigen Geistlichen in Peru
verfasst. Sein Werk mit dem Titel “Instrucción de
la orden que se a de tener en la doctrina de los
naturales” (Anleitung, wie die religiöse Unterwei-
sung der Eingeborenen zu handhaben ist) stellt
den ersten Versuch dar, bei der Missionsarbeit
systematisch vorzugehen. Alle Priester, die in der
Seelsorge der indigenen Bevölkerung tätig waren,
mussten sich unter Androhung einer Geldstrafe
an die Richtlinien dieser “Instrucción” halten. Im
Werk Loayzas wurde festgelegt, in welchen wich-
tigsten Grundlehren des Christentums die indi-
gene Bevölkerung unterwiesen werden sollte. So

sollte ein einheitliches Vorgehen in der Missio-
nierung der indı́genas erreicht werden. Zwar gab
es um 1545 einige Elementarbücher (cartillas)
in indianischen Sprachen, doch waren diese, so
befand Loayza, nicht immer mit der offiziellen
christlichen Glaubenslehre konform. Die spani-
schen Geistlichen sollten sich stärker anstrengen,
um die indianischen Sprachen zu lernen, damit sie
der indigenen Bevölkerung zumindest die Beichte
in deren eigenen Sprachen abnehmen konnten.2

Das Bemühen, die Verbreitung der christlichen
Lehre zu vereinheitlichen, setzte sich mit dem ers-
ten Konzil fort, das von 1551 bis 1552 in Lima
stattfand. Loayza, inzwischen Erzbischof von Li-
ma, sah darin eines der Hauptziele des Konzils.
Eine im Rahmen des Konzils beschlossene Mus-
terpredigt sollte den Geistlichen als Anhaltspunkt
für die Konzeption eigener Predigten dienen. Die
große Bedeutung, die indianischen Sprachen zu
lernen, wurde abermals betont. Mit dem ersten
Konzil von Lima wurde eine verbindliche Vor-
gehensweise in der Missionierung der indigenen
Bevölkerung Perus über die Grenzen des Erzbis-
tums Lima hinaus festgelegt und damit umfassende
Grundlagenarbeit für die nachfolgenden Konzile
geleistet.

Das zweite Provinzialkonzil von Lima fand von
1567 bis 1568 statt. In ihm wurden die Beschlüsse
des Konzils von Trient (1545–1563) approbiert;
wesentliche Neuerungen gegenüber dem ersten
Konzil wurden nicht eingeführt. Die Mahnung, die
Bischöfe sollten die ihnen unterstellten Geistlichen
mit Strenge dazu bewegen, Quechua und Aymara
zu lernen, zeigt, dass die seit 1545 immer wieder
gestellte Forderung noch keine durchschlagende
Wirkung erzielt hatte.

Toribio Alfonso de Mogrovejo, zu jener Zeit
Erzbischof von Lima, und Vizekönig Martı́n En-
rı́quez de Almansa beriefen das Dritte Konzil von
Lima ein, das von 1582 bis 1583 dauerte. In den
Dekreten dieses Konzils findet der Wunsch Aus-
druck, eine effizientere Organisation der Kirche
und somit eine Intensivierung der Evangelisierung
zu erreichen. Nun wird die Erstellung einheitlicher
Lehrwerke verwirklicht, die zuvor schon oft ge-
fordert worden war. Die didaktischen Materialien
für den Gebrauch in den indigenen Gemeinden
sollten den Priestern eine Hilfe sein, die ungeachtet
der jahrzehntelangen Bemühungen kirchlicher und

2 Der ursprüngliche Text Loayzas von 1545 wurde 1549
überarbeitet; dies ist die Version, die heute vorliegt (Loayza
[1549] 1952: 139–148).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585) 475

weltlicher Autoritäten das Quechua oder Aymara
immer noch nicht beherrschten.3

Das als Doctrina Christiana y Catecismo be-
kannte Werk des dritten Provinzialkonzils von Li-
ma besteht aus drei Teilen: Die 1584 gedruckte
Doctrina christiana y catecismo para instrvccion
de los indios, y de las demas personas, que han
de ser enseñadas en nuestra sancta fé (Christliche
Lehre und Katechismus zur Anleitung der indi-
genen Bevölkerung und der weiteren Personen,
die in unserem heiligen Glauben unterwiesen wer-
den müssen, hier zitiert als Doctrina christiana)
enthält im Wesentlichen zwei Katechismen, einen
kurzen und einen längeren. In dem 1985 vom
Consejo Superior de Investigaciones Cientı́ficas
in Madrid publizierten Faksimiledruck der Werke
schließt sich der 1585 gedruckte zweite Teil an,
ein Beichtspiegel mit dem Titel Confessionario
para los cvras de indios. Con la instrvcion contra
svs ritos: y exhortation para ayudar a bien morir:
y suma de sus priuilegios: y forma de impedimen-
tos del matrimonio (Beichtspiegel für die Pfarrer
der indigenen Bevölkerung. Mit der Unterweisung
gegen ihre Riten, Ermahnung zur Hilfe beim gu-
ten Sterben, Zusammenstellung ihrer besonderen
Rechte und [Beschreibung der] Art von Ehehin-
dernissen; zitiert als Confessionario). Diesem folgt
der ebenfalls 1585 gedruckte Tercero cathecismo y
exposicion de la doctrina christiana, por sermones.
Para qve los cvras y otros ministros prediquen y
enseñen a los yndios y a las demas personas (Drit-
ter Katechismus und Darlegung der christlichen
Lehre in Predigtform. Damit die Pfarrer und an-
deren Geistlichen der indigenen Bevölkerung und
weiteren Personen predigen und sie unterrichten
können; zitiert als Tercero cathecismo), in dem in
31 Predigten die wichtigsten Glaubenssätze abge-
handelt werden. (Es wird die moderne durchge-
hende Nummerierung dieser Ausgabe von 1985
verwendet, wobei das Gesamtwerk als Doctrina
Christiana y Catecismo zitiert wird.) Der Gebrauch
der Doctrina christiana und des Confessionario
war obligatorisch.4

3 Für Literatur zum historischen Hintergrund der Konzile von
Lima s. Armas Medina (1953), Durán (1982, 1984/90), Lisi
(1990); für eine zusammenfassende Darstellung vgl. auch
Meyer (2000).

4 Die Frage nach den Autoren dieser Werke ist nicht zweifels-
frei geklärt. Durán (1982) behandelt das Thema ausführlich
und kommt zu dem Ergebnis, dass es sich aller Wahrschein-
lichkeit nach um einen Hauptautor oder -redakteur mit
mehreren Mitarbeitern handelt. Eine wichtige Rolle spielte
der Jesuit José de Acosta, der von Durán zusammen mit
Juan de Balboa als Hauptautor der Doctrina christiana, des
Confessionario und des Tercero cathecismo genannt wird
(Durán 1982: 239–255, 266). Juan de Balboa, Alonso Mar-

Es ist anzunehmen, dass die dreisprachig ab-
gedruckten Werke (Spanisch, Quechua, Aymara)
den in der Missionierung tätigen Geistlichen eine
große Hilfe waren. Zwar hatte man schon früh
erkannt, dass ohne das Erlernen der autochthonen
Sprachen eine nachhaltige Missionierung kaum
möglich war, jedoch hatten die verschiedenen dies-
bezüglichen Erlasse nicht die gewünschte Wir-
kung gezeigt. So wurde es bereits 1578 explizit
untersagt, indigene Gemeinden an Personen zu
übertragen, die der lokalen einheimischen Sprache
nicht mächtig waren. Aber noch 1614 beschwerte
sich der Erzbischof von Lima in einem Brief an
den spanischen König darüber, dass die Mehrzahl
der Geistlichen die indigenen Sprachen nicht be-
herrschte (Gareis 1987: 373).

2 Konzepte von Sterben, Tod und Jenseits
im kolonialzeitlichen Diskurs

2.1 Die Vorstellung von Sterben, Tod und Jenseits
bei der indigenen Bevölkerung

Eine Reihe von Texten, die in der Kolonialzeit von
Spaniern in Peru verfasst wurden, können heute
Aufschluss über die Vorstellungen von Sterben,
Tod und Jenseits geben, wie sie bei der indige-
nen Bevölkerung dieser Zeit verwurzelt gewesen
sein mögen. Diese Werke (die oft von Autoren
mit kirchlichem Hintergrund stammen) können als
‘ethnographische’ Quellen über andine Religion
genutzt werden. Allerdings muss dabei berücksich-
tigt werden, dass aus heutiger Sicht nicht mehr
deutlich zu trennen ist, an welchen Stellen solche
Beschreibungen ein eher unverfälschtes Bild der
autochthonen Glaubensformen gaben, und an wel-
chen der christlich-europäische Hintergrund ihrer
Autoren eingeflossen ist. Genau genommen han-
delt es sich also nicht um Beschreibungen der
andinen Religion, wie sie tatsächlich war, sondern
es wird stets die Sichtweise wiedergegeben, die

tı́nez, Bartolomé de Santiago, Francisco Carrasco, Alonso
de Barzana und Blas Valera, in Peru geborene Spanier
und Mestizen, sollen die Texte ins Quechua und Aymara
übersetzt haben (Durán 1982: 256–262; Tercero cathecis-
mo, S. 358; Mateos 1944/II: 17). Blas Valera, ein Mestize
aus Chachapoyas, war für seine guten Quechua-Kenntnisse
bekannt (Mateos 1944/I: 58 f.); Bartolomé de Santiago, ein
Mestize aus Arequipa, soll sehr gutes Wissen in einer in-
dianischen Sprache gehabt haben, aber es ist nicht klar, in
welcher (1944/I: 275). Der Jesuit Barzana soll Kenntnisse in
Quechua, Aymara und Puquina gehabt haben (1944/II: 61).
Wenn wir also auch nicht viel über diese Übersetzer wissen,
so wird doch deutlich, dass sich theologisch und sprachlich
kompetente Gelehrte unter ihnen befanden.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


476 Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz und Frederike Meyer

die Spanier auf diese Religion hatten. Somit kann
heute in etwa nachvollzogen werden, mit welcher
Situation sich die Missionare im Peru des 16. Jahr-
hunderts konfrontiert sahen.

Wie sich der Glaube der andinen Bevölkerung
in Bezug auf Sterben und Tod den kolonialzeitli-
chen Quellenautoren darstellte, soll im Folgenden
zusammenfassend wiedergegeben werden. Dabei
spielen vor allem solche Texte eine Rolle, die vor
dem Dritten Konzil bereits fertig gestellt waren,
oder die im Auftrag dieses Konzils verfasst wur-
den.5

Fast alle kolonialzeitlichen Autoren gehen da-
von aus, dass den indı́genas schon in vorkolonialer
Zeit das Konzept einer unsterblichen Seele bekannt
war. So wird in den Predigten des Tercero ca-
thecismo die große Sorgfalt bei der Durchführung
der indigenen Bestattung interpretiert (Predigt I,
S. 365). Die Verstorbenen wurden mit besonders
schöner Kleidung geschmückt, über die man drei
Decken als Leichentücher legte. Dem Grab wur-
den Kokablätter und Nahrung beigegeben, außer-
dem einige Schmuckstücke aus dem Besitz des
Verstorbenen. Es wird berichtet, dass manchmal
Silber an verschiedene Stellen des Körpers – wie
etwa in den Mund und in die Hände – platziert
wurde.6 Begründet wurden die Grabbeigaben mit
dem Glauben der indigenen Bevölkerung nicht
nur an eine unsterbliche Seele, die nach dem Tod

5 S. a. Meyer (2000, 2003). Zum Zeitpunkt des Dritten Kon-
zils (1582–1583) gab es bereits eine Vielzahl schriftlicher
Quellen, von denen einige Informationen zu den indiani-
schen Bestattungsformen enthielten. Diese Werke könnten
den Autoren der vom Konzil beschlossenen Lehrtexte als
Informationsgrundlage gedient haben. Eine besonders wich-
tige Rolle spielt dabei Polo de Ondegardo. Viele Informa-
tionen zur indigenen Religion enthält eines seiner Werke,
das unter dem Titel “Los errores y svpersticiones de los
indios sacadas del tratado y aueriguacion que hizo el licen-
ciado Polo” auf Beschluss des Dritten Konzils von Lima
im Confessionario von 1585 abgedruckt wurde (S. 265–
283). Der Text, der möglicherweise sogar schon 1559 fer-
tig gestellt gewesen war, war 1567 bereits vom Zweiten
Provinzialkonzil von Lima autorisiert worden und kursierte
seit dieser Zeit als Manuskript (Duviols 1971: 111; Porras
Barrenechea 1986: 338). Im Jahre 1603 wurde er in einem
Neudruck der Werke des Dritten Konzils reproduziert, was
für seine anhaltende Aktualität spricht (Porras Barrenechea
1986: 338 f.). Zwei weitere anonym abgedruckte Texte im
Confessionario von 1585 stammen vermutlich von Polo
de Ondegardo: “Instrvcion contra las cerimonias, y ritos
que vsan los indios conforme al tiempo de su infidelidad”
(S. 253–262) und “Svpersticiones de los indios, sacadas del
segundo concilio prouincial de Lima, que se celebro el año
de sesenta y siete” (S. 263 f.). So ordnet Porras Barrene-
chea (1986: 339) beide Werke Polo de Ondegardo zu; auch
Urteaga y Romero (1916) haben sie in ihre Ausgabe der
Werke dieses Autors aufgenommen.

versorgt werden musste, sondern auch an die
körperliche Wiederauferstehung (Molina [ca. 1575]
1943: 61 f.). Die Grabbeigaben sollten die Umge-
bung des Toten für ihn angenehm gestalten und
ihm im Jenseits nützlich sein.7 Um diesem Glau-
ben entgegenzuwirken, wird der Zuhörer der im
Confessionario enthaltenen “Exhortacion” darauf
hingewiesen, dass die toten Körper nicht essen
und nicht fühlen können, sondern langsam verfal-
len. Die Seelen dagegen, die überdauern, ernähren
sich nicht von irdischem Essen (Confessionario,
S. 245 f.). In den Predigten des Tercero cathecis-
mo wird den indianischen Zuhörern immer wieder
erklärt, dass die Grabbeigaben den Verstorbenen
nichts nutzen können, weil niemand etwas aus
dieser Welt in ein anderes Leben nach dem Tod
mitnehmen kann (Predigt XXX, S. 735).

Die Begräbnisfeierlichkeiten, die bis zu acht
Tagen dauerten, wurden mit Trauergesängen und
reichlich Essen und Trinken begangen. Auch die
Wiederkehr des Todestages wurde jährlich oder so-
gar monatlich mit einem Fest und Opfergaben für
den Toten (Maisbier, Kleidung, Silber und ande-
res) gefeiert. In der Kolonialzeit gingen die formal
christianisierten indı́genas all diesen Zeremonien
mit großer Heimlichkeit nach (Polo de Ondegardo
[1585] 1985a: 257). Das ist auch den Autoren des
Dritten Konzils bekannt gewesen, und nur so ist
die Frage im Confessionario an den Beichtenden
zu verstehen, ob er den Toten etwas dargebracht
habe (Confessionario, S. 208).

Den großen Wert, den die indianische Bevölke-
rung der Kolonialzeit darauf legte, ihre Toten nach
den Riten der Vorfahren bestatten zu können, do-
kumentiert folgende Information: Konnte vor den
Augen des örtlichen Geistlichen keine Bestattung
nach autochthonem Ritus durchgeführt werden, so
kam es vor, dass bereits begrabene Körper heim-
lich wieder vom Kirchfriedhof entwendet und an
die Grabstätten der Vorfahren gebracht wurden

6 Atienza ([ca. 1575] 1931: 154), Molina ([ca. 1575] 1943:
34), Acosta ([1588] 1954: 563), Polo de Ondegardo ([1585]
1985a: 256). Sehr bekannt sind die Gräber der Herren von
Sipán an der Nordküste Perus (vgl. Ausstellungskatalog
“Gold aus dem Alten Peru” 2001), die lange vor der Inka-
zeit angelegt wurden und – wie auch andere vorinkaische
Gräber aus den Anden – die große geographische Verbrei-
tung und die zeitliche Tiefe solcher Glaubensformen zeigen.
Zu andinen Bestattungsriten (auch aus archäologischer Per-
spektive) vgl. Dillehay (1995) und Doyle (1988).

7 Polo de Ondegardo ([1585] 1985a: 256). Aus diesem Grund
wurden in der Inkazeit Verstorbene von hohem sozialen
Rang mit ihren lebendigen Lieblingsfrauen beigesetzt (Ati-
enza [ca. 1575] 1931: 154–156). Dies erwähnt auch der
Chronist Cieza de León, der von Begräbnisriten in der
Region des Collao berichtet ([1553]: Kap. CI; 1984: 275).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585) 477

Abb.: Darstellung einer Bestattung (Guaman Poma [ca. 1615]
1936: 287).

(Atienza [ca. 1575] 1931: 154–156). Dies gab es
vor allem bei indigenen Herrschern, die zu Lebzei-
ten durch eine Art Testament verfügt hatten, unter
keinen Umständen ein christliches Begräbnis be-
kommen zu wollen. Nach der Umbestattung stan-
den manchen hohen Persönlichkeiten eigene Die-
ner zur Verfügung, die die Grabstätte mit Opfern
zu versorgen hatten. Jedoch wird nicht nur von
Umbestattungen in die Grabstätten der Vorfahren
berichtet, sondern auch davon, dass die Toten mit-
unter von den Lebenden mit in ihre Häuser ge-
nommen wurden, damit sie dort mit Nahrung ver-
sorgt werden konnten (Polo de Ondegardo [1585]
1985a: 256, 264; [1585] 1985b: 266 f.). Auch im
Beichtspiegel werden die Umbestattungen thema-
tisiert: dem Beichtenden wird die Frage gestellt,
ob er einen Toten vom Kirchfriedhof ausgegraben
und gestohlen habe, um ihn an eine indianische
Grabstätte zu bringen (Confessionario, S. 208).
Die in einem Quechua-Wörterbuch von 1560 an-
gegebene Bezeichnung “Ayácta, çurcuni gui”, die
mit ‘Tote ausgraben’ übersetzt wird (Santo Tomás
[1560] 1951: 231) bezieht sich ebenfalls auf diese
vielbeklagte Sitte. Einem 1621 publizierten Text
zufolge begründen die indı́genas die Umbestattun-

gen auf Nachfrage damit, dass die Toten sich
auf dem Kirchfriedhof nicht wohl fühlten, da sie
mit Erde bedeckt seien. In den Grabstätten der
Vorfahren, auf dem freien Feld und nicht begraben,
seien sie an der Luft, und daher ginge es ihnen dort
besser (Arriaga [1621]: Kap. VI; 1968: 216).

Zwar gibt es in den indigenen Vorstellungen
vom Jenseits regionale Unterschiede, doch ist aus
den Quellen klar ersichtlich, dass es in den Anden
die Vorstellung eines Lebens nach dem Tode gab.
Ursprünglich verschwanden die Menschen nach
dem Tode nicht endgültig, sondern kehrten nach
einigen Tagen wieder zurück auf die Erde. Dies
änderte sich jedoch bereits in alten Zeiten, um
die Welt vor Überbevölkerung und damit auch vor
Nahrungsmangel zu schützen – so berichtet eine in
Quechua aufgezeichnete Erzählung von Huarochirı́
vom Anfang des 17. Jahrhunderts (Tradiciones de
Huarochirı́ vor 1608: Kap. 1; 1967: 27). Eine an-
dere Erzählung von Huarochirı́ (vor 1608: Kap. 9;
1967: 66 f.) beschreibt, dass ein toter Angehöriger
bei der Gottheit Pariacaca sei und man ihn dort
besuche. Dabei wird in den Eingeweiden eines
Lamas wahrgeschaut. Ist das Ergebnis schlecht, so
bedeutet dies, dass der Verstorbene Pariacaca zu
Lebzeiten erzürnt hat und man den Gott für diese
Sünde um Verzeihung bitten müsse. Hier verbindet
sich die Totensphäre mit dem Konzept der Schuld.

Ganz sicher war die im Christentum vertretene
Auffassung, dass ein rechtes Leben nach dem Tod
Belohnung und ein schlechtes Bestrafung bringt,
in der Neuen Welt schon vor der Ankunft der
Spanier existent. Eine Textquelle von 1575 bezieht
sich auf dieses Prinzip von Lohn und Strafe; sie
berichtet von dem indianischen Glauben, dass die
Verstorbenen, die kein ‘gutes’ Leben geführt ha-
ben, an einen der christlichen Hölle vergleichbaren
Strafort gelangen, wo sie Hunger und Durst leiden
müssen und wo die einzig verfügbare Nahrung
aus zu Kohle verbranntem Essen oder Schlan-
gen besteht. In der Entsprechung zum christlichen
Himmelreich sind die andinen Toten dagegen mit
reichlich Speisen und Getränken versorgt (Molina
[ca. 1575] 1943: 61 f.).

Einer anderen Quelle zufolge glauben die in-
dı́genas, dass die Seelen der Verstorbenen einsam
und ziellos durch diese Welt wandern. Dabei füh-
len sie wie die Lebenden Hunger, Durst, Kälte
oder Wärme und Müdigkeit. Besuchen sie ihre
Verwandten oder andere Personen, so gilt dies als
Zeichen, dass der Besuchte bald stirbt oder dass
ihm etwas Schlimmes widerfahren wird (Polo de
Ondegardo [1585] 1985a: 257).

Dass die Toten weiter Teil der Sphäre der Le-
benden waren und bis heute sind, zeigt der Brauch,

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


478 Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz und Frederike Meyer

zu Allerseelen Speisen auf die Gräber8 – und in
einer Erzählung von Huarochirı́ sogar in die Kirche
– zu bringen (Tradiciones de Huarochirı́ vor 1608:
Kap. 28; 1967: 153).

2.2 Die Vorstellung von Sterben, Tod und Jenseits
in den Akten der Konzile von Lima

Informationen über Tod und Jenseits finden sich
nicht nur in der ethnohistorischen Quellenliteratur
und in den vom Dritten Konzil verabschiedeten
christlichen Lehrtexten, sondern auch in den Akten
der Provinzialkonzile von Lima.

Bereits in der Gesetzgebung des Zweiten Kon-
zils (1567–1568) hält ein Dekret fest, dass streng
darauf geachtet werden müsse, ob sich die indı́ge-
nas tatsächlich an die christlichen Bestattungsre-
geln hielten. Es solle dafür gesorgt werden, dass
der ‘Aberglaube’ der indı́genas, den Verstorbenen
Kleidung, Nahrung und Getränke mit ins Grab zu
geben, aufhöre. Es war also sehr wohl bekannt,
dass die indı́genas glaubten, ihre Toten würden
im Jenseits von den Speisen essen, die man an
ihre Gräber stellte. Daher sollten die Geistlichen
verstärkt darauf achten, dass die indı́genas ihren
Verstorbenen – besonders an Allerseelen – keine
gekochten Speisen darbrachten. Würden Fälle be-
kannt, in denen Verstorbene auf eigenen Wunsch
oder den ihrer Verwandten in den Grabstätten der
Vorfahren bestattet werden, so sollten die Verant-
wortlichen an weltliche Gerichte übergeben wer-
den. Unter besonders schwerer Strafe stand es, be-
reits Bestattete wieder auszugraben – egal, ob sie
christlich getauft waren oder nicht. Wer eines sol-
chen Vergehens überführt wurde, dem drohte die
Exkommunikation (excomunnicationis latae sen-
tentiae), zusammen mit einer Strafe von 100 Pesos
(Vargas Ugarte 1951: 253–255).

In den Akten des Dritten Konzils wird deutlich,
dass die Christianisierung der indı́genas noch nicht
das erwünschte Ausmaß erreicht hatte. Dennoch
sollte das Sakrament der Letzten Ölung auch den
indı́genas gespendet werden, die im christlichen
Glauben noch nicht sehr gefestigt waren (Var-
gas Ugarte 1951: 330). Ausdrücklich wird verfügt,
dass es keinen Grund gebe, einem todkranken in-
dı́gena die Letzte Ölung zu verweigern; wichtig
sei nur, dass der Sterbende Reue zeige. Im Dritten
Konzil wird auch der im folgenden Kapitel zu

8 Eine ausführliche Dokumentation der Regionalregierung in
Puno (Peru) beklagte noch zu Anfang des 20. Jh.s diese
Gebräuche und forderte die Beamten auf, ihnen Einhalt zu
gebieten (Archivo Regional de Puno 1902).

untersuchende Text, die “Ayuda a bien morir”, be-
schlossen. Das betreffende Dekret trägt den Titel:
“Que ayuden a bien morir los curas a sus feligre-
ses” (Dass die Geistlichen ihren Gemeindemitglie-
dern helfen sollen, gut zu sterben); und es besagt,
dass die Geistlichen dringend versuchen müssen,
anwesend zu sein, wenn jemand aus ihrer Gemein-
de stirbt. Der Augenblick des Todes wird in diesem
Dekret als gefährliche Phase beschrieben und ist
die letzte Gelegenheit, jemanden als Christen ster-
ben zu lassen. Die “Ayuda a bien morir” ist eigens
dazu verfasst worden, sterbenden indı́genas Trost
und Hilfe zu spenden (Vargas Ugarte 1951: 334).

3 Ein christlicher Text
als Hilfe zum “guten Sterben”

3.1 Kontext und Text

Der uns hier interessierende zweite Teil der oben
erwähnten Doctrina Christiana y Catecismo von
1584/85 (1985), das Confessionario9, der Beicht-
spiegel also, enthält auch die aus dem zweiten
Konzil hervorgegangenen und die von Polo de On-
degardo übernommenen Instruktionen gegen die
indigenen Zeremonien und Riten bzw. eine Ab-
handlung über die Irrtümer und den Aberglauben
der indigenen Bevölkerung (aus denen oben be-
reits zitiert wurde). Wir können annehmen, dass
die potentiellen Leser und Benutzer dieses Werkes
sich hier über die für ihre Aufgaben relevanten
andinen Gebräuche informieren sollten. So findet
sich dann in der Instruktion auch ein Kapitel über
die Verstorbenen und ein weiteres über die Seelen
und die Verstorbenen.10

An diesen Teil des Confessionario schließt sich
unmittelbar die Abhandlung über das Sterben an:
zunächst das Konzilsdekret über ‘die Ermahnung
oder Vorbereitung, um dem guten Sterben zu

9 Inhalt: Confessionario; Instrvccion contra las cerimonias,
y ritos que vsan los indios conforme al tiempo de su infi-
delidad; Svpersticiones de los indios, sacadas del segundo
Concilio Prouincial de Lima, que se celebro el año de
sesenta y siete; Los errores y svpersticiones de los indios
sacadas del Tratado y aueriguacion que hizo el Licencia-
do Polo; Decreto del sancto concilio provincial, sobre la
exhortacion, o preparacion para ayudar a bien morir [Ex
actione II. Cap. XXIX.]; Exhortacion breve para los indios
qve estan ya mvy al cabo de la vida; para que el Sacerdote,
o algun otro les ayude a bien morir; Otra exhortacion mas
larga para los que no estan tan al cabo y tienen necessidad
de disponer su anima; Letania; Oracion . . .

10 Confessionario, Kap. III der “Instrvcion”, 256 f. bzw.
Kap. II “Los errores”, 266 f.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585) 479

helfen’, dann die im Folgenden vorzustellende
‘Exhortacion breve’.

Das Dekret ist in lateinischer Sprache abge-
druckt:

IIS, qui è vita decedunt, dent operam Pàrochi, vt
assistant, & maximè periculoso témpore animas sibi
commissas juuent. Quod si per se non possint, certè
aliquem idoneum substituant, qui morientem ex citet,
& cohortetur. Atque indis præsertim Exhortatione ab
hac Synodo euulgata opitulentur (Aus der 2. Actio, cap.
XXIX, im Confessionario, S. 284).

Die Pfarrer mögen sich denjenigen, die aus dem Leben
scheiden, widmen, so dass sie anwesend seien und
die Seelen unterstützen, die ihnen in dieser höchst
gefährlichen Zeit anvertraut sind. Wenn sie es selbst
nicht könnten, solle sie wenigstens jemand Geeigneter
vertreten, der den Sterbenden bewegt und eindringlich
mit ihm spricht. Und besonders sollen sie den indı́-
genas durch die Ermahnung helfen, die von dieser
Synode veröffentlicht wird (Übersetzung Dedenbach-
Salazar Sáenz).

Eine auf die im Weiteren zu besprechende kurze
“Exhortacion” folgende längere Ansprache an den
Sterbenden enthält, neben den Ermahnungen, die
Sünden zu bereuen und sich zu Gott zu bekennen,
auch Hinweise auf die andine Religion. Es wird
gesagt, dass das, was die einheimischen Gottheiten
und ‘Hexer’ empfehlen (wie sich zu betrinken,
sich mit Frauen einzulassen und zu faulenzen),
in Wirklichkeit ein Betrugsmanöver des Teufels
sei (Confessionario, S. 298). Diese “Exhortacion”
schließt mit einer Litanei des Anrufs der Heiligen
und einem auf das Sterben bezogenen Gebet ab,
in dem Gott darum angerufen wird, barmherzig
zu sein und dem Reuigen seine Sünden zu ver-
geben.

Auch eine Predigt des Tercero cathecismo be-
zieht sich auf den Moment des Todes, der für die
Autoren des Dritten Konzils die letzte Möglichkeit
darstellte, die Seele eines sterbenden indı́gena für
das Christentum zu gewinnen. Darin wird viel
Sorgfalt darauf verwendet, der zuhörenden Ge-
meinde genau zu beschreiben, was zu tun ist, wenn
das Leben zu Ende geht. In der Todesstunde ent-
scheidet sich, ob man errettet oder verdammt wird;
und wer diesen letzten Kampf gegen das Böse
gewinnt, wird für immer gerettet sein. Die Letzte
Ölung ist deshalb so wichtig, weil nun, da der
Sterbende schwächer wird, Dämonen versuchen,
von ihm Besitz zu ergreifen. Dass dem sterben-
den indı́gena der Gedanke kommt, der christliche
Gott hätte ihm im Leben nicht viel gegeben und
nur die indianischen Gottheiten könnten Gutes für
die Menschen bewirken, gehört zu solchen Versu-

chungen Satans. Sollte kein Geistlicher verfügbar
sein, der die Beichte abnehmen und das Sakrament
der Letzten Ölung spenden kann, wird von den
Anwesenden verlangt, dass sie dem Sterbenden
von Gott erzählen. Eine große Sünde ist es, einen
indianischen religiösen Spezialisten herbeizurufen,
auf die alten Gottheiten zu vertrauen oder Meer-
schweinchen zu opfern (Tercero cathecismo, Pre-
digt XVII, S. 537–546).

In der vorliegenden Doctrina Christiana y Ca-
tecismo findet der Geistliche also alles, was er
braucht, um seinen andinen Pfarrkindern die mit
dem Sterben und dem Tod zusammenhängenden
christlichen Riten verständlich zu machen und sie
in der Praxis auch anzuwenden.

3.2 Kommentierte Übersetzung des spanischen
und Quechua-Textes

Im Folgenden präsentieren wir nun den Text der
“Exhortacion breve” von 1585 (Confessionario,
S. 285–289) und die Übersetzung vom Spanischen
und vom Quechua jeweils ins Deutsche, mit Kom-
mentaren sowohl zum unterschiedlichen Textinhalt
in Spanisch und Quechua als auch zu bestimmten
sprachlichen (grammatischen11 und semantischen)
Phänomenen. Dabei fragen wir danach, was die
Texte (in Spanisch) aussagen und wie dies durch
die Übersetzung von der indigenen Bevölkerung
verstanden worden sein mag.

11 Für einen Überblick über die Grammatik des modernen
Quechua von Ayacucho, das dem in der Doctrina Christia-
na y Catecismo verwendeten ähnlich ist, s. Dedenbach-Sa-
lazar Sáenz y Masson (1987). Für kolonialzeitliche Gram-
matiken s. Anónimo (1586, [1586] 1951) und González
Holguı́n ([1607] 1975).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


480 Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz und Frederike Meyer

“Ayuda a bien morir” aus dem Confessionario von 1585
(Doctrina Christiana y Catecismo [1584/85] 1985: 285–289)12

Spanisch Deutsch aus dem
Spanischen

Deutsch aus dem
Quechua

Quechua

113 Exhortacion breve para
los indios qve estan ya
mvy al cabo de la vida
para que el Sacerdote, o
algun otro les ayude a
bien morir.

Kurze Ermahnung für die
Indios, die sich schon sehr
am Ende des Lebens be-
finden, damit ihnen der
Priester oder jemand an-
ders hilft, gut zu sterben.

2 Hermano mio, nuestro Se-
ñor Iesu Christo sea con
tu anima, y la salue en
esta hora de tus enemigos.

Mein Bruder, unser Herr
Jesus Christus sei mit dei-
ner Seele und rette sie
in dieser Stunde deiner
Feinde.

[Mein] Kind14, unser Herr
Jesus Christus sei mit dei-
ner Seele: und er wird
dich in der Zeit deines
Sterbens vor deinen teuf-
lischen Feinden15 retten.

CHVRI[y] apunchic16 Ie-
su Christo animayquihuan
cachun: paytac cay hua-
ñuynijqui pachapi çupay
aucayquicunamanta quis-
pichissunqui.

3 Agora es tiempo que te
acuerdes de DIOS, y le
llames en tu coraçon para
que te ayude.

Jetzt ist es Zeit, dass du
dich Gottes erinnerst und
ihn in deinem Herzen an-
rufst, damit er dir helfe.

Jetzt musst du beginnen,
Gott in deinem Herzen zu
erinnern, indem du sagst:
“Hilf mir”, und du musst
ihn gar laut anrufen.

Cunanmi soncoyquipi
Diosta yuyarincayqui, ya-
napahuay ñispa huacya-
rincayquipacha.

4 Ya ves como tus parientes
y amigos no te pueden
librar de la muerte, ni te
aprouechan ya las cosas
de este mundo.

Du siehst schon, wie dei-
ne Verwandten und Freun-
de dich nicht vom Tod be-
freien können; noch nut-
zen dir mehr die Dinge
dieser Welt.

Schon siehst du jetzt, dass
weder deine Brüder, noch
die Mitbewohner deines
Dorfes, noch deine Freun-
de dich vom Tode retten
könnten: was immer es
auf dieser Welt auch sei,
es würde dir mit Sicher-
heit nicht helfen.

Ñam ricanqui [sic: ricun-
qui] cunanca, huauquey-
quicunapas, runamacijqui-
cunapas, cochomacijqui-
cunapas manam huañuy-
manta quispichissunqui-
manchu: cay pachapi yma
cacpas manatacmi yana-
passunquimanchu.

12 Transkription von Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz und
Frederike Meyer; Übersetzung von Sabine Dedenbach-Sa-
lazar Sáenz.

Die Transkription folgt in der Orthographie sowohl im
spanischen als auch im Quechua-Text dem Original. Al-
lerdings sind Abkürzungen aufgelöst. Im Quechua werden
eckige Klammern verwendet, um morphologisch sinnvolle
Buchstaben einzufügen, die aber bei der Aussprache assimi-
liert werden und deshalb im Text manchmal fehlen. Augen-
scheinliche Fehler werden in eckigen Klammern verbessert.

13 Die Felder und Nummerierung teilen den Text in syntakti-
sche Einheiten (Zeilen), um ihn übersichtlicher zu gestalten.

14 Hier werden Wörter kursiv gesetzt, deren Form oder Be-
deutung im spanischen und Quechua-Text voneinander ab-
weicht. Sie werden in Fußnoten kurz kommentiert.

Während im spanischen Text der Sterbende als ‘Bruder’
angesprochen wird, findet sich im Quechua-Text ‘Kind’ im
Sinne von ‘Sohn oder Tochter vom Mann aus gesehen’,
was zeigt, dass die Beziehung zwischen dem spanischen

Geistlichen und dem indı́gena ausgesprochen asymmetrisch
ist.

15 Offensichtlich hält der Übersetzer des Textes es für notwen-
dig, die ‘Feinde’ mit dem Zusatz çupay (s. Erläuterungen)
zu qualifizieren, damit klar wird, dass es sich nicht um
Feinde im normalen, irdischen Sinne handelt, sondern um
die Gegner Gottes, die versuchen werden, die Seele des
Sterbenden an sich zu reißen (vgl. eine ähnliche Formu-
lierung im Kapitel über die Letzte Ölung im Katechismus
des tridentinischen Konzils 1567: Catechismus 1567: 364;
1902: 2. Teil, Kap. 6, Abschnitt 15, S. 235). Dadurch, dass
im Quechua-Text im Gegensatz zum spanischen Text der
Indikativ (Futur) verwendet wird, erhält die Aussage mehr
Sicherheit; in der spanischen Version dagegen handelt es
sich um eine Bitte an Gott.

16 Unterstrichene Wörter und Grammatikformen markieren
für das Quechua typische und für das Verständnis oft
problematische Termini und Formen, die unten erläutert
werden (3.3).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585) 481

Spanisch Deutsch aus dem
Spanischen

Deutsch aus dem
Quechua

Quechua

5 Pero mira a tu Dios y lla-
male con todo tu coraçon:
que el es el verdadero
padre; y tu hazedor, y
te quiere saluar, y lleuar
a aquella vida del cie-
lo, donde tendras perpe-
tuo descanso y alegria,

Aber sieh deinen Gott an
und rufe ihn mit gan-
zem Herzen an: denn er
ist der wahre Vater und
dein Schöpfer, und er will
dich retten und dich zu
jenem Leben des Him-
mels führen, wo du ewige
Ruhe und Freude haben
wirst,

Deshalb rufe deinen lie-
ben Gott an, rufe ihn laut
mit deinem ganzen Her-
zen an, wahrhaftig ist er
dein Vater, der dich ge-
macht hat. Er will dich
retten: “Zum glücklichen
ewigen Leben des Him-
mels werde ich dich füh-
ren”, sagt er zu dir.

Chayraycu Diosnillayqui-
man cahuari[y] payta tu-
cuy soncoyquihuan hua-
cyari[y], paymi checam-
puni yayayquica, rura-
queyquica. Paymi quispi-
chijta munassunqui hanac
pacha viñay cussi cauçay-
man pussassac ñissunqui.

6 si tu agora te encomien-
das a Iesu Christo, y le
llamas de todo tu coraçon,
teniendo grande arrepen-
timiento de los peccados
que has hecho y proposito
que si te diesse mas larga
vida le seruirias y viuirias
bien.

wenn du dich jetzt Je-
sus Christus anvertraust
und ihn mit deinem gan-
zen Herzen anrufst, mit
großer Reue der Sünden,
die du begangen hast und
dem Vorsatz, dass du ihm
dienen wirst und gut le-
ben wirst, wenn er dir ein
längeres Leben gäbe.

So ist es; zu Jesus Chris-
tus, unserem Gott, bete
inbrünstig mit deinem
ganzen Herzen, indem du
zu ihm sagst: “Hilf mir”;
rufe laut aus deinen Sün-
den heraus: “Mich sor-
gend, trauernd, oh je, wo-
für habe ich nur gesün-
digt”, indem du das sagst,
denke über dich selbst mit
ganzem Herzen gründlich
nach. “Oh Gott, ‘er solle
jetzt nur noch ein wenig
leben’, das könnte er zu
mir sagen, ich würde nur
ihm dienen, ich würde
nur ihn lieben”, sag die-
ses. Wenn du dies alles
tust, wirst du in den Him-
mel gehen, dort wirst du
für immer fröhlich sein
und ausruhen.

Chay ari; IESV Christo
Diosninchicta tucuy son-
coyquihuan muchaycuy:
payta yanapahuay ñispa
huacyarij huchayquicu-
namanta llaquicuspa, pu-
ticuspa, Athac, ymapac-
cha huchallicurcani ñispa
tucuy soncoyquihuan yu-
yaycucuy. A DIOS, cu-
nan asllaracca cauçachun
ñihuanman, payllatam sir-
uijman, payllatam mu-
nayman ñispa ñij. Cay
cayta ruraspam hanac pa-
chaman rinqui chaypim
viñaypac cussicunqui ça-
macunqui.

7 Llama a Iesu Christo her-
mano mio que es tu Dios,
y tu padre, y dile en tu
alma (si no puedes con
la boca) O señor mio Ie-
su Christo hijo de Dios
viuo, que moristes por mi
en la cruz por redemir
mi anima17, no permitays
que esta criatura vuestra
se pierda:

Rufe zu Jesus Christus,
mein Bruder, der dein
Gott und Vater ist, und
sag ihm in deiner See-
le (wenn du es nicht mit
dem Mund kannst): “Oh
mein Herr Jesus Christus,
Sohn des lebendigen Got-
tes, der Ihr für mich am
Kreuz gestorben seid, um
meine Seele zu retten, er-
laubt nicht, dass diese Eu-
re Kreatur verloren gehe:

[Mein] Kind, rufe laut Je-
sus Christus an, er ist
dein Gott: “Oh Vater”,
wenn du auch nicht spre-
chen kannst, sprich dies
nur in deinem Herzen:
“Oh Jesus Christus ein-
ziger Sohn Gottes, mein
lieber Vater, um meine
Seele zu retten, warst Du
am Kreuz festgebunden,
bist du den Leidenstod
gestorben, damit ich, Dein
von Dir gemachter
Mensch, nicht verloren-
gehe.18

Churi[y] Iesu Christocta
huacyarij, paymi Diosnij-
qui yayaya mana rimayta
atispaspari soncollayqui-
pica, cayta rimacunqui. A
Iesu Christo Diospa çapay
churin yayallay, ñocap
animayta quispichincay-
quiraycum cruzpi chaca-
tasca ñacaricuy huañuyta
huañurcanqui, Amatac
cay rurascayqui runayqui
chincasacchu.

17 Der Unterschied zwischen alma und ánima, der sich aus
dem Gebrauch der beiden Wörter in diesem Text ergibt,
ist, dass alma die innere Seele des Menschen ist, also ein

Teil von ihm, während ánima offensichtlich der Mensch
als Seele – im Gegensatz zum Menschen als körperlichem
Wesen – ist.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


482 Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz und Frederike Meyer

Spanisch Deutsch aus dem
Spanischen

Deutsch aus dem
Quechua

Quechua

8 pues tanto padecistes por
mi, no me dexeys en po-
der de mis enemigos; mas
libradme señor que en vos
confio yo, y a vos llamo,
y a vos quiero por Dios y
señor, y no tengo ni adoro
otro Dios.

denn so sehr habt Ihr für
mich gelitten, lasst mich
nicht in der Macht meiner
Feinde, sondern befreit
mich, Herr, der ich in
Euch vertraue und Euch
rufe und Euch als Gott
und Herr liebe, und ich
habe und verehre keinen
anderen Gott.

Wegen mir hast Du denn
so sehr gelitten. Aber lass
mich nicht in der Hand
der teuflischen Feinde,
sondern Herr Gott, errette
mich; ich erwarte Dich;
zu Dir rufe ich laut, Dich
liebe ich als meinen Gott,
als meinen Herrn; Du Al-
lereinziger bist mein
Gott19, Du bist es, den ich
zu verehren habe.

Ñocaraycum ari chica mu-
churcanqui. Amatac çu-
pay aucaycunap maquim-
pica çaquehuaychu: ya-
llinrac apu DIOS quispi-
chihuay, cammanmi su-
yacuni: camtam huacyay-
qui, camtam Diosnijpac
apuypac munayqui, cam
çapallayquim Diosnij
canqui, muchancay can-
qui.

9 Yo soy christiano bapti-
zado: y aunque peccador
yndigno soy hijo de la
sancta Yglesia, y tengo y
creo firmemente, todo lo
que ella tiene y cree.

Ich bin getaufter Christ,
und obwohl ich ein un-
würdiger Sünder bin, bin
ich ein Sohn der heiligen
Kirche, und ich habe und
glaube fest alles, was sie
hat und glaubt.

Und ich bin ein Christ,
wenn auch voller Sünden.
Ein Kind der Kirche bin
ich, all das, was sie glaubt,
was sie ehrt, das glau-
be und ehre auch ich mit
meinem ganzen festen
Herzen.

Ñocari christianom cani,
huchaçapa caspapass.
Yglesiap huahuanmi cani,
paypa llapa yñiscanta, yu-
paychascanta ñocapas tu-
cuy taquiac soncoyhuan-
mi yñini yupaychani.

10 Yo soy vuestra hechura y
vuestro sieruo.

Ich bin Euer Geschöpf
und Euer Diener.

Ich bin von Dir gemacht,
ich bin Dein Diener,

Ñocam campa rurascayqui
cani, yanayqui cani,

11 No desecheys ni oluideys
en esta hora a este mise-
rable.

Stoßt den Unglücklichen
in dieser Stunde nicht von
Euch und vergesst ihn
nicht.

In dieser Zeit meines Ster-
bens verstoße mich, diese
Deine verlassene Waise,
nicht, sag mir nicht ‘Ent-
ferne dich’, und vergiss
mich auf keinen Fall.

cay huañuynij pachapi cay
vçuc huacchayquicta ama
carcuhuaychu, ama an-
chuy ñihuaychu, amatac
concahuaychu.

12 O señor yo fuy malo y
peque muchos peccados.

Oh Herr, ich war böse
und habe viele Sünden
begangen.

Oh je, und ich war nicht
gut, gewiss sind meine
Sünden sehr zahlreich.

Athac yma mana allim
cani, huchayca ancha na-
nacpunim.

13 A mi me pesa en el cora-
çon de aueros enojado y
offendido.

Es liegt mir schwer auf
dem Herzen, Euch geär-
gert und beleidigt zu ha-
ben.

Ich bin sehr traurig, ich
denke sehr darüber nach,
womit ich Dich, meinen
Gott, verärgert habe, wo-
mit ich Deine Gebote ge-
brochen habe;

Anchamllaquicuniyuyay-
cucuni cam Diosnijta pi-
ñachiscaymanta simijqui-
ta pampachascaymanta20:

18 Der Quechua-Text schmückt den Tod Jesu sehr viel stärker
aus als der spanische Text. Der Wortreichtum und die di-
rekte Rede emotionalisieren diese Passage. Sowohl Predigt-
Theoretiker als auch die Autoren des Dritten Katechismus
des Provinzialkonzils von Lima stellten fest, dass man in
Predigten am besten an die Emotionen und nicht so sehr
an den Verstand appelliere (Tercero cathecismo, Proemio,
S. 356; vgl. Dedenbach-Salazar Sáenz 1994).

19 Diese Formulierung, ‘Allereinziger’, soll wahrscheinlich
hervorheben, dass Gott trotz seiner Dreifaltigkeit Einer ist
und dass es nur den einen Gott gibt.

20 Das kolonialzeitliche Lexikon von González Holguı́n
([1608] 1989: 276) hat hier eine eigens für die christli-
che Unterweisung entwickelte Übersetzung. Die wörtliche
Übersetzung würde allerdings in etwa lauten: “womit ich
Dein Wort ausgeglichen habe”, was einerseits nicht leicht
verständlich ist, andererseits, sollte es denn zu verstehen
sein, eher eine positive als eine negative Konnotation bein-
halten dürfte.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585) 483

Spanisch Deutsch aus dem
Spanischen

Deutsch aus dem
Quechua

Quechua

14 Yo he confessado al Padre
mis peccados todos los
que me he acordado,

Ich habe dem Pater mei-
ne Sünden gebeichtet, al-
le, an die ich mich erin-
nern kann,

und alle diese meine Sün-
den, alle, an die ich mich
erinnern kann, habe ich
schon dem Pater gebeich-
tet.

cay llapa huchaytari yu-
yascaytacamaca ñam pa-
dreman confessacuni;

15 perdonadme vos pues soys
piadoso y amoroso: acor-
daos deste pobre que os
llama.

vergebt mir, denn Ihr seid
barmherzig und liebevoll:
erinnert Euch an diesen
Armen, der zu Euch ruft.

Oh Mitleidiger, oh lie-
bender Gott, vergib mir
meine Sünde, meine
Schuld; erinnere Dich an
diesen Deinen laut zu Dir
Rufenden.

A, llaquipayac, A cu[ya]-
payac Dios, huchayta, ca-
mayta pampachapulla-
huay, cay huacyariquey-
quita yuyarimullahuay.

16 Si me days mas larga vi-
da, yo me enmendare y os
seruire quanto yo pudiere:
y si soys seruido de me
lleuar agora, yo lo tengo
por bien:

Wenn Ihr mir ein längeres
Leben gebt, vertraue ich
mich Euch an und werde
Euch soviel dienen, wie
ich kann; und wenn es
Euch gefällt, mich jetzt
mitzunehmen, halte ich es
für gut;

Wenn Du mir sagst: ‘Ein
klein wenig soll er noch
leben’, werde ich [mich
Dir an]vertrauen, ich wer-
de Dir mit meiner ganzen
Kraft dienen. Wenn Du
mir aber sagst: ‘Und er
soll sterben’, dann werde
ich auch gut sterben, ich
werde ganz Deinem Wort
gemäß sein.

Asllaracca cauçachun ñi-
huaptijquica huanassacmi
callpaycamam siruiscay-
qui.Huañuchuntacñihuap-
tijquica, allim huañus-
sacpas simijquicamam
cassac.

17 y esto solo os pido que
no me oluideys, ni me de-
xeys:

und nur dies erbitte ich
von Euch: dass Ihr mich
nicht vergesst, nicht ver-
lasst,

Dieses aber erbitte ich von
Dir: ‘Verlass mich nicht’.

Caytam ychaca mañacus-
cayqui, ama caquehuay-
chu [sic: çaquehuaychu].

18 y por vuestra sancta pa-
ssion, y por los meritos
de la virgen Maria madre
vuestra, y abogada de los
peccadores, y por todos
vuestros Sanctos saluad-
me DIOS mio, para que
vaya a gozar de la vida
eterna.

und um Eures heiligen
Leidens willen und um
der Verdienste der Jung-
frau Maria, Eurer Mutter
willen, der Fürsprecherin
der Sünder, und um al-
ler Eurer Heiligen willen
errettet mich, mein Gott,
damit ich mich des ewi-
gen Lebens erfreue.

Sondern wegen Deines
königlichen Blutes, we-
gen Deines Leidens, we-
gen der Heiligen Jungfrau
Maria, wegen dessen, was
sie Gutes als Fürspreche-
rin unserer großen Sünden
wegen getan hat, wegen
Deiner Heiligen errette
mich bloß, mein mächti-
ger Gott, damit ich im
Himmel fröhlich leben
kann, für meine Errettung.

Yallinrac capac yahuarij-
quiraycu, muchuscayqui-
raycu, mamayqui virgen
sancta Maria, ñocaycu
huchaçapacunap marcay-
cup alli rurascanraycu
Sanctoyquicunaraycu
quispichillahuay capac
Diosnij, hanac pacha cus-
si cauçancayman qui[s]-
pincaypac.

19 O Señor quien merescies-
se tanto bien.

Oh Herr, der soviel Gutes
verdient.”

Oh Gott, diesem, der das
wahrlich Gute verdient.”

A Dios cay chica allip ca-
mallancayman.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


484 Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz und Frederike Meyer

Spanisch Deutsch aus dem
Spanischen

Deutsch aus dem
Quechua

Quechua

20 Iesus sea contigo herma-
no mio, Iesus te ayude,
Iesus te libre de tus ene-
migos, Dios Padre, Dios
Hijo, Dios Spiritu sancto
vn solo Dios verdadero,
en quien tu crees, esse te
salue, y sea contigo.

Jesus sei mit dir, mein
Bruder, Jesus helfe dir,
Jesus erlöse dich von dei-
nen Feinden; Gott Vater,
Gott Sohn, Gott Heiliger
Geist, ein einziger wahrer
Gott, an den du glaubst,
jener rette dich und sei
mit dir.

[Mein] Kind, Jesus sei
mit dir. Jesus wird dir
helfen, und Jesus wird
dich von deinen teufli-
schen Feinden erretten.
“Gott Vater, Gott Sohn,
Gott Heiliger Geist nur
Einer wahrhaftig, ich wer-
de an Dich glauben, Gott.”
Und er selbst wird dich
retten, er wird dich bewa-
chen.

Churi[y], Iesus camhuan
cachun. Iesus yanapassun-
qui Iesustac çupay aucay-
quicunamanta quispichi-
sunqui. DIOS Yaya, Dios
Churi, Dios Spiritu sancto
huclla checan yñiscayqui
Dios, Pay quiquintac quis-
pichissunqui, huacaycha-
ssunqui.

21 El que te hizo y te redi-
mio con su sangre, esse
mismo te lleuara a su glo-
ria.

Derjenige, der dich ge-
macht hat und dich mit
seinem Blut gerettet hat,
jener selbst wird dich zu
seinem Ruhm bringen.

Gott, der dich gemacht
hat, der dich mit seinem
Blut eingelöst hat, er
selbst wird dich zur Welt
des fröhlichen Lebens21

führen.

Dios ruraqueyqui, yahua-
rinhuan rantiqueyqui pay
quiquinmi cussi cauçay
pachaman pussassunqui.

22 No permitays DIOS nues-
tro, que se condene esta
anima que tu heziste a tu
ymagen y semejança; de-
fiendela señor de sus ene-
migos, y perdonale sus
peccados, lleuala a lugar
de descanso con tus esco-
gidos; que a ti llama y en
ti confia.

Erlaubt nicht, unser Gott,
dass diese Seele, die Du
gemacht hast und zwar
nach Deinem Bild und
Deiner Ähnlichkeit, ver-
dammt werde; verteidige
sie, Herr, vor ihren Fein-
den und vergib ihr ihre
Sünden, führe sie zu ei-
nem Ort der Ruhe mit
Deinen Auserwählten;
denn Dich ruft sie an und
in Dich vertraut sie.

Oh unser mächtiger Gott,
möge die Seele dieses
Menschen, nach Deinem
Aussehen, nach Deinem
Zeichen von Dir geschaf-
fen, von Dir gemacht, mö-
ge sie nicht zum Teufel
gehen; verteidige sie vor
ihren teuflischen Feinden.
Und vergib ihr ihre Sün-
den, damit sie mit Dei-
nen wenigen Auserwähl-
ten dort leben kann. Führe
sie bitte zur Welt der Ru-
he; sie ruft Dich laut an,
sie bleibt bei Dir.

A capac Diosnijcu amatac
cay runap animan, campa
ricchaynijquiman, vnan-
chayquiman camascayqui,
rurascayquica çupayman
richunchu, çupay aucan-
cunamanta amachacullay.
Huchancunactari pampa-
chapullay acllascayquicu-
nahuan huaquilla cauçan-
campac. Çamacuy pacha-
man pussallay; camtam
huacyassunqui, campim
suyacun.

23 O buen Iesus ten pie-
dad de aquesta anima y
lleuala a la vida eterna,
que nos prometiste, para
que te goze y alabe pa-
ra siempre, que eres vn
DIOS con el Padre, y con
el Spiritu sancto. AMEN.

Oh guter Jesus, habe Er-
barmen mit jener Seele
und bring sie zum ewigen
Leben, das Du uns ver-
sprochen hast, damit sie
Dich immer erfreue und
Dich lobe, der Du ein
Gott bist, mit dem Va-
ter und mit dem Heiligen
Geist. Amen.

Oh, gesegneter Jesus, lie-
be diese Seele immer, und
führe sie bitte zum ewi-
gen Leben, von dem Du
gesagt hast: “Ich werde
es geben”, damit sie Dich
für immer erfreue, damit
sie Dich für immer vereh-
re. Denn Du bist zusam-
men mit Gott Vater und
auch Gott dem Heiligen
Geist, ein einziger Gott.
Amen.

A, collanan Iesus cay ani-
macta cuyapayay, cossac
ñiscayqui viñay cauçay-
man pussallay, camhuan
viñaypac cussicuncampac,
camta viñaypac mucha-
ssuncayquipac. Canmi ari
Dios yayahuan DIOS
SPIRITV SANCTOhuam-
pas, huclla DIOS canqui
AMEN.

21 Hier umschreibt das Quechua den etablierten Begriff ‘glo-
ria’ mit einem sehr konkret vorstellbaren Begriff vom ‘fröh-
lichen Leben’.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585) 485

3.3 Erläuterungen

Diese Art Ermahnung fand sich als Teil der Ster-
beliturgie der christlichen Lehre in den als “Ri-
tuale” bezeichneten Büchern und war auch durch
eine eigene literarische Gattung, die “Ars mo-
riendi”, vertreten.22 Somit konnten die Autoren
der Doctrina Christiana y Catecismo, die ja ein
kompaktes Handbuch vorlegen wollten, auf eine
bereits mehrere Jahrhunderte zurückgehende Tra-
dition zurückgreifen, wie beispielsweise die Ars
moriendi-Texte von Anselm von Canterbury, Bern-
hard von Clairvaux oder Johannes Gerson. Sowohl
die Sterbeliturgie der Ritualien als auch die Ar-
tes moriendi enthalten der hier in Spanisch und
den andinen Sprachen abgedruckten “Exhortacion”
sehr ähnliche Elemente: so sind die Abkehr vom
Bösen, die Gefahr durch Versuchungen des Teufels
und die Barmherzigkeit Gottes häufig Themen der
Sterbeliturgie; auch die Bitte um Vergebung der
Sünden, der Hinweis auf das Leiden Jesu, die
Anrufung der Heiligen (Litanei) und die Gebete
der Ritualien weisen Ähnlichkeiten mit den Texten
der Doctrina Christiana y Catecismo auf.23 Inter-
essanterweise wird in der Doctrina Christiana y
Catecismo von Lima mit der “Exhortacion” nicht
– wie häufig in den “Artes” und Ritualien angeregt
– ein Fragenkatalog bzw. Beichtspiegel verbunden,
sondern es wird nur eine der Beichte ähnliche
Passage geliefert, die der Sterbebegleiter dem Ster-
benden quasi in den Mund legen bzw. wohl für ihn
sprechen soll. Dies mag damit zu tun haben, dass
man sich der sprachlichen Limitationen beider,
der spanischen Priester (oder anderer christlicher
Sterbebegleiter) und der indigenen Bevölkerung,
sehr wohl bewusst war.24

22 Es gab schon seit dem 11./12. Jh. solche Handbücher, die
zunächst natürlich nur handschriftlich, später auch gedruckt
vorlagen, und die die Autoren des Konzils von Lima in-
spiriert haben mögen. Was es – im Gegensatz zum “Mis-
sale Romanum”, dem Messbuch – nicht gab, war eine
verpflichtende Fassung; und das auf Anregung des triden-
tinischen Konzils entstandene “Rituale Romanum” wurde
erst 1614, also dreißig Jahre nach der Doctrina Christia-
na von Lima, publiziert (Reifenberg 1999: Spalte 1207–
1208). Interessanterweise war zum Beispiel auch noch in
einer französischen Ausgabe des “Rituale Romanum” von
1667 (Ritvel Romain) der dem Sterbenden vorzutragende
Text in lateinischer Sprache abgefasst und lediglich die
Instruktionen für die Geistlichen in Französisch. Ein frühes
Beispiel einer Ars moriendi in spanischer Sprache ist die
“Arte de bien morir” aus Zaragoza von 1479–84, in der
Anweisungen für die Sterbebegleitung gegeben werden. Die
Übersetzung des Textes in indianische Sprachen stellte also
eine beeindruckende Neuerung dar.

23 Rudolf (1957) für die “Ars moriendi”; Ritvel Romain (1667:
Premiere partie, Qvatorziême instruction, S. 229–252).

Die Hauptthemen, die sich durch diesen Text
ziehen, sind die Sünden und wie man davon erlöst
werden kann, sowie das Leben nach dem Tod. Es
ist daher wichtig, diese Aspekte im indigenen an-
dinen Kontext zu situieren, d. h. zu fragen, was die
Sünde für die Menschen der Anden im 16. Jahr-
hundert bedeutete, und ob und gegebenenfalls wie
man sich ein Leben nach dem Tod vorstellte.

In Kap. 2.1 haben wir ausgeführt, dass es in
den Anden sehr wohl die Vorstellung davon gab,
dass die Menschen nach dem Tode nicht endgültig
verschwanden, und auf die Frage nach dem Kon-
zept von Sünde und Schuld gehen wir im folgen-
den Abschnitt hinsichtlich sprachlicher Konzepte
nochmals ein.

Wer von den Priestern nun aber die anderen be-
reits damals verfügbaren Texte über indigene Re-
ligion nicht kannte und nur das Buch der Doctrina
Christiana y Catecismo vorliegen hatte, verfügte
immerhin über die in den erwähnten Abschnitten
gegebene Information, dass die Toten als Seelen
(ánimas) weiterlebten, wobei die Guten die Selig-
keit erlangten und die Schlechten bestraft wurden.
Auch heißt es, dass die Seelen umherwanderten.
All dies sei, so die Texte in der Doctrina Christia-
na y Catecismo, ein Grund dafür, den Toten Speis
und Trank ans Grab zu bringen (Confessionario,
S. 256 f., 266 f.; vgl. auch oben 2.1).

Wenden wir uns nun vor diesem Hintergrund
der Übersetzung des Textes zu. Die Übertragung
ins Quechua ist relativ wortgetreu, um die Im-
plikationen und Feinheiten der andinen Sprache
möglichst exakt wiederzugeben. Im Quechua wird
die zitierte Rede immer wörtlich (nicht indirekt,
wie im Deutschen) ausgedrückt und durch den Zu-
satz ñispa, ‘[dies] sagend’25 gekennzeichnet. Auch
dies wird hier beibehalten. Im Quechua werden
viele die Verbhandlung modifizierende sogenannte
Modalsuffixe verwendet, die auch in diesem Text
vorkommen (wenn auch nicht mit der Häufigkeit,
mit der sie ein Muttersprachler verwenden würde).
Beispiele dafür sind -lla, das auch mit Substanti-
ven verwendet wird und eigentlich einschränkend
wirkt, aber auch Höflichkeit zum Ausdruck bringt,
hier vor allem Reverenz Gott gegenüber; -cu im-
pliziert sowohl persönlichen Rückbezug als auch

24 Evtl. sollte die im Tercero cathecismo enthaltene Modell-
predigt über das Sakrament der Letzten Ölung (s. 2.1)
diesen Schwierigkeiten entgegenwirken.

25 Im Kommentar verwenden wir die kolonialzeitliche Schreib-
weise. Quechua-Wörter und -Ausdrücke werden kursiv
gesetzt, Glossen, Übersetzungen und Erklärungen in ein-
fache Anführungszeichen, wörtliche Zitate in doppelte
Anführungszeichen.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


486 Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz und Frederike Meyer

persönliche Verwicklung und Engagement; zusam-
men mit dem intensivierenden -ycu verleiht es dem
Inhalt des Verbs eine stark persönlich involvierte
Komponente. Dies zeigt, dass die Übersetzer des
Textes mit dem grammatischen Gebrauch des Que-
chua vertraut und auch bemüht waren, bestimmte
Nuancen zu vermitteln.

Da das Quechua keine unterschiedlichen For-
men für die vertraute und die höfliche Anrede
kennt, wird immer die zweite Person Singular ver-
wendet, aber Suffixe wie das erwähnte -lla und
-ycu können eingesetzt werden, um dem Ange-
sprochenen besondere Höflichkeit entgegenzubrin-
gen.

Im Übergang von Grammatik und Diskurs fin-
det sich im Quechua das Phänomen der Evidenz,
was bedeutet, dass der Sprecher immer die Quel-
le seiner Daten markieren muss, d. h. er muss
angeben, ob eine Information z. B. auf seiner
Augenzeugenschaft basiert oder vom Hörensagen
stammt. Das Suffix -mi markiert im Quechua, dass
eine Aussage auf persönlicher Kenntnis beruht, ist
also quasi ein grammatisches Zeichen für Augen-
zeugenwissen. Dem entgegen steht -si, das reporta-
tives Wissen, also solches aus zweiter Hand, mar-
kiert. Es ist linguistisch nicht möglich, Aussagen
wie hier – dass Gott der Vater des Angesprochenen
ist – im Quechua als durch persönliches Wissen er-
fahren zu markieren, da der Sprecher nicht gesehen
hat oder aus eigener erlebter Kenntnis weiß (indem
er z. B. die ganze Familie persönlich kennt), dass
Gott der Vater und Schöpfer seines Gegenübers
ist. So wiesen dann auch indianische Mythen des
17. Jahrhunderts, deren Wahrheitsgehalt niemand
bezweifelte, immer das reportative -si auf, nie-
mals -mi. Es wäre grammatisch falsch, Letzteres
zu verwenden (s. Dedenbach-Salazar Sáenz 1997a;
1999b: 230–232; 2003b: Kap. 7.5.3). Die Vertre-
ter der christlichen Religion bedienen sich jedoch
seit jeher und bis heute der Augenzeugenevidenz,
wenn sie von Glaubensangelegenheiten sprechen.
So wird auch in der Bibel immer -mi verwendet
(Chuya qellqa 1987: passim) – wahrscheinlich, um
dem Gesagten nach europäischer Ansicht mehr
Gewicht zu verleihen. Dabei werden ideologische
Kriterien linguistischen Gegebenheiten auferlegt.

Die syntaktische Struktur dieses Textes ent-
spricht den zahlreichen anderen Texten aus dem
christlich-religiösen Bereich und weicht damit et-
was vom Satzbau in Erzählungen ab. Es ist aber
nicht eindeutig zu klären, ob dies auf ein eigens für
den Missionsgebrauch konstruiertes Quechua hin-
weist oder aber unterschiedliche Diskursgattungen
widerspiegelt (Dedenbach-Salazar Sáenz 2003b:
Kap. 7.1). Was also die grammatische Ebene be-

trifft, so dürfte das hier präsentierte Quechua den
Einheimischen keine Verständnisprobleme bereitet
haben.

Eine besondere Herausforderung für die Missio-
nare war der Wortschatz. Um die christliche Bot-
schaft in den indianischen Sprachen zu vermitteln,
konnte man zum einen indigene Wörter verwen-
den, indem man sie mit erweiterten oder veränder-
ten Bedeutungen versah; zum anderen konnte man
einzelne Quechua-Wortelemente zu neuen Aus-
drücken zusammensetzen; und schließlich konnte
man spanische Lehnwörter ins Quechua überneh-
men. Während die ersten beiden Möglichkeiten die
Gefahr von Missverständnissen bargen, hätte die
dritte Option lediglich zu Unverständnis geführt.
So finden sich denn auch nur wenige spanische
Wörter im Quechua-Text. Fast immer werden indi-
gene Wörter verwendet, wobei deren Umdeutung
oft eine rein christliche ist.

Die eigene Bedeutungsbelegung aller Wörter
des Quechua, die die Missionare benutzten, mach-
te es besonders im religiösen Bereich zu einer
delikaten Angelegenheit, christliche Konzepte in
dieser andinen Sprache zum Ausdruck zu brin-
gen. Dass sich die Übersetzer der Konzilstexte
dieser Problematik bewusst waren, zeigt ein am
Ende des ersten Bandes der Doctrina Christiana y
Catecismo eigens angefügtes Vokabular (Doctrina
christiana [1584] 1985: 172–174) über ‘schwie-
rige Vokabeln’. Hierbei ist zu bedenken, dass es
zur Zeit der Erstellung dieser Texte nur das in
Spanien gedruckte Lexikon von Domingo de Santo
Tomás ([1560] 1951) gab, das zudem einen an-
deren Dialekt repräsentierte. Erst kurz nach dem
Dritten Konzil von Lima und wahrscheinlich im
Zusammenhang damit entstand das von einem an-
onym gebliebenen Autor verfasste Lexikon (Anó-
nimo 1586), das sich auf sehr kurze Glossen be-
schränkte. Mehr als zwanzig Jahre später publi-
zierte der Jesuit González Holguı́n ([1608] 1989)
sein ausführliches, ca. 700 Seiten umfassendes
Wörterbuch, das die Problematik der Wortwahl in
der Christianisierung sehr deutlich werden lässt.
So findet man bei González Holguı́n immer wie-
der andine Bedeutungen und daneben deren Um-
deutung bzw. Neuinterpretation für den Zweck
der Missionierung. Einige Beispiele dieser Wörter,
die auch im vorliegenden Text verwendet werden,
möchten wir hier besprechen. Ihre Verwendung
im christlichen Kontext zeigt, wie problematisch
die Übersetzung christlicher Glaubenstexte war,
denn sie erlaubte es der indigenen Bevölkerung
der Anden – so unsere Hypothese –, ihre eigenen
Glaubensvorstellungen beizubehalten und sie so-
gar in den neuen Glauben zu integrieren.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585) 487

Die Anrede des christlichen Gottes26 erfolgt
mit den Ehrerbietung ausdrückenden Wörtern apu
(Ayuda a bien morir, Zeilen 2, 8) und yaya (Ayuda
a bien morir, Zeilen 5, 7, 20, 23), beides Verwandt-
schaftstermini. Apu bezieht sich laut González
Holguı́n auf die Vorfahren, die Älteren, die Alten.
Daher wird das Wort auch verwendet, um denje-
nigen zu bezeichnen, der die ersten Generationen
von Menschen schuf (Doyle 1988: 52) und deshalb
als gemeinsamer Vorfahr sozialer Gruppen gese-
hen wurde. González Holguı́n ([1608] 1989: 31)
betont in seinen Lexikoneinträgen außerdem den
semantischen Aspekt des Richters: ‘großer Herr
oder hoher Richter, oder oberer Häuptling, sapay
apu, König’.

Neben der auf die biologische Verwandtschaft
bezogenen Bedeutung von ‘Vater’ impliziert yaya
auch eine Respekts- und Machtposition, und wird
als ‘Herr’ übersetzt.27 So wurde yaya denn auch
in der andinen Welt für die Anrede von Göttern
verwendet, indem man die Gottheiten Inti (Son-
ne), Punchau (Sonne, wörtl.: Tag) und Pachaca-
mac (Welteneinrichter) als yaya bezeichnete.28 In
Gebeten an diese einheimischen Gottheiten tritt
häufig apu oder capac apu auf, was möglicher-
weise sowohl eine respektvolle Haltung gegenüber
dem Gott als auch eine angenommene Abstam-
mungsverbindung zu der Gottheit implizierte (z. B.
Guaman Poma [ca. 1615] 1980: 78).

In den kolonialzeitlichen, von Einheimischen
auf Quechua abgefassten Texten von Huarochirı́
(Tradiciones de Huarochirı́ vor 1608; s. a. 1967,
1987, 1991), die von der indigenen religiösen Welt
in den Zentralanden handeln, indem sie Mythen
wiedergeben und Riten beschreiben, werden bei-
spielsweise die Priester im Dienste des regiona-
len Gottes bei der Wahrschau der Innereien ei-
nes Lamas folgendermaßen zitiert: “A. atac ma-
nam allicho pacha huauqui quipampica cay pa-
riacaca yayanchic puromancatacmi”, ‘Ach, es ist
keine gute Zeit, Brüder; und später wird unser
Vater Pariacaca verlassen werden’ (vor 1608:
Kap. 18; 1967: 102, unsere Übersetzung und Her-
vorhebung), d. h. sie titulieren ihren Gott mit yaya,

26 Für die Besprechung einiger der folgenden und weiterer
Termini in Texten der Doctrina Christiana von 1584/85
s. a. Dedenbach-Salazar Sáenz (1997b).

27 Santo Tomás ([1560] 1951: 298, 315); González Holguı́n
([1608] 1989: 225, 366, 405).

28 Guaman Poma ([ca. 1615] 1980: 285 [287], 245 [247],
276 [278], 309 [311], 912 [926]). Die Seitenangaben be-
ziehen sich auf die Ausgabe von 1936 (Hrsg. P. Rivet);
wenn sie von der konsistenten von Murra/Adorno (Guaman
Poma 1980) erstellten Zählung abweichen, wird diese
zusätzlich in eckigen Klammern angegeben. Molina (ca.
1575: Gebet 10, fol. 17v).

genauso wie der uns vorliegende christliche Text
Gott anredet. Auch apu findet sich in den Texten
von Huarochirı́ als Anrede für eine Gottheit, z. B.
für Tamtañamca, mit dem Zusatz capac, ‘mächtig’
(vor 1608: Kap. 5; 1967: 36); und ebenso wird
der Inka betitelt (vor 1608: Kap. 23; 1967: 125).
Interessant ist auch, dass die Priester der Gottheit
Pariacaca als yana, ‘Diener’, bezeichnet werden
(vor 1608: Kap. 18; 1967: 104).

Übertragen wir nun dieses Verständnis auf den
Text zum ‘guten Sterben’, so dürfte es ein Leichtes
gewesen sein, den christlichen Gott und seine
Gläubigen in das Weltbild der andinen Götter und
ihrer Diener einzupassen, denn der christliche Gott
wurde zu einem vertrauten Wesen, das wie die
einheimischen Götter Vater- und Machtfunktionen
innehatte.29

Für das Konzept des Teufels verwendeten die
christlichen Autoren çupay (Ayuda a bien morir,
Zeilen 2, 8, 20, 22), einen sehr vielschichtigen
Begriff, der in den Anden Vorfahren und der
Schattenwelt angehörende Wesen bezeichnete, in
keinem Fall aber ein bösartiges Wesen (Taylor
1980; Crickmay 1994, 1995), wie überhaupt die
übernatürlichen Kräfte und Wesen je nach der Be-
handlung, die sie durch die Menschen erfahren,
gut oder böse sein können, oder, anders formuliert,
sich zum Vorteil oder Nachteil der Menschen ver-
halten können. Dies kommt zum Ausdruck, wenn
Santo Tomás 1560 (1951: 198–200) von mana alli
çupay spricht, dem ‘nicht guten çupay’ also, um
den Teufel des christlichen Glaubens zu bezeich-
nen (Dedenbach-Salazar Sáenz 1994). González
Holguı́n ([1608] 1989: 88) gibt, neben der christ-
lich uminterpretierten Bedeutung in ‘Teufel’ noch
‘Gespenst’ und ‘Erscheinung’ für çupay an, was
die ursprüngliche Bedeutung erahnen lässt.

Rura- (Ayuda a bien morir, Zeilen 5, 7, 10, 21,
22) und cama- (Ayuda a bien morir, Zeilen 15,
19, 22), beides Wörter, die für die Schöpfung
des Menschen im christlichen Sinne verwendet
werden, tauchen in kolonialzeitlichen andinen re-
ligiösen Texten auf, wenn von der ‘Einrichtung’
der Welt die Rede ist. In den Anden wird die
Welt immer schon als gegeben angesehen; sie
wird allerdings mit all den ihr zugehörigen Wesen
von übernatürlichen Wesen quasi ‘eingerichtet’.
Somit weicht diese Vorstellung vom christlichen
Schöpfungskonzept aus dem Nichts ab (Crickmay
1999, 2004). Die Sektion der ‘schwierigen Voka-

29 Im heutigen Kirchenlied auf Quechua lebt diese Terminolo-
gie weiter, wenn Gott als “Apu yaya Jesucristo” und “Apu
Jesús” angesprochen wird (Apu Jesús – Música religiosa
andina 1992).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


488 Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz und Frederike Meyer

beln’ (Doctrina christiana [1584] 1985: 174) weist
auf diese beiden Wörter hin, sieht dabei allerdings
keine Probleme bezüglich der unterschiedlichen
Auffassung von christlicher ‘Schöpfung’ und an-
diner ‘Einrichtung’ der Welt, sondern sagt, dass
rura- und cama- prinzipiell austauschbar seien,
dass aber für den ‘Schöpfer’ nur ruraquen (ha-
zedor) verwendet wird, weil camaquen benutzt
wird, um die ‘Seele’ (alma) zu bezeichnen. Im
vorliegenden Text wird dann auch fast immer rura-
benutzt, um die Schöpfung (des Menschen) zu be-
zeichnen, aber in einem Fall werden beide Wörter
in einer Parallelkonstruktion synonym verwendet
(Zeile 22), ein Parallelismus als Stilmittel, der auch
in andinen Gebeten üblich ist.30

Auch der Begriff der ‘Welt’, pacha im Que-
chua, ist vielschichtig31 und nicht unbedingt mit
der abendländischen Vorstellung identisch. Pacha
ist das andine Konzept der ‘Welt’, mit zeitlichen
und räumlichen Bedeutungskomponenten, hanac
pacha die ‘Welt oben’, cay pacha ‘diese Welt hier’
und ucu pacha die ‘Welt unten’ oder ‘innen’, wo-
bei trotz jahrhundertelangen christlichen Einflus-

30 Sehr ähnliche Parallelismen finden sich u. a. in Gebeten
an andine Götter, wie sie in den Tradiciones de Huaro-
chirı́ zitiert werden, z. B. “coniraya viracocha runacamac
pachacamac . . .”, ‘Cuniraya Viracocha, Menschenbeseeler,
Weltenbeseeler’ (vor 1608: Kap. 1; 1967: 21, Übersetzung
Dedenbach-Salazar Sáenz, s. dazu auch Dedenbach-Salazar
Sáenz 2003b: Kap. 7.8.3.2.1).

Die ganze Spannbreite von cama(-) schildert Gon-
zález Holguı́n ausführlich in seinen Wörterbucheinträgen
([1608] 1989: 45–48); das Wort bezieht sich in erster
Linie auf ‘Fähigkeiten, Mittel haben’; erstreckt sich in
seinen verbalen und nominalen Ableitungen aber auch auf
‘Schuld (haben)’ (Ayuda a bien morir, Zeile 15), ‘beraten’,
‘anordnen’, ‘passen’, ‘passender (An-)Teil’, ‘versuchen’,
‘verdienen’ (Zeile 19), ‘Verpflichtung’, ‘gleichen’. Wenn
auch die Bedeutungen sehr vielfältig sind, so wird doch
klar, dass das Wort offensichtlich nicht in erster Linie
das ‘Schaffen’ oder ‘Schöpfen’ (Zeile 22) gemeint haben
kann. Vgl. auch Taylor (1974–76). (Es gibt -cama auch als
grammatische Form, als Suffix also, mit der terminativen
Bedeutung ‘bis’ und der distributiven Bedeutung ‘jede(r/s),
alle(r/s)’.)

Auf S. 322 erklärt González Holguı́n ([1608] 1989) das
Verb rura- und seine Ableitungen, allerdings im Wesent-
lichen als ‘schaffen’ und ‘machen’. Dabei scheinen die
wichtigsten semantischen Komponenten das ‘Werk’ (obra)
und das ‘Aufziehen’ (criar) zu sein, welche die Grundbe-
deutung von rura- doch von der christlichen Bedeutung des
Schaffens abweichen lassen.

31 González Holguı́n ([1608] 1989: 268–270) stellt dies in
seinen Lexikoneinträgen dar. Eine wichtige Bedeutungs-
komponente scheint danach das ‘Ganze, Ganzheitliche’ und
das ‘Selbst’ zu sein, womit pacha umfassender als das
abendländische Raum–Zeit-Konzept ist. -pacha wird auch
als grammatische Form, als Suffix also, mit der Bedeutung
‘selbst, sogar’ verwendet.

ses noch heute autochthones andines Verständnis
durchscheint, wenn beispielsweise im Inneren der
Erde (ucu pacha) kleine Wesen leben sollen (Car-
vallo de Núñez 1979). In unserem Text wird cay
pacha (Zeile 4) und hanac pacha (Zeilen 5, 6, 18)
ganz offensichtlich die christliche Bedeutung zu-
geschrieben: ‘Diesseits’ bzw. ‘Himmel’, aber es
finden sich auch die Worte: huañuy pacha (Zeilen
2, 11), ‘die Zeit des Sterbens’, cussi cauçay pacha
(Zeile 21), ‘die Welt des fröhlichen Lebens’, und
çamacuy pacha (Zeile 22), ‘die Welt des Ausru-
hens’, die der andinen Vorstellung des ganzheitli-
chen Weltbegriffes sicher sehr nahe kamen.

Hucha (Ayuda a bien morir, Zeilen 6, 9, 12, 14,
15, 18, 22), im christlichen Kontext immer mit
‘Sünde’ wiedergegeben, bedeutet auch im Que-
chua ‘Schuld’, wenn beispielsweise eine Verpflich-
tung gegenüber den Göttern nicht erfüllt wird.
In Huarochirı́ hieß es, dass, wenn die Huaca-
sa genannten jungen Männer einen Tanz für den
Gott nicht ausführten und dann starben, dies die
Strafe für ihre Unterlassungssünde war (Tradi-
ciones de Huarochirı́ vor 1608: Kap. 9; 1967: 65).
So wird dann auch das größte Opfer, das Men-
schenopfer, das gebracht wird, um eine Schuld
zu bereinigen, capac hucha, wörtlich ‘mächtige
Schuld’, genannt (Tradiciones de Huarochirı́ vor
1608: Kap. 22; 1967: 124; vgl. Duviols 1976). In
den ‘schwierigen Vokabeln’ widmet die Doctrina
christiana ([1584] 1985: 173) einen Eintrag dem
Wort hucha, das aber lediglich als ‘Sünde’ wie-
dergegeben wird, und es werden Komposita davon
vorgestellt, wie huañuy hucha, ‘Todsünde’. Gon-
zález Holguı́n ([1608] 1989: 199 f.) hingegen trägt
der komplexen Bedeutung von hucha Rechnung.
Zwar findet sich auch bei ihm die Übersetzung
als ‘Sünde’, aber hucha bedeutet auch ‘Geschäft’
oder ‘Streit’. So heißt ein bestimmter spanischer
Verwaltungsbeamter “Virrey hucha yachak. El Se-
cretario del Virrey”, was wörtlich bedeutet: ‘der-
jenige, der die Geschäfte des Vizekönigs kennt’.

Ebenso wie bei der Übertragung dieses Wortes
auf christliche Vorstellungen stieß die Verwendung
von mucha- (Ayuda a bien morir, Zeilen 6, 8, 23)
auf bekannte Vorstellungen. Mucha- bezeichnet die
Verehrung der Gottheiten, aber auch das Küssen.
González Holguı́n ([1608] 1989: 246) gibt die fol-
genden Grundbedeutungen an: ‘verehren, bitten,
Respekt erweisen, ehren, verehren, oder küssen’,
was ein respektvolles Verhalten gegenüber anderen
Personen oder Wesen impliziert. Viele Chronisten
verwendeten das Wort im Spanischen, indem sie
von mochar sprachen, wenn sie sich auf den ‘Göt-
zendienst’ der indigenen Bevölkerung durch die
Anbetung ihrer ‘Idole’ bezogen (z. B. Guaman

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585) 489

Poma [ca. 1615] 1980: 67). Im hier vorliegenden
Text wird mucha- ausschließlich für das christliche
Konzept der ‘Verehrung’ verwendet, was also eine
direkte Übertragung andiner Verehrungspraktiken
auf den christlichen Glauben erlaubt.

Gott in seiner Dreifaltigkeit wird allein in die-
sem relativ kurzen Text zweimal erwähnt (Zeilen
20, 23). Die andinen Völker kannten sehr wohl
mehrfaltige Gottheiten, die Mehrere in Einer wa-
ren. So gibt es im Huarochirı́ des 17. Jahrhun-
derts die fünffaltige Chaupiñamca in Gestalt eines
fünfflügeligen Steines (Tradiciones de Huarochirı́
vor 1608: Kap. 10; 1967: 72) und den mehrgestalti-
gen Pariacaca (vor 1608: Kap. 16; 1967: 95 f.; s. a.
Dedenbach-Salazar Sáenz 2003a). Damit dürfte es
nicht schwierig gewesen sein, auch den christli-
chen Gott in seiner Dreifaltigkeit in die andine
Vorstellungswelt zu integrieren.

Stellen wir uns nun vor, was für eine Bedeutung
bei der indigenen Bevölkerung angekommen sein
mag, wenn sie Texten christlichen Inhalts, aber in
ihrer eigenen Sprache, ausgesetzt war. Vorteilhaft
war, dass sie überhaupt verstand, worum es ging;
von Nachteil für die Absicht der Missionare dürfte
aber gewesen sein, dass es ein Leichtes gewesen
sein muss, andine Konzepte beizubehalten und den
christlichen Gott mit seinen besonderen Charakte-
ristika in das andine Pantheon und die indigene
Glaubenswelt aufzunehmen.

Wie muss die hier zitierte Botschaft dem Ster-
benden vorgekommen sein, der das Privileg hatte,
einen Priester oder Sterbebegleiter an seinem La-
ger zu haben (was sicherlich eher die Ausnahme
war, wenn man bedenkt, wie wenig fest etablierte
kirchliche Vertreter es in jener Zeit auf dem Land
gegeben hat)? Er wird vieles, was dort gesagt
wird, als das Seine im andinen Verständnis wieder
erkannt haben. Auch dürfte er verstanden haben,
dass es ein Leben nach dem Tode geben würde
und die Art dieses Lebens von seinen Sünden und
deren Reue bzw. Bestrafung abhing, beides Dinge,
die ihm ja bereits durch den Katechismusunterricht
bekannt gewesen sein dürften, wenn er sich nicht
erst auf dem Totenbett zum Christentum bekehrte,
die er aber natürlich auch aufgrund seiner eige-
nen religiösen Vorstellungen glaubte. Ob dabei
aber auch die Unterschiede zwischen indigenen
und christlichen Feinheiten in den Glaubensformen
klar wurden, ist eher zweifelhaft.

4 Verstehen und Missverstehen:
Anmerkungen zu Sterben, Tod und Jenseits
in den heutigen Anden

Wie der kommentierte Text zum ‘guten Sterben’
und dessen Übersetzung ins Quechua gezeigt hat,
trafen in der Kolonialzeit abendländisch-christ-
liche und indigen-andine Konzepte aufeinander,
die sich teilweise und in gewissen Ausformun-
gen ähnelten (wie die Vorstellung von Schuld,
die man Gott gegenüber auf sich lädt, der Glau-
be an eine Existenz nach dem Tod, die Mehrfal-
tigkeit der Gottheit). Die Vermittlung des christ-
lichen Glaubens in den indigenen Sprachen bis
ins späte 17. Jahrhundert hinein mag dazu bei-
getragen haben, dass christliche Vorstellungen in
das andine Weltbild integriert werden konnten,
wobei sie teilweise, wahrscheinlich nicht zuletzt
dadurch, dass sie missverstanden wurden, neu
interpretiert werden konnten (Dedenbach-Salazar
Sáenz 1997b: 202 f.). Im heutigen Leben der An-
denbevölkerung sind einige dieser Vorstellungen
erhalten geblieben, andere haben sich durch den
christlichen Einfluss verändert.

So kennen wir aus den Anden einige Riten, die
mit den Toten in Verbindung stehen und in denen
andine und europäische Vorstellungen präsent sind.
Beispielsweise wird bei dem Verstorbenen eine To-
tenwache gehalten, die oft mit besonderen Spielen
verbunden ist. Eines davon ist das in Ecuador be-
kannte Huairu-Spiel, bei dem um den Nachlass des
Toten gewürfelt wird (Cipolletti 1989: 258–263).
Auch heute noch werden im andinen Hochland den
Toten zu Allerseelen Speisen und Getränke ans
Grab gebracht, und ein Vorbeter spricht Gebete für
die Verstorbenen.32

Wenn jemand stirbt, begibt er sich auf den
Weg zu Gott. Eine Frau aus der Region Ayacucho
erzählte, dass sie versehentlich in noch jungem
Alter zu Gott gerufen wurde, der sie dann aber,
als er sah, dass ihm die falsche Person gebracht
worden war, wieder zurückkehren ließ. Sie erinnert
sich an jenes Erlebnis so, als ob es ein Traum
gewesen sei. Der Weg führte sie damals durch ein
Dornendorf, an schrecklichen Hunden vorbei, in
starker Hitze und durch tiefen Sand zu einer in
der Höhe liegenden Kirche. Von deren Mitte aus
sah sie schließlich die Hölle und traf auf Gott, der
am Tor zur Hölle saß (Zuidema y Quispe 1968).

32 Für eine detaillierte Beschreibung dieser Gebräuche bei den
quechuasprachigen Callawaya in Bolivien s. Rösing (1988,
1987); für eine Studie zum Tod und Sterben in Südamerika
s. Cipolletti (1983).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


490 Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz und Frederike Meyer

Die Welt nach dem Tode ist vielschichtig, und
die Toten können, wenn sie im Leben schwere
Sünden wie Inzest begangen haben, keine Ruhe
finden. Sie vagabundieren dann umher und stellen
eine Gefahr für die Lebenden dar. Dies schildert
Asunta, eine Frau aus Cuzco, in ihrer Lebensge-
schichte auf eindringliche Art:

Aber so ist es: wegen der Sünden, die es auf dieser Welt
gibt, bedeutet das Leben nur Leiden. Alle Lebewesen,
von der kleinsten Motte hin bis zum Puma Awki [Puma-
Vorfahr] der Berge, bis zum größten Baum oder zur
unbedeutendsten Pflanze, die über den Boden hinkriecht,
sind wir alle seit der Zeit unserer Vorfahren nur Gäste
in diesem Leben. Aber unsere Seele, die unser Geist ist,
verschwindet nicht. So sind auch die Seelen der alten
Ñawpas [Vorfahren], unserer Urväter, sowie die unse-
rer Angehörigen und Bekannten nicht verschwunden,
sie leben im Jenseits [wörtl. in jenem anders seienden
Leben], im Ukhupacha [wörtl. im Weltinneren] oder
im Hanaqpacha [wörtl. in der Welt oben], im Himmel.
Dort ruht man aus von den Leiden dieses tränenreichen
Lebens und es fehlt an nichts. In das andere Leben
gehen wir ein, wenn wir sterben. Unsere Seele kommt
nur am Tag des Jüngsten Gerichts auf der Suche nach
unseren Körpern aus dem Jenseits zurück. An diesem
Tag des Jüngsten Gerichts werden wir alle mit Leib
und Seele vor Unseren Herrn des Hanaqpacha treten,
damit Gericht gehalten werde. Und wenn wir gerichtet
werden, stehen wir wie Angeklagte im Gerichtssaal.
Unsere Körper werden dort im Angesicht Unseres Herrn
durchsichtig wie Glas sein, wenn wir uns in diesem
Leben als Menschen mit einem guten Herzen verhalten
haben. Sind aber unsere Herzen voller Bosheit, dann
werden unsere Körper nicht durchsichtig, sondern un-
durchsichtig und voller Flecken sein, wie dunkles Glas.
So werden wir also an jenem Tag durch Unseren Herrn
nach den guten und bösen Taten, die wir in diesem
Leben vollbracht haben, gerichtet werden. Auch im an-
deren Leben gibt es Verdammte [span. und quechua:
condenados].

Wenn wir aus diesem Leben scheiden, treten unsere
Seelen vor den Herrn hin und er bestimmt, wo unse-
re Seelen bis zum Jüngsten Gericht bleiben soll[en].
Wenn eine Seele sich in diesem Leben beschmutzt hat,
eine Sünde begangen hat, die Unseren Herrn kränkt,
dann wird sie dazu bestimmt, als Verdammter in dieses
Leben zurückzukehren. Diese Seelen, die ihre Körper
beschmutzt haben, indem sie sich an ihrer Mutter oder
ihren Töchtern vergingen oder weil sie ihre Eltern ge-
schlagen haben, die werden abgewiesen, sie können sich
Unserem Herrn gar nicht nähern. Deshalb geht auch
das Gerücht um [wörtl. die Rede], daß für all jene, die
mit ihrer Mutter oder ihren Töchtern sündigten, nicht
einmal Platz in der Hölle ist. Wenn sie also in dieses
Leben zurückkommen, holen sich diese Seelen ihren
Körper dort, wo man sie beerdigt hat. Wenn die An-
gehörigen von dem sündigen Tun des Menschen wissen,
zupfen sie ihm die Augenbrauen und Augenwimpern

mit den Wurzeln aus, reißen die Fußnägel heraus und
brennen ihm mit Punagras die Füße und Hände an.
So beerdigen sie ihn bäuchlings, den Rücken unserem
Vater, der Sonne, zugewandt. Auf den Rücken legt man
ihm einen Felsblock. So verhindern sie, daß der Ver-
dammte seinen Körper mitnimmt, wenn er zu seinem
Grab zurückkommt. Die Person, mit der die Seele ihren
Körper beschmutzt hat – sei es nun die Schwester oder
die Mutter –, die hüten sie nach der Beerdigung. Man
schließt sie acht Tage in ein Zimmer ein, das voller
Kreuze ist. In dieser Zeit kann der Verdammte nämlich
zurückkommen und diese Person, mit der er die Sünde
begangen hat, lebendig mit sich nehmen.33

Während Asunta die Vorstellung von der Vergäng-
lichkeit des Lebens und des Jüngsten Gerichts dem
Katechismus entnommen zu haben scheint, findet
sich in der Art, wie sie die Transparenz der Men-
schen vor Gott sieht – durchsichtig, wenn sie gut
waren; undurchsichtig, wenn sie schlecht waren
– wohl eher eine individuelle Interpretation. Der
Glaube an condenados, ‘Verdammte’, schließlich
und wie man damit umzugehen hat, ist in den
Anden weit verbreitet, sei er ursprünglich dort hei-
misch gewesen oder nicht. In jedem Fall spiegelt
Asuntas Bild, das sie von der Zeit unmittelbar nach
dem Tod hat, wider, was auch schon die kolo-
nialzeitlichen christlichen Geistlichen im Dritten
Provinzialkonzil von Lima formuliert hatten, wenn
sie von ‘dieser höchst gefährlichen Zeit’ sprachen.

Wie auch in der abendländischen Kultur finden
sich im andinen Volksglauben und dem der Indi-
viduen religiöse Anschauungen und Praktiken, die
nicht immer mit der von der Theologie systemati-
sierten Glaubenswelt übereinstimmen. In den hier
beispielhaft zitierten Bräuchen der Menschen in
den Anden erkennen wir alte indigene, aber auch
europäische Traditionen und Glaubensformen wie-
der.34 Um besser die Verflechtung indigen-ame-
rikanischer und altspanischer Züge zu erfassen,
bedarf es jedoch noch eines gründlichen Studiums
beider Welten zur Zeit der Konquista.

33 Condori Mamani 1985: 186 f.; Zusätze in eckigen Klam-
mern Dedenbach-Salazar Sáenz; in Valderrama y Escalante
1981: 104 f. Weitere Betrachtungen zum Sterben und Tod
finden sich in ihrer Lebensgeschichte und der ihres Mannes
Gregorio Condori Mamani (Valderrama y Escalante 1981);
Gregorios Arbeit auf dem Friedhof und seine Träume von
den Seelen (47 f.); eine condenado-Erzählung (58 f.); der
Tod von Gregorios Sohn (64 f.); Tod seiner ersten Frau
(71 f.); weitere Gedanken Asuntas über den Tod (116).

34 Auch in der Alten Welt, sowohl im Mittelalter als auch
noch in der Neuzeit, ja bis ins 19. Jh., war im Volksglauben
die Grenze zwischen Leben und Tod undeutlich; die Seelen
der Lebenden konnten ins Totenreich reisen; Tote schienen
zu leben; man denke auch an den verbreiteten Glauben an
Vampire (Fitschen 2002: 609, 611).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585) 491

Zitierte Literatur

Acosta, José de
1954 De procuranda indorum salute o predicación del evan-

gelio en las Indias. [1588]. In: J. de Acosta, Obras
del Padre José de Acosta de la Compañı́a de Jesús.
Estudio preliminar y edición del P. Francisco Mateos;
pp. 387–608. Madrid: Atlas. (Biblioteca de Autores Es-
pañoles, 73)

Anónimo
1586 Arte, y vocabvlario en la lengva general del Perú

llamada quichua, y en la lengua española. Los Reyes
(Lima): Antonio Ricardo.

1951 Vocabulario y phrasis en la lengua general de los indios
del Perú, llamada quichua, 1586. Prólogo y notas de
Guillermo Escobar Risco. Lima: Edición del Instituto de
Historia de la Facultad de Letras; Universidad Nacional
Mayor de San Marcos.

Apu Jesús – Música religiosa andina
1992 Apu Jesús – Música religiosa andina. Coro Polifónico

“Qosqos”, Orquesta de Cámara “Qosqo”. [Audiokas-
sette]

Archivo Regional de Puno
1902 Archivo Regional de Puno (Peru). Prefectura 381/2,

Circular No. 841, 842, 849, 915, 919, 927, 954, 973,
979, 997, 1000. [Ms.]

Armas Medina, Fernando de
1953 Cristianización del Perú (1532–1600). Sevilla: Escue-

la de Estudios Hispano-Americanos. (Publicaciones de
la Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevil-
la, 75)

Arriaga, Pablo José de
1968 Extirpación de la idolatrı́a del Pirú. [1621]. In: F. Esteve

Barba (ed.), Crónicas peruanas de interés indı́gena;
pp. 192–277. Madrid: Atlas. (Biblioteca de Autores
Españoles, 209)

Arte de bien morir – Breve confesionario
1479–84 Arte de bien morir – Breve confesionario. Zarago-

za: Pablo Hurus y Juan Planck. [San Lorenzo de El
Escorial: Monasterio, 32-V-19. CNUM 3712. BOOST3
703. Transkription Michael Gerli. Gesamt-Transkrip-
tion: <http://homepage.ruhr-uni-bochum.de/Wolfgang.
Roth/morir.htm> (06. 11. 2004)]

Atienza, Lope de
1931 Compendio historial del estado de los indios del Perú

. . . . [ca. 1575]. In: J. Jijón y Caamaño (ed.), La religión
del imperio de los incas. Tomo 1, Apéndices; pp. 1–
235. Quito: Salesiana.

Carvallo de Núñez, Carlota
1979 Oshtawan allpa uku runachakuna. In: Centro de In-

vestigación de Lingüı́stica Aplicada (ed.), Cuentos y
tradiciones en quechua. (Para expresión oral en que-
chua en Primer y Segundo Grados). Erzählung Nr. 16.
Ayacucho: Universidad Nacional Mayor de San Marcos;
Programa Experimental de Educación Bilingüe.

Catechismus ex Decreto Concilii Tridentini
1567 Catechismus ex Decreto Concilii Tridentini ad parochos

Pii V. Pont. Max. Köln: Henricus Aquensis.
1902 Catechismus ex Decreto Concilii Tridentini ad parochos

Pii V. et Clementis XIII. Pont. Max. Katechismus nach
dem Beschlusse des Concils von Trient für die Pfarrer
auf Befehl des Papstes Pius V. und Clemens XIII.

herausgegeben. Uebersetzt nach der zu Rom i. J. d. H.
1845 veröffentlichten Ausgabe. Regensburg: Verlagsan-
stalt vorm. G. J. Manz.

Chuya qellqa
1987 Chuya qellqa. La Biblia en quechua ayacuchano. Tra-

ducción directa de los textos originales: hebreo, arameo
y griego. Lima: Sociedad Bı́blica Peruana.

Cieza de León, Pedro de
1984 La crónica del Perú [1553]. In: C. Sáenz de Santa

Marı́a (ed.), Pedro de Cieza de León. Obras comple-
tas I; pp. xix–357. Madrid: Consejo Superior de Inves-
tigaciones Cientı́ficas; Instituto “Gonzalo Fernández de
Oviedo”. (Monumenta Hispano-Indiana. V Cententario
del Descubrimiento de América, 2)

Cipolletti, Marı́a Susana
1983 Jenseitsvorstellungen bei den Indianern Südamerikas.

Berlin: Dietrich Reimer Verlag.
1989 Langsamer Abschied. Tod und Jenseits im Kulturver-

gleich (mit einem Beitrag von Ute Ritz-Müller). Frank-
furt: Museum für Völkerkunde. (Roter Faden zur Aus-
stellung, 17)

Condori Mamani, Gregorio [und Asunta]
1985 “Sie wollen nur, daß man ihnen dient . . .”. Autobiogra-

phie. Aus dem Spanischen von Karin Schmidt. Frank-
furt: Suhrkamp. (Edition Suhrkamp N. F., 230.). [Span.
Ausgabe s. Valderrama y Escalante (eds.) 1981]

Confessionario para los cvras de indios
1985 Siehe unter Doctrina Christiana . . . Parte 2.

Crickmay, Lindsey
1994 Ancestral Spirit and Andean Devil. Divergence of a

Single Concept. (Vortrag am Institute of Amerindian
Studies, University of St. Andrews, St. Andrews.). [Ms.]

1995 Outward Change, Inner Continuity. (Vortrag anlässlich
des Symposiums “Entidades maléficas y la concepción
del mal en las religiones de América Latina”, XVII
Congreso Internacional de Historia de las Religiones.
México 1995). [Ms.; Publikation in Vorbereitung in:
I. Gareis (ed.), Entidades maléficas y la concepción del
mal en las religiones de América Latina / Evil Entities
and the Concept of Evil in Latin American Religions.
Bonn. (BAS)]

1999 Speaking to God. Observations on the Vocabulary of
Andean Prayer and Suggestions for the Reconsideration
of Its Interpretation. In: S. Dedenbach-Salazar Sáenz
y L. Crickmay (eds.), La lengua de la cristianización.
Catequización e instrucción en lenguas amerindias de
Latinoamérica; pp. 151–167. Markt Schwaben: Anton
Saurwein. (BAS, 32. CIASE, Occasional Papers, 29)

2004 Las oraciones andinas quechuas de la época colonial
temprana. Sugerencias para un análisis. In: S. Deden-
bach-Salazar Sáenz (ed.), Lenguas y culturas de los
Andes – Homenaje a Alfredo Torero. (BAS)

Dedenbach-Salazar Sáenz, Sabine
1994 Sermon and Satire. Christian and Andean Instances of

a Religious Discourse Genre in 16th and 17th Century
Peru. (Vortrag anlässlich des “11th International Sym-
posium of Latin American Indian Literatures”, State
University of Pennsylvania at McKeesport, Juni, 1994).
[Ms.]

1997a Point of View and Evidentiality in the Huarochirı́ Texts
(Peru, 17th Century). In: R. Howard-Malverde (ed.),
Creating Context in Andean Cultures; pp. 149–167.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


492 Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz und Frederike Meyer

New York: Oxford University Press. (Oxford Studies
in Anthropological Linguistics, 6)

1997b La terminologı́a cristiana en textos quechuas de ins-
trucción religiosa en el siglo XVI. In: M. H. Preuss
(ed.), Latin American Indian Literatures. Messages and
Meanings; pp. 195–209. Lancaster: Labyrinthos.

1999a Las lenguas andinas. In: L. G. Lumbreras (ed.), Historia
de América Andina. Vol. 1: Las sociedades aborı́genes;
pp. 499–536. Quito: Universidad Andina Simón Bolı́-
var.

1999b “. . . luego no puedes negar que ay Dios Criador del
mundo, pues tus Incas con no ser Christianos lo alcan-
zaron a sauer, y lo llamaron Pachacamac” – La lengua
de la cristianización en los Sermones de los misterios
de nvestra santa fe catolica de Fernando de Avendaño
(1649). In: S. Dedenbach-Salazar Sáenz y L. Crickmay
(eds.), La lengua de la cristianización. Catequización
e instrucción en lenguas amerindias de Latinoamérica;
pp. 223–248. Markt Schwaben: Anton Saurwein. (BAS,
32. CIASE, Occasional Papers, 29)

2003a “. . . por decir Dios Trino y Uno, dijo Dios tres y uno
son cuatro”. The Christian Trinity and the Multiplicity
of Andean Deities. Indigenous Beliefs and the Instruc-
tion of the Christian Doctrine in Quechua in the Colo-
nial Period. (Vortrag im CIASE, Department of Social
Anthropology, University of St. Andrews, Schottland,
April 2003.) [Ms., 32 Seiten]

2003b Die Stimmen von Huarochirı́. Indianische Quechua-
Überlieferungen aus der Kolonialzeit zwischen Münd-
lichkeit und Schriftlichkeit – Eine Analyse ihres Dis-
kurses. Aachen: Shaker Verlag. (BAS, 39) [CD-ROM
sowie <http://hss.ulb.uni-bonn.de/ulb bonn/diss online/
phil fak/2003/dedenbach-salazar saenz sabine/>]

Dedenbach-Salazar Sáenz, Sabine, y Peter Masson
1987 Los sufijos en el quechua ayacuchano. Esbozo de una

sistemática didáctica y analı́tica. Indiana 11: 277–320.

Dillehay, Tom D. (ed.)
1995 Tombs for the Living. Andean Mortuary Practices.

Washington: Dumbarton Oaks Research Library and
Collection.

Doctrina Christiana y Catecismo para instrucción de indios
1985 Doctrina Christiana y Catecismo para instrucción de

indios. Parte 1: Doctrina christiana y catecismo para
instrvccion de los indios . . ., 1584; pp. 5–188. Parte 2:
Confessionario para los cvras de indios. Con la instrv-
cion contra svs ritos . . ., 1585; pp. 189–332. Parte 3:
Tercero cathecismo y exposicion de la doctrina chris-
tiana, por sermones . . ., 1585; pp. 333–778. Madrid:
Consejo Superior de Investigaciones Cientı́ficas. (Cor-
pus Hispanorum de Pace, 26-2.). [Facsı́mile del texto
trilingüe (des Exemplars der Biblioteca Diocesana de
Cuenca). Ciudad de los Reyes (Lima): Antonio de Ri-
cardo. 1584/85]

Doyle, Mary Eileen
1988 The Ancestor Cult and Burial Ritual in Seventeenth and

Eighteenth-Century Central Peru. Ann Arbor: Universi-
ty Microfilms International.

Durán, Juan Guillermo
1982 El catecismo del III Concilio Provincial de Lima y sus

complementos pastorales (1584–1585). Buenos Aires:
El Derecho. (Publicaciones de la Facultad de Teologı́a
de la Universidad Católica Argentina “Santa Maria de
los Buenos Aires”)

1984/90 Monumenta catechetica hispanoamericana (siglos
XVI–XVIII). Tomo 1: Siglo XVI. [1984]. Tomo 2:
Siglo XVI. [1990]. Buenos Aires: Facultad de Teologı́a
de la Universidad Católica Argentina.

Duviols, Pierre
1971 La lutte contre les religions autochtones dans le Pérou

colonial. “L’Extirpación de l’idolâtrie” entre 1532 et
1660. Lima: Institut Français d’Etudes Andines. (Tra-
vaux de l’Institut Français d’Etudes Andines, 13)

1976 La capacocha. Allpanchis 9: 11–57.

Fitschen, Klaus
2002 Tod IV. Kirchengeschichtlich. In: G. Müller et al.

(Hrsg.), Theologische Realenzyklopädie. Bd. 33; pp.
605–614. Berlin: Walter de Gruyter.

Gareis, Iris
1987 Religiöse Spezialisten des zentralen Andengebietes zur

Zeit der Inka und während der spanischen Kolonial-
herrschaft. Hohenschäftlarn: Klaus Renner. (Münchner
Beiträge zur Altamerikanistik, 19)

Gold aus dem Alten Peru
2001 Gold aus dem Alten Peru. Die Königsgräber von Sipán.

(Katalog herausgegeben von Kunst- und Ausstellungs-
halle der Bundesrepublik Deutschland.) Ostfildern-Ruit:
Hatje Cantz.

González Holguı́n, Diego
1975 Gramatica y arte nveva de la lengva general de todo

el Peru, llamada lengua qquichua, o lengua del Inca.
Georgetown: Vaduz. [Reprint. Original: Ciudad de los
Reyes (Lima) 1607]

1989 Vocabvlario de la lengva general de todo el Perv lla-
mada lengua qquichua o del Inca. Prólogo Raúl Por-
ras Barrenechea. Presentación Ramiro Matos Mendieta.
Lima: Universidad Nacional Mayor de San Marcos.
[Faksimile der Ausgabe von 1952, enthält Addenda.
Original: Ciudad de los Reyes (Lima) 1608]

Guaman Poma de Ayala, Felipe
1936 Nueva corónica y buen gobierno [ca. 1615] (Codex

péruvien illustré). (Ed. Paul Rivet). Paris: Université
de Paris. (Travaux et Mémoires de l’Institut d’Ethnolo-
gie, 23).

1980 El primer nueva corónica y buen gobierno por Felipe
Guaman Poma de Ayala [Waman Puma]. 3 vols. [ca.
1615]. (Edición crı́tica de John V. Murra y Rolena
Adorno. Traducción y análisis textual del quechua por
Jorge L. Urioste). México: Siglo Veintiuno. (Colección
América Nuestra. América Antigua, 31)

Lisi, Francesco Leonardo
1990 El Tercer Concilio Limense y la aculturación de los

indı́genas sudamericanos. Salamanca: Universidad de
Salamanca. (Acta Salmanticensia. Estudios Filológicos,
233)

Loayza, Jerónimo de
1952 Instrucción de la orden que se a de tener en la doctrina

de los naturales [1549]. In: R. Vargas Ugarte (ed.),
Concilios Limenses (1551–1772). Tomo 2; pp. 139–
148. Lima: Peruana.

Mateos, Francisco (ed.)
1944 Historia General de la Compañı́a de Jesús en la pro-

vincia del Perú. Crónica anónima de 1600 que trata del
establecimiento y misiones de la Compañı́a de Jesús en
los paı́ses de habla española en la América meridio-
nal. Tomo 1: Historia General y del Colegio de Lima.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


Die “Ayuda a bien morir” der Doctrina Christiana y Catecismo (Lima 1585) 493

Tomo 2: Relaciones de colegios y misiones. Madrid:
Consejo Superior de Investigaciones Cientı́ficas; Insti-
tuto Gonzalo Fernández de Oviedo.

Meyer, Frederike
2000 Der “Tercero cathecismo y exposición de la doctrina

christiana, por sermones (1585)”. Untersuchung sei-
nes Entstehungskontextes und der Darstellung soziore-
ligiöser Konzepte. Bonn. [Unveröffentlichte Magister-
arbeit]

2003 Der Tercero cathecismo y exposición de la doctrina
christiana, por sermones (1585) – Eine Predigtsamm-
lung aus dem kolonialen Peru. In: K. Angelis-Harme-
ning, A. Czibulinski, R. Lucht, F. Meyer, A. Nowotny,
P. Sapper, A. Wenker, Zeugen der kolonialen Welt
in den Anden. Beiträge zur quellenkritischen Analyse
ethnohistorischer Texte; pp. 119–154. Aachen: Shaker.
(Bonner Amerikanistische Studien, 37)

Molina, Cristóbal de [el cuzqueño]
ca. 1575 Relacion de las fabulas i ritos de los yngas. (Ms.

3169, fol. 2–36.) Madrid: Biblioteca Nacional.
1943 Fábulas y ritos de los incas . . . [ca. 1575]. In: C. de

Molina y C. de Molina, Las crónicas de los Moli-
nas. (Prólogo bio-bibliográfico por Carlos A. Rome-
ro. Epı́logo crı́tico-bibliográfico por Raúl Porras Bar-
renechea. Anotaciones y brevı́simos comentarios por
Francisco A. Loayza); pp. 5–84. Lima. (Los Pequeños
Grandes Libros de Historia Americana, serie 1, 4)

1989 Relacion de las fabulas i ritos de los ingas . . . [ca. 1575].
In: H. Urbano y P. Duviols (eds.), C. de Molina y C.
de Albornoz. Fábulas y mitos de los Incas; pp. 47–134.
Madrid: Historia 16. (Crónicas de América, 48)

Polo de Ondegardo, Juan
1985a Instrvccion contra las cerimonias, y ritos que vsan

los indios conforme al tiempo de su infidelidad. In:
Doctrina Christiana y Catecismo . . . Parte 2; pp. 253–
262. [1585. Anonym abgedruckt. Polo de Ondegardo
zugeschrieben]

1985b Los errores y svpersticiones de los indios sacadas del
tratado y aueriguacion que hizo el licenciado Polo. In:
Doctrina Christiana y Catecismo . . . Parte 2; pp. 265–
283. [1585. Text wurde spätestens 1567 verfasst.]

1985c Svpersticiones de los indios, sacadas del segundo conci-
lio prouincial de Lima, que se celebro el año de sesenta
y siete. In: Doctrina Christiana y Catecismo . . . Parte 2;
pp. 263–264. [1585. Anonym abgedruckt. Polo de On-
degardo zugeschrieben. Text wurde ursprünglich 1567
verfasst.]

Porras Barrenechea, Raúl
1986 Los cronistas del Perú (1528–1650) y otros ensayos.

(Edición, prólogo y notas de Franklin Pease). Lima:
Ediciones del Centenario; Banco de Credito del Perú.
(Biblioteca Clásicos del Perú, 2)

Reifenberg, Hermann
1999 Rituale. In: W. Kasper et al. (Hrsg.), Lexikon für Theo-

logie und Kirche. Bd. 8; Sp. 1207–1209. Freiburg: Her-
der. [3. Aufl.]

Ritvel Romain
1667 Ritvel Romain dv Pape Pavl V. a l’vsage dv diocese

d’alet. Avec les Instructions & les Rvbriques en Fran-
çois. Paris: Charles Savreux Libraire-Juré.

Rösing, Ina
1987 Die Verbannung der Trauer (Llaki Wij’chuna). Nächtli-

che Heilungsrituale in den Hochanden Boliviens. Nörd-
lingen: Franz Greno. (Mundo Ankari, 1)

1988 La fiesta de Todos los Santos en una región andina. El
caso de los “médicos Callawayas”. Allpanchis 32: 43–
71.

Rudolf, Rainer
1957 Ars Moriendi. Von der Kunst des heilsamen Lebens und

Sterbens. Köln: Böhlau Verlag.

Santo Tomás, Domingo de
1951 Lexicon, o vocabulario de la lengua general del Perú.

Lima: Edición del Instituto de Historia; Universidad
Nacional Mayor de San Marcos. [Facsı́mile. Original:
Valladolid 1560]

Taylor, Gerald
1974–76 Camay, camac et camasca dans le manuscrit que-

chua de Huarochiri. Journal de la Société des America-
nistes 63: 231–244.

1980 Supay. Amerindia 5: 47–63.

Tercero cathecismo y exposicion de la Doctrina christiana
1985 Siehe unter Doctrina Christiana . . . Parte 3.

Tradiciones de Huarochirı́
vor 1608 Runa yndio ñiscap machoncuna ñaupa pacha . . .

(Ms. 3169, fol. 64–114.) Madrid: Biblioteca Nacional.
1967 Francisco de Avila. In: H. Trimborn und A. Kelm

(Hrsg.), Francisco de Avila; pp. 19–198. Berlin: Gebr.
Mann Verlag. (Quellenwerke zur alten Geschichte Ame-
rikas aufgezeichnet in den Sprachen der Eingebore-
nen, 8)

1987 Ritos y tradiciones de Huarochirı́. Manuscrito quechua
de comienzos del siglo XVII. (Versión paleográfica,
interpretación fonológica y traducción al castellano: Ge-
rald Taylor). Lima: Instituto de Estudios Peruanos; Ins-
titut Français d’Études Andines. (Historia Andina, 12.
Travaux de l’IFEA, 35)

1991 The Huarochirı́ Manuscript. A Testament of Ancient
and Colonial Andean Religion. (Translation from the
Quechua by Frank Salomon and George L. Urioste.
Annotations and Introductory Essay by Frank Salomon.
Transcription by George L. Urioste.) Austin: University
of Texas Press.

Urteaga, Horacio H., y Carlos A. Romero (eds.)
1916 Información acerca de la religión y gobierno de los

incas. Tomo 1. Lima: Peruana. (Colección de Libros
y Documentos Referentes a la Historia del Perú, 4)

Valderrama Fernández, Ricardo, y Carmen Escalante Gu-
tiérrez (eds.)
1981 Gregorio Condori Mamani. Autobiografı́a. Cuzco: Cen-

tro de Estudios Rurales Andinos “Bartolomé de Las
Casas”. (Biblioteca de la Tradición Oral Andina, 2)
[Segunda edición]

Vargas Ugarte, Rubén (ed.)
1951 Concilios Limenses (1551–1772). Tomo 1. Lima: Pe-

ruana.

Zuidema, R. Tom, y U. Quispe M.
1968 A Visit to God. The Account and Interpretation of a

Religious Experience in the Peruvian Community of
Choque-Huarcaya. Bijdragen tot de Taal-, Land en Vol-
kenkunde 124: 22–39.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-473

