2 Methodische Grundlage der Arbeit

Clearly, scholars have the right to study anything they want, and equally clearly, those
who continue bringing to our attention more accurate recensions of ancient prayer
material will also continue to receive the proper adulation of those who recognize that
without these data we could say nothing at all of the communities who once composed
them. But equally clearly, it is the obligation of others in the scholarly community to
take the next step and postulate pictures of those communities.!

2.1 Von der Hagiographie zur Hagiopraxis

Gegen Ende der 1980er Jahre veroffentlichte der Historiker Peter Brown den viel
beachteten Artikel Society and the Supernatural: A Medieval Change. Dort gibt er
eine pragnante Beschreibung des Phinomens der Reliquienverehrung in Spit-
antike und Mittelalter: ,[A]Jmong the many newly discovered or newly arrived
pieces of dust, only the [human] group can make up its mind which is the holy
dust.“? Dieses Zitat trifft meines Erachtens auch den Kern der mittelalterlichen
Heiligenverehrung. In beiden Fillen werden Wesen und Bedeutung von Objek-
ten und Personen im Rahmen von kommunikativen Prozessen sozialer Gruppen
konstituiert. Viel mehr als die tatsachliche und historische Biographie eines Heili-
gen sind es die sozialen Gruppen der Verehrer sowie die jeweils unterschiedlichen
Verehrungssituationen, die den Heiligen als solchen konstituieren und tiber seine
jeweilige Bedeutung und Funktion entscheiden: So wurde der Staub zur Reliquie,
ein im 4. Jahrhundert verstorbener Bischof zum Heiligen.

Dieser kommunikative Vorgang kann mit Gewinn den theoretischen Grund-
lagen des Freiburger Sonderforschungsbereiches 948 ,Helden — Heroisierungen —
Heroismen* entsprechend als Heroisierung definiert werden, namlich als:

[...] der Prozess [...], in dem einer realen oder fiktiven Person heroische Qualititen zuge-
schrieben werden und diese Person so zum gestalthaften Fokus einer Gemeinschaft
(welcher GrofSe auch immer) avanciert. Die heroische Figur konstituiert sich in diesem
sozialen und kommunikativen Prozess. Dessen Elemente sind die Zuschreibung von
Eigenschaften, die Formierung und Artikulation in Ausdrucks- und Darstellungsme-
dien und die Etablierung der Verehrung.?

Dementsprechend kann auch mittelalterliche Heiligenverehrung als besondere
Form einer solchen Heroisierung verstanden werden, in der dem von den Zeitge-
nossen als historische Person angesehenen Heiligen Eigenschaften zugeschrieben

1" Hoffman: Beyond the Text, S. 7.

2 Peter Brown: Society and the Holy in Late Antiquity 1989, S. 318.

3 SFB 948 (Hg.): Antrag auf Einrichtung und Forderung des Sonderforschungsbereichs 948
Helden - Heroisierungen — Heroismen. Transformationen und Konjunkturen von der
Antike bis zur Moderne, S. 14.

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden, die ihn als aufergewohnlich und verehrungswiirdig auszeichnen und
nicht nur genuin ,heroische” sein mussen, wie es das Zitat nahelegt.*

Nun stellt sich die Frage, wie dieser Zuschreibungsprozess genau vonstatten-
ging, in welchen Quellen er fassbar wird und mit welchen Methoden er rekon-
struiert werden kann. Der Grofteil der aktuellen Forschung hat hierauf eine klare
Antwort: Der Prozess der Konstruktion eines Heiligen hitte sich ausschlielich in
hagiographischen Texten artikuliert, denen man sich heute mit einem geschichts-
oder literaturwissenschaftlichen Interesse nahert.’

So ist Hagiographie in den Augen von Dolbeau und Philippart im Grunde
ein Subgenre der Historiographie, mit dem Unterschied, dass im Zentrum
dieser Texte der Heilige steht, dessen ,mémoire historique“ darin konstruiert
wurde. Aus ihrer Sicht handelt es sich bei der Hagiographie also um eine Form
der Geschichtsschreibung, bei welcher der an sich historiographisch arbeitende
Hagiograph durch liturgische Bedirfnisse dazu gezwungen ist, seine wissen-
schaftlichen Prinzipien hintanzustellen und sich in den Bereich des Wahrschein-
lichen zu begeben, also Fiktives und Ubernatiirliches wie Wunder und Mirakel in
seinen Bericht zu integrieren.”

Diese Auffassung scheint mir aus verschiedenen Griinden problematisch zu
sein, vor allem fiihrt sie aber zu einer Engfiihrung des hagiographischen Genres,
zu dem ausschlieflich Viten, Passiones, Translations- und Mirakelberichte gezihlt
werden. Liturgische Quellen, also Gebete, Hymnen und so weiter werden wei-
testgehend exkludiert, da mit diesen Textgenres keine historischen Anspriiche
verbunden seien:

4 Siehe dazu: Felix Heinzer u. a.: Einleitung: Relationen zwischen Sakralisierungen und

Heroisierungen, in: Felix Heinzer u. a. (Hg.): Sakralitait und Heldentum (Helden —
Heroisierungen — Heroismen 6), Wirzburg 2017, S. 9-18, hier: S. 11. Fir die Wandlung
der heroischen Semantik in der Spitantike siche: Felix Heinzer: Hos multo elegantius,
si ecclesiastica loquendi consuetudo pateretur, nostros heroas uocaremus — Sprachbilder
im frihchristlichen Martyrerdiskurs, in: Ralf von den Hoff u. a. (Hg.): Imitatio heroica.
Heldenangleichung im Bildnis (Helden — Heroisierungen — Heroismen 1), Wiirzburg 2015,
S. 119-136, hier: S. 131-132.

»Bei ihrer redaktionellen Arbeit waren die Hagiographen Schriftsteller wie die anderen.
Im Sammeln und in der kritischen Uberarbeitung der Quellen war ihre Arbeit gleich
wie die der Historiographen® (,Dans leur travail rédactionnel, les hagiographes étaient
donc des écrivains comme les autres [...]. Dans la collecte et 1”élaboration critique de leur
documentation, leur tache s’apparentait a celle des historiographes®), in: Frangois Dolbeau:
Les hagiographes au travail: collecte et traitement des documents écrits (IX-XII siecles),
in: Martin Heinzelmann (Hg.): Manuscrits hagiographiques et travail des hagiographes
(Beihefte der Francia 24), Sigmaringen 1992, S. 49-76, hier: S. 50.

Guy Philippart: Introduction, in: Guy Philippart (Hg.): Hagiographies. Histoire
internationale de la littérature hagiographique latine et vernaculaire en Occident des
origines a 1550 (Corpus Christianorum. Hagiographies), Turnhout 1994-2006, S. 9-24.
,Die Anspriiche der Auftraggeber und die Bediirfnisse der Liturgie zwangen viele
Hagiographen, ihre Einstellung zu dndern. Zwischen dem Wahren und dem Falschen
offnet sich das riesige Gebiet des Wahrscheinlichen. (,Les exigences des commanditaires
et les necessites liturgiques forcerent beaucoup d’hagiographes a prender une autre
attitude. Entre le vrai et le faux, se déploie le champ immense du vraisemblable.“ Dolbeau:
Les hagiographes au travail, S. 54-55.

20

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wir schliessen liturgische Traktate, Gebete, Predigten, Spriiche, Litaneien, Kalender,
Orationen und Segnungen ausdriicklich aus unserem Projekt aus, namlich alle jene mei-
stens zweitrangigen Stiicke der Hagiographie, die keine historischen Anspriiche haben.?

Die diesen Ausfithrungen zugrundeliegende Gleichsetzung von hagiographi-
schem und historiographischem Schreiben wird von der jingeren Forschung
zunehmend in Frage gestellt. Ein Ergebnis dieser Diskussion ist die Charakteri-
sierung der Hagiographie als eine Form pragmatischer Schriftlichkeit. 1997 hielt
Hedwig Rockelein fest, dass ,die mittelalterliche Hagiographie zu den ,Formen
der Schriftlichkeit [gehort], die unmittelbar zweckhaftem Handeln dienen oder
die menschliches Tun und Verhalten durch Bereitstellung von Wissen anleiten
wollen’, und [dass sie] zu dem ,Schriftgut [gehort], fir dessen Entstehung und
Nutzung Erfordernisse der Lebenspraxis konstitutiv waren'.“

Zwar lasst sich daraus folgern, dass Motivation sowie Funktion der hagiogra-
phischen Verschriftlichungen vielfiltige, in der jeweiligen Lebenswelt der Auto-
ren wurzelnde Grinde haben kénnen. Diese werden von der Forschung jedoch
weitestgehend im Bereich politischer Interessen und Ziele gesucht.!® In der Tat
zeigt auch die vorliegende Studie, dass politische und wirtschaftliche Grinde
hagiographisches Schreiben motivieren konnten, allerdings ist eine Engfithrung
auf diesen Bereich fragwiirdig, da weitere, zweifelsfrei wichtige Aspekte der mit-
telalterlichen Hagiographie aufSer Acht bleiben, darunter Identitatsstiftung und
genuin religiose Motive. Vor allem ist kritisch festzuhalten, dass auch diese For-
schungsansatze unter Hagiographie ausschliefSlich Viten, Translations- und Mira-
kelberichte verstehen.

Tatsichlich hat sich bereits um die Jahrtausendwende Klaus Herbers kritisch
mit dieser Engfithrung auseinandergesetzt. Seiner Auffassung nach lisst sich
Hagiographie nur dann verstehen, wenn sie im Rahmen ihrer handschriftlichen
(Mit-)Uberlieferung und ihres Entstehungs- und Nutzungskontextes als der Causa
scribendi, legendi oder audiendi untersucht wird.!! Als Folge sieht er die Exklu-

»[...] nous exclurons expressément de notre projet [...] les traités liturgiques, les prieres, les
serments [sic], les dictons, les litanies, les calendriers, les oraisons, les bénédictions, tout
ces morceaux généralement mineurs d’hagiographiques, mais n’ont pas de prétentions
historiques.” Philippart: Introduction, S. 14.

9 Hedwig Rockelein: Zur Pragmatik hagiographischer Schriften im Frihmittelalter,
in: Thomas Scharff (Hg.): Bene vivere in communitate. Beitrige zum italienischen
und deutschen Mittelalter. Hagen Keller zum 60. Geburtstag tberreicht von seinen
Schilerinnen und Schilern, Munster 1997, S. 225-238, hier: S. 226.

Vgl. Bernhard Vogel: Das hagiographische Werk Lantberts von Deutz tiber Heribert von
Koln, in: Dieter Bauer / Klaus Herbers (Hg.): Hagiographie im Kontext. Wirkungsweisen
und Moglichkeiten historischer Auswertung (Beitrige zur Hagiographie 1), Stuttgart
2000, S. 117-129, hier: S. 124.

Vgl. Klaus Herbers: Hagiographie im Kontext — Konzeption und Zielvorstellung, in:
Dieter Bauer / Klaus Herbers (Hg.): Hagiographie im Kontext. Wirkungsweisen und
Moglichkeiten historischer Auswertung (Beitrage zur Hagiographie 1), Stuttgart 2000,
S. IX-XXVIII, hier: XIV-XV.

10

11

21

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sion des liturgischen Materials, das vielfach Teil dieser Kontexte war, dufSerst
kritisch:

Folglich waren — so Dolbeau - vorwiegend narrative hagiographische Texte, wie Viten,
Translationsberichte und Mirakel, von eher liturgischen Stiicken in Kalendarien, Mar-
tyrologien, Offizien und Litaneien zu scheiden. Geht man davon aus, dass in der Regel
— unabhingig, ob uberliefert oder nicht — zunichst narrative Texte verfasst wurden,
sodann diese Texte gegebenenfalls fir liturgische oder andere Zwecke tiberarbeitet wur-
den, erscheint es durchaus plausibel, dass sich die hagiographische Forschung bisher
cher den narrativen Texten angenommen hat. Von ganz dhnlichen Voraussetzungen
gehen auch die ersten zwei des auf vier Binde geplanten Werkes ,Hagiographies® von
Guy Philippart aus. Die Integration dieser Texte, zum Beispiel in liturgische Biicher,
gewinnt fir die hier verfolgten Fragen an Gewicht, und zu diskutieren wire, inwieweit
die Trennung in narrative und weitere hagiographische Schriften aufrechterhalten und
das bisher ungleichgewichtige Interesse kiinftig ausgeglichen werden sollte.!?

Zu einem ahnlichen Schluss war De Gaiffier bereits in den 1970ern gekommen,
der aber weitestgehend unbeachtet blieb:

Wenn man von Hagiographie spricht, von hagiographischen Dokumenten, neigt man
zu oft dazu, das Leben des Heiligen (Passio, Vita) in den Vordergrund zu stellen, und
zwar meistens ausschlieflich oder zumindest vorwiegend. Nun aber, die hagiographi-
sche Gattung erschopft sich bei Weitem nicht in den Viten: man sollte auch die ande-
ren Dokumente berticksichtigen, hauptsichlich: Kalender, Martyrologien, Inschriften,
liturgische Biicher (Sakramentare und Brevieren), Litaneien, Hymnen, Ikonographie,
ohne dabei die Translation der Reliquien und vor allem die Wunderberichte zu ver-
gessen. Diesen ganzen Komplex benétigen wir, um die Geschichte eines Heiligen zu
rekonstruieren.!?

Diesen Forderungen, liturgische Quellen zur Gattung der Hagiographie zuzuord-
nen, ist insofern zuzustimmen, als dass Viten, Translations- und Mirakelberichte
nicht isoliert verstanden werden konnen, sondern Teil eines grofSeren Kultarran-
gements waren, das auch andere Quellen, darunter etwa auch die fir die liturgi-
sche Feier des Heiligen geschaffenen Texte, umfasste.

Die Erweiterung des Corpus hagiographischer Quellen um das liturgische
Material ist zwar ein wichtiger Fortschritt bei der Erforschung mittelalterlicher
Heiligenkulte, 16st aber das eigentliche Problem nicht. Dieses liegt in der unter-
schiedlichen Auffassung dartber, wie und auf welcher medialen Ebene Heiligkeit
konstruiert wurde. Die Vertreter der Hagiographie-Forschung sehen in dieser

12 Ebd., S. XI-XII.

13 Quand on parle d’hagiographie, de documents hagiographiques, on a trop souvent la
tendance de mettre a 'avant plan, et presque d’'une maniere exclusive ou tout au moins
prépondérante, la Vie du Saint: Passio, Vita. Or, les Vitae ne constituent nullement tout le
genre hagiographique: il faut tenir compte d’autres documents dont voici les principaux:
calendriers, martyrologies, inscriptions, livres liturgiques (sacramentaires et bréviaires),
litanies, hymnes, iconographie, sans oublier les translations et surtout les Miracula. Tout
cet ensemble nous sert a rejoindre ’histoire d’'un saint.“ Baudouin de Gaiffier d’Hestroy:
Hagiographie et historiographie, in: La storiografia altomedievale (Settimane di studio del
Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo 17), Spoleto 1970, S. 139-166, hier: S. 140.

22

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konstruktionsleistung primir das Ergebnis narrativer Strategien eines literarisch
tatigen Autors, dessen Zuschreibungen und Motive es zu rekonstruieren gelte.
Daraus resultiert das Verstandnis von Heiligen als Protagonisten narrativer Texte
und daher als literarische Figuren.

Diese Auffassung basiert aber auf einem Missverstindnis, das auf die enge, Hei-
ligenviten fokussierende Gattungskonzeption von Hagiographie zurickzuftihren
ist. Viten, Translations- und Mirakelberichte eignen sich besonders fiir eine im
breiten Sinne literarische Betrachtung, weil sie in sich geschlossene, textliche Pro-
dukte darstellen, die sich unabhangig von ihrem Gebrauch untersuchen lassen.
Tatsachlich wurden Viten bereits im Mittelalter zu vielfaltigen Zwecken verfasst
und in unterschiedlichen Kontexten verwendet, wie zum Beispiel fiir die private
Lesung in der Zelle oder fiir die 6ffentliche Erbauung von Laien.!S Die Vielfal-
tigkeit der Motive zu betonen, Heiligenviten zu verschriftlichen und zu nutzen
sowie die Tatsache, dass sich Viten, Translations- und Mirakelberichte dank ihrer
literarischen Eigenheit auch getrennt vom liturgischen Heiligenkult untersuchen
lassen, kann allerdings nicht einen viel evidenteren Aspekt verbergen, nimlich
dass Heiligenviten in erster Linie Ausdruck eines liturgischen Kultes waren. So
auch De Gaiftier:

Die Hagiographie ist der Ausdruck des Kultes. Aber es reicht nicht aus, diese Reihe
von Dokumenten aufzulisten; man sollte sich vielmehr dessen bewusst sein, dass diese
aus einem einzigen Bediirfnis entstehen: einen Heiligenkult zu erwecken und ihn auf-
recht- und wachzuhalten. Infolgedessen sollte man versuchen, zu verstehen, wie diese
Dokumente, die oft wegen der Notwendigkeiten des Heiligenkultes entstanden, nicht
tberwiegend und ausschlieflich als historische Quellen verfasst wurden, die uns Infor-
mationen tber die Helden des Christentums liefern sollen. Vielmehr wurden sie ver-
fasst, um deren Andenken innerhalb der christlichen Gemeinde aufrechtzuhalten, auch,
auf der einen Seite, um deren Heiligkeit zu preisen und auf der anderen, um in den
Glaubigen den Wunsch zu erwecken, die Heiligen nachzuahmen und deren Schutz zu
erbitten.!

Ein solches Missverstandnis, aufgrund dessen liturgische Quellen lediglich als
literarische Produkte verstanden und untersucht werden, wurde am Ende der
1980er Jahre auch von dem Liturgichistoriker Lawrence A. Hoffman konsta-

4 Wie Alkuin beziiglich seiner metrischen Vita Willibrodi behauptet, vgl. ders.: Etudes
critiques d’hagiographie et d’iconologie (Subsidia Hagiographica 43), Brissel 1967, S. 475.
Vgl. Pierre Riché: Les bibliotheques de trois aristocrates laics carolingiens, in: Le Moyen
Age 69,1963, S. 87-104, hier: S. 93; 98; 102.

»Lhagiographie [...] est l'expression du culte. Mais il ne suffit pas d’aligner cette série de
documents; il est indispensable de rappeler qu’ils proviennent principalement d’une seule
et méme exigence: susciter, maintenir et entretenir le culte des saints. Des lors, il faut
tacher de comprendre comment ces documents, nés souvent des nécessités du culte rendu
aux saints, ont été élaborés non pas avant tout et exclusivement comme livres historiques
destinés a nous fournir des renseignements sur les héros du christianisme, mais a maintenir
leur souvenir dans la communauté chrétienne, afin, d’'une part, d’en exalter la sainteté, et,
d’autre part, d’inspirer aux fideles le désir de les imiter et de solliciter leur protection.“ de
Gaiflier d’Hestroy: Hagiographie et historiographie, S. 140-141.

15

16

23

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiert.”” In seinem 1987 erschienenen Werk Beyond the Text. A Holistic Approach
to Liturgy kritisiert Hoffman die philologischen und formanalytischen Ansitze
der Untersuchungen liturgischer Quellen im 19. und 20. Jahrhundert. Die so ori-
entierten Forschenden wiirden sich nach ihm nicht wirklich fir Liturgie interes-
sieren, sondern lediglich fir deren literarische Uberreste (,literary remains®).!8
Dies habe auch zur Folge, dass man sich auf ,eine ewige Wiederherstellung von
wissenschaftlich akkuraten Texten“!” beschrinke, ohne sich die viel wichtigere
Frage zu stellen, namlich ,wie solche Texte, als gelebte liturgische Praxis, Auswir-
kungen auf die Menschen hatten, die sie verwendeten.“?

Hoffman raumt ein, dass es bis zu einem gewissen Grad notwendig sei, sich auf
die literarischen Produkte liturgischen Handelns zu fokussieren, besonders im
Fall von vormodernen Gesellschaften, die sich nicht mehr empirisch beobachten
lassen:

Diese Textzentrierung mag offensichtlich und Gberhaupt notwendig firr Disziplinen
erscheinen, die die Antike untersuchen, da sie ihre Materialien aus den literarischen
Resten — dem Einzigen, was tibrig geblieben ist — von Kulturen sammeln, die vor langer
Zeit von der Verwiistung der Geschichte zerstort wurden.?!

Er besteht aber darauf, dass es sinnvoll sei, es bei der Untersuchung von Liturgie
und ihren Quellen nicht bei einer solch ausschliefSlich philologischen Betrach-
tungsweise zu belassen: ,,Of course research must begin with the literature in
which the evidence is embedded; that indeed is necessary. But both philology and
form-criticism end with that literature as well; and that is not necessary at all.“2?

Im Gegensatz dazu betont auch Hoffman, dass liturgische Quellen nicht als
rein literarische Erzeugnisse verstanden werden sollen, ,,als ob sie tote literarische
specimina waren, die man von den betenden Akteuren trennen kann.“? Vielmehr
sei es notwendig, dass ,[...] Forschende der Liturgie frither oder spater mit der
verstorenden Erkenntnis konfrontiert werden, dass auch wenn ihr Material aus
der Vergangenheit im Wesentlichen literarisch ist, die menschliche Tatigkeit des
Betens es nicht ist.“24 Somit wird deutlich, dass die Methoden der literarischen
Analyse fir die Untersuchung von Liturgie nicht ausreichen konnen. Hoffman
fordert die Forschenden dagegen auf, eine eigene Methode zu entwickeln, um

17" Vgl. Hoffman: Beyond the Text.

8 Ebd., S. 3.

9" Ebd., S. 173: ,[to] go beyond an eternal recreation of scientifically accurate texts [...J

20 Ebd.: ,[to] see how those texts, played out as lived liturgical practice, had consequences for

the people who used them.”

Ebd., S. 5: ,This text-centeredness might seem obvious and even necessary in studies of

antiquity, which must gather their evidence in literary remains, the only thing we have

” left, at times, of cultures long destroyed by the ravages of history.”
Ebd.

23 Ebd., S. 7: ,as if they were inert literary specimens separable from the praying actors.*

24 Ebd.,S. 6: ,is nota literary matter in the first place. [...] Liturgists must eventually confront
the disturbing recognition that though their evidence from the past is essentially literary,
the human activity of worship is not.“

21

24

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liturgie und ihre schriftlichen Quellen als solche zu untersuchen, ohne sich den
Methoden anderer Disziplinen zu sehr zu verpflichten:

[...] we liturgists must develop some context for handling prayer qua prayer, not just
prayer qua literature. We will have to acknowledge the common-sense recognition that
prayers are not readings, and prayer books are not literary specimens.?’

Das Ziel Hoffmans ist somit weniger die philologische Auswertung von Text
bestinden, sondern vielmehr die Untersuchung der Verehrungspraxis einer kon-
kreten Gemeinschaft zu einer bestimmten Zeit und an einem bestimmten Ort,
deren kontextspezifische Bedeutung es aufzuschlieSen gilt:

The essential unknown, that which cries out for clarification [...] is not the texts; what
little we know of them, they are at least before us and are amenable to restoration in a
more or less accurate facsimile by virtue of manuscript evidence. It is the people about
whom we know virtually nothing, at least insofar as they constituted worshiping com-
munities in various ages of [...] history. We ought not to argue from the people to the
texts, then, but from the texts to the people.2

Um eine derartige Untersuchung durchzufithren, miissen nach Hoffman drei
Dimensionen berticksichtigt werden: Zunichst, logischerweise, der Inhalt der
Liturgie, so wie er aus den Texten hervorgeht.?” Dieser offenkundige Inhalt der
Gebete (,manifest content of the prayers®) stellt eine von insgesamt drei Variab-
len, die zusammen genommen die Botschaft (,liturgical message®) ausmachen.?

Der zweite Aspekt, der als bedeutungstragendes Element in der Analyse von
Liturgien unabdingbar miteinbezogen werden soll, ist das, was Hoffman die
Choreographie oder die Art und Weise der Gestaltung der liturgischen Dienste
nennt.? Als Beispiel daftir nennt er spezifische Aspekte der jidischen liturgi-
schen Praxis, doch der zugrundeliegende Gedanke lasst sich muhelos auf die
christliche Liturgie tibertragen, wie zum Beispiel auf die monastische Feier des
Stundengebetes:

The contrast between the eastern European shtetl and American Reform is instruc-
tive here. In the former, worship was characterized by ,davening‘,30 a particular brand
of Hazzanut3!, and an intimacy among peers balanced by a seating arrangement that
both reflected and supported class structure. The very pathos of the singsong sound of
,davening,” and the ,kvetch® of the small town Hazzan reflected the misery of shtetl exis-
tence. The small synagogues (or shtiiblech) in which worshippers ,davened" side by side,
often packed together, each person apparently doing his own thing without disturbing
the others, was the most intimate of services imaginable and testified to the closeness

25 Ebd.

26 Ebd., S. 8.

27 Vgl. ebd., S. 69-70.

28 Beide Zitate ebd., S. 71.

29 the way services are conducted®, ebd.

30 Das jiddische Wort fiir ,beten®.

31 Von hazzan oder chazzan, der Cantor. Hazzanut ist eine besondere Art der vokalen
liturgischen judischen Performanz, vgl. Ronald Eisenberg: Dictionary of Jewish Terms. A
Guide to the Language of Judaism, Lanham 2011, S. 168-169.

25

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

forced on the crowded Jewish communities of the Pale. But social class in the ghetto
was maintained by the system of reserving seats by the eastern wall for those with status.
How different all of this was from the highly decorous service in large, architecturally
elaborate temples founded by the Reform movement in America! There, the organ, the
German music so dependent on high European culture, or the stylized and, to some
extent, Protestantized mode of worship carried a message for Jews who were part and
parcel of Western enlightenment.3?

Solche Aspekte, ,the How of worship”, sind laut Hoffman fiir die Bestimmung
der Bedeutung von liturgischen Praktiken genauso wichtig wie etwa der Inhalt
der Texte:

[...] the ,how* of worship in different times and places are just as significant as the mean-
ing of the prayers themselves in defining [...] identity, and these two elements (choreog-
raphy and content), along with the prayer book’s structure, have combined to present a
coherent message to the worshiper [....3

Als drittes Element werden die jeweiligen Texttrager oder Biicher genannt,
die die rituellen Handlungen fixieren und wo sie, nach Bedarf, immer wieder
modifizierbar waren.3* Layout, Design, Struktur und Organisation, sprachliche
Aufmachung und so weiter verfiigen nimlich nach Hoffman tber ein grofSes
kommunikatives Potential, das in die Analyse miteinzubeziehen ist.3* Dabei sind
Hoffmans Beobachtungen einigen aktuellen Entwicklungen der mediavistischen
Liturgieforschung tiberraschend ahnlich, wie sie von Hanns Peter Neuheuser the-
matisiert worden sind:

Mit der Integration der seit den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts starker profilierten
kulturhistorischen Ansitze in die Geisteswissenschaften — dem ,Cultural Turn® — sind
neben dem Entwurf vollig neuer Themenfelder auch neuartige Zuginge zu traditionel-
len Forschungsgebieten entwickelt worden. Es galt, die Artefakte erneut und kritisch
zu befragen, ob sie etwa nur ihre eigene isolierte Geschichte dokumentieren oder auch
den ,Wandel ihrer Bedeutungen' respektive, ob mit ihrer Hilfe die werkimmanente ,Fak-
tengeschichte alten Stils‘ in eine Bedeutungsgeschichte tberfihrt werden kénne. [...]
Bei der retrospektiven ErschlieBung kultureller und zivilisatorischer Uberlieferungen
gerieten insofern Medien in den Blick, welche — wie die liturgischen Biicher - zu den
iltesten, typologisch geschlossenen Literaturgattungen tiberhaupt zéihlen. [...] Unter-
sttitzt wurde dieser Wandel durch die Erkenntnis, dass gottesdienstliche Vollziige neben
ihrer Primarbedeutung fiir die unmittelbar beteiligten Glaubigen zahlreiche anthropo-
logisch aufschlussreiche Konstanten ausbildeten und qualitativ hoch stehende Kunst-
erzeugnisse, darunter neben Architekeur, Einrichtungsgegenstinden, GefafSen, Gera-
ten, Gewédndern, Texten und Melodien etc. eben auch liturgische Biicher hervorgebracht
haben: Eine umfassende kulturhistorische Betrachtung konnte sich sinnvollerweise die-
sem Komplex nicht auf Dauer entziehen.3¢

32 Hoffman: Beyond the Text, S. 71.

33 Ebd.

34 Vgl. ebd., S. 70.

35 Ebd.

36 Hanns P. Neuheuser: Liturgische Biicher als Gegenstinde der kulturhistorischen
Betrachtung. Tendenzen neuerer Publikationsformen, in: BIBLIOTHEK Forschung und
Praxis 34, 2010, S. 238-258, hier: S. 239.

26

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Sinne Hoffmans ist zunichst eine solche Gesamtbetrachtung aller drei Ele-
mente ndtig, um die liturgische Praxis einer Gemeinschaft wahrnehmen und sie
anschliefend interpretieren zu konnen.?” Unterschiede und Modifikationen die-
ser drei Elemente, egal wie umfangreich, zeigen fir ihn eine verinderte Identitat
der jeweiligen Gemeinschaften an, die sich wesentlich tiber die liturgische Vereh-
rung definieren, eine Zuschreibung, die ja gerade fiir die religiosen Gemeinschaf-
ten des Mittelalters Giiltigkeit beanspruchen kann.?

Mit Hoftmans Begriffen und Methoden lassen sich meines Erachtens auch mit-
telalterliche Heiligenkulte und ihre Quellen untersuchen. Schriftliche Zeugnisse
des Heiligenkultes, darunter auch Viten, sind aus zwei Griinden fir diese Unter-
suchung unverzichtbar: Zum einen geben sie tiber den Inhalt des Kultes und tber
die Profilierung der heiligen Figur Auskunft, und zum anderen verweisen sie auf
den textexternen Prozess der Konstruktion des Heiligen. Dieser war ein sozialer
und kommunikativer Prozess, in dessen Rahmen dem Heiligen durch eine Ver-
ehrergemeinschaft Eigenschaften zugeschrieben wurden. Der Heilige war somit
eine soziale Figur, nicht blof§ der Protagonist einer Erzahlung.

Ein solcher Prozess muss aber, damit er stattfinden kann, medialisiert wer-
den, das heifSt in Ausdrucksmedien ,des Korpers und seiner Praktiken® oder ,in
Medien textueller / verbaler, bildlicher, musikalischer oder medial hybrider Dar-
stellung™? artikuliert werden. Diese Medialisierungspraktiken fielen bei unter-
schiedlichen Verehrergemeinschaften unterschiedlich aus. Fir solche aufSerhalb
des regulierten kirchlichen Lebens im Mittelalter konnte der Konstruktionspro-
zess des Heiligen beispielsweise auch monetire Praktiken (Spenden) einschlieSen
oder durch eine an den Heiligen angelehnte Namensgebung artikuliert werden.
In erster Linie wurde der Heilige aber von den religiosen Verehrergemeinschaften
der Monche und Kleriker durch eine bestimmte Art von Praktiken konstituiert,
die als liturgische Performanz bezeichnet werden konnen. Dieser Begrift schliefit
zum Beispiel die Markierung einer fiir den Heiligen reservierten Zeit (das Heili-
genfest) oder den Besuch seines Bestattungsortes in gemeinsamer Prozession ein,
sowie das Vorlesen eines Berichtes tiber sein Leben und Sterben. Zwar konnte
der Konstruktionsprozess des Heiligen durchaus durch das Schreiben tber ihn
(Hagiographie) medialisiert werden, er stellte letztlich aber das Ergebnis eines
umfassenderen Prozesses dar, von dem Hagiographie ein Teil war. Die soziale und
kommunikative Konstruktion des Heiligen mochte ich als Hagiopraxis bezeich-
nen und seine Medialisierungsform in der liturgischen Performanz und ihren
Medien identifizieren. Im Folgenden wird dies Gberblickartig erklart.

37 Vgl. Hoffman: Beyond the Text, S. 71.
38 Vgl. ebd., S. 72.
39 SFB 948 (Hg.): Antrag des SFB 948, S. 15.

27

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strukturen und Elemente der Hagiopraxis: Zeit und Raum

Den ersten Schritt in der kultischen Konstruktion eines Heiligen stellte die Mar-
kierung einer fiir ihn reservierten Zeit dar.° In Anlehnung an eine Tradition des
spatantiken Martyrerkultes steht auch im Mittelalter zunachst der Todestag eines
Heiligen im Fokus der liturgischen Verehrung. Nach der christlichen Logik des
Mittelalters reprasentierte der Todestag eines Martyrers beziehungsweise eines
Heiligen den Tag, an dem er ins wahre Leben geboren wurde, nimlich den Tag,
an dem er das Saeculum verlassen durfte und im Himmel aufgenommen wur-
de.*! So wurden neben den Festen, die jedes Jahr die wichtigsten Ereignisse der
Biographie Jesu vergegenwirtigen sollten, auch besondere Termine eingeftihrt,
zu denen die Heiligen, sozusagen die Nebenfiguren der Historia sacra, in den
Vordergrund der Verehrung gertickt wurden. Neben dem Todestag wurden auch
weitere Stationen der Biographie eines Heiligen liturgisch gefeiert, wie beispiels-
weise der Tag, an dem ein Heiliger zum Bischof geweiht wurde oder der Tag der
Ubertragung seiner korperlichen Uberreste. Diese sogenannte Translation war
besonders lokal relevant, da sie an den Orten und bei den Institutionen gefeiert
wurde, an denen die Ubertragung der Reliquien stattfand.*

An einem solch besonderen Tag eines Heiligen (,dies sancti“?) wurde also
ein Fest veranstaltet, um ihn zu ehren und seine Memoria zu pflegen. Fir eine
Gemeinschaft besonders wichtige Heilige wurden mit einem prichtig ausge-
stalteten Fest gefeiert: Ein wichtiger Heiliger, dessen Fest zum Beispiel in einem
Kalender als Festum duplex identifiziert werden kann, wurde Giber 24 Stunden,

40 Vgl. Arnold Angenendt: Heilige und Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom frithen

Christentum bis zur Gegenwart, Minchen 1994, S. 129-132.

Dazu zum Beispiel Hrabanus Maurus, der sich in seinem De institutione clericorum auf eine

Passage aus Beda bezieht: ,[...] mos obtinuit ecclesiasticus, ut dies beatorum martyrum

sive confessorum Christi, quibus de saeculo transierunt, natales vocitemus eorumque

solemnis non funebria, sed natalicia dicantur.“ Detlev Zimpel (Hg.): Hrabanus Maurus,

De institutione clericorum — Uber die Unterweisung der Geistlichen (Fontes Christiani

61), Turnhout 2006, S. 374; oder: Amalar von Metz, Liber officialis: ,Natalitia sanctorum

nativitates eorum monstrant quibus nascuntur in societatem novem ordinum angelorum,

et in societatem sanctorum patrum naturalis legis, et legis litterae et Novi Testamenti.

Eric Knibbs (Hg.): On the Liturgy, Amalar of Metz, Volume II, Books 3-4 (On the

Liturgy / Amalar of Metz. Ed. and Transl. by Eric Knibbs), Cambridge / Mass 2014, S. 560.

Auflerdem: Vgl. Arnold Angenendt: Liturgie im Mittelalter, in: Patrizia Carmassi (Hg.):

Prisenz und Verwendung der Heiligen Schrift im christlichen Frihmittelalter, Wiesbaden

2008, S. 211-238, hier: S. 225.

4 Vgl. Martin Heinzelmann: Translationsberichte und andere Quellen des Reliquienkultes
(Typologie des sources du Moyen Age occidental), Turnhout 1979, S. 114.

4 Angenendt: Heilige und Reliquien, S. 129. Das Thema wird auch vier Jahrhunderte spiter,
in der zweiten Halfte des 13. Jhdts., von Durandus von Mendes angesprochen, der das
ganze siebte Buch seines Rationale divinorum officiorum den Heiligenfesten widmet und
unter anderem die Grinde dafiir erklart, dass die Kirche Heiligenfeste feiert, vgl. A.
Davril u. a. (Hg.): Guillelmi Duranti Rationale divinorum officiorum (Gvillelmi Dvranti
Rationale divinorvm officiorvm / ed. A. Davril), Turnhout 2000, S. 9-130.

41

28

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

namlich von der Vesper des Vortages bis zur Vesper des Festes selbst gefeiert.** Ein
besonderer Indikator der Wichtigkeit eines Festes ist die Verwendung individuali-
sierten Materials anstelle von Elementen des sogenannten Commune sanctorum,
die auf alle Heiligen eines bestimmten Typus appliziert werden konnten.*

Es waren meistens lokal oder regional verehrte Heilige, zum Beispiel die Heili-
gen einer Stadt, eines Bischofssitzes oder eines Klosters, die mit einer vergleichs-
weise aufwendigen Liturgie gefeiert wurden. Sie galten als die ,patroni loci, als
diejenigen, die ,iber die einzelnen Orte wachten®, wahrend Gott, der ,,,salvator
mundi‘ [die Welt] beherrschtfe]. ¢ Diese Zuschreibung, die in der spatantiken
Tradition der Martyrerverehrung wurzelte, welche priméar mit der Grabstatte des
Heiligen verbunden war, blieb fir das ganze Mittelalter entscheidend. Auch wenn
nach der Einfithrung eines fiir die ganze Christenheit giiltigen Heiligenkalenders
sowohl universelle als auch lokale Heilige gefeiert wurden,* erfuhren nach wie

44 Auch andere kalendarische Bezeichnungen wie: festum simplex, semi-duplex usw.
bezeichnen die Hohe eines Feiertages. Siehe: John Harper: The Forms and Orders of
Western Liturgy from the Tenth to the Eighteenth Century. A Historical Introduction
and Guide for Students and Musicians, Oxford 1991, S. 57. Einstufen lielen sich diese auch
anhand der Anzahl der vorgesehenen Lektionen der Matutin: bei wichtigen Festen im
kanonikalen cursus waren neun Lesungen vorgesehen (festum IX lectionum), bei wichtigen
Festen im monastischen cursus wurden zwolf Lesungen vorgetragen (festum XII lectionum),
vgl. Daniel Sheerin: The Liturgy, in: Frank Anthony Carl Mantello / A. G. Rigg (Hg.):
Medieval Latin: An Introduction and Bibliographical Guide 1996, S. 157-182, hier: S. 160.
Bei besonders wichtigen Festen wurde auch eine sogenannte Oktav gefeiert, vgl. Pierre-
Marie Gy: Le culte des saints dans la liturgie d’Occident entre le IXe et le XIle siecle, in:
Robert Favreau (Hg.): Le culte des saints aux [Xe-XIlle siecles. Actes du Colloque tenu a
Poitiers les 15-16-17 septembre 1993 (Civilisation médiévale 1), Poitiers 1995, S. 85-89,
hier: S. 88.

45 Dies gilt auch fiir die Lesungen des Nachtgottesdienstes. So konnte Tjamke Snijders an
hagiographischen Lesungen fiir die Matutin in Handschriften aus hochmittelalterlichen
niederlandischen Klostern zeigen, dass bei unterschiedlichen Heiligenfesten grofse
Unterschiede in Umfang, narrativer Kohdrenz und Verarbeitung des hagiographischen
Materials bestanden. Fir Feiern zu Ehren von Klosterpatronen oder Heiligen, deren
Reliquien das Kloster besaff, wurde der hagiographische Stoff vorsichtig ausgewahlt
und sorgfiltig fir die nichtliche Liturgie aufbereitet. Mit dem Ziel, das klosterliche
Publikum tber wichtige Heilige besser und ausfithrlich zu informieren, erarbeiteten
liturgische Redakteure erzahlerisch sehr koharente Abfolgen von Lesungen. Bei Heiligen
hingegen, zu denen die Kloster keine besondere Bindung hatten, wirkt die Auswahl und
Aufbereitung der Lesungen eher unaufmerksam, so dass zum Teil sogar inkohirente oder
unverstindliche Heiligengeschichten ausgesucht und wihrend der Matutin vorgelesen
wurden. Im ersten Fall, folgert Snijders, ging es offensichtlich darum, das monastische
Publikum gut und vollstindig tber den eigenen Klosterpatron zu informieren, im zweiten
Fall waren die Inhalte der Lesungen weit weniger relevant als das gemeinsame Begehen
des Festes. Vgl. Tjamke Snijders: Celebrating with Dignity: The Purpose of Benedictine
Matins Reading, in: Steven Vanderputten (Hg.): Understanding Monastic Practices of
Oral Communication (Western Europe Tenth-Thirteenth Centuries) (Utrecht studies in
medieval literacy 21), Turnhout 2011, S. 115-136.

46 Angenendt: Heilige und Reliquien, S. 128.

4 Vgl. Gy: Le culte des saints, S. 85. Dass die Verehrung vor allem der Apostel und der
ersten Martyrer des Christentums, wie Stephanus und Laurentius, sich im ganzen
mittelalterlichen Europa verbreitete, bezeugen auch die Bestattungslagen von Bischofen
zwischen dem 4. und 7. Jhdt. Wie Picard in Bezug auf Oberitalien zeigen konnte, lieen

29

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vor bestimmte, fiir eine Verehrergemeinschaft duf$erst bedeutende Figuren — wie
Patrone —, dort vergleichsweise groffere Verehrung. Dabei war zum einen die Idee
entscheidend, dass insbesondere an dem Ort, an dem die korperlichen Uberreste
lagen, die thaumaturgische Kraft des Heiligen dauerhaft und intensiv wirken
konnte.* Zum andern aber galt der gefeierte Martyrer oder Heilige in gewisser
Weise auch als Griinder eines Ortes und der dort anséssigen Gemeinschaft seiner
Verehrer.# In dieser Hinsicht kann die spatantike und mittelalterliche Martyrer-
und Heiligenverehrung als eine Fortsetzung des privaten Totengedachtnisses ver-
standen werden: ,[...] the cult of martyrs at the memoriae of their burial could
be seen as a Christian perpetuation of the care for the dead members of their
families that the living were expected to show towards them.*s

In der Lebenswelt der Verehrergemeinschaft wurden nicht nur bestimmte
Zeitraume, sondern spezielle Orte als mit den Heiligen in Verbindung stehend
markiert. Da die irdische Priasenz von Heiligen, wie gerade geschildert, mit ihren
korperlichen Spolien in Verbindung gebracht wurde, handelte es sich oft um Grab-
kirchen, Altare oder Krypten, wo diese verwahrt wurden. Solche ihrerseits durch
ihre Verbindung mit dem Heiligen ausgezeichneten Orte wurden auch liturgisch
einbezogen, indem sie am Tag des Heiligenfestes, meistens nach den Laudes, vor
der Messe oder nach der Vesper in feierlicher Prozession besucht wurden.s! Zu
diesen Anlassen wurden spezielle Gesiange vorgetragen (Hymnen, Responsorien
und Antiphonen), die das Thema des Festes behandelten. Die Kanoniker des bay-
erischen Stiftes Sankt Zeno Reichenhall beispielsweise besuchten den dortigen
Altar fir Zeno zweimal im Jahr, am 9. Dezember fiir die Feier des Todestages und
am 10. Juli fur die Feier der Ubertragung der Gebeine des Heiligen.52 Dies wird
durch einen liturgischen Codex des 14. Jahrhunderts, Kremsmiinster BS CC31
belegt.’? Dieses Prozessionale sieht fiir das Fest im Dezember eine feierliche Pro-
zession zum Altar vor, die mit dem Singen einer Antiphon zu begleiten ist, sowie
das Singen eines Responsoriums auf dem Weg zuriick zum Chor. Auch fir das
Fest im Juli war eine Prozession mit dem begleitenden Gesang eines Responsori-

sich Bischofe in dieser Zeit bevorzugt in Kirchen bestatten, wo Reliquien von Aposteln
oder Mirtyrern aufbewahrt wurden, sieche: Picard: Le souvenir des évéques, S. 251-
310. Wahrend der Karolingerzeit pragte sich diese Tendenz noch starker aus: Heilige,
deren Reliquien nun vermehrt transportiert, umgesiedelt und verteilt wurden, wurden
multilokal, sieche dazu: Angenendt: Heilige und Reliquien, S. 204.

48 Vgl. ebd., S. 125-126.

4 Ebd., S. 125.

50 Robert A. Markus: The End of Ancient Christianity, Cambridge 1990, S. 147.

51 Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 127-129. Siche auferdem: Peter Kritzinger: The

Cult of Saints and Religious Processions in Late Antiquity and the Early Middle Ages,

in: Peter A. V. Sarris u. a. (Hg.): An Age of Saints? Power, Conflict and Dissent in Early

Medieval Christianity, Leiden 2011, S. 36-48.

Vgl. Johannes Lang: Das Erzbistum Salzburg. Teilband 2. Das Augustinerchorherrenstift

St. Zeno in Reichenhall (Germania Sacra. Folge 3 9, 2), Berlin 2015, S. 355.

Vgl. Michel Huglo: Les manuscrits du processionnal. Bd. 1 Autriche a Espagne. 2 Bde.

(Répertoire international des sources musicales 14,1), Miinchen 1999, S. 11-13.

52

53

30

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ums vorgesehen.>* Gegenstand aller dieser Gesinge war Zeno, in dessen Anwe-
senheit in Form von Reliquien das liturgische Geschehen stattfand.

Das Fest

Nach der Tradition spatantiker Martyrerverehrung beging die Gemeinschaft am
Todestag des Miartyrers eine Gedachtnisfeier. Diese bestand aus zwei Elementen:
zum einen aus einer Nachtwache, einer vgilia, am Grab und zum zweiten aus
einem feierlichen Mahl zu Ehren des gefeierten, toten Mirtyrers.>s Von einer sol-
chen Nachtwache berichtet zum Beispiel Ambrosius in der Epistel 77, in der der
Bischof seiner Schwester tber die Auffindung der Reliquien des Martyrerpaars
Gervasius und Protasius berichtet:

Was soll ich noch sagen? Wir richteten die Reliquien ordentlich her, wir iiberfiihrten sie
zu der Fausta-Basilika als der Abend schon begann; wir bewachten sie die ganze Nacht
mit aufgelegter Hand. Am nachsten Tag verbrachten wir sie in die Basilika, die man
Ambrosiana nennt.>¢

Auch der Brauch des Totenmahles ist in der Spatantike bezeugt, Augustinus
war sogar dazu gezwungen, ihn gegentiber seinem heidnischen Gegner Faus-
tus zu rechtfertigen, da diese angeblich christliche Tradition in den Augen des
manichaischen Philosophen offensichtlich zu grofe Ahnlichkeiten mit genuin
heidnischen Brauchen aufwies. Das spatantike Symposion ,durch eine Eucharis-
tie [zu ersetzen]” war nicht ohne weiteres moglich: die raumliche und zeitliche
Nihe der eucharistischen zur Heiligenverehrung rief nicht nur andersglaubige
Kritiker auf den Plan. Auch gegentiber Christen war diese Praxis differenziert zu
erlautern, vor allem, um sie vom paganen Heroenkult abzugrenzen. Augustinus
musste seiner eigenen Gemeinde erklaren, dass das im Rahmen der Heiligenfeste
dargebrachte Opfer niemals den Martyrern selbst galt, sondern immer nur Gott.
Der Brauch, an den Gedenkstatten der Martyrer die Messe zu zelebrieren, sollte
dem Kirchenvater zufolge ausschlieSlich der Erbauung des christlichen Volkes

54 In Kremsmiinster BS CC31, fol. 67r ist die Rubrik zu finden: ,In translationem sancti

Zenonis ad processionem cantatur Responsorium Iustum deduxit® [...]. Auf fol. 67v findet
man die Antiphon, die zur Station zum Zenoaltar im Dezember zu singen war und auf
fol. 68r das Responsorium Ingrediente sacerdote |...], das mit der Rubrik ,ad reditum®
gekennzeichnet ist.

3 Vgl. Angenendt: Heilige und Reliquien, S. 130-132.

36 Quid multa? Condivimus integra ad ordinem, transtulimus vespere iam incumbente ad
basilicam Faustae; ibi vigiliae tota nocte, manus impositio. Sequenti die transtulimus ea in
basilicam quam appellant Ambrosianam.“ Ambrosius von Mailand: Sancti Ambrosii Opera.
Epistularum liber decimus, Epistulae extra collectionem, Gesta Concilii Aquileiensis,
hrsg. von Michael Petschenig / Michaela Zelzer (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum 82,3), Wien 1982, Ep. 77, S. 126-140. Siche dazu auch: Alan T. Thacker: ,,Loca
sanctorum®: The Significance of Place in the Study of the Saints, in: Alan T. Thacker (Hg.):
Local Saints and Local Churches in the Early Medieval West, Oxford 2002, S. 1-44, hier:
S. 1-13.

7 Angenendt: Heilige und Reliquien, S. 130.

31

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dienen. Die Unterscheidung zwischen dem Cultus latriae, der nur Gott gebthrt,
und der Verehrung des Heiligen im Cultus duliae legitimierte das Gedenken an
letzteren im Rahmen der Messfeier.’

In der mittelalterlichen Liturgiepraxis wurden diese spatantiken Formen der
Heiligenverehrung im Wesentlichen in zwei Bereichen tradiert: im Rahmen der
Messe, wo die Eucharistie das spatantike Totenmahl ersetzte,” und beim Stun-
dengebet, wo bei Heiligenfesten mit umfangreichem néchtlichem Beten das Kon-
zept der Nachtwache aufgenommen wurde.

Die Messe wurde in der Regel nach der Terz gefeiert. Wichtige Heilige wurden
am Tag ihres Festes mit einer Missa propria geehrt: eine Messe, fur die Serien von
Gebeten (Orationes) verfasst wurden. Diese Serien umfassten drei Messgebete:
Die Kollekt,*® die Super oblata und die Oratio ad complendum. Diese speziell fiir
einzelne Feste verfassten Gebete der Messe wurden tblicherweise in Sakramen-
taren — ab dem 12. Jahrhundert auch in sogenannten Missalien — Giberliefert.®! In
diesen Gebeten wurde der Heilige zwar memoriert, allerdings wurde er weniger

58 Das christliche Volk aber feiert die Feste der Martyrer mit religioser Feierlichkeit, sowohl
um das Nachahmen anzuregen, als auch damit wir an ihren Verdiensten teilhaben kénnen
und durch die Gebete Hilfe erfahren. Dennoch sollen wir niemals Altdre fir die Martyrer
bauen, sondern fiir den Gott der Mirtyrer selbst, auch wenn wir die Altire an den Gribern
der Mirtyrer bauen. Welcher Bischof namlich, der die Messe an den Orten der Heiligen
feiert, sagte jemals: \Wir bringen Dir Gaben, o Petrus oder Paulus oder Cyprianus?‘. Vielmehr
wird das was dargebracht wird, Gott dargebracht, der die Mirtyrer kronte, bei den Altiren
derer, die er kronte, damit durch das Beispiel dieser Orte eine grofSere Bewegung der Seele
entstehe, um die Liebe zu den Martyrern zu steigern, die wir nachahmen konnen, und zu
demjenigen, dem wir dabei helfen konnen. [...] Aber denjenigen Kult, der auf Griechisch
Aatpeia genannt wird, kann man nicht mit einem Wort auf Latein benennen. Da aber
diese Verehrung nur der Gottheit zukommt, verehren wir nichts anderes und bringen
wir das Verehren keinem anderen dar als Gott.“ (,Populus autem christianus memorias
martyrum religiosa sollemnitate concelebrat et ad excitandam imitationem et ut meritis
eorum consocietur atque orationibus adiuvetur, ita tamen, ut nulli martyrum, sed ipsi Deo
martyrum quamvis in memoriis martyrum constituamus altaria. Quis enim antistitum in
locis sanctorum corporum adsistens altari aliquando dixit: ,Offerimus tibi, Petre aut Paule
aut Cypriane”? Sed quod offertur, offertur Deo, qui martyres coronavit, apud memorias
eorum quos coronavit, ut ex ipsorum locorum admonitione maior adfectus exsurgat
ad acuendam caritatem et in illos, quos imitari possumus, et in illum, quo adiuvante
possimus. [...] At illo cultu, quae graece Aatpeia dicitur, latine uno verbo dici non potest,
cum sit quaedam proprie divinitati debita servitus, nec colimus nec colendum docemus
nisi unum deum.”), aus: Augustinus: Contra Faustum, hrsg. von Ioseph Zycha (Corpus
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum 25,1), Wien 1891, S. 562.

%9 Vgl. Angenendt: Heilige und Reliquien, S. 130.

60 Vgl. Andrew Hughes: Medieval Manuscripts for Mass and Office. A Guide to their

Organization and Terminology, Toronto 1982, S. 84.

Siehe dazu: Eric Palazzo: A History of Liturgical Books from the Beginning to

the Thirteenth Century, Collegeville 1998, S. 107-110. In der Forschung zu diesen

Sakramentarhandschriften wird zwischen einer gelasianischen und einer gregorianischen

Form unterschieden, unter anderem anhand abweichender Messformulare. Die in weiten

Teilen Europas mit der Ausnahme der ambrosianischen und mozarabischen Liturgie

tbliche gregorianische Form des Sakramentars sicht hier drei Gebete vor: Oratio, oft

auch Oratio prima oder Oratio diei genannt, Super oblata und Ad complendum. Siehe
dazu: ebd., S. 21-56. Auch die Bezeichnungen der Messegebete fallen je nach Typus

61

32

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fur seine individuellen Leistungen gepriesen, sondern vielmehr in seiner Rolle
als Intercessor (Firsprecher) angesprochen. Aus diesem Grund enthalten solche
Orationen in der Regel®? kaum bio- oder hagiographische Elemente,® sondern
erschopfen sich in eher unspezifischen Anrufungen.

Die Memorierung des Heiligen hingegen war im Rahmen der Lesungen der
Messe verboten. Im Gegensatz zu den Lesungen des Stundengebets, fiir welche
durchaus hagiographische Texte als Quellen herangezogen wurden, wurden aus
den Leseteilen der Messe nach einer ersten kurzen Phase der Unklarheit alle nicht
biblischen Quellen ausgesondert, zuallererst die Gesta sanctorum. %

Der gesungene Teil der Messe setzte sich aus mehreren Elementen zusammen,
namlich aus dem Ordinarium missae und dem Proprium missae. Wahrend das
Ordinarium (Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus und Benedictus, Agnus Dei) in jeder
Messe identisch blieb, wurde das Proprium missae (Introitus-Antiphon, Graduale,
Alleluia-Vers, Offertorium und die Communio-Antiphon) nach Fest und Saison
geandert. Allerdings bestanden die Gesiange des Propriums meistens aus Psalm-
zitaten und priesen selten den individuellen Heiligen.®® So enthalten auch diese
Gesange dementsprechend wenig spezifisch hagiographisches Material.¢

des Sakramentars unterschiedlich aus, sieche dazu: Cyrille Vogel: Medieval Liturgy. An

Introduction to the Sources, Washington, DC 1986, S. 79.

Eine Ausnahme stellen die sogenannten ,prefazi‘ der ambrosianischen Liturgie dar,

die, wie Paredi beobachtet, reichlich hagiographisches Material rezipieren. Vgl. Angelo

Paredi: I prefazi ambrosiani: contributo alla storia della liturgia latina, Mailand 1937,

S. 215-216. Auch in der mozarabischen Liturgie werden hagiographische Quellen starker

beriicksichtigt. Siehe dazu: Els Rose: Ritual Memory. The Apocryphal Acts and Liturgical

Commemoration in the Early Medieval West (c. 500-1215) (Mittellateinische Studien und

Texte), Leiden 2009, S. 90.

Daher werden in der Edition etliche Messformulare nicht berticksichtigt. Ausgewihlte

Formulare werden in die Analyse miteinbezogen. Dabei wird entweder direkt aus der

jeweiligen handschriftlichen Quelle oder aus Segala: Il culto di San Zeno zitiert.

Vgl. Josef A. Jungmann: Missarum sollemnia. Bd. 1 Messe im Wandel der Jahrhunderte.

Messe und kirchliche Gemeinschaft. Vormesse, Wien 1962, S. 504.

65 Vgl. Hughes: Medieval Manuscripts, S. 153-154.

66 Die liturgische Feier aber fiir Heilige, die fiir eine Verehrergemeinschaft eine besonders
prominente Rolle spielten, wurde auch im Bereich der Messe durch zusatzliche Gesinge
reichlicher ausgestaltet, nimlich mit dem sogenannten Tropus und mit der Sequenz. In
beiden Fillen werden Gesinge, die zur Standardstruktur der Messe gehdren — sowohl
des variablen Teils der Messe, also des Propriums, als auch des festbleibenden Teils oder
Ordinariums —, durch solche dichterischen und musikalischen Erweiterungen betont
und dabei kommentiert. Beide Gesinge gehorten nicht zum urspriinglichen Bestandteil
der Messliturgie, sondern wurden erst ab dem 9. Jhdt. entwickelt. Auch werden sie nicht
regelmidfig und flichendeckend in der alltdglichen Liturgie eingesetzt: nur besonders
wichtige Feste werden durch eine Sequenz oder durch Tropen ausgestaltet. Es sind
meistens die wichtigsten Herrenfeste des liturgischen Jahres, die starker tropiert* wurden,
doch finden sich auch Tropen und vor allem Sequenzen fiir Heiligenfeste. Insbesondere
die gereimte Sequenz war im Spatmittelalter eine beliebte Form der Heiligenverehrung
im Rahmen der Messe. Die narrative Lebensbeschreibung des Heiligen (die sogenannte
Vita) stellt meistens den Subtext der Sequenz dar, in der das hagiographische Material
dichterisch umgearbeitet wird. Durch die Erwiahnung biographischer Episoden und der
personlichen ,Leistungen® wird so die Moglichkeit der individualisierten Verehrung eines

62

63

64

33

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Da die Messe wenig Raum fiir profilierte Hagiopraxis bot, wurde in dieser
Arbeit von einer Edierung und tiefergehenden Analyse des liturgischen Materials
fur die Messe abgesehen.®” Eingehend behandelt wird hingegen das Stundengebet,
in welchem der Heilige individualisierte Verehrung erfuhr: Zum einen konnte im
Stundengebet die Heiligenverehrung liturgisch ausfihrlicher entfaltet werden als
bei der Messe, wo der Fokus auf der Eucharistie lag.®® Zum andern erweisen sich
Stundengebete inhaltlich und formal als wesentlich vielfaltiger. Dies gilt, wie im
Folgenden gezeigt wird, auch fur Lokalheilige, die an einem Ort in mehreren
Institutionen parallel verehrt wurden.

Heiligen im Rahmen der Messe und vor allem der gesungenen Teile, eroffnet. Zu diesem
Themenkomplex siche: Wulf Arlt: Neue Formen des liturgischen Gesangs: Sequenz und
Tropus, in: Christoph Stiegemann / Matthias Wemhoft (Hg.): 799 - Kunst und Kultur
der Karolingerzeit. Karl der GrofSe und Papst Leo III. in Paderborn. Bd. 3 Beitrige zum
Katalog der Ausstellung, Paderborn 1999. Handbuch zur Geschichte der Karolingerzeit,
Mainz 1999, S. 732-740; auflerdem David Hiley: Western Plainchant. A Handbook,
Oxford 1993, S. 196-238; Giacomo B. Baroffio / Anastasia E. J. Kim: Cantemus domino
gloriose. Introduzione al canto gregoriano, Cremona 2003, S. 95; Felix Heinzer hat darauf
aufmerksam gemacht, dass die Funktion der Tropierung durch Tropus und Sequenz sich
nicht in dem Ausschmiicken erschopfte, sondern dass es sich vielmehr um eine ,,reflektierte
Aneignung durch Glossierung und Erlduterung®, meistens im Sinne eines figural-
typologischen Verhiltnisses zum gregorianischen Bezugsgesang handelte: Felix Heinzer:
Figura zwischen Prisenz und Diskurs. Das Verhiltnis des gregorianischen Messgesangs zu
seiner dichterischen Erweiterung, in: Christian Kiening / Katharina Mertens Fleury (Hg.):
Figura. Dynamiken der Zeiten und Zeichen im Mittelalter, Wiirzburg 2013, S. 71-90, hier:
S.76.

Tatsichlich gibt es liturgisches Material, welches eine Profilierung des Heiligen auch im
Bereich der Messe ermoglicht. Dabei handelt es sich um Tropen aus Pistoia (12.-13. Jhdt.),
sowie Sequenzen aus Cividale und dem Stddeutschen Raum (14.-15. Jhdt.). Da es aber
nicht zu dem hier untersuchten Kontext der Zenoverehrung in Verona gehdort, wurde
es nicht untersucht, soll aber im Rahmen weiterer Publikationen ediert und erschlossen
werden.

Die Verehrung der Heiligen vor allem im Rahmen der Messe, in der eigentlich allein das
Opfer Jesu am Kreuz im Vordergrund stehen soll, bedurfte stets der Erklarung, wie viele
mittelalterliche Quellen bezeugen. Vgl. Irénée H. Dalmais u. a. (Hg.): Volume IV: The
Liturgy and Time. The Church at Prayer. An Introduction to the Liturgy, Collegeville
1985, S. 129. Marc van Uytfanghe nennt hagiographische Quellen, wie die Vita Faronis,
sowie Autoren des 9. Jhdts., wie Agobard von Lyon, den Bischof Claudius von Turin
und Paschasius Radbertus, die das theologische Problem explizit thematisieren, welche
Verehrung den Heiligen im Vergleich zu Gott gebiihrt. Dazu siche: Marc van Uytfanghe:
Le culte des saints et 'hagiographie face a ’écriture: les avatars d’une relation ambigué,
in: Santi e demoni nell’alto medioevo occidentale. (Secoli V-XI), Spoleto 1989, S. 155—
202, hier: S. 170-172. Die erstaunliche Langlebigkeit dieser augustinischen Tradition
zeigt auch die Tatsache, dass die Stelle noch in die Acta des tridentinischen Konzils
Eingang fand. Dies fand zu einer Zeit statt, in der die rdmische Kirche hinsichtlich der
Heiligenverehrung unter besonderem Rechtfertigungsdruck stand. Siehe dazu: Gerhard
L. Miiller: Gemeinschaft und Verehrung der Heiligen. Geschichtlich-systematische
Grundlegung der Hagiologie, Freiburg 1986, S. 69-70.

67

68

34

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neben der Messe stellt das Stundengebet, Opus Dei oder Opus divinum® oder
auch Liturgia horarum?® die zentrale Beschaftigung von Monchen und Klerikern
dar.”! Das Gebet wird in Form sogenannter Horen zu bestimmten Tages- und
Nachtzeiten abgehalten und so tiber den ganzen Tag verteilt. Im Durchbeten von
Tag und Nacht wurde nicht nur die natiirliche Zeit der Schopfung geheiligt,”
sondern vor allem das biblische Ideal einer Laus perennis zumindest symbolisch
umgesetzt.”3

In der Spatantike waren im Westen zwei Typen des Stundengebetes verbreitet,
aus denen die Grundformen der mittelalterlichen Liturgia horarum hervorgin-
gen. Die kathedrale Form bestand aus einem durch den Bischof geleiteten Gebet,
das urspringlich nur an zwei Gebetszeiten im Laufe des Tages gehalten wurde
und die Beteiligung der christlichen Laienbevolkerung vorsah: dem gemeinsa-
men Gebet am Morgen und am Abend.” Im klosterlichen Kontext war die Praxis
des Stundengebetes weniger einheitlich formalisiert.”> Diese asketisch-monasti-
sche Form wurde im Westen vor dem 8. Jahrhundert praktiziert, das heifSt vor der
flichendeckenden Ausbreitung der Benediktsregel.”¢ Gemeinsames Merkmal aller
monastischen Regeln war ein im Vergleich zur kathedralen Form umfangreiche-
res liturgisches Pensum: hier waren neben jenen zum Sonnenauf- und Untergang
auch Gebete wihrend des Tages, Prim, Terz, Sext und Non, sowie wihrend der
Nacht vorgesehen.”” Aus der Verschmelzung von Elementen der kathedralen und
der monastischen Form des Stundengebets entwickelten sich die Strukturen, die
das tigliche Gebet von Mdnchen und Klerikern auferhalb der Messe im Mittel-
alter regelten.”®

¢ Benedikt von Nursia: La Régle de Saint Benoit Bd. 2 Ch. VIII-LXXIII, hrsg. von Adalbert
d. Vogiié / Jean Neufville. 7 Bde., Paris 1972, S. 524 und zusammengefasst S. 790-791.

70" Irénée H. Dalmais u. a. (Hg.): The Church at Prayer, S. 155.

71" Vgl. Heinzer: Poesie als politische Theologie, S. 76.

72 Vgl. Thomas O’Loughlin: The Monastic Liturgy of the Hours in the Nauigatio Sancti

Brendani. A Preliminary Investigation, in: Irish Theological Quarterly 71, 2006, S. 113-

126, hier: S. 114.

Wie zum Beispiel in Lk 18, 1: ,oportet semper orare et non deficere. Dazu siche auch Aimé

G. Martimort: The Liturgy of the Hours, in: Irénée H. Dalmais u. a. (Hg.): Volume IV:

The Liturgy and Time. The Church at Prayer. An Introduction to the Liturgy, Collegeville

1985, S. 151-256, hier: S. 155-156; 162-163.

74 Vgl. Irénée H. Dalmais u. a. (Hg.): The Church at Prayer, S. 171-172.

75 Siehe dazu: Joseph Pascher: Das Stundengebet der rémischen Kirche, Miinchen 1954,

S. 37-44.

Vgl. Joachim Wollasch: ,Benedictus abbas Romensis“: das romische Element in der frithen

benediktinischen Tradition, in: Norbert Kamp / Joachim Wollasch (Hg.): Tradition als

historische Kraft. Interdisziplinire Forschungen zur Geschichte des fritheren Mittelalters,

Berlin 1982, S. 119-137, hier: S. 119-120.

77 Vgl. Irénée H. Dalmais u. a. (Hg.): The Church at Prayer, S. 173.

78 Vgl. Irénée H. Dalmais u. a. (Hg.): Volume IV: The Liturgy and Time. The Church at
Prayer. An Introduction to the Liturgy, Collegeville 1985, S. 174; siche dazu auch: Rose:
Ritual Memory, S. 10-11. Da sie im Laufe dieser Arbeit verwendet werden, seien hier die
technischen Bezeichungen dieser zwei Formen des Stundengebets kurz erwihnt. Man
unterscheidet dabei zwischen einem sogenannten cursus romanus, der fiir Priester, Kleriker
und andere nicht-benediktinische geistliche Institutionen (wie Augustinerchorherren

73

76

35

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Rahmen des Stundengebets wurden Heilige an ihren Feiertagen vor allem
bei der liturgischen Lesung und dem antiphonalen und responsorialen Gesang
ins Zentrum der Verehrung geriickt. Das Lesen wihrend des Stundengebets ist
passender als Vorlesen beschrieben, da es sich dabei um eine gemeinschaftliche
Aktivitat handelte: Ein Lector rezitierte die dafiir vorgesehenen Abschnitte fiir
die versammelte Gemeinschaft mit lauter Stimme und in einfacher melodischer
oder Cantillationsform.”

Im Gegensatz zur Messe, in der ausschlieflich Lesungen aus der Bibel gestatten
waren, wurden fir die Lesungen im Stundengebet oft Vitae, Passiones, Translati-
ones und ahnliche Texte aus dem Bereich der narrativen Hagiographie eingesetzt.
Es sind vor allem die fir die nachtlichen Gebetsstunden vorgesehenen, umfang-
reichen Leseabschnitte,®® in denen aus der Vita oder Passio eines Heiligen erzahlt
wurde. Hier ist anzumerken, dass es sich hierbei um die Tradition gallikanischer,
afrikanischer und mozarabischer Gepflogenheiten handelte, die in Rom und Ita-
lien aber bis zur Karolingischen Liturgiereform durchaus fremd waren.®! Hier
tberwog — in Rom sogar bis zum 9. Jahrhundert — ein gewisser ,Ostrazismus’
gegentber den hagiographischen Lesungen.®? Weder die Benediktinerregel®
noch die altromische Fassung des Ordo romanus XIII (sowohl A als auch B) sahen
namlich hagiographisches Material fiir die Messe oder das Stundengebet vor.84
Erst ab dem 8. Jahrhundert, als sich neben Bestrebungen zu einer Romanisierung
im Reich der Karolinger auch eine gewisse Frankisierung der romischen Brau-

oder Bettelorden) galt, und einem cursus monasticus, der das Leben einer monastischen
(meistens, aber nicht ausschlieflich benediktinischen) Gemeinschaft regelte. Vgl. Peter
Wagner: Ursprung und Entwicklung der liturgischen Gesangsformen bis zum Ausgange
des Mittelalters, Leipzig 31911, S. 128-129.

79 Vgl. ebd., S. 130. Dazu auch: Solange Corbin: La cantillation des rituels chrétiens, in: Revue

de musicologie 47, 1961, S. 3-36. Grundlegend zum Thema des Lesens oder Laut-Lesens

in Antike und Mittelalter: Jézsef Balogh: ,Voces Paginarum®. Beitrige zur Geschichte des

lauten Lesens und Schreibens, in: Philologus 82, 1927, S. 84.

Kirzere, oft auswendig rezitierte Lesungen wurden auch bei anderen Horen vorgetragen.

Diese werden allerdings meistens als Capitulum verzeichnet, dazu: Harper: The Forms

and Orders, S. 81.

Vgl. Baudouin de Gaiffier d’Hestroy: La lecture des Actes des martyrs dans la priere

liturgique en Occident. A propos du passionaire hispanique, in: Analecta Bollandiana 72,

1954, S. 134-166, hier: S. 141.

82 Vgl. ebd., S. 139-142.

8 In der Benediktinerregel findet sich der Ausdruck ,lectiones ad ipsum diem pertinentes
dicantur®, siche: Benedikt von Nursia: La Regle, S. 522-523. Doch diese Formulierung
findet sich auch in den Ordines der romischen Kirche, wo sie nicht auf die Lektiire aus
hagiographischen Quellen hinweist, wie Andrieu unterstreicht: ,Les autres lectures [...]
seront des sermons ou des homélies patristiques: sermones vel omelias catholicorum patrum
ad ipsum diem pertinentes. A aucun endroit de 'Ordo, il n’est question de passiones ou de
Vies de saints®, Michel Andrieu: Les Ordines Romani du haut moyen age. Bd. 2 Les textes
(Ordines I-XIII) (Spicilegium Sacrum Lovaniense: Etudes et documents), Lowen 1960,
S. 478.

84 Vgl. De Gaiffier d’Hestroy: La lecture des Actes, S. 140.

80

81

36

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

che beobachten lasst,* kamen vermehrt hagiographische Texte fiir Lesungen des
Stundengebets zum Einsatz.%¢

Nicht nur durch das Lesen tber ihn, sondern auch im Gesang wurde der Hei-
lige im Stundengebet verehrt. Den umfangreichsten Teil der cantoralen Liturgie
bildete die Psalmodie, das Singen der Psalmen.?” Wihrend in einer monastischen
Gemeinschaft das ganze Psalterium (150 Psalmen) innerhalb einer Woche gesun-
gen werden musste,®® wurde dieses Prinzip im kanonikalen System des Stunden-
gebets aufgehoben. Aus diesem Grund sind die Psalmen im Cursus monasticus
teilweise anders verteilt als im Cursus romanus.?” Das Singen der Psalmen war
wiahrend des Stundengebets eine der Hauptaufgaben fir den Chor.”® Sie wur-
den von den zwei Hilften des Chores gesungen, die sich, nachdem ein Solist den
Beginn angestimmt hatte, Psalmvers fiir Psalmvers abwechselten.”!

Die Auswahl der an Feiertagen, vor allem zu Laudes, Vesper und Matutin,
gesungenen Psalmen orientierte sich am Typus des jeweils gefeierten Heiligen.
Die Grundformen solcher Psalmenreihen sind bereits im Commune sanctorum
— Sets von liturgischen Texten, die nach Heiligen-Typus (Martyrer, Confessores,
Jungfrauen und so weiter) gruppiert wurden — festgehalten: Das Fest eines Marty-
rers im monastischen Cursus sah zum Beispiel fiir die Matutin die Psalmenreihe
1,2,3,4/5,8, 14,20/ 23, 33, 64, 91 vor; eine Jungfrau etwa wurde nach dem
Cursus romanus bevorzugt mit der Psalmenreihe 8, 18, 23 / 44, 45, 8 / 95, 96, 98
gefeiert.?? Die mit solchen standardisierten Psalmenreihen implizierten Zuschrei-

85 Vgl. Theodor Klauser: Die liturgischen Austauschbeziehungen zwischen der romischen

und frankisch-deutschen Kirche vom achten bis zum elften Jahrhundert, in: Historisches

Jahrbuch 53, 1933, S. 169-189, hier: S. 172; 183-184; auch dazu: Jungmann: Missarum

sollemnia, S. 98-122.

Dies bestitigt nicht nur der Ordo romanus XII, sondern auch Papst Hadrian selbst, der

in einem Brief an Karl den Grofen diese Praxis auch fiir Rom bezeugt. Siche dazu: De

Gaiffier d’'Hestroy: La lecture des Actes, S. 143-152.

Vgl. Wagner: Ursprung und Entwicklung, S. 6. Siehe aufferdem: Joseph H. Dyer: Monastic

Psalmody in the Middle Ages, in: Revue bénédictine 99, 1989, S. 41-74 und ders.: The

Singing of Psalms in the Early Medieval Office, in: Speculum 64, 1989, S. 535-578.

Vgl. Petrus Nowack: Die Strukturelemente des Stundengebets der Regula Benedicti, in:

Archiv fir Liturgiewissenschaft 26, 1984, S. 253-304, hier: S. 254-255.

Entscheidend war hier vielmehr, dass die ausgewahlten Psalmen der Spiritualitit der

einzelnen Hore entsprachen. Siche dazu: Joseph Pascher: Die Methode der Psalmenauswahl

im romischen Stundengebet (Sitzungsberichte / Bayerische Akademie der Wissenschaften),

Miinchen 1967.

90 Die chorische Psalmodie stellt eine Neuerung der christlichen Liturgie um die Mitte des
4. Jhdts. dar. Vor dieser Zeit wurden die Psalmen von einem Solisten gesungen, wobei
auch das Volk sich am Gesang einzelner Verse beteiligte. Vgl. Wagner: Ursprung und
Entwicklung, S. 19-22.

91 Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 78. Siehe auch: Hiley: Western Plainchant, S. 58;
ders.: Gregorian Chant, Cambridge 2009; Baroffio / Kim: Cantemus domino gloriose,
S. 147-149.

92 Vgl. Pascher: Das Stundengebet, S. 198-203.; auferdem: Pascher: Die Methode der
Psalmenauswahl.

86

87

88

89

37

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bungen trugen zur entsprechenden Deutung des jeweils verehrten Heiligen bei.??
Durch ad hoc-Modifizierungen festgelegter Abfolgen konnten die Feierlichkeiten
speziell auf den einzelnen Heiligen zugeschnitten werden, indem man beispiels-
weise einen besonderen Aspekt seiner Legende hervorhob.”*

In zwei weiteren gesungenen Elementen des Stundengebets konnte der Heilige
besonders feierlich gepriesen werden, nimlich in den Antiphonen und Respon-
sorien. Die Antiphonen rahmten Psalmen sowie Cantica ein,” um die Botschaft
des begleiteten Elements zu betonen und sie zum jeweiligen Fest in Bezug zu
setzen. Dabei waren dem Heiligen nicht nur die Antiphonen gewidmet, welche
die Psalmodie der Matutin begleiteten, sondern auch die musikalisch feierlicher
ausgestalteten Antiphonen zu den Cantica der Vesper und Laudes, sowie das soge-
nannte Invitatorium, das den tiglich gesungenen Psalm 94 begleitete.”

Fir das Singen der Antiphonen war vor allem der Chor zustandig. Es waren
grundsatzlich zwei Formen des antiphonischen Vortrags moglich: Die Antiphon
konnte im Ganzen entweder vor und nach dem Psalm gesungen oder nach jedem
Psalmvers wiederholt werden. Die erste Form scheint sich durchgesetzt zu haben,
wiahrend die zweite Form im Vortrag des Invitatoriums bewahrt wurde, bei dem
die Antiphon nach jedem Vers des Psalms 94 (Venite) gesungen wurde. Im Laufe
des Mittelalters wurde es in diesem liturgischen Kontext tblich, die Antiphon
vor dem Psalm nur anzustimmen und sie nach dem Psalm komplett zu singen.’”

Responsorien begleiteten hingegen immer eine Lesung.?® Dem Wortsinne ent-
sprechend stellten sie in der mittelalterlichen Liturgie sozusagen eine Antwort auf
die Lesung dar.®” Fur die Untersuchung der liturgischen Verehrung der Heiligen
sind vor allem die Responsorien der Matutin relevant.'®® Diese waren nicht nur
umfangreicher als die Antiphonen, sondern auch musikalisch kunstvoller gestal-
tet und daher anspruchsvoller, nicht zuletzt, weil sie das reibungslose Zusammen-

93 Siehe dazu beispielsweise: Felix Heinzer: Die ,heilige Konigstochter® in der Liturgie: Zur

Inszenierung Elisabeths im Festoffizium , Laetare Germania“, in: Dieter Blume / Matthias
Werner (Hg.): Elisabeth von Thiringen — eine europdische Heilige: Aufsitze, Petersberg
2007, S. 215-225, hier: S. 218.

Wie zum Beispiel bei Laurentius oder Agnes, bei deren Festen jeweils an einer Stelle ein
passenderer Psalm ausgewahlt wurde, Pascher: Das Stundengebet, S. 206.

Cantica waren alt- sowie neutestamentarische lyrische Lieder, wie zum Beispiel das aus dem
Lukasevangelium entnommene Magnificat (Lk 1, 46-55), das jeden Tag wihrend der Vesper
gesungen wurde, oder das Benedictus (Lk 1, 68-79), das im Rahmen des morgendlichen
Lobes, der Laudes, vorgetragen wurde. Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 83-84.

96 Vgl. Hiley: Western Plainchant, S. 98-99.

97 Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 78.

98 Vgl. Wagner: Ursprung und Entwicklung, S. 132.

99 Zusammengefasst in: Franz ]. A. Antony: Archiologisch-liturgisches Lehrbuch des
gregorianischen Kirchengesanges. Mit vorziglicher Ricksicht auf die Romischen,
Miinsterschen und Erzstift Kolnischen Gesangsweisen, Miinster 1829, S. 48, Fuinote; siche
auch: Hiley: Western Plainchant, S. 69-76.

Kirzere Antwort-Gesinge werden auch im Rahmen von Dialogen zwischen dem
Zelebranten und dem Chor sowie nach Kurzlesungen, sogenannten capitula, vorgetragen.
Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 82.

94

95

100

38

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spiel des Solisten mit dem Chor erforderten.’®! Die am wenigsten elaborierte
Form des Vortrages sah vor, dass nach dem Anstimmen durch einen Solisten der
Chor das Responsorium sang. Anschliefend wurde ein Vers solistisch vorgetra-
gen und der Chor wiederholte nach dem Vers die zweite Halfte des Responsori-
ums, die sogenannte Repetenda.'??

Fur Antiphonen und Responsorien wurden zunichst einzelne Psalmverse
oder Passagen aus der Bibel intoniert.!”> Ab dem 9. und 10. Jahrhundert wurde
es ublich, bei wichtigen Heiligenfesten die Psalmenreihen und die Lesungen
mit besonderen Zyklen von Antiphonen und Responsorien zu verbinden. Diese
bestanden nun nicht mehr zwingend aus einzelnen Psalmenversen, sondern wur-
den weiteren, nicht-biblischen Quellen entnommen.!% Fiir Heiligenfeste stellte
die Vita die meist verwendete Quelle fiir das Verfassen solcher Antiphonen- und
Responsorienreihen dar, aber auch Hymnenfragmente, Inschriften und lyrische
Texte wurden als Spolia dafiir verwendet. Da Texte in Versform tibernommen
wurden, finden sich bereits in sehr frihen Offiziendichtungen einzelne versifi-
zierte Elemente.'% In der Regel aber wurden zunichst Offizien in Prosa gestaltet,
erst ab dem 13. Jahrhundert wurden ,,,durchkomponierte’ Gebilde mit homoge-
nen Vers- und Reimstrukturen“1% gangig.

Die zeitgenossische Bezeichnung solcher Reihen von Antiphonen und Respon-
sorien — oder Festoffizien — war Historia. Diese Begrifflichkeit verweist auf die
Tatsache, dass solche Gesangsabfolgen narrativ verbunden und als einem einheit-
lichen Thema gewidmetes Ensemble erkennbar sind.’” Wenn der Heilige mit
einer solchen Historia besungen wurde, wurde er ausdriicklich zum Protagonis-
ten der liturgischen Feier:

Unter allen diesen ausdifferenzierten Formen und Ausdrucksweisen des Heiligenkultes

bewirkt das Verfassen eines eigenen Offiziums, speziell fiir den Heiligen komponiert,
auf der Grundlage seiner Vita oder Passio, dass dieser Heilige tber die anderen erho-

101 ygl. Hiley: Western Plainchant, S. 69.

102 yg|. Harper: The Forms and Orders, S. 82-83. Die Beschreibungen von Amalar von Metz
legen nahe, dass diese Vortragsform im 9. Jhdt. noch nicht tblich war. Sie muss sich daher
spater entwickelt haben, ist aber fiir das 12. und 13. Jhdt. belegt. Vgl. Hiley: Western
Plainchant, S. 73-74.

103 Die Responsorien des Temporale zum Beispiel basierten auf dem Text der Lesungen, die sie
begleiteten. Vgl. ebd., S. 70. Die Antiphonen, deren Text aus den Psalmen entnommen ist,
bilden den iltesten Bestand an Gesingen der christlichen Kirche. Vgl. Wagner: Ursprung
und Entwicklung, S. 152-153; Hiley: Western Plainchant, S. 88-102.

104 Siehe dazu insbesondere: Ritva Jonsson: Historia. Etudes sur la genese des offices versifiés,
Stockholm 1968, S. 177.

105 Ebd., S. 178. Dariiber auch, Jonssons Ergebnisse zusammenfassend, Joachim Knape: Zur
Benennung der Offizien im Mittelalter. Das Wort ,historia“ als liturgischer Begriff, in:
Archiv fir Liturgiewissenschaft 26, 1984, S. 305-320, hier: S. 307.

106 Heinzer: Die heilige Konigstochter, S. 215.

107 Jonsson: Historia, S. 12. Ich benutze im Folgenden zwei Begriffe fiir Historia synonym,
namlich Historia und Offizium. Der Begriff Offizium ist allerdings umfassender und kann
sich auch je nach Kontext auf die ganze liturgische Feier an einem Heiligentag beziehen.

39

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ben und auf eine Stufe mit den universellen Heiligen des Romischen Kalenders gestellt
wurde. Die Historia ist also die hochste Kronung seines Kultes.!8

Darauf wird spater nochmal zuriickzukommen sein.

Ein weiteres Element konnte thematisch ganz dem Heiligen gewidmet werden,
namlich der an mehreren Stellen im Laufe des Stundengebets gesungene Hym-
nus.'” Der Hymnus ist eine spatantike Gattung der liturgischen Poesie, als deren
Erfinder Augustinus den Mailinder Bischof Ambrosius kolportiert. Ambrosius
habe, so Augustinus, solche Lieder gedichtet und fiir den liturgischen Gebrauch
in seiner Kirche vorgesehen.!'® Diese Zuschreibung blieb wahrend des Mittelal-
ters so wirkmachtig, dass fiir den Hymnus der Begrift ambrosianum Verbreitung
fand.""* Somit waren Hymnen von Anfang an deutlich als niche-biblische Dich-
tungen markiert und fanden erst nach einer ersten Phase der Ablehnung, spa-
testens aber ab dem 11. Jahrhundert, in ganz Europa Eingang in die Liturgie.!'?
Auch der Form nach waren Hymnen leicht vom dbrigen liturgischen Material
unterscheidbar, weil sie nie in Prosa, sondern stets metrisch komponiert wurden.
Die beliebtesten VersmafSe waren der jambische Dimeter (in Anlehnung an die
Hymnen des Ambrosius) und die sapphische Strophe.!!3

In Bezug auf den Inhalt zeichnete sich der Hymnus durch eine grofe Vielfalt
aus: Ausgehend von den ersten Hymnendichtungen, die meistens Episoden aus
dem Leben Jesu thematisierten und anlasslich der wichtigen Herrenfeste gesun-
gen wurden, wurde der Bestand auch durch die Aufnahme lokaler Kulttraditio-
nen standig erweitert.!!4

Die hier dargelegten Formen und Elemente des mittelalterlichen Konstrukti-
onsprozesses von Heiligen bezeichne ich zusammenfassend als Hagiopraxis. Diese
Bezeichnung soll in Abgrenzung zum Hagiographiebegriff deutlich machen, dass

108 Ainsi, toutes ces formes et expressions différenciées du culte des saints, la composition

d’un office propre, spécialment composé pour le saint a partir de la rédaction d’une vita
ou d’une passio, permet de le distinguer du commun, de le placer a niveau égal avec les
saints dits universel du calendrier romain. Chistoria s'impose donc comme la consécration
supréme de son culte.“ Jean-Francois Goudesenne: Les Offices historiques ou Historiae
composés pour les fétes des saints dans la province ecclésiastique de Reims (775-1030),
Turnhout 2002, S. 29.

109 Zu den Anfingen der christlichen Hymnodie siehe: Alan Dunstan: Hymnody in Christian
Worship, in: Cheslyn Jones (Hg.): The Study of Liturgy, London 1992, S. 507-519.
Grundsitzlich zum Hymnus vgl. Andreas Haug u. a. (Hg.): Der lateinische Hymnus im
Mittelalter. Uberlieferung, Asthetik, Ausstrahlung, Kassel 2004.

110 yo. Hiley: Western Plainchant, S. 140.

11 Wie zum Beispiel in der Benediktregel, vgl. Benedikt von Nursia: La Regle, S. 510.

112 Siehe: Michel Huglo u. a.: Gallican Chant, in: Stanley Sadie (Hg.): The New Grove
Dictionary of Music and Musicians, London 2001, S. 458-472; Harper: The Forms and
Orders, S. 80; Helmut Gneuss: Zur Geschichte des Hymnars, in: Andreas Haug u. a. (Hg.):
Der lateinische Hymnus im Mittelalter. Uberlieferung, Asthetik, Ausstrahlung, Kassel
2004, S. 63-86; Donald A. Bullough: Texts, Chant, and the Chapel of Louis the Pious, in:
Peter Godman / Roger Collins (Hg.): Charlemagne’s Heir. New Perspectives on the Reign
of Louis the Pious (814-840), Oxford 1990, S. 489-508

113 Vgl. Hiley: Western Plainchant, S. 141-142.

114 Vg|. Harper: The Forms and Orders, S. 80.

40

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Konstruktion des Heiligen nicht in einem Text, sondern viel mehr im sozialen
und kommunikativen Handeln erfolgte: Religiose Verehrergemeinschaften medi-
alisierten ,ihren‘ Heiligen in der liturgischen Praxis, indem sie fir ihn Zeiten und
Orte markierten und zu seinen Ehren Feste feierten, bei denen sein Leben und
seine Taten memoriert und besungen wurden. Im Folgenden wird die Methodik
der Erschliefung der Hagiopraxis behandelt.

2.2 Die ErschliefSung der liturgischen Hagiopraxis

Mit dem Begriff Hagiopraxis soll hier der soziale und kommunikative Prozess,
wahrend dessen eine Verehrergemeinschaft durch liturgische Praktiken einen
Heiligen konstruiert, verstanden werden. Die wissenschaftliche ErschlieSung der
Hagiopraxis erweist sich als auflerst komplex. Einerseits sind nicht alle Bestand-
teile der Hagiopraxis in allen Einzelheiten rekonstruierbar. Dariiber hinaus spiel-
ten dabei verschiedene Praktiken und Medien eine Rolle, die sich nicht mit einer
einheitlichen Methode untersuchen lassen. Sie alle verlangen nach spezifischen
ErschlieSungsmethoden und konnen somit weder von einzelnen Forschenden
noch in den Grenzen einer einzigen Disziplin untersucht werden. Hagiopraxis
eignet sich viel mehr als Gegenstand multidisziplinarer Untersuchungen unter
Einbezug mediavistischer Facher wie der lateinischen Philologie, der Musikolo-
gie, der Kunst- und Baugeschichte, der Theologie und der Liturgiewissenschaft.

Im Rahmen einer solchen multidiszipliniren Untersuchung der Hagiopraxis
kommt schriftlichen Quellen eine zentrale Stellung zu. Als solche ist alles schrift-
liche Material anzusehen, das fiir die Feier des Heiligenfestes verfasst oder kom-
piliert und im Rahmen der liturgischen Praxis verwendet wurde. Uberliefert ist
es auf materiellen Trigern, fir das Mittelalter in Handschriften. Dieses Material,
namlich liturgische Quellen und liturgische Biicher, erweisen sich fir die Unter-
suchung des Konstruktionsprozesses von Heiligen als fundamental, weil sie nicht
nur auf eine Hagiopraxis hinweisen, sondern auch tber deren Inhalt informieren
und ferner teilweise erlauben, die liturgische Choreographie zu rekonstruieren.!'s
Entgegen der bereits erwidhnten Auffassung von Philippart, dass liturgische Quel-
len mindere Gattungen seien, sind sie fir die Untersuchung der Hagiopraxis
unabdingbar.!1¢

Die Aufgabe der Erschliefung der schriftlichen Quellen der Hagiopraxis
kommt den Philologen oder ,,text historians“!"” zu. Diese sind allerdings mit der
Herausforderung konfrontiert, die Quellen auf eine Art und Weise aufzubereiten,
dass sie im Rahmen einer multidisziplinaren Untersuchung der Hagiopraxis zum
Tragen kommen konnen.

115 Siehe oben, S. 26.

116 Sjehe oben, S. 20.

17" Gunilla Iversen: Problems in the Editing of Tropes, in: Text. An interdisciplinary annual
of textual studies 1, 1981, S. 95-132, hier: S. 103.

4

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die bereits zur Verfiigung stehenden Methoden der Aufbereitung und
Erschliefung der liturgischen Quellen werden im Folgenden zusammenfassend
vorgestellt und auf ihre Anschlussfihigkeit im Rahmen einer Untersuchung der
Hagiopraxis hin kritisch hinterfragt. Im Anschluss daran wird die Methode vor-
gestellt werden, die in der vorliegenden Arbeit eingesetzt wird.

Historische Ansitze im editorischen Umgang mit und fiir die Erschliefung von
liturgischen Quellen

Ein Abriss der bisher entwickelten ErschlieSungsmethoden fiir liturgische Quel-
len muss notwendigerweise im 19. Jahrhundert ansetzen, da zu dieser Zeit bis
heute maf$gebliche Erschliefungsprinzipien und Fragestellungen etabliert wur-
den. Besonders zwei Projekte stehen hierfiir paradigmatisch: Zum einen Pros-
per-Louis Guérangers Bemithungen um eine Restitution des gregorianischen
Chorals. Guéranger, der 1837 zum Abt der wiedergegriindeten franzosischen
Abtei Solesmes ernannt wurde, gilt als Pionier und Initiator der charakteristisch
gewordenen Beschiftigung der Solesmes-Monche mit den Quellen zur mittelal-
terlichen Monodie.!8 Sein Lebensziel war es, das Klosterleben seiner Zeit wieder
an mittelalterlichen monastischen Idealen zu orientieren. Dafiir sah er es als ent-
scheidend an, sich intensiv mit den Grundlagen des Gesangs der Monche, der
im Stundengebet eine so zentrale Rolle spielt, auseinanderzusetzen. Guéranger
begann damit, mittelalterliche monastische Texte und Melodien zu suchen, um
nach diesen Vorlagen den ,richtigen’ monastischen Gesang zu rekonstruieren.
Dem Vorhaben entsprechend, eine moglichst reine mittelalterliche Musiktradi-
tion zu finden beziehungsweise herzustellen, wurden die handschriftlichen Quel-
len meistens in Form von Faksimile-Ausgaben herausgebracht.

1886 erschien in Leipzig der erste Band der Analecta hymnica medii aevi. Die
Herausgeber der Analecta waren vor allem an Werken der christlich-lateinischen
Poesie interessiert. Sie planten eine vollstandige Sammlung aller Gattungen mit-
telalterlicher Dichtung (Hymnen, Sequenzen, Tropen, Reimofhizien et cetera).
Diese sollte ,,durch Veroffentlichung des unedierten oder schwer zuganglichen
und zerstreuten hymnologischen Materials die notwendige Grundlage fir eine
Geschichte und die rechte Wiirdigung der lateinischen Hymnodie“!" liefern. Bei-
des gelang den Editoren: nicht nur konnte mit den Analecta hymnica das Material
zuganglich gemacht werden, um das Corpus konstituierte sich auch ein neues
Forschungsfeld, das mittelalterliche liturgische Dichtung zum ersten Mal als
Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung wiirdigte.

118 Vgl. Walther Lipphardt: Solesmes, in: Friedrich Blume (Hg.): Die Musik in Geschichte und
Gegenwart, Berlin 2001, S. 835-839, hier: S. 836.

119 Clemens Blume: Vorwort und Einleitung, in: Clemens Blume u. a. (Hg.): Thesauri
hymnologici hymnarium. Die Hymnen des 5.-11. Jahrhunderts und die irisch-keltische
Hymnodie (Analecta Hymnica Medii Aevi 51), Leipzig 1908, S. V-XLVII, hier: S. V. [Kursi-
vierung im Original].

4

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweifellos steht dem Forscher durch die Veroffentlichungen aus der Reihe
der Analecta hymnica ein unabdingbar gewordenes Repertorium zu Verfiigung,
der hier gepflegte, mittlerweile kanonisch gewordene Umgang mit den Quellen
reflektiert allerdings sehr stark die Verfahren und Interessen des 19. Jahrhunderts.
Gegenstand derselben waren Zeugnisse hochster Errungenschaften der latei-
nisch-christlichen Dichtung, und nicht liturgische Texte. Diese stellen lediglich
das Terrain dar, auf dem man verstreut auch wertvolle Beispiele fur Literatur und
Dichtung, ,liturgische Poesien®,'?° finden kann, sind aber an sich nicht Teil der
Untersuchung.

Bereits die Strukturierung der Analecta hymnica dient dieser Herangehens-
weise. Das Material wird nicht nach dem liturgischen Anlass oder nach dem zele-
brierten Heiligen, sondern nach der Gattung der Stiicke angeordnet: Mehrere
Binde der Sammlung sind allein den Hymnen, anderen den Sequenzen oder
liturgischen Prosen,'?! wieder andere den Tropen und zuletzt den Reimoffizien
gewidmet. Dieses Vorgehen ist im Rahmen einer historisch-kritischen Edition
des Materials naheliegend, 16st aber den Kontext seiner Verwendung in der litur-
gischen Performanz ein und derselben Feier vollig auf. Zwar spiegelt dies teilweise
die Situation der handschriftlichen Uberlieferung wieder, denn auch dort wur-
den, zumindest bis zum Aufkommen des Breviers und des Missale, die Gesangs-,
Lese- oder Gebetselemente getrennt schriftlich fixiert, allerdings entzieht sich so
das liturgische Ensemble dem nicht mehr mit den Strukturen mittelalterlicher
Liturgie vertrauten Leser.

Die editorischen Grundsitze der Analecta hymnica lassen sich anhand derje-
nigen Binde exemplarisch veranschaulichen, die den liturgischen Reimofhizien,
den ,historiae rhythmatae et rimatae®,'*?> gewidmet sind. Zum einen wird hier
lediglich der Bestand an Antiphonen und Responsorien berticksichtigt. Die
Gesinge und Texte, mit denen sie gemeinsam im Wechsel vorgetragen wurden,
wie Hymnen, Psalmen und Lesungen, werden aus der Darstellung ausgeschlos-
sen. Zum zweiten werden die Texte hier auf eine Art und Weise prasentiert, die
den Eindruck erweckt, es handele sich um kontextlose Poesie. Zwar deuten Uber-
schriften wie ,,In primo nocturno®, ,In secundo nocturno“ auf den liturgischen Kon-
text hin, in den diese Antiphonen und Responsorien eingebettet waren, doch sie
dienen hier lediglich der Strukturierung des Stoffes. Dadurch verschwindet eine
komplexe Praxis hinter dem Edierten, das nur einen Bruchteil der liturgischen
Elemente des Stundengebets wiedergibt.

Die Beschrinkung der Editoren auf die aus ihrer Sicht literarisch wertvolls-
ten Stiicke fiihrt teilweise sogar dazu, dass ganze Bestandteile von Reimoffizien

120 Guido M. Dreves: Einleitung, in: Guido M. Dreves (Hg.): Historiae rhythmicae. Liturgische
Reimofficien des Mittelalters. Erste Folge. Aus Handschriften und Wiegendrucken
(Analecta Hymnica Medii Aevi 5), Leipzig 1889, S. 5-16, hier: S. 5.

121 Vgl. ders.: Vorwort, in: Guido M. Dreves (Hg.): Sequentiae ineditae. Aus Handschriften
und Frithdrucken (Analecta Hymnica Medii Aevi 8), Leipzig 1890, S. 5-8.

122 Dreves: Einleitung, S. 6.

43

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von der Edition ausgeschlossen wurden. Hinweise auf nicht berticksichtigte Teile
der Handschriften lauten oft lakonisch: ,,Alles prosaisch“?* oder ,,In 2. Vesp. ad
Magn. befindet sich eine prosaische Antiphon.“!?* Ginzlich prosaische Offizien
sind aus den gleichen Griinden in den Analecta Gberhaupt nicht enthalten.

Handlungsleitend fir den Umgang mit den Texten ist vor allem das Ziel
der Editoren, eine ,solche Textausgabe“ zu liefern, ,[...] auf Grund welcher der
urspringliche Text rekonstruiert und der rekonstruierte Text auf seine Zuverlas-
sigkeit nachgepriift werden kann und muss.“'?> Dementsprechend greifen Edito-
ren so stark ein, dass der hergestellte Text oft keinem einzigen Original entspricht.
Auflerdem werden orthographische und lexikalische Varianten im Apparat ver-
zeichnet, zusammen mit groeren Unterschieden im tberlieferten Bestand. Diese
Unterschiede betreffen oft mehrere Antiphonen oder Responsorien, teilweise
sogar all die Elemente, die einer bestimmten Gebetszeit zugeordnet waren. Auf
diese Weise werden sie aber als reine Abweichungen gedeutet und einem vom
Editor bevorzugten, rekonstruierten Text untergeordnet. Infolgedessen konnen
die Texte der einzelnen Uberlieferungstrager aber nur mithsam oder sogar tber-
haupt nicht rekonstruiert werden, zum Beispiel in den oben genannten Fallen,
bei denen bestimmte Textelemente aufgrund ihrer aus Sicht der Autoren mangel-
haften Qualitit nicht verzeichnet werden.!26

Gleichwohl waren sich die Herausgeber der besonderen Schwierigkeiten bei
der Edition liturgischer Texte bewusst: ,,Ein Umstand, der eine richtige Edierung
mancher Reimofficien erschwert, ist die abweichende Einrichtung der verschie-
denen liturgischen Handschriften®. So kime es haufig vor, dass ein kanonikales
Offizium fiir die monastische Form erginzt wurde und dass man es deswegen
mit einem ,interpolierten®, ,mit Schlacken durchsetzen und in Unordnung gera-
tenen Text“ zu tun habe, oder dass ein monastisches Offizium zu einem kano-

123 Guido M. Dreves (Hg.): Historiae rhythmicae. Liturgische Reimofficien des Mittelalters.
Erste Folge. Aus Handschriften und Wiegendrucken (Analecta Hymnica Medii Aevi $),
Leipzig 1889, S. 39.

124 Ebd.,, S. 117.

125 Blume: Vorwort und Einleitung

126 7u ganz dhnlichen Schliissen kommt auch Gunilla Iversen in Bezug auf die in den Analecta
edierten Tropen: ,The editors of the Gloria tropes and prosulas in Analecta Hymnica vol.
47, Henry Marriot Bannister and Clemens Blume, established a normalised version of
what they considered to be real verse, that is metric poetry, leaving out other texts and
only giving some variant verses in the apparatus. The established text version is however
very often not found in any of the manuscripts. Many manuscripts and regional versions
are simply omitted, due to the basic ambition only to edit the original version of the
author, although the ,author’, in the case of tropes as in the case of many other floating,
compilated texts typical for the medieval literary culture, should more fittingly be seen as
the ,compilator‘. Entire trope complexes were omitted since, according to their opinion, a
poetic text had to be metric, versified, structured in a specific way to be accepted for the
edition.” aus Gunilla Iversen: Tropes and Prosulas Added to the Chant Gloria in excelsis
in the Medieval Mass: Editorial Problems and Proposed Solutions, http:/hdl.handle.
net/1807/32257 [10. Mai 2018].

44

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nikalen verkirzt wurde und dabei ein ,liickenhafter und unvollstaindiger Text*
entstanden sei.'?”
Doch trotz dieses Bewusstseins um die Heterogenitat der Uberlieferung wur-
den gerade diese Unterschiede nicht berticksichtigt:
Vor mir liegt beispielweise ein Barbaraofficium, das ich bisher nur in nicht-monasti-
schen und Cistercienser-Brevieren gefunden [habel; ich bin aber tberzeugt, daff die
monastische Form des Benediktiner-Breviers die urspriingliche und allein richtige ist

[...]. Zur Herstellung der urspriinglichen Form fehlt jetzt nur noch eine Antiphon, die
fiinfte der ersten Vesper.'28

Zusammenfassend scheint eine wie in den Analecta hymnica praktizierte, auf
lachmannschen Prinzipien basierende Editionsmethode nicht mehr zeitgemafs:
Nicht nur werden die Charakteristika der handschriftlichen Uberlieferung vor-
schnell zu Gunsten eines durch die Editoren rekonstruierten Textes tibergangen,
auch wird ihre Eigenschaft als liturgische Quellen weitgehend ignoriert, weil das
Interesse nicht der Liturgie, sondern ihren literarischen Produkten gilt. Auch
wenn die Analecta hymnica bis heute das Standardwerk fiir die Beschaftigung
mit liturgischen Quellen darstellen, werden ihre Leitprinzipien von der jingeren
Forschung zunehmend diskutiert.

Andrieus Ordines romant

Als wegweisend im Bereich der Editionstechnik liturgischer Quellen gilt das
Werk tber die Ordines romani von Michel Andrieu.!? Ziel seiner Arbeit ist die
Rekonstruktion der urspriinglichen romischen Versionen der Ordines,!3° also von
Texten, die unterschiedliche liturgische Ablaufe (von der Messe bis hin zur Dedi-
kation einer Kirche) normativ beschreiben und die im Zuge der karolingischen
Liturgiereform von Rom aus in das ganze frankische Reich verbreitet wurden.!3!

Trotz seiner rekonstruierenden Vorgehensweise ist sich der Editor bewusst,
dass liturgische Quellen lebendige Texte sind,'3? die bestimmte Brauche und Tra-
ditionen fixieren, unabhingig von ihrem Verhiltnis zu einer urspriinglichen Fas-
sung. Demzufolge ware nach Andrieu der Informationsverlust zu grof$, wiirde

127 Guido M. Dreves (Hg.): Historiae rhythmicae, S. 9-10.

128 Dreves: Einleitung, S. 10-11.

129 Vgl. Michel Andrieu: Les Ordines Romani du haut moyen 4ge. 5 Bde. (Spicilegium Sacrum
Lovaniense: Etudes et documents), Lowen 1931-1961.

130 Andrieu: Les Ordines Romani 2, S. VIII-IX: ,Le role de Iéditeur est donc de rassembler
tous les manuscrits de l'ouvrage, de les confronter et d’en dégager, a ses risques et périls, un
texte qui se rapproche autant que possible de ce que fut 1’original.

131 Ders.: Les Ordines Romani du haut moyen 4ge. Bd. 1 Les manuscrits (Spicilegium Sacrum
Lovaniense: Etudes et documents), Lowen 1965, S. 467-485.

132 Andrieu: Les Ordines Romani 2, S. X: ,Les écrits liturgique [...] sont en effet des textes
vivants.”

45

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

man nur den Archetypus edieren und spatere Modifikationen vernachlissigen'3.
So gibt Andrieu den fiir ihn besten, also dem Original am nahestehendsten Text
wieder, er ediert ihn aber teilweise synoptisch'3* und liefert einen hochst detail-
lierten Apparat, der alle Varianten, auch die wenig bedeutsamen, wiedergibt.!3S

Zusammenfassend bleibt festzuhalten, dass in Andrieus Werk die Varianz der
Quellen sowie die Hinweise der handschriftlichen Uberlieferung ernst genom-
men und in der Edition wiedergegeben werden, auch wenn das tbergeordnete
Ziel seiner Arbeit an den mittelalterlichen Ordines eine Rekonstruktion der vor-
karolingischen romischen Liturgie ist.

Die editorischen Methoden des Corpus troporum

Sehr interessante editorische Methoden werden seit den 1970er Jahren im Rahmen
des in Stockholm angesiedelten Forschungsprojekts Corpus troporum erprobt.!3¢
In den Jahren 2008 bis 2015 wurde im Rahmen des Corpus troporum-Projekts
das Programm Ars edendi durchgefiihrt, im Zuge dessen neben Tropen auch wei-
tere liturgische'?” sowie sogenannte paraliturgische Gattungen'® in die Untersu-
chung einbezogen wurden.

Die Uberlegungen der Herausgeber der Corpus troporum-Bande betreffen vor
allem zwei Bereiche, die beide fiir den Umgang mit mittelalterlichen liturgischen
Quellen zentral sind. Zum einen wurde die Darstellungsweise des Materials reflek-
tiert.’” Es existieren unterschiedliche Typologien von Tropen, die sich jeweils
unterschiedlich zum tropierten Element verhalten und die in der Liturgie ent-
sprechend auf unterschiedliche Art und Weise vorgetragen wurden. Dies spiegelt
sich in der handschriftlichen Uberlieferung wieder, zum Beispiel im Seitenlayout

133 Ebd: ,On s’exposerait donc a perdre d’importantes informations, si on laissit de coté la
descendance de I'archétype.”

134 Ebd., S. IX: ,Le mieux est alors de reproduire, en colonnes parall¢les, les textes irréductibles

aun type commun.”

Ebd., S. 36: ,Il m’ a donc paru impossible de déterminer a priori les variantes qui

pourraient un jour servir. Aussi me suis-je finalement arrété au parti le plus sir, qui est de

les reproduire toutes.”

Siehe Ritva Jonsson (Hg.): Tropes du propre de la messe (Corpus Troporum 1), Stockholm

1975.

Wie zum Beispiel das hochmittelalterliche Lektionar der Kirche von Piacenza in: Brian

Moller Jensen: Lectionarium Placentinum as a Challenge to the Editor, http://hdl.handle.

net/1807/32260 [20. September 2018].

Vgl. die Edition der spatmittelalterlichen Sequenzenkommentare von Erika Kihlman:

Expositiones sequentiarum. Medieval Sequence Commentaries and Prologues. Editions

with Introductions (Acta Universitatis Stockholmiensis. Studia Latina Stockholmiensia

53), Stockholm 2006.

139 Vgl. Iversen: Problems in the Editing, S. 97: ,The first [problem] is to find a method of
presenting what I call the main structure of the troped chants. That is, to present all the
different combinations of the separate verses, the so-called trope elements, that belong to
the same trope, and also to demonstrate the way the trope elements and the base liturgical
text are linked together.”

135

136

137

138

46

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und in der Auszeichnung der zu tropierenden Elemente, was auch in der Edition
berticksichtigt werden sollte. Dafiir wurden von den Editoren elaborierte Darstel-
lungsformen entwickelt, die sehr genau die jeweils spezifischen Eigenschaften des
zu edierenden Materials beachten. Sie sind daher auf der einen Seite sehr raffiniert
und fir Editoren von Tropen sehr nitzlich, lassen sich aber auf der anderen Seite
nur schwer bei Editionen anderer Gattungen liturgischer Texte verwenden.

Zum zweiten wurde im Rahmen dieses Projektes auch grundsatzlich tber
die Konstitution liturgischer Texte nachgedacht. Die Frage nach Versionen und
Varianten, die man fir die Textkonstitution auswahlen soll, beantworten die
Herausgeber folgendermaflen: ,Das Kriterium der Authentizitit darf nicht auf
traditionelle Art und Weise fur dieses Material angewendet werden, da jeder Text,
der eine tatsichlich ausgeftihrte liturgische Praxis wiederspiegelt, als authentisch
betrachtet werden muss.““* Demzufolge kann das Ziel des Editors nicht mehr die
Erarbeitung eines Stemmas oder die Rekonstruktion eines Autorenoriginals sein,
vielmehr sollte die akribische Wiedergabe aller tiberlieferten Textversionen, so
wie sie in den unterschiedlichen Kontexten Anwendung fanden, im Mittelpunkt
stehen.!4!

Zusammenfassend sind die im Corpus troporum erprobten editorischen Losun-
gen nicht ohne Weiteres auf andere Gattungen liturgischer Quellen tibertragbar,
da sie vornehmlich im Hinblick auf das europaische Tropenrepertoire vom 9. bis
ins 12. Jahrhundert entwickelt wurden. Nichtdestotrotz kénnen die leitenden
Prinzipien der Edition im Corpus troporum auch fir den Umgang mit anderen
Arten liturgischer Quellen fruchtbar gemacht werden. Diese Prinzipien lauten:

1. Editionsform und Darstellungsmodus miissen sich grundsitzlich an den spezi-
fischen Eigenschaften und der Beschaffenheit des Materials ausrichten;

2. Die Edition muss tber alle verfiigbaren Versionen des Textes Auskunft geben,
denn jede Version ist als Zeugnis einer historischen Praxis an sich gtiltig;4?

3. Die Hinweise der handschriftlichen Uberlieferung mussen starker berticksich-
tigt werden. Dies schliefSt unter anderem zahlreiche Abbildungen der Codices,
Anhinge und ausfihrlichen Indizes ein;'#

140 Ebd., S. 97.

141 vgl. ebd., S. 97-102.

142 Ahnlich sieht das auch Valerio Polidori: Ledizione delle fonti liturgiche greche: una
questione di metodo, in: Bollettino della Badia Greca di Grottaferrata 10, 2013, S. 173-198.

43 Vgl. Iversen: Problems in the Editing, S. 103: ,We have found that indices of feasts,
repertories, surveys of manuscripts as entities, and descriptions of traditions and text
analysis are important for most scholars using the trope editions; but we have now
abstained from special sections giving melody-examples and dealing with the music.
We prefer to give a photographic plate of a trope where the music is important for the
understanding of the text and where the relation between text and music is especially
intricate.”

47

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Form der Auffithrung oder Performanz der jeweiligen Elemente kann
nicht ignoriert, sondern muss in der Edition berticksichtig werden.

2010 lokalisierte auch Giacomo Bonifacio Baroffio eine Kluft zwischen dem
begrifflichen und dem realen Raum der liturgischen Philologie. Diese Kluft ent-
steht nach Baroffio aus der Differenz zwischen den Methoden, die fiir die Unter-
suchung von liturgischen Texten eingesetzt werden, und der tatsachlichen, realen
Situation der uberlieferten liturgischen Quellen. Sie kime dadurch zu Stande,
dass bei der Analyse liturgischer Quellen meist philologische Methoden Anwen-
dung fanden. Diese reichten nach Baroffio aber nicht aus, um die Eigenheit der
liturgischen Quellen zu fassen.'*# Dies sei allerdings, so weiterhin Baroffio, nicht
der Unzulinglichkeit der Methoden selbst geschuldet, die sich wiederum fir die
Untersuchung anderer literarischer Gattungen hervorragend eignen wirden.
Vielmehr machen die spezifischen Verbreitungs- und Uberlieferungsmodalita-
ten sowie einige mentalititsgeschichtliche Eigenschaften der liturgischen Quel-
len eine traditionell verstanden philologische Methode fir ihre Untersuchung
inadaquat.

Zunichst sei es nach Baroffio aus verschiedenen Griinden wenig sinnvoll (und
nahezu unmoglich), fur liturgische Texte Stemmata zu erarbeiten. Da liturgische
Texte standig aktualisiert werden mussten, um auch angesichts sich veraindernder
Brauche und kultischer Traditionen nutzbar zu bleiben,#s wurden im Mittelalter
weitaus mehr liturgische Biicher produziert als heute bekannt sind. Weil damit
aber auch die Vernichtung obsolet gewordener Bucher einherging, sei es extrem
schwierig, ein vollstandiges und akkurates Bild der Uberlieferung zu rekonstru-
ieren. Somit sei auch die Erarbeitung eines Stemmas nahezu unmoglich. Aber
auch intrinsische Eigenschaften liturgischer Quellen stehen der unreflektierten
Anwendung philologischer Methoden auf liturgische Texte im Weg. Wenn ein
liturgischer Text abgeschrieben wurde, sei es selten Ziel des Kopisten gewesen,
ihn wortgetreu wiederzugeben. Vielmehr sei der Zweck der Anfertigung eines
liturgischen Buches gewesen, Texte und Gesange zu liefern, die dem Interesse, der
Sensibilitat, den Bedirfnissen und theologischen Auffassungen einer bestimmten
Kommunitit zu einer bestimmten Zeit und an einem bestimmten Ort entspro-
chen hitten:

Im Rahmen der Ubertragung literarischer Texte der Antike gaben sich die Kopisten
Miihe, einen Text abzuschreiben, der so korrekt und mit der Vorlage identisch war, wie
nur moglich. Wenn aber liturgische Texte tibertragen wurden, versuchten die Kopisten,
nicht nur einen Text zu redigieren, der die Vorlage aus der Vergangenheit wiederspie-
gelte, sondern auch einen Text zu liefern, der Ausdruck des Glaubens einer bestimmten
Kultgemeinschaft war, die in einem spezifischen historischen Kontext lebte und eine
eigene Kultur und eine spezifische dichterische Sensibilitat hatte. Der literarische Text
aus der Antike ist authentisch, wenn er mit dem Original ibereinstimmt. Der liturgi-

144 Vgl. Giacomo B. Baroffio: Lo spazio concettuale e reale della filologia liturgica, in: Rivista
Internazionale di Musica Sacra 31, 2010, S. 169192, hier: S. 169.
45 vgl. ebd.

48

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sche Text hingegen ist authentisch, wenn er den Glauben einer Gemeinschaft ausdriicke,
die mit Leidenschaft ihr Bekenntnis auslebt.!46

Damit konne nach Erika Kihlman die Mehrheit der liturgischen Texte als ,,fluid®
oder als ,open text klassifiziert werden.'¥” Diese Eigenschaften wiirden noch
dadurch unterstrichen, so Baroffio, dass ein liturgischer Text in aller Regel in
einem Umfeld abgefasst wurde, in dem der Kontakt mit dem biblischen Wort
alltaglich war:

Die Herstellung liturgischer Biicher geschah in einer Umgebung, in der das Wort Gottes
keine abstrakte Prasenz war, sondern in der man eine reale Vertrautheit damit hatte, wie
in mittelalterlichen Klostern und Kathedralschulen. Das wird deutlich, wenn man die
Kirchenviter liest. Ihr Duktus ist geprigt von biblischen Ausdriicken. Einzelne Worter
und ganze Sitze sind aus der Bibel entnommen, teilweise wortlich, teilweise paraphra-
siert, und den individuellen Bedirfnissen angepasst. Themen, Bilder, Worter fluktuie-
ren zwischen der Bibel, der personlichen Reflexion, den spirituellen Werken und den
Gebetsformeln. Das ganze Material in den liturgischen Handschriften ist durch Lesen
und/oder Diktieren, teilweise im Gedachtnis Gberliefert. So jeder taglich, wochentlich,
jahrlich und regelmiRig — wie die Texte wahrend Advent und Ostern — gelesene oder
gehorte Text. Diesen Kontakt gilt es zu bedenken, er hat am Ende groen Einfluss auf
Individuen und liturgische Gemeinschaften.!48

Zusammenfassend konnen zwei Aspekte des Forschungsdiskurses der letzten
Jahrzehnte herausgearbeitet werden. Innerhalb der Disziplinen, die sich traditi-
onell mit der Erschliefung und Untersuchung liturgischer Quellen beschiftigen,
wie die Lateinische Philologie des Mittelalters, die Musikologie und die Liturgie-
wissenschaft, wird zunehmend eine Diskrepanz zwischen den Untersuchungs-
methoden und dem untersuchten Phianomen der Liturgie ausgemacht. Diese

146 Nella trasmissione dei testi letterari classici, I'impegno dei copisti ¢ di scrivere un testo

che sia il piu possibile corretto e identico allopera dell’autore. Nella trasmissione dei
testi liturgici, la preoccupazione dei copisti ¢ di redigere un testo che non solo rifletta il
patrimonio giunto dal passato, ma sia soprattutto I'espressione della fede di un’assemblea
che vive in un preciso contesto sociale con una sua cultura e una sua particolare sensibilita
poetica. Il testo letterario ,classico® ¢ autentico quando combacia con l'originale. Il testo
liturgico ¢ autentico quando esprime nel modo meno inadeguato possibile la fede di una
comunita che vive con passione il suo credo.“ Ebd.

Vgl. Erika Kihlman: Editing Fluid Texts: The Case of the Sequence Commentaries, http:/
hdl.handle.net/1807/32263 (Stand: 20.09.2018).

sLa redazione del libro liturgico avviene in un ambiente dove non soltanto in casi
ideali astratti, ma spesso — come nel medioevo succede nei monasteri e nelle scuole
delle cattedrali — ¢’¢ una reale familiaritd con la Parola di D-i-o. Cio risulta evidente
nella lettura dei padri medievali. Il loro discorrere personale si costruisce e si diffonde
attraverso espressioni bibliche. Singoli vocaboli e intere frasi sono mutuate dalla Bibbia,
a volte in modo letterario, spesso riclaborati e piegati alle esigenze del momento. C’¢ un
moto continuo di fluire e rifluire di temi, immagini, parole tra il thesaurus biblico, la
meditazione personale, i testi spirituali, le formule di preghiera. Tutto il materiale scritto
nei codici ¢ recepito attraverso la lettura e/o la dettatura, talora anche in base alla memoria.
Testi letti ed ascoltati, a seconda dei casi, a scadenza giornaliera, settimanale, annuale e
periodica (si pensi ai testi propri dei tempi forti come l'avvento e la quaresima). Si tratta di
una sollecitazione notevole che finisce per lasciare la propria impronta sui singoli e sulle
assemblee liturgiche.“ Baroffio: Lo spazio concettuale, S. 169-170.

147

148

49

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Feststellung geht mit einer Problematisierung der bisher unreflektierten Ubertra-
gung philologischer Methoden auf liturgische Quellen einher sowie mit dem Ruf
nach einer grundsatzlich interdiszipliniren Herangehensweise.!#

Gleichzeitig wuchs in der mediévistischen Forschung in den letzten 20 Jahren
das Interesse an liturgischen Texten und Quellen. Methoden und Ansitze unter-
scheiden sich aber vom Herkommlichen. Die zunehmende Sakularisierung der
Geisteswissenschaften's? hat hier in gewissem Sinne eine grofere Distanz zwi-
schen dem Untersuchungsobjekt und den Forschenden geschaffen und die Litur-
gieforschung fiir Impulse aus den Kulturwissenschaften empfinglich gemacht.!s!

Dariber hinaus mehren sich in der Mediavistik die Pladoyers nicht allein
far eine verstarkte kulturwissenschaftliche Untersuchung von mittelalterlichen
liturgischen Praktiken, sondern auch fiir ein ginzlich neues Verstindnis von
Liturgie.’? So sollen Methoden und Instrumente der ethnographischen und
kulturwissenschaftlichen Disziplinen stiarker berticksichtigt werden, denn dies
erlaube, liturgische Texte ritualtheoretisch zu untersuchen und sie somit weniger
als Texte, sondern vielmehr als ,cultural sites wahrzunehmen:

Liturgy needs to be understood as more than a script for church officials, a minutely
detailed script whose complex development and difficult terminology too often cause
our students to lose interest in the religious culture of the Middle Ages. To engage that
interest and also to do justice to the historically complex realities of medieval liturgy, we
need to begin viewing it as the cultural site for the most inclusive social and political as
well as religious performance.!s3

Den oben formulierten Prinzipien entsprechend wird im Folgenden eine alter-
native Erschliefungsform entwickelt. Zunichst wird der Inhalt der liturgischen
Praxis am Feiertag des Heiligen durch eine Textedition herausgearbeitet. So wird
ein zuverlassiger Textbestand erarbeitet, der die Differenzen zwischen den einzel-
nen Uberlieferungsgruppen betont, anstatt sie einzuebnen.

Auflerdem wird die Choreographie nachvollziehbar gemacht, in welche die
Texte eingebettet waren und die fir ihr Verstindnis wesentlich ist. Um ein solch
volatiles Artefakt einer wissenschaftlichen Analyse unterzichen zu kdnnen, ist

149 Dies diagnostizierte bereits Knud Ottosen: La problématique de Iédition des textes
liturgiques latins, in: Otto S. Due u. a. (Hg.): Classica et mediaevalia. Francisco Blatt
septuagenario dedicata, Kopenhagen 1973, S. 541-556.

150 ygl. Clifford C. Flanigan u. a.: Liturgy as Social Performance: Expanding the Definitions,
in: Thomas J. Heffernan / Ann E. Matter (Hg.): The Liturgy of the Medieval Church,
Kalamazoo 2001, S. 635-652, hier: S. 635: ,The study of the medieval liturgy has been,
with a few notable exceptions, primarily an ecclesiastical subject, carried out most often by
clerics or others with close connections to western liturgical churches. This is one reason
that medieval liturgiology seldom has appeared in the secular university curriculum, apart
from musicology, where attention is devoted almost exclusively to the musical as opposed
to the verbal text.”

151 Vgl. Neuheuser: Liturgische Biicher, S. 239.

152 Flanigan u. a.: Liturgy as Social Performance, S. 652: ,,Current working concepts about

medieval liturgy need to be rethought.“
153 Ebd.

50

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es aber notwendig, ,ein [...] fixierbar- und tradierbares Korrelat zu schaffen®,'s4
in anderen Worten ein Modell zu bauen und ein ,Notationssystem“!*> zu ent-
wickeln. Ergebnis ist eine Rekonstruktion, in der die Choreographie des Festes
ebenso aus der Druckseite ersichtlich wird, wie alle im Rahmen desselben vor-
getragenen Texte. Das schliet Elemente ein, die fir den Heiligen komponiert
wurden, aber auch feststehende Texte wie die Psalmen, die zwar biblisch sind,
aber dem Fest angepasst und variiert wurden.

Daftir wurden die materiellen Trager der Texte, namlich die liturgischen Hand-
schriften, erschlossen. Zuerst wurden die einzelnen Objekte jeweils einem Kult-
kontext zugeordnet. Anschlieend wurden die diesen Objekten entnommenen
und edierten Texte zu Rekonstruktionen zusammengefiigt. Diese Rekonstrukti-
onen sind wiederum Gegenstand der abschliefenden Analyse der Hagiopraxis.

Edition und Rekonstruktionen sind konzeptionell getrennt, weil hier verschie-
dene, jedoch zusammenhingende Erkenntnisinteressen verfolgt werden: wih-
rend die Edition eine philologische Analyse der uberlieferten Texte leistet und
nicht kontextgebunden ist, sollen die Rekonstruktionen die Analyse der Hagio-
praxis ermoglichen und sind stets kontextabhingig. Auferdem hatte das Zusam-
menfihren von Edition und Rekonstruktion die Lesbarkeit der Darstellung stark
eingeschrinkt.

154 Erika Fischer-Lichte: Semiotik des Theaters. Die Auffithrung als Text, Tiibingen 32009,
S. 112.
155 vgl. ebd.

1

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [ Izl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1 Von der Hagiographie zur Hagiopraxis
	2.2 Die Erschließung der liturgischen Hagiopraxis

