
2	Methodische Grundlage der Arbeit

Clearly, scholars have the right to study anything they want, and equally clearly, those 
who continue bringing to our attention more accurate recensions of ancient prayer 
material will also continue to receive the proper adulation of those who recognize that 
without these data we could say nothing at all of the communities who once composed 
them. But equally clearly, it is the obligation of others in the scholarly community to 
take the next step and postulate pictures of those communities.1

2.1	 Von der Hagiographie zur Hagiopraxis 

Gegen Ende der 1980er Jahre veröffentlichte der Historiker Peter Brown den viel 
beachteten Artikel Society and the Supernatural: A Medieval Change. Dort gibt er 
eine prägnante Beschreibung des Phänomens der Reliquienverehrung in Spät- 
antike und Mittelalter: „[A]mong the many newly discovered or newly arrived 
pieces of dust, only the [human] group can make up its mind which is the holy 
dust.“2 Dieses Zitat trifft meines Erachtens auch den Kern der mittelalterlichen 
Heiligenverehrung. In beiden Fällen werden Wesen und Bedeutung von Objek-
ten und Personen im Rahmen von kommunikativen Prozessen sozialer Gruppen 
konstituiert. Viel mehr als die tatsächliche und historische Biographie eines Heili-
gen sind es die sozialen Gruppen der Verehrer sowie die jeweils unterschiedlichen 
Verehrungssituationen, die den Heiligen als solchen konstituieren und über seine 
jeweilige Bedeutung und Funktion entscheiden: So wurde der Staub zur Reliquie, 
ein im 4. Jahrhundert verstorbener Bischof zum Heiligen. 

Dieser kommunikative Vorgang kann mit Gewinn den theoretischen Grund-
lagen des Freiburger Sonderforschungsbereiches 948 ‚Helden – Heroisierungen –  
Heroismen‘ entsprechend als Heroisierung definiert werden, nämlich als: 

[…] der Prozess [...], in dem einer realen oder fiktiven Person heroische Qualitäten zuge-
schrieben werden und diese Person so zum gestalthaften Fokus einer Gemeinschaft 
(welcher Größe auch immer) avanciert. Die heroische Figur konstituiert sich in diesem 
sozialen und kommunikativen Prozess. Dessen Elemente sind die Zuschreibung von 
Eigenschaften, die Formierung und Artikulation in Ausdrucks- und Darstellungsme-
dien und die Etablierung der Verehrung.3

Dementsprechend kann auch mittelalterliche Heiligenverehrung als besondere 
Form einer solchen Heroisierung verstanden werden, in der dem von den Zeitge-
nossen als historische Person angesehenen Heiligen Eigenschaften zugeschrieben 

1	 Hoffman: Beyond the Text, S. 7.
2	 Peter Brown: Society and the Holy in Late Antiquity 1989, S. 318.
3	 SFB 948 (Hg.): Antrag auf Einrichtung und Förderung des Sonderforschungsbereichs 948 

Helden – Heroisierungen – Heroismen. Transformationen und Konjunkturen von der 
Antike bis zur Moderne, S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

werden, die ihn als außergewöhnlich und verehrungswürdig auszeichnen und 
nicht nur genuin „heroische“ sein müssen, wie es das Zitat nahelegt.4

Nun stellt sich die Frage, wie dieser Zuschreibungsprozess genau vonstatten-
ging, in welchen Quellen er fassbar wird und mit welchen Methoden er rekon- 
struiert werden kann. Der Großteil der aktuellen Forschung hat hierauf eine klare 
Antwort: Der Prozess der Konstruktion eines Heiligen hätte sich ausschließlich in 
hagiographischen Texten artikuliert, denen man sich heute mit einem geschichts- 
oder literaturwissenschaftlichen Interesse nähert.5

So ist Hagiographie in den Augen von Dolbeau und Philippart im Grunde 
ein Subgenre der Historiographie, mit dem Unterschied, dass im Zentrum 
dieser Texte der Heilige steht, dessen „mémoire historique“6 darin konstruiert 
wurde. Aus ihrer Sicht handelt es sich bei der Hagiographie also um eine Form 
der Geschichtsschreibung, bei welcher der an sich historiographisch arbeitende 
Hagiograph durch liturgische Bedürfnisse dazu gezwungen ist, seine wissen-
schaftlichen Prinzipien hintanzustellen und sich in den Bereich des Wahrschein-
lichen zu begeben, also Fiktives und Übernatürliches wie Wunder und Mirakel in 
seinen Bericht zu integrieren.7

Diese Auffassung scheint mir aus verschiedenen Gründen problematisch zu 
sein, vor allem führt sie aber zu einer Engführung des hagiographischen Genres, 
zu dem ausschließlich Viten, Passiones, Translations- und Mirakelberichte gezählt 
werden. Liturgische Quellen, also Gebete, Hymnen und so weiter werden wei-
testgehend exkludiert, da mit diesen Textgenres keine historischen Ansprüche 
verbunden seien:
4	 Siehe dazu: Felix Heinzer u. a.: Einleitung: Relationen zwischen Sakralisierungen und 

Heroisierungen, in: Felix Heinzer u. a. (Hg.): Sakralität und Heldentum (Helden – 
Heroisierungen – Heroismen 6), Würzburg 2017, S. 9–18, hier: S. 11. Für die Wandlung 
der heroischen Semantik in der Spätantike siehe: Felix Heinzer: Hos multo elegantius, 
si ecclesiastica loquendi consuetudo pateretur, nostros heroas uocaremus – Sprachbilder 
im frühchristlichen Märtyrerdiskurs, in: Ralf von den Hoff u. a. (Hg.): Imitatio heroica. 
Heldenangleichung im Bildnis (Helden – Heroisierungen – Heroismen 1), Würzburg 2015, 
S. 119–136, hier: S. 131–132.

5	 „Bei ihrer redaktionellen Arbeit waren die Hagiographen Schriftsteller wie die anderen. 
Im Sammeln und in der kritischen Überarbeitung der Quellen war ihre Arbeit gleich 
wie die der Historiographen“ („Dans leur travail rédactionnel, les hagiographes étaient 
donc des écrivains comme les autres […]. Dans la collecte et l´élaboration critique de leur 
documentation, leur tache s’apparentait à celle des historiographes“), in: François Dolbeau: 
Les hagiographes au travail: collecte et traitement des documents écrits (IX–XII siècles), 
in: Martin Heinzelmann (Hg.): Manuscrits hagiographiques et travail des hagiographes 
(Beihefte der Francia 24), Sigmaringen 1992, S. 49–76, hier: S. 50.

6	 Guy Philippart: Introduction, in: Guy Philippart (Hg.): Hagiographies. Histoire 
internationale de la littérature hagiographique latine et vernaculaire en Occident des 
origines à 1550 (Corpus Christianorum. Hagiographies), Turnhout 1994–2006, S. 9–24.

7	 „Die Ansprüche der Auftraggeber und die Bedürfnisse der Liturgie zwangen viele 
Hagiographen, ihre Einstellung zu ändern. Zwischen dem Wahren und dem Falschen 
öffnet sich das riesige Gebiet des Wahrscheinlichen.“ („Les exigences des commanditaires 
et les necessites liturgiques forcerent beaucoup d’hagiographes à prender une autre 
attitude. Entre le vrai et le faux, se déploie le champ immense du vraisemblable.“ Dolbeau: 
Les hagiographes au travail, S. 54–55.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

Wir schliessen liturgische Traktate, Gebete, Predigten, Sprüche, Litaneien, Kalender, 
Orationen und Segnungen ausdrücklich aus unserem Projekt aus, nämlich alle jene mei-
stens zweitrangigen Stücke der Hagiographie, die keine historischen Ansprüche haben.8

Die diesen Ausführungen zugrundeliegende Gleichsetzung von hagiographi-
schem und historiographischem Schreiben wird von der jüngeren Forschung 
zunehmend in Frage gestellt. Ein Ergebnis dieser Diskussion ist die Charakteri-
sierung der Hagiographie als eine Form pragmatischer Schriftlichkeit. 1997 hielt 
Hedwig Röckelein fest, dass „die mittelalterliche Hagiographie zu den ‚Formen 
der Schriftlichkeit [gehört], die unmittelbar zweckhaftem Handeln dienen oder 
die menschliches Tun und Verhalten durch Bereitstellung von Wissen anleiten 
wollen‘, und [dass sie] zu dem ‚Schriftgut [gehört], für dessen Entstehung und 
Nutzung Erfordernisse der Lebenspraxis konstitutiv waren‘.“9

Zwar lässt sich daraus folgern, dass Motivation sowie Funktion der hagiogra-
phischen Verschriftlichungen vielfältige, in der jeweiligen Lebenswelt der Auto-
ren wurzelnde Gründe haben können. Diese werden von der Forschung jedoch 
weitestgehend im Bereich politischer Interessen und Ziele gesucht.10 In der Tat 
zeigt auch die vorliegende Studie, dass politische und wirtschaftliche Gründe 
hagiographisches Schreiben motivieren konnten, allerdings ist eine Engführung 
auf diesen Bereich fragwürdig, da weitere, zweifelsfrei wichtige Aspekte der mit-
telalterlichen Hagiographie außer Acht bleiben, darunter Identitätsstiftung und 
genuin religiöse Motive. Vor allem ist kritisch festzuhalten, dass auch diese For-
schungsansätze unter Hagiographie ausschließlich Viten, Translations- und Mira-
kelberichte verstehen.

Tatsächlich hat sich bereits um die Jahrtausendwende Klaus Herbers kritisch 
mit dieser Engführung auseinandergesetzt. Seiner Auffassung nach lässt sich 
Hagiographie nur dann verstehen, wenn sie im Rahmen ihrer handschriftlichen 
(Mit-)Überlieferung und ihres Entstehungs- und Nutzungskontextes als der Causa 
scribendi, legendi oder audiendi untersucht wird.11 Als Folge sieht er die Exklu-

8	 „[...] nous exclurons expressément de notre projet […] les traités liturgiques, les prières, les 
serments [sic], les dictons, les litanies, les calendriers, les oraisons, les bénédictions, tout 
ces morceaux généralement mineurs d’hagiographiques, mais n’ont pas de prétentions 
historiques.“ Philippart: Introduction, S. 14.

9	 Hedwig Röckelein: Zur Pragmatik hagiographischer Schriften im Frühmittelalter, 
in: Thomas Scharff (Hg.): Bene vivere in communitate. Beiträge zum italienischen 
und deutschen Mittelalter. Hagen Keller zum 60. Geburtstag überreicht von seinen 
Schülerinnen und Schülern, Münster 1997, S. 225–238, hier: S. 226.

10	 Vgl. Bernhard Vogel: Das hagiographische Werk Lantberts von Deutz über Heribert von 
Köln, in: Dieter Bauer / Klaus Herbers (Hg.): Hagiographie im Kontext. Wirkungsweisen 
und Möglichkeiten historischer Auswertung (Beiträge zur Hagiographie 1), Stuttgart 
2000, S. 117–129, hier: S. 124.

11	 Vgl. Klaus Herbers: Hagiographie im Kontext – Konzeption und Zielvorstellung, in: 
Dieter Bauer / Klaus Herbers (Hg.): Hagiographie im Kontext. Wirkungsweisen und 
Möglichkeiten historischer Auswertung (Beiträge zur Hagiographie 1), Stuttgart 2000, 
S. IX–XXVIII, hier: XIV–XV.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

sion des liturgischen Materials, das vielfach Teil dieser Kontexte war, äußerst 
kritisch: 

Folglich wären – so Dolbeau – vorwiegend narrative hagiographische Texte, wie Viten, 
Translationsberichte und Mirakel, von eher liturgischen Stücken in Kalendarien, Mar-
tyrologien, Offizien und Litaneien zu scheiden. Geht man davon aus, dass in der Regel 
– unabhängig, ob überliefert oder nicht – zunächst narrative Texte verfasst wurden, 
sodann diese Texte gegebenenfalls für liturgische oder andere Zwecke überarbeitet wur-
den, erscheint es durchaus plausibel, dass sich die hagiographische Forschung bisher 
eher den narrativen Texten angenommen hat. Von ganz ähnlichen Voraussetzungen 
gehen auch die ersten zwei des auf vier Bände geplanten Werkes ‚Hagiographies‘ von 
Guy Philippart aus. Die Integration dieser Texte, zum Beispiel in liturgische Bücher, 
gewinnt für die hier verfolgten Fragen an Gewicht, und zu diskutieren wäre, inwieweit 
die Trennung in narrative und weitere hagiographische Schriften aufrechterhalten und 
das bisher ungleichgewichtige Interesse künftig ausgeglichen werden sollte.12

Zu einem ähnlichen Schluss war De Gaiffier bereits in den 1970ern gekommen, 
der aber weitestgehend unbeachtet blieb:

Wenn man von Hagiographie spricht, von hagiographischen Dokumenten, neigt man 
zu oft dazu, das Leben des Heiligen (Passio, Vita) in den Vordergrund zu stellen, und 
zwar meistens ausschließlich oder zumindest vorwiegend. Nun aber, die hagiographi-
sche Gattung erschöpft sich bei Weitem nicht in den Viten: man sollte auch die ande-
ren Dokumente berücksichtigen, hauptsächlich: Kalender, Martyrologien, Inschriften, 
liturgische Bücher (Sakramentare und Brevieren), Litaneien, Hymnen, Ikonographie, 
ohne dabei die Translation der Reliquien und vor allem die Wunderberichte zu ver-
gessen. Diesen ganzen Komplex benötigen wir, um die Geschichte eines Heiligen zu 
rekonstruieren.13 

Diesen Forderungen, liturgische Quellen zur Gattung der Hagiographie zuzuord-
nen, ist insofern zuzustimmen, als dass Viten, Translations- und Mirakelberichte 
nicht isoliert verstanden werden können, sondern Teil eines größeren Kultarran-
gements waren, das auch andere Quellen, darunter etwa auch die für die liturgi-
sche Feier des Heiligen geschaffenen Texte, umfasste.

Die Erweiterung des Corpus hagiographischer Quellen um das liturgische 
Material ist zwar ein wichtiger Fortschritt bei der Erforschung mittelalterlicher 
Heiligenkulte, löst aber das eigentliche Problem nicht. Dieses liegt in der unter-
schiedlichen Auffassung darüber, wie und auf welcher medialen Ebene Heiligkeit 
konstruiert wurde. Die Vertreter der Hagiographie-Forschung sehen in dieser 

12	 Ebd., S. XI–XII.
13	 „Quand on parle d’hagiographie, de documents hagiographiques, on a trop souvent la 

tendance de mettre à l’avant plan, et presque d’une manière exclusive ou tout au moins 
prépondérante, la Vie du Saint: Passio, Vita. Or, les Vitae ne constituent nullement tout le 
genre hagiographique: il faut tenir compte d’autres documents dont voici les principaux: 
calendriers, martyrologies, inscriptions, livres liturgiques (sacramentaires et bréviaires), 
litanies, hymnes, iconographie, sans oublier les translations et surtout les Miracula. Tout 
cet ensemble nous sert à rejoindre l’histoire d’un saint.“ Baudouin de Gaiffier d’Hestroy: 
Hagiographie et historiographie, in: La storiografia altomedievale (Settimane di studio del 
Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo 17), Spoleto 1970, S. 139–166, hier: S. 140.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

Konstruktionsleistung primär das Ergebnis narrativer Strategien eines literarisch 
tätigen Autors, dessen Zuschreibungen und Motive es zu rekonstruieren gelte. 
Daraus resultiert das Verständnis von Heiligen als Protagonisten narrativer Texte 
und daher als literarische Figuren.

Diese Auffassung basiert aber auf einem Missverständnis, das auf die enge, Hei-
ligenviten fokussierende Gattungskonzeption von Hagiographie zurückzuführen 
ist. Viten, Translations- und Mirakelberichte eignen sich besonders für eine im 
breiten Sinne literarische Betrachtung, weil sie in sich geschlossene, textliche Pro-
dukte darstellen, die sich unabhängig von ihrem Gebrauch untersuchen lassen. 
Tatsächlich wurden Viten bereits im Mittelalter zu vielfältigen Zwecken verfasst 
und in unterschiedlichen Kontexten verwendet, wie zum Beispiel für die private 
Lesung in der Zelle14 oder für die öffentliche Erbauung von Laien.15 Die Vielfäl-
tigkeit der Motive zu betonen, Heiligenviten zu verschriftlichen und zu nutzen 
sowie die Tatsache, dass sich Viten, Translations- und Mirakelberichte dank ihrer 
literarischen Eigenheit auch getrennt vom liturgischen Heiligenkult untersuchen 
lassen, kann allerdings nicht einen viel evidenteren Aspekt verbergen, nämlich 
dass Heiligenviten in erster Linie Ausdruck eines liturgischen Kultes waren. So 
auch De Gaiffier:

Die Hagiographie ist der Ausdruck des Kultes. Aber es reicht nicht aus, diese Reihe 
von Dokumenten aufzulisten; man sollte sich vielmehr dessen bewusst sein, dass diese 
aus einem einzigen Bedürfnis entstehen: einen Heiligenkult zu erwecken und ihn auf-
recht- und wachzuhalten. Infolgedessen sollte man versuchen, zu verstehen, wie diese 
Dokumente, die oft wegen der Notwendigkeiten des Heiligenkultes entstanden, nicht 
überwiegend und ausschließlich als historische Quellen verfasst wurden, die uns Infor-
mationen über die Helden des Christentums liefern sollen. Vielmehr wurden sie ver-
fasst, um deren Andenken innerhalb der christlichen Gemeinde aufrechtzuhalten, auch, 
auf der einen Seite, um deren Heiligkeit zu preisen und auf der anderen, um in den 
Gläubigen den Wunsch zu erwecken, die Heiligen nachzuahmen und deren Schutz zu 
erbitten.16 

Ein solches Missverständnis, aufgrund dessen liturgische Quellen lediglich als 
literarische Produkte verstanden und untersucht werden, wurde am Ende der 
1980er Jahre auch von dem Liturgiehistoriker Lawrence A. Hoffman konsta-

14	 Wie Alkuin bezüglich seiner metrischen Vita Willibrodi behauptet, vgl. ders.: Etudes 
critiques d’hagiographie et d’iconologie (Subsidia Hagiographica 43), Brüssel 1967, S. 475.

15	 Vgl. Pierre Riché: Les bibliothèques de trois aristocrates laics carolingiens, in: Le Moyen 
Âge 69, 1963, S. 87–104, hier: S. 93; 98; 102.

16	 „L’hagiographie [...] est l’expression du culte. Mais il ne suffit pas d’aligner cette série de 
documents; il est indispensable de rappeler qu’ils proviennent principalement d’une seule 
et même exigence: susciter, maintenir et entretenir le culte des saints. Dès lors, il faut 
tacher de comprendre comment ces documents, nés souvent des nécessités du culte rendu 
aux saints, ont été élaborés non pas avant tout et exclusivement comme livres historiques 
destinés à nous fournir des renseignements sur les héros du christianisme, mais à maintenir 
leur souvenir dans la communauté chrétienne, afin, d’une part, d’en exalter la sainteté, et, 
d’autre part, d’inspirer aux fidèles le désir de les imiter et de solliciter leur protection.“ de 
Gaiffier d’Hestroy: Hagiographie et historiographie, S. 140–141.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

tiert.17 In seinem 1987 erschienenen Werk Beyond the Text. A Holistic Approach 
to Liturgy kritisiert Hoffman die philologischen und formanalytischen Ansätze 
der Untersuchungen liturgischer Quellen im 19. und 20. Jahrhundert. Die so ori-
entierten Forschenden würden sich nach ihm nicht wirklich für Liturgie interes-
sieren, sondern lediglich für deren literarische Überreste („literary remains“).18 
Dies habe auch zur Folge, dass man sich auf „eine ewige Wiederherstellung von 
wissenschaftlich akkuraten Texten“19 beschränke, ohne sich die viel wichtigere 
Frage zu stellen, nämlich „wie solche Texte, als gelebte liturgische Praxis, Auswir-
kungen auf die Menschen hatten, die sie verwendeten.“20 

Hoffman räumt ein, dass es bis zu einem gewissen Grad notwendig sei, sich auf 
die literarischen Produkte liturgischen Handelns zu fokussieren, besonders im 
Fall von vormodernen Gesellschaften, die sich nicht mehr empirisch beobachten 
lassen:

Diese Textzentrierung mag offensichtlich und überhaupt notwendig für Disziplinen 
erscheinen, die die Antike untersuchen, da sie ihre Materialien aus den literarischen 
Resten – dem Einzigen, was übrig geblieben ist – von Kulturen sammeln, die vor langer 
Zeit von der Verwüstung der Geschichte zerstört wurden.21 

Er besteht aber darauf, dass es sinnvoll sei, es bei der Untersuchung von Liturgie 
und ihren Quellen nicht bei einer solch ausschließlich philologischen Betrach-
tungsweise zu belassen: „Of course research must begin with the literature in 
which the evidence is embedded; that indeed is necessary. But both philology and 
form-criticism end with that literature as well; and that is not necessary at all.“22

Im Gegensatz dazu betont auch Hoffman, dass liturgische Quellen nicht als 
rein literarische Erzeugnisse verstanden werden sollen, „als ob sie tote literarische 
specimina wären, die man von den betenden Akteuren trennen kann.“23 Vielmehr 
sei es notwendig, dass „[…] Forschende der Liturgie früher oder später mit der 
verstörenden Erkenntnis konfrontiert werden, dass auch wenn ihr Material aus 
der Vergangenheit im Wesentlichen literarisch ist, die menschliche Tätigkeit des 
Betens es nicht ist.“24 Somit wird deutlich, dass die Methoden der literarischen 
Analyse für die Untersuchung von Liturgie nicht ausreichen können. Hoffman 
fordert die Forschenden dagegen auf, eine eigene Methode zu entwickeln, um 

17	 Vgl. Hoffman: Beyond the Text.
18	 Ebd., S. 3.
19	 Ebd., S. 173: „[to] go beyond an eternal recreation of scientifically accurate texts [...].“
20	 Ebd.: „[to] see how those texts, played out as lived liturgical practice, had consequences for 

the people who used them.“
21	 Ebd., S. 5: „This text-centeredness might seem obvious and even necessary in studies of 

antiquity, which must gather their evidence in literary remains, the only thing we have 
left, at times, of cultures long destroyed by the ravages of history.“

22	 Ebd.
23	 Ebd., S. 7: „as if they were inert literary specimens separable from the praying actors.“
24	 Ebd., S. 6: „is not a literary matter in the first place. [...] Liturgists must eventually confront 

the disturbing recognition that though their evidence from the past is essentially literary, 
the human activity of worship is not.“

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

Liturgie und ihre schriftlichen Quellen als solche zu untersuchen, ohne sich den 
Methoden anderer Disziplinen zu sehr zu verpflichten:

[…] we liturgists must develop some context for handling prayer qua prayer, not just 
prayer qua literature. We will have to acknowledge the common-sense recognition that 
prayers are not readings, and prayer books are not literary specimens.25

Das Ziel Hoffmans ist somit weniger die philologische Auswertung von Text-
beständen, sondern vielmehr die Untersuchung der Verehrungspraxis einer kon-
kreten Gemeinschaft zu einer bestimmten Zeit und an einem bestimmten Ort, 
deren kontextspezifische Bedeutung es aufzuschließen gilt: 

The essential unknown, that which cries out for clarification [...] is not the texts; what 
little we know of them, they are at least before us and are amenable to restoration in a 
more or less accurate facsimile by virtue of manuscript evidence. It is the people about 
whom we know virtually nothing, at least insofar as they constituted worshiping com-
munities in various ages of [...] history. We ought not to argue from the people to the 
texts, then, but from the texts to the people.26 

Um eine derartige Untersuchung durchzuführen, müssen nach Hoffman drei 
Dimensionen berücksichtigt werden: Zunächst, logischerweise, der Inhalt der 
Liturgie, so wie er aus den Texten hervorgeht.27 Dieser offenkundige Inhalt der 
Gebete („manifest content of the prayers“) stellt eine von insgesamt drei Variab-
len, die zusammen genommen die Botschaft („liturgical message“) ausmachen.28 

Der zweite Aspekt, der als bedeutungstragendes Element in der Analyse von 
Liturgien unabdingbar miteinbezogen werden soll, ist das, was Hoffman die 
Choreographie oder die Art und Weise der Gestaltung der liturgischen Dienste 
nennt.29 Als Beispiel dafür nennt er spezifische Aspekte der jüdischen liturgi-
schen Praxis, doch der zugrundeliegende Gedanke lässt sich mühelos auf die 
christliche Liturgie übertragen, wie zum Beispiel auf die monastische Feier des 
Stundengebetes: 

The contrast between the eastern European shtetl and American Reform is instruc-
tive here. In the former, worship was characterized by ‚davening‘,30 a particular brand 
of Hazzanut31, and an intimacy among peers balanced by a seating arrangement that 
both reflected and supported class structure. The very pathos of the singsong sound of 
‚davening,‘ and the ‚kvetch‘ of the small town Hazzan reflected the misery of shtetl exis-
tence. The small synagogues (or shtüblech) in which worshippers ‚davened‘ side by side, 
often packed together, each person apparently doing his own thing without disturbing 
the others, was the most intimate of services imaginable and testified to the closeness 

25	 Ebd.
26	 Ebd., S. 8.
27	 Vgl. ebd., S. 69–70.
28	 Beide Zitate ebd., S. 71.
29	 „the way services are conducted“, ebd.
30	 Das jiddische Wort für „beten“.
31	 Von hazzan oder chazzan, der Cantor. Hazzanut ist eine besondere Art der vokalen 

liturgischen jüdischen Performanz, vgl. Ronald Eisenberg: Dictionary of Jewish Terms. A 
Guide to the Language of Judaism, Lanham 2011, S. 168–169.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

forced on the crowded Jewish communities of the Pale. But social class in the ghetto 
was maintained by the system of reserving seats by the eastern wall for those with status. 
How different all of this was from the highly decorous service in large, architecturally 
elaborate temples founded by the Reform movement in America! There, the organ, the 
German music so dependent on high European culture, or the stylized and, to some 
extent, Protestantized mode of worship carried a message for Jews who were part and 
parcel of Western enlightenment.32 

Solche Aspekte, „the How of worship”, sind laut Hoffman für die Bestimmung 
der Bedeutung von liturgischen Praktiken genauso wichtig wie etwa der Inhalt 
der Texte:

[...] the ‚how‘ of worship in different times and places are just as significant as the mean-
ing of the prayers themselves in defining […] identity, and these two elements (choreog-
raphy and content), along with the prayer book’s structure, have combined to present a 
coherent message to the worshiper [...].33

Als drittes Element werden die jeweiligen Textträger oder Bücher genannt, 
die die rituellen Handlungen fixieren und wo sie, nach Bedarf, immer wieder 
modifizierbar waren.34 Layout, Design, Struktur und Organisation, sprachliche 
Aufmachung und so weiter verfügen nämlich nach Hoffman über ein großes 
kommunikatives Potential, das in die Analyse miteinzubeziehen ist.35 Dabei sind 
Hoffmans Beobachtungen einigen aktuellen Entwicklungen der mediävistischen 
Liturgieforschung überraschend ähnlich, wie sie von Hanns Peter Neuheuser the-
matisiert worden sind: 

Mit der Integration der seit den 90er Jahren des 20.  Jahrhunderts stärker profilierten 
kulturhistorischen Ansätze in die Geisteswissenschaften – dem ‚Cultural Turn‘ – sind 
neben dem Entwurf völlig neuer Themenfelder auch neuartige Zugänge zu traditionel-
len Forschungsgebieten entwickelt worden. Es galt, die Artefakte erneut und kritisch 
zu befragen, ob sie etwa nur ihre eigene isolierte Geschichte dokumentieren oder auch 
den ‚Wandel ihrer Bedeutungen‘ respektive, ob mit ihrer Hilfe die werkimmanente ‚Fak-
tengeschichte alten Stils‘ in eine Bedeutungsgeschichte überführt werden könne. […] 
Bei der retrospektiven Erschließung kultureller und zivilisatorischer Überlieferungen 
gerieten insofern Medien in den Blick, welche – wie die liturgischen Bücher – zu den 
ältesten, typologisch geschlossenen Literaturgattungen überhaupt zählen. […] Unter-
stützt wurde dieser Wandel durch die Erkenntnis, dass gottesdienstliche Vollzüge neben 
ihrer Primärbedeutung für die unmittelbar beteiligten Gläubigen zahlreiche anthropo- 
logisch aufschlussreiche Konstanten ausbildeten und qualitativ hoch stehende Kunst- 
erzeugnisse, darunter neben Architektur, Einrichtungsgegenständen, Gefäßen, Gerä-
ten, Gewändern, Texten und Melodien etc. eben auch liturgische Bücher hervorgebracht 
haben: Eine umfassende kulturhistorische Betrachtung konnte sich sinnvollerweise die-
sem Komplex nicht auf Dauer entziehen.36

32	 Hoffman: Beyond the Text, S. 71.
33	 Ebd.
34	 Vgl. ebd., S. 70.
35	 Ebd.
36	 Hanns P. Neuheuser: Liturgische Bücher als Gegenstände der kulturhistorischen 

Betrachtung. Tendenzen neuerer Publikationsformen, in: BIBLIOTHEK Forschung und 
Praxis 34, 2010, S. 238–258, hier: S. 239.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

Im Sinne Hoffmans ist zunächst eine solche Gesamtbetrachtung aller drei Ele-
mente nötig, um die liturgische Praxis einer Gemeinschaft wahrnehmen und sie 
anschließend interpretieren zu können.37 Unterschiede und Modifikationen die-
ser drei Elemente, egal wie umfangreich, zeigen für ihn eine veränderte Identität 
der jeweiligen Gemeinschaften an, die sich wesentlich über die liturgische Vereh-
rung definieren, eine Zuschreibung, die ja gerade für die religiösen Gemeinschaf-
ten des Mittelalters Gültigkeit beanspruchen kann.38 

Mit Hoffmans Begriffen und Methoden lassen sich meines Erachtens auch mit-
telalterliche Heiligenkulte und ihre Quellen untersuchen. Schriftliche Zeugnisse 
des Heiligenkultes, darunter auch Viten, sind aus zwei Gründen für diese Unter-
suchung unverzichtbar: Zum einen geben sie über den Inhalt des Kultes und über 
die Profilierung der heiligen Figur Auskunft, und zum anderen verweisen sie auf 
den textexternen Prozess der Konstruktion des Heiligen. Dieser war ein sozialer 
und kommunikativer Prozess, in dessen Rahmen dem Heiligen durch eine Ver-
ehrergemeinschaft Eigenschaften zugeschrieben wurden. Der Heilige war somit 
eine soziale Figur, nicht bloß der Protagonist einer Erzählung.

Ein solcher Prozess muss aber, damit er stattfinden kann, medialisiert wer-
den, das heißt in Ausdrucksmedien „des Körpers und seiner Praktiken“ oder „in 
Medien textueller / verbaler, bildlicher, musikalischer oder medial hybrider Dar-
stellung“39 artikuliert werden. Diese Medialisierungspraktiken fielen bei unter-
schiedlichen Verehrergemeinschaften unterschiedlich aus. Für solche außerhalb 
des regulierten kirchlichen Lebens im Mittelalter konnte der Konstruktionspro-
zess des Heiligen beispielsweise auch monetäre Praktiken (Spenden) einschließen 
oder durch eine an den Heiligen angelehnte Namensgebung artikuliert werden. 
In erster Linie wurde der Heilige aber von den religiösen Verehrergemeinschaften 
der Mönche und Kleriker durch eine bestimmte Art von Praktiken konstituiert, 
die als liturgische Performanz bezeichnet werden können. Dieser Begriff schließt 
zum Beispiel die Markierung einer für den Heiligen reservierten Zeit (das Heili-
genfest) oder den Besuch seines Bestattungsortes in gemeinsamer Prozession ein, 
sowie das Vorlesen eines Berichtes über sein Leben und Sterben. Zwar konnte 
der Konstruktionsprozess des Heiligen durchaus durch das Schreiben über ihn 
(Hagiographie) medialisiert werden, er stellte letztlich aber das Ergebnis eines 
umfassenderen Prozesses dar, von dem Hagiographie ein Teil war. Die soziale und 
kommunikative Konstruktion des Heiligen möchte ich als Hagiopraxis bezeich-
nen und seine Medialisierungsform in der liturgischen Performanz und ihren 
Medien identifizieren. Im Folgenden wird dies überblickartig erklärt.

37	 Vgl. Hoffman: Beyond the Text, S. 71.
38	 Vgl. ebd., S. 72.
39	 SFB 948 (Hg.): Antrag des SFB 948, S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Strukturen und Elemente der Hagiopraxis: Zeit und Raum 

Den ersten Schritt in der kultischen Konstruktion eines Heiligen stellte die Mar-
kierung einer für ihn reservierten Zeit dar.40 In Anlehnung an eine Tradition des 
spätantiken Märtyrerkultes steht auch im Mittelalter zunächst der Todestag eines 
Heiligen im Fokus der liturgischen Verehrung. Nach der christlichen Logik des 
Mittelalters repräsentierte der Todestag eines Märtyrers beziehungsweise eines 
Heiligen den Tag, an dem er ins wahre Leben geboren wurde, nämlich den Tag, 
an dem er das Saeculum verlassen durfte und im Himmel aufgenommen wur-
de.41 So wurden neben den Festen, die jedes Jahr die wichtigsten Ereignisse der 
Biographie Jesu vergegenwärtigen sollten, auch besondere Termine eingeführt, 
zu denen die Heiligen, sozusagen die Nebenfiguren der Historia sacra, in den 
Vordergrund der Verehrung gerückt wurden. Neben dem Todestag wurden auch 
weitere Stationen der Biographie eines Heiligen liturgisch gefeiert, wie beispiels-
weise der Tag, an dem ein Heiliger zum Bischof geweiht wurde oder der Tag der 
Übertragung seiner körperlichen Überreste. Diese sogenannte Translation war 
besonders lokal relevant, da sie an den Orten und bei den Institutionen gefeiert 
wurde, an denen die Übertragung der Reliquien stattfand.42

An einem solch besonderen Tag eines Heiligen („dies sancti“43) wurde also 
ein Fest veranstaltet, um ihn zu ehren und seine Memoria zu pflegen. Für eine 
Gemeinschaft besonders wichtige Heilige wurden mit einem prächtig ausge-
stalteten Fest gefeiert: Ein wichtiger Heiliger, dessen Fest zum Beispiel in einem 
Kalender als Festum duplex identifiziert werden kann, wurde über 24 Stunden, 

40	 Vgl. Arnold Angenendt: Heilige und Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom frühen 
Christentum bis zur Gegenwart, München 1994, S. 129–132.

41	 Dazu zum Beispiel Hrabanus Maurus, der sich in seinem De institutione clericorum auf eine 
Passage aus Beda bezieht: „[…] mos obtinuit ecclesiasticus, ut dies beatorum martyrum 
sive confessorum Christi, quibus de saeculo transierunt, natales vocitemus eorumque 
solemnis non funebria, sed natalicia dicantur.“ Detlev Zimpel (Hg.): Hrabanus Maurus, 
De institutione clericorum – Über die Unterweisung der Geistlichen (Fontes Christiani 
61), Turnhout 2006, S. 374; oder: Amalar von Metz, Liber officialis: „Natalitia sanctorum 
nativitates eorum monstrant quibus nascuntur in societatem novem ordinum angelorum, 
et in societatem sanctorum patrum naturalis legis, et legis litterae et Novi Testamenti.“ 
Eric Knibbs (Hg.): On the Liturgy, Amalar of Metz, Volume II, Books 3–4 (On the 
Liturgy / Amalar of Metz. Ed. and Transl. by Eric Knibbs), Cambridge / Mass 2014, S. 560. 
Außerdem: Vgl. Arnold Angenendt: Liturgie im Mittelalter, in: Patrizia Carmassi (Hg.): 
Präsenz und Verwendung der Heiligen Schrift im christlichen Frühmittelalter, Wiesbaden 
2008, S. 211–238, hier: S. 225. 

42	 Vgl. Martin Heinzelmann: Translationsberichte und andere Quellen des Reliquienkultes 
(Typologie des sources du Moyen Âge occidental), Turnhout 1979, S. 114.

43	 Angenendt: Heilige und Reliquien, S. 129. Das Thema wird auch vier Jahrhunderte später, 
in der zweiten Hälfte des 13. Jhdts., von Durandus von Mendes angesprochen, der das 
ganze siebte Buch seines Rationale divinorum officiorum den Heiligenfesten widmet und 
unter anderem die Gründe dafür erklärt, dass die Kirche Heiligenfeste feiert, vgl. A. 
Davril u. a. (Hg.): Guillelmi Duranti Rationale divinorum officiorum (Gvillelmi Dvranti 
Rationale divinorvm officiorvm / ed. A. Davril), Turnhout 2000, S. 9–130.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

nämlich von der Vesper des Vortages bis zur Vesper des Festes selbst gefeiert.44 Ein 
besonderer Indikator der Wichtigkeit eines Festes ist die Verwendung individuali-
sierten Materials anstelle von Elementen des sogenannten Commune sanctorum, 
die auf alle Heiligen eines bestimmten Typus appliziert werden konnten.45

Es waren meistens lokal oder regional verehrte Heilige, zum Beispiel die Heili-
gen einer Stadt, eines Bischofssitzes oder eines Klosters, die mit einer vergleichs-
weise aufwendigen Liturgie gefeiert wurden. Sie galten als die „patroni loci“, als 
diejenigen, die „über die einzelnen Orte wachten“, während Gott, der „‚salvator 
mundi‘ [die Welt] beherrscht[e].“46 Diese Zuschreibung, die in der spätantiken 
Tradition der Märtyrerverehrung wurzelte, welche primär mit der Grabstätte des 
Heiligen verbunden war, blieb für das ganze Mittelalter entscheidend. Auch wenn 
nach der Einführung eines für die ganze Christenheit gültigen Heiligenkalenders 
sowohl universelle als auch lokale Heilige gefeiert wurden,47 erfuhren nach wie 
44	 Auch andere kalendarische Bezeichnungen wie: festum simplex, semi-duplex usw. 

bezeichnen die Höhe eines Feiertages. Siehe: John Harper: The Forms and Orders of 
Western Liturgy from the Tenth to the Eighteenth Century. A Historical Introduction 
and Guide for Students and Musicians, Oxford 1991, S. 57. Einstufen ließen sich diese auch 
anhand der Anzahl der vorgesehenen Lektionen der Matutin: bei wichtigen Festen im 
kanonikalen cursus waren neun Lesungen vorgesehen (festum IX lectionum), bei wichtigen 
Festen im monastischen cursus wurden zwölf Lesungen vorgetragen (festum XII lectionum), 
vgl. Daniel Sheerin: The Liturgy, in: Frank Anthony Carl Mantello / A. G. Rigg (Hg.): 
Medieval Latin: An Introduction and Bibliographical Guide 1996, S. 157–182, hier: S. 160. 
Bei besonders wichtigen Festen wurde auch eine sogenannte Oktav gefeiert, vgl. Pierre-
Marie Gy: Le culte des saints dans la liturgie d’Occident entre le IXe et le XIIIe siècle, in: 
Robert Favreau (Hg.): Le culte des saints aux IXe-XIIIe siècles. Actes du Colloque tenu à 
Poitiers les 15–16–17 septembre 1993 (Civilisation médiévale 1), Poitiers 1995, S.  85–89, 
hier: S. 88.

45	 Dies gilt auch für die Lesungen des Nachtgottesdienstes. So konnte Tjamke Snijders an 
hagiographischen Lesungen für die Matutin in Handschriften aus hochmittelalterlichen 
niederländischen Klöstern zeigen, dass bei unterschiedlichen Heiligenfesten große 
Unterschiede in Umfang, narrativer Kohärenz und Verarbeitung des hagiographischen 
Materials bestanden. Für Feiern zu Ehren von Klosterpatronen oder Heiligen, deren 
Reliquien das Kloster besaß, wurde der hagiographische Stoff vorsichtig ausgewählt 
und sorgfältig für die nächtliche Liturgie aufbereitet. Mit dem Ziel, das klösterliche 
Publikum über wichtige Heilige besser und ausführlich zu informieren, erarbeiteten 
liturgische Redakteure erzählerisch sehr kohärente Abfolgen von Lesungen. Bei Heiligen 
hingegen, zu denen die Klöster keine besondere Bindung hatten, wirkt die Auswahl und 
Aufbereitung der Lesungen eher unaufmerksam, so dass zum Teil sogar inkohärente oder 
unverständliche Heiligengeschichten ausgesucht und während der Matutin vorgelesen 
wurden. Im ersten Fall, folgert Snijders, ging es offensichtlich darum, das monastische 
Publikum gut und vollständig über den eigenen Klosterpatron zu informieren, im zweiten 
Fall waren die Inhalte der Lesungen weit weniger relevant als das gemeinsame Begehen 
des Festes. Vgl. Tjamke Snijders: Celebrating with Dignity: The Purpose of Benedictine 
Matins Reading, in: Steven Vanderputten (Hg.): Understanding Monastic Practices of 
Oral Communication (Western Europe Tenth–Thirteenth Centuries) (Utrecht studies in 
medieval literacy 21), Turnhout 2011, S. 115–136.

46	 Angenendt: Heilige und Reliquien, S. 128.
47	 Vgl. Gy: Le culte des saints, S.  85. Dass die Verehrung vor allem der Apostel und der 

ersten Märtyrer des Christentums, wie Stephanus und Laurentius, sich im ganzen 
mittelalterlichen Europa verbreitete, bezeugen auch die Bestattungslagen von Bischöfen 
zwischen dem 4. und 7. Jhdt. Wie Picard in Bezug auf Oberitalien zeigen konnte, ließen 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

vor bestimmte, für eine Verehrergemeinschaft äußerst bedeutende Figuren – wie 
Patrone –, dort vergleichsweise größere Verehrung. Dabei war zum einen die Idee 
entscheidend, dass insbesondere an dem Ort, an dem die körperlichen Überreste 
lagen, die thaumaturgische Kraft des Heiligen dauerhaft und intensiv wirken 
konnte.48 Zum andern aber galt der gefeierte Märtyrer oder Heilige in gewisser 
Weise auch als Gründer eines Ortes und der dort ansässigen Gemeinschaft seiner 
Verehrer.49 In dieser Hinsicht kann die spätantike und mittelalterliche Märtyrer- 
und Heiligenverehrung als eine Fortsetzung des privaten Totengedächtnisses ver-
standen werden: „[…] the cult of martyrs at the memoriae of their burial could 
be seen as a Christian perpetuation of the care for the dead members of their 
families that the living were expected to show towards them.“50

In der Lebenswelt der Verehrergemeinschaft wurden nicht nur bestimmte 
Zeiträume, sondern spezielle Orte als mit den Heiligen in Verbindung stehend 
markiert. Da die irdische Präsenz von Heiligen, wie gerade geschildert, mit ihren 
körperlichen Spolien in Verbindung gebracht wurde, handelte es sich oft um Grab-
kirchen, Altäre oder Krypten, wo diese verwahrt wurden. Solche ihrerseits durch 
ihre Verbindung mit dem Heiligen ausgezeichneten Orte wurden auch liturgisch 
einbezogen, indem sie am Tag des Heiligenfestes, meistens nach den Laudes, vor 
der Messe oder nach der Vesper in feierlicher Prozession besucht wurden.51 Zu 
diesen Anlässen wurden spezielle Gesänge vorgetragen (Hymnen, Responsorien 
und Antiphonen), die das Thema des Festes behandelten. Die Kanoniker des bay-
erischen Stiftes Sankt Zeno Reichenhall beispielsweise besuchten den dortigen 
Altar für Zeno zweimal im Jahr, am 9. Dezember für die Feier des Todestages und 
am 10. Juli für die Feier der Übertragung der Gebeine des Heiligen.52 Dies wird 
durch einen liturgischen Codex des 14.  Jahrhunderts, Kremsmünster BS CC31 
belegt.53 Dieses Prozessionale sieht für das Fest im Dezember eine feierliche Pro-
zession zum Altar vor, die mit dem Singen einer Antiphon zu begleiten ist, sowie 
das Singen eines Responsoriums auf dem Weg zurück zum Chor. Auch für das 
Fest im Juli war eine Prozession mit dem begleitenden Gesang eines Responsori-

sich Bischöfe in dieser Zeit bevorzugt in Kirchen bestatten, wo Reliquien von Aposteln 
oder Märtyrern aufbewahrt wurden, siehe: Picard: Le souvenir des évêques, S.  251–
310. Während der Karolingerzeit prägte sich diese Tendenz noch stärker aus: Heilige, 
deren Reliquien nun vermehrt transportiert, umgesiedelt und verteilt wurden, wurden 
multilokal, siehe dazu: Angenendt: Heilige und Reliquien, S. 204.

48	 Vgl. ebd., S. 125–126.
49	 Ebd., S. 125.
50	 Robert A. Markus: The End of Ancient Christianity, Cambridge 1990, S. 147.
51	 Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 127–129. Siehe außerdem: Peter Kritzinger: The 

Cult of Saints and Religious Processions in Late Antiquity and the Early Middle Ages, 
in: Peter A. V. Sarris u. a. (Hg.): An Age of Saints? Power, Conflict and Dissent in Early 
Medieval Christianity, Leiden 2011, S. 36–48.

52	 Vgl. Johannes Lang: Das Erzbistum Salzburg. Teilband 2. Das Augustinerchorherrenstift 
St. Zeno in Reichenhall (Germania Sacra. Folge 3 9, 2), Berlin 2015, S. 355.

53	 Vgl. Michel Huglo: Les manuscrits du processionnal. Bd. 1 Autriche à Espagne. 2 Bde. 
(Répertoire international des sources musicales 14,1), München 1999, S. 11–13.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

ums vorgesehen.54 Gegenstand aller dieser Gesänge war Zeno, in dessen Anwe-
senheit in Form von Reliquien das liturgische Geschehen stattfand. 

Das Fest 

Nach der Tradition spätantiker Märtyrerverehrung beging die Gemeinschaft am 
Todestag des Märtyrers eine Gedächtnisfeier. Diese bestand aus zwei Elementen: 
zum einen aus einer Nachtwache, einer vigilia, am Grab und zum zweiten aus 
einem feierlichen Mahl zu Ehren des gefeierten, toten Märtyrers.55 Von einer sol-
chen Nachtwache berichtet zum Beispiel Ambrosius in der Epistel 77, in der der 
Bischof seiner Schwester über die Auffindung der Reliquien des Märtyrerpaars 
Gervasius und Protasius berichtet:

Was soll ich noch sagen? Wir richteten die Reliquien ordentlich her, wir überführten sie 
zu der Fausta-Basilika als der Abend schon begann; wir bewachten sie die ganze Nacht 
mit aufgelegter Hand. Am nächsten Tag verbrachten wir sie in die Basilika, die man 
Ambrosiana nennt.56

Auch der Brauch des Totenmahles ist in der Spätantike bezeugt, Augustinus 
war sogar dazu gezwungen, ihn gegenüber seinem heidnischen Gegner Faus-
tus zu rechtfertigen, da diese angeblich christliche Tradition in den Augen des 
manichäischen Philosophen offensichtlich zu große Ähnlichkeiten mit genuin 
heidnischen Bräuchen aufwies. Das spätantike Symposion „durch eine Eucharis-
tie [zu ersetzen]“57 war nicht ohne weiteres möglich: die räumliche und zeitliche 
Nähe der eucharistischen zur Heiligenverehrung rief nicht nur andersgläubige 
Kritiker auf den Plan. Auch gegenüber Christen war diese Praxis differenziert zu 
erläutern, vor allem, um sie vom paganen Heroenkult abzugrenzen. Augustinus 
musste seiner eigenen Gemeinde erklären, dass das im Rahmen der Heiligenfeste 
dargebrachte Opfer niemals den Märtyrern selbst galt, sondern immer nur Gott. 
Der Brauch, an den Gedenkstätten der Märtyrer die Messe zu zelebrieren, sollte 
dem Kirchenvater zufolge ausschließlich der Erbauung des christlichen Volkes 

54	 In Kremsmünster BS CC31, fol. 67r ist die Rubrik zu finden: „In translationem sancti 
Zenonis ad processionem cantatur Responsorium Iustum deduxit“ [...]. Auf fol. 67v findet 
man die Antiphon, die zur Station zum Zenoaltar im Dezember zu singen war und auf 
fol. 68r das Responsorium Ingrediente sacerdote [...], das mit der Rubrik „ad reditum“ 
gekennzeichnet ist.

55	 Vgl. Angenendt: Heilige und Reliquien, S. 130–132.
56	 „Quid multa? Condivimus integra ad ordinem, transtulimus vespere iam incumbente ad 

basilicam Faustae; ibi vigiliae tota nocte, manus impositio. Sequenti die transtulimus ea in 
basilicam quam appellant Ambrosianam.“ Ambrosius von Mailand: Sancti Ambrosii Opera. 
Epistularum liber decimus, Epistulae extra collectionem, Gesta Concilii Aquileiensis, 
hrsg. von Michael Petschenig / Michaela Zelzer (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum 
Latinorum 82,3), Wien 1982, Ep. 77, S. 126–140. Siehe dazu auch: Alan T. Thacker: „Loca 
sanctorum“: The Significance of Place in the Study of the Saints, in: Alan T. Thacker (Hg.): 
Local Saints and Local Churches in the Early Medieval West, Oxford 2002, S. 1–44, hier: 
S. 1–13.

57	 Angenendt: Heilige und Reliquien, S. 130.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

dienen. Die Unterscheidung zwischen dem Cultus latriae, der nur Gott gebührt, 
und der Verehrung des Heiligen im Cultus duliae legitimierte das Gedenken an 
letzteren im Rahmen der Messfeier.58

In der mittelalterlichen Liturgiepraxis wurden diese spätantiken Formen der 
Heiligenverehrung im Wesentlichen in zwei Bereichen tradiert: im Rahmen der 
Messe, wo die Eucharistie das spätantike Totenmahl ersetzte,59 und beim Stun-
dengebet, wo bei Heiligenfesten mit umfangreichem nächtlichem Beten das Kon-
zept der Nachtwache aufgenommen wurde. 

Die Messe wurde in der Regel nach der Terz gefeiert. Wichtige Heilige wurden 
am Tag ihres Festes mit einer Missa propria geehrt: eine Messe, für die Serien von 
Gebeten (Orationes) verfasst wurden. Diese Serien umfassten drei Messgebete: 
Die Kollekt,60 die Super oblata und die Oratio ad complendum. Diese speziell für 
einzelne Feste verfassten Gebete der Messe wurden üblicherweise in Sakramen-
taren – ab dem 12. Jahrhundert auch in sogenannten Missalien – überliefert.61 In 
diesen Gebeten wurde der Heilige zwar memoriert, allerdings wurde er weniger 

58	 „Das christliche Volk aber feiert die Feste der Märtyrer mit religiöser Feierlichkeit, sowohl 
um das Nachahmen anzuregen, als auch damit wir an ihren Verdiensten teilhaben können 
und durch die Gebete Hilfe erfahren. Dennoch sollen wir niemals Altäre für die Märtyrer 
bauen, sondern für den Gott der Märtyrer selbst, auch wenn wir die Altäre an den Gräbern 
der Märtyrer bauen. Welcher Bischof nämlich, der die Messe an den Orten der Heiligen 
feiert, sagte jemals: ‚Wir bringen Dir Gaben, o Petrus oder Paulus oder Cyprianus?‘. Vielmehr 
wird das was dargebracht wird, Gott dargebracht, der die Märtyrer krönte, bei den Altären 
derer, die er krönte, damit durch das Beispiel dieser Orte eine größere Bewegung der Seele 
entstehe, um die Liebe zu den Märtyrern zu steigern, die wir nachahmen können, und zu 
demjenigen, dem wir dabei helfen können. [...] Aber denjenigen Kult, der auf Griechisch 
λατρεία genannt wird, kann man nicht mit einem Wort auf Latein benennen. Da aber 
diese Verehrung nur der Gottheit zukommt, verehren wir nichts anderes und bringen 
wir das Verehren keinem anderen dar als Gott.“ („Populus autem christianus memorias 
martyrum religiosa sollemnitate concelebrat et ad excitandam imitationem et ut meritis 
eorum consocietur atque orationibus adiuvetur, ita tamen, ut nulli martyrum, sed ipsi Deo 
martyrum quamvis in memoriis martyrum constituamus altaria. Quis enim antistitum in 
locis sanctorum corporum adsistens altari aliquando dixit: ‚Offerimus tibi, Petre aut Paule 
aut Cypriane’? Sed quod offertur, offertur Deo, qui martyres coronavit, apud memorias 
eorum quos coronavit, ut ex ipsorum locorum admonitione maior adfectus exsurgat 
ad acuendam caritatem et in illos, quos imitari possumus, et in illum, quo adiuvante 
possimus. [...] At illo cultu, quae graece λατρεία dicitur, latine uno verbo dici non potest, 
cum sit quaedam proprie divinitati debita servitus, nec colimus nec colendum docemus 
nisi unum deum.“), aus: Augustinus: Contra Faustum, hrsg. von Ioseph Zycha (Corpus 
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum 25,1), Wien 1891, S. 562.

59	 Vgl. Angenendt: Heilige und Reliquien, S. 130.
60	 Vgl. Andrew Hughes: Medieval Manuscripts for Mass and Office. A Guide to their 

Organization and Terminology, Toronto 11982, S. 84.
61	 Siehe dazu: Éric Palazzo: A History of Liturgical Books from the Beginning to 

the Thirteenth Century, Collegeville 1998, S.  107–110. In der Forschung zu diesen 
Sakramentarhandschriften wird zwischen einer gelasianischen und einer gregorianischen 
Form unterschieden, unter anderem anhand abweichender Messformulare. Die in weiten 
Teilen Europas mit der Ausnahme der ambrosianischen und mozarabischen Liturgie 
übliche gregorianische Form des Sakramentars sieht hier drei Gebete vor: Oratio, oft 
auch Oratio prima oder Oratio diei genannt, Super oblata und Ad complendum. Siehe 
dazu: ebd., S.  21–56. Auch die Bezeichnungen der Messegebete fallen je nach Typus 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

für seine individuellen Leistungen gepriesen, sondern vielmehr in seiner Rolle 
als Intercessor (Fürsprecher) angesprochen. Aus diesem Grund enthalten solche 
Orationen in der Regel62 kaum bio- oder hagiographische Elemente,63 sondern 
erschöpfen sich in eher unspezifischen Anrufungen. 

Die Memorierung des Heiligen hingegen war im Rahmen der Lesungen der 
Messe verboten. Im Gegensatz zu den Lesungen des Stundengebets, für welche 
durchaus hagiographische Texte als Quellen herangezogen wurden, wurden aus 
den Leseteilen der Messe nach einer ersten kurzen Phase der Unklarheit alle nicht 
biblischen Quellen ausgesondert, zuallererst die Gesta sanctorum.64

Der gesungene Teil der Messe setzte sich aus mehreren Elementen zusammen, 
nämlich aus dem Ordinarium missae und dem Proprium missae. Während das 
Ordinarium (Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus und Benedictus, Agnus Dei) in jeder 
Messe identisch blieb, wurde das Proprium missae (Introitus-Antiphon, Graduale, 
Alleluia-Vers, Offertorium und die Communio-Antiphon) nach Fest und Saison 
geändert. Allerdings bestanden die Gesänge des Propriums meistens aus Psalm-
zitaten und priesen selten den individuellen Heiligen.65 So enthalten auch diese 
Gesänge dementsprechend wenig spezifisch hagiographisches Material.66

des Sakramentars unterschiedlich aus, siehe dazu: Cyrille Vogel: Medieval Liturgy. An 
Introduction to the Sources, Washington, DC 1986, S. 79.

62	 Eine Ausnahme stellen die sogenannten ‚prefazi‘ der ambrosianischen Liturgie dar, 
die, wie Paredi beobachtet, reichlich hagiographisches Material rezipieren. Vgl. Angelo 
Paredi: I prefazi ambrosiani: contributo alla storia della liturgia latina, Mailand 1937, 
S. 215–216. Auch in der mozarabischen Liturgie werden hagiographische Quellen stärker 
berücksichtigt. Siehe dazu: Els Rose: Ritual Memory. The Apocryphal Acts and Liturgical 
Commemoration in the Early Medieval West (c. 500–1215) (Mittellateinische Studien und 
Texte), Leiden 2009, S. 90.

63	 Daher werden in der Edition etliche Messformulare nicht berücksichtigt. Ausgewählte 
Formulare werden in die Analyse miteinbezogen. Dabei wird entweder direkt aus der 
jeweiligen handschriftlichen Quelle oder aus Segala: Il culto di San Zeno zitiert.

64	 Vgl. Josef A. Jungmann: Missarum sollemnia. Bd. 1 Messe im Wandel der Jahrhunderte. 
Messe und kirchliche Gemeinschaft. Vormesse, Wien 1962, S. 504.

65	 Vgl. Hughes: Medieval Manuscripts, S. 153–154.
66	 Die liturgische Feier aber für Heilige, die für eine Verehrergemeinschaft eine besonders 

prominente Rolle spielten, wurde auch im Bereich der Messe durch zusätzliche Gesänge 
reichlicher ausgestaltet, nämlich mit dem sogenannten Tropus und mit der Sequenz. In 
beiden Fällen werden Gesänge, die zur Standardstruktur der Messe gehören – sowohl 
des variablen Teils der Messe, also des Propriums, als auch des festbleibenden Teils oder 
Ordinariums –, durch solche dichterischen und musikalischen Erweiterungen betont 
und dabei kommentiert. Beide Gesänge gehörten nicht zum ursprünglichen Bestandteil 
der Messliturgie, sondern wurden erst ab dem 9. Jhdt. entwickelt. Auch werden sie nicht 
regelmäßig und flächendeckend in der alltäglichen Liturgie eingesetzt: nur besonders 
wichtige Feste werden durch eine Sequenz oder durch Tropen ausgestaltet. Es sind 
meistens die wichtigsten Herrenfeste des liturgischen Jahres, die stärker ‚tropiert‘ wurden, 
doch finden sich auch Tropen und vor allem Sequenzen für Heiligenfeste. Insbesondere 
die gereimte Sequenz war im Spätmittelalter eine beliebte Form der Heiligenverehrung 
im Rahmen der Messe. Die narrative Lebensbeschreibung des Heiligen (die sogenannte 
Vita) stellt meistens den Subtext der Sequenz dar, in der das hagiographische Material 
dichterisch umgearbeitet wird. Durch die Erwähnung biographischer Episoden und der 
persönlichen ‚Leistungen‘ wird so die Möglichkeit der individualisierten Verehrung eines 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Da die Messe wenig Raum für profilierte Hagiopraxis bot, wurde in dieser 
Arbeit von einer Edierung und tiefergehenden Analyse des liturgischen Materials 
für die Messe abgesehen.67 Eingehend behandelt wird hingegen das Stundengebet, 
in welchem der Heilige individualisierte Verehrung erfuhr: Zum einen konnte im 
Stundengebet die Heiligenverehrung liturgisch ausführlicher entfaltet werden als 
bei der Messe, wo der Fokus auf der Eucharistie lag.68 Zum andern erweisen sich 
Stundengebete inhaltlich und formal als wesentlich vielfältiger. Dies gilt, wie im 
Folgenden gezeigt wird, auch für Lokalheilige, die an einem Ort in mehreren 
Institutionen parallel verehrt wurden.

Heiligen im Rahmen der Messe und vor allem der gesungenen Teile, eröffnet. Zu diesem 
Themenkomplex siehe: Wulf Arlt: Neue Formen des liturgischen Gesangs: Sequenz und 
Tropus, in: Christoph Stiegemann / Matthias Wemhoff (Hg.): 799 – Kunst und Kultur 
der Karolingerzeit. Karl der Große und Papst Leo III. in Paderborn. Bd. 3 Beiträge zum 
Katalog der Ausstellung, Paderborn 1999. Handbuch zur Geschichte der Karolingerzeit, 
Mainz 1999, S.  732–740; außerdem David Hiley: Western Plainchant. A Handbook, 
Oxford 1993, S. 196–238; Giacomo B. Baroffio / Anastasia E. J. Kim: Cantemus domino 
gloriose. Introduzione al canto gregoriano, Cremona 2003, S. 95; Felix Heinzer hat darauf 
aufmerksam gemacht, dass die Funktion der Tropierung durch Tropus und Sequenz sich 
nicht in dem Ausschmücken erschöpfte, sondern dass es sich vielmehr um eine „reflektierte 
Aneignung durch Glossierung und Erläuterung“, meistens im Sinne eines figural-
typologischen Verhältnisses zum gregorianischen Bezugsgesang handelte: Felix Heinzer: 
Figura zwischen Präsenz und Diskurs. Das Verhältnis des gregorianischen Messgesangs zu 
seiner dichterischen Erweiterung, in: Christian Kiening / Katharina Mertens Fleury (Hg.): 
Figura. Dynamiken der Zeiten und Zeichen im Mittelalter, Würzburg 2013, S. 71–90, hier: 
S. 76. 

67	 Tatsächlich gibt es liturgisches Material, welches eine Profilierung des Heiligen auch im 
Bereich der Messe ermöglicht. Dabei handelt es sich um Tropen aus Pistoia (12.–13. Jhdt.), 
sowie Sequenzen aus Cividale und dem Süddeutschen Raum (14.–15. Jhdt.). Da es aber 
nicht zu dem hier untersuchten Kontext der Zenoverehrung in Verona gehört, wurde 
es nicht untersucht, soll aber im Rahmen weiterer Publikationen ediert und erschlossen 
werden. 

68	 Die Verehrung der Heiligen vor allem im Rahmen der Messe, in der eigentlich allein das 
Opfer Jesu am Kreuz im Vordergrund stehen soll, bedurfte stets der Erklärung, wie viele 
mittelalterliche Quellen bezeugen. Vgl. Irénée H. Dalmais u. a. (Hg.): Volume IV: The 
Liturgy and Time. The Church at Prayer. An Introduction to the Liturgy, Collegeville 
1985, S. 129. Marc van Uytfanghe nennt hagiographische Quellen, wie die Vita Faronis, 
sowie Autoren des 9. Jhdts., wie Agobard von Lyon, den Bischof Claudius von Turin 
und Paschasius Radbertus, die das theologische Problem explizit thematisieren, welche 
Verehrung den Heiligen im Vergleich zu Gott gebührt. Dazu siehe: Marc van Uytfanghe: 
Le culte des saints et l’hagiographie face à l’écriture: les avatars d’une relation ambiguë, 
in: Santi e demoni nell’alto medioevo occidentale. (Secoli V–XI), Spoleto 1989, S.  155–
202, hier: S.  170–172. Die erstaunliche Langlebigkeit dieser augustinischen Tradition 
zeigt auch die Tatsache, dass die Stelle noch in die Acta des tridentinischen Konzils 
Eingang fand. Dies fand zu einer Zeit statt, in der die römische Kirche hinsichtlich der 
Heiligenverehrung unter besonderem Rechtfertigungsdruck stand. Siehe dazu: Gerhard 
L. Müller: Gemeinschaft und Verehrung der Heiligen. Geschichtlich-systematische 
Grundlegung der Hagiologie, Freiburg 1986, S. 69–70.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

Neben der Messe stellt das Stundengebet, Opus Dei oder Opus divinum69 oder 
auch Liturgia horarum70 die zentrale Beschäftigung von Mönchen und Klerikern 
dar.71 Das Gebet wird in Form sogenannter Horen zu bestimmten Tages- und 
Nachtzeiten abgehalten und so über den ganzen Tag verteilt. Im Durchbeten von 
Tag und Nacht wurde nicht nur die natürliche Zeit der Schöpfung geheiligt,72 
sondern vor allem das biblische Ideal einer Laus perennis zumindest symbolisch 
umgesetzt.73

In der Spätantike waren im Westen zwei Typen des Stundengebetes verbreitet, 
aus denen die Grundformen der mittelalterlichen Liturgia horarum hervorgin-
gen. Die kathedrale Form bestand aus einem durch den Bischof geleiteten Gebet, 
das ursprünglich nur an zwei Gebetszeiten im Laufe des Tages gehalten wurde 
und die Beteiligung der christlichen Laienbevölkerung vorsah: dem gemeinsa-
men Gebet am Morgen und am Abend.74 Im klösterlichen Kontext war die Praxis 
des Stundengebetes weniger einheitlich formalisiert.75 Diese asketisch-monasti-
sche Form wurde im Westen vor dem 8. Jahrhundert praktiziert, das heißt vor der 
flächendeckenden Ausbreitung der Benediktsregel.76 Gemeinsames Merkmal aller 
monastischen Regeln war ein im Vergleich zur kathedralen Form umfangreiche-
res liturgisches Pensum: hier waren neben jenen zum Sonnenauf- und Untergang 
auch Gebete während des Tages, Prim, Terz, Sext und Non, sowie während der 
Nacht vorgesehen.77 Aus der Verschmelzung von Elementen der kathedralen und 
der monastischen Form des Stundengebets entwickelten sich die Strukturen, die 
das tägliche Gebet von Mönchen und Klerikern außerhalb der Messe im Mittel-
alter regelten.78

69	 Benedikt von Nursia: La Règle de Saint Benoît Bd. 2 Ch. VIII–LXXIII, hrsg. von Adalbert 
d. Vogüé / Jean Neufville. 7 Bde., Paris 1972, S. 524 und zusammengefasst S. 790–791.

70	 Irénée H. Dalmais u. a. (Hg.): The Church at Prayer, S. 155.
71	 Vgl. Heinzer: Poesie als politische Theologie, S. 76.
72	 Vgl. Thomas O’Loughlin: The Monastic Liturgy of the Hours in the Nauigatio Sancti 

Brendani. A Preliminary Investigation, in: Irish Theological Quarterly 71, 2006, S. 113–
126, hier: S. 114.

73	 Wie zum Beispiel in Lk 18, 1: „oportet semper orare et non deficere“. Dazu siehe auch Aimé 
G. Martimort: The Liturgy of the Hours, in: Irénée H. Dalmais u. a. (Hg.): Volume IV: 
The Liturgy and Time. The Church at Prayer. An Introduction to the Liturgy, Collegeville 
1985, S. 151–256, hier: S. 155–156; 162–163.

74	 Vgl. Irénée H. Dalmais u. a. (Hg.): The Church at Prayer, S. 171–172.
75	 Siehe dazu: Joseph Pascher: Das Stundengebet der römischen Kirche, München 1954, 

S. 37–44.
76	 Vgl. Joachim Wollasch: „Benedictus abbas Romensis“: das römische Element in der frühen 

benediktinischen Tradition, in: Norbert Kamp / Joachim Wollasch (Hg.): Tradition als 
historische Kraft. Interdisziplinäre Forschungen zur Geschichte des früheren Mittelalters, 
Berlin 1982, S. 119–137, hier: S. 119–120.

77	 Vgl. Irénée H. Dalmais u. a. (Hg.): The Church at Prayer, S. 173.
78	 Vgl. Irénée H. Dalmais u. a. (Hg.): Volume IV: The Liturgy and Time. The Church at 

Prayer. An Introduction to the Liturgy, Collegeville 1985, S. 174; siehe dazu auch: Rose: 
Ritual Memory, S. 10–11. Da sie im Laufe dieser Arbeit verwendet werden, seien hier die 
technischen Bezeichungen dieser zwei Formen des Stundengebets kurz erwähnt. Man 
unterscheidet dabei zwischen einem sogenannten cursus romanus, der für Priester, Kleriker 
und andere nicht-benediktinische geistliche Institutionen (wie Augustinerchorherren 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

Im Rahmen des Stundengebets wurden Heilige an ihren Feiertagen vor allem 
bei der liturgischen Lesung und dem antiphonalen und responsorialen Gesang 
ins Zentrum der Verehrung gerückt. Das Lesen während des Stundengebets ist 
passender als Vorlesen beschrieben, da es sich dabei um eine gemeinschaftliche 
Aktivität handelte: Ein Lector rezitierte die dafür vorgesehenen Abschnitte für 
die versammelte Gemeinschaft mit lauter Stimme und in einfacher melodischer 
oder Cantillationsform.79

Im Gegensatz zur Messe, in der ausschließlich Lesungen aus der Bibel gestatten 
waren, wurden für die Lesungen im Stundengebet oft Vitae, Passiones, Translati-
ones und ähnliche Texte aus dem Bereich der narrativen Hagiographie eingesetzt. 
Es sind vor allem die für die nächtlichen Gebetsstunden vorgesehenen, umfang-
reichen Leseabschnitte,80 in denen aus der Vita oder Passio eines Heiligen erzählt 
wurde. Hier ist anzumerken, dass es sich hierbei um die Tradition gallikanischer, 
afrikanischer und mozarabischer Gepflogenheiten handelte, die in Rom und Ita-
lien aber bis zur Karolingischen Liturgiereform durchaus fremd waren.81 Hier 
überwog – in Rom sogar bis zum 9.  Jahrhundert – ein gewisser ‚Ostrazismus‘ 
gegenüber den hagiographischen Lesungen.82 Weder die Benediktinerregel83 
noch die altrömische Fassung des Ordo romanus XIII (sowohl A als auch B) sahen 
nämlich hagiographisches Material für die Messe oder das Stundengebet vor.84 
Erst ab dem 8. Jahrhundert, als sich neben Bestrebungen zu einer Romanisierung 
im Reich der Karolinger auch eine gewisse Frankisierung der römischen Bräu-

oder Bettelorden) galt, und einem cursus monasticus, der das Leben einer monastischen 
(meistens, aber nicht ausschließlich benediktinischen) Gemeinschaft regelte. Vgl. Peter 
Wagner: Ursprung und Entwicklung der liturgischen Gesangsformen bis zum Ausgange 
des Mittelalters, Leipzig 31911, S. 128–129.

79	 Vgl. ebd., S. 130. Dazu auch: Solange Corbin: La cantillation des rituels chrétiens, in: Revue 
de musicologie 47, 1961, S. 3–36. Grundlegend zum Thema des Lesens oder Laut-Lesens 
in Antike und Mittelalter: József Balogh: „Voces Paginarum“. Beiträge zur Geschichte des 
lauten Lesens und Schreibens, in: Philologus 82, 1927, S. 84.

80	 Kürzere, oft auswendig rezitierte Lesungen wurden auch bei anderen Horen vorgetragen. 
Diese werden allerdings meistens als Capitulum verzeichnet, dazu: Harper: The Forms 
and Orders, S. 81.

81	 Vgl. Baudouin de Gaiffier d’Hestroy: La lecture des Actes des martyrs dans la prière 
liturgique en Occident. A propos du passionaire hispanique, in: Analecta Bollandiana 72, 
1954, S. 134–166, hier: S. 141.

82	 Vgl. ebd., S. 139–142.
83	 In der Benediktinerregel findet sich der Ausdruck „lectiones ad ipsum diem pertinentes 

dicantur“, siehe: Benedikt von Nursia: La Règle, S.  522–523. Doch diese Formulierung 
findet sich auch in den Ordines der römischen Kirche, wo sie nicht auf die Lektüre aus 
hagiographischen Quellen hinweist, wie Andrieu unterstreicht: „Les autres lectures […] 
seront des sermons ou des homélies patristiques: sermones vel omelias catholicorum patrum 
ad ipsum diem pertinentes. A aucun endroit de l’Ordo, il n’est question de passiones ou de 
Vies de saints“, Michel Andrieu: Les Ordines Romani du haut moyen âge. Bd. 2 Les textes 
(Ordines I–XIII) (Spicilegium Sacrum Lovaniense: Etudes et documents), Löwen 1960, 
S. 478. 

84	 Vgl. De Gaiffier d’Hestroy: La lecture des Actes, S. 140.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

che beobachten lässt,85 kamen vermehrt hagiographische Texte für Lesungen des 
Stundengebets zum Einsatz.86

Nicht nur durch das Lesen über ihn, sondern auch im Gesang wurde der Hei-
lige im Stundengebet verehrt. Den umfangreichsten Teil der cantoralen Liturgie 
bildete die Psalmodie, das Singen der Psalmen.87 Während in einer monastischen 
Gemeinschaft das ganze Psalterium (150 Psalmen) innerhalb einer Woche gesun-
gen werden musste,88 wurde dieses Prinzip im kanonikalen System des Stunden-
gebets aufgehoben. Aus diesem Grund sind die Psalmen im Cursus monasticus 
teilweise anders verteilt als im Cursus romanus.89 Das Singen der Psalmen war 
während des Stundengebets eine der Hauptaufgaben für den Chor.90 Sie wur-
den von den zwei Hälften des Chores gesungen, die sich, nachdem ein Solist den 
Beginn angestimmt hatte, Psalmvers für Psalmvers abwechselten.91

Die Auswahl der an Feiertagen, vor allem zu Laudes, Vesper und Matutin, 
gesungenen Psalmen orientierte sich am Typus des jeweils gefeierten Heiligen. 
Die Grundformen solcher Psalmenreihen sind bereits im Commune sanctorum 
– Sets von liturgischen Texten, die nach Heiligen-Typus (Märtyrer, Confessores, 
Jungfrauen und so weiter) gruppiert wurden – festgehalten: Das Fest eines Märty-
rers im monastischen Cursus sah zum Beispiel für die Matutin die Psalmenreihe 
1, 2, 3, 4 / 5, 8, 14, 20 / 23, 33, 64, 91 vor; eine Jungfrau etwa wurde nach dem 
Cursus romanus bevorzugt mit der Psalmenreihe 8, 18, 23 / 44, 45, 8 / 95, 96, 98 
gefeiert.92 Die mit solchen standardisierten Psalmenreihen implizierten Zuschrei-

85	 Vgl. Theodor Klauser: Die liturgischen Austauschbeziehungen zwischen der römischen 
und fränkisch-deutschen Kirche vom achten bis zum elften Jahrhundert, in: Historisches 
Jahrbuch 53, 1933, S.  169–189, hier: S.  172; 183–184; auch dazu: Jungmann: Missarum 
sollemnia, S. 98–122.

86	 Dies bestätigt nicht nur der Ordo romanus XII, sondern auch Papst Hadrian selbst, der 
in einem Brief an Karl den Großen diese Praxis auch für Rom bezeugt. Siehe dazu: De 
Gaiffier d’Hestroy: La lecture des Actes, S. 143–152.

87	 Vgl. Wagner: Ursprung und Entwicklung, S. 6. Siehe außerdem: Joseph H. Dyer: Monastic 
Psalmody in the Middle Ages, in: Revue bénédictine 99, 1989, S.  41–74 und ders.: The 
Singing of Psalms in the Early Medieval Office, in: Speculum 64, 1989, S. 535–578.

88	 Vgl. Petrus Nowack: Die Strukturelemente des Stundengebets der Regula Benedicti, in: 
Archiv für Liturgiewissenschaft 26, 1984, S. 253–304, hier: S. 254–255.

89	 Entscheidend war hier vielmehr, dass die ausgewählten Psalmen der Spiritualität der 
einzelnen Hore entsprachen. Siehe dazu: Joseph Pascher: Die Methode der Psalmenauswahl 
im römischen Stundengebet (Sitzungsberichte / Bayerische Akademie der Wissenschaften), 
München 1967. 

90	 Die chorische Psalmodie stellt eine Neuerung der christlichen Liturgie um die Mitte des 
4. Jhdts. dar. Vor dieser Zeit wurden die Psalmen von einem Solisten gesungen, wobei 
auch das Volk sich am Gesang einzelner Verse beteiligte. Vgl. Wagner: Ursprung und 
Entwicklung, S. 19–22.

91	 Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 78. Siehe auch: Hiley: Western Plainchant, S. 58; 
ders.: Gregorian Chant, Cambridge 2009; Baroffio / Kim: Cantemus domino gloriose, 
S. 147–149.

92	 Vgl. Pascher: Das Stundengebet, S.  198–203.; außerdem: Pascher: Die Methode der 
Psalmenauswahl.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

bungen trugen zur entsprechenden Deutung des jeweils verehrten Heiligen bei.93 
Durch ad hoc-Modifizierungen festgelegter Abfolgen konnten die Feierlichkeiten 
speziell auf den einzelnen Heiligen zugeschnitten werden, indem man beispiels-
weise einen besonderen Aspekt seiner Legende hervorhob.94

In zwei weiteren gesungenen Elementen des Stundengebets konnte der Heilige 
besonders feierlich gepriesen werden, nämlich in den Antiphonen und Respon-
sorien. Die Antiphonen rahmten Psalmen sowie Cantica ein,95 um die Botschaft 
des begleiteten Elements zu betonen und sie zum jeweiligen Fest in Bezug zu 
setzen. Dabei waren dem Heiligen nicht nur die Antiphonen gewidmet, welche 
die Psalmodie der Matutin begleiteten, sondern auch die musikalisch feierlicher 
ausgestalteten Antiphonen zu den Cantica der Vesper und Laudes, sowie das soge-
nannte Invitatorium, das den täglich gesungenen Psalm 94 begleitete.96

Für das Singen der Antiphonen war vor allem der Chor zuständig. Es waren 
grundsätzlich zwei Formen des antiphonischen Vortrags möglich: Die Antiphon 
konnte im Ganzen entweder vor und nach dem Psalm gesungen oder nach jedem 
Psalmvers wiederholt werden. Die erste Form scheint sich durchgesetzt zu haben, 
während die zweite Form im Vortrag des Invitatoriums bewahrt wurde, bei dem 
die Antiphon nach jedem Vers des Psalms 94 (Venite) gesungen wurde. Im Laufe 
des Mittelalters wurde es in diesem liturgischen Kontext üblich, die Antiphon 
vor dem Psalm nur anzustimmen und sie nach dem Psalm komplett zu singen.97

Responsorien begleiteten hingegen immer eine Lesung.98 Dem Wortsinne ent-
sprechend stellten sie in der mittelalterlichen Liturgie sozusagen eine Antwort auf 
die Lesung dar.99 Für die Untersuchung der liturgischen Verehrung der Heiligen 
sind vor allem die Responsorien der Matutin relevant.100 Diese waren nicht nur 
umfangreicher als die Antiphonen, sondern auch musikalisch kunstvoller gestal-
tet und daher anspruchsvoller, nicht zuletzt, weil sie das reibungslose Zusammen- 

93	 Siehe dazu beispielsweise: Felix Heinzer: Die „heilige Königstochter“ in der Liturgie: Zur 
Inszenierung Elisabeths im Festoffizium „Laetare Germania“, in: Dieter Blume / Matthias 
Werner (Hg.): Elisabeth von Thüringen – eine europäische Heilige: Aufsätze, Petersberg 
2007, S. 215–225, hier: S. 218.

94	 Wie zum Beispiel bei Laurentius oder Agnes, bei deren Festen jeweils an einer Stelle ein 
passenderer Psalm ausgewählt wurde, Pascher: Das Stundengebet, S. 206. 

95	 Cantica waren alt- sowie neutestamentarische lyrische Lieder, wie zum Beispiel das aus dem 
Lukasevangelium entnommene Magnificat (Lk 1, 46–55), das jeden Tag während der Vesper 
gesungen wurde, oder das Benedictus (Lk 1, 68–79), das im Rahmen des morgendlichen 
Lobes, der Laudes, vorgetragen wurde. Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 83–84.

96	 Vgl. Hiley: Western Plainchant, S. 98–99.
97	 Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 78.
98	 Vgl. Wagner: Ursprung und Entwicklung, S. 132.
99	 Zusammengefasst in: Franz J. A. Antony: Archäologisch-liturgisches Lehrbuch des 

gregorianischen Kirchengesanges. Mit vorzüglicher Rücksicht auf die Römischen, 
Münsterschen und Erzstift Kölnischen Gesangsweisen, Münster 1829, S. 48, Fußnote; siehe 
auch: Hiley: Western Plainchant, S. 69–76.

100	 Kürzere Antwort-Gesänge werden auch im Rahmen von Dialogen zwischen dem 
Zelebranten und dem Chor sowie nach Kurzlesungen, sogenannten capitula, vorgetragen. 
Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 82.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

spiel des Solisten mit dem Chor erforderten.101 Die am wenigsten elaborierte 
Form des Vortrages sah vor, dass nach dem Anstimmen durch einen Solisten der 
Chor das Responsorium sang. Anschließend wurde ein Vers solistisch vorgetra-
gen und der Chor wiederholte nach dem Vers die zweite Hälfte des Responsori-
ums, die sogenannte Repetenda.102

Für Antiphonen und Responsorien wurden zunächst einzelne Psalmverse 
oder Passagen aus der Bibel intoniert.103 Ab dem 9. und 10. Jahrhundert wurde 
es üblich, bei wichtigen Heiligenfesten die Psalmenreihen und die Lesungen 
mit besonderen Zyklen von Antiphonen und Responsorien zu verbinden. Diese 
bestanden nun nicht mehr zwingend aus einzelnen Psalmenversen, sondern wur-
den weiteren, nicht-biblischen Quellen entnommen.104 Für Heiligenfeste stellte 
die Vita die meist verwendete Quelle für das Verfassen solcher Antiphonen- und 
Responsorienreihen dar, aber auch Hymnenfragmente, Inschriften und lyrische 
Texte wurden als Spolia dafür verwendet. Da Texte in Versform übernommen 
wurden, finden sich bereits in sehr frühen Offiziendichtungen einzelne versifi-
zierte Elemente.105 In der Regel aber wurden zunächst Offizien in Prosa gestaltet, 
erst ab dem 13. Jahrhundert wurden „‚durchkomponierte‘ Gebilde mit homoge-
nen Vers- und Reimstrukturen“106 gängig. 

Die zeitgenössische Bezeichnung solcher Reihen von Antiphonen und Respon-
sorien – oder Festoffizien – war Historia. Diese Begrifflichkeit verweist auf die 
Tatsache, dass solche Gesangsabfolgen narrativ verbunden und als einem einheit-
lichen Thema gewidmetes Ensemble erkennbar sind.107 Wenn der Heilige mit 
einer solchen Historia besungen wurde, wurde er ausdrücklich zum Protagonis-
ten der liturgischen Feier: 

Unter allen diesen ausdifferenzierten Formen und Ausdrucksweisen des Heiligenkultes 
bewirkt das Verfassen eines eigenen Offiziums, speziell für den Heiligen komponiert, 
auf der Grundlage seiner Vita oder Passio, dass dieser Heilige über die anderen erho-

101	 Vgl. Hiley: Western Plainchant, S. 69.
102	 Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 82–83. Die Beschreibungen von Amalar von Metz 

legen nahe, dass diese Vortragsform im 9. Jhdt. noch nicht üblich war. Sie muss sich daher 
später entwickelt haben, ist aber für das 12. und 13. Jhdt. belegt. Vgl. Hiley: Western 
Plainchant, S. 73–74.

103	 Die Responsorien des Temporale zum Beispiel basierten auf dem Text der Lesungen, die sie 
begleiteten. Vgl. ebd., S. 70. Die Antiphonen, deren Text aus den Psalmen entnommen ist, 
bilden den ältesten Bestand an Gesängen der christlichen Kirche. Vgl. Wagner: Ursprung 
und Entwicklung, S. 152–153; Hiley: Western Plainchant, S. 88–102.

104	 Siehe dazu insbesondere: Ritva Jonsson: Historia. Études sur la genèse des offices versifiés, 
Stockholm 1968, S. 177.

105	 Ebd., S. 178. Darüber auch, Jonssons Ergebnisse zusammenfassend, Joachim Knape: Zur 
Benennung der Offizien im Mittelalter. Das Wort „historia“ als liturgischer Begriff, in: 
Archiv für Liturgiewissenschaft 26, 1984, S. 305–320, hier: S. 307.

106	 Heinzer: Die heilige Königstochter, S. 215.
107	 Jonsson: Historia, S. 12. Ich benutze im Folgenden zwei Begriffe für Historia synonym, 

nämlich Historia und Offizium. Der Begriff Offizium ist allerdings umfassender und kann 
sich auch je nach Kontext auf die ganze liturgische Feier an einem Heiligentag beziehen.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

ben und auf eine Stufe mit den universellen Heiligen des Römischen Kalenders gestellt 
wurde. Die Historia ist also die höchste Krönung seines Kultes.108

Darauf wird später nochmal zurückzukommen sein.
Ein weiteres Element konnte thematisch ganz dem Heiligen gewidmet werden, 

nämlich der an mehreren Stellen im Laufe des Stundengebets gesungene Hym-
nus.109 Der Hymnus ist eine spätantike Gattung der liturgischen Poesie, als deren 
Erfinder Augustinus den Mailänder Bischof Ambrosius kolportiert. Ambrosius 
habe, so Augustinus, solche Lieder gedichtet und für den liturgischen Gebrauch 
in seiner Kirche vorgesehen.110 Diese Zuschreibung blieb während des Mittelal-
ters so wirkmächtig, dass für den Hymnus der Begriff ambrosianum Verbreitung 
fand.111 Somit waren Hymnen von Anfang an deutlich als nicht-biblische Dich-
tungen markiert und fanden erst nach einer ersten Phase der Ablehnung, spä-
testens aber ab dem 11. Jahrhundert, in ganz Europa Eingang in die Liturgie.112 
Auch der Form nach waren Hymnen leicht vom übrigen liturgischen Material 
unterscheidbar, weil sie nie in Prosa, sondern stets metrisch komponiert wurden. 
Die beliebtesten Versmaße waren der jambische Dimeter (in Anlehnung an die 
Hymnen des Ambrosius) und die sapphische Strophe.113

In Bezug auf den Inhalt zeichnete sich der Hymnus durch eine große Vielfalt 
aus: Ausgehend von den ersten Hymnendichtungen, die meistens Episoden aus 
dem Leben Jesu thematisierten und anlässlich der wichtigen Herrenfeste gesun-
gen wurden, wurde der Bestand auch durch die Aufnahme lokaler Kulttraditio-
nen ständig erweitert.114

Die hier dargelegten Formen und Elemente des mittelalterlichen Konstrukti-
onsprozesses von Heiligen bezeichne ich zusammenfassend als Hagiopraxis. Diese 
Bezeichnung soll in Abgrenzung zum Hagiographiebegriff deutlich machen, dass 
108	 „Ainsi, toutes ces formes et expressions différenciées du culte des saints, la composition 

d’un office propre, spécialment composé pour le saint à partir de la rédaction d’une vita 
ou d’une passio, permet de le distinguer du commun, de le placer à niveau égal avec les 
saints dits universel du calendrier romain. L’historia s’impose donc comme la consécration 
suprême de son culte.“ Jean-François Goudesenne: Les Offices historiques ou Historiae 
composés pour les fêtes des saints dans la province ecclésiastique de Reims (775–1030), 
Turnhout 2002, S. 29.

109	 Zu den Anfängen der christlichen Hymnodie siehe: Alan Dunstan: Hymnody in Christian 
Worship, in: Cheslyn Jones (Hg.): The Study of Liturgy, London 1992, S.  507–519. 
Grundsätzlich zum Hymnus vgl. Andreas Haug u. a. (Hg.): Der lateinische Hymnus im 
Mittelalter. Überlieferung, Ästhetik, Ausstrahlung, Kassel 2004.

110	 Vgl. Hiley: Western Plainchant, S. 140.
111	 Wie zum Beispiel in der Benediktregel, vgl. Benedikt von Nursia: La Règle, S. 510.
112	 Siehe: Michel Huglo u. a.: Gallican Chant, in: Stanley Sadie (Hg.): The New Grove 

Dictionary of Music and Musicians, London 2001, S. 458–472; Harper: The Forms and 
Orders, S. 80; Helmut Gneuss: Zur Geschichte des Hymnars, in: Andreas Haug u. a. (Hg.): 
Der lateinische Hymnus im Mittelalter. Überlieferung, Ästhetik, Ausstrahlung, Kassel 
2004, S. 63–86; Donald A. Bullough: Texts, Chant, and the Chapel of Louis the Pious, in: 
Peter Godman / Roger Collins (Hg.): Charlemagne’s Heir. New Perspectives on the Reign 
of Louis the Pious (814–840), Oxford 1990, S. 489–508

113	 Vgl. Hiley: Western Plainchant, S. 141–142.
114	 Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 80.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

die Konstruktion des Heiligen nicht in einem Text, sondern viel mehr im sozialen 
und kommunikativen Handeln erfolgte: Religiöse Verehrergemeinschaften medi-
alisierten ‚ihren‘ Heiligen in der liturgischen Praxis, indem sie für ihn Zeiten und 
Orte markierten und zu seinen Ehren Feste feierten, bei denen sein Leben und 
seine Taten memoriert und besungen wurden. Im Folgenden wird die Methodik 
der Erschließung der Hagiopraxis behandelt.

2.2	 Die Erschließung der liturgischen Hagiopraxis

Mit dem Begriff Hagiopraxis soll hier der soziale und kommunikative Prozess, 
während dessen eine Verehrergemeinschaft durch liturgische Praktiken einen 
Heiligen konstruiert, verstanden werden. Die wissenschaftliche Erschließung der 
Hagiopraxis erweist sich als äußerst komplex. Einerseits sind nicht alle Bestand-
teile der Hagiopraxis in allen Einzelheiten rekonstruierbar. Darüber hinaus spiel-
ten dabei verschiedene Praktiken und Medien eine Rolle, die sich nicht mit einer 
einheitlichen Methode untersuchen lassen. Sie alle verlangen nach spezifischen 
Erschließungsmethoden und können somit weder von einzelnen Forschenden 
noch in den Grenzen einer einzigen Disziplin untersucht werden. Hagiopraxis 
eignet sich viel mehr als Gegenstand multidisziplinärer Untersuchungen unter 
Einbezug mediävistischer Fächer wie der lateinischen Philologie, der Musikolo-
gie, der Kunst- und Baugeschichte, der Theologie und der Liturgiewissenschaft.

Im Rahmen einer solchen multidisziplinären Untersuchung der Hagiopraxis 
kommt schriftlichen Quellen eine zentrale Stellung zu. Als solche ist alles schrift-
liche Material anzusehen, das für die Feier des Heiligenfestes verfasst oder kom-
piliert und im Rahmen der liturgischen Praxis verwendet wurde. Überliefert ist 
es auf materiellen Trägern, für das Mittelalter in Handschriften. Dieses Material, 
nämlich liturgische Quellen und liturgische Bücher, erweisen sich für die Unter-
suchung des Konstruktionsprozesses von Heiligen als fundamental, weil sie nicht 
nur auf eine Hagiopraxis hinweisen, sondern auch über deren Inhalt informieren 
und ferner teilweise erlauben, die liturgische Choreographie zu rekonstruieren.115 
Entgegen der bereits erwähnten Auffassung von Philippart, dass liturgische Quel-
len mindere Gattungen seien, sind sie für die Untersuchung der Hagiopraxis 
unabdingbar.116 

Die Aufgabe der Erschließung der schriftlichen Quellen der Hagiopraxis 
kommt den Philologen oder „text historians“117 zu. Diese sind allerdings mit der 
Herausforderung konfrontiert, die Quellen auf eine Art und Weise aufzubereiten, 
dass sie im Rahmen einer multidisziplinären Untersuchung der Hagiopraxis zum 
Tragen kommen können. 

115	 Siehe oben, S. 26. 
116	 Siehe oben, S. 20.
117	 Gunilla Iversen: Problems in the Editing of Tropes, in: Text. An interdisciplinary annual 

of textual studies 1, 1981, S. 95–132, hier: S. 103.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

Die bereits zur Verfügung stehenden Methoden der Aufbereitung und 
Erschließung der liturgischen Quellen werden im Folgenden zusammenfassend 
vorgestellt und auf ihre Anschlussfähigkeit im Rahmen einer Untersuchung der 
Hagiopraxis hin kritisch hinterfragt. Im Anschluss daran wird die Methode vor-
gestellt werden, die in der vorliegenden Arbeit eingesetzt wird.

Historische Ansätze im editorischen Umgang mit und für die Erschließung von 
liturgischen Quellen

Ein Abriss der bisher entwickelten Erschließungsmethoden für liturgische Quel-
len muss notwendigerweise im 19.  Jahrhundert ansetzen, da zu dieser Zeit bis 
heute maßgebliche Erschließungsprinzipien und Fragestellungen etabliert wur-
den. Besonders zwei Projekte stehen hierfür paradigmatisch: Zum einen Pros-
per-Louis Guérangers Bemühungen um eine Restitution des gregorianischen 
Chorals. Guéranger, der 1837 zum Abt der wiedergegründeten französischen 
Abtei Solesmes ernannt wurde, gilt als Pionier und Initiator der charakteristisch 
gewordenen Beschäftigung der Solesmes-Mönche mit den Quellen zur mittelal-
terlichen Monodie.118 Sein Lebensziel war es, das Klosterleben seiner Zeit wieder 
an mittelalterlichen monastischen Idealen zu orientieren. Dafür sah er es als ent-
scheidend an, sich intensiv mit den Grundlagen des Gesangs der Mönche, der 
im Stundengebet eine so zentrale Rolle spielt, auseinanderzusetzen. Guéranger 
begann damit, mittelalterliche monastische Texte und Melodien zu suchen, um 
nach diesen Vorlagen den ‚richtigen‘ monastischen Gesang zu rekonstruieren. 
Dem Vorhaben entsprechend, eine möglichst reine mittelalterliche Musiktradi-
tion zu finden beziehungsweise herzustellen, wurden die handschriftlichen Quel-
len meistens in Form von Faksimile-Ausgaben herausgebracht.

1886 erschien in Leipzig der erste Band der Analecta hymnica medii aevi. Die 
Herausgeber der Analecta waren vor allem an Werken der christlich-lateinischen 
Poesie interessiert. Sie planten eine vollständige Sammlung aller Gattungen mit-
telalterlicher Dichtung (Hymnen, Sequenzen, Tropen, Reimoffizien et cetera). 
Diese sollte „durch Veröffentlichung des unedierten oder schwer zugänglichen 
und zerstreuten hymnologischen Materials die notwendige Grundlage für eine 
Geschichte und die rechte Würdigung der lateinischen Hymnodie“119 liefern. Bei-
des gelang den Editoren: nicht nur konnte mit den Analecta hymnica das Material 
zugänglich gemacht werden, um das Corpus konstituierte sich auch ein neues 
Forschungsfeld, das mittelalterliche liturgische Dichtung zum ersten Mal als 
Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung würdigte.

118	 Vgl. Walther Lipphardt: Solesmes, in: Friedrich Blume (Hg.): Die Musik in Geschichte und 
Gegenwart, Berlin 2001, S. 835–839, hier: S. 836.

119	 Clemens Blume: Vorwort und Einleitung, in: Clemens Blume u. a. (Hg.): Thesauri 
hymnologici hymnarium. Die Hymnen des 5.–11.  Jahrhunderts und die irisch-keltische 
Hymnodie (Analecta Hymnica Medii Aevi 51), Leipzig 1908, S. V–XLVII, hier: S. V. [Kursi- 
vierung im Original].

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

Zweifellos steht dem Forscher durch die Veröffentlichungen aus der Reihe 
der Analecta hymnica ein unabdingbar gewordenes Repertorium zu Verfügung, 
der hier gepflegte, mittlerweile kanonisch gewordene Umgang mit den Quellen 
reflektiert allerdings sehr stark die Verfahren und Interessen des 19. Jahrhunderts. 
Gegenstand derselben waren Zeugnisse höchster Errungenschaften der latei-
nisch-christlichen Dichtung, und nicht liturgische Texte. Diese stellen lediglich 
das Terrain dar, auf dem man verstreut auch wertvolle Beispiele für Literatur und 
Dichtung, „liturgische Poesien“,120 finden kann, sind aber an sich nicht Teil der 
Untersuchung. 

Bereits die Strukturierung der Analecta hymnica dient dieser Herangehens-
weise. Das Material wird nicht nach dem liturgischen Anlass oder nach dem zele-
brierten Heiligen, sondern nach der Gattung der Stücke angeordnet: Mehrere 
Bände der Sammlung sind allein den Hymnen, anderen den Sequenzen oder 
liturgischen Prosen,121 wieder andere den Tropen und zuletzt den Reimoffizien 
gewidmet. Dieses Vorgehen ist im Rahmen einer historisch-kritischen Edition 
des Materials naheliegend, löst aber den Kontext seiner Verwendung in der litur-
gischen Performanz ein und derselben Feier völlig auf. Zwar spiegelt dies teilweise 
die Situation der handschriftlichen Überlieferung wieder, denn auch dort wur-
den, zumindest bis zum Aufkommen des Breviers und des Missale, die Gesangs-, 
Lese- oder Gebetselemente getrennt schriftlich fixiert, allerdings entzieht sich so 
das liturgische Ensemble dem nicht mehr mit den Strukturen mittelalterlicher 
Liturgie vertrauten Leser.

Die editorischen Grundsätze der Analecta hymnica lassen sich anhand derje-
nigen Bände exemplarisch veranschaulichen, die den liturgischen Reimoffizien, 
den „historiae rhythmatae et rimatae“,122 gewidmet sind. Zum einen wird hier 
lediglich der Bestand an Antiphonen und Responsorien berücksichtigt. Die 
Gesänge und Texte, mit denen sie gemeinsam im Wechsel vorgetragen wurden, 
wie Hymnen, Psalmen und Lesungen, werden aus der Darstellung ausgeschlos-
sen. Zum zweiten werden die Texte hier auf eine Art und Weise präsentiert, die 
den Eindruck erweckt, es handele sich um kontextlose Poesie. Zwar deuten Über-
schriften wie „In primo nocturno“, „In secundo nocturno“ auf den liturgischen Kon-
text hin, in den diese Antiphonen und Responsorien eingebettet waren, doch sie 
dienen hier lediglich der Strukturierung des Stoffes. Dadurch verschwindet eine 
komplexe Praxis hinter dem Edierten, das nur einen Bruchteil der liturgischen 
Elemente des Stundengebets wiedergibt.

Die Beschränkung der Editoren auf die aus ihrer Sicht literarisch wertvolls-
ten Stücke führt teilweise sogar dazu, dass ganze Bestandteile von Reimoffizien 

120	 Guido M. Dreves: Einleitung, in: Guido M. Dreves (Hg.): Historiae rhythmicae. Liturgische 
Reimofficien des Mittelalters. Erste Folge. Aus Handschriften und Wiegendrucken 
(Analecta Hymnica Medii Aevi 5), Leipzig 1889, S. 5–16, hier: S. 5.

121	 Vgl. ders.: Vorwort, in: Guido M. Dreves (Hg.): Sequentiae ineditae. Aus Handschriften 
und Frühdrucken (Analecta Hymnica Medii Aevi 8), Leipzig 1890, S. 5–8.

122	 Dreves: Einleitung, S. 6.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

von der Edition ausgeschlossen wurden. Hinweise auf nicht berücksichtigte Teile 
der Handschriften lauten oft lakonisch: „Alles prosaisch“123 oder „In 2. Vesp. ad 
Magn. befindet sich eine prosaische Antiphon.“124 Gänzlich prosaische Offizien 
sind aus den gleichen Gründen in den Analecta überhaupt nicht enthalten.

Handlungsleitend für den Umgang mit den Texten ist vor allem das Ziel 
der Editoren, eine „solche Textausgabe“ zu liefern, „[…] auf Grund welcher der 
ursprüngliche Text rekonstruiert und der rekonstruierte Text auf seine Zuverläs-
sigkeit nachgeprüft werden kann und muss.“125 Dementsprechend greifen Edito-
ren so stark ein, dass der hergestellte Text oft keinem einzigen Original entspricht. 
Außerdem werden orthographische und lexikalische Varianten im Apparat ver-
zeichnet, zusammen mit größeren Unterschieden im überlieferten Bestand. Diese 
Unterschiede betreffen oft mehrere Antiphonen oder Responsorien, teilweise 
sogar all die Elemente, die einer bestimmten Gebetszeit zugeordnet waren. Auf 
diese Weise werden sie aber als reine Abweichungen gedeutet und einem vom 
Editor bevorzugten, rekonstruierten Text untergeordnet. Infolgedessen können 
die Texte der einzelnen Überlieferungsträger aber nur mühsam oder sogar über-
haupt nicht rekonstruiert werden, zum Beispiel in den oben genannten Fällen, 
bei denen bestimmte Textelemente aufgrund ihrer aus Sicht der Autoren mangel-
haften Qualität nicht verzeichnet werden.126

Gleichwohl waren sich die Herausgeber der besonderen Schwierigkeiten bei 
der Edition liturgischer Texte bewusst: „Ein Umstand, der eine richtige Edierung 
mancher Reimofficien erschwert, ist die abweichende Einrichtung der verschie-
denen liturgischen Handschriften“. So käme es häufig vor, dass ein kanonikales 
Offizium für die monastische Form ergänzt wurde und dass man es deswegen 
mit einem „interpolierten“, „mit Schlacken durchsetzen und in Unordnung gera-
tenen Text“ zu tun habe, oder dass ein monastisches Offizium zu einem kano-

123	 Guido M. Dreves (Hg.): Historiae rhythmicae. Liturgische Reimofficien des Mittelalters. 
Erste Folge. Aus Handschriften und Wiegendrucken (Analecta Hymnica Medii Aevi 5), 
Leipzig 1889, S. 39. 

124	 Ebd., S. 117. 
125	 Blume: Vorwort und Einleitung
126	 Zu ganz ähnlichen Schlüssen kommt auch Gunilla Iversen in Bezug auf die in den Analecta 

edierten Tropen: „The editors of the Gloria tropes and prosulas in Analecta Hymnica vol. 
47, Henry Marriot Bannister and Clemens Blume, established a normalised version of 
what they considered to be real verse, that is metric poetry, leaving out other texts and 
only giving some variant verses in the apparatus. The established text version is however 
very often not found in any of the manuscripts. Many manuscripts and regional versions 
are simply omitted, due to the basic ambition only to edit the original version of the 
author, although the ‚author‘, in the case of tropes as in the case of many other floating, 
compilated texts typical for the medieval literary culture, should more fittingly be seen as 
the ‚compilator‘. Entire trope complexes were omitted since, according to their opinion, a 
poetic text had to be metric, versified, structured in a specific way to be accepted for the 
edition.” aus Gunilla Iversen: Tropes and Prosulas Added to the Chant Gloria in excelsis 
in the Medieval Mass: Editorial Problems and Proposed Solutions, http://hdl.handle.
net/1807/32257 [10. Mai 2018].

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

nikalen verkürzt wurde und dabei ein „lückenhafter und unvollständiger Text“ 
entstanden sei.127 

Doch trotz dieses Bewusstseins um die Heterogenität der Überlieferung wur-
den gerade diese Unterschiede nicht berücksichtigt: 

Vor mir liegt beispielweise ein Barbaraofficium, das ich bisher nur in nicht-monasti-
schen und Cistercienser-Brevieren gefunden [habe]; ich bin aber überzeugt, daß die 
monastische Form des Benediktiner-Breviers die ursprüngliche und allein richtige ist 
[...]. Zur Herstellung der ursprünglichen Form fehlt jetzt nur noch eine Antiphon, die 
fünfte der ersten Vesper.128 

Zusammenfassend scheint eine wie in den Analecta hymnica praktizierte, auf 
lachmannschen Prinzipien basierende Editionsmethode nicht mehr zeitgemäß: 
Nicht nur werden die Charakteristika der handschriftlichen Überlieferung vor-
schnell zu Gunsten eines durch die Editoren rekonstruierten Textes übergangen, 
auch wird ihre Eigenschaft als liturgische Quellen weitgehend ignoriert, weil das 
Interesse nicht der Liturgie, sondern ihren literarischen Produkten gilt. Auch 
wenn die Analecta hymnica bis heute das Standardwerk für die Beschäftigung 
mit liturgischen Quellen darstellen, werden ihre Leitprinzipien von der jüngeren 
Forschung zunehmend diskutiert. 

Andrieus Ordines romani

Als wegweisend im Bereich der Editionstechnik liturgischer Quellen gilt das 
Werk über die Ordines romani von Michel Andrieu.129 Ziel seiner Arbeit ist die 
Rekonstruktion der ursprünglichen römischen Versionen der Ordines,130 also von 
Texten, die unterschiedliche liturgische Abläufe (von der Messe bis hin zur Dedi-
kation einer Kirche) normativ beschreiben und die im Zuge der karolingischen 
Liturgiereform von Rom aus in das ganze fränkische Reich verbreitet wurden.131

Trotz seiner rekonstruierenden Vorgehensweise ist sich der Editor bewusst, 
dass liturgische Quellen lebendige Texte sind,132 die bestimmte Bräuche und Tra-
ditionen fixieren, unabhängig von ihrem Verhältnis zu einer ursprünglichen Fas-
sung. Demzufolge wäre nach Andrieu der Informationsverlust zu groß, würde 

127	 Guido M. Dreves (Hg.): Historiae rhythmicae, S. 9–10.
128	 Dreves: Einleitung, S. 10–11.
129	 Vgl. Michel Andrieu: Les Ordines Romani du haut moyen âge. 5 Bde. (Spicilegium Sacrum 

Lovaniense: Etudes et documents), Löwen 1931–1961.
130	 Andrieu: Les Ordines Romani 2, S. VIII–IX: „Le rôle de l’éditeur est donc de rassembler 

tous les manuscrits de l’ouvrage, de les confronter et d’en dégager, à ses risques et périls, un 
texte qui se rapproche autant que possible de ce que fut l óriginal.“

131	 Ders.: Les Ordines Romani du haut moyen âge. Bd. 1 Les manuscrits (Spicilegium Sacrum 
Lovaniense: Etudes et documents), Löwen 1965, S. 467–485.

132	 Andrieu: Les Ordines Romani 2, S. X: „Les écrits liturgique […] sont en effet des textes 
vivants.“

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

man nur den Archetypus edieren und spätere Modifikationen vernachlässigen133. 
So gibt Andrieu den für ihn besten, also dem Original am nahestehendsten Text 
wieder, er ediert ihn aber teilweise synoptisch134 und liefert einen höchst detail-
lierten Apparat, der alle Varianten, auch die wenig bedeutsamen, wiedergibt.135

Zusammenfassend bleibt festzuhalten, dass in Andrieus Werk die Varianz der 
Quellen sowie die Hinweise der handschriftlichen Überlieferung ernst genom-
men und in der Edition wiedergegeben werden, auch wenn das übergeordnete 
Ziel seiner Arbeit an den mittelalterlichen Ordines eine Rekonstruktion der vor-
karolingischen römischen Liturgie ist.

Die editorischen Methoden des Corpus troporum

Sehr interessante editorische Methoden werden seit den 1970er Jahren im Rahmen 
des in Stockholm angesiedelten Forschungsprojekts Corpus troporum erprobt.136 
In den Jahren 2008 bis 2015 wurde im Rahmen des Corpus troporum-Projekts 
das Programm Ars edendi durchgeführt, im Zuge dessen neben Tropen auch wei-
tere liturgische137 sowie sogenannte paraliturgische Gattungen138 in die Untersu-
chung einbezogen wurden. 

Die Überlegungen der Herausgeber der Corpus troporum-Bände betreffen vor 
allem zwei Bereiche, die beide für den Umgang mit mittelalterlichen liturgischen 
Quellen zentral sind. Zum einen wurde die Darstellungsweise des Materials reflek-
tiert.139 Es existieren unterschiedliche Typologien von Tropen, die sich jeweils 
unterschiedlich zum tropierten Element verhalten und die in der Liturgie ent-
sprechend auf unterschiedliche Art und Weise vorgetragen wurden. Dies spiegelt 
sich in der handschriftlichen Überlieferung wieder, zum Beispiel im Seitenlayout 

133	 Ebd: „On s’exposerait donc à perdre d’importantes informations, si on laissât de côté la 
descendance de l’archétype.“

134	 Ebd., S. IX: „Le mieux est alors de reproduire, en colonnes parallèles, les textes irréductibles 
à un type commun.“

135	 Ebd., S.  36: „Il m’ a donc paru impossible de déterminer a priori les variantes qui 
pourraient un jour servir. Aussi me suis-je finalement arrêté au parti le plus sûr, qui est de 
les reproduire toutes.“

136	 Siehe Ritva Jonsson (Hg.): Tropes du propre de la messe (Corpus Troporum 1), Stockholm 
1975.

137	 Wie zum Beispiel das hochmittelalterliche Lektionar der Kirche von Piacenza in: Brian 
Møller Jensen: Lectionarium Placentinum as a Challenge to the Editor, http://hdl.handle.
net/1807/32260 [20. September 2018]. 

138	 Vgl. die Edition der spätmittelalterlichen Sequenzenkommentare von Erika Kihlman: 
Expositiones sequentiarum. Medieval Sequence Commentaries and Prologues. Editions 
with Introductions (Acta Universitatis Stockholmiensis. Studia Latina Stockholmiensia 
53), Stockholm 2006.

139	 Vgl. Iversen: Problems in the Editing, S. 97: „The first [problem] is to find a method of 
presenting what I call the main structure of the troped chants. That is, to present all the 
different combinations of the separate verses, the so-called trope elements, that belong to 
the same trope, and also to demonstrate the way the trope elements and the base liturgical 
text are linked together.“

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

und in der Auszeichnung der zu tropierenden Elemente, was auch in der Edition 
berücksichtigt werden sollte. Dafür wurden von den Editoren elaborierte Darstel-
lungsformen entwickelt, die sehr genau die jeweils spezifischen Eigenschaften des 
zu edierenden Materials beachten. Sie sind daher auf der einen Seite sehr raffiniert 
und für Editoren von Tropen sehr nützlich, lassen sich aber auf der anderen Seite 
nur schwer bei Editionen anderer Gattungen liturgischer Texte verwenden.

Zum zweiten wurde im Rahmen dieses Projektes auch grundsätzlich über 
die Konstitution liturgischer Texte nachgedacht. Die Frage nach Versionen und 
Varianten, die man für die Textkonstitution auswählen soll, beantworten die 
Herausgeber folgendermaßen: „Das Kriterium der Authentizität darf nicht auf 
traditionelle Art und Weise für dieses Material angewendet werden, da jeder Text, 
der eine tatsächlich ausgeführte liturgische Praxis wiederspiegelt, als authentisch 
betrachtet werden muss.“140 Demzufolge kann das Ziel des Editors nicht mehr die 
Erarbeitung eines Stemmas oder die Rekonstruktion eines Autorenoriginals sein, 
vielmehr sollte die akribische Wiedergabe aller überlieferten Textversionen, so 
wie sie in den unterschiedlichen Kontexten Anwendung fanden, im Mittelpunkt 
stehen.141

Zusammenfassend sind die im Corpus troporum erprobten editorischen Lösun-
gen nicht ohne Weiteres auf andere Gattungen liturgischer Quellen übertragbar, 
da sie vornehmlich im Hinblick auf das europäische Tropenrepertoire vom 9. bis 
ins 12.  Jahrhundert entwickelt wurden. Nichtdestotrotz können die leitenden 
Prinzipien der Edition im Corpus troporum auch für den Umgang mit anderen 
Arten liturgischer Quellen fruchtbar gemacht werden. Diese Prinzipien lauten: 

1.	Editionsform und Darstellungsmodus müssen sich grundsätzlich an den spezi-
fischen Eigenschaften und der Beschaffenheit des Materials ausrichten;

2.	Die Edition muss über alle verfügbaren Versionen des Textes Auskunft geben, 
denn jede Version ist als Zeugnis einer historischen Praxis an sich gültig;142 

3.	Die Hinweise der handschriftlichen Überlieferung müssen stärker berücksich-
tigt werden. Dies schließt unter anderem zahlreiche Abbildungen der Codices, 
Anhänge und ausführlichen Indizes ein;143

140	 Ebd., S. 97.
141	 Vgl. ebd., S. 97–102.
142	 Ähnlich sieht das auch Valerio Polidori: L’edizione delle fonti liturgiche greche: una 

questione di metodo, in: Bollettino della Badia Greca di Grottaferrata 10, 2013, S. 173–198.
143	 Vgl. Iversen: Problems in the Editing, S.  103: „We have found that indices of feasts, 

repertories, surveys of manuscripts as entities, and descriptions of traditions and text 
analysis are important for most scholars using the trope editions; but we have now 
abstained from special sections giving melody-examples and dealing with the music. 
We prefer to give a photographic plate of a trope where the music is important for the 
understanding of the text and where the relation between text and music is especially 
intricate.“

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

4.	Die Form der Aufführung oder Performanz der jeweiligen Elemente kann 
nicht ignoriert, sondern muss in der Edition berücksichtig werden.

2010 lokalisierte auch Giacomo Bonifacio Baroffio eine Kluft zwischen dem 
begrifflichen und dem realen Raum der liturgischen Philologie. Diese Kluft ent-
steht nach Baroffio aus der Differenz zwischen den Methoden, die für die Unter-
suchung von liturgischen Texten eingesetzt werden, und der tatsächlichen, realen 
Situation der überlieferten liturgischen Quellen. Sie käme dadurch zu Stande, 
dass bei der Analyse liturgischer Quellen meist philologische Methoden Anwen-
dung fänden. Diese reichten nach Baroffio aber nicht aus, um die Eigenheit der 
liturgischen Quellen zu fassen.144 Dies sei allerdings, so weiterhin Baroffio, nicht 
der Unzulänglichkeit der Methoden selbst geschuldet, die sich wiederum für die 
Untersuchung anderer literarischer Gattungen hervorragend eignen würden. 
Vielmehr machen die spezifischen Verbreitungs- und Überlieferungsmodalitä-
ten sowie einige mentalitätsgeschichtliche Eigenschaften der liturgischen Quel-
len eine traditionell verstanden philologische Methode für ihre Untersuchung 
inadäquat. 

Zunächst sei es nach Baroffio aus verschiedenen Gründen wenig sinnvoll (und 
nahezu unmöglich), für liturgische Texte Stemmata zu erarbeiten. Da liturgische 
Texte ständig aktualisiert werden mussten, um auch angesichts sich verändernder 
Bräuche und kultischer Traditionen nutzbar zu bleiben,145 wurden im Mittelalter 
weitaus mehr liturgische Bücher produziert als heute bekannt sind. Weil damit 
aber auch die Vernichtung obsolet gewordener Bücher einherging, sei es extrem 
schwierig, ein vollständiges und akkurates Bild der Überlieferung zu rekonstru-
ieren. Somit sei auch die Erarbeitung eines Stemmas nahezu unmöglich. Aber 
auch intrinsische Eigenschaften liturgischer Quellen stehen der unreflektierten 
Anwendung philologischer Methoden auf liturgische Texte im Weg. Wenn ein 
liturgischer Text abgeschrieben wurde, sei es selten Ziel des Kopisten gewesen, 
ihn wortgetreu wiederzugeben. Vielmehr sei der Zweck der Anfertigung eines 
liturgischen Buches gewesen, Texte und Gesänge zu liefern, die dem Interesse, der 
Sensibilität, den Bedürfnissen und theologischen Auffassungen einer bestimmten 
Kommunität zu einer bestimmten Zeit und an einem bestimmten Ort entspro-
chen hätten:

Im Rahmen der Übertragung literarischer Texte der Antike gaben sich die Kopisten 
Mühe, einen Text abzuschreiben, der so korrekt und mit der Vorlage identisch war, wie 
nur möglich. Wenn aber liturgische Texte übertragen wurden, versuchten die Kopisten, 
nicht nur einen Text zu redigieren, der die Vorlage aus der Vergangenheit wiederspie-
gelte, sondern auch einen Text zu liefern, der Ausdruck des Glaubens einer bestimmten 
Kultgemeinschaft war, die in einem spezifischen historischen Kontext lebte und eine 
eigene Kultur und eine spezifische dichterische Sensibilität hatte. Der literarische Text 
aus der Antike ist authentisch, wenn er mit dem Original übereinstimmt. Der liturgi-

144	 Vgl. Giacomo B. Baroffio: Lo spazio concettuale e reale della filologia liturgica, in: Rivista 
Internazionale di Musica Sacra 31, 2010, S. 169–192, hier: S. 169. 

145	 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

sche Text hingegen ist authentisch, wenn er den Glauben einer Gemeinschaft ausdrückt, 
die mit Leidenschaft ihr Bekenntnis auslebt.146 

Damit könne nach Erika Kihlman die Mehrheit der liturgischen Texte als „fluid“ 
oder als „open text“ klassifiziert werden.147 Diese Eigenschaften würden noch 
dadurch unterstrichen, so Baroffio, dass ein liturgischer Text in aller Regel in 
einem Umfeld abgefasst wurde, in dem der Kontakt mit dem biblischen Wort 
alltäglich war: 

Die Herstellung liturgischer Bücher geschah in einer Umgebung, in der das Wort Gottes 
keine abstrakte Präsenz war, sondern in der man eine reale Vertrautheit damit hatte, wie 
in mittelalterlichen Klöstern und Kathedralschulen. Das wird deutlich, wenn man die 
Kirchenväter liest. Ihr Duktus ist geprägt von biblischen Ausdrücken. Einzelne Wörter 
und ganze Sätze sind aus der Bibel entnommen, teilweise wörtlich, teilweise paraphra-
siert, und den individuellen Bedürfnissen angepasst. Themen, Bilder, Wörter fluktuie-
ren zwischen der Bibel, der persönlichen Reflexion, den spirituellen Werken und den 
Gebetsformeln. Das ganze Material in den liturgischen Handschriften ist durch Lesen 
und/oder Diktieren, teilweise im Gedächtnis überliefert. So jeder täglich, wöchentlich, 
jährlich und regelmäßig – wie die Texte während Advent und Ostern – gelesene oder 
gehörte Text. Diesen Kontakt gilt es zu bedenken, er hat am Ende großen Einfluss auf 
Individuen und liturgische Gemeinschaften.148 

Zusammenfassend können zwei Aspekte des Forschungsdiskurses der letzten 
Jahrzehnte herausgearbeitet werden. Innerhalb der Disziplinen, die sich traditi-
onell mit der Erschließung und Untersuchung liturgischer Quellen beschäftigen, 
wie die Lateinische Philologie des Mittelalters, die Musikologie und die Liturgie-
wissenschaft, wird zunehmend eine Diskrepanz zwischen den Untersuchungs-
methoden und dem untersuchten Phänomen der Liturgie ausgemacht. Diese 

146	 „Nella trasmissione dei testi letterari classici, l’impegno dei copisti è di scrivere un testo 
che sia il più possibile corretto e identico all’opera dell’autore. Nella trasmissione dei 
testi liturgici, la preoccupazione dei copisti è di redigere un testo che non solo rifletta il 
patrimonio giunto dal passato, ma sia soprattutto l’espressione della fede di un’assemblea 
che vive in un preciso contesto sociale con una sua cultura e una sua particolare sensibilità 
poetica. Il testo letterario ‚classico‘ è autentico quando combacia con l’originale. Il testo 
liturgico è autentico quando esprime nel modo meno inadeguato possibile la fede di una 
comunità che vive con passione il suo credo.“ Ebd.

147	 Vgl. Erika Kihlman: Editing Fluid Texts: The Case of the Sequence Commentaries, http://
hdl.handle.net/1807/32263 (Stand: 20.09.2018). 

148	 „La redazione del libro liturgico avviene in un ambiente dove non soltanto in casi 
ideali astratti, ma spesso – come nel medioevo succede nei monasteri e nelle scuole 
delle cattedrali – c’è una reale familiarità con la Parola di D-i-o. Ciò risulta evidente 
nella lettura dei padri medievali. Il loro discorrere personale si costruisce e si diffonde 
attraverso espressioni bibliche. Singoli vocaboli e intere frasi sono mutuate dalla Bibbia, 
a volte in modo letterario, spesso rielaborati e piegati alle esigenze del momento. C’è un 
moto continuo di fluire e rifluire di temi, immagini, parole tra il thesaurus biblico, la 
meditazione personale, i testi spirituali, le formule di preghiera. Tutto il materiale scritto 
nei codici è recepito attraverso la lettura e/o la dettatura, talora anche in base alla memoria. 
Testi letti ed ascoltati, a seconda dei casi, a scadenza giornaliera, settimanale, annuale e 
periodica (si pensi ai testi propri dei tempi forti come l’avvento e la quaresima). Si tratta di 
una sollecitazione notevole che finisce per lasciare la propria impronta sui singoli e sulle 
assemblee liturgiche.“ Baroffio: Lo spazio concettuale, S. 169–170.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

Feststellung geht mit einer Problematisierung der bisher unreflektierten Übertra-
gung philologischer Methoden auf liturgische Quellen einher sowie mit dem Ruf 
nach einer grundsätzlich interdisziplinären Herangehensweise.149

Gleichzeitig wuchs in der mediävistischen Forschung in den letzten 20 Jahren 
das Interesse an liturgischen Texten und Quellen. Methoden und Ansätze unter-
scheiden sich aber vom Herkömmlichen. Die zunehmende Säkularisierung der 
Geisteswissenschaften150 hat hier in gewissem Sinne eine größere Distanz zwi-
schen dem Untersuchungsobjekt und den Forschenden geschaffen und die Litur-
gieforschung für Impulse aus den Kulturwissenschaften empfänglich gemacht.151 

Darüber hinaus mehren sich in der Mediävistik die Plädoyers nicht allein 
für eine verstärkte kulturwissenschaftliche Untersuchung von mittelalterlichen 
liturgischen Praktiken, sondern auch für ein gänzlich neues Verständnis von 
Liturgie.152 So sollen Methoden und Instrumente der ethnographischen und 
kulturwissenschaftlichen Disziplinen stärker berücksichtigt werden, denn dies 
erlaube, liturgische Texte ritualtheoretisch zu untersuchen und sie somit weniger 
als Texte, sondern vielmehr als ‚cultural sites‘ wahrzunehmen: 

Liturgy needs to be understood as more than a script for church officials, a minutely 
detailed script whose complex development and difficult terminology too often cause 
our students to lose interest in the religious culture of the Middle Ages. To engage that 
interest and also to do justice to the historically complex realities of medieval liturgy, we 
need to begin viewing it as the cultural site for the most inclusive social and political as 
well as religious performance.153

Den oben formulierten Prinzipien entsprechend wird im Folgenden eine alter-
native Erschließungsform entwickelt. Zunächst wird der Inhalt der liturgischen 
Praxis am Feiertag des Heiligen durch eine Textedition herausgearbeitet. So wird 
ein zuverlässiger Textbestand erarbeitet, der die Differenzen zwischen den einzel-
nen Überlieferungsgruppen betont, anstatt sie einzuebnen. 

Außerdem wird die Choreographie nachvollziehbar gemacht, in welche die 
Texte eingebettet waren und die für ihr Verständnis wesentlich ist. Um ein solch 
volatiles Artefakt einer wissenschaftlichen Analyse unterziehen zu können, ist 

149	 Dies diagnostizierte bereits Knud Ottosen: La problématique de l’édition des textes 
liturgiques latins, in: Otto S.  Due u. a. (Hg.): Classica et mediaevalia. Francisco Blatt 
septuagenario dedicata, Kopenhagen 1973, S. 541–556.

150	 Vgl. Clifford C. Flanigan u. a.: Liturgy as Social Performance: Expanding the Definitions, 
in: Thomas J. Heffernan / Ann E. Matter (Hg.): The Liturgy of the Medieval Church, 
Kalamazoo 2001, S. 635–652, hier: S. 635: „The study of the medieval liturgy has been, 
with a few notable exceptions, primarily an ecclesiastical subject, carried out most often by 
clerics or others with close connections to western liturgical churches. This is one reason 
that medieval liturgiology seldom has appeared in the secular university curriculum, apart 
from musicology, where attention is devoted almost exclusively to the musical as opposed 
to the verbal text.“

151	 Vgl. Neuheuser: Liturgische Bücher, S. 239.
152	 Flanigan u. a.: Liturgy as Social Performance, S. 652: „Current working concepts about 

medieval liturgy need to be rethought.“
153	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

es aber notwendig, „ein […] fixierbar- und tradierbares Korrelat zu schaffen“,154 
in anderen Worten ein Modell zu bauen und ein „Notationssystem“155 zu ent-
wickeln. Ergebnis ist eine Rekonstruktion, in der die Choreographie des Festes 
ebenso aus der Druckseite ersichtlich wird, wie alle im Rahmen desselben vor-
getragenen Texte. Das schließt Elemente ein, die für den Heiligen komponiert 
wurden, aber auch feststehende Texte wie die Psalmen, die zwar biblisch sind, 
aber dem Fest angepasst und variiert wurden. 

Dafür wurden die materiellen Träger der Texte, nämlich die liturgischen Hand-
schriften, erschlossen. Zuerst wurden die einzelnen Objekte jeweils einem Kult-
kontext zugeordnet. Anschließend wurden die diesen Objekten entnommenen 
und edierten Texte zu Rekonstruktionen zusammengefügt. Diese Rekonstrukti-
onen sind wiederum Gegenstand der abschließenden Analyse der Hagiopraxis.

Edition und Rekonstruktionen sind konzeptionell getrennt, weil hier verschie-
dene, jedoch zusammenhängende Erkenntnisinteressen verfolgt werden: wäh-
rend die Edition eine philologische Analyse der überlieferten Texte leistet und 
nicht kontextgebunden ist, sollen die Rekonstruktionen die Analyse der Hagio-
praxis ermöglichen und sind stets kontextabhängig. Außerdem hätte das Zusam-
menführen von Edition und Rekonstruktion die Lesbarkeit der Darstellung stark 
eingeschränkt.

154	 Erika Fischer-Lichte: Semiotik des Theaters. Die Aufführung als Text, Tübingen 52009, 
S. 112.

155	 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956508714-19 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1 Von der Hagiographie zur Hagiopraxis
	2.2 Die Erschließung der liturgischen Hagiopraxis

