EINLEITUNG

In ihren populdren Varianten tritt die Hirnforschung mit dem Ziel
an, das letzte Geheimnis des Menschen zu liiften. Aber konnte sich
die Sache nicht vielleicht genau andersherum darstellen? Wire es
nicht moglich und aus guten Griinden wahrscheinlicher, dass die
Hirnforschung, je mehr sie in ihren Auflosungsmoglichkeiten fort-
schreitet, einem neuen Geheimnis begegnen wird — namlich einer ins
Unendliche auslaufenden Komplexitit reentranter Verhiltnisse, in
denen Physis, Bewusstsein und Kommunikation in einem undurch-
dringlichen imagindren Raum verschrankt sind.

Deutet nicht jetzt schon einiges darauf hin, dass wir einer Ei-
gendynamik verzweigter Netze begegnen, deren Verhalten jeglicher
Kausalbeschreibung spottet, einer Welt, in der sich die Grenzen von
Biologie, Psychologie und Soziologie in dynamischen Beziehungs-
raumen verflissigen, in denen das Physische und das Geistige, die
Einheit und die Differenz, das Reale und das Imaginire nur zwei
Seiten einer Medaille darstellen? Dies zu begreifen tiberfordert, so die
tbergreifende Ahnung der hier vorgestellten funf Studien, die Eigen-
mittel der traditionellen Logik und Wissenschaftstheorie. Treten wir
jedoch zunichst einen Schritt zurtick und schauen, auf welche Wei-
sen Gehirn und Gesellschaft tiblicherweise zueinander in Beziehung
gesetzt werden, um dann die Grundgedanken der hier vorgelegten
Arbeiten weiter zu entfalten.

Akteur, Gehirn und der Beobachter

Im Sinne einer hirnwissenschaftlich fundierten Akteurstheorie konnte
man die Gesellschaft als ein wie auch immer gestaltetes Aggregat
von Hirntragern verstehen. Sie wiirde dann letztlich nichts anderes
darstellen als die Summe der beteiligten Hirnzustinde. Die tragen-
de Vorstellung ist hier das Bild vom Gehirn in Gesellschaft. Ent-
sprechend einer bottom up-Kausalitdt erzeugen Hirnzustdnde jene
bewussten und unbewussten Prozesse, aus denen sich dann die be-
kannten sozialen Erscheinungen entfalten. Eine solche Denkform
kennt nur einen Ort der Beschreibung: Die physikalisch bedingten
Hirnzustinde sind der Ausgangspunkt aller beobachtbaren psychi-
schen und gesellschaftlichen Erscheinungen. Innerhalb eines solchen
Weltbildes kann es nichts dariiber Hinausgehendes geben. Im Spiel

-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG

der Welt kann hier weder dem Bewusstsein noch dem Sozialen eine
eigenstandige Wirkmachtigkeit zugestanden werden. Streng genom-
men folgt diese Position immer noch der erkenntnistheoretischen
Auffassung, dass man unter Kenntnis simtlicher Naturgesetze und
aller Initialbedingungen jeden vergangenen und jeden zukiinftigen
Zustand von Welt vorhersagen konne.

Doch an dieser Stelle fangt das Problem schon an. Vorausgesetzt,
es gebe wirklich ein solches allwissendes Wesen — die Physik spricht
hier vom Maxwellschen Damon —, das um alle diese Zustinde weif3,
so stellt sich die Frage nach dem epistemischen Status eben dieses
Wesens:* Ist es als Beobachter ein Teil der Welt, so beeinflusst es die
Zustande der Welt, die dann jedoch im strengen Sinne nicht mehr als
determiniert und beobachterunabhingig gelten konnen. Ist es nicht
Teil der Welt, dann stellt sich die Frage, auf welche Art und Weise es
Informationen iiber die Welt erhalten konnte, ohne mit dieser eine
Wechselwirkung einzugehen. Das Problem des Beobachters wird vi-
rulent, und Wissenschaft — sobald sie dieses Dilemma reflektiert — hat
sich dann als beobachterabhingig zu begreifen. Sobald aber nun der
Beobachter eingefiihrt wird, erscheint auch die Beantwortung der al-
ten ontologischen Fragen abhangig vom Standort der Beschreibung.
Ob es Subjekte, substanzielle Objekte, Systeme und anderes gibt,
wird damit zu einer Frage, die nicht mehr von aufsen, von einem
» Gottesaugenstandpunkt«,> entschieden werden kann, sondern je
nach Ort der Betrachtung und dem hiermit verbundenen epistemi-
schen Status des Beobachters anders beantwortet werden wird.>

Multiperspektivitit

Es ist nun also von verschiedenen Beobachtungsperspektiven aus-
zugehen und je nachdem, von wo aus man schaut, sehen die Dinge
anders aus. Auch die Antwort auf die Frage nach der Natur des freien
Willens erscheint nun beobachterabhingig, wie schon Max Planck
festgestellt hat: »Von aufSen betrachtet ist der Wille kausal determi-
niert, von innen betrachtet ist der Wille frei. Mit der Festlegung dieses

1 Das Wort >Epistemologie« leitet sich aus dem Griechischen von den Wor-
tern epistéme (€mothun) und 16gos (AOyog) ab. Ersteres meint Erkenntnis,
Wissen und Wissenschaft, Letzteres ebenfalls Wissenschaft und Lehre. Das
Wissen muss sich nun also gefallen lassen, befragt zu werden, wie es zum
Wissen kommt.

2 Siehe Hilary Putnam (1991).

3 Schon Karl Mannheim, der grofle Griindungsvater der Wissenssoziologie,
sah in der Standortgebundenheit allen Wissens und Denkens den Aus-
gangspunkt einer gehaltreichen soziologischen Analyse (siehe als paradig-
matisches Projekt seine Untersuchungen zum Konservatismus, Mannheim
2003).

-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG

Sachverhaltes erledigt sich das Problem der Willensfreiheit. Es ist nur
dadurch entstanden, dass man nicht darauf geachtet hat, den Stand-
punkt der Betrachtung ausdriicklich festzulegen und einzuhalten«.*

Eine Wissenschaft, die nun phanomenologisches Erleben und
Hirnprozesse miteinander in Beziehung setzen mochte, verstrickt sich
zwangslaufig in das Problem, dass man die »Exowelt« nur aus der
»Endoperspektive« heraus erkunden kann.5 Allein schon aus diesem
Grunde sind in Plancks Zitat beide Lesarten ernst zu nehmen: Es gibt
den freien Willen und es gibt den freien Willen nicht. Die Beobach-
terabhangigkeit erzeugt ein Dilemma, das mit den Eigenmitteln der
Logik nicht in den Griff zu bekommen ist.°®

Es wundert deshalb nicht, dass eine soziologische Betrachtung,
welche die philosophische Auseinandersetzung tiber die Konsequen-
zen der Hirnforschung zum Gegenstand ihrer Untersuchung macht,
feststellen kann, dass die Diskurse um zwei verschiedene Klassen von
Antwortmoglichkeiten oszillieren. Das Ich und die ihm zugeordnete

4 Max Planck, 1946 (hier zitiert nach Watzlawick 1978). Planck kam zu
dieser Aussage im wissenschaftsgeschichtlichen Kontext der physikali-
schen Quantentheorie, die bekanntlich zu dem ebenso merkwiirdigen wie
unhintergehbaren Befund kommen musste, dass, sobald man die Welt
in diskreten Zustinden - also gequantelt — beschreibt, die Beschreibung
notwendigerweise unterdeterminiert bleibt. Ein zusatzlicher Freiheitsgrad
entsteht, der durch das Kalkiil nicht gedeckt ist. Die Quantentheorie sah
sich nun gezwungen, mit dem Beobachter eine zusitzliche Variable ein-
zufiihren, um zu einer eindeutigen Losung zu kommen. Erst die Beobach-
tung erzeugt in einer quantenmechanischen Beschreibung einen definierten
Weltzustand. Ohne Beobachter wiirde die Welt in den unentschiedenen
Maoglichkeiten stochastisch beschreibbarer Felder verharren. Trotz ih-
rer epistemischen Merkwiirdigkeiten gehort die Quantentheorie zu der
wohl am besten empirisch untersuchten physikalischen Theorie und auch
ihre paradoxen Aussagen sind bislang durch kein Experiment widerlegt
worden (siehe aus der Perspektive eines Experimentalphysikers Zeilinger
2005).
Die Begriffe »Exo-« und »Endowelt« wurden von Otto Rossler (1992)
gepragt, der seinerseits eine klassische Interpretation der Quantentheorie
vorlegt, entsprechend der die Paradoxien der Quantentheorie nur dadurch
entstehen, dass wir die Welt eben nur von innen her, also stochastisch
durch die Schnittstellen der Beobachtung verzerrt, untersuchen konnen.
6 Ein System aus sich heraus beweisen zu wollen, wird jedoch zwangslaufig
in die Godelsche Unbestimmtheit miinden. Godel hat den mathematischen
Beweis erbracht, dass kein (mathematisches) System aus sich selbst heraus
vollstindig beweisbar ist und durch den Wiedereintritt in sich selbst no-
lens volens eine Unschirfe, eine Unbestimmtheit produziert. Vgl. Douglas
Hofstadter (1979).

“w

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG

Intentionalitdt erscheinen entweder subjektphilosophisch tiberhoht
oder als Illusion eines »naiv-realistischen Selbstmissverstindnisses«.”
Aus letzterer Perspektive kime man etwa mit Gerhard Roth zu dem
Schluss, dass »nicht unser Ich, sondern unser Gehirn entscheidet«.?
Als Zwischenposition mag man als Dualist dem selbstbewussten
Geist zumindest einen Rest an Autonomie gegeniiber den Gehirn-
vorgangen zugestehen, wie es Sir John Eccles und spiter auch Ben-
jamin Libet getan haben.® Der gordische Knoten einer sich selbst
erfahrenden Illusion ldsst sich hierdurch jedoch nicht zerschlagen,
denn um mit Ludwig Wittgenstein zu sprechen: Mit der Annahme
eines unabhingigen Seelenwesens ist nichts gewonnen.*® Die Frage
nach der Substanz oder dem Wesen des Ich-Bewusstseins mag zwar
philosophisch interessant erscheinen, fithrt aber mit Blick auf un-
sere Frage nach dem Verhiltnis von Gehirn und Gesellschaft nicht
wirklich weiter.

Deontologisierung und die Wirksamkeit
des Modus >Als-ob«

Fiir den Soziologen erscheint es demgegeniiber lohnenswert, die Pro-
blemstellung zunichst zu deontologisieren, also davon auszugehen,
dass sich keine beobachterunabhingige Antwort finden ldsst. Hier-
durch verschiebt sich die Aufmerksamkeit vom Sein auf den Prozess,
also hin zu der Frage, welche Beobachtungsverhaltnisse welche Sor-
ten von Antworten konstituieren.

Auf diese Weise reduziert sich beispielsweise die Frage, ob es die
Willensfreiheit gebe, auf die Untersuchung, unter welchen Bedin-
gungen und auf welche Weisen eine entsprechende Autonomie zuge-
rechnet beziehungsweise abgestritten wird — und zwar sowohl vom
Bewusstsein als auch von der Kommunikation. Auf den ersten Blick
scheint ein solches Vorgehen vielleicht befremdlich und ein wenig zu
konstruiert. Doch allein schon der analytische Blick auf eine alltiag-
liche Situation, wie die Begegnung zweier Menschen, ldsst deutlich
werden, dass wir intuitiv schon lingst mit solchen wechselnden und
ontisch mehrdeutigen Zurechnungsverhiltnissen umzugehen gelernt
haben. Man denke hier beispielsweise an die Interaktion zwischen
einem Arzt mit einem Patienten. Ersterer versucht den Letzteren in
einem Gesprach von einer TherapiemafSnahme zu tiberzeugen. Dabei
geht er zunichst davon aus, dass sich dieser durch Einsicht aufgrund

7 So Thomas Metzinger (1998).
8 Roth (2004).
9 Siehe Eccles (1994) und Libet (2004).
10 Siehe in Wittgensteins » Tractatus« die Proposition 6.43 12 (Wittgenstein
1990).
10

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FUNF STUDIEN

des besseren Argumentes frei fiir eine Option entscheiden kann. Falls
jedoch der Patient eine therapeutische Behandlung ablehnt, kommt
der Arzt nicht selten zu dem Schluss, dass der Patient nicht aufgrund
einer freien Entscheidung, sondern aufgrund einer depressiven Sto-
rung die an sich verniinftige MafSnahme ablehnt.”* Gleichsam im Flug
verandern sich hier von Moment zu Moment die Beobachtungsver-
haltnisse. Zunichst erscheint der Patient als willensfiahiges Subjekt,
einen Moment spiter jedoch als eine strukturdeterminierte Einheit,
die durch unangemessene Emotionen fehlgeleitet wird. Dynamisch
kann der Arzt hier je nach Bedarf zwischen einer Ich-Du- und einer
Ich-Es-Relation wechseln, wobei innerhalb dieser Praxis der ontische
Status der getroffenen Zurechnungen nicht geklart werden braucht.
Entscheidend ist hier allein der Prozess der sich selbst konstituieren-
den Beobachtungsverhaltnisse. Eine spezifische Art und Weise des
Beobachtens erzeugt das Gegeniiber als Ich oder als Es.

Sobald wir komplexere soziale Beziehungen betrachten, kom-
men wir zu verschachtelten Verhiltnissen, in denen die Beobach-
terpositionen auf verschiedene Orte verteilt sind. Gerade weil der
ontische Status des Gegeniibers unbestimmt bleibt, lassen sich aus
diesen Prozessen Strukturgewinne ziehen. Allein schon die Annahme
von Subjektivitit verandert ein System, da hierdurch automatisch
komplexere Perspektivenrelationierungen in Gang gesetzt werden,
als wenn man das Gegenliber als eine berechenbare strukturdeter-
minierte Einheit betrachtet. Man rechnet nun mit einer verschieden
zu bestimmenden Unbestimmtheit. Man weifS nicht von vornherein,
wie der andere (oder man selbst) reagieren wird, und entsprechend
lasst man sich dann auch in der Zurechnung von Verhalten verschie-
dene Optionen offen, deren Auswahl nach pragmatischen Kriterien
erfolgen kann. Wenn der Patient beispielsweise im Gesprach der Be-
handlung zustimmt, ist es fur den Arzt niitzlich, diesen als autonom
zu betrachten. Lehnt dieser ab, mag der Therapeut aus systemimma-
nenten Griinden geneigt sein, dem Patientenwillen seine substanzielle
Qualitdt abzustreiten, um dann gegebenenfalls auf andere Ressour-
cen zuriickgreifen zu konnen, so dass er das von ihm priferierte
Behandlungsregime dennoch durchzusetzen in der Lage ist.

Die deontische Betrachtung solcher Beschreibungen birgt einen
grofSen Vorteil."> Operativen Fiktionen kann nun auch dann eine
Wirksamkeit zugestanden werden, wenn sie de facto durch nichts
Substanzielles gedeckt sind. Dieser Gedanke ist fir das Verstindnis

11 Ein unter Arzten beliebter Riickgriff besteht in der Psychiatrisierung
schwieriger Patienten (vgl. Vogd 2004 Seite 365 ff.).

12 Mit Blick auf ein deontisches Verstindnis intentionaler Akte ergibt sich
hier eine Nihe zu der Konzeption des >deontischen Kontofiihrens«< bei
Brandom (2000). Vgl. auch Rorty (2007).

IT

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG

weiter Teile dieses Buches so bedeutsam, dass wir seine Konsequen-
zen mit Heinz von Foerster am Beispiel der >Geschichte vom 18.
Kamel< etwas ausfiihrlicher illustrieren mochten:

»Ein Mullah ritt auf seinem Kamel nach Medina; unterwegs sah er
eine Herde von Kamelen; daneben standen drei junge Manner, die
offenbar sehr traurig waren. >Was ist euch geschehen, Freunde?«
fragte er, und der Alteste antwortete: >Unser Vater ist gestorben.«
>Allah moge ihn segnen. Das tut mir leid fiir euch. Aber er hat
euch doch sicher etwas hinterlassen?« >Ja<, antwortete der junge
Mann, »diese siebzehn Kamele. Das ist alles, was er hatte.<>Dann
seid doch frohlich! Was bedriickt Euch denn noch?<>Es ist namlich
sos, fuhr der ilteste Bruder fort, >sein letzter Wille war, dass ich die
Hilfte seines Besitzes bekomme, mein jiingerer Bruder ein Drittel
und der Jiingste ein Neuntel. Wir haben schon alles versucht, um
die Kamele aufzuteilen, aber es geht einfach nicht.<>Ist das alles,
was euch bekiimmert, meine Freunde?«, fragte der Mullah. >Nun,
dann nehmt fiir einen Augenblick mein Kamel, und lasst uns se-
hen, was passiert.c Von den achtzehn Kamelen bekam jetzt der
alteste Bruder die Hilfte, also neun Kamele, neun blieben tibrig.
Der mittlere Bruder bekam ein Drittel der achtzehn Kamele, also
sechs; jetzt waren noch drei tibrig. Und weil der jiingste Bruder
ein Neuntel der Kamele bekommen sollte, also zwei, blieb ein
Kamel tbrig. Es war das Kamel des Mullah; er stieg wieder auf
und ritt weiter und winkte den gliicklichen Bauern zum Abschied
lachend zu«."s

Das soziologisch Bedeutsame an dieser Geschichte ist die Idee, dass
die Einfuhrung des 18. Kamels als temporale Fiktion einen Unter-
schied macht, der nicht von den Substanzeigenschaften eben dieses
Kamels abhingt. Ob das Tier real existiert oder nur als virtuelle
Grofse — gleichsam als Kredit eingefuhrt wird —, macht innerhalb der
Rechnung keinen Unterschied. Das fiir den Soziologen Entscheidende
ist, dass man zu einer Kalkulation einer Wirklichkeit kommt, in der
es weitergeht, die zu neuem Strukturaufbau fithrt. Oder abstrakter
formuliert: Es geht hier um Beobachtungsoperationen, die bestimmte
Unterscheidungen erzeugen, an die sich konstruktiv anschliefSen lasst
—und die damit in der Welt wirksam werden.™*

13 S. Lynn Segal (1988).

14 Peter Fuchs spricht in diesem Zusammenhang von »fungierenden Onto-
logien«. Diese sind nicht nur Fiktionen, die eine tatsichliche, konkrete
und erfahrbare Wirklichkeit erzeugen. Gleichzeitig existieren sie aber
nicht voraussetzungslos gua Substanz, sondern werden durch die Beob-
achtungsoperationen konstituiert (vgl. Fuchs 2004a, 11).

I2

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FUNF STUDIEN

Standortabhdangigkeit und Polykontexturalitit

In der modernen, durch kybernetische Denkfiguren angereicherten
soziologischen Systemtheorie l4sst sich die Idee des Beobachters kon-
zeptionell noch schirfer fassen. Mit Niklas Luhmann konstituiert
ein Beobachter ein jeweils bestimmtes Verhiltnis von System und
Umwelt, wobei ein System nun seinerseits als ein Prozess anzusehen
ist, der selbst ein spezifisches Verhiltnis zur Umwelt erzeugt.”s Aus
dieser Perspektive ist nicht nur das, was beobachtet wird, hinsichtlich
seines epistemischen Status standortabhingig. Auch im Hinblick auf
den Beobachter selbst verschiebt sich die Betrachtungsweise: Ob es
den Beobachter — oder Systeme — wirklich gibt, ist jetzt nicht mehr
von Bedeutung. Im Sinne eines deontischen Verstindnisses vom Be-
obachter ist nur noch der Prozess des Erzeugens einer Differenz ent-
scheidend, der dann selbst wieder als Beobachter erscheint (natiirlich
ebenfalls nur als Beobachtungsoperation)."® Wir kénnen nun gleich-
sam mit freischwebenden Konstruktionen arbeiten, die nur dadurch
tragen, indem sie in ihrem Operieren jene Verhaltnisse erzeugen, wel-
che dann bestimmte Formen des Beobachtens — und damit iiberhaupt
erst Beobachtung — moglich werden lassen. Auch tiber das Gehirn zu
reden sowie alle Bemithungen, die mit ihm verbundenen Prozesse zu
erforschen, sind aus dieser Perspektive zunichst nichts anderes als
Beobachtungsoperationen, welche bestimmte Perspektiven erzeugen,
die dann weitere Anschliisse moglich werden lassen. Auf welche Da-
ten man sich hierbei beruft, ist dabei unerheblich, denn auch Daten
missen schliefSlich beobachtet werden.

Hirnwissenschaftliche Ergebnisse sind also zunichst nichts weiter
als Beschreibungen, die andere Beschreibungen nahelegen. Sie erzeu-
gen bestimmte Formen der Selektivitit, welche bestimmte Formen
des Beobachtens wahrscheinlicher werden lassen. Schon in Bezug
auf die Hirnforschung misste hier also streng genommen im Plural
gesprochen werden, denn es gibt nicht die Forschung als einbeitliche
Beobachtungsperspektive, sondern eine Vielheit unterschiedlicher
Experimentalsysteme, die wiederum in vielfaltige Paradigmen und
Forschungstraditionen eingebunden sind.

15 Vgl. Luhmann (1993).

16 Genau in diesem Aspekt zeigt sich dann auch der archimedische Punkt
des Theoriedesigns der modernen Systemtheorie: Erst indem dann kon-
sequenterweise auch von einer Beobachterabhiangigkeit des Beobachters
ausgegangen werden muss, verschwindet auch hier die Notwendigkeit,
Substanzaussagen zu treffen. Wir brauchen hier weder einen Metabe-
obachter noch ein transzendentales Bewusstsein zu unterstellen, um mit
unseren Untersuchungen anfangen zu konnen — wenngleich auch diese
Annahme wieder kritisch gegenbeobachtet werden mag (vgl. Kastl 1998).

13

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG

Dariiber hinaus sind die Wissenschaften im Allgemeinen und die
Naturwissenschaften im Besonderen nicht die einzigen gesellschaftli-
chen Akteure, welche systematische Weltbeobachtung betreiben. Mit
der funktional differenzierten Gesellschaft entstehen weitere elabo-
rierte Beobachtungssysteme, welche jeweils einer eigenen Systemik
folgen. So erzeugen etwa das Recht, die Religion, die Wirtschaft, die
Erziehung und die Politik ihre jeweils eigenen, funktionsspezifischen
Reflexions- und Beobachtungsverhiltnisse. Schauen wir beispielswei-
se auf das Rechtssystem, so entdecken wir im Strafrecht hochgradig
ausgearbeitete Semantiken, mittels derer sich im Falle von schweren
Taten zwischen schuldfihig und nicht-schuldfihig differenzieren
lasst. Wir entdecken hier einen dynamischen Willensbegriff, auf des-
sen Basis das Recht in seinen Operationen sinnvolle Entscheidungen
treffen kann, ohne damit die Frage nach der Substanz oder Natur
des freien Willens beantworten zu miissen. Das Recht erzeugt Be-
obachtungsverhiltnisse, die ein frei und verantwortlich handelndes
Subjekt konstituieren, ohne dabei von einer festgelegten Ontologie
des Akteurs ausgehen zu miissen. Worin die Natur des Frei-handeln-
Konnens liegt, braucht nicht beantwortet zu werden, um mit diesem
Konstrukt arbeiten zu konnen. Vielmehr kann das Recht, gerade weil
es die mit dem Willenskonzept verbundenen Unscharfen zu nutzen
weifs, seine gesellschaftliche Funktion erfillen, nimlich indem es
seine normativen Anspriiche auch kontrafaktisch zum Handeln und
Verhalten menschlicher Akteure durchsetzen kann.

Aufgrund seiner spezifischen Beobachtungsverhiltnisse ergibt sich
fiir das Recht auch eine besondere Beziehung zur Hirnforschung. Es
kann gezeigt werden, dass deren Ergebnisse vom Recht zwar wahr-
genommen werden, jedoch in einer hochgradig selektiven Art und
Weise. Die hirnwissenschaftlichen Semantiken mutieren innerhalb
des Rechtssystems sozusagen zu etwas Neuem, verdndern ihre Ge-
stalt und werden in spezifischer Weise von diesem Funktionssystem
semantisch assimiliert. Weder blind noch sich ihrer Logik unterwer-
fend wird die eigene Beobachterperspektive aufrechterhalten. Das,
was hierbei geschieht, mag zwar von einem externen Beobachter als
soziale Konstruktion begriffen oder denunziert werden, doch dies
andert nichts an der Realitdtswirksamkeit solcher Operationen. Ge-
richte treffen wirkliche Entscheidungen. Fiir Rechtsvergehen kann
man in der Tat ins Gefiangnis kommen.

Grenzen des Soziologismus
Im Hinblick auf die Auseinandersetzung mit der Hirnforschung hilft

es jedoch nicht weiter, darauf hinzuweisen, dass auch die Ergebnisse
biologischer Forschung sozial konstruiert sind. Natiirlich ist auch

14

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FUNF STUDIEN

biologisches Wissen gemacht und hergestellt worden. Naturwissen-
schaftliche Fakten sind Produkte, die in den Laboren fabriziert und
als sprachlich-semantische (und zunehmend bildformige) Konstruk-
tionen von den Massenmedien verbreitet werden. Doch davon aus-
zugehen, dass es sich hier #ur um soziale Konstruktionen handelt, ist
ein soziologistischer Fehlschluss. Wenn ein Soziologe entdeckt, dass
auch Naturwissenschaftler nichts anderes tun konnen, als innerhalb
ihrer Sprache Typisierungen zu typisieren, dann gilt dieser Befund
nur im Falle einer bestimmten Form der Beobachtung, namlich mit
Blick auf sprachliche bzw. schriftsprachliche Handlungen, die sich
dann als Typisierung von sprachlichen Typisierungsprozessen be-
schreiben lassen.'”

Eine solche soziologische Beschreibung erzeugt gewissermafSen
ihre eigene Ontologie, doch selbstredend stellen sich fiir die Neuro-
wissenschaftler die Beobachtungsverhiltnisse anders dar. Thnen geht
es um stoffliche Realitidten und nicht um soziale Konstruktionen.
Mit Blick auf die Referenz auf den Code wahr/falsch geht es ihnen
primir um die Beschreibung eines Wirklichkeitsausschnitts, der me-
thodologisch in einer Weise reduziert wurde, dass wissenschaftliche
Aussagen moglich werden. Experimentalsysteme und ihre methodo-
logischen Auswertungsapparaturen erlauben es den Wissenschaft-
lern, Wahrheiten zu erleben. In ihrer Forschung werden stindig neue
Beobachtungsmoglichkeiten ausgeflaggt, die jeweils eigene Fakten
als sichtbares Datum erzeugen. Genau dies meint wohl auch Ka-
rin Knorr-Cetina, wenn sie von der »Fabrikation von Erkenntnis«
spricht.”® Natiirlich wird hier Wissen hergestellt — wenn man so will
skonstruiert«. Doch lassen sich diese Vorgange nicht primar als sozi-
ale Konstruktion begreifen, sondern eher als besondere Formen der
Beziehung zwischen Forschungsgegenstand, technischen Prozeduren
und bewusstseinsvermittelter Wahrnehmung rekonstruieren. Auch
die Natur und die Dinge treten hiermit in den Dialog um das, was
der Fall ist, mit ein.™

Dass dartiber hinaus auch noch sozial gehandelt wird und die
erlebten Wahrheiten dann auch in sprachlich typisierender Form
kommuniziert werden, ist eine andere Sache — man denke allein an
die Rolle der Fachpublikation in der Reproduktion, Qualitatssiche-

17 An dieser Stelle natiirlich der Verweis auf Berger und Luckmann (2003 ).

18 Knorr-Cetina (1991). Vgl. auch Fleck (1980), Latour und Woolgar
(1986) sowie Rheinberger (2006).

19 Die Dialogmetapher hat jedoch noch einen anderen Sinn. Sie verweist
mit Blick auf das Eigenverhalten dynamischer Systeme auf die Tatsache,
dass deren Strukturen nicht mehr deduktiv, sondern nur noch interaktiv
hervorgebracht werden konnen. Vgl. Prigogine und Strengers (1990).

15

-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG

rung und Fortschreibung der wissenschaftlichen Erkenntnisproduk-
tion. Fur die Wissenschaft als Ganzes ist Kommunikation zwar von
zentraler Bedeutung — ohne Kommunikation gibt es kein Wissen-
schaftssystem —, doch dies darf nicht in einer Weise missverstanden
werden, die naturwissenschaftlichen Formen der Beobachtung mit
Kommunikation zu verwechseln. Wenn Naturwissenschaftler in ei-
nen >Dialog mit der Natur« treten, wissen sie selbst am besten, dass
ihr Gegenstand nicht sinnformig vorliegt, dass also der Dialogbegriff
nur eine Metapher fir Beobachtungsverhiltnisse darstellt, welche die
von ihnen untersuchten Objekte zwar nicht zum Sprechen bringen,
jedoch zu Manifestationen anregen, die dann mit den im Medium der
Sprache formulierten Modellen in Beziehung gesetzt werden konnen.

Wenn Soziologen und Naturwissenschaftler auf das Gehirn schau-
en, dann beobachten sie auf verschiedene Weisen. Erstere entdecken
Diskurse und Diskursformationen, wie iiber das Gehirn gesprochen
wird. Sie entdecken Akteure, die als sinnhaft handelnde konstituiert
werden, und konnen im Sinne einer second order cybernetics die
sich hierin manifestierenden Beobachtungsverhiltnisse reflektieren,
indem sie schauen, wie Beobachter beobachten. Der Naturwissen-
schaftler hat demgegeniiber keine kommunikativen, sondern dingli-
che Phianomene zum Gegenstand. In einigen Grenzbereichen seiner
Disziplin wird der Problematik begegnet, dass manche seiner Unter-
suchungsobjekte beobachtungsabhingig erscheinen. Ublicherweise
wird er hierin jedoch eher einen Storfaktor sehen, als die hiermit
verbundenen Rekursivititen als den eigentlichen Gegenstand seiner
Arbeit zu betrachten.*®

Beziehungen zwischen Hirnforschung und Soziologie

All dies sollten wir im Blick behalten, wenn wir die Hirnwissen-
schaften und die Soziologie miteinander in eine Beziehung bringen
mochten. Vor allem ist der unterschiedliche Charakter der beteiligten
Denkformen zu wiirdigen, denn um zu einem gehaltreichen Dialog
zu gelangen, ist es weder hilfreich, in gesellschaftskritischer Manier
darauf hinzuweisen, dass auch die Neurowissenschaften nur eine
sozial konstruierte Kultur darstellen, noch erscheint es besonders
intelligent festzustellen, dass die neuronalen Prozesse von Hirntra-
gern eben jenes Spektrum an emotionalen und kognitiven Zustin-
den hervorbringen, welche fiir das beim Menschen zu beobachtende
Verhalten notig sind. Beiderlei Antworten sind trivial. Schauen wir

20 Auch die Quantentheorie hat mit der Kopenhagener Deutung eine Inter-
pretation erfahren, welche die ihr innewohnenden Paradoxien zur Seite
schieben ldsst, um auf handlungspraktischer Ebene ungestort Quanten-
phdnomene untersuchen zu kénnen (vgl. Gribbin 1991).

16

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FUNF STUDIEN

deshalb auf einige interessantere Formen der Relationierung von
Gehirn und Gesellschaft.

Der erste Zugang ist eine primar wissenschaftssoziologische Be-
trachtungsweise. Neurowissenschafter und Soziologen eint gewisser-
mafSen, dass sie es beide mit komplexen Gegenstinden zu tun haben.
Dem Motto »das Eigene im Fremden« folgend, lohnt sich vor allem
der Blick auf die hiermit verbundenen gemeinsamen Bezugsproble-
me. Das jeweils andere Feld als Fremdes zu untersuchen und mit der
eigenen Wissenschaft zu relationieren, lasst die Charakteristika der
eigenen Probleme und Arbeitsverhaltnisse dann deutlicher hervortre-
ten. Zudem schirft es die Aufmerksamkeit fiir die Bedingungen der
Wissensproduktion einer Gesellschaft, die in eine Vielzahl inkom-
patibler Beobachtungsperspektiven zerfallt und deren hochgradig
ausdifferenzierten, nahezu esoterisch anmutenden Ergebnisse ihrer
Spitzenforscher von kaum jemanden mehr verstanden werden. Der
synoptisch vergleichende Blick auf die jeweilige Nachbardisziplin
offenbart hier moglicherweise eine Vorausschau auf die Wissenschaft
einer »nichsten Gesellschaft« (Baecker),** die nolens volens gezwun-
gen ist, mit den durch ihre eigene Erfolgsgeschichte aufgeworfenen
Problemlagen zurechtzukommen.

Wir begegnen hier einer Vielfalt von Wissenschaften, die in ei-
nem solchen Mafse Wissen und Komplexitit produzieren, dass sich
zunehmend die Frage stellt, ob dieses Wissen tiberhaupt noch in
einer sinnvollen Weise integriert werden kann. Die genaue Analy-
se der konkreten Bedingungen dieser Wissensproduktion — man ist
fast geneigt zu sagen: dieser Wissensfluten — gestattet dann vielleicht
genauere Beschreibungen der gegenwirtigen Lagen als jene, welche
derzeit unter Begriffen wie >reflexive Moderne« oder >Postmoderne«
salonfihig geworden sind.

Die zweite Moglichkeit einer produktiven Relationierung fin-
det ihr Bezugsproblem im so genannten Akteur. Wir begegnen hier
gewissermafSen dem blinden Fleck einer Soziologie, die ihren Aus-
gangspunkt im Handeln nimmt und sich dem >subjektiv gemeinten
Sinn« verpflichtet sieht. Threr Grindungsgeschichte folgend, schrieb
die junge Disziplin der Soziologie zundchst bewusst das Projekt der
Aufklarung fort und machte sich damit auch die hiermit verbunde-
nen Rationalititsvorstellungen zu eigen. Angefangen bei Max We-
ber, weitergefithrt von der Rational Choice-Theorie, sich aber auch
manifestierend in der Schiitzschen Sozialphinomenologie und der
Habermasschen Diskursrationalitit, wird Gesellschaft nun vor allem
vom selbstbewussten und verniinftig agierenden Individuen her ge-
dacht, von dem jetzt auch entsprechende Motive zu erwarten sind.**

21 Dirk Baecker (2007¢).
22 Siehe zum soziologischen Diskurs der Moderne und seiner Kritik vor
allem Armin Nassehi (2006a).

17

-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG

Demgegeniiber thematisiert die moderne Hirnforschung den ratio-
nalen Akteur zunehmend in einer anderen Weise. Nicht nur, dass den
reflektierten Handlungsmodi aufgrund unbewusster und emotions-
geleiteter Vorginge eine eher untergeordnete Rolle zugewiesen wird,
das Gehirn erscheint nun zudem als ein soziales Organ, welches qua
kommunikativer Prozesse in seinen Zustianden versklavt wird. Auch
im Hinblick auf ihre hoheren kognitiven Leistungen sind Akteure
von ihren Kontexten nicht mehr wirklich zu trennen. Im Sinne eines
methodologischen Individualismus von einem isolierbaren Subjekt
zu sprechen, ergibt aus dieser Perspektive keinen Sinn mehr. Mit
Blick auf die Frage der Protosoziologie ergeben sich fiir den Sozio-
logen also durchaus gute neurowissenschaftliche Argumente, davon
auszugehen, dass die Verhiltnisse kliger sind als das Bewusstsein.
So verstanden konnte sich der Dialog mit den Neurowissenschaften
gar als ein Geburtshelfer erweisen, um gleichsam zu einer soziologi-
scheren Soziologie zu gelangen, die dann nicht mehr vorschnell den
rationalistischen Selbstbeschreibungen des modernen Bewusstseins
auf den Leim geht.

Ein dritter sinnvoller Dialog zwischen Hirnforschung und Sozio-
logie ergibt sich in Bezug auf die Frage der Modellierung komple-
xer Phianomene. Beide Disziplinen gewinnen zunehmend eine Ah-
nung davon, was es bedeutet, sich selbst organisierende Prozesse
untersuchen und beschreiben zu wollen. Mit Blick auf die von den
Wissenschaftlern zu untersuchenden Gegenstinde heifst dies dann
vor allem, dass die beobachteten Strukturen #icht mehr auf einen
Zweck oder ein Ziel hin gedacht werden konnen. Als geeignetes
Metaschema fiir die Analyse erscheint nun vielmehr ein evolutionares
Modell, in dem die drei Schritte Variation, Selektion und Restabi-
lisierung voneinander entkoppelt zu denken sind. Dinge geschehen
dann nicht mehr darum, um etwas zu erreichen, sondern die erreich-
ten Zustande erscheinen nur noch als Varianten der Verkettung von
Zufillen, die eine Struktur ergeben, weil bestimmte Selektionen die
Wahrscheinlichkeit anderer Selektionen erhohen. Der Blick in die
jeweils andere(n) Forschungstradition(en) lasst ahnen, was Selbst-
organisation empirisch alles bedeuten kann.

Was Gehirne und soziale Systeme eint, ist ein gemeinsames Be-
zugsproblem: Kontingenz und Unbestimmtheit. Beide haben eine
Antwort darauf zu finden, wie man mit einer prinzipiell nicht vorher-
sagbaren Welt umgehen kann. Gerade auf einer Abstraktionsebene,
welche nur noch Relationen und nicht mehr Dinge im Blickfeld hat,
kann deshalb ein Dialog beider Disziplinen recht fruchtbar sein und
dazu beitragen, den teleologischen und normativen Hintergrundan-
nahmen des Common Sense leichter zu entkommen. Denn auch fiir
den erkenntnistheoretisch geschulten Forscher erscheint es oftmals

18

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FUNF STUDIEN

schwierig, forschungspraktisch eine Haltung einzunehmen, die den
beobachteten Phanomenen aufSerhalb der Sinnformigkeit des Beob-
achtens keinen inharenten Sinn mehr zuweist. Biologen und Soziolo-
gen konnen hier also durchaus voneinander lernen, was es bedeutet,
ihre Gegenstinde als strukturdeterminierte Einheiten zu beschreiben,
welche sich aufgrund von (Sinn-)Selektionen und nicht auf Basis von
Zielen oder Zwecken entwickelt haben.>?

Viertens lasst sich von der Hirnforschung lernen, was es heifSt, in
das Paradoxon des Beobachters verwickelt zu sein, wie also das in
der gegenstiandlichen Objektivierung Ausgeschlossene hinterrticks in
die Beschreibung wieder eintritt. Soziologen wie auch Hirnwissen-
schaftler vergessen angesichts der in ihrer tiglichen Arbeit vollzoge-
nen methodologischen Trivialisierungen allzu leicht, dass sie es mit
komplexen Gegenstinden zu tun haben. Der Blick der Soziologie
auf die Biologie — und umgekehrt — ist allein schon deshalb heilsam,
weil er bewusst werden lisst, wo die Grenzen einer Beschreibung
bzw. einer Modellierung liegen und auf welche unterschiedlichen
Weisen sich die Beobachterabhingigkeit eines Forschungsprozesses
manifestieren kann.

Nicht zuletzt 1asst sich von der Hirnforschung lernen, was es be-
deutet, in einer Gesellschaft zu leben, die vielfaltige Beobachtungs-
perspektiven entwickelt hat. Das Thema Gehirn erscheint nun selbst
als ein beobachterrelativer Gegenstand, der zunachst als spezifischer
Fachdiskurs in die Gesellschaft eintritt, jedoch von dieser selbst
wiederum beobachterselektiv wahrgenommen wird und zu anderen
Gebilden und Diskursformationen mutiert. Der Hirndiskurs und
die mit ihm verbundene Metaphorik erscheinen gleichsam als eine
schillernde Vielheit, die jedoch zugleich in spezifischer Weise in die
Differenzstruktur der Gesellschaft eingewoben ist. Der soziologische
Beobachter kann hier entdecken, dass es keineswegs zufallig ist, wer
das Gehirn wie und auf welche Weise beobachtet — sondern dass hier
in einem tieferen Sinne >System< und >Gesellschaft< enthalten sind.

Fiinf Studien

Diese unterschiedlichen Dialogmoglichkeiten anspielend, werden in
diesem Buch fiinf Studien vorgelegt, welche das Thema >Gehirn und
Gesellschaft< von verschiedenen Seiten beleuchten. Diese Arbeiten
stehen einerseits eigenstandig fur sich selbst, bilden aber dariiber hin-

23 Insbesondere Karl Weick hat dies tiberzeugend am Beispiel von Organi-
sationen vorgefuhrt, die tiblicherweise als zweckorientierte Hierarchien
verstanden werden, mit Blick auf ihre empirischen Eigenarten jedoch
plausibler tiber eine evolutionire Perspektive beschrieben werden konnen
(sieche Weick 199 5; Weick 1998).

19

-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG

aus ein Gesamtprojekt und in diesem Sinne ist ihre Anordnung nicht
zufillig, sondern reflektiert ein Steigerungsverhiltnis, entsprechend
dem sich die Soziologie von Text zu Text in zunehmend komplexer
Weise dem Dialog mit den Kognitions- und Hirnwissenschaften stellt.
Wihrend in der ersten Arbeit noch in soziologischer Manier auf die
Diskurse der Hirnforschung draufgeschaut wird, wird die Soziolo-
gie in den folgenden Studien zunehmend selbst zum Thema. In der
letzten Untersuchung erscheint sie schlielich so transparent und
durchlassig, dass sich in der Begegnung zwischen Biologie und Sozio-
logie etwas Drittes andeutet, das beide Disziplinen zu tiberschreiten
scheint. Die Beziehung dieser Studien wird im abschliefSenden Epilog
nochmals eingehender reflektiert, sodass die Gesamtkonzeption die-
ser Monografie nach erfolgter Lektiire in einer tieferen Weise sichtbar
wird.

Kommen wir nun zu den einzelnen Beitragen:

Unter dem Titel >Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnfor-
schung (I)< wird es zundchst darum gehen, die Prozesse der wech-
selseitigen Rezeption im Detail fur die wichtigen gesellschaftlichen
Funktionssysteme nachzuzeichnen. Es wird untersucht werden, wie
sich Recht, Medizin, Politik, Erziehung, Massenmedien, Wirtschaft,
Religion und Wissenschaft zu den Hirnwissenschaften in Beziehung
setzen lassen. Wir begegnen hier komplexen Reflexionsverhdltnissen,
in denen jeweils aus einer bestimmten Beobachterperspektive eine
spezifische Selektivitit erzeugt wird, die fiir den jeweiligen Funkti-
onsbezug konstitutiv ist. Die Hirnforschung wird hier sozusagen von
verschiedenen relevanten Orten der Gesellschaft aus betrachtet. In
der Zusammenschau der unterschiedlichen Horizonte lasst sich recht
viel Gber die Reflexionsverhaltnisse unserer Gesellschaft erfahren.
Das Thema >Gehirn« erscheint hier gleichsam als Tertium compa-
rationis, iiber das sich die Binnenverhiltnisse unserer Gesellschaft
gleichsam synoptisch darstellen lassen. Mit Gotthard Giinther lasst
sich Polykontexturalitdt nun am konkreten Gegenstand begreifen,
denn Beobachterabhingigkeit heift nicht nur, dass die Dinge je nach
Kontext anders aussehen, sondern auch, dass jeder Ort der Beobach-
tung sozusagen sein eigenes >Subjekt« erzeugt. Nicht zuletzt kann auf
diesem Wege auch die Frage beleuchtet werden, inwieweit die Hirn-
diskurse andere Felder der Gesellschaft versklaven oder ob ihre zen-
tralen Figuren an der Differenzstruktur der Gesellschaft abprallen.

In >Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie (1)< wird es
darum gehen, den Diskurs der Hirnforschung in Hinblick auf die
epistemische Problematik des Beobachters in einen groferen histo-
rischen Zusammenhang einzubetten. Fiir die Kognitions- und Hirn-
wissenschaften stellt sich hier die Frage, wie im Sinne einer sauberen
wissenschaftlichen Gegenstandskonstitution die hierin innewoh-

20

-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FUNF STUDIEN

nenden Paradoxien beruhigt werden konnen. Wir treffen hier auf
unterschiedliche Paradigmen und Losungsversuche und begegnen
abschliefSend einem Phinomen, das sich durchaus als >eklektische
Epistemologie« bezeichnen lieSe: In den Publikationen durchaus nam-
hafter Neurowissenschaftler zeigen sich zunehmend >Kompositio-
nens, in denen unterschiedliche, nicht miteinander zu vereinbarende
Wissenskonfigurationen argumentativ kombiniert werden. Im Sinne
einer soziologischen Reflexion geht es dabei weniger um eine Kritik
an solchen epistemischen Flickenteppichen. Vielmehr steht die zeit-
diagnostische Frage im Raum, ob sich die gegenwartigen Diskurskul-
turen nicht schon lingst in der Gleichzeitigkeit inkommensurabler
Beobachtungsverhiltnisse eingerichtet haben, es angesichts der Kon-
frontation mit komplexen Gegenstinden also plausibler erscheint,
pragmatisch zwischen unterschiedlichen Beobachterperspektiven zu
wechseln, als weiterhin auf einer strengen erkenntnistheoretischen
Inkompatibilitidt zu bestehen.

In »Symbolische Integration von Hirnwissen (I11)< wird die Auf-
merksamkeit auf die Wissenskonfigurationen der Hirnforschung
gelenkt werden. Dabei begegnen wir zunichst dem Befund, dass die
Wissensproduktion der Hirn- und Kognitionsforscher in den letzten
funfzig Jahren zu einer schier untiberschaubaren Flut von Publika-
tionen angewachsen ist. Zudem haben sich die Neurowissenschaf-
ten mittlerweile in eine Vielzahl von Subdisziplinen ausdifferenziert,
welche aufgrund unterschiedlicher Forschungsparadigmen kaum
noch zu einer sinnvollen Einheit integriert werden konnen.** Ange-
sichts dieser nahezu babylonischen Verhailtnisse stellt sich die Frage,
wie sich die Hirnforschung unter den gegebenen Verhiltnissen als
Gesamtprojekt plausibilisieren kann. Dabei wird der These nach-
zugehen sein, ob nicht generell in der gegenwirtigen Wissenschaft
vermehrt auf symbolische und metaphorische Formen zu rekurrieren
ist, um einen iibergreifenden Sinnhorizont anbieten zu konnen.

Die vierte Studie mit dem Titel >Gefiibl und Gesellschaft (IV)<
zielt primir auf die Beobachtungsverhiltnisse der Soziologie. Als
eigenstandige wissenschaftliche Disziplin fand diese ihre Aufgabe
vor allem darin, die Selbstreflexion der Gesellschaft zu bewirtschaf-
ten. Schon ein grober Blick zeigt jedoch, dass die Soziologie nicht
mit einer Stimme sprechen kann, sondern ihrerseits in unterschied-
lichste Positionen ausdifferenziert ist. Die Unterscheidung zwischen
Handlungs- und Systemtheorie ist mittlerweile in den Lehrbtichern

24 Mit John Horgan spricht einiges dafiir, dass »je mehr Erkenntnisse die
Forscher tiber das Gehirn gewinnen«, desto »schwieriger wird es fiir
sie, all die verschiedenen Daten zu einem in sich widerspruchsfreien,
kohirenten Gesamtmodell zusammenzufiigen« (Horgan 2001, 34).

21

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG

kanonisiert und dartiber hinaus zeigen sich eine Reihe weiterer in-
teressanter Binnendifferenzierungen, aus denen jeweils eigene Vor-
schlage entwickelt wurden, wie das Soziale bestimmt werden kann.
Wenn aber nun biologische Selbstbeschreibungen ihrerseits vermehrt
soziale Prozesse thematisieren, stellt sich die Frage nach der Kom-
possibilitat der (neuro-)biologischen Beschreibungen mit den un-
terschiedlichen soziologischen Theorieangeboten. In diesem Sinne
wird in diesem Kapitel zu schauen sein, ob und an welcher Stelle sich
neurobiologische Denkfiguren mit soziologischen Beobachterper-
spektiven integrieren lassen. Exemplarisch wird dies an dem Thema
»Gefithl und Emotionen« durchgefithrt werden, denn an kaum einem
anderen Gegenstand lassen sich die Trennlinien wie auch Gemein-
samkeiten zwischen den unterschiedlichen Beobachterperspektiven
deutlicher herauspriparieren.

In der letzten Studie mit dem Titel »Neurophdnomenologie — oder
das Bewusstsein als soziales Organ (V)< wird es darum gehen, die
Beziehung zwischen sozialen Systemen, Psyche und Gehirn an ei-
nem Beispiel nochmals intensiver auszuloten. Wir stofSen hier auf
der einen Seite auf eine neurowissenschaftliche Spitzenforschung,
fir welche sich die Grenzen zwischen neuronaler Dynamik, pha-
nomenologischer Beschreibung und sozialer Dynamik immer mehr
verwischen. Da sich unter diesen Voraussetzungen ebenso gut von
einer Soziologisierung des Gehirns wie von einer Biologisierung des
Bewusstseins sprechen liefle, werden auf der anderen Seite auch die
Rationalititsannahmen der handlungstheoretisch orientierten So-
ziologen in Frage gestellt. Der Begriff des Akteurs wiirde gleichsam
von seinem Fundament her dekonstruiert. Wir gelangen hiermit zu
einer Anthropologie, die sich in bodenlosen Verhiltnissen griindet.

Wechselnde Beobachtungsverhilinisse und die damit
einhergehenden Simplifizierungen

Jede dieser fiinf Studien erzeugt ihre spezifischen Beobachtungsver-
hiltnisse und produziert hiermit — wie jede wissenschaftliche Be-
obachtung — ihre eigenen blinden Flecke. Entsprechend gilt dann
auch in der Frage der Fokussierung der Befund, dass man aus me-
thodologischen Griinden nicht umhinkommt, Intransparenzen und
Unschdrfen zu erzeugen. Um etwas scharfzustellen, um etwas deut-
lich sehen zu kénnen, muss anderes unscharf bleiben. In der ersten
Studie werden beispielsweise bestimmte Aspekte der Philosophie
von Gotthard Gilinther aufgegriffen, um polykontexturale Seman-
tiken angemessener abbilden zu konnen. Dies geschieht aus Sicht

22

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FUNF STUDIEN

eines Soziologen und nicht aus der Perspektive eines Logikers. Ob
Gunthers diesbeziigliche Ausarbeitungen auch in mathematischer
oder formallogischer Hinsicht tragen,* braucht den soziologischen
Beobachter nicht wirklich zu interessieren. Anders als der Mathe-
matiker kann sich dieser hier Unschirfen erlauben, denn ihm geht
es (nur) um die standortabhingige Prozessierung von Sinn. Da sein
Sinnbegriff selbst auf der Basis von Unbestimmtheiten operiert,*®
ergeben sich hier keine Probleme. Seine Gegenstinde miissen nicht
den Konsistenzanspriichen der Logik oder der analytischen Philoso-
phie geniigen. Im Gegenteil: Da die »natiirliche Logik «*7 der Sprache
und der sozialen Welt selbst auf Unschirfen, Mehrdeutigkeiten und
formallogisch unzuldssigen Schliissen beruht, spricht vieles dafiir,
den soziologischen Modellierungsprozess nicht allzu sehr an logische
Konsistenzanspriiche zu kniipfen.

Fiir den Verfasser einer wissenschaftlichen Arbeit ist es nicht ver-
werflich, mit Vereinfachungen zu arbeiten, denn die von ihm un-
tersuchten Gegenstiande sind in der Regel so komplex, dass jegliche
Theorie- und Modellbildung, die auf begriffliche Abstraktion zielt,
nicht anders verfahren kann, als Weltkomplexitidt durch die Aus-
blendung der irritierenden Vielschichtigkeit von Daten zu reduzie-
ren. Doch aus wissenschaftlicher Perspektive hat dies reflektiert zu
geschehen. Der Forscher hat sich und seinem Publikum gegentiber
Rechenschaft tiber die Selektivitit seiner Weichenstellung und das
hiermit verbundene Erkenntnisinteresse abzulegen. Das Verhiltnis
von Theorie und Empirie wird hiermit komplex. Es gibt keine em-
piriefreie Theorie mehr. Umgekehrt steht die Theorie dieser autolo-
gischen Konzeption nicht mehr auflerhalb des untersuchten Feldes,
sondern ist selbst Teil von ihr, stellt also selbst einen Beobachter dar,
ein epistemisches System, und muss als solches in der Einheit von
Erkennen und Handeln vieles unscharf stellen, um einiges wenige
andere deutlich erkennen zu koénnen.

Doch aus einer systemtheoretischen Perspektive ist dies kein Grund,
den hohen Anspruch der wissenschaftlichen Denkform aufzugeben.
Denn mit Luhmann ist »reduzierte Komplexitit« fiir sie »nicht aus-
geschlossene Komplexitit, sondern aufgehobene Komplexitit. Sie
hélt den Zugang zu anderen Kombinationen offen — vorausgesetzt,

25 Siehe etwa zu einer diesbeziiglichen Kritik Herbert Hrachovec (2004).

26 In eine soziologische Kommunikationstheorie tiberfiihrt, bedeutet dies
dann mit Dirk Baecker: Kommunikation »arbeitet an der Bestimmung
des Unbestimmten, aber Bestimmbaren, um Bestimmtes verstehen zu
konnen« (Baecker 2005, 22).

27 Lakoff (1971). Siehe zur epistemischen Notwendigkeit verbotener Logik
auch Bateson/Bateson (1993).

23

-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG

dass ihre Begriffsbestimmungen beachtet und theoriestellenaddquat
ausgewechselt werden. Wenn freilich das Begriffsbestimmungsniveau
aufgegeben wiirde, wiirde auch der Zugang zu anderen Moglich-
keiten der Linienziehung im Nebel verschwinden, und man hatte
es wieder mit unbestimmter, unbearbeiteter Komplexitit zu tun«.*®
Wissenschaft erscheint aus dieser Perspektive als eine spezialisierte
Praxis, die, um arbeiten zu konnen, nolens volens Wissensbestinde
von anderen Disziplinen ungepriift voraussetzen muss. Insbesondere
auch William James hat darauf hingewiesen, dass dieses Vorgehen
das Projekt der Wissenschaft nicht als Ganzes in Frage stellt, denn
das, was in einer konkreten Untersuchung als Metatheorie voraus-
gesetzt werden muss, ldsst sich in anderen Kontexten wieder einer
empirischen Untersuchung zufiihren.?® Die metatheoretischen Hilfs-
konstrukte lassen sich jederzeit wieder aufschniiren, durchlochern,
auflosen, um dann im Kontext von anderen Wahrheitsbedingungen
einer skeptischen Befragung unterzogen werden zu konnen.3°

Im Gegensatz zur Korrespondenztheorie, deren Einzelaussagen
im Sinne einer Abbildtheorie jeweils eindeutige Wahrheitswerte zu-
zuordnen sind,?* ergibt sich auf dieser Grundlage eine pragmatische
Wahrheitstheorie, entsprechend der selbst auf Basis von sich spater
als falsch herausstellenden Annahmen auf lokaler Ebene Wahrheiten
generiert werden konnen. Auch Untersuchungen, die aufgrund irri-
ger metaphysischer Annahmen geplant werden, funktionieren gut,
insofern sie Ergebnisse produzieren lassen, an die sich dann ihrer-
seits intelligente Fragen anschliefSen lassen. Wahrheit erscheint nicht
mehr wie im >Realismus« als eine strenge Korrelation von Modell und
Wirklichkeit, sondern ist nun im Sinne sich selbst plausibilisierender
Beobachtungsverhiltnisse operativ zu denken. Der wissenschafts-
eigene Code, das Kriterium wahr/falsch, wird hier zwar nicht auf-
gegeben, aber in ein pragmatisches Verstandnis eingebettet, entspre-
chend dem Wahrheiten durch eine spezifische Form der wissenschaft-

28 Luhmann (1993, 12).

29 Siehe zur erkenntnistheoretischen Position von James ausfiihrlicher Ka-
pitel IL.2.

30 Eine fruchtbare Theorie kann aus dieser Perspektive kein festes oder
starres Gebilde mehr sein, sondern fordert vielmehr eine standige An-
strengung, ihre Begriffe in Bewegung zu halten, um so neue Perspektiven
zu eroffnen. Entsprechend konnte man unter Theoriearbeit das Bemithen
verstehen, die impliziten beobachtungs- und erklarungsleitenden Unter-
scheidungen aktiv zu verschieben. Dies hiefse, sich den bisherigen Unter-
scheidungsgebrauch reflexiv zuganglich zu machen, um dann bewusst
andere, bislang unvertraute Sichtweisen fiir eine gewisse Zeit konstant
zu halten — um sehen zu konnen, wohin man hierdurch gelangt.

31 Siehe zur Entwicklung der korrespondenztheoretischen Ansitze Richard
Kirkham (1992).

24

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FUNF STUDIEN

lichen Beobachtung hervorgebracht werden, um dann gegebenenfalls
von einem wissenschaftlichen Standort aus wieder gegenbeobachtet
zu werden.

Letztere Aspekte sind fiir unser Projekt von erheblicher Bedeu-
tung. So werden beispielsweise in Kapitel IV und V neurowissen-
schaftliche Ergebnisse sowohl im Hinblick auf die Produktion ihrer
Daten als auch hinsichtlich ihrer theoretischen Integration als valide
Befunde betrachtet, welche mit der soziologischen Theoriebildung in
unproblematischer Weise in Bezug gesetzt werden konnen. Demge-
geniiber werden die Hirn- und Kognitionswissenschaften insbeson-
dere in Kapitel IT und IIT im Hinblick auf eine inhdrente Wissens-
problematik beleuchtet. Ihr epistemischer Status wirkt hier 16chrig
und ihr Wissen erscheint nicht mehr eindeutig, sondern vielschichtig
und mehrdeutig.

Auf den ersten Blick mag dieses Vorgehen widerspriichlich erschei-
nen — wie kann es sein, dass man den Ergebnissen der Hirnforschung
einerseits einen stabilen Realititsstatus zugesteht, um dann anderer-
seits auf die Kontingenzen der Produktionsprozesse zu verweisen,
welche dieses Wissen generieren? Doch genau dieses Procedere er-
scheint alternativlos, sobald die Standortabhingigkeit des Wissens
ernst genommen wird.

Da es keinen >Gottesaugenstandpunkt« geben kann, haben wir in
der Auswahl der Perspektiven nicht die Moglichkeit, zwischen richtig
und falsch zu unterscheiden. Wir konnen aber entscheiden, ob wir
uns auf ein ausschlieSendes >Entweder-Oder« oder ein >Sowohl-als-
Auch« festlegen wollen. In unserem Zusammenhang besteht der Reiz
eines Dialoges zwischen Biologie und Soziologie gerade darin, den
mit den jeweils anderen Perspektiven implizierten epistemischen Sta-
tus fir eine gewisse Zeit — sozusagen probeweise — zu tibernehmen.
Nur indem man sich auf die Realititsannahmen der jeweils anderen
Seite einldsst, wird ein Gesprachsraum geschaffen, der neue Einsich-
ten wachsen lasst. Wie bereits gesagt, es geht in diesem Buch weder
um den Nachweis der biologischen Grundlagen der Gesellschaft noch
um die Feststellung, dass neurowissenschaftliche Befunde sozial kon-
struiert seien. Beide Auffassungen sind so trivial wie nichtssagend.
Stattdessen geht es hier darum, neue Moglichkeiten intelligenter Aus-
einandersetzungen zu erkunden.

In diesem und in anderem Sinne sind die folgenden Ausfithrun-
gen sowohl in ihrem Horizont als auch in ihrer Auflosungskraft
natirlicherweise begrenzt. Wenngleich an vielen Stellen Ergebnisse
und Befunde aus der Spitzenforschung prasentiert werden, so kann
dies unter den gegebenen Verhiltnissen nicht mehr heiflen, dass die
Debatte hiermit abgeschlossen ist. Vielmehr muss sich der hier vor-
gelegte Text gefallen lassen, selbst von anderer Seite gegenbeobachtet

25

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG

zu werden. Aus der Wissenschaftsgeschichte wird an vielen Stellen
sicherlich mehr Exaktheit eingefordert werden. Die Biologen wer-
den auf andere, den hier zitierten Quellen widersprechende Studien
verweisen konnen. Den Logikern wird es nicht behagen, die vielen
Inkonsistenzen innerhalb der vorgelegten Argumentationsketten
mit dem Verweis auf die Beobachterabhingigkeit der divergieren-
den Aussagensysteme zu rechtfertigen, und mancher harte Empiriker
wird fordern, einige der hier vorgelegten Thesen mit zihlbaren Daten
zu unterfiittern. Auch werden andere Soziologen aus einer anderen
Theorieperspektive die Befunde anders sortieren wollen — denn all
das, was hier geschieht, ist zugleich auch eine Auseinandersetzung
dariiber, wie Soziologen ihren Gegenstand zu bearbeiten haben. Der
Soziologe selbst — so gern er sich als Beobachter der Gesellschaft be-
greift — ist selbst mit in dem Spiel gefangen. Auch er kann nur dann
etwas zum Verhiltnis von Gehirn und Gesellschaft sagen, wenn er
es in einer bestimmten Weise tut — wenn er selbst Unterscheidungen
trifft und damit Beobachtungen anstellt und diese in die Gesellschaft
einspeist, um dann auf diese Weise die Arena der Gesellschaft mit
zu konstituieren. Fiir ihn als Mensch legitimiert sich sein Vorgehen
als Gefiihl, dass er etwas zu sagen hat. Im Hinblick auf das hier ver-
handelte Feld kommt damit also die Uberzeugung zum Ausdruck,
dass man iiber das Verhiltnis von Biologie und Gesellschaft mehr
sagen kann, als was bislang von Philosophen, Naturwissenschaftlern,
Psychologen und Theologen vorgelegt worden ist.3*

Polykontexturale Gebirne und monokontexturale
Wissenschaften?

Die vorangehenden Ausfithrungen lassen deutlich werden, dass es
in den folgenden Kapiteln nicht darum gehen kann, gegen die Hirn-
forschung zu argumentieren. Kritisierungswiirdig bleiben nur einige
ihrer trivialisierenden Populdrvarianten, welche die Bedeutung der

32 In gewisser Weise — aber wie soll es auch anders sein — geht es damit auch
um die Reifizierung der eigenen Disziplin — denn fiir uns Soziologen ist
das Gehirn primir ein soziales Organ. Und gerade hier kénnen dann
auch die Neurowissenschaften moglicherweise von einer soziologischen
Perspektive profitieren. Dies gilt dann, wie Gerald Edelman feststellt,
gerade auch fiir die Frage nach der Genese des Bewusstseins: »Unsere
Antworten basieren auf der Annahme, dass Bewusstsein sich aus der
materiellen Ordnung gewisser Organismen ergibt. Wir betonen jedoch
ausdriicklich, dass Gehirn allein zur Entstehung von Bewusstsein nicht
ausreicht, denn wir sind davon tiberzeugt, dass die hoheren Hirnfunktio-
nen Interaktionen sowohl mit der Welt als auch mit anderen Menschen
unabdingbar voraussetzen« (Edelman/Tononi 2002, 8).

26

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FUNF STUDIEN

Gesellschaft tilgen. Beim genaueren Hinschauen zeigt sich namlich
die Forderung nach Multiperspektivitit nicht als ein Einwand gegen,
sondern fiir die Hirnforschung. Wenn man beispielsweise genauer in
die neurobiologischen Texte von Wolf Singer oder Gerald Edelman
hineinliest, stellt man fest, dass hier schon sehr viel >Polykontextu-
ralitat< und >Gesellschaft« zum Ausdruck kommen. Die genannten
Autoren scheinen dies bereits sehr wohl zu ahnen, wenngleich sie
dies theoretisch noch nicht formulieren konnen.

Die Multiperspektivitit der Gesellschaft kann immer weniger
uberzeugend auf das eine Gehirn des einen Akteurs reduziert werden
und in diesem Sinne ist es vielleicht nur noch ein kleiner Schritt zu
einer Forschung, in der es den Hirnforschern auch explizit darum ge-
hen wird — implizit ist dies schon langst geschehen —, das hinreichend
komplexe Gehirn in seiner Vernetzung mit anderen Gehirnen als eben
jenen polyzentrischen Ort jener Polykontexturalitit nachzuweisen,
welche ebenso die Gesellschaft als auch die Dynamik des modernen
menschlichen Gehirns bestimmt. Jenseits der Debatte um die Wil-
lensfreiheit hitte dies dann wirklich Konsequenzen fiir unser Men-
schenbild und unser Verstindnis von Kausalitdt: Die uns allzu lieb
gewordene Differenz zwischen der Gesellschaft und den Individuen
wiirde nun in einem Strudel reentranter Verhiltnisse hineingezogen.

Die tiblichen disziplindren Grenzziehungen einer akademischen
Soziologie, die mit Max Weber und Emile Durkheim zu sich selbst
gekommen ist, wiren damit ebenso fraglich wie die Entwicklung
der gegenwirtigen akademischen Psychologie, welche zugunsten ei-
ner eindeutigen (natur-)wissenschaftlichen Beobachterperspektive
jene sozialpsychologische Komplexitit getilgt hat, mit der Wilhelm
Wundt und William James noch arbeiten konnten. An den Fronten
der anspruchsvollsten Modellierung der gegenwirtigen Hirnfor-
schung verwischen demgegeniiber die vertrauten Systemreferenzen
»Gehirns, >Psyche« und >Gesellschaft«.

All dies kann selbstredend nicht mehr im Sinne linearer Kausali-
tatsmodelle beschrieben werden, denn wir treffen nun auf ein Gehirn
als ein komplexes Organ in einer ebenso komplexen Gesellschaft.
Das eine Gehirn gibt es dann in seiner besonderen Form nur, weil es
zugleich in einem Netzwerk von inzwischen mehr als sieben Milli-
arden Gehirnen steht, die als nichtlineare Oszillatoren miteinander
gekoppelt sind. In solchen Netzwerken geht es nicht mehr um Kau-
salitdt, sondern nur noch um die »Kontrolle von Intransparenz«,33
also den Befund, dass die Organe der Vielheit einer Einheit jederzeit
eigene >Rejektionswerte« und »Volitionen«< produzieren konnen.3# Ent-

33 Niklas Luhmann (1997).
34 Hier in den Begriffen von Gotthard Giinther formuliert. Siehe dann aus-

fithrlich in Kapitel I.1.

27

-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG

gegen den nun gewissermafSen komplementir erscheinenden Triviali-
sierungen des Physikalismus und des Poststrukturalismus wiirde das
Subjekt hier erneut auf der Bithne erscheinen miissen.

Wir wiirden nun dem nur paradox anmutenden und lediglich auf
der Prozessebene einer polykontexturalen Beschreibung verstandli-
chen Befund begegnen, dass moglicherweise das autonome Bewusst-
sein und nicht die unbewusst verlaufenden Routinen und Skripte
das eigentliche Organ des Sozialen darstellt.>s Der Beobachter im
Gehirn wire dann einerseits sehr wohl als >real< zu wiirdigen, jedoch
nicht mehr im Sinne der subjektphilosophischen Dualismen als eine
ontische und entsprechend lokalisierbare Entitdt. Vielmehr wire das
Bewusstsein nun gleichsam als ein Index innerhalb der Kontexturen
eines transpersonalen Netzes zu verstehen, das zwar in der Welt zu
verorten ist, jedoch im Sinne der Paradoxie des Beobachters dufSerlich
erscheinen muss.

Die merkwiirdige — man konnte mit Rekurs auf Wittgenstein
sagen: geheimnisvolle?® — Verdrehung von AufSen- und Innenwelt
erscheint dann gleichsam als die epistemische Voraussetzung ihrer
eigenen Beobachtung: Die Exowelt kann nur aus der Endoperspek-
tive erkundet werden. Fiir die disziplindre Selbstvergewisserung der
Wissenschaft, ja fur die Beobachtungsverhaltnisse der Wissenschaft
tberhaupt, mag dies verstorend klingen. Doch gerade in solchen
Fragen liegt der tiefere Reiz einer Begegnung mit der Hirnforschung:
Sie 6ffnet ein neues Tor zu einer Anthropologie, welche die Kopro-
duktion und Koevolution von Gehirn und Kultur zusammen denken
kann - und die unter den gegebenen Umstinden genau aus diesem
Grunde an der wissenschaftlichen Selbstvergewisserung jener groflen
akademischen Disziplinen scheitern muss, die in ihrer Institutionali-
sierung von der tiberscharfen Trennung der Beachtungsverhiltnisse
profitiert haben.

35 Ich danke an dieser Stelle Dirk Baecker fiir anregende Hinweise.

36 Hier mit Rekurs auf Proposition 6.44 des Tractatus der Befund, dass
die Welt fiir uns der Fall ist: »Nicht wie die Welt ist, ist das Mythische,
sondern daf sie ist« (Wittgenstein 1990).

28

1/ -7 - am 27.01.2026, 10:11:00. [



https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Einleitung

