
7

Einleitung

In ihren populären Varianten tritt die Hirnforschung mit dem Ziel 
an, das letzte Geheimnis des Menschen zu lüften. Aber könnte sich 
die Sache nicht vielleicht genau andersherum darstellen? Wäre es 
nicht möglich und aus guten Gründen wahrscheinlicher, dass die 
Hirnforschung, je mehr sie in ihren Auflösungsmöglichkeiten fort-
schreitet, einem neuen Geheimnis begegnen wird – nämlich einer ins 
Unendliche auslaufenden Komplexität reentranter Verhältnisse, in 
denen Physis, Bewusstsein und Kommunikation in einem undurch-
dringlichen imaginären Raum verschränkt sind. 

Deutet nicht jetzt schon einiges darauf hin, dass wir einer Ei-
gendynamik verzweigter Netze begegnen, deren Verhalten jeglicher 
Kausalbeschreibung spottet, einer Welt, in der sich die Grenzen von 
Biologie, Psychologie und Soziologie in dynamischen Beziehungs-
räumen verflüssigen, in denen das Physische und das Geistige, die 
Einheit und die Differenz, das Reale und das Imaginäre nur zwei 
Seiten einer Medaille darstellen? Dies zu begreifen überfordert, so die 
übergreifende Ahnung der hier vorgestellten fünf Studien, die Eigen-
mittel der traditionellen Logik und Wissenschaftstheorie. Treten wir 
jedoch zunächst einen Schritt zurück und schauen, auf welche Wei-
sen Gehirn und Gesellschaft üblicherweise zueinander in Beziehung 
gesetzt werden, um dann die Grundgedanken der hier vorgelegten 
Arbeiten weiter zu entfalten. 

Akteur, Gehirn und der Beobachter

Im Sinne einer hirnwissenschaftlich fundierten Akteurstheorie könnte 
man die Gesellschaft als ein wie auch immer gestaltetes Aggregat 
von Hirnträgern verstehen. Sie würde dann letztlich nichts anderes 
darstellen als die Summe der beteiligten Hirnzustände. Die tragen-
de Vorstellung ist hier das Bild vom Gehirn in Gesellschaft. Ent-
sprechend einer bottom up-Kausalität erzeugen Hirnzustände jene 
bewussten und unbewussten Prozesse, aus denen sich dann die be-
kannten sozialen Erscheinungen entfalten. Eine solche Denkform 
kennt nur einen Ort der Beschreibung: Die physikalisch bedingten 
Hirnzustände sind der Ausgangspunkt aller beobachtbaren psychi-
schen und gesellschaftlichen Erscheinungen. Innerhalb eines solchen 
Weltbildes kann es nichts darüber Hinausgehendes geben. Im Spiel 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8

Einleitung

der Welt kann hier weder dem Bewusstsein noch dem Sozialen eine 
eigenständige Wirkmächtigkeit zugestanden werden. Streng genom-
men folgt diese Position immer noch der erkenntnistheoretischen 
Auffassung, dass man unter Kenntnis sämtlicher Naturgesetze und 
aller Initialbedingungen jeden vergangenen und jeden zukünftigen 
Zustand von Welt vorhersagen könne. 

Doch an dieser Stelle fängt das Problem schon an. Vorausgesetzt, 
es gebe wirklich ein solches allwissendes Wesen – die Physik spricht 
hier vom Maxwellschen Dämon –, das um alle diese Zustände weiß, 
so stellt sich die Frage nach dem epistemischen Status eben dieses 
Wesens:1 Ist es als Beobachter ein Teil der Welt, so beeinflusst es die 
Zustände der Welt, die dann jedoch im strengen Sinne nicht mehr als 
determiniert und beobachterunabhängig gelten können. Ist es nicht 
Teil der Welt, dann stellt sich die Frage, auf welche Art und Weise es 
Informationen über die Welt erhalten könnte, ohne mit dieser eine 
Wechselwirkung einzugehen. Das Problem des Beobachters wird vi-
rulent, und Wissenschaft – sobald sie dieses Dilemma reflektiert – hat 
sich dann als beobachterabhängig zu begreifen. Sobald aber nun der 
Beobachter eingeführt wird, erscheint auch die Beantwortung der al-
ten ontologischen Fragen abhängig vom Standort der Beschreibung. 
Ob es Subjekte, substanzielle Objekte, Systeme und anderes gibt, 
wird damit zu einer Frage, die nicht mehr von außen, von einem 
»Gottesaugenstandpunkt«,2 entschieden werden kann, sondern je 
nach Ort der Betrachtung und dem hiermit verbundenen epistemi-
schen Status des Beobachters anders beantwortet werden wird.3 

Multiperspektivität

Es ist nun also von verschiedenen Beobachtungsperspektiven aus-
zugehen und je nachdem, von wo aus man schaut, sehen die Dinge 
anders aus. Auch die Antwort auf die Frage nach der Natur des freien 
Willens erscheint nun beobachterabhängig, wie schon Max Planck 
festgestellt hat: »Von außen betrachtet ist der Wille kausal determi-
niert, von innen betrachtet ist der Wille frei. Mit der Festlegung dieses 

1	Das Wort ›Epistemologie‹ leitet sich aus dem Griechischen von den Wör-
tern epistéme (ἐπιστήμη) und lógos (λόγος) ab. Ersteres meint Erkenntnis, 
Wissen und Wissenschaft, Letzteres ebenfalls Wissenschaft und Lehre. Das 
Wissen muss sich nun also gefallen lassen, befragt zu werden, wie es zum 
Wissen kommt.

2	Siehe Hilary Putnam (1991).
3	Schon Karl Mannheim, der große Gründungsvater der Wissenssoziologie, 

sah in der Standortgebundenheit allen Wissens und Denkens den Aus-
gangspunkt einer gehaltreichen soziologischen Analyse (siehe als paradig-
matisches Projekt seine Untersuchungen zum Konservatismus,  Mannheim 
2003).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


9

Einleitung

Sachverhaltes erledigt sich das Problem der Willensfreiheit. Es ist nur 
dadurch entstanden, dass man nicht darauf geachtet hat, den Stand-
punkt der Betrachtung ausdrücklich festzulegen und einzuhalten«.4 

Eine Wissenschaft, die nun phänomenologisches Erleben und 
Hirnprozesse miteinander in Beziehung setzen möchte, verstrickt sich 
zwangsläufig in das Problem, dass man die »Exowelt« nur aus der 
»Endoperspektive« heraus erkunden kann.5 Allein schon aus diesem 
Grunde sind in Plancks Zitat beide Lesarten ernst zu nehmen: Es gibt 
den freien Willen und es gibt den freien Willen nicht. Die Beobach-
terabhängigkeit erzeugt ein Dilemma, das mit den Eigenmitteln der 
Logik nicht in den Griff zu bekommen ist.6

Es wundert deshalb nicht, dass eine soziologische Betrachtung, 
welche die philosophische Auseinandersetzung über die Konsequen-
zen der Hirnforschung zum Gegenstand ihrer Untersuchung macht, 
feststellen kann, dass die Diskurse um zwei verschiedene Klassen von 
Antwortmöglichkeiten oszillieren. Das Ich und die ihm zugeordnete 

4	Max Planck, 1946 (hier zitiert nach Watzlawick 1978). Planck kam zu 
dieser Aussage im wissenschaftsgeschichtlichen Kontext der physikali-
schen Quantentheorie, die bekanntlich zu dem ebenso merkwürdigen wie 
unhintergehbaren Befund kommen musste, dass, sobald man die Welt 
in diskreten Zuständen – also gequantelt – beschreibt, die Beschreibung 
notwendigerweise unterdeterminiert bleibt. Ein zusätzlicher Freiheitsgrad 
entsteht, der durch das Kalkül nicht gedeckt ist. Die Quantentheorie sah 
sich nun gezwungen, mit dem Beobachter eine zusätzliche Variable ein-
zuführen, um zu einer eindeutigen Lösung zu kommen. Erst die Beobach-
tung erzeugt in einer quantenmechanischen Beschreibung einen definierten 
Weltzustand. Ohne Beobachter würde die Welt in den unentschiedenen 
Möglichkeiten stochastisch beschreibbarer Felder verharren. Trotz ih-
rer epistemischen Merkwürdigkeiten gehört die Quantentheorie zu der 
wohl am besten empirisch untersuchten physikalischen Theorie und auch 
ihre paradoxen Aussagen sind bislang durch kein Experiment widerlegt 
worden (siehe aus der Perspektive eines Experimentalphysikers Zeilinger 
2005). 

5	Die Begriffe »Exo-« und »Endowelt« wurden von Otto Rössler (1992) 
geprägt, der seinerseits eine klassische Interpretation der Quantentheorie 
vorlegt, entsprechend der die Paradoxien der Quantentheorie nur dadurch 
entstehen, dass wir die Welt eben nur von innen her, also stochastisch 
durch die Schnittstellen der Beobachtung verzerrt, untersuchen können. 

6	Ein System aus sich heraus beweisen zu wollen, wird jedoch zwangsläufig 
in die Gödelsche Unbestimmtheit münden. Gödel hat den mathematischen 
Beweis erbracht, dass kein (mathematisches) System aus sich selbst heraus 
vollständig beweisbar ist und durch den Wiedereintritt in sich selbst no-
lens volens eine Unschärfe, eine Unbestimmtheit produziert. Vgl. Douglas 
Hofstadter (1979).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10

Intentionalität erscheinen entweder subjektphilosophisch überhöht 
oder als Illusion eines »naiv-realistischen Selbstmissverständnisses«.7 
Aus letzterer Perspektive käme man etwa mit Gerhard Roth zu dem 
Schluss, dass »nicht unser Ich, sondern unser Gehirn entscheidet«.8 
Als Zwischenposition mag man als Dualist dem selbstbewussten 
Geist zumindest einen Rest an Autonomie gegenüber den Gehirn-
vorgängen zugestehen, wie es Sir John Eccles und später auch Ben-
jamin Libet getan haben.9 Der gordische Knoten einer sich selbst 
erfahrenden Illusion lässt sich hierdurch jedoch nicht zerschlagen, 
denn um mit Ludwig Wittgenstein zu sprechen: Mit der Annahme 
eines unabhängigen Seelenwesens ist nichts gewonnen.10 Die Frage 
nach der Substanz oder dem Wesen des Ich-Bewusstseins mag zwar 
philosophisch interessant erscheinen, führt aber mit Blick auf un-
sere Frage nach dem Verhältnis von Gehirn und Gesellschaft nicht 
wirklich weiter. 

Deontologisierung und die Wirksamkeit  
des Modus ›Als-ob‹

Für den Soziologen erscheint es demgegenüber lohnenswert, die Pro-
blemstellung zunächst zu deontologisieren, also davon auszugehen, 
dass sich keine beobachterunabhängige Antwort finden lässt. Hier-
durch verschiebt sich die Aufmerksamkeit vom Sein auf den Prozess, 
also hin zu der Frage, welche Beobachtungsverhältnisse welche Sor-
ten von Antworten konstituieren. 

Auf diese Weise reduziert sich beispielsweise die Frage, ob es die 
Willensfreiheit gebe, auf die Untersuchung, unter welchen Bedin-
gungen und auf welche Weisen eine entsprechende Autonomie zuge-
rechnet beziehungsweise abgestritten wird – und zwar sowohl vom 
Bewusstsein als auch von der Kommunikation. Auf den ersten Blick 
scheint ein solches Vorgehen vielleicht befremdlich und ein wenig zu 
konstruiert. Doch allein schon der analytische Blick auf eine alltäg-
liche Situation, wie die Begegnung zweier Menschen, lässt deutlich 
werden, dass wir intuitiv schon längst mit solchen wechselnden und 
ontisch mehrdeutigen Zurechnungsverhältnissen umzugehen gelernt 
haben. Man denke hier beispielsweise an die Interaktion zwischen 
einem Arzt mit einem Patienten. Ersterer versucht den Letzteren in 
einem Gespräch von einer Therapiemaßnahme zu überzeugen. Dabei 
geht er zunächst davon aus, dass sich dieser durch Einsicht aufgrund 

7	 So Thomas Metzinger (1998).
8	 Roth (2004).
9	 Siehe Eccles (1994) und Libet (2004).
10	 Siehe in Wittgensteins »Tractatus« die Proposition 6.4312 (Wittgenstein 

1990).

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


11

Fünf Studien

des besseren Argumentes frei für eine Option entscheiden kann. Falls 
jedoch der Patient eine therapeutische Behandlung ablehnt, kommt 
der Arzt nicht selten zu dem Schluss, dass der Patient nicht aufgrund 
einer freien Entscheidung, sondern aufgrund einer depressiven Stö-
rung die an sich vernünftige Maßnahme ablehnt.11 Gleichsam im Flug 
verändern sich hier von Moment zu Moment die Beobachtungsver-
hältnisse. Zunächst erscheint der Patient als willensfähiges Subjekt, 
einen Moment später jedoch als eine strukturdeterminierte Einheit, 
die durch unangemessene Emotionen fehlgeleitet wird. Dynamisch 
kann der Arzt hier je nach Bedarf zwischen einer Ich-Du- und einer 
Ich-Es-Relation wechseln, wobei innerhalb dieser Praxis der ontische 
Status der getroffenen Zurechnungen nicht geklärt werden braucht. 
Entscheidend ist hier allein der Prozess der sich selbst konstituieren-
den Beobachtungsverhältnisse. Eine spezifische Art und Weise des 
Beobachtens erzeugt das Gegenüber als Ich oder als Es. 

Sobald wir komplexere soziale Beziehungen betrachten, kom-
men wir zu verschachtelten Verhältnissen, in denen die Beobach-
terpositionen auf verschiedene Orte verteilt sind. Gerade weil der 
ontische Status des Gegenübers unbestimmt bleibt, lassen sich aus 
diesen Prozessen Strukturgewinne ziehen. Allein schon die Annahme 
von Subjektivität verändert ein System, da hierdurch automatisch 
komplexere Perspektivenrelationierungen in Gang gesetzt werden, 
als wenn man das Gegenüber als eine berechenbare strukturdeter-
minierte Einheit betrachtet. Man rechnet nun mit einer verschieden 
zu bestimmenden Unbestimmtheit. Man weiß nicht von vornherein, 
wie der andere (oder man selbst) reagieren wird, und entsprechend 
lässt man sich dann auch in der Zurechnung von Verhalten verschie-
dene Optionen offen, deren Auswahl nach pragmatischen Kriterien 
erfolgen kann. Wenn der Patient beispielsweise im Gespräch der Be-
handlung zustimmt, ist es für den Arzt nützlich, diesen als autonom 
zu betrachten. Lehnt dieser ab, mag der Therapeut aus systemimma-
nenten Gründen geneigt sein, dem Patientenwillen seine substanzielle 
Qualität abzustreiten, um dann gegebenenfalls auf andere Ressour-
cen zurückgreifen zu können, so dass er das von ihm präferierte 
Behandlungsregime dennoch durchzusetzen in der Lage ist. 

Die deontische Betrachtung solcher Beschreibungen birgt einen 
großen Vorteil.12 Operativen Fiktionen kann nun auch dann eine 
Wirksamkeit zugestanden werden, wenn sie de facto durch nichts 
Substanzielles gedeckt sind. Dieser Gedanke ist für das Verständnis 

11	 Ein unter Ärzten beliebter Rückgriff besteht in der Psychiatrisierung 
schwieriger Patienten (vgl. Vogd 2004 Seite 365 ff.).

12	 Mit Blick auf ein deontisches Verständnis intentionaler Akte ergibt sich 
hier eine Nähe zu der Konzeption des ›deontischen Kontoführens‹ bei 
Brandom (2000). Vgl. auch Rorty (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12

Einleitung

weiter Teile dieses Buches so bedeutsam, dass wir seine Konsequen-
zen mit Heinz von Foerster am Beispiel der ›Geschichte vom 18. 
Kamel‹ etwas ausführlicher illustrieren möchten:

»Ein Mullah ritt auf seinem Kamel nach Medina; unterwegs sah er 
eine Herde von Kamelen; daneben standen drei junge Männer, die 
offenbar sehr traurig waren. ›Was ist euch geschehen, Freunde?‹ 
fragte er, und der Älteste antwortete: ›Unser Vater ist gestorben.‹ 
›Allah möge ihn segnen. Das tut mir leid für euch. Aber er hat 
euch doch sicher etwas hinterlassen?‹ ›Ja‹, antwortete der junge 
Mann, ›diese siebzehn Kamele. Das ist alles, was er hatte.‹ ›Dann 
seid doch fröhlich! Was bedrückt Euch denn noch?‹ ›Es ist nämlich 
so‹, fuhr der älteste Bruder fort, ›sein letzter Wille war, dass ich die 
Hälfte seines Besitzes bekomme, mein jüngerer Bruder ein Drittel 
und der Jüngste ein Neuntel. Wir haben schon alles versucht, um 
die Kamele aufzuteilen, aber es geht einfach nicht.‹ ›Ist das alles, 
was euch bekümmert, meine Freunde?‹, fragte der Mullah. ›Nun, 
dann nehmt für einen Augenblick mein Kamel, und lasst uns se-
hen, was passiert.‹ Von den achtzehn Kamelen bekam jetzt der 
älteste Bruder die Hälfte, also neun Kamele, neun blieben übrig. 
Der mittlere Bruder bekam ein Drittel der achtzehn Kamele, also 
sechs; jetzt waren noch drei übrig. Und weil der jüngste Bruder 
ein Neuntel der Kamele bekommen sollte, also zwei, blieb ein 
Kamel übrig. Es war das Kamel des Mullah; er stieg wieder auf 
und ritt weiter und winkte den glücklichen Bauern zum Abschied 
lachend zu«.13

Das soziologisch Bedeutsame an dieser Geschichte ist die Idee, dass 
die Einführung des 18. Kamels als temporale Fiktion einen Unter-
schied macht, der nicht von den Substanzeigenschaften eben dieses 
Kamels abhängt. Ob das Tier real existiert oder nur als virtuelle 
Größe – gleichsam als Kredit eingeführt wird –, macht innerhalb der 
Rechnung keinen Unterschied. Das für den Soziologen Entscheidende 
ist, dass man zu einer  Kalkulation einer Wirklichkeit kommt, in der 
es weitergeht, die zu neuem Strukturaufbau führt. Oder abstrakter 
formuliert: Es geht hier um Beobachtungsoperationen, die bestimmte 
Unterscheidungen erzeugen, an die sich konstruktiv anschließen lässt 
– und die damit in der Welt wirksam werden.14

13	 S. Lynn Segal (1988).
14	 Peter Fuchs spricht in diesem Zusammenhang von »fungierenden Onto-

logien«. Diese sind nicht nur Fiktionen, die eine tatsächliche, konkrete 
und erfahrbare Wirklichkeit erzeugen. Gleichzeitig existieren sie aber 
nicht voraussetzungslos qua Substanz, sondern werden durch die Beob-
achtungsoperationen konstituiert (vgl. Fuchs 2004a, 11).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


13

Fünf Studien

Standortabhängigkeit und Polykontexturalität

In der modernen, durch kybernetische Denkfiguren angereicherten 
soziologischen Systemtheorie lässt sich die Idee des Beobachters kon-
zeptionell noch schärfer fassen. Mit Niklas Luhmann konstituiert 
ein Beobachter ein jeweils bestimmtes Verhältnis von System und 
Umwelt, wobei ein System nun seinerseits als ein Prozess anzusehen 
ist, der selbst ein spezifisches Verhältnis zur Umwelt erzeugt.15 Aus 
dieser Perspektive ist nicht nur das, was beobachtet wird, hinsichtlich 
seines epistemischen Status standortabhängig. Auch im Hinblick auf 
den Beobachter selbst verschiebt sich die Betrachtungsweise: Ob es 
den Beobachter – oder Systeme – wirklich gibt, ist jetzt nicht mehr 
von Bedeutung. Im Sinne eines deontischen Verständnisses vom Be-
obachter ist nur noch der Prozess des Erzeugens einer Differenz ent-
scheidend, der dann selbst wieder als Beobachter erscheint (natürlich 
ebenfalls nur als Beobachtungsoperation).16 Wir können nun gleich-
sam mit freischwebenden Konstruktionen arbeiten, die nur dadurch 
tragen, indem sie in ihrem Operieren jene Verhältnisse erzeugen, wel-
che dann bestimmte Formen des Beobachtens – und damit überhaupt 
erst Beobachtung – möglich werden lassen. Auch über das Gehirn zu 
reden sowie alle Bemühungen, die mit ihm verbundenen Prozesse zu 
erforschen, sind aus dieser Perspektive zunächst nichts anderes als 
Beobachtungsoperationen, welche bestimmte Perspektiven erzeugen, 
die dann weitere Anschlüsse möglich werden lassen. Auf welche Da-
ten man sich hierbei beruft, ist dabei unerheblich, denn auch Daten 
müssen schließlich beobachtet werden.

Hirnwissenschaftliche Ergebnisse sind also zunächst nichts weiter 
als Beschreibungen, die andere Beschreibungen nahelegen. Sie erzeu-
gen bestimmte Formen der Selektivität, welche bestimmte Formen 
des Beobachtens wahrscheinlicher werden lassen. Schon in Bezug 
auf die Hirnforschung müsste hier also streng genommen im Plural 
gesprochen werden, denn es gibt nicht die Forschung als einheitliche 
Beobachtungsperspektive, sondern eine Vielheit unterschiedlicher 
Experimentalsysteme, die wiederum in vielfältige Paradigmen und 
Forschungstraditionen eingebunden sind. 

15	 Vgl. Luhmann (1993).
16	 Genau in diesem Aspekt zeigt sich dann auch der archimedische Punkt 

des Theoriedesigns der modernen Systemtheorie: Erst indem dann kon-
sequenterweise auch von einer Beobachterabhängigkeit des Beobachters 
ausgegangen werden muss, verschwindet auch hier die Notwendigkeit, 
Substanzaussagen zu treffen. Wir brauchen hier weder einen Metabe-
obachter noch ein transzendentales Bewusstsein zu unterstellen, um mit 
unseren Untersuchungen anfangen zu können – wenngleich auch diese 
Annahme wieder kritisch gegenbeobachtet werden mag (vgl. Kastl 1998).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14

Einleitung

Darüber hinaus sind die Wissenschaften im Allgemeinen und die 
Naturwissenschaften im Besonderen nicht die einzigen gesellschaftli-
chen Akteure, welche systematische Weltbeobachtung betreiben. Mit 
der funktional differenzierten Gesellschaft entstehen weitere elabo-
rierte Beobachtungssysteme, welche jeweils einer eigenen Systemik 
folgen. So erzeugen etwa das Recht, die Religion, die Wirtschaft, die 
Erziehung und die Politik ihre jeweils eigenen, funktionsspezifischen 
Reflexions- und Beobachtungsverhältnisse. Schauen wir beispielswei-
se auf das Rechtssystem, so entdecken wir im Strafrecht hochgradig 
ausgearbeitete Semantiken, mittels derer sich im Falle von schweren 
Taten zwischen schuldfähig und nicht-schuldfähig differenzieren 
lässt. Wir entdecken hier einen dynamischen Willensbegriff, auf des-
sen Basis das Recht in seinen Operationen sinnvolle Entscheidungen 
treffen kann, ohne damit die Frage nach der Substanz oder Natur 
des freien Willens beantworten zu müssen. Das Recht erzeugt Be-
obachtungsverhältnisse, die ein frei und verantwortlich handelndes 
Subjekt konstituieren, ohne dabei von einer festgelegten Ontologie 
des Akteurs ausgehen zu müssen. Worin die Natur des Frei-handeln-
Könnens liegt, braucht nicht beantwortet zu werden, um mit diesem 
Konstrukt arbeiten zu können. Vielmehr kann das Recht, gerade weil 
es die mit dem Willenskonzept verbundenen Unschärfen zu nutzen 
weiß, seine gesellschaftliche Funktion erfüllen, nämlich indem es 
seine normativen Ansprüche auch kontrafaktisch zum Handeln und 
Verhalten menschlicher Akteure durchsetzen kann. 

Aufgrund seiner spezifischen Beobachtungsverhältnisse ergibt sich 
für das Recht auch eine besondere Beziehung zur Hirnforschung. Es 
kann gezeigt werden, dass deren Ergebnisse vom Recht zwar wahr-
genommen werden, jedoch in einer hochgradig selektiven Art und 
Weise. Die hirnwissenschaftlichen Semantiken mutieren innerhalb 
des Rechtssystems sozusagen zu etwas Neuem, verändern ihre Ge-
stalt und werden in spezifischer Weise von diesem Funktionssystem 
semantisch assimiliert. Weder blind noch sich ihrer Logik unterwer-
fend wird die eigene Beobachterperspektive aufrechterhalten. Das, 
was hierbei geschieht, mag zwar von einem externen Beobachter als 
soziale Konstruktion begriffen oder denunziert werden, doch dies 
ändert nichts an der Realitätswirksamkeit solcher Operationen. Ge-
richte treffen wirkliche Entscheidungen. Für Rechtsvergehen kann 
man in der Tat ins Gefängnis kommen. 

Grenzen des Soziologismus

Im Hinblick auf die Auseinandersetzung mit der Hirnforschung hilft 
es jedoch nicht weiter, darauf hinzuweisen, dass auch die Ergebnisse 
biologischer Forschung sozial konstruiert sind. Natürlich ist auch 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


15

Fünf Studien

biologisches Wissen gemacht und hergestellt worden. Naturwissen-
schaftliche Fakten sind Produkte, die in den Laboren fabriziert und 
als sprachlich-semantische (und zunehmend bildförmige) Konstruk-
tionen von den Massenmedien verbreitet werden. Doch davon aus-
zugehen, dass es sich hier nur um soziale Konstruktionen handelt, ist 
ein soziologistischer Fehlschluss. Wenn ein Soziologe entdeckt, dass 
auch Naturwissenschaftler nichts anderes tun können, als innerhalb 
ihrer Sprache Typisierungen zu typisieren, dann gilt dieser Befund 
nur im Falle einer bestimmten Form der Beobachtung, nämlich mit 
Blick auf sprachliche bzw. schriftsprachliche Handlungen, die sich 
dann als Typisierung von sprachlichen Typisierungsprozessen be-
schreiben lassen.17  

Eine solche soziologische Beschreibung erzeugt gewissermaßen 
ihre eigene Ontologie, doch selbstredend stellen sich für die Neuro-
wissenschaftler die Beobachtungsverhältnisse anders dar. Ihnen geht 
es um stoffliche Realitäten und nicht um soziale Konstruktionen. 
Mit Blick auf die Referenz auf den Code wahr/falsch geht es ihnen 
primär um die Beschreibung eines Wirklichkeitsausschnitts, der me-
thodologisch in einer Weise reduziert wurde, dass wissenschaftliche 
Aussagen möglich werden. Experimentalsysteme und ihre methodo-
logischen Auswertungsapparaturen erlauben es den Wissenschaft-
lern, Wahrheiten zu erleben. In ihrer Forschung werden ständig neue 
Beobachtungsmöglichkeiten ausgeflaggt, die jeweils eigene Fakten 
als sichtbares Datum erzeugen. Genau dies meint wohl auch Ka-
rin Knorr-Cetina, wenn sie von der »Fabrikation von Erkenntnis« 
spricht.18 Natürlich wird hier Wissen hergestellt – wenn man so will 
›konstruiert‹. Doch lassen sich diese Vorgänge nicht primär als sozi-
ale Konstruktion begreifen, sondern eher als besondere Formen der 
Beziehung zwischen Forschungsgegenstand, technischen Prozeduren 
und bewusstseinsvermittelter Wahrnehmung rekonstruieren. Auch 
die Natur und die Dinge treten hiermit in den Dialog um das, was 
der Fall ist, mit ein.19 

Dass darüber hinaus auch noch sozial gehandelt wird und die 
erlebten Wahrheiten dann auch in sprachlich typisierender Form 
kommuniziert werden, ist eine andere Sache – man denke allein an 
die Rolle der Fachpublikation in der Reproduktion, Qualitätssiche-

17	 An dieser Stelle natürlich der Verweis auf Berger und Luckmann (2003).
18	 Knorr-Cetina (1991). Vgl. auch Fleck (1980), Latour und Woolgar 

(1986) sowie Rheinberger (2006).
19	 Die Dialogmetapher hat jedoch noch einen anderen Sinn. Sie verweist 

mit Blick auf das Eigenverhalten dynamischer Systeme auf die Tatsache, 
dass deren Strukturen nicht mehr deduktiv, sondern nur noch interaktiv 
hervorgebracht werden können. Vgl. Prigogine und Strengers (1990).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16

Einleitung

rung und Fortschreibung der wissenschaftlichen Erkenntnisproduk-
tion. Für die Wissenschaft als Ganzes ist Kommunikation zwar von 
zentraler Bedeutung – ohne Kommunikation gibt es kein Wissen-
schaftssystem –, doch dies darf nicht in einer Weise missverstanden 
werden, die naturwissenschaftlichen Formen der Beobachtung mit 
Kommunikation zu verwechseln. Wenn Naturwissenschaftler in ei-
nen ›Dialog mit der Natur‹ treten, wissen sie selbst am besten, dass 
ihr Gegenstand nicht sinnförmig vorliegt, dass also der Dialogbegriff 
nur eine Metapher für Beobachtungsverhältnisse darstellt, welche die 
von ihnen untersuchten Objekte zwar nicht zum Sprechen bringen, 
jedoch zu Manifestationen anregen, die dann mit den im Medium der 
Sprache formulierten Modellen in Beziehung gesetzt werden können. 

Wenn Soziologen und Naturwissenschaftler auf das Gehirn schau-
en, dann beobachten sie auf verschiedene Weisen. Erstere entdecken 
Diskurse und Diskursformationen, wie über das Gehirn gesprochen 
wird. Sie entdecken Akteure, die als sinnhaft handelnde konstituiert 
werden, und können im Sinne einer second order cybernetics die 
sich hierin manifestierenden Beobachtungsverhältnisse reflektieren, 
indem sie schauen, wie Beobachter beobachten. Der Naturwissen-
schaftler hat demgegenüber keine kommunikativen, sondern dingli-
che Phänomene zum Gegenstand. In einigen Grenzbereichen seiner 
Disziplin wird der Problematik begegnet, dass manche seiner Unter-
suchungsobjekte beobachtungsabhängig erscheinen. Üblicherweise 
wird er hierin jedoch eher einen Störfaktor sehen, als die hiermit 
verbundenen Rekursivitäten als den eigentlichen Gegenstand seiner 
Arbeit zu betrachten.20� 

Beziehungen zwischen Hirnforschung und Soziologie

All dies sollten wir im Blick behalten, wenn wir die Hirnwissen-
schaften und die Soziologie miteinander in eine Beziehung bringen 
möchten. Vor allem ist der unterschiedliche Charakter der beteiligten 
Denkformen zu würdigen, denn um zu einem gehaltreichen Dialog 
zu gelangen, ist es weder hilfreich, in gesellschaftskritischer Manier 
darauf hinzuweisen, dass auch die Neurowissenschaften nur eine 
sozial konstruierte Kultur darstellen, noch erscheint es besonders 
intelligent festzustellen, dass die neuronalen Prozesse von Hirnträ-
gern eben jenes Spektrum an emotionalen und kognitiven Zustän-
den hervorbringen, welche für das beim Menschen zu beobachtende 
Verhalten nötig sind. Beiderlei Antworten sind trivial. Schauen wir 

20	 Auch die Quantentheorie hat mit der Kopenhagener Deutung eine Inter-
pretation erfahren, welche die ihr innewohnenden Paradoxien zur Seite 
schieben lässt, um auf handlungspraktischer Ebene ungestört Quanten-
phänomene untersuchen zu können (vgl. Gribbin 1991).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


17

Fünf Studien

deshalb auf einige interessantere Formen der Relationierung von 
Gehirn und Gesellschaft.

Der erste Zugang ist eine primär wissenschaftssoziologische Be-
trachtungsweise. Neurowissenschafter und Soziologen eint gewisser-
maßen, dass sie es beide mit komplexen Gegenständen zu tun haben. 
Dem Motto ›das Eigene im Fremden‹ folgend, lohnt sich vor allem 
der Blick auf die hiermit verbundenen gemeinsamen Bezugsproble-
me. Das jeweils andere Feld als Fremdes zu untersuchen und mit der 
eigenen Wissenschaft zu relationieren, lässt die Charakteristika der 
eigenen Probleme und Arbeitsverhältnisse dann deutlicher hervortre-
ten. Zudem schärft es die Aufmerksamkeit für die Bedingungen der 
Wissensproduktion einer Gesellschaft, die in eine Vielzahl inkom-
patibler Beobachtungsperspektiven zerfällt und deren hochgradig 
ausdifferenzierten, nahezu esoterisch anmutenden Ergebnisse ihrer 
Spitzenforscher von kaum jemanden mehr verstanden werden. Der 
synoptisch vergleichende Blick auf die jeweilige Nachbardisziplin 
offenbart hier möglicherweise eine Vorausschau auf die Wissenschaft 
einer »nächsten Gesellschaft« (Baecker),21 die nolens volens gezwun-
gen ist, mit den durch ihre eigene Erfolgsgeschichte aufgeworfenen 
Problemlagen zurechtzukommen. 

Wir begegnen hier einer Vielfalt von Wissenschaften, die in ei-
nem solchen Maße Wissen und Komplexität produzieren, dass sich 
zunehmend die Frage stellt, ob dieses Wissen überhaupt noch in 
einer sinnvollen Weise integriert werden kann. Die genaue Analy-
se der konkreten Bedingungen dieser Wissensproduktion – man ist 
fast geneigt zu sagen: dieser Wissensfluten – gestattet dann vielleicht 
genauere Beschreibungen der gegenwärtigen Lagen als jene, welche 
derzeit unter Begriffen wie ›reflexive Moderne‹ oder ›Postmoderne‹ 
salonfähig geworden sind. 

Die zweite Möglichkeit einer produktiven Relationierung fin-
det ihr Bezugsproblem im so genannten Akteur. Wir begegnen hier 
gewissermaßen dem blinden Fleck einer Soziologie, die ihren Aus-
gangspunkt im Handeln nimmt und sich dem ›subjektiv gemeinten 
Sinn‹ verpflichtet sieht. Ihrer Gründungsgeschichte folgend, schrieb 
die junge Disziplin der Soziologie zunächst bewusst das Projekt der 
Aufklärung fort und machte sich damit auch die hiermit verbunde-
nen Rationalitätsvorstellungen zu eigen. Angefangen bei Max We-
ber, weitergeführt von der Rational Choice-Theorie, sich aber auch 
manifestierend in der Schützschen Sozialphänomenologie und der 
Habermasschen Diskursrationalität, wird Gesellschaft nun vor allem 
vom selbstbewussten und vernünftig agierenden Individuen her ge-
dacht, von dem jetzt auch entsprechende Motive zu erwarten sind.22 

21	 Dirk Baecker (2007c).
22	 Siehe zum soziologischen Diskurs der Moderne und seiner Kritik vor 

allem Armin Nassehi (2006a).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18

Einleitung

Demgegenüber thematisiert die moderne Hirnforschung den ratio-
nalen Akteur zunehmend in einer anderen Weise. Nicht nur, dass den 
reflektierten Handlungsmodi aufgrund unbewusster und emotions-
geleiteter Vorgänge eine eher untergeordnete Rolle zugewiesen wird, 
das Gehirn erscheint nun zudem als ein soziales Organ, welches qua 
kommunikativer Prozesse in seinen Zuständen versklavt wird. Auch 
im Hinblick auf ihre höheren kognitiven Leistungen sind Akteure 
von ihren Kontexten nicht mehr wirklich zu trennen. Im Sinne eines 
methodologischen Individualismus von einem isolierbaren Subjekt 
zu sprechen, ergibt aus dieser Perspektive keinen Sinn mehr. Mit 
Blick auf die Frage der Protosoziologie ergeben sich für den Sozio-
logen also durchaus gute neurowissenschaftliche Argumente, davon 
auszugehen, dass die Verhältnisse klüger sind als das Bewusstsein. 
So verstanden könnte sich der Dialog mit den Neurowissenschaften 
gar als ein Geburtshelfer erweisen, um gleichsam zu einer soziologi-
scheren Soziologie zu gelangen, die dann nicht mehr vorschnell den 
rationalistischen Selbstbeschreibungen des modernen Bewusstseins 
auf den Leim geht. 

Ein dritter sinnvoller Dialog zwischen Hirnforschung und Sozio-
logie ergibt sich in Bezug auf die Frage der Modellierung komple-
xer Phänomene. Beide Disziplinen gewinnen zunehmend eine Ah-
nung davon, was es bedeutet, sich selbst organisierende Prozesse 
untersuchen und beschreiben zu wollen. Mit Blick auf die von den 
Wissenschaftlern zu untersuchenden Gegenstände heißt dies dann 
vor allem, dass die beobachteten Strukturen nicht mehr auf einen 
Zweck oder ein Ziel hin gedacht werden können. Als geeignetes 
Metaschema für die Analyse erscheint nun vielmehr ein evolutionäres 
Modell, in dem die drei Schritte Variation, Selektion und Restabi-
lisierung voneinander entkoppelt zu denken sind. Dinge geschehen 
dann nicht mehr darum, um etwas zu erreichen, sondern die erreich-
ten Zustände erscheinen nur noch als Varianten der Verkettung von 
Zufällen, die eine Struktur ergeben, weil bestimmte Selektionen die 
Wahrscheinlichkeit anderer Selektionen erhöhen. Der Blick in die 
jeweils andere(n) Forschungstradition(en) lässt ahnen, was Selbst-
organisation empirisch alles bedeuten kann. 

Was Gehirne und soziale Systeme eint, ist ein gemeinsames Be-
zugsproblem: Kontingenz und Unbestimmtheit. Beide haben eine 
Antwort darauf zu finden, wie man mit einer prinzipiell nicht vorher-
sagbaren Welt umgehen kann. Gerade auf einer Abstraktionsebene, 
welche nur noch Relationen und nicht mehr Dinge im Blickfeld hat, 
kann deshalb ein Dialog beider Disziplinen recht fruchtbar sein und 
dazu beitragen, den teleologischen und normativen Hintergrundan-
nahmen des Common Sense leichter zu entkommen. Denn auch für 
den erkenntnistheoretisch geschulten Forscher erscheint es oftmals 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


19

Fünf Studien

schwierig, forschungspraktisch eine Haltung einzunehmen, die den 
beobachteten Phänomenen außerhalb der Sinnförmigkeit des Beob-
achtens keinen inhärenten Sinn mehr zuweist. Biologen und Soziolo-
gen können hier also durchaus voneinander lernen, was es bedeutet, 
ihre Gegenstände als strukturdeterminierte Einheiten zu beschreiben, 
welche sich aufgrund von (Sinn-)Selektionen und nicht auf Basis von 
Zielen oder Zwecken entwickelt haben.23

Viertens lässt sich von der Hirnforschung lernen, was es heißt, in 
das Paradoxon des Beobachters verwickelt zu sein, wie also das in 
der gegenständlichen Objektivierung Ausgeschlossene hinterrücks in 
die Beschreibung wieder eintritt. Soziologen wie auch Hirnwissen-
schaftler vergessen angesichts der in ihrer täglichen Arbeit vollzoge-
nen methodologischen Trivialisierungen allzu leicht, dass sie es mit 
komplexen Gegenständen zu tun haben. Der Blick der Soziologie 
auf die Biologie – und umgekehrt – ist allein schon deshalb heilsam, 
weil er bewusst werden lässt, wo die Grenzen einer Beschreibung 
bzw. einer Modellierung liegen und auf welche unterschiedlichen 
Weisen sich die Beobachterabhängigkeit eines Forschungsprozesses 
manifestieren kann. 

Nicht zuletzt lässt sich von der Hirnforschung lernen, was es be-
deutet, in einer Gesellschaft zu leben, die vielfältige Beobachtungs-
perspektiven entwickelt hat. Das Thema Gehirn erscheint nun selbst 
als ein beobachterrelativer Gegenstand, der zunächst als spezifischer 
Fachdiskurs in die Gesellschaft eintritt, jedoch von dieser selbst 
wiederum beobachterselektiv wahrgenommen wird und zu anderen 
Gebilden und Diskursformationen mutiert. Der Hirndiskurs und 
die mit ihm verbundene Metaphorik erscheinen gleichsam als eine 
schillernde Vielheit, die jedoch zugleich in spezifischer Weise in die 
Differenzstruktur der Gesellschaft eingewoben ist. Der soziologische 
Beobachter kann hier entdecken, dass es keineswegs zufällig ist, wer 
das Gehirn wie und auf welche Weise beobachtet – sondern dass hier 
in einem tieferen Sinne ›System‹ und ›Gesellschaft‹ enthalten sind.

Fünf Studien

Diese unterschiedlichen Dialogmöglichkeiten anspielend, werden in 
diesem Buch fünf Studien vorgelegt, welche das Thema ›Gehirn und 
Gesellschaft‹ von verschiedenen Seiten beleuchten. Diese Arbeiten 
stehen einerseits eigenständig für sich selbst, bilden aber darüber hin-

23	 Insbesondere Karl Weick hat dies überzeugend am Beispiel von Organi-
sationen vorgeführt, die üblicherweise als zweckorientierte Hierarchien 
verstanden werden, mit Blick auf ihre empirischen Eigenarten jedoch 
plausibler über eine evolutionäre Perspektive beschrieben werden können 
(siehe Weick 1995; Weick 1998).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20

Einleitung

aus ein Gesamtprojekt und in diesem Sinne ist ihre Anordnung nicht 
zufällig, sondern reflektiert ein Steigerungsverhältnis, entsprechend 
dem sich die Soziologie von Text zu Text in zunehmend komplexer 
Weise dem Dialog mit den Kognitions- und Hirnwissenschaften stellt. 
Während in der ersten Arbeit noch in soziologischer Manier auf die 
Diskurse der Hirnforschung draufgeschaut wird, wird die Soziolo-
gie in den folgenden Studien zunehmend selbst zum Thema. In der 
letzten Untersuchung erscheint sie schließlich so transparent und 
durchlässig, dass sich in der Begegnung zwischen Biologie und Sozio-
logie etwas Drittes andeutet, das beide Disziplinen zu überschreiten 
scheint. Die Beziehung dieser Studien wird im abschließenden Epilog 
nochmals eingehender reflektiert, sodass die Gesamtkonzeption die-
ser Monografie nach erfolgter Lektüre in einer tieferen Weise sichtbar 
wird. 

Kommen wir nun zu den einzelnen Beiträgen:
Unter dem Titel ›Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnfor-

schung (I)‹ wird es zunächst darum gehen, die Prozesse der wech-
selseitigen Rezeption im Detail für die wichtigen gesellschaftlichen 
Funktionssysteme nachzuzeichnen. Es wird untersucht werden, wie 
sich Recht, Medizin, Politik, Erziehung, Massenmedien, Wirtschaft, 
Religion und Wissenschaft zu den Hirnwissenschaften in Beziehung 
setzen lassen. Wir begegnen hier komplexen Reflexionsverhältnissen, 
in denen jeweils aus einer bestimmten Beobachterperspektive eine 
spezifische Selektivität erzeugt wird, die für den jeweiligen Funkti-
onsbezug konstitutiv ist. Die Hirnforschung wird hier sozusagen von 
verschiedenen relevanten Orten der Gesellschaft aus betrachtet. In 
der Zusammenschau der unterschiedlichen Horizonte lässt sich recht 
viel über die Reflexionsverhältnisse unserer Gesellschaft erfahren. 
Das Thema ›Gehirn‹ erscheint hier gleichsam als Tertium compa-
rationis, über das sich die Binnenverhältnisse unserer Gesellschaft 
gleichsam synoptisch darstellen lassen. Mit Gotthard Günther lässt 
sich Polykontexturalität nun am konkreten Gegenstand begreifen, 
denn Beobachterabhängigkeit heißt nicht nur, dass die Dinge je nach 
Kontext anders aussehen, sondern auch, dass jeder Ort der Beobach-
tung sozusagen sein eigenes ›Subjekt‹ erzeugt. Nicht zuletzt kann auf 
diesem Wege auch die Frage beleuchtet werden, inwieweit die Hirn-
diskurse andere Felder der Gesellschaft versklaven oder ob ihre zen-
tralen Figuren an der Differenzstruktur der Gesellschaft abprallen.

In ›Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie (II)‹ wird es 
darum gehen, den Diskurs der Hirnforschung in Hinblick auf die 
epistemische Problematik des Beobachters in einen größeren histo-
rischen Zusammenhang einzubetten. Für die Kognitions- und Hirn-
wissenschaften stellt sich hier die Frage, wie im Sinne einer sauberen 
wissenschaftlichen Gegenstandskonstitution die hierin innewoh-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


21

nenden Paradoxien beruhigt werden können. Wir treffen hier auf 
unterschiedliche Paradigmen und Lösungsversuche und begegnen 
abschließend einem Phänomen, das sich durchaus als ›eklektische 
Epistemologie‹ bezeichnen ließe: In den Publikationen durchaus nam-
hafter Neurowissenschaftler zeigen sich zunehmend ›Kompositio-
nen‹, in denen unterschiedliche, nicht miteinander zu vereinbarende 
Wissenskonfigurationen argumentativ kombiniert werden. Im Sinne 
einer soziologischen Reflexion geht es dabei weniger um eine Kritik 
an solchen epistemischen Flickenteppichen. Vielmehr steht die zeit-
diagnostische Frage im Raum, ob sich die gegenwärtigen Diskurskul-
turen nicht schon längst in der Gleichzeitigkeit inkommensurabler 
Beobachtungsverhältnisse eingerichtet haben, es angesichts der Kon-
frontation mit komplexen Gegenständen also plausibler erscheint, 
pragmatisch zwischen unterschiedlichen Beobachterperspektiven zu 
wechseln, als weiterhin auf einer strengen erkenntnistheoretischen 
Inkompatibilität zu bestehen. 

In ›Symbolische Integration von Hirnwissen (III)‹ wird die Auf-
merksamkeit auf die Wissenskonfigurationen der Hirnforschung 
gelenkt werden. Dabei begegnen wir zunächst dem Befund, dass die 
Wissensproduktion der Hirn- und Kognitionsforscher in den letzten 
fünfzig Jahren zu einer schier unüberschaubaren Flut von Publika-
tionen angewachsen ist. Zudem haben sich die Neurowissenschaf-
ten mittlerweile in eine Vielzahl von Subdisziplinen ausdifferenziert, 
welche aufgrund unterschiedlicher Forschungsparadigmen kaum 
noch zu einer sinnvollen Einheit integriert werden können.24 Ange-
sichts dieser nahezu babylonischen Verhältnisse stellt sich die Frage, 
wie sich die Hirnforschung unter den gegebenen Verhältnissen als 
Gesamtprojekt plausibilisieren kann. Dabei wird der These nach-
zugehen sein, ob nicht generell in der gegenwärtigen Wissenschaft 
vermehrt auf symbolische und metaphorische Formen zu rekurrieren 
ist, um einen übergreifenden Sinnhorizont anbieten zu können.

Die vierte Studie mit dem Titel ›Gefühl und Gesellschaft (IV)‹ 
zielt primär auf die Beobachtungsverhältnisse der Soziologie. Als 
eigenständige wissenschaftliche Disziplin fand diese ihre Aufgabe 
vor allem darin, die Selbstreflexion der Gesellschaft zu bewirtschaf-
ten. Schon ein grober Blick zeigt jedoch, dass die Soziologie nicht 
mit einer Stimme sprechen kann, sondern ihrerseits in unterschied-
lichste Positionen ausdifferenziert ist. Die Unterscheidung zwischen 
Handlungs- und Systemtheorie ist mittlerweile in den Lehrbüchern 

24	 Mit John Horgan spricht einiges dafür, dass »je mehr Erkenntnisse die 
Forscher über das Gehirn gewinnen«, desto »schwieriger wird es für 
sie, all die verschiedenen Daten zu einem in sich widerspruchsfreien, 
kohärenten Gesamtmodell zusammenzufügen« (Horgan 2001, 34).

Fünf Studien

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung

22

kanonisiert und darüber hinaus zeigen sich eine Reihe weiterer in-
teressanter Binnendifferenzierungen, aus denen jeweils eigene Vor-
schläge entwickelt wurden, wie das Soziale bestimmt werden kann. 
Wenn aber nun biologische Selbstbeschreibungen ihrerseits vermehrt 
soziale Prozesse thematisieren, stellt sich die Frage nach der Kom-
possibilität der (neuro-)biologischen Beschreibungen mit den un-
terschiedlichen soziologischen Theorieangeboten. In diesem Sinne 
wird in diesem Kapitel zu schauen sein, ob und an welcher Stelle sich 
neurobiologische Denkfiguren mit soziologischen Beobachterper-
spektiven integrieren lassen. Exemplarisch wird dies an dem Thema 
›Gefühl und Emotionen‹ durchgeführt werden, denn an kaum einem 
anderen Gegenstand lassen sich die Trennlinien wie auch Gemein-
samkeiten zwischen den unterschiedlichen Beobachterperspektiven 
deutlicher herauspräparieren. 

In der letzten Studie mit dem Titel ›Neurophänomenologie – oder 
das Bewusstsein als soziales Organ (V)‹ wird es darum gehen, die 
Beziehung zwischen sozialen Systemen, Psyche und Gehirn an ei-
nem Beispiel nochmals intensiver auszuloten. Wir stoßen hier auf 
der einen Seite auf eine neurowissenschaftliche Spitzenforschung, 
für welche sich die Grenzen zwischen neuronaler Dynamik, phä-
nomenologischer Beschreibung und sozialer Dynamik immer mehr 
verwischen. Da sich unter diesen Voraussetzungen ebenso gut von 
einer Soziologisierung des Gehirns wie von einer Biologisierung des 
Bewusstseins sprechen ließe, werden auf der anderen Seite auch die 
Rationalitätsannahmen der handlungstheoretisch orientierten So-
ziologen in Frage gestellt. Der Begriff des Akteurs würde gleichsam 
von seinem Fundament her dekonstruiert. Wir gelangen hiermit zu 
einer Anthropologie, die sich in bodenlosen Verhältnissen gründet. 

Wechselnde Beobachtungsverhältnisse und die damit 
einhergehenden Simplifizierungen 

Jede dieser fünf Studien erzeugt ihre spezifischen Beobachtungsver-
hältnisse und produziert hiermit – wie jede wissenschaftliche Be-
obachtung – ihre eigenen blinden Flecke. Entsprechend gilt dann 
auch in der Frage der Fokussierung der Befund, dass man aus me-
thodologischen Gründen nicht umhinkommt, Intransparenzen und 
Unschärfen zu erzeugen. Um etwas scharfzustellen, um etwas deut-
lich sehen zu können, muss anderes unscharf bleiben. In der ersten 
Studie werden beispielsweise bestimmte Aspekte der Philosophie 
von Gotthard Günther aufgegriffen, um polykontexturale Seman-
tiken angemessener abbilden zu können. Dies geschieht aus Sicht 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


23

Fünf Studien

eines Soziologen und nicht aus der Perspektive eines Logikers. Ob 
Günthers diesbezügliche Ausarbeitungen auch in mathematischer 
oder formallogischer Hinsicht tragen,25 braucht den soziologischen 
Beobachter nicht wirklich zu interessieren. Anders als der Mathe-
matiker kann sich dieser hier Unschärfen erlauben, denn ihm geht 
es (nur) um die standortabhängige Prozessierung von Sinn. Da sein 
Sinnbegriff selbst auf der Basis von Unbestimmtheiten operiert,26 
ergeben sich hier keine Probleme. Seine Gegenstände müssen nicht 
den Konsistenzansprüchen der Logik oder der analytischen Philoso-
phie genügen. Im Gegenteil: Da die »natürliche Logik«27 der Sprache 
und der sozialen Welt selbst auf Unschärfen, Mehrdeutigkeiten und 
formallogisch unzulässigen Schlüssen beruht, spricht vieles dafür, 
den soziologischen Modellierungsprozess nicht allzu sehr an logische 
Konsistenzansprüche zu knüpfen.

Für den Verfasser einer wissenschaftlichen Arbeit ist es nicht ver-
werflich, mit Vereinfachungen zu arbeiten, denn die von ihm un-
tersuchten Gegenstände sind in der Regel so komplex, dass jegliche 
Theorie- und Modellbildung, die auf begriffliche Abstraktion zielt, 
nicht anders verfahren kann, als Weltkomplexität durch die Aus-
blendung der irritierenden Vielschichtigkeit von Daten zu reduzie-
ren. Doch aus wissenschaftlicher Perspektive hat dies reflektiert zu 
geschehen. Der Forscher hat sich und seinem Publikum gegenüber 
Rechenschaft über die Selektivität seiner Weichenstellung und das 
hiermit verbundene Erkenntnisinteresse abzulegen. Das Verhältnis 
von Theorie und Empirie wird hiermit komplex. Es gibt keine em-
piriefreie Theorie mehr. Umgekehrt steht die Theorie dieser autolo-
gischen Konzeption nicht mehr außerhalb des untersuchten Feldes, 
sondern ist selbst Teil von ihr, stellt also selbst einen Beobachter dar, 
ein epistemisches System, und muss als solches in der Einheit von 
Erkennen und Handeln vieles unscharf stellen, um einiges wenige 
andere deutlich erkennen zu können. 

Doch aus einer systemtheoretischen Perspektive ist dies kein Grund, 
den hohen Anspruch der wissenschaftlichen Denkform aufzugeben. 
Denn mit Luhmann ist »reduzierte Komplexität« für sie »nicht aus-
geschlossene Komplexität, sondern aufgehobene Komplexität. Sie 
hält den Zugang zu anderen Kombinationen offen – vorausgesetzt, 

25	 Siehe etwa zu einer diesbezüglichen Kritik Herbert Hrachovec (2004).
26	 In eine soziologische Kommunikationstheorie überführt, bedeutet dies 

dann mit Dirk Baecker: Kommunikation »arbeitet an der Bestimmung 
des Unbestimmten, aber Bestimmbaren, um Bestimmtes verstehen zu 
können« (Baecker 2005, 22).

27	 Lakoff (1971). Siehe zur epistemischen Notwendigkeit verbotener Logik 
auch Bateson/Bateson (1993).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24

dass ihre Begriffsbestimmungen beachtet und theoriestellenadäquat 
ausgewechselt werden. Wenn freilich das Begriffsbestimmungsniveau 
aufgegeben würde, würde auch der Zugang zu anderen Möglich-
keiten der Linienziehung im Nebel verschwinden, und man hätte 
es wieder mit unbestimmter, unbearbeiteter Komplexität zu tun«.28 
Wissenschaft erscheint aus dieser Perspektive als eine spezialisierte 
Praxis, die, um arbeiten zu können, nolens volens Wissensbestände 
von anderen Disziplinen ungeprüft voraussetzen muss. Insbesondere 
auch William James hat darauf hingewiesen, dass dieses Vorgehen 
das Projekt der Wissenschaft nicht als Ganzes in Frage stellt, denn 
das, was in einer konkreten Untersuchung als Metatheorie voraus-
gesetzt werden muss, lässt sich in anderen Kontexten wieder einer 
empirischen Untersuchung zuführen.29 Die metatheoretischen Hilfs-
konstrukte lassen sich jederzeit wieder aufschnüren, durchlöchern, 
auflösen, um dann im Kontext von anderen Wahrheitsbedingungen 
einer skeptischen Befragung unterzogen werden zu können.30

Im Gegensatz zur Korrespondenztheorie, deren Einzelaussagen 
im Sinne einer Abbildtheorie jeweils eindeutige Wahrheitswerte zu-
zuordnen sind,31 ergibt sich auf dieser Grundlage eine pragmatische 
Wahrheitstheorie, entsprechend der selbst auf Basis von sich später 
als falsch herausstellenden Annahmen auf lokaler Ebene Wahrheiten 
generiert werden können. Auch Untersuchungen, die aufgrund irri-
ger metaphysischer Annahmen geplant werden, funktionieren gut, 
insofern sie Ergebnisse produzieren lassen, an die sich dann ihrer-
seits intelligente Fragen anschließen lassen. Wahrheit erscheint nicht 
mehr wie im ›Realismus‹ als eine strenge Korrelation von Modell und 
Wirklichkeit, sondern ist nun im Sinne sich selbst plausibilisierender 
Beobachtungsverhältnisse operativ zu denken. Der wissenschafts-
eigene Code, das Kriterium wahr/falsch, wird hier zwar nicht auf-
gegeben, aber in ein pragmatisches Verständnis eingebettet, entspre-
chend dem Wahrheiten durch eine spezifische Form der wissenschaft-

28	 Luhmann (1993, 12).
29	 Siehe zur erkenntnistheoretischen Position von James ausführlicher Ka-

pitel II.2.
30	 Eine fruchtbare Theorie kann aus dieser Perspektive kein festes oder 

starres Gebilde mehr sein, sondern fordert vielmehr eine ständige An-
strengung, ihre Begriffe in Bewegung zu halten, um so neue Perspektiven 
zu eröffnen. Entsprechend könnte man unter Theoriearbeit das Bemühen 
verstehen, die impliziten beobachtungs- und erklärungsleitenden Unter-
scheidungen aktiv zu verschieben. Dies hieße, sich den bisherigen Unter-
scheidungsgebrauch reflexiv zugänglich zu machen, um dann bewusst 
andere, bislang unvertraute Sichtweisen für eine gewisse Zeit konstant 
zu halten – um sehen zu können, wohin man hierdurch gelangt. 

31	 Siehe zur Entwicklung der korrespondenztheoretischen Ansätze Richard 
Kirkham (1992).

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


25

Fünf Studien

lichen Beobachtung hervorgebracht werden, um dann gegebenenfalls 
von einem wissenschaftlichen Standort aus wieder gegenbeobachtet 
zu werden. 

Letztere Aspekte sind für unser Projekt von erheblicher Bedeu-
tung. So werden beispielsweise in Kapitel IV und V neurowissen-
schaftliche Ergebnisse sowohl im Hinblick auf die Produktion ihrer 
Daten als auch hinsichtlich ihrer theoretischen Integration als valide 
Befunde betrachtet, welche mit der soziologischen Theoriebildung in 
unproblematischer Weise in Bezug gesetzt werden können. Demge-
genüber werden die Hirn- und Kognitionswissenschaften insbeson-
dere in Kapitel II und III im Hinblick auf eine inhärente Wissens-
problematik beleuchtet. Ihr epistemischer Status wirkt hier löchrig 
und ihr Wissen erscheint nicht mehr eindeutig, sondern vielschichtig 
und mehrdeutig. 

Auf den ersten Blick mag dieses Vorgehen widersprüchlich erschei-
nen – wie kann es sein, dass man den Ergebnissen der Hirnforschung 
einerseits einen stabilen Realitätsstatus zugesteht, um dann anderer-
seits auf die Kontingenzen der Produktionsprozesse zu verweisen, 
welche dieses Wissen generieren? Doch genau dieses Procedere er-
scheint alternativlos, sobald die Standortabhängigkeit des Wissens 
ernst genommen wird.

Da es keinen ›Gottesaugenstandpunkt‹ geben kann, haben wir in 
der Auswahl der Perspektiven nicht die Möglichkeit, zwischen richtig 
und falsch zu unterscheiden. Wir können aber entscheiden, ob wir 
uns auf ein ausschließendes ›Entweder-Oder‹ oder ein ›Sowohl-als-
Auch‹ festlegen wollen. In unserem Zusammenhang besteht der Reiz 
eines Dialoges zwischen Biologie und Soziologie gerade darin, den 
mit den jeweils anderen Perspektiven implizierten epistemischen Sta-
tus für eine gewisse Zeit – sozusagen probeweise – zu übernehmen. 
Nur indem man sich auf die Realitätsannahmen der jeweils anderen 
Seite einlässt, wird ein Gesprächsraum geschaffen, der neue Einsich-
ten wachsen lässt. Wie bereits gesagt, es geht in diesem Buch weder 
um den Nachweis der biologischen Grundlagen der Gesellschaft noch 
um die Feststellung, dass neurowissenschaftliche Befunde sozial kon-
struiert seien. Beide Auffassungen sind so trivial wie nichtssagend. 
Stattdessen geht es hier darum, neue Möglichkeiten intelligenter Aus-
einandersetzungen zu erkunden. 

In diesem und in anderem Sinne sind die folgenden Ausführun-
gen sowohl in ihrem Horizont als auch in ihrer Auflösungskraft 
natürlicherweise begrenzt. Wenngleich an vielen Stellen Ergebnisse 
und Befunde aus der Spitzenforschung präsentiert werden, so kann 
dies unter den gegebenen Verhältnissen nicht mehr heißen, dass die 
Debatte hiermit abgeschlossen ist. Vielmehr muss sich der hier vor-
gelegte Text gefallen lassen, selbst von anderer Seite gegenbeobachtet 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26

Einleitung
´

zu werden. Aus der Wissenschaftsgeschichte wird an vielen Stellen 
sicherlich mehr Exaktheit eingefordert werden. Die Biologen wer-
den auf andere, den hier zitierten Quellen widersprechende Studien 
verweisen können. Den Logikern wird es nicht behagen, die vielen 
Inkonsistenzen innerhalb der vorgelegten Argumentationsketten 
mit dem Verweis auf die Beobachterabhängigkeit der divergieren-
den Aussagensysteme zu rechtfertigen, und mancher harte Empiriker 
wird fordern, einige der hier vorgelegten Thesen mit zählbaren Daten 
zu unterfüttern. Auch werden andere Soziologen aus einer anderen 
Theorieperspektive die Befunde anders sortieren wollen – denn all 
das, was hier geschieht, ist zugleich auch eine Auseinandersetzung 
darüber, wie Soziologen ihren Gegenstand zu bearbeiten haben. Der 
Soziologe selbst – so gern er sich als Beobachter der Gesellschaft be-
greift – ist selbst mit in dem Spiel gefangen. Auch er kann nur dann 
etwas zum Verhältnis von Gehirn und Gesellschaft sagen, wenn er 
es in einer bestimmten Weise tut – wenn er selbst Unterscheidungen 
trifft und damit Beobachtungen anstellt und diese in die Gesellschaft 
einspeist, um dann auf diese Weise die Arena der Gesellschaft mit 
zu konstituieren. Für ihn als Mensch legitimiert sich sein Vorgehen 
als Gefühl, dass er etwas zu sagen hat. Im Hinblick auf das hier ver-
handelte Feld kommt damit also die Überzeugung zum Ausdruck, 
dass man über das Verhältnis von Biologie und Gesellschaft mehr 
sagen kann, als was bislang von Philosophen, Naturwissenschaftlern, 
Psychologen und Theologen vorgelegt worden ist.32 

Polykontexturale Gehirne und monokontexturale 
Wissenschaften? 

Die vorangehenden Ausführungen lassen deutlich werden, dass es 
in den folgenden Kapiteln nicht darum gehen kann, gegen die Hirn-
forschung zu argumentieren. Kritisierungswürdig bleiben nur einige 
ihrer trivialisierenden Populärvarianten, welche die Bedeutung der 

32	 In gewisser Weise – aber wie soll es auch anders sein – geht es damit auch 
um die Reifizierung der eigenen Disziplin – denn für uns Soziologen ist 
das Gehirn primär ein soziales Organ. Und gerade hier können dann 
auch die Neurowissenschaften möglicherweise von einer soziologischen 
Perspektive profitieren. Dies gilt dann, wie Gerald Edelman feststellt, 
gerade auch für die Frage nach der Genese des Bewusstseins: »Unsere 
Antworten basieren auf der Annahme, dass Bewusstsein sich aus der 
materiellen Ordnung gewisser Organismen ergibt. Wir betonen jedoch 
ausdrücklich, dass Gehirn allein zur Entstehung von Bewusstsein nicht 
ausreicht, denn wir sind davon überzeugt, dass die höheren Hirnfunktio-
nen Interaktionen sowohl mit der Welt als auch mit anderen Menschen 
unabdingbar voraussetzen« (Edelman/Tononi 2002, 8). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


27

Fünf Studien

Gesellschaft tilgen. Beim genaueren Hinschauen zeigt sich nämlich 
die Forderung nach Multiperspektivität nicht als ein Einwand gegen, 
sondern für die Hirnforschung. Wenn man beispielsweise genauer in 
die neurobiologischen Texte von Wolf Singer oder Gerald Edelman 
hineinliest, stellt man fest, dass hier schon sehr viel ›Polykontextu-
ralität‹ und ›Gesellschaft‹ zum Ausdruck kommen. Die genannten 
Autoren scheinen dies bereits sehr wohl zu ahnen, wenngleich sie 
dies theoretisch noch nicht formulieren können. 

Die Multiperspektivität der Gesellschaft kann immer weniger 
überzeugend auf das eine Gehirn des einen Akteurs reduziert werden 
und in diesem Sinne ist es vielleicht nur noch ein kleiner Schritt zu 
einer Forschung, in der es den Hirnforschern auch explizit darum ge-
hen wird – implizit ist dies schon längst geschehen –, das hinreichend 
komplexe Gehirn in seiner Vernetzung mit anderen Gehirnen als eben 
jenen polyzentrischen Ort jener Polykontexturalität nachzuweisen, 
welche ebenso die Gesellschaft als auch die Dynamik des modernen 
menschlichen Gehirns bestimmt. Jenseits der Debatte um die Wil-
lensfreiheit hätte dies dann wirklich Konsequenzen für unser Men-
schenbild und unser Verständnis von Kausalität: Die uns allzu lieb 
gewordene Differenz zwischen der Gesellschaft und den Individuen 
würde nun in einem Strudel reentranter Verhältnisse hineingezogen. 

Die üblichen disziplinären Grenzziehungen einer akademischen 
Soziologie, die mit Max Weber und Émile Durkheim zu sich selbst 
gekommen ist, wären damit ebenso fraglich wie die Entwicklung 
der gegenwärtigen akademischen Psychologie, welche zugunsten ei-
ner eindeutigen (natur-)wissenschaftlichen Beobachterperspektive 
jene sozialpsychologische Komplexität getilgt hat, mit der Wilhelm 
Wundt und William James noch arbeiten konnten. An den Fronten 
der anspruchsvollsten Modellierung der gegenwärtigen Hirnfor-
schung verwischen demgegenüber die vertrauten Systemreferenzen 
›Gehirn‹, ›Psyche‹ und ›Gesellschaft‹. 

All dies kann selbstredend nicht mehr im Sinne linearer Kausali-
tätsmodelle beschrieben werden, denn wir treffen nun auf ein Gehirn 
als ein komplexes Organ in einer ebenso komplexen Gesellschaft. 
Das eine Gehirn gibt es dann in seiner besonderen Form nur, weil es 
zugleich in einem Netzwerk von inzwischen mehr als sieben Milli-
arden Gehirnen steht, die als nichtlineare Oszillatoren miteinander 
gekoppelt sind. In solchen Netzwerken geht es nicht mehr um Kau-
salität, sondern nur noch um die »Kontrolle von Intransparenz«,33 
also den Befund, dass die Organe der Vielheit einer Einheit jederzeit 
eigene ›Rejektionswerte‹ und ›Volitionen‹ produzieren können.34 Ent-

33	 Niklas Luhmann (1997).
34	 Hier in den Begriffen von Gotthard Günther formuliert. Siehe dann aus-

führlich in Kapitel I.1.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28

Einleitung

gegen den nun gewissermaßen komplementär erscheinenden Triviali-
sierungen des Physikalismus und des Poststrukturalismus würde das 
Subjekt hier erneut auf der Bühne erscheinen müssen. 

Wir würden nun dem nur paradox anmutenden und lediglich auf 
der Prozessebene einer polykontexturalen Beschreibung verständli-
chen Befund begegnen, dass möglicherweise das autonome Bewusst-
sein und nicht die unbewusst verlaufenden Routinen und Skripte 
das eigentliche Organ des Sozialen darstellt.35 Der Beobachter im 
Gehirn wäre dann einerseits sehr wohl als ›real‹ zu würdigen, jedoch 
nicht mehr im Sinne der subjektphilosophischen Dualismen als eine 
ontische und entsprechend lokalisierbare Entität. Vielmehr wäre das 
Bewusstsein nun gleichsam als ein  Index innerhalb der Kontexturen 
eines transpersonalen Netzes zu verstehen, das zwar in der Welt zu 
verorten ist, jedoch im Sinne der Paradoxie des Beobachters äußerlich 
erscheinen muss. 

Die merkwürdige – man könnte mit Rekurs auf Wittgenstein 
sagen: geheimnisvolle36 – Verdrehung von Außen- und Innenwelt 
erscheint dann gleichsam als die epistemische Voraussetzung ihrer 
eigenen Beobachtung: Die Exowelt kann nur aus der Endoperspek-
tive erkundet werden. Für die disziplinäre Selbstvergewisserung der 
Wissenschaft, ja für die Beobachtungsverhältnisse der Wissenschaft 
überhaupt, mag dies verstörend klingen. Doch gerade in solchen 
Fragen liegt der tiefere Reiz einer Begegnung mit der Hirnforschung: 
Sie öffnet ein neues Tor zu einer Anthropologie, welche die Kopro-
duktion und Koevolution von Gehirn und Kultur zusammen denken 
kann – und die unter den gegebenen Umständen genau aus diesem 
Grunde an der wissenschaftlichen Selbstvergewisserung jener großen 
akademischen Disziplinen scheitern muss, die in ihrer Institutionali-
sierung von der überscharfen Trennung der Beachtungsverhältnisse 
profitiert haben.

35	 Ich danke an dieser Stelle Dirk Baecker für anregende Hinweise.
36	 Hier mit Rekurs auf Proposition 6.44 des Tractatus der Befund, dass 

die Welt für uns der Fall ist: »Nicht wie die Welt ist, ist das Mythische, 
sondern daß sie ist« (Wittgenstein 1990).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7 - am 27.01.2026, 10:11:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Einleitung

