2 Zwei konvergierende Lesarten

Im Folgenden mdchte ich anhand zweier unkonventioneller Lesarten von Jeremy
Bentham und Karl Marx zeigen, dass beide Denker trotz signifikanter Unterschiede
einander ndherstanden, als es die bisherigen Deutungen aufzeigen konnten oder
wollten. Ich deute Bentham im Sinne eines ,,sozialen Hedonismus“ und Marxens
Theorie als ,,kommunistischen Individualismus®. In diesen Leseweisen erscheinen
beide Autoren einander in ihren Zielen und Mitteln als nah und fern zugleich. Ins-
besondere aber inwiefern beide Theorien einander nédherstehen als zunéchst vermu-
tet, soll im Folgenden aufgezeigt werden, wobei zugleich Unterschiede nicht herun-
tergespielt werden diirfen. In diesem Kapitel geht es zunéchst darum, beide politi-
schen Theorien auf eine spezifische Weise zu interpretieren und diese Lesarten in
dem folgenden Vergleichskapitel in systematischer Weise aufeinander zu beziehen.

Meine methodische Vorgehensweise ist die eines Theorievergleichs. Um diesen
in den historischen Kontext einzubetten, zieche ich im Folgenden an vielen Stellen
sozialhistorische und kulturgeschichtliche Sekundirliteratur heran. Zu Beginn steht
dabei meine eigene Lesart beider Autoren, deren Denken ich mdglichst konvergie-
rend zueinander erdrtere. Dabei steht mal die Kontextualisierung im jeweiligen his-
torischen Kontext im Vordergrund, teils aber auch die Nachzeichnung ihrer prinzi-
piellen Argumentation. In Abgrenzung zum Ansatz der Cambridge School' gehe ich
nicht davon aus, dass eine sozialhistorische Kontextualisierung einzig an den Inten-
tionen eines Autors innerhalb seines spezifischen geschichtlichen Rahmens interes-
siert sein sollte, seine Aussagen demnach nur fiir ihn und seine Zeit als relevant er-
achtet werden sollten. Vielmehr erachte ich politische Ideengeschichte immer auch
als Baukasten der politischen Kreativitit der Gegenwart.

Der vergleichende Ansatz dieser Arbeit basiert auch auf der folgenden Uberle-
gung: Der Vergleich von Bentham und Marx kann keiner sein, der geschlossene

1 Siehe dazu: Mulsow, Martin; Mahler, Andreas (Hrsg.): Die Cambridge School der politi-
schen Ideengeschichte, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2010.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | Jeremy Bentham und Karl Marx

Systeme oder Demokratietheorien einander gegeniiberstellt. Deswegen braucht es
einen Ansatz, der bei den Fragmenten ihres Schaffens beginnt. Dazu aber braucht es
eine Orientierungslinie: Wenn es, wie Judith Shklar meint, einen intuitiven Sinn fiir
alltigliche Ungerechtigkeiten gibt,? so mag es spitestens seit der Franzdsischen Re-
volution auch einen Sinn dafiir geben, welche Umstéinde mit Demokratie nicht zu
vereinbaren sind.> Wenn es also keine ausgearbeitete Gerechtigkeitstheorie braucht
um Ungerechtigkeit empfinden zu kdnnen, so kann man auch annehmen, dass man
undemokratischen Zustdnde problematisieren kann, ohne dabei zugleich eine De-
mokratietheorie formulieren zu miissen. Auch wenn es die Logik gebietet, dass es
zundchst einen klar definierten Begriff braucht, um Abweichungen von diesem be-
nennen zu kdnnen, so sollte man doch im Sinn behalten, dass die politische Ge-
schichte ihre Deutung erst im Nachhinein erfahrt. Zugleich sind die in ihr Zeitge-
schehen verstricken Akteure — also auch Bentham und Marx — eher von ungeféhren
Vorstellungen geleitet, die erst im Verlauf der Auseinandersetzungen an Konturen
gewinnen.* Daneben sind es oft unscharfe Begriffe wie ,,Freiheit, ,,Ordnung* oder
,,Gerechtigkeit”, mit denen politische Akteure in diesen Auseinandersetzungen um
Gefolgschaft werben. Sie wissen, dass ganz verschiedene Vorstellungen in diese
unscharfen Begriffe hineinprojiziert werden kénnen.’ Demokratietheorien normati-
ver und deskriptiver Art sind hingegen systematische Abstraktionen. Man sollte
demnach — in Anlehnung an Marx’ bekannte Formulierung — die Logik der (politi-

2 Vgl. Shklar, Judith N.: Uber Ungerechtigkeit. Erkundungen zu einem moralischen Ge-
fiihl, Fischer, Frankfurt am Main 1997 (engl. 1990).

3 Auch Shklar weist auf eine Verbindung von Demokratie und Gerechtigkeitssinn hin. Fiir
sie kommen demokratische Prinzipen einer Selbstverpflichtung gleich, gegeniiber Aufe-
rungen von Unrechtsempfindungen aufmerksam zu bleiben. Dariiber hinaus verpflichten
sie dazu, anhand dieser wahrgenommenen AuBerungen von Unrechtsempfindungen auch
die Bereitschaft zu pflegen, die bestehenden Regeln kritisch zu priifen. Vgl. ebd., S. 133.

4 Beziiglich Marx, siehe hierzu: Bohlender, Matthias; Schonfelder, Anna-Sophie; Spekker,
Matthias (Hrsg.): ,,Kritik im Handgemenge*, Die Marx’sche Gesellschaftskritik als poli-
tischer Einsatz, transcript Verlag, Bielefeld 2018.

5 Ermesto Laclau nennt solche Begriffe ,leere Signifikanten®. Sie bringen in bestimmten
politischen Kontexten den von vielen empfundenen Mangel von etwas zum Ausdruck.
Dabei ist den jeweiligen verschiedenen politischen Kriften daran gelegen jene Begriffe
fiir sich zu besetzen, da sie auf diese Weise ihre Interessen als Interessen der Allgemein-
heit ausgeben kdnnen. Leere Signifikanten konnen demnach die (immer briichig bleiben-
den) Fundamente einer politischen Hegemonie bilden. Siehe dazu: Laclau, Ernesto: Was
haben leere Signifikanten mit Politik zu tun? in: ders.: Emanzipation und Differenz, Turia
und Kant, Wien 2002, S. 65-78.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 67

schen) Sache nicht mit der Sache der Logik (dem Gegenstand der Philosophie)
verwechseln, denn das politische Geschehen ist immer vielschichtig und mehrdeu-
tig. Das Kapitel des systematischen Vergleichs bemiiht sich deshalb Benthams und
Marx’ Demokratievorstellungen iiber deren Problematisierung undemokratischer
Zustéinde zu konturieren. Thre Kritiken sind weniger als systematische Demokra-
tietheorien zu begreifen, sondern vielmehr als Kritiken im Namen der Demokratie.

2.1 JEREMY BENTHAMS SOZIALER HEDONISMUS

,»The principle of the greatest happiness to the
greatest numbers is opposite to selfishness‘®

Jeremy Bentham

Benthams Utilitarismus speiste sich insbesondere aus den Schriften von David Hu-
me, Joseph Priestley, Claude Adrien Helvétius und Cesare Beccaria. Wihrend
Bentham aus Humes Schriften die deskriptiven Prinzipien des individuellen Verhal-
tens entnahm, fand er bei Priestley das normative Leitprinzip der Regierung in des-
sen Formel vom ,,Gliick der groften Zahl“ und bei Helvétius und Beccaria das
Prinzip der Niitzlichkeit als Bemessungsgrundlage politischen oder reformerischen
Handelns.” Dariiber hinaus war Bentham mit den Schriften Condillacs, Maupertius,
Voltaires und D’Alemberts sowie jenen von Hobbes, Bacon, Locke, Shaftesbury,
Lord Bolingbroke, Mandeville, Hutcheson und Hartley vertraut.® Trotz der lebens-
langen Suche nach weiteren Namen fiir seinen Ansatz (wie etwa ,,eudaimonology*
oder ,,felicitarianism*)’ wihlte Bentham schlieBlich den Begriff des Utilitarismus
fiir sein Denken.!°

Der Utilitarismus wird heute im deutschen Sprachraum wenig rezipiert, und
wenn, dann wird er oftmals einseitig dargestellt. Ein Vorurteil, das immer wieder
gegeniiber den Hedonisten der Antike wie spéter auch gegeniiber dem Utilitarismus

6 Bentham, Jeremy: A Table of the Springs of Action, in: Bentham, Jeremy (Autor);
Goldworth, Amnon (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Deontology to-
gether with A Table of the Springs of Action and the Article on Ultilitarianism, Clarendon
Press, Oxford 2002, S. 56.

7 Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748—1792, Heinemann,
London; Melbourne; Toronto 1962, S. 102-107.

Vgl. ebd., S. 105.
Vgl. ebd., S. 226.
10 Vgl ebd., S. 103.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | Jeremy Bentham und Karl Marx

Benthams und John Stuart Mills vorgebracht wurde, ist, dass jene Philosophie eine
,Philosophie der Schweine* (Thomas Carlyle) sei, die keinen Sinn fiir Moral besit-
ze. In meiner Interpretation mochte ich kontrér zu dieser Kritik zeigen, dass Bent-
hams ,,sozialer Hedonismus“ zwar vom Individuum und dessen Bestreben, seine
Bediirfnisse zu befriedigen, ausgeht, jedoch dabei immer auch zugleich den Nutzen
aller im Blick hat. Der klassische Utilitarismus basiert zwar auf dem Individuum,
jedoch ist er — entgegen der marxschen Interpretation Benthams — eher altruistisch
als egoistisch ausgerichtet.!!

Einleitend mochte ich die von Bentham selbst nur grob dargelegten Prinzipien
des Utilitarismus skizzieren. Auch soll dabei gezeigt werden, dass sich der Utilita-
rismus seiner Zeit explizit als radikale Sozialkritik verstand. Nachdem dies gesche-
hen ist, werde ich in meiner Auseinandersetzung mit der Utilitarismuskritik Pierre
Bourdieus und der Pflichtethik Immanuel Kants zu zeigen versuchen, dass sich de-
ren Bild des Utilitarismus als unzutreffend erweist und sich zudem die behaupteten
Gegensitze in bloBe Scheingegensitze verwandeln. Abschlieend soll hier geklért
werden, wie sich Benthams Utilitarismus zum Egalitarismus und zur heutigen Form
europdischer Demokratien verhilt.

Benthams utilitaristische Grundiiberlegungen finden sich in den wenigen Prin-
zipen, die er in seiner einflussreichen 1789er-Schrift An Introduction to the Princip-
les of Morals and Legislation vorangestellt hat. Ohne Umschweife beschreibt Bent-
ham gleich zu Beginn den Kern seiner Anthropologie:

,,Die Natur hat die Menschheit unter die Herrschaft zweier souverdner Gebieter — Leid und
Freud — gestellt. Es ist an ihnen allein aufzuzeigen, was wir tun sollen, wie auch zu bestim-
men, was wir tun werden. Sowohl der Mafstab fiir Richtig und Falsch als auch die Kette der
Ursachen und Wirkungen sind an ihrem Thron festgemacht. Sie beherrschen uns in allem was
wir tun, was wir sagen, was wir denken: Jegliche Anstrengung, die wir auf uns nehmen koén-
nen, um unser Joch von uns zu schiitteln, wird lediglich dazu dienen, es zu beweisen und zu
bestitigen. Jemand mag zwar mit Worten vorgeben, ihre Herrschaft zu leugnen, aber in Wirk-
lichkeit wird er ihnen stdndig unterworfen bleiben. Das Prinzip der Niitzlichkeit erkennt die-
ses Joch an und tibernimmt es fiir die Grundlegung jenes Systems, dessen Ziel es ist, das Ge-

bédude der Gliickseligkeit durch Vernunft und Recht zu errichten. Systeme, die es in Frage zu

11 Ahnlich argumentiert etwa auch: Parekh, Bhikhu: Introduction, in: ders. (Hrsg.): Jeremy
Bentham. Ten Critical Essays, Routledge, London; New York 2011 (1974), S. vii-xxvii.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 69

stellen versuchen, geben sich mit einer Laune anstatt mit der Vernunft, mit Dunkelheit anstatt
mit Licht ab.“2

Dieses ontologische Axiom ist die Grundlage Benthams politischen Denkens, das
sich der allgemeinen Niitzlichkeit widmet, indem es dem Individuum wie auch dem
Gesetzgeber ein Nutzenkalkiil an die Hand gibt. Das Kalkiil bedarf der Moglichkeit
des Messens von Freud und Leid zur anschlieBenden Beurteilung des Nutzens.
Scheinbar ermdglicht erst jenes Messen eine Vergleichbarkeit zwischen verschie-
denen moglichen Handlungen eines Individuums sowie auch den Vergleich der
Kosten und Gewinne des Akteurs gegeniiber seinen Mitbiirgern und deren stets in
die Kalkulation mit einbezogenen Nutzen. Benthams Kriterienkatalog schlagt vor,
eine jegliche Handlung angesichts ihrer Intensitdt, Dauer, Gewissheit oder Unge-
wissheit, Ndhe oder Ferne, Folgetrachtigkeit und der Reinheit der Freude oder des
Leids sowie des AusmaBes des betroffenen Personenkreises zu beurteilen.!* Eine
Idee, die er von Beccaria iibernahm.!* Dies alles kumuliert in der zunéchst krude
wirkenden Anweisung:

»,Man addiere die Werte aller Freuden auf der einen und die aller Leiden auf der anderen Sei-
te. Wenn die Seite der Freude iiberwiegt, ist die Tendenz der Handlung im Hinblick auf die
Interessen dieser einzelnen Personen insgesamt gut; tiberwiegt die Seite des Leides, ist ihre
Tendenz insgesamt schlecht. [...] Man bestimme die Anzahl der Personen, deren Interessen
anscheinend betroffen sind, und wiederhole das oben genannte Verfahren im Hinblick auf je-
de von ihnen. Man addiere die Zahlen, die den Grad der guten Tendenz ausdriicken, die die
Handlung hat — und zwar in Bezug auf jedes Individuum, fiir das die Tendenz insgesamt gut
ist; das Gleiche tue man in Bezug auf jedes Individuum, fiir das die Tendenz insgesamt
schlecht ist. Man ziche die Bilanz; befindet sich das Ubergewicht auf der Seite der Freude, so
ergibt sich daraus fiir die betroffene Gesamtzahl oder Gemeinschaft von Individuen eine all-
gemein gute Tendenz der Handlung; befindet es sich auf der Seite des Leides, ergibt sich dar-

aus fiir die gleiche Gemeinschaft eine allgemein schlechte Tendenz.*!®

12 Bentham, Jeremy: Eine Einfithrung in die Prinzipen der Moral und der Gesetzgebung, in:
Hoffe, Otfried (Hrsg.): Einfithrung in die utilitaristische Ethik: Klassische und zeitgends-
sische Texte, Francke, Tiibingen 2008, S. 55-56.

13 Ebd., S. 80.

14 Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748—1792, Heinemann,
London; Melbourne; Toronto 1962, S. 107.

15 Bentham, Jeremy: Eine Einfiihrung in die Prinzipen der Moral und der Gesetzgebung, in:
Hoffe, Otfried (Hrsg.): Einfithrung in die utilitaristische Ethik: Klassische und zeitgends-
sische Texte, Francke, Tiibingen 2008, S. 81.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | Jeremy Bentham und Karl Marx

Diese kurze Passage zeigt deutlich, dass Benthams Utilitarismus ganz offensichtlich
nicht rein egoistisch ist.!® Entgegen der dominanten Interpretation Benthams ist das
beschriebene Nutzenkalkiil zudem nicht als naiv zu bezeichnen, da sich dieser sehr
wohl des Umstandes bewusst war, dass eine solche Kalkulation im Konkreten einen
utopischen Charakter hitte.!” So fiigte er zugleich hinzu:

,Es kann nicht erwartet werden, daB3 dieses Verfahren vor jedem moralischen Urteil und vor
jeder gesetzgebenden oder richterlichen Tatigkeit streng durchgefiihrt werden sollte. Es mag
jedoch immer im Blick sein, und je mehr sich das bei solchen Anldssen tatsdchlich durchge-
fiihrte Verfahren diesem annéhert, desto mehr wird sich ein solches Verfahren dem Rang ei-

nes exakten Verfahrens annihern.«'®

Was aber eine weiche Kalkulation von einer Kalkulation im strengen Sinne unter-
scheidet, bleibt bei Bentham undeutlich. Vieles, so mochte ich behaupten, spricht
jedoch dafiir, dass Bentham hier etwas offenlegen will, das allgemeinhin als Abwi-

16 Und auch der Bentham-Biograf Mary Peter Mack kommt bereits 1962 zu dem Schluss:
»Far-fetched as a great deal of anti-Bentham commentary is, it rises to sublime irrele-
vance here. What is ,the interestphilosophy of the Bentham school?‘ It is surely not Ben-
thamic. ,Egoistic hedonism‘, ,selfish’, ,self-interested’, ,laissez faire‘, ,individualism*: to
what doctrines do these pejoratives apply? Certainly not to the Utalitarian one. The ex-
clusive purpose of Bentham’s factual descriptions was to point the way for his prescrip-
tions. If he drew the savage in any of his shapes as blindly self-preoccupied, his object
was to help this primitive to see, to open his imagination, to teach him sympathy, benevo-
lence, and tolerance. One of Bentham’s grand visions was an expanding universe of mor-
al imagination. ,Indirect’ or ,trancendental® legislation was this future science of an end-
less variety of civilizing tasks government might undertake when Utilitarian prescriptions
became facts. It is a grave misfortune that this large, original, exciting area of Bentham’s
thought should be unpublished and unknown, for it is one of the critics’ excuses for er-
ror.“ Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748—1792, Heinemann,
London; Melbourne; Toronto 1962, S. 208.

17 Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748—1792, Heinemann,
London; Melbourne; Toronto 1962, S. 233.

18 Bentham, Jeremy: Eine Einfiihrung in die Prinzipen der Moral und der Gesetzgebung, in:
Hoffe, Otfried (Hrsg.): Einfiihrung in die utilitaristische Ethik: Klassische und zeitgends-
sische Texte, Francke, Tiibingen 2008, S. 81.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 71

gen bezeichnet wird, jene alltéigliche Praxis,' die den politischen Menschen priigt.2
Bentham stiitzt sich dabei implizit auf die Erwartungshaltungen des kalkulierenden
Individuums, die sich ihrerseits aus Erfahrungswerten generieren. Fiir konkrete Be-
urteilungen sind bei Bentham ,,ganz wesentlich empirische Kenntnisse erforder-
lich“?!. Letztere wiederum sind im Normalfall nur zum Teil bewusst. Doch ist es
gerade die angeblich gesetzte bewusste Kalkulation der Akteure, die die Kritik am
Utilitarismus provozierte. Wenn es also theoretisch zunédchst unmdglich erscheint,
den individuellen Nutzen mit dem anderer zu vergleichen, so stellt sich andererseits
heraus, dass solche Vergleiche und darauf basierende Entscheidungen tagtéglich ge-
troffen werden, wobei immer die individuelle Erfahrung im Hintergrund dessen
steht.

Die Kritik Pierre Bourdieus am Utilitarismus ist sicher eine der schlagkriftigs-
ten und wird hier deshalb exemplarisch skizziert.?> Im folgenden Abschnitt méchte
ich anhand Bourdieus Kritik zeigen, dass 1.) der Begriff vom 6konomischen Han-
deln viel weiter gefasst werden kann, als es die hdufige Engfiihrung auf monetére
Gewinnmaximierung nahelegt, sowie 2.), dass auch Bentham, entgegen der An-
nahmen mancher seiner Kritiker, einen Sinn fiir die vielfdltigen Dimensionen des
6konomischen Handelns hatte.

Bourdieu, der dem Utilitarismus das Modell des homo oeconomicus zuschreibt
und darin nicht nur ein heuristisches Mittel, sondern eher eine ontologische Aussa-
ge zu erkennen glaubt, weist mit seinem Ansatz darauf hin, dass der Mensch nicht
oder nur sehr selten kalkuliert bzw. hochst selten tatsdchlich berechnend ist. Wenn
er es aber doch ist, so erweist er sich als ein idealtypischer Unternehmer seiner
selbst, der den kapitalistischen Geist verinnerlicht hat. Als solch kalkulierender
Mensch ist er ein Ausdruck einer spezifischen historischen Epoche der westlichen
Welt, nicht aber exemplarisch fiir den Menschen als solchen. Besonders deutlich
wird dieser Unterschied in Bourdieus Studien iiber den Zusammenprall zweier Le-
bensstile wahrend des Algerienkrieges (1954—1962). Auf der einen Seite stand die

19 Siehe dazu auch argumentativ dhnliche Ausfithrungen in: Hofmann, Wilhelm: Politik des
aufgeklarten Gliicks. Jeremy Benthams philosophisch-politisches Denken, Akademie
Verlag, Berlin 2002, S. 34.

20 Siehe dazu auch Robert Dahls Uberlegungen zum Zusammenhang von Demokratie und
Utilitarismus: Dahl, Robert A.: Democracy and Its Critics, Yale University Press, New
Haven 1989, S. 143.

21 Hoffe, Otfried: Einleitung, in: Hoffe, Otfried (Hrsg.): Einfitlhrung in die utilitaristische
Ethik: Klassische und zeitgenossische Texte, Francke, Tiibingen 2008, S. 12.

22 Siehe dazu: Bourdieu, Pierre: Gegen den Utilitarismus, in: ders.: Praktische Vernunft. Zur
Theorie des Handelns, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1998, S. 143-150.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | Jeremy Bentham und Karl Marx

traditionelle algerische, auf Gemeingiitern basierende Reziprozitiits-Okonomie. In-
nerhalb dieser wurden Gaben mit Gegengaben bedacht, wobei der Austausch nie-
mals unmittelbar erfolgte. Der Austausch schuf soziale Kohésion. Zwar konnte sich
der Einzelne dabei nie eines vollkommenen Ausgleichs gewiss sein, doch der hohe
symbolische Wert des Ehrbegriffs sicherte den verzeitlichten Gabentausch. Auf der
anderen Seite kam durch die franzdsische Kolonialisierung ein kapitalistisch-
monetéres System ins Land, das auf der Ebene des Individuums funktionierte und
direkten Ausgleich (monetire Entlohnung) vorschrieb. Durch administrative Maf3-
nahmen wurden auflerdem die Gemeindegiiter privatisiert und Stammes- und Fami-
lienstrukturen durch Umsiedelungen aufgelost, um der kapitalistischen Gesell-
schaftsordnung die nétige Basis zu geben. Das traditionelle algerische Ethos bzw.
der Habitus wurde aus franzésischer Perspektive nur als Widerstand gegen die Mo-
derne oder schlicht als Faulheit interpretiert, die nicht zum unternehmerischen Er-
folg fithren konnte. Erst durch eine Erweiterung des Kapitalbegriffs bzw. die Ein-
fiihrung der Idee symbolischen Kapitals gelang es Bourdieu, zu zeigen, dass Alge-
rier, die dem traditionellen Ethos verhaftet waren, (bewusst oder unbewusst) auf ih-
re eigene Weise 6konomisch handelten, jedoch nicht im monetéren Sinne.

Beispielsweise offenbarten Bourdieus Feldstudien, dass es sich als durchaus ra-
tional erwies, nach einer reichen Ernte einen weiteren Ochsen zu kaufen, selbst
wenn das Futter fiir diesen bald aufgebraucht sein wiirde und selbiger vor den Pflii-
gearbeiten im Herbst wieder verkauft hitte werden miissen. Seine zeitweilige An-
schaffung ermoglicht es — und dies kann erst mit dem erweiterten Kapitalbegriff
Bourdieus bzw. der Einfithrung ,,symbolischen Kapitals“ iiberhaupt erfasst werden
— sich zur Heiratszeit als das ,,Haus mit den zwei Ochsen und dem Maultier* einen
besonders guten Ruf zu erwerben.?® Das Ziel ist hierbei der Erwerb von Anerken-
nung, die fiir Bourdieu das wertvollste soziale Gut iiberhaupt darstellt. Auch in ei-
nem solchen Sinne kdnnen Akteure also durchaus 6konomisch und interessensge-
leitet handeln, wobei sie zugleich dem monetér-kalkulierenden Schema des kapita-
listischen Geistes fremd bleiben. Letzterer Lebensstil bleibt fiir den traditionellen
algerischen Ethos eine fremde Kulturpraxis.?*

23 Bourdieu, Pierre: Algerische Skizzen, Suhrkamp, Berlin 2010, S. 101.

24 Bourdieu: ,,Die rationale Verwendung einer begrenzten Geldsumme setzt [...] eine du-
Berst komplexe Berechnung voraus, bei der erstens der mogliche kiinftige Einsatz im
Rahmen der zur Verfiigung stehenden Mittel zu bestimmen ist, [...] und zweitens [...]
verniinftige Entscheidungen im Hinblick auf eine hierarchisierte Struktur von Zwecken
zu treffen sind. Bekanntlich widerstrebt selbst in unseren Gesellschaften, in denen mit
dem Erwerb der Kulturtechniken tendenziell die Grundsédtze von Sparsamkeit, Wirt-

schaftlichkeit, Rentabilitét eingeschérft werden, das hdusliche Wirtschaften seiner Ratio-

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 73

Ich behaupte nun, dass Bourdieus Beobachtungen sich entgegen dessen An-
nahmen tatséchlich im Einklang mit Jeremy Benthams Auffassungen befinden, wo-
nach eine jede Handlung, ob altruistisch motiviert oder nach individuellem Gewinn
(welcher Art auch immer) strebend, notwendig interessengeleitet sei. Inwieweit dies
dem Akteur im Moment seiner Handlung ersichtlich ist, ist eine andere Frage. Eine
Nahe Bourdieus zum Utilitarismus stellt auch Hans Joas heraus. Fiir diesen ergénzt
Bourdieu das vermeintlich allein am 6konomischen Nutzen orientierte Kalkiil des
Utilitarismus mit weiteren mdglichen Giiterformen wie etwa dem Sozialprestige.?

John Stuart Mill wendet in seinem frithen Text Bemerkungen zu Benthams Phi-
losophie (1833) gegeniiber Benthams Modell ein, dass es nicht ausschlielich der
erwartete Lustgewinn sei, der liber das Handeln entscheidet, sondern auch die au-
genblicklichen Gefiihlslagen bei der Erwédgung einer moglichen Handlung stets eine
grof3e Rolle spielen und diese durchaus auch impulsiv sein kdnnen. Dieser Einwand
trifft aber nur sehr bedingt zu, da diese Anmerkung Mills letztlich nur eine Feindif-
fernzierung ist.?®

Fiir Bentham galt, dass das, was das spezifische Gliick und Interesse sei, ob nun
,,push-pin“ (ein Kinderspiel) oder ,,poetry*,>” nur von den Individuen festgelegt

werden konne,”® wihrend John Stuart Mill spéter zwischen verschiedenen Qualiti-

nalisierung. Was Wunder, daf die Algerier — namentlich auf dem Lande — die grofite
Miihe haben, derart komplexe, mit einem Ethos verwachsene Techniken sich anzueignen
und zu handhaben, die dem Geist ihrer Tradition dermafen fernliegen.* Bourdieu, Pierre:
Algerische Skizzen, Suhrkamp, Berlin 2010, S. 109.

25 Siehe dazu: Joas, Hans; Knobl, Wolfgang: Sozialtheorie. Zwanzig einfiihrende Vorlesun-
gen, Suhrkamp, Berlin 2011, S. 518-557.

26 Mill, John Stuart: Bemerkungen zu Benthams Philosophie (1833), in: Ackermann, Ulrike;
Schmidt, Hans Jorg (Hrsg.): John Stuart Mill. Ausgewihlte Werke, Band III: Freiheit,
Fortschritt und die Aufgaben des Staates, Teil 1: Individuum, Moral und Gesellschaft,
Murmann-Verlag, Hamburg 2014, S. 50-51.

27 Bentham schreibt: ,,Prejudice apart, the game of push-pin is of equal value with the arts
and sciences of music and poetry”, Bentham, Jeremy: The Rationale of Reward, John and
H.L. Hunt, London 1825, S. 206. John Stuart Mill reformuliert Benthams Gedanken und
spitzt ihn zu: ,,He says, somewhere in his works, that ‘quantity of pleasure being equal,
push-pin is as good as poetry’.”, Mill, John Stuart: Bentham, in: Parekh, Bhikhu C.
(Hrsg.): Jeremy Bentham: Critical Assessments, Volume 1, Routledge, London, New
York 1993, S. 174.

28 Der Container-Charakter des Interesse-Begriffs bringt Bentham zu der Formulierung:
,Interest is one of those words, which not having any superior genus, cannot in the ordi-

nary way be defined.”, Bentham, Jeremy (Autor); Burns, James Henderson; Rosen, Fred-

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | Jeremy Bentham und Karl Marx

ten der Freude unterschieden wissen wollte.”” Geht man von Benthams Akzentuie-
rung der personlichen Priferenzierung einer spezifischen Form der Lust aus, ist es
durchaus vorstellbar, dass sich Bentham fiir eine Erweiterung des Kapitalbegriffs,
wie sie Bourdieu vornahm, bzw. fiir eine Anerkennung der moglichen Zieldifferenz
dahingehend, welche Kapitalform jeweils angestrebt werde, offenherzig gezeigt
hitte.’® Dariiber hinaus kann etwa das in Algerien von Bourdieu beobachtete Ehrge-
fiihl, welches die Grundlage einer Gabentauschwirtschaft bildete, ohne Weiteres in
Benthams Schema der individuellen Motivation verortet werden. Bentham unter-
schied in seiner Einfiihrung in die Prinzipien der Moral und Gesetzgebungen
(1789) in vier denkbare ,,Sanktionen®, die das dem Blick der Gesellschaft ausge-
setzte Individuum treffen kdnnen. Dies sind die physische, politische, religiose so-
wie die moralische oder 6ffentliche Sanktion. Letztere verkoppelt Bentham im Wei-
teren mit Begrifflichkeiten wie ,,Liebe zur Reputation” und ,,Sinn fiir Scham®.3!
Tatséchlich zeigt sich also, dass Bentham wie Bourdieu davon ausgehen, dass Men-
schen zwar stets notwendig interessensgeleitet handeln, teils jedoch im engeren
6konomisch-monetéren Sinne, teils im weiteren 6konomisch-symbolischen Sinne.
Bourdieu begreift den Menschen vor allem als ein praktisches Wesen, das von
bestimmten Habitusformen geprégt ist und die Spielregeln seines jeweiligen sozia-
len Feldes inkorporiert hat. Insofern setzt sich der Habitus aus (empirischen) sozia-
len Erfahrungen zusammen. So wiirde sich etwa ein FuBlballspieler als ein schlech-
ter erweisen, wenn er den Versuch unternimmt die Laufbahn des Balls zu berech-
nen. Stattdessen orientiert sich seine korperliche Reaktion an unbewussten Erfah-
rungswerten, die ihn die Flugbahn des Balls perfekt antizipieren lassen. Doch auch
dies kann nicht als Gegensatz zur Position Benthams aufgebaut werden, denn auch
bei ihm ist die empirische Erfahrung die erste und einzig verniinftige Grundlage al-

erick (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: An Introduction to the Principles
of Morals and Legislation, Athlone Press (u.a.), London 1996, S. 12.

29 Vgl. Mill, John Stuart: Bentham (1838), in: Ackermann, Ulrike; Schmidt, Hans Jorg
(Hrsg.): John Stuart Mill. Ausgewéhlte Werke, Band III: Freiheit, Fortschritt und die
Aufgaben des Staates, Teil 1: Individuum, Moral und Gesellschaft, Murmann-Verlag,
Hamburg 2014, S. 119-172.

30 Wenn auch Bentham in diesem Punkt im Gegensatz zu Bourdieu, fiir den individuelle
Ziele auch vom Feld mitbestimmt werden, wohl eher methodologischer Individualist ge-
blieben wire.

31 Diese hier aufgenommenen Begriffe wurden von Peter Niesen ins Deutsche iibertragen:
Niesen, Peter: Die Macht der Publizitit. Jeremy Benthams Panoptismen, in: Rolli, Marc;
Krause, Ralf (Hrsg.): Macht. Begriff und Wirkung in der politischen Philosophie der Ge-
genwart, transcript Verlag, Bielefeld 2008, S. 237.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 75

ler Entscheidungen.?? Erweist sich also, wie hier gezeigt, die Annahme, dass jeder
utilitaristische Ansatz von einem notwendig bewusst kalkulierenden Akteur aus-
geht, dem seine Priferenzordnung und die moglichen Folgen vollig transparent vor
Augen stehen, als hinfillig, so fallt auch die Differenz zwischen Bentham und sei-
nem praxistheoretischen Kritiker. Hinzugefiigt werden kann, dass es Benthams An-
liegen war, die Grundlagen von Entscheidungen im politischen wie im juristischen
Bereich transparenter zu machen. Keinesfalls aber nahm er eine ihm oftmals unter-
stellte naiven Position ein, die von einer bereits gegebenen totalen Transparenz aus-
ging.

Ich komme nun zum zweiten Gegensatz zum Ultilitarismus. Dies ist die Diffe-
renz zur Pflichtethik in der Tradition Immanuel Kants, die auch als deontologische
Ethik bezeichnet wird (,,Deon® bedeutet Pflicht). Jeremy Bentham prégte als einer
der Ersten den Begriff der ,,Deontologie** und verstand sich zu seiner Zeit auch als
ein Anhénger dieser Pflichtethik. Steffen Luik gibt hier den Hinweis, dass Bentham
und Bowring (als Herausgeber) mit der 1834 auch auf Deutsch erschienenen Deon-
tologie eine Pflichtenlehre im Hinblick auf das alltégliche Sittenleben entwickeln.
In der deutschen Version der Deontologie heilit es entsprechend:

,,Der uns vorgesetzte Zweck ist, die Verbindung zwischen Interesse und Pflicht in allen An-
gelegenheiten des hauslichen Lebens klar vor Augen zu legen. [...] Nach den Grundsétzen
der Moral kann es keines Menschen Pflicht sein, das zu thun, was wider sein Interesse strei-
tet. Die Moral will ihn sein Interesse und seine Pflichten richtig wiirdigen lehren; und die fol-
gende Untersuchung wird die Verwandtschaft beider zeigen. [...] Deontologie ist von den
griechischen Wortern t6 déov (was geeignet, niitzlich, pflichtgemaiss) ist und Aoyia (das Wis-

sen) abgeleitet, und man versteht darunter die Pflichtenlehre; hier ist das Wort ganz ins Be-

32 Wenn diese auch im Gegensatz zu Bourdieus Position nicht iiber die Tradition vermittelt
sein diirften, da diese Bentham als Gegensatz zur personlichen Erfahrung erscheint.

33 Insofern dhnelte Benthams Projekt dem Pierre Bourdieus, der einerseits die gesellschaft-
lichen Selektionsmechanismen im Bildungssystem untersuchte, die in seinen Augen dazu
dienten, die Reproduktion von gesellschaftlichen Machteliten zu verschleiern, sowie an-
dererseits das politische Feld auf strukturelle Ungleichheiten und Enteignungstendenzen.
Beide Ideologiekritiker strebten insofern nach Transparenz und Reflexivitit. Vgl. Bour-
dieu, Pierre: Politik. Schriften zur Politischen Okonomie 2, Suhrkamp, Berlin 2013.

34 Bentham, Jeremy (Autor); Goldworth, Amnon (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy
Bentham: Deontology together with A Table of the Springs of Action and the Article on
Utilitarianism, Clarendon Press, Oxford 2002.

35 Vgl. Luik, Steffen: Die Rezeption Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissen-
schaft, Bohlau, Ko6ln (u.a.) 2003, S. 200.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | Jeremy Bentham und Karl Marx

sondere auf den Gegenstand der Moral angewandt, oder vielmehr auf jenen Theil der Wissen-
schaft, welcher ausser dem Bereiche der Gesetzgebung liegt. Als Kunst genommen, bedeutet
Deontologie soviel, als, das zu thun, was recht ist, als Wissenschaft lehrt sie, wie man am

schicklichsten in jedem Verhiltnisse handeln miisse.“¢

Die Ergebnisse der Deontologie Benthams bleiben jedoch, wie Stephen Leslie an-
merkt, eher abstrakt. Die Frage, wie Interesse und Pflicht zusammenfallen, wird nur
oberflachlich behandelt, insofern dieses Zusammenfallen der dem alltéglichen Ver-
halten inhirenten Rationalitit zugeordnet wird.”” Benthams Argumentation zeigt
u.a., dass der vom Mitgefiihl und Sympathie geleitete Mensch in der Regel von sich
aus nach moralischen, guten Handlungen strebt und diese Tendenz mit dem ge-
schichtlichen Fortschritt noch verstirkt wird. Auch ein erweitertes Offentlichkeits-
prinzip sorge fiir ehrenhafte und gliicksbefordernde Handlungen, insofern alle Biir-
ger nach Anerkennung streben.*® Im Vergleich zur Einfiihrung in die Prinzipien der
Moral und der Gesetzgebung kommt in der zur Explizierung gedachten Deontolo-
gie zu den vier bisherigen Sanktionsmechanismen menschlichen Handelns, der phy-
sischen, der moralischen oder 6ffentlichen sowie der religiosen, nun auch die der
Sympathie (gemeint ist Empathie) hinzu.*

Im Gegensatz zu Benthams Auffassung von Deontologie wird der Begriff der
Deontologie heute im deutschen Sprachraum primér mit Kants Pflichtethik verbun-
den — wie auch Kants Philosophie mit dem an Konsequenzen orientierten Utilita-
rismus scharf kontrastiert wird.*® Fiir Immanuel Kant, der heute als der bedeutends-
te deontologische Denker (Pflichtethiker) angesehen wird, muss moralisches Han-
deln als unabhéngig von den konkreten und zufilligen Gegebenheiten, die Ent-

36 Bentham, Jeremy (Autor); Bowring, John (Hrsg.): Deontologie oder die Wissenschaft der
Moral. Aus dem Manuscript von Jeremy Bentham, geordnet und herausgegeben von John
Bowring, Band I, Allgemeine Niederlandische Buchhandlung, Leipzig 1834, S. 7; 22.

37 Vgl Stephen; Leslie: The English Utilitarians, Band 1, Duckworth, London 1900, S. 313.

38 Vgl. Bentham, Jeremy (Autor); Goldworth, Amnon (Hrsg.): The Collected Works of Jer-
emy Bentham: Deontology together with A Table of the Springs of Action and the Article
on Utilitarianism, Clarendon Press, Oxford 2002, S. 190-207.

39 Goldworth, Amnon: Editorial Introduction, in: Bentham, Jeremy (Autor); Goldworth,
Amnon (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Deontology together with A
Table of the Springs of Action and the Article on Utilitarianism, Clarendon Press, Oxford
2002, S. xxi.

40 Vgl. Werner, Micha H.: Deontologische Ansétze. Einleitung, in: Diiwell, Marcus; Hii-
benthal, Christoph; Werner, Micha H. (Hrsg.): Handbuch Ethik, Metzler, Stuttgart 2011,
S. 122-127.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 77

scheidungssituationen begleiten, begriffen werden. Kants Prinzip ethischen Han-
delns hat daher den Anspruch universell zu gelten. Das bedeutet aber auch, dass das
deontologische Denken bestimmte Dinge oder Handlungen als intrinsisch gut oder
schlecht qualifiziert. Eine Liige ist hier beispielsweise immer unmoralisch. Selbst
Notliigen aus altruistischen Griinden sind in Kants Ethik verboten.*' Kants MaBstab
der Bewertung von Handlungen ist dabei die abstrakte menschliche Vernunft, die
sich iiber Empirie und Gefiihl erheben konnen soll, insofern sie die Erfahrungen
strukturiert und ihnen Sinn verleiht. Dabei setzt sich Kants Philosophie explizit vom
Empirismus David Humes ab. Mit der strukturellen Ausblendung gesellschaftlicher
Umstidnde und Dispositionen kann jedoch u.a. die Genese der Moral nicht erklart
werden. Die Frage, wie und aus welchen Griinden sich die Moral entwickelt hat,
bleibt bei Kant offen. Benthams Modell der Moral kann dies schon eher leisten. Ei-
ne Vorabbestimmung von Handlungen ist fiir ihn unzuléssig. Fiir Bentham kann der
MafBstab der Beurteilung von Handlungen nur die wahrgenommene Niitzlichkeit fiir
die Gesellschaft sein, nicht aber eine angenommene abstrakte menschliche Ver-
nunft. Fiir den Utilitarismus kann es keine intrinsisch guten oder schlechten Hand-
lungen geben. Alle Handlungen miissen situationsabhingig betrachtet werden. In
der Regel erweist es sich dann etwa als gesellschaftlich niitzlich die Wahrheit zu
sagen.*? Erst deshalb wird Ehrlichkeit in der Moral geschitzt. Das bedeutet aber

41 Siehe dazu Kants Schrift Uber ein vermeintes Recht, aus Menschenliebe zu liigen (1797),
die eine Reaktion auf die Einwénde Benjamin Constants darstellte. Dieser schrieb: ,,Der
sittliche Grundsatz: es sei eine Pflicht die Wahrheit zu sagen, wiirde, wenn man ihn un-
bedingt und vereinzelt ndhme, jede Gesellschaft zur Unméoglichkeit machen. Den Beweis
davon haben wir in den sehr unmittelbaren Folgerungen, die ein deutscher Philosoph aus
diesem Grundsatze gezogen hat, der so weit geht zu behaupten: daf} die Liige gegen einen
Morder, der uns fragte, ob unser von ihm verfolgter Freund sich nicht in unser Haus ge-
fliichtet, ein Verbrechen sein wiirde.* Zit. in: Kant, Immanuel: Uber ein vermeintes Recht
aus Menschenliebe zu liigen. AA VIII, S. 425-430.

42 Die Erkenntnis, dass sich regelhafte moralische Strukturen in kontingenten Umwelten
ausbilden, versucht der sogenannte Regelutilitarismus zu beschreiben. Der Regelutilita-
rismus néhert sich dabei jedoch der Deontologie an, indem er die Befolgung von niitzli-
chen Regeln auch dann einfordert, wenn sie im Einzelfall schlechte Konsequenzen haben
konnten. Hierbei getroffene deontologische Anwendungsregeln der konkreten Situation
werden auf der theoretischen Ebene konsequenzialistisch begriindet. Der Regelutilitaris-
mus besagt also, dass — auch auf die Gefahr hin, dass der Einzelne scheitert — moralische
Regeln zu befolgen sind, weil sie sich als gesellschaftlich niitzlich erwiesen haben. Vgl.
Birnbacher, Dieter: Utilitarismus, in: Diiwell, Marcus; Hiibenthal, Christoph; Werner,
Micha H. (Hrsg.): Handbuch Ethik, Metzler, Stuttgart 2011, S. 99-100.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | Jeremy Bentham und Karl Marx

auch, dass aus einer utilitaristischen Perspektive heraus eine moralische Handlung
nicht an eine entleerte Form gebunden ist. Auch eine Liige kann hier moralisch
sein, wenn sie dem Gliick der grofiten Zahl zutréglich ist. Nun kann man mit Bent-
ham gegen Kant einwenden: Wenn Kant formuliert: ,,Handle nur nach derjenigen
Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz wer-
de“?, dann sind die Folgen des Handelns offenbar bereits im Blick, ohne dass Kant
sich dies eingestehen will. Eine von Kant gewlinschte Abkoppelung der Moral von
Gesellschaft und Gefiihl ist fiir Bentham eine Fiktion. In &hnlicher Weise kritisierte
auch Arthur Schopenhauer Kants Versuch die reine Vernunft, aus der die Moral
entspringen soll, von Empirie und Gefiihl zu trennen.*

Doch hat Kant nicht einfach einen Denkfehler begangen. Nach seiner Auffas-
sung erweist sich der Mensch als frei, wenn er sich einem selbst gegebenen Gesetz
iibereignet, dem er bedingungslos folgt und sich dabei von seinen dulleren Zwéngen
und inneren Gefiihlslagen unabhéngig macht. Man denke hier etwa an das Beispiel
von Antigone, die ihren Bruder trotz ausdriicklichen Verbots und absehbarer Strafe
begrébt. Die Stiarke der kantschen Konzeption liegt also darin, dass der moralische
Mensch hier nicht als Opfer seiner Triebe erscheint und auch nicht als blo durch
die Umstdnde determiniert ist. Dies ist zugleich die vermeintliche Schwiche der
benthamschen Konzeption, die aufgrund ihrer ,,pleasure and pain“-Fundierung —
liest man sie boswillig — als vom Trieb geleitet erscheint. Kants kategorischer Impe-
rativ und seine Abkopplung von der Empirie erscheint also unter Umstédnden als
philosophisch attraktiv, wenn nicht gar niitzlich.

Der offenbare Gegensatz zur utilitaristischen Orientierung an Konsequenzen re-
lativiert sich aber, wenn man bedenkt, dass auch ein jedes Gesetz, das man sich
selbst gibt und sich dadurch als frei erweist — und das zudem die Freiheit des ande-
ren nicht einschrankt —, dem Gefiihl geschuldet ist, das ,,Richtige* zu tun. Auch ein
nach seiner individuellen Pflichtethik Handelnder dient seinem gesellschaftlichen
Wunschbild, egal worin sich dieses begriindet — und sei es etwa in einer abstrakten
Vernunftkonzeption. Auch hierfiir kann Antigone wieder als Beispiel dienen. Im
zweifachen Sinne ist dies mit der utilitaristischen Theorie vereinbar. Erstens blickt

43 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, AA IV, S. 421.

44 Vgl. Schopenhauer, Arthur: Anhang: Kritik der Kantischen Philosophie, in: ders.; Liit-
kehaus, Ludger (Hrsg.): Die Welt als Wille und Vorstellung, Erster Band, Haffmans, Zii-
rich 1991 (1819), S. 529-676. Siehe hierzu auch Schopenhauers Mitleidsethik, die Kants
Idee eines kategorischen Imperativs einen kalkulierten Egoismus vorwirft sowie das
Prinzip des Imperativs fiir unangemessen erachtet, insofern Ethik eher als eine beschrei-
bende Wissenschaft konzipiert werden sollte. Schopenhauer, Arthur (Autor); Welsen, Pe-
ter (Hrsg.): Uber die Grundlage der Moral, Felix Meiner Verlag, Hamburg 2007 (1839).

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 79

der Handelnde auch auf die Konsequenzen seiner Handlung, ob persdnlich unmit-
telbar oder nicht.** Zweitens steigert er durch seine Handlung sein subjektives
Wohlbefinden. Eine iiberméBige Betonung des Gesetzescharakters der individuellen
Auswahl fiihrt daher notwendig in die Irre, wenn die Griinde der Auswahl jener
Ethik durch das nach Freiheit strebende Subjekt nicht ndher beleuchtet werden. Mit
Bentham liee sich argumentieren, dass der nach einem selbst gegebenen Gesetz
Handelnde danach strebt, im ,,Reinen mit sich* (seiner erwéhlten Ethik) zu sein, um
subjektives Unwohlsein zu vermeiden. Auch insofern ist er an Konsequenzen, wenn
nicht sogar am Nutzen orientiert. Bentham selbst fasst dies folgendermaflen zu-
sammen:

,Wenn jemand das Prinzip der Niitzlichkeit zu bekdmpfen versucht, so geschieht dies mit
Griinden, die, ohne daf} er sich dessen bewult ist, eben auf diesem Prinzip beruhen. Sofern
seine Argumente etwas beweisen, beweisen sie nicht, dafl das Prinzip falsch ist, sondern daf}
es falsch angewendet worden ist und somit nicht den Anwendungen entspricht, die nach sei-

ner Ansicht moglich sind.«46

45 Siehe dazu: Hare, R.M.: Konnte Kant ein Utilitarist gewesen sein?, in: Fehige, Christoph;
Meggle, Georg: Zum moralischen Denken, Band 2, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
S. 11-34. Hare interpretiert Kant als einen gegeniiber dem Konsequenzialismus durchaus
aufgeschlossenen Denker und als ,,Utilitarist des rationalen Willens. Denn auch ein Utili-
tarist kann vorschreiben, dal wir dazu beitragen sollen, die rationalen Praferenzen oder
den auf Zwecke gerichteten Willen von Menschen zu erfiillen — Zwecke, die den Inbe-
griff des Gliicks bedeuten.” (S. 16) Hare gibt des Weiteren zu bedenken, dass bei einer
Angleichung von auf der Vernunft fulendem Willen und der auf der Empirie basierten
Préferenz nur diejenige Maxime wiinschbar sei, die fiir alle von einer Handlung Betroffe-
nen die beste Losung sei — und dies sei letztlich utilitaristisches Denken. (Vgl. S. 19.)
Weiter heif3t es: ,,Ein Wille ndmlich, der mit dem Anspruch der Universalitét auftritt, muf3
[...] ein Wille sein, der die Zwecke der Willen anderer Menschen ebenso respektiert wie
seine eigenen Zwecke™ (S. 22-23), was mit Benthams Vorstellung der absoluten Gleich-
wertigkeit individueller Wiinsche iibereinstimmt. Jenseits der konkreten inhaltlichen Be-
stimmung personlichen ethischen Handelns seien sich Utilitaristen und Kant zudem darin
einig, dass, um moralische Imperative wie den kategorischen Imperativ Kants oder die
Maxime des Gliicks der groBten Zahl zu beférdern, die Form des Imperativs universell
sein miisse (vgl. S. 28).

46 Bentham, Jeremy: Eine Einfithrung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung, in:
Hoffe, Otfried (Hrsg.): Einfithrung in die utilitaristische Ethik: Klassische und zeitgends-
sische Texte, Francke, Tiibingen 2008, S. 59.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | Jeremy Bentham und Karl Marx

Solche Gegenpositionen der utilitaristischen Grundhaltung sind, wie Bentham in
seinem Fragment on Government ausfiihrt, der ,,Asketismus®, der sich am Gliick in
der Zukunft oder im Jenseits orientiert und daher antihedonistisch geprégt ist, und
der ,,Asthetizismus®, der stark klassengebunden und antidemokratisch disponiert ist.
Fiir diese ,,falschen Anwendungen® der Suche nach Gliick gilt, wie Nancy L. Ro-
senblum anmerkt:

,Aestheticism and asceticism lie behind what Bentham conceived of as the two contemporary
antilegal ideologies. Asceticism characterizes revolutionary fanatics, whose favorite political
formula is natural rights; aestheticism characterizes the aristocracy and its allies, who are
moved by antipathy to reform and whose political formulae are taken from classical rhetoric.
Bentham was perhaps the first to treat these ideologies together and to suggest what it is the
two share. His observations would become familiar later, when these dispositions made them-
selves manifest in the extremes of anarchy and reaction. Both, asceticism and aestheticism,
are deliberate flights from utility, he argued; they are antilegal and antimodern; and they may

be adopted alternately by the same man.“*’

Diese Position Benthams ist sicher nicht unproblematisch. Sie gibt eine bindre Op-
position zwischen einem richtigen Utilitarismus und einem missgliickten Ultilitaris-
mus vor, in den die gesamte bisherige Moralphilosophie zu fallen scheint. Die Mo-
ralphilosophie orientierte sich oftmals am Naturrecht und géttlichen Prinzipien, die
es zu erkennen gelte. Neben Bentham fallen nur wenige aus diesem Schema heraus,
wie etwa David Hume, der sich auf einen von Natur aus angeborenen ,,moral sen-
se*““® berief. Humes wie Benthams Positionen entsprechen jedoch dem Geist des 18.
Jahrhunderts, in dem das gottliche Prinzip als hochster Orientierungspunkt immer
starker in den Hintergrund geriet und als dessen Ersatz einzig die biologische Natur
oder die Gesellschaft verblieb.

Ich bin der Auffassung, dass Benthams Kriterienkatalog in erster Linie als ein
Versuch verstanden werden kann, alltdglichen Entscheidungen Nachvollziehbarkeit
zu verleihen und mdgliche politische Optionen im Sinne des Nutzens zu {iberprii-
fen. Der Utilitarismus will aber auch Mafstdbe fiir unser alltdgliches Handeln bie-
ten.*’ Insofern ist er als eine Ethik zu verstehen, die sich auch auf ontologische An-

47 Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University Press,
Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 59.

48 Vgl. Kiihn, Manfred: War Hume Ultilitarist?, in: Asbach, Olaf (Hrsg.): Vom Nutzen des
Staates: Staatsverstdndnisse des klassischen Utilitarismus: Hume — Bentham — Mill, No-
mos Verlag, Baden-Baden 2009, S. 96.

49 Fiir den urspriinglichen Utilitarismus Benthams gilt das nicht so sehr, insofern dieser eher

auf Entscheidungstriger, Gesetzgeber etc. blickte.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 81

nahmen iiber den Menschen stiitzt. Fiir die hier vertretene Lesart, dass Benthams
Kalkiil als Metapher zu verstehen ist, die zumeist unbewusste Prozesse bildlich ein-
sehbar machen will, spricht auch Benthams Feststellung, wonach so oder so gilt:
,»Men calculate, some with less exactness, indeed, some with more: but all man cal-
culate.**® Die bewusste Kalkulation kann im Voraus wie im Nachhinein zur Verifi-
zierung des Nutzens vorausgegangener Handlungen herangezogen werden.’!
Benthams utilitaristische Ethik legt somit metaphorisch offen, aus welchen
mehr oder minder bewussten Motivationslagen Menschen handeln. Eine solche
programmatische Offenlegung von Prinzipien, die im menschlichen Geist wirken,
nennt Bentham daher auch ,,Logik des Willens“*. Letztere ist aber den Akteuren

immer nur zum Teil transparent. Benthams Forschungsprogramm ist dabei, wie

50 Bentham, Jeremy: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, in: Ben-
tham, Jeremy (Autor); Burns, James Henderson; Rosen, Frederick (Hrsg.): The Collected
Works of Jeremy Bentham: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation,
Athlone Press (u.a.), London 1996. S. 173-174.

51 Ein weitere einflussreiche Kritik des Utilitarismus stellt Talcott Parsons The Structure of
Social Action von 1937 dar. Parsons glaubte nicht daran, dass eine angenommene Nut-
zenorientierung des Menschen die Vielgestaltigkeit und innere Differenziertheit sozialer
Systeme erkldren konne, es vielmehr andere Logiken und Mechanismen geben miisse, die
zur Erkldrung herangezogen werden miissen. In seiner Kritik stiitzt er sich dabei auf die
Schriften von Max Weber, Emile Durkheim, Alfred Marshall und Vilfredo Pareto. Par-
sons iibersah, dass sich zumindest Jeremy Bentham nicht als erkldrender Soziologe ver-
stand, der sich auf die ontologische Annahme einer allgemeinen Nutzenorientierung be-
rief. Vielmehr kritisierte Bentham die dem allgemeinen Nutzen (im Sinne des Gliicks der
groBiten Zahl) entgegenstehende Gestaltung der Institutionen seiner Zeit. Parsons Kritik
des Utilitarismus ist nicht iiberzeugend, da er dem Utilitarismus, verstanden als soziale
Theorie, die Annahme einer unmittelbaren und zudem undifferenzierten Nutzenorientie-
rung unterstellt. Siche dazu auch: Joas, Hans; Knobl, Wolfgang: Sozialtheorie. Zwanzig
einfiihrende Vorlesungen, Suhrkamp, Berlin 2011, S. 39-142.

52 Frederick Rosen schreibt einleitend zu Benthams Einfiihrung in die Prinzipien der Moral
und der Gesetzgebung beziiglich Benthams Intention: ,,He dismissed the lingering influ-
ence of Aristotle, and especially those ,who like the authority of Aristotle better than that
of their own experience‘, and attempted to develop what Aristotle had apparently ne-
glected, namely an account of the logic of the will as opposed to what he called Aristo-
tle’s logic of understanding.” Rosen, Frederick: Introduction, in: Bentham, Jeremy (Au-
tor); Burns, James Henderson; Rosen, Frederick (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy
Bentham: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, Athlone Press
(u.a.), London 1996, S. xxxii.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | Jeremy Bentham und Karl Marx

Georg Kramer-Mclnnis schreibt, als ein sensualistisches Konzept zu verstehen, das
dem rationalistischen Konzept der reinen Vernunft zuniichst entgegensteht.

Die Frage der Verrechnung von Individual- und Gruppeninteresse ist damit aber
noch nicht hinreichend geklirt. Der Ideenhistoriker Elie Halévy unterschied beziig-
lich Benthams Utilitarismus einerseits in einen ,,psychologischen Hedonismus®, der
besagt, dass Akteure faktisch nutzenmaximierend handeln, sowie andererseits in ei-
nen ,.ethischen Hedonismus“, nach dem soziale Akteure im Interesse der groBten
Zahl handeln sollten.>* Dem benthamschen Gesetzgeber oblag es nun, beide For-
men miteinander in Einklang zu bringen, wobei, wie P.J. Kelly betont, die Losung
hier nicht, wie manche Bentham-Interpreten glaubten, darin bestehe, dass der Ge-
setzgeber den ,,ethischen Hedonismus* per Diktat aufoktroyiere.® Vielmehr ginge
es Bentham, laut Kelly, um die Etablierung eines indirekten Prinzips im Sinne des
,»grofiten Gliicks der groBten Zahl“, das vor allem in einer klugen und indirekten
Gesetzgebung bestand. Diese etabliere einen Rahmen, der Besitz garantiere und je-
ne Sicherheit schaffe, auf die Bentham stets besonderen Wert gelegt habe.’® John
Stuart Mill kritisiert 1833, in einer frithen Auseinandersetzung mit seinem ehemali-
gen Mentor, Benthams Auffassung von der Gesetzgebung dahingehend, dass Bent-
ham blind fiir die Notwendigkeit der institutionell fundierten Charakterbildung der
Nation gewesen sei. Bentham nehme die Menschen zwar so, wie sie seien, indem er
ihren Egoismus akzeptierte und diesen durch eine entsprechende Gesetzbegeung
einrahmen wollte, aber eine wirkliche Verbesserung des Nationalcharakters hin zu
mehr Tugend und Moral — und somit zum Gliick — kénne so nach Mill nicht erreicht
werden.’” Und auch Benthams Ideal einer reprisentativen Demokratie sei keine
universell implementierbare Losung, da bei der Suche nach politischen Reformen

stets der jeweilige Stand einer Nation beachtet werden miisse.*®

53 Vgl. Kramer-Mclnnis, Georg: Der ,,Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams Grundle-
gung des klassischen Utilitarismus unter besonderer Beriicksichtigung seiner Rechts- und
Staatslehre, Dike (u.a.), Ziirich (u.a.) 2008, S. 58.

54 Halévy, Elie: The Growth of Philosophic Radicalism, Martino Publishing, Mansfield
2013 (1928), S. 14.

55 Vgl. Kelly, P.J.: Utilitarianism and Distributive Justice: The Civil Law and the Founda-
tions of Bentham’s Economic Thought, in: Utilitas, Volume 1, Issue 1, 1989, S. 65-66.

56 Vgl. ebd., S. 62-81.

57 Mill, John Stuart: Bemerkungen zu Benthams Philosophie (1833), in: Ackermann, Ulrike;
Schmidt, Hans Jorg (Hrsg.): John Stuart Mill. Ausgewidhlte Werke, Band III: Freiheit,
Fortschritt und die Aufgaben des Staates, Teil 1: Individuum, Moral und Gesellschaft,
Murmann-Verlag, Hamburg 2014, S. 46-47.

58 Ebd., S. 56-57.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 83

Wenn Benthams Liberalismus, so wie es Kelly nahelegt, tatsdchlich Sicherheit
und Erwartungssicherheiten in den Vordergrund seiner utilitaristischen Theorie
stellte, so lieBe sich dies nur sehr schwer mit dem heutigen Neoliberalismus in Ein-
klang bringen, als dessen Vorldufer Bentham, bedingt durch sein Streben nach einer
Okonomisierung gesellschaftlicher Zusammenhinge sowie auch des Staates, teils
gedeutet wird,” da der Neoliberalismus stets mit einer umfassenden Prekarisierung
6konomischer und auch sozialer Verhéltnisse einhergeht. Die dadurch geschaffene
umfassende Unsicherheit fiir die Mehrzahl der Biirger, insbesondere auch fiir die
Mittelschicht, deren Reproduktion nun gefdhrdet scheint, miisste demnach dem
groften Gliick der groften Zahl, so wie es Benthams verstand, diametral entgegen-
stehen.

Offen ist bisher, ob der Utilitarismus Benthams auch in seiner Funktion als In-
spirationsquelle fiir den Gesetzgeber eine ganz bestimmte Form der Verteilungsge-
rechtigkeit bevorzugt. Denkbar wire etwa ein meritokratisches System, das nach
Verdienst verteilt, ein solidarisches System, das nach Bedarf verteilt, sowie ein
Prinzip der staatsbiirgerlichen Gleichheit, das eine egalitire Verteilung von Rech-
ten, Pflichten und Giitern anstrebt.®

Ein demokratisches System setzt als Fundament eine Gleichheit der Rechte (Iso-
nomie) voraus, doch iiber die soziodkonomische Verteilung von Giitern scheint
dabei noch nichts gesagt. Es stellt sich nun die Frage, inwiefern Benthams utilitaris-
tische Philosophie iiberhaupt demokratisch ist und wie genau sie sich zur Vertei-
lung von Giitern verhélt. Hilfreich ist dafiir ein Seitenblick auf den historischen
Kontext Benthams:

Entwickelt wird der hedonistische Kalkiil im spétfeudalen und frihkapitalistischen England.
Angesichts der damals bestehenden Konzentration von Macht und Reichtum in den Hénden
einer diinnen Schicht Privilegierter enthilt die in das Kalkiil tibersetzte demokratische Maxi-
me, jeden ohne Unterschied gleich zu beriicksichtigen; Benthams Diktum ,everybody to
count for one, and nobody to count for more than one‘, eine geradezu revolutionire Gesell-
schaftskritik.*®!

59 So etwa: Engelmann, Stephen G.: ,.Indirect Legislation. Bentham’s Liberal Government,
in: Polity 35(3), 2003, S. 369-388.

60 Vgl. Miller, David: Grundsétze sozialer Gerechtigkeit, Campus-Verlag, Frankfurt am
Main (u.a.) 2008.

61 Hoffe, Otfried: Einleitung, in: Hoffe, Otfried (Hrsg.): Einfiihrung in die utilitaristische
Ethik: Klassische und zeitgenossische Texte, Francke, Tiibingen 2008, S. 19.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | Jeremy Bentham und Karl Marx

1789, im Jahr der Franzdsischen Revolution, forderte Bentham in Einfiihrung in die
Prinzipen der Moral und der Gesetzgebung eine Gleichberiicksichtigung aller und
erscheint daher als ein liberaler Demokrat. Der Liberalismus seiner Zeit forderte
nicht nur ein Recht auf den ungehinderten Erwerb und Verkauf von Giitern auf dem
freien Markt, sondern auch und vor allem politische Mitbestimmung des Biirger-
tums, das sich, gestiitzt auf seinen dkonomischen Aufstieg, zusehends gegen das
politische Monopol des Adels stellte.

Um Benthams Uberlegungen zum Grad des angebrachten demokratischen Ge-
halts politischer Teilhabe einerseits und der materiellen Giiterverteilung anderer-
seits beurteilen zu konnen, ist es angezeigt zundchst analytisch klar zwischen der
Sphére der Wirtschaft und der Sphére der Politik zu unterscheiden. Bentham weist
diesen distinkten Sphédren unterschiedliche Funktionsprinzipien zu. Als Anhédnger
von Adam Smiths Wirtschaftstheorie darf auch fiir Bentham die Wirtschaft — im
Normalfall — nicht direkt von politischen Entscheidungen beeinflusst werden.® Ge-
sellschaftlicher Wohlstand kann nur von frei handelnden Biirgern erarbeitet werden,
und dafiir braucht es vor allen Dingen (Erwartungs-) Sicherheit, Rechtsstaatlichkeit
und Eigentumsschutz. Ohne diesen ermdglichenden Rahmen fehlt nach Bentham
jede Motivation Investitionen zu tétigen, deren Ertrag mehr als unsicher ist. Fiir ihn
stand genauso wie fiir Adam Smith fest, dass der Marktteilnehmer nach seinem Ei-
gennutz strebt, und téte er es nicht, wire er kaum iiberlebensfahig. Hier wird deut-
lich, dass der Eigennutz des materiellen Erwerbs nur durch Sicherheit garantiert
werden kann. Dafiir aber wurden seit Anbeginn der biirgerlichen Gesellschaft Steu-
ern erhoben, um einen Rechts-, Militéir- und Polizeiapparat zu finanzieren.®® Die
Biirger tragen seit jeher diese Kosten. Und erst dadurch wird ihr verbleibendes Ei-
gentum erst tastsdchlich materiell garantiert. Zugleich galt aber fiir Bentham, dass
der utilitaristische Gesetzgeber davon ausgehen sollte, dass der wohlhabende Biir-
ger im Durchschnitt als gliicklicher anzusehen sei als der mittellose. Eine gleichma-
Bige Besteuerung wiirde also mehr Leid unter den drmeren Bevdlkerungsteilen
schaffen. Daher trat Bentham fiir ein proportionales Steuersystem ein, das die

62 Hier gibt es jedoch wichtige Ausnahmen zu beachten. So hat sich Bentham zwar mit sei-
ner Schrift zur Verteidigung des Wuchers (Defence of Usury, 1787) als Anhdnger Adam
Smiths erwiesen, doch erachtete er ebenso eine Marktpreisbindung fiir Getreide im Na-
men der gesellschaftlichen Sicherheit und Stabilitét als sinnvoll und legitim. Vgl. Crim-
mins, James E.: Contending Interpretations of Benthams Utilitarism, in: Canadian Journal
of Political Science, Volume 29, No. 4 (Dec. 1996), S. 764-766.

63 Vgl. Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklédrten Gliicks. Jeremy Benthams philoso-
phisch-politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 242-243.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 85

Wohlhabenderen stiirker in die Pflicht nahm.** Auch Marx und Engels warben im
Kommunistischen Manifest fiir eine progressive Besteuerung. Nach Mary P. Mack
steht in der utilitaristischen Hierarchie das Prinzip der Ungleichheitsreduzierung
nur sehr knapp hinter dem Prinzip der notwendigen Erwartungssicherheit, unter das
auch der Eigentumsschutz und eine kalkulierbare Besteuerung fallen sollten.®

Doch damit sind noch nicht alle Transaktionen materieller Giiter erfasst. Eine
demokratische und représentativ verfasste Gesellschaft braucht mehr als bezahlte
Richter, Polizisten und Abgeordnete. Da Bentham der Uberzeugung war, dass eine
jede politische Gemeinschaft auch ein GrundmaB an sozialer Homogenitit bediirfte,
die nicht nur politisch und rechtlich, sondern durchaus auch in begrenztem Male
materiell zu verstehen sei, gilt er heute auch als Vordenker des Wohlfahrtsstaats.
Wenn es auch fiir Bentham unvorstellbar war die Armut, die ihm auch als motivie-
rend und letztlich als Quelle der Arbeit und damit des Reichtums gilt, abzuschaf-
fen,% diirfe die Schere zwischen Arm und Reich nicht zu weit auseinanderklaffen.
Jedoch nicht etwa weil jeder Mensch von Natur aus ein Recht auf Leben oder gar
Menschenwiirde hétte, sondern weil der Wohlfahrtsstaat im Namen des ,,grofiten
Gliicks der groBiten Zahl“ jene Grundbediirfnisse auch an der gesellschaftlichen Pe-
ripherie zu sichern hat, die der Ausgangspunkt Benthams sensualistisch inspirierten
politischen Denkens sind. Der Mensch besitzt nach Bentham zudem ein einstmals
auf die Familie oder die Kleinstgruppe beschrinktes, durch die kulturelle Evolution
aber auf die ihn umgebende Gesellschaft erweitertes Mitgefiihl.®” Insofern mindert
das offenbare Leid des Bettlers unser Wohlbefinden. Wenn wir spenden, gleicht die
Transaktion fiir Bentham keinem Nullsummenspiel, bei dem wir verlieren und der

Bettler gewinnt.®® Vielmehr gleicht sie einer Win-win-Situation, in der das Gliick

64 Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748—1792, Heinemann,
London; Melbourne; Toronto 1962, S. 288.

65 Vgl. ebd., S. 288

66 Vgl. Bohlender, Matthias: Metamorphosen des liberalen Regierungsdenkens. Politische
Okonomie, Polizei und Pauperismus, Velbriick, Weilerswist 2007, S. 199.

67 Siehe dazu: Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgekldrten Gliicks. Jeremy Benthams phi-
losophisch-politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 179.

68 Dieter Birnbacher erldutert: ,,Fiir den psychologischen Egoismus sind auch scheinbar von
Motiven wie Mitleid und Solidaritéit bestimmte altruistische Handlungen egoistisch moti-
viert, z.B. durch Wiinsche nach gesellschaftlicher Zuwendung, Zugehorigkeit und Aner-
kennung. Scheinbar moralisch motivierte Handlungen zielen auf die Vermeidung duf3erer
(Strafe, Tadel, Entzug sozialer Anerkennung) und innerer Sanktionen (Gewissensbisse,
Selbstvorwiirfe, verminderte Selbstachtung). Bentham und Mill, die Begriinder des Utili-

tarismus, standen dem psychologischen Egoismus zumindest zeitweilig nahe. Bentham

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | Jeremy Bentham und Karl Marx

der grofiten Zahl ungleich gesteigert wird. Bentham begriindet dies mit seinem
Theorem des abnehmenden Grenznutzens, wonach der erste Penny seinem Besitzer
hilfreicher ist als der millionste. Dem Millionér wird der Verlust von wenigen Pen-
nys kaum emotional schaden, dem Bettler hingegen erscheint ein noch so kleiner
Gewinn emotional wie materiell ungleich wertvoller. Bentham erldutert seine These

des abnehmenden Grenznutzens folgendermafen:

S0 far as depends upon wealth, — of two persons having unequal fortunes, he who has most
wealth must by a legislator be regarded as having most happiness. But the quantity of happi-
ness will not go on increasing in anything near the same proportion as the quantity of wealth:
— ten thousand times the quantity of wealth will not bring with it ten thousand times the quan-
tity of happiness. It will even be matter of doubt, whether ten thousand times the wealth will
in general bring with it twice the happiness. Thus it is, that, the effect of wealth in the produc-
tion of happiness goes on diminishing, as the quantity by which the wealth of one man ex-
ceeds that of another goes on increasing: in other words, the quantity of happiness produced
by a particle of wealth (each particle being of the same magnitude) will be less and less at
every particle; the second will produce less than the first, the third than the second, and so

on «69

Die Art und Weise der benthamschen Thematisierung des abnehmenden Grenznut-
zens entkriftet einen immer wieder vorgebrachten Einwand gegen den Utilitaris-
mus: dass dieser kein Prinzip distributiver Gerechtigkeit kenne, stattdessen nur die
Maximierung des Gesamtnutzens fordere.”® So kénnte man mit Rekurs auf Bentham
fiir eine starke Progressivsteuer pliadieren, wie sie auch im Kommunistischen Mani-
fest gefordert wird.

erwartete die Befolgung einer utilitaristischen Moral weniger von genuin moralischen
Motiven wie Pflichtbewusstsein und Gewissenhaftigkeit als von dem Wunsch, dufleren
Sanktionen wie staatlichen und gottlichen Strafen, sozialer Ablehnung und Meidung so-
wie anderen widrigen Folgen von Pflichtverletzung zu entgehen. Birnbacher, Dieter:
Utilitarismus, in: Diiwell, Marcus; Hiibenthal, Christoph; Werner, Micha H. (Hrsg.):
Handbuch Ethik, Metzler, Stuttgart 2011, S. 98.

69 Bentham, Jeremy: Pannomial Fragments, in: Bentham, Jeremy (Autor); Engelmann, Ste-
phen G. (Hrsg.): Selected Writings: Jeremy Bentham, Yale University Press, New Haven;
London 2011, S. 275-276.

70 Diese Auffassung vertritt auch der Philosoph Wilfried Hinsch, der sich ebenfalls um eine
Rehabilitierung des im deutschen Sprachraum oft missverstandenen Utilitarismus be-
miiht: Hinsch, Wilfried: Die Gerechte Gesellschaft. Eine philosophische Orientierung,
Reclam, Stuttgart 2016. S. 45-81.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 87

Auch der Wirtschaftswissenschaftler Amartya Sen teilt diese falsche Kritik, in-
dem er etwa schreibt, dass Utilitaristen ,,[...] im Allgemeinen nicht wollen, dass
verschiedene Menschen den gleichen Nutzen genieBen, sondern nur die Maximie-
rung des Gesamiutzens ohne Riicksicht auf die Verteilung im Blick haben [...]“,
um dies dann als ,,keine besonders egalitire Einstellung™ zu qualifizieren.”' Seine
Kritik relativiert er jedoch zugleich und unterstreicht damit die aufféllige Ambiva-
lenz des Utilitarismus, der sich stets in verschiedene Richtungen deuten lésst:

,Und doch suchen auch Utilitaristen eine Gleichheit, ndmlich die Gleichbehandlung aller
Menschen, insofern, als Nutzengewinne und Nutzeneinbuflen fiir alle Menschen ohne Aus-
nahme gleiche Bedeutung haben sollen. Indem Utilitaristen darauf bestehen, dass Nutzenge-
winn fiir alle gleich wichtig ist, machen sie sich eine besondere Art egalitdren Denkens zu ei-
gen. Gerade dieser egalitire Zug steht im Zusammenhang mit dem Grundsatz des Utilitaris-

mus, ,den gleichen Anspriichen aller Parteien gleiches Gewicht zu geben® [...].«7

Benthams Utilitarismus ist, wie gezeigt, gerade nicht indifferent gegeniiber einer
materiellen Verteilung, auch wenn sich aus seinen Schriften keine explizite Gerech-
tigkeitstheorie herausdestillieren ldsst, wie sie John Rawls spéter als Grundlage ei-
ner liberalen Gerechtigkeitstheorie anmahnte, die er als Fortfiihrung der Pflichtethik
Immanuel Kants verstand.” Benthams Werk ist ein komplexes Mosaik aus Schrif-
ten iiber die Handlungsgriinde des Menschen und Skizzierungen rationaler politi-
scher Institutionen, die sich abseits von tradierten Naturrechten am Nutzen aller
Biirger orientieren. Im Gegensatz zu diesem heterogenen Lebenswerk Benthams
unternahm John Rawls mit seiner Theorie der Gerechtigkeit aus dem Jahr 1971 (dt.
1979) den Versuch einer konzisen Formulierung eines universales Gerechtigkeits-
prinzips. Dazu suchte er nach den Bedingungen, unter denen gesellschaftliche Re-
geln gefunden werden kénnen, die allen Biirgern als gerecht gelten, und kommt da-
bei zu dem Schluss, dass diese nur in einem abstrakten Urzustand gefunden werden
konnen, in dem die Einzelnen nichts {iber ihre tatséchliche gesellschaftliche Positi-
on wissen. Um nun einen Modus zu beschreiben, in dem solche gerechten Instituti-
onen gefunden werden kdnnen, bringt Rawls in seiner Vertragstheorie den hypothe-

«74

tischen ,,Schleier des Nichtwissens“’* als spezifisches Modell des Urzustandes ins

Spiel. Erst unter einem solchen Schleier, entkleidet von ihren Lagen und Interessen,

71 Sen, Amartya: Die Idee der Gerechtigkeit, C.H. Beck, Miinchen 2010, S. 319.

72 Ebd., S.319.

73 Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1990;
Rawls, John: Gerechtigkeit als FairneB. Ein Neuentwurf, Suhrkamp, Berlin 2006.

74 Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1990, S. 36.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | Jeremy Bentham und Karl Marx

wiirden die Biirger sich auf gerechte, da allgemein anerkannte Institutionen und
Verfahren einigen konnen. Diese gelten Rawls als ,,fair, insofern sie von allen ge-
meinsam und freiwillig getragen werden.”

Doch auch mit der Verwendung des ,,Schleiers des Nichtwissens® als heuristi-
sches Mittel wiirden Ungleichheiten bestehen. Rawls stellt die Prinzipien der
Marktwirtschaft nicht infrage. Dabei geht er jedoch davon aus, dass man sich unter
jenem Schleier des Nichtwissens auch darauf einigen wiirde, der denkbar schlech-
testen Position, in die ein jeder geraten konnte, ein moglichst hohes Maf} an Hilfs-
mitteln zur Seite zu stellen. Sein ,,Differenzprinzip“’® besagt, dass Ungleichheiten
durchaus legitim sind, wenn sie sich auch den Schlechtestgestellten im Schnitt als
hilfreich erweisen. Das andere, diesem iibergeordnete Prinzip, auf das sich geeinigt

“77_mit dem Rawls die klassischen liberalen

werden wiirde, ist das ,,Freiheitsprinzip
Grundfreiheiten meint.

Den klassischen, an Konsequenzen orientierten Utilitarismus, der ihm als
Hauptgegner gilt, da er im angloamerikanischen Raum iiber lange Zeit die Gerech-
tigkeitstheorie dominierte,’® kritisierte Rawls vor allem fiir dessen Annahme der
Transparenz von Handlungsfolgen” sowie fiir die von diesem vermeintlich ange-
nommene Moglichkeit der Verrechenbarkeit individueller Nutzengewinne.®® Rawls
will dem ein apriorisches Prinzip entgegenstellen, das einerseits ohne Messungen
und Verrechnungen auskommt und andererseits gleichsam als Leitfaden fiir die fai-
re Institutionen- und Verfahrensbildung in liberalen Nationalstaaten fungiert. Das
(scheinbar) vom Utilitarismus allgemeinhin anerkannte notwendige Ubel der Be-
nachteiligung einiger zum Wohle vieler glaubt er dabei umgangen zu haben. Prob-
lematisch an Rawls Utilitarismus-Rezeption, die sich hauptsédchlich auf Bentham
und Henry Sidgwick (1838—1900) stiitzt, ist jedoch dessen verkiirzte Lesart der von
Bentham skizzierten Distributionsprinzipien. So scheint fiir Rawls der klassische
Utilitarismus in folgendem Aspekt eindeutig:

»Das erstaunliche Merkmal der utilitaristischen Gerechtigkeitsvorstellung ist nun, daf3 es kei-
ne — oder hochstens eine mittelbare — Rolle spielt, wie diese Summe der Befriedigungen iiber

die einzelnen Menschen verteilt ist [...]. Die Gesellschaft mufl ihre Giiter — Rechte und

75 Vgl. ebd., S. 30

76 Siche dazu: ebd., S. 336-337.
77 Siehe dazu: ebd., S. 336-337.
78 Siehe dazu: ebd., S. 19-65.
79 Vgl. ebd., S. 45.

80 Vgl. ebd., S. 46.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 89

Pflichten, Chancen und Vorrechte, die verschiedenen Formen des Reichtums oder was es

sonst noch geben mag — so verteilen, da nach Moglichkeit dieses Maximum erreicht wird. 8!

Dass dies bei Bentham so nicht der Fall ist, wurde weiter oben bereits anhand sei-
nes Prinzips des abnehmenden Grenznutzens und der von ihm angedachten Umver-
teilung dargelegt. Weiterfithrend gibt Rawls, im Hinblick auf die vermeintliche ab-
solute Fixierung des Utilitarismus auf den Gesamtnutzen, zu bedenken, dass es
nicht naheliegend sei, ,,[...] daB Menschen, die sich als Gleiche sehen und ihre An-
spriiche gegeneinander geltend machen kdnnen, sich auf einen Grundsatz einigen
sollten, der einigen geringere Lebenschancen auferlegt, nur weil die Summe der

“82_ Doch versteht sich zumindest Benthams Utili-

Vorteile fiir die anderen grofer ist
tarismus, der zwar als politisches Leitprinzip gedacht werden kann, kaum im glei-
chen Sinne als Vertragstheorie, wie es Rawls hier unterstellt. Deshalb findet sich
bei Bentham auch keine Urzustandskonzeption. Benthams Utilitarismus ist weit
weniger eindeutig zuordenbar als Rawls streng systematisierter Theorieentwurf.
Benthams vielféltige und iiber einen langen Zeitraum entstandene Schriften treffen
zum einen ontologische Aussagen iiber den Menschen, wie sie gleichermafen am
Nutzen orientierte politische Verfassungen entwerfen.

Abseits seiner Kritik teilt Rawls die auch von mir vertretene Annahme, dass es

sich beim Utilitarismus Benthams in der Tendenz um eine soziale Ethik handelt:

,,Der Utilitarismus gilt herkdmmlicher Weise als individualistisch, und dafiir gibt es gewil3
gute Griinde. Die Utilitaristen setzten sich entschieden fiir die Freiheitsrechte und die Gedan-
kenfreiheit ein, und sie waren der Uberzeugung, daB das Wohl der Gesellschaft im Wohl des
Einzelnen besteht. Und doch ist der Utilitarismus nicht individualistisch, jedenfalls wenn er
auf dem natiirlichen Wege hergeleitet wird, indem er namlich alle Bediirfnisse zusammenfaft

und auf die Gesellschaft das Entscheidungsprinzip fiir den Einzelmenschen anwendet.«®?

Einzig ein Aspekt der Gerechtigkeitstheorie des Ultilitaristen Henry Sidgwicks er-
scheint Rawls als denkbare Alternative zu seinem Entwurf der Gerechtigkeit als
Fairness. In einem Vorwort zum 1981er-Wiederabdruck Sidgwicks The Methods of
Ethics aus dem Jahr 1874 lobt er dessen Werk als die klarste und zugénglichste
Ausformulierung der klassischen utilitaristischen Doktrin.3* Rawls beurteilt Sidg-

81 Ebd, S. 44.

82 Ebd, S.31.

83 Ebd., S. 48.

84 Vgl. Rawls, John: Foreword to The Methods of Ethics, 1982, in: Sidgwick, Henry: The
Methods of Ethics, Hackett Publishing Company, Indianapolis, Cambridge 1981, S. v.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | Jeremy Bentham und Karl Marx

wicks Schrift als ,,[...] the first truly academic work in moral philosophy which un-
dertakes to provide a systematic comparative study of moral conceptions, starting
with those which historically and by present assessments are the most significant*®>.
Dabei greift Rawls in seiner Theorie der Gerechtigkeit Sidgwicks, die von diesem
selbst wieder verworfene, Idee eines am Einzelnen orientierten ,,Durchschnittsprin-
zips* der Gliicksmaximierung heraus, mit dem nicht auf den gesellschaftlichen Ge-
samtnutzen geblickt wird, sondern darauf, dass es der breiten Mitte der Gesellschaft
Nutzen eintrigt.®® Rawls hilt dieses Konzept fiir eine ernst zu nehmende Alternati-
ve zu den von ihm definierten Axiomen bei einer fiktiven Wahl im Urzustand. Im
Umkehrschluss unterstellt Rawls damit aber dem klassischen Utilitarismus erneut,
dass, in Anbetracht eines von einem ,,unparteiischen Beobachter®’ festgestellten
maximierten Gesamtnutzens, wenige extrem gliickliche Biirger in der Koexistenz
zu einer Masse an mehr oder weniger Ungliicklichen durchaus als legitim gelten
konnten. Rawls erscheint eine solche Ordnung nicht gerecht und so beschreibt er
den Vorteil seines Ansatzes mit den folgenden Worten: ,,Wir definieren die Unpar-
teilichkeit nicht anhand eines mitfithlenden Beobachters, sondern aus dem Blick-
winkel der Beteiligten selbst®, und filigt resiimierend hinzu: ,,Der Fehler des Utilita-
rismus ist die Verwechselung von Unparteilichkeit mit Nicht-Person-Sein. 38

Aus einer weniger abstrakten Argumentation heraus ldsst sich aber nun mit
Recht behaupten, dass angesichts Benthams Attacken gegen das ,,sinister interest
des Establishments eine u.a. von Rawls unterstellte Indifferenz gegeniiber der Ver-
teilung (von Giitern, Rechten etc.) unzutreffend ist. Benthams demokratischer Im-
petus legt es vielmehr nahe, dass auch seine theoretischen Abhandlungen nicht nur
den Genuss aller beriicksichtigen, sondern, wie weiter oben mit der Idee des ab-
nehmenden Grenznutzens gezeigt werden konnte, zum Wohl der breiten Mitte hin
tendieren.

Bevor ich in einem spiter folgenden Kapitel iiber das Verhiltnis von Offent-
lichkeit und Parlament genauer darauf eingehe, méchte ich hier die Hypothese auf-
stellen, dass fiir Bentham gerecht ist, was vor einer aufgeklérten, d.h. von einem

t.89

ideologischen Schleier befreiten Offentlichkeit rechtfertigbar ist.® Statt eines spezi-

85 Ebd., S.v.

86 Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1990, S.
211.

87 Vgl. ebd., S. 215.

88 Ebd., S.217.

89 Im Sinne von: Forst, Rainer: Gerechtigkeit nach Marx, in: Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel
(Hrsg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 121; sowie

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 91

fischen Gerechtigkeitsprinzips findet sich bei Bentham demnach ein Gerechtig-
keitsbegriff, der rein diskursiv bestimmt ist, je nach der spezifischen Gliicksvorstel-
lung einer sich immer im Wandel befindenden Gesellschaft. Letztlich aber bleibt
diese Gerechtigkeitsvorstellung an die Empfindsamkeiten ihrer Trager sowie ihre
Vorstellung von Niitzlichkeit gebunden. Selbiges gilt, wie es Rainer Forst dargelegt
hat, auch fiir Karl Marx. So liegt es sehr nahe an Benthams Anspruch auf Gleichbe-
riicksichtigung aller fiihlenden Wesen, wenn Forst im Hinblick auf Marx, dem es
um die Subjektwerdung des Proletariats gehe,”® formuliert:

,Der Grundimpuls gegen die Ungerechtigkeit ist nicht der des Etwas- oder Mehr-haben-
Wollens, sondern der, nicht mehr beherrscht, bedrangt oder tibergangen werden zu wollen als
jemand mit einem Anspruch und Grund-Recht auf Rechtfertigung. Dieser Anspruch enthélt
die Forderung, dass es keine politischen oder sozialen Verhiltnisse geben soll, die gegeniiber
den Betroffenen nicht addquat gerechtfertigt werden konnen. Darin liegt das zutiefst politi-
sche Wesen der Gerechtigkeit, das der Satz des Suum cuique eher verdréngt, denn worum es
in der Gerechtigkeit im Wesentlichen geht, ist, wer bestimmt, wer was erhélt. Die Forderung
nach Gerechtigkeit ist diesem Verstdndnis nach eine emanzipatorische; reflexiv gesprochen,
liegt ihr der Anspruch zugrunde, als autonomes Rechtfertigungswesen respektiert zu werden,
d.h. in der Wiirde als Wesen, das Rechtfertigungen geben und verlangen kann. Als Opfer der
Ungerechtigkeit ist nicht primédr die Person anzusehen, der bestimmte Giiter fehlen, sondern

die, die bei der Herstellung und Verteilung von Giitern nicht , zihlt !

Auch innerhalb eines freien Marktes ist ein jeder gleich im Wettbewerb, insofern er
frei von Privilegien ist. Bentham kann als ein Anhénger des freien Marktes verstan-
den werden,”® auch wenn fiir ihn in Ausnahmesituationen der Staat im Namen der
Sicherheit und Stabilitit intervenieren kdnnen sollte.”® Philip Schofield sieht Bent-

vgl. Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklarten Gliicks. Jeremy Benthams philoso-
phisch-politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 251.

90 Vgl. Forst, Rainer: Gerechtigkeit nach Marx, in: Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel (Hrsg.):
Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 116-118.

91 Ebd,S.111.

92 Stark, Werner: Introduction, in: Stark, Werner (Hrsg.): Jeremy Bentham’s Economic
Writings. Critical Edition Based on Printed Works and Unprinted Manuscripts, Volume
1, Routledge, London 2003 (1952), S. 7-60.

93 Vgl. Crimmins, James E.: Contending Interpretations of Benthams Utilitarism, in: Cana-
dian Journal of Political Science, Volume 29, No. 4 (Dec. 1996), S. 764-766.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | Jeremy Bentham und Karl Marx

ham als einen Gegner eines gesetzlich forcierten materiellen Egalitarismus.** Zu-
gleich trat Bentham jedoch auch, wie gezeigt, fiir eine gesellschaftliche Redistribu-
tion zugunsten der Armen und Unfdhigen ein. Gerade diese Balance macht ihn zum
entscheidenden Vordenker der heutigen europdischen Rechts- und Wohlfahrtstaa-
ten,” auch wenn diese sich, entgegen Benthams antimetaphysisch fundiertem Den-
ken, durch Menschen- und Biirgerrechte zu legitimieren suchen. Insofern kann
Bentham als ein Demokrat im Sinne heutiger Wohlfahrtsstaaten, spezifischer noch
als sozialliberal bezeichnet werden.”® Einschrinkend gilt es hier allerdings anzu-
merken, dass die panoptisch strukturierten Arbeitshduser, die nicht nur fiir Verbre-
cher, sondern auch fiir Landstreicher gedacht waren, einen offenen Zwang ausiib-
ten. Einen Zwang, der seit Marx immer wieder als die disziplinierende Riickseite
des liberalen Kapitalismus beschrieben wurde — und wohl auch immer noch die
Riickseite heutiger sozialliberaler Ordnungen bildet.

Nachdem weiter oben Benthams Blick auf die notwendige Form materieller
Verteilung innerhalb demokratischer Gesellschaften beschrieben wurde, mdchte ich
nun seine Position in Bezug auf politische Teilhabe skizzieren. Das Sonderproblem
der benthamschen Kritik am antiegalitdren Rechtssystem des Common Law wird
hier spéter in einem eigenen Kapitel diskutiert, ebenso wie seine Positionsverschie-
bung vom optimistischen Reformator in Diensten des Konigs hin zum radikalen
Demokraten, Elitenkritiker und Monarchiegegner. An dieser Stelle soll nun sehr
knapp gezeigt werden, dass Politik fiir Bentham, entgegen der Verlautbarung man-
cher seiner Kritiker, mehr ist als nur die institutionelle Ermoglichung des radikalen
Egoismus freier Marktkonkurrenten.”” Zugleich aber bleibt bei ihm die Politik, dem

94 Vgl. Schofield, Philip: Bentham. A Guide for the Perplexed, Continuum, London; New
York, S. 68.

95 Vgl. Sen, Amartya: Die Idee der Gerechtigkeit, C.H. Beck, Miinchen 2010, S. 300.

96 Dem sozialen Kern Benthams Philosophie ist es auch geschuldet, dass sich unter seinen
engsten Vertrauten und Bewunderern auch der Philosoph William Thompson findet, der
sich zu einem der fithrenden Sozialisten Englands entwickelte und spiter von Karl Marx,
der 1845 bei seinem Besuch in Manchester auf dessen Schriften stiel, mehrfach lobend
erwahnt wurde. Vgl. Pollard, Sidney: Der klassische Utilitarismus. Einfliisse, Entwick-
lungen, Folgen, in: Géhde, Ulrich; Schrader, Wolfgang H.: Der klassische Utilitarismus.
Einflisse — Entwicklungen — Folgen, Akademie Verlag, Berlin 1992, S. 23.

97 Auch John Stuart Mill problematisiert die Dominanz des von Bentham vermeintlich an-
genommenen ubiquitdren Egoismus, der Bentham alle Momente der Néchstenliebe oder
des aufopferungsvollen Patriotismus verkennen lasse. Siehe dazu: Mill, John Stuart: Be-
merkungen zu Benthams Philosophie (1833), in: Ackermann, Ulrike; Schmidt, Hans Jorg
(Hrsg.): John Stuart Mill. Ausgewdhlte Werke, Band III: Freiheit, Fortschritt und die

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 93

liberalen Paradigma gemaB, als Mittel zum Zweck dem ,,groften Gliick der groBten
Zahl* verpflichtet.

Blickt man auf die Okonomie, ergibt sich das folgende Bild: Die Marktteilneh-
mer verfiigen nach Bentham {iber eine (mehr oder weniger) rationale Einsicht {iber
ihre Priaferenzordnungen. Ein potenzielles Handeln zugunsten der Gemeinschaft ist
hier, im Feld der Okonomie, nur Nebeneffekt von egoistisch motivierten Einzel-
handlungen. Gemeinsames Handeln beschriankt sich auf Zweckverbiande, wéhrend
dem Gemeinwohl nur indirekt durch den erarbeiteten gesellschaftlichen Wohlstand
gedient wird. Erst im zweiten Durchlauf diffundiert der erarbeitete Wohlstand in
weitere Gesellschaftsschichten. Blickt man hingegen auf die Politik, ergibt sich ein
anderes Bild: So lassen sich insbesondere bei Bentham Uberlegungen finden, wie
der Mitbiirger in den Gliickskalkulus des politisch agierenden Einzelnen mit einzu-
beziehen sei. Insbesondere in der Figur des Gesetzgebers wird das Problem der
notwendig sozialen Verrechnung von Gliicksinteressen offenbar. Zunéchst sei hier
daran erinnert, dass es Bentham nicht um das Gliick des Einzelnen, sondern um das
Gliick einer Gruppe, dem der ,,gréBten Zahl®, ging. Das Gliick des Individuums bil-
det nur eine Zwischenstation. Benthams oft problematisierte (und auch hier bisher
nicht vollstdndig aufgeloste) Ambivalenz besteht vor allem in der Spannung zwi-
schen seinem ethischen Utilitarismus im Dienste der groBten Zahl und seiner an
Adam Smith angelehnten 6konomischen Theorie, in der ein jeder seines eigenen
Gliickes Schmied ist. Das Ritsel 16st sich jedoch auf, wenn man mit Kramer-
MclInnis bedenkt, dass fiir Bentham und dessen Vorldufer Adam Smith und David
Hume die folgende Einsicht galt:

,Durch die individualistische Beschriankung der Menschen auf ihr eigenes Gliick waren die
Interessenskonflikte in der sozialen Interaktion vorprogrammiert. Der Glaube an das spontane
Zusammenspiel der von moralischen Fesseln befreiten Individuen beschrinkte sich somit
primdr auf 6konomische Belange. Da das Prinzip Laissez-faire in letzter Konsequenz die Ne-
gation jeder Politik bedeuten musste, forderte niemand ernsthaft, dass es iiber die Wirt-
schaftspolitik hinaus Anwendung finden sollte. In den Bereichen aber, in denen der Einfluss
der unsichtbaren Hand nicht ausreichend war, um die Individualinteressen mit den Interessen
der Gemeinschaft spontan zu verkniipfen, musste eine weltliche Instanz die Unzulinglichkeit

des Weltschopfers kompensieren und die Interessen der Individuen mit den Interessen der

Aufgaben des Staates, Teil 1: Individuum, Moral und Gesellschaft, Murmann-Verlag,
Hamburg 2014, S. 54-55.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | Jeremy Bentham und Karl Marx

Gemeinschaft kiinstlich verbinden. Diese sichtbare weltliche Ordnungsmacht konnte nur der

staatliche Souverin sein.“®

Genauer gesagt bestand die zentrale Aufgabe des weltlichen Gesetzgebers darin,
»|.-.] durch ein kluges Management der Leidenschaften und Interessen den Eigen-
nutz der Individuen sozial verwertbar zu machen“”. Diese Ansicht wiederum ba-
sierte auf der antimetaphysischen bzw. deistischen Wende der politischen Philoso-
phie, iiber die Kramer-Mclnnis schreibt:

,»Was in der normativen Leere iibrig geblieben war, war der biologisch bedingte Drang des
Menschen nach Gliick und materiellen Glitern und die Erkenntnis, dass nur das Wohl der Ge-
sellschaft die Voraussetzungen fiir das Gliick der einzelnen Menschen schuf. In den Trim-
mern der Tugendmoral wurde im Verlauf des 18. Jahrhunderts deshalb das allgemeine Wohl
als Dogma einer neuen, positiven moralischen Ordnung aufgebaut. Die Moral hatte damit
wieder normativen Anspruch: Gut ist, was niitzlich fiir die Allgemeinheit ist. Die Schwierig-
keit einer utilitaristischen Gesellschaftstheorie musste aber darin bestehen, dass die Gesell-
schaft nur dann funktionieren konnte, wenn sich die Menschen méglichst vollumfanglich fiir
das allgemeine Wohl einsetzten, wahrend sich durch die [damalige] Psychologie gleichzeitig

die Erkenntnis durchsetzte, dass sich der Mensch nur fiir sich selbst interesseierte.«!%

Festzuhalten ist an dieser Stelle, dass die Zeit vom 18. bis zum 19. Jahrhundert die
Epoche der Ideologie des freien Marktes war, einer Ideologie, die insbesondere in
der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts auch faktisch wirkungsméchtig werden sollte.
Karl Polanyi zeigt in seinem Werk The Great Transformation'' (1944), dass dem
»freien Markt“, entgegen der Behauptungen seiner Verfechter, nie eine natiirliche
Qualitit zukam, insofern er bereits in seinen Anfdngen mittels einer ganzen Reihe
von politischen MaBlnahmen gewaltsam etabliert und gestiitzt wurde. Detailliert be-
schreibt Polanyi, wie die lokalen Markte des 18. Jahrhunderts, auf denen nur weni-
ge spezifische Waren gehandelt wurden und die in soziale Reglements eingebunden
waren, in der ersten Hélfte des 19. Jahrhunderts ,,entbettet und in einen einzigen
groBen Markt verwandelt wurden, in dem nun auch Arbeit, Land und Geld!*? als

98 Kramer-Mclnnis, Georg: Der ,,Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams Grundlegung
des klassischen Ultilitarismus unter besonderer Beriicksichtigung seiner Rechts- und
Staatslehre, Dike (u.a.), Ziirich (u.a.) 2008, S. 25.

99 Ebd, S. 28.

100 Ebd., S. 28-29.

101 Polanyi, Karl: The Great Transformation, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1978 (1957).

102 Ebd., S.102-112.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 95

Waren ,,frei“, d.h. ohne jegliche gesellschaftliche Reglements, gehandelt werden
konnten, zumal die industrielle Produktionsweise unbedingt auf die Verfligbarkeit
ebenjener ,,Produktionsfaktoren* angewiesen war. '

Exemplarisch verweist Polanyis Studie dabei auf die sogenannte Speenham-
land-Gesetzgebung, die ab 1795 in mehreren englischen Grafschaften eingefiihrt
wurde.'® Diese garantierte u.a. jeder Person ein gesetzliches Mindesteinkommen
durch staatliche (am Brotpreis bemessene) Zuschiisse auf zu geringe Fabriklohne.
Zeitgleich war die Freiziigigkeit der Arbeiter verboten, um die lokalen Sozialstruk-
turen nicht zu gefdhrden. Dadurch aber, dass die zu jener Zeit in den Fabriken ge-
zahlten Lohne nun durch staatliche Mittel aufgestockt wurden, sanken die Fabrik-
16hne in den Betrieben noch weiter. Parallel dazu wurden schon seit ldngerer Zeit
mit dem Aufstieg der industriellen Wollwirtschaft Einfriedungen von Landgiitern
vollzogen. Dies war ein Prozess, der viele Bauern um ihre Subsistenz brachte. Im-
mer groBere Teile der Gesellschaft mussten nun mit staatlichen Mittel aufgefangen
werden. Die Speenhamland-Gesetzgebung hatte so zwar tatsichlich das Uberleben
vieler gesichert und war zudem allseitig entsprechend beliebt, zugleich aber hatte
sie dazu beigetragen, dass sich eine strukturelle Armut etablierte. Um dieser finan-
ziellen Belastung, die das Subventionssystem mit sich brachte, zu entgehen, wurde
mit den Reformen des Jahres 1832 und der neuen Armengesetzgebung von 1834 die
Freiziigigkeit erlaubt und das Zuschusssystem aufgehoben. Nun sollte der Hunger
die Arbeiter in die Fabriken treiben und die Produktivitit steigern, ' wihrend die-
jenigen, die korperlich oder geistig nicht zur Fabrikarbeit geeignet waren, in Ar-
men- und Arbeitshdusern untergebracht werden sollten. Fiir Polanyi zeigte sich an
diesem Beispiel, dass sich die Politik, dem wirtschaftsliberalen Zeitgeist gehor-
chend, zusehends zuriickzog und die Gesellschaft so zum ,,Anhéngsel des Mark-

«106

tes wurde, der nun, in seiner ,,entbetteten” Form, keiner demokratischen Kon-

trolle mehr unterlag. Restimierend schreibt Polanyi:

,Die Form, in der diese neue Realitdt in unser Bewufitsein drang, war die Nationalokonomie.
Ihre verbliiffenden RegelméBigkeiten und verbliiffenden Widerspriiche muflten in das Sche-
ma der Philosophie und Theologie eingeordnet werden, damit sie mit menschlicher Sinnge-
bung vereinbar wiirden. Die hartndckigen Tatsachen und unerbittlich harten GesetzmaBigkei-

ten, die unsere Freiheit aufzuheben schienen, muften auf irgendeine Weise mit der Freiheit in

103 Vgl.ebd., S. 111.

104 Vgl. ebd., S. 113-146.

105 Aus der Sicht mancher Kritiker trug das Speenhamland-Subventionssystem auch dazu
bei, die Arbeitsmotivation sinken zu lassen: Vgl. ebd., S. 115.

106 Ebd., S. 88.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | Jeremy Bentham und Karl Marx

Einklang gebracht werden. Dies war die Haupttriebfeder jener metaphysischen Krifte, die

heimlich die Positivisten und Utilitaristen stirkten. %’

Auch der Utilitarist Bentham setzte sich intensiv mit dem Problem des Pauperismus
auseinander. Hier sei vorab nur angemerkt, dass auch Bentham (eventuell im Rah-
men eines von Polanyi unterstellten hintergriindigen Harmonisierungsstrebens)!%®
Politik und Wirtschaft in weiten Teilen perspektivisch auseinanderhielt: Wahrend
der Marktteilnehmer aus Benthams Sicht, die sich an Adam Smith orientierte, auf-
grund des Wirkens der ,,unsichtbaren Hand* nicht gezwungen war, das Gliick ande-
rer in seinen Gliickskalkulus einzubeziehen, war der Staatsbiirger sehr wohl gehal-
ten, sein Gliick mit dem seiner Mitbiirger zu verrechnen. Hier, auf der Ebene des
Politischen, fehlte ein wundersamer und gleichsam automatischer Mechanismus,
der Eigeninteresse und Allgemeinwohl zusammenfallen lieB3.

Bentham ging aber auch von einem sozialen Individuum aus, das am Wohl sei-
ner Gruppe interessiert war und insofern in seinen Alltagshandlungen schon immer
eine Tendenz zum utilitaristischen Prinzip aufwies. Eine herausgehobene Rolle im
Feld der Politik lieB Bentham dem Gesetzgeber als Leidenschaftsmanager zukom-
men. Georg Kramer-Mclnnis formuliert dies folgendermafen:,,Im Utilitarismus be-
deuten Politik und Moral nicht die weise Hinlenkung zu einem guten und gerechten
Leben der Biirger, sondern die gezielte sozialtechnologische Instrumentalisierung
der Leidenschaften und Interessen fiir das allgemeine Wohl.*!%

Michel Foucault beschreibt, ungeachtet des Umstandes, dass er Bentham selek-
tiv las,!' diesen Zusammenhang im Kontext seiner Problemstellung ein wenig aus-
fiihrlicher und weist dabei ebenso wie Polanyi auf die historische Doppelbewegung
von Freiheit und Zwang hin, die die liberale Regierungskunst der Moderne kenn-
zeichnet und die sich in Benthams Panoptikum verdichtet widerspiegelt:

107 Ebd., S.122.

108 Polanyi duflert sich wiederholt sehr kritisch gegeniiber den Ultilitaristen und insbesonde-
re Jeremy Bentham sowie Pldnen zur ,,Kommerzialisierung der Arbeitslosigkeit im gi-
gantischen Maf3stab®, ebd., u.a. S. 146; 152; 165-170; 193-194.

109 Kramer-Mclnnis, Georg: Der ,,Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams Grundlegung
des klassischen Utilitarismus unter besonderer Beriicksichtigung seiner Rechts- und
Staatslehre, Dike (u.a.), Ziirich (u.a.) 2008, S. 29.

110 Siehe dazu: Niesen, Peter: Die Macht der Publizitét. Jeremy Benthams Panoptismen, in:
Rolli, Marc; Krause, Ralf (Hrsg.): Macht. Begriff und Wirkung in der politischen Philo-
sophie der Gegenwart, transcript Verlag, Bielefeld 2008, S. 221-243.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 97

,Die [...] Konsequenz dieses Liberalismus und dieser liberalen Regierungskunst ist natiirlich
die gewaltige Ausweitung von Verfahren der Kontrolle, der Beschriankung, des Zwangs, die
das Gegenstiick und Gegengewicht der Freiheit bilden. Ich habe die Tatsache hinreichend be-
tont, daB3 diese beriichtigten groen Disziplinartechniken, die téglich bis ins kleinste Detail
die Verantwortung fiir das Verhalten der Individuen iibernehmen, in ihrer Entwicklung, ihrer
explosionsartigen Verbreitung, ihrer Ausbreitung durch die ganze Gesellschaft hindurch vol-
lig zeitgleich mit dem Zeitalter der Freiheiten sind. Wirtschaftliche Freiheit, Liberalismus im
gerade vorgestellten Sinne und Disziplinartechniken, auch hier sind die beiden Dinge voll-
kommen miteinander verkniipft. Jenes berithmte Panopticon, das Bentham [...] 1792-1795
als das Verfahren vorstellte, durch das man innerhalb bestimmter Institutionen wie Schulen,
Werkstitten, Gefangnissen usw. das Verhalten der Individuen iiberwachen konnen sollte,
wodurch man die Rentabilitdt und Produktivitdt ihrer Arbeit steigerte, prasentierte Bentham
am Ende seines Lebens in seinem Entwurf der allgemeinen Kodifizierung der englischen Ge-
setzgebung so, daf es die Formel der gesamten Regierung sein sollte, indem er sagte: Das Pa-
nopticon ist im Grunde die eigentliche Formel einer liberalen Regierung, denn was muf3 eine
Regierung im Grunde tun? Sie muf selbstverstindlich allem, was die natiirliche Mechanik
sowohl des Verhaltens als auch der Produktion ist, einen Platz einrdumen. Sie muf} diesen
Mechanismen Raum gewéhren und darf auf sie in keiner anderen Weise Einflul ausiiben —
zumindest in erster Instanz — als durch Uberwachung. Und nur dann, wenn die Regierung, die
zunéchst auf ihre Funktion der Uberwachung beschrinkt ist, feststellt, daB etwas nicht so ge-
schieht, wie es nach der allgemeinen Mechanik des Verhaltens, des Tauschs, des Wirtschafts-
lebens usw. geschehen sollte, hat sie einzugreifen. Der Panoptismus ist keine regionale und
auf Institutionen beschrankte Mechanik. Der Panoptismus ist fiir Bentham eine allgemeine

politische Formel, die einen Regierungstyp charakterisiert.!!!

Foucault vergisst, zumindest an jener Stelle, zu erwéhnen, dass der uneinsehbare
Turm der kreisrunden Uberwachungsarchitektur des Panoptikums nach Benthams
Planung allen Biirgern offen stehen sollte. Das panoptische Geféngnis sollte, ver-
mittelt durch den wachenden Blick des Volkes, resozialisierend auf seine darin in-
ternierten Delinquenten wirken.

Heutige liberale Politik, wie auch das politische und utilitaristische Programm
Benthams, sind, wie Foucault es beschrieb, durch eine ,,Fithrung der Selbstfiihrung*
bestimmt, die durch geschickte Anreizsetzung funktioniert und dabei von Akteuren
ausgeht, die insbesondere im Feld der Wirtschaft ein Eigeninteresse verfolgen. Fiir
Bentham kommt es nun politisch darauf an ein Institutionensystem zu gestalten, das

111 Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalitdt II. Die Geburt der Biopolitik,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 2004, S. 102-103.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | Jeremy Bentham und Karl Marx

ausgehend von einem immer auch egoistischen Menschenbild den bestmdglichen
Output im Sinne des ,,Gliicks der groBten Zahl“ realisiert.'!?

Unter anderem bedarf es dazu, wie man es mit Bourdieus Worten zum Aus-
druck bringen kann, eines sozialen Feldes, in dem die Entlohnung nicht monetir
ausfillt, sondern das einer eigenen Okonomie gehorcht, die eigene Kapitalformen
hervorbringt. Auch Bentham war sich durchaus dessen bewusst, dass ein demokra-
tisches, reprisentatives System immer auch von seinem politischen Personal lebt.
Daher braucht es eine gesellschaftlich generierte Achtung, die dem politischen Ak-
teur Prestige und Anerkennung einbringt. Alle Gesellschaften brauchen ein solches
symbolisches Kapital, um zu funktionieren. Dieses ist der Lohn fiir Engagement im
Sinne des Gemeinwohls. Wilhelm Hofmann erldutert dies, auch mit Blick auf Bent-
hams Person, mit den folgenden aufschlussreichen Worten:

»Eine Gesellschaft, in der es besser zugehen soll, braucht Menschen, [...] die vom ,public
spirit® erfiillt sind, und wird alles daran setzen miissen, sie auch zu fordern und in ihr Recht
einzusetzen. Mit den ,public spirited* men, den ,heroic few*, wird die reprasentative Demo-
kratie im Durchschnitt zwar nicht rechnen konnen, sie sind aber trotzdem fiir das Funktionie-
ren der Aufklarung unabdingbar. [...] Bentham, der sich selbst gern als eine Art Newton der
Gesetzgebung begriff und auch bezeichnen lief3, hat in seiner Selbststilisierung sozusagen den
idealen Agenten des Gemeinwohls portrétiert, dem es vor allem darum geht, ein auch fiir an-
dere niitzliches Leben zu fithren und dabei die nebenher anfallenden Gratifikationen von

Ruhm und Ehre zwar nicht in erster Linie anstrebt, sie aber auch nicht verschméht. '3

Die von Bentham erstmals systematisch erdachte Sozialtechnologie der sparsamen
Anreizsetzung, die je nach sozialem Feld durchaus verschieden ausfallen kann, ist
im theoretischen Vergleich zum vorhergehenden disziplinierenden Politikmodell
vor allem auch eins: 6konomisch. Die strikte Scheidung der Wirtschaft von der Po-
litik bedeutete fiir Bentham nicht, dass die Politik nicht auch von 6konomischen

112 Dabei bleibt jedoch der Zwang, oder zumindest dessen Androhung, ein zentrales Ele-
ment, wie es etwa in Bhikhu Parekhs Skizzierung Benthams politischer Idealgestaltung
deutlich wird: ,,Every Member of society is to be helped to develop benevolence and
love of praise; he is to be educated to pursue his interests intelligently; and he is to be
amused and terrorized out of his antisocial passions. Parekh, Bhikhu: Introduction, in:
ders. (Hrsg.): Jeremy Bentham. Ten Critical Essays, Routledge, London; New York
2011 (1974), S. xxiv.

113 Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklérten Gliicks. Jeremy Benthams philosophisch-
politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 299-300.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 99

Prinzipien bestimmt sein kann. Mit seinen Betrachtungen iiber die Effektivierung
politischer Institutionen betreibt Bentham daher politische Okonomie.

2.2 KARL MARX’ KOMMUNISTISCHER INDIVIDUALISMUS

,Jeder nach seinen Fahigkeiten, jedem nach seinen
Bediirfnissen!*“!!4
Karl Marx

Bisher wurde gezeigt, dass sich Jeremy Benthams Werk als signifikant ,,sozialer*
deuten lésst als, es vielfach geschehen ist. In diesem Abschnitt nun geht es darum,
die Mauer zwischen Bentham und Marx noch weiter zu erodieren, insofern hier ei-
ne Marxlesart stark gemacht werden soll, die diesen letztlich als einen individualis-
tischen, auf diec menschlichen Bediirfnisse achtenden Denker vorstellt, der sich
nicht gegen die historischen Errungenschaften des politischen Liberalismus stellt,
sondern vielmehr dafiir pladiert, iiber diese hinauszuschreiten.

Die wohl bekannteste Stelle, auf die sich die These des ,,kommunistischen Indi-
vidualismus*“!® griindet, findet sich in der Auftragsarbeit Das Kommunistische Ma-

nifest (1848). Dort heil3t es:

,»,Wenn das Proletariat im Kampfe gegen die Bourgeoisie sich notwendig zur Klasse vereint,
durch eine Revolution sich zur herrschenden Klasse macht und als herrschende Klasse ge-
waltsam die alten Produktionsverhéltnisse aufhebt, so hebt es mit diesen Produktionsverhalt-
nissen die Existenzbedingungen des Klassengegensatzes, die Klassen iiberhaupt und damit
seine eigene Herrschaft als Klasse auf. An die Stelle der alten biirgerlichen Gesellschaft mit
ihren Klassen und Klassengegensitzen tritt eine Assoziation, worin die freie Entwicklung ei-

nes jeden die Bedingung fiir die freie Entwicklung aller ist.“!1¢

Dariiber hinaus galt fiir Marx: ,,Solange iiberhaupt jemand unterdriickt wird, kon-
nen weder Volker, Klassen noch Individuen frei sein, da die Unterdriickung anderer
auf sie beschiddigend zuriickwirkt.“!'” In diesem Umstand liegt das absolute Mo-

114 MEGA?1/25, S. 15.

115 Siehe dazu: Pies, Ingo; Leschke, Martin (Hrsg.): Marx’ kommunistischer Individualis-
mus, Mohr Siebeck, Tiibingen 2005.

116 MEW 4, S. 482.

117 Bluhm, Harald: Freiheit in Marx’ Theorien, in: Pies, Ingo; Leschke, Martin (Hrsg.):
Marx’ kommunistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tiibingen 2005, S. 77.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | Jeremy Bentham und Karl Marx

ment in Marx’ Freiheitsverstindnis, das ansonsten mehrdeutig und wenig systema-
tisch bleibt.!

In den zwischen 1857-1858 erarbeiteten Grundrissen der Kritik der politischen
Okonomie charakterisiert Marx das Individuum erneut systematisch als grundlegen-
den Bezugspunkt, mit Referenz auf die altgriechische Vorstellung des ,,guten Le-
bens®, und stellt dabei einen Begriff des Reichtums heraus, der nicht auf die Pro-
duktion oder den monetéren Gewinn gerichtet ist:

,,Wir finden bei den Alten nie eine Untersuchung, welche Form des Grundeigenthums etc. die
productivste, den grofiten Reichthum schafft? [...] Die Untersuchung ist immer, welche Wei-
se des Eigenthums die besten Staatsbiirger schafft. Als Selbstzweck erscheint der Reichthum
nur bei den wenigen Handelsvélkern [...]. Nun ist der Reichthum einerseits Sache, verwirk-
licht in Sachen, materiellen Producten, denen der Mensch als Subject gegeniibersteht; andrer-
seits als Werth ist er bloses Commando tiber fremde Arbeit nicht zum Zweck der Herrschaft,
sondern des Privatgenusses etc. In allen Formen erscheint er in dinglicher Gestalt, sei es Sa-
che, sei es Verhiltnifl vermittelst der Sache, die ausser und zufillig neben dem Individuum
liegt. So erscheint die alte Anschauung, wo der Mensch, in welcher bornirten nationalen, reli-
gidsen, politischen Bestimmung auch immer als Zweck der Production erscheint, sehr erha-
ben zu sein gegen die moderne Welt, wo die Production als Zweck des Menschen und der
Reichthum als Zweck der Production erscheint. In fact aber, wenn die bornirte biirgerliche
Form abgestreift wird, was ist der Reichthum anders als die im universellen Austausch er-
zeugte Universalitdt der Bediirfnisse, Fahigkeiten, Geniisse, Productivkrifte etc. der Individu-

en? Die volle Entwicklung der menschlichen Herrschaft tiber die Naturkréfte [.. ot

Wahrer Reichtum besteht hier in einer vielgestaltigen Lebensfithrung des Individu-
ums, das sich frei gewéhlter sozialer Beziechungen erfreut. Teil dieser ,,reichen Indi-

<120 ! wie auch

vidualitit“!'?? ist daher, frei iiber seine Zeit bestimmen zu konnen,'?
,wirkliche Okonomie* (im Sinne von Sparsamkeit) von Marx als die Kunst ver-
standen wird seine Arbeitszeit zu verkiirzen.'”> Marx’ starke Betonung von indivi-
duellen ,,Bediirfnissen, Fahigkeiten und Geniissen® riickt ihn in die Néhe eines ,,s0-

zialen Hedonismus*. Im marxschen anti-asketischen ,,sozialen Hedonismus® ist al-

118 Vgl. ebd., S. 77.

119 MEGA?1I/1.2, S. 391-392.

120 MEGA? 1I/1.1, S. 241. Siehe auch: Priddat, Birger P.: ,,Reiche Individualitdt®, in: Pies,
Ingo (Hrsg.): Karl Marx” kommunistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tiibingen
2005, S. 125-146.

121 Vgl. MEGA?1I/1.2, S. 589.

122 Vgl. MEGA?11/3.4, S. 1388.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 101

lerdings das Genussstreben des Einzelnen seiner Personlichkeitsentwicklung zuge-
wiesen; Genuss als Wert wird hierbei nicht zum Selbstzweck erhoben, sondern
vielmehr sozial und sittlich eingebettet.'”® Auch zeigt sich hier, dass nicht nur Bent-
ham, sondern auch Marx seinen Orientierungsmalstab letztlich im Individuum fin-
det, wihrend dieses von beiden Theoretikern in einem gesamtgesellschaftlichen
Kontext verortet wird.

In den Grundrissen zeichnet Marx ein geschichtsphilosophisches Bild der Ent-
wicklung des Individuums. Dabei wird die letzte Stufe, die Stufe des freien Indivi-
duums, mit einer gemeinschaftlich verwalteten Produktion verbunden, die nun nicht
mehr {iber den Einzelnen herrscht.'** Diese freie Entwicklung des Individuums ist
fiir ihn erst jenseits fremdbestimmter Arbeit moglich.'?® Eigentliche Individualitit
als paradoxe kollektive Individualitét, die den vereinzelt lebenden kritischen Geist
der Aufkldrung ablost, wird bei Marx der Zukunft zugeordnet. Erst hier, in einer
Gesellschaft ohne Giiterknappheit, findet sich ein vielstimmiger Chor frei assoziier-
ter Individuen, die trotz ihrer Verschiedenheit mehr oder weniger harmonisch zu-
sammenwirken (sollen). Marx’ Kritik am Liberalismus seiner Zeit storte sich dem-
nach nicht an der Idee der Individualitit. Das heute historisch stark nachwirkende
Bild des Marxismus als einer Kollektivbewegung lie§ dies allerdings vielfach in
Vergessenheit geraten. Ingo Pies schreibt dazu treffend:

,,Folgt man dem Stereotyp, so erscheint Marx als Illiberaler, als Kollektivist. Dieses bis in den
Kanon der Schulbildung hineinreichende Urteil erweist sich bei genauer Textlektiire als kras-
ses Fehlurteil. Zwar lehnte Marx den zeitgendssischen Liberalismus ab. Aber er lehnte ihn
nicht ab, weil ihm als vermeintlich Illiberalen die individuelle Freiheit unwichtig gewesen —
oder gar Kollektivismus vorzugswiirdig erschienen — wére, sondern vielmehr deshalb, weil
ihm die individuelle Freiheit so iiberaus wichtig war, dass er sie vor einem Missverstdndnis
bewahrt wissen wollte. Das von Marx bekdmpfte Missverstdndnis besteht darin, die Freiheit
des Einzelnen als Freiheit von der Gesellschaft zu denken [...]. Marx hielt dagegen, dass es
Freiheit nur in und durch die Gemeinschaft mit anderen Menschen gibt, dass Freiheit sich nur

im sozialen Prozess entfalten kann.*!?

123 Vgl. Kiihne, Lothar: Denkiibungen zu Marx: Gestaltungen des Reichtums, in: ders.:
Haus und Landschaft. Aufsétze, VEB Verlag der Kunst Dresden, Dresden 1985, S. 234.

124 Vgl. MEGA?1I/1.1, S. 90-91.

125 Vgl. Bluhm, Harald: Freiheit in Marx’ Theorien, in: Pies, Ingo; Leschke, Martin
(Hrsg.): Marx’ kommunistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tiibingen 2005, S. 74.

126 Pies, Ingo: Theoretische Grundlagen demokratischer Wirtschafts- und Gesellschaftspo-
litik — Der Beitrag von Karl Marx, in: Pies, Ingo; Leschke, Martin (Hrsg.): Marx’ kom-
munistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tiibingen 2005, S. 2.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | Jeremy Bentham und Karl Marx

Methodisch bleibt der liberale Reformer Bentham gegeniiber dem soziologisch his-
torisierenden Marx ein methodologischer Individualist. Trotz des gewollten Indivi-
dualismus weil Marx, dass die kollektive Bewegung die einzig mogliche Aktions-
form des Proletariats darstellt. Jenes kampfende Kollektiv ist fiir ihn jedoch Mittel
und nicht Zweck.'”” Die Gesellschaft braucht nach Marx letztlich eine Verstindi-
gung iiber die Grenzen der Okonomie bzw. des monetiren Strebens. In diesem Axi-
om findet sich ein entscheidender Unterschied zu Jeremy Benthams Ansatz, der in
der Arbeit eine das Individuum befreiende Kraft sah.

Benthams Ziel war Maximierung des Gliicksempfindens der Mehrzahl durch
die universalisierte Implementierung des Okonomischen Verhaltens. Tatsichlich
sind alle von Bentham angedachten Reformen daher solche, die mehr und mehr
Zeiteinheiten dem 6konomischen Streben verfiigbar machen. Das ,,Gliick der groB3-
ten Zahl®, das nicht unbedingt mit dem Gliick des Einzelnen zusammenfillt, scheint
Bentham in der Wirtschaft durch die unsichtbare Hand des Marktes (Adam Smith)
gestaltet zu sein, aber eben nur insofern hiermit das spezielle Wissen der erfahrenen
Unternehmer gemeint ist, die zu Benthams Zeit dem 6konomischen Wissen der po-
litischen Klasse oftmals voraus waren. Bentham sah sich in der Pflicht, 6konomi-
sches Wissen auch in die politische Klasse zu tragen. Fiir den politischen Rahmen
hingegen ist ein kluger Gesetzgeber gefragt. Daher ist Bentham nicht einfach als ein
Anhinger einer undifferenzierten Liberalisierung aller Gesellschaftsbereiche anzu-
sehen, fiir den er oftmals gehalten wird.'?® In vielen seiner Ansitze zeigen sich, wie
noch deutlich werden wird, staatsdirigistische Ansétze, die ihn nach Werner Stark,
dem Herausgeber Benthams dkonomischer Schriften, in letzter Konsequenz weni-
ger zu einer liberalisierten Wirtschaftsordnung als vielmehr zu einem egalitiren
Staatssozialismus gefiihrt hitten.'?

Dennoch sollte dem Markt, in dem der einzelne Unternehmer nach ,,pleasure®
strebt und ,,pain“ vermeidet, und dem sich dabei gebildeten 6konomischen Wissen
ein moglichst groBer Freiraum gewéhrt werden. Menschen, die bisher aullerhalb der
Okonomie standen, wie etwa die Gefangenen der Haft- und Verwahrungsanstalten

sowie auch die Massen des Pauperismus, sollen in diese nach und nach mit einbe-

127 Heiligt der Zweck fiir Marx also generell die Mittel? Nur bedingt, insofern Marx eben
auch die freie Entwicklung eines jeden als die Vorbedingung der freien Entwicklung al-
ler betont.

128 Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748—1792, Heinemann,
London; Melbourne; Toronto 1962, S. 69.

129 Vgl. ebd., S. 289-299; Stark, Werner (Hrsg.): Jeremy Bentham’s Economic Writings.
Critical Edition Based on Printed Works and Unprinted Manuscripts, Volume 1,
Routledge, London 2003 (1952).

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 103

zogen werden, indem sie durch aufgezwungene Arbeit moralisiert und dadurch zu
utilitaristisch denkenden Wirtschaftssubjekten herangezogen werden. In der Oko-
nomie sah Bentham eine befreiende Kraft des Fortschritts, da er davon ausging,
dass sich in erster Linie materieller Gewinn in Gliicksempfinden iibersetzen lieBe!*°
und dass dariiber hinaus unter den Bedingungen des Freihandels alle Marktteilneh-
mer profitieren. Zugleich scheint ihm jedoch auch jener Markt die Pauper hervor-
zubringen.

Marx’ politisches Ziel hingegen bestand in der freien Entfaltung eines jeden,
wobei nur eine gemeinschaftliche Verwaltung der Produktionsmittel dies ermdgli-
chen konne, da sie sich vom Tauschwert als Leitprinzip befreien und sich auf den
Gebrauchswert riickbesinnen konne."3! Letztlich solle so eine Sphére auBerhalb der
Tauschwert-Okonomie geschaffen werden.

Theorie als Handlungsgrundlage galt Marx als revolutiondre Praxis, als Funda-
ment der politischen Verdnderung. Eine Politik der universellen Emanzipation
brauchte notwendig ein neues Weltverstéindnis, das auch neue Klassifikations- und
Identifikationsmuster bot. Seine Gesellschaftstheorie sollte auf die Praxis riickwir-
ken. Um nun die verborgene Logik der Ungleichheit hinter den teils liberalisierten
konstitutionellen Monarchien seiner Zeit aufzudecken und einen ersten Schritt in
Richtung Verdnderung zu gehen, bediente sich Marx der Kritik der politischen
Okonomie als Methode.

Seine Untersuchung historischer Produktionsverhéltnisse und Produktionsmittel
sollte seine zweite Lebenshélfte pragen. Urspriinglich hoffte Marx, diese oftmals
trockenen Untersuchungen, die ihm keinerlei Moglichkeit fiir jene unterhaltsamen
Polemiken boten, die er aus seiner journalistischen Tatigkeit gewohnt war, mog-
lichst schnell beenden zu konnen. In einem Brief an Engels vom 2. April 1851
schrieb er: ,,Ich bin so weit, daB3 ich in 5 Wochen mit der ganzen 6konomischen
ScheiBe fertig bin [...].“!3? Letztlich nahm seine Beschiftigung mit der Okonomie
wesentlich mehr Zeit in Anspruch. Akribisch widmete er sich den Zyklen und For-
men des Kapitals, um die Herausbildung gesellschaftlicher Klassen zu verstehen,

die ihm immer wieder aufs Neue in Gegensatz zu geraten schienen. Erst mit dem

130 Vgl. Bentham, Jeremy: Pannomial Fragments, in: Bentham, Jeremy (Autor); Engel-
mann, Stephen G. (Hrsg.): Selected Writings: Jeremy Bentham, Yale University Press,
New Haven; London 2011, S. 275.

131 Dass eine solche Fokussierung auf den Gebrauchswert nicht unproblematisch ist, zeigt
Gareth Stedman Jones: Vgl. Stedman Jones, Gareth: Das Kommunistische Manifest von
Karl Marx und Friedrich Engels, Einfiihrung, Text, Kommentar, C.H. Beck, Miinchen
2012, S. 219-228.

132 MEGA?111/4, S. 85.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | Jeremy Bentham und Karl Marx

Entstehen des Proletariats gelangt diese Konfliktgeschichte nach Marx an ihr Ende,
jedoch nur insofern es diesem geldnge sich der Produktionsmittel zu beméchtigen.
Kurz gefasst: Benthams programmatischer Okonomisierung des Sozialen stellte
Marx eine Sozialisierung der Okonomie gegeniiber.

Die Kernbegriffe, die sich im Fokus beider Denker finden, fallen unterschied-
lich aus. Wéhrend Marx eine sozial grundierte Freiheit ins Zentrum seines Denkens
stellte, sind bei Bentham Gliick, aber auch Sicherheit zentral. Diese Differenz be-
griindet wohl den markantesten Unterschied zwischen beiden Denkern, die sich
dennoch zugleich auf das Individuum und seine Entfaltungsmdglichkeiten bezie-
hen.

Im Gegensatz zu Bentham ist es durchaus mdoglich, Marx als einen eher an
Pflichten als an Freuden orientierten politischen Denker zu verstehen. Der ihm vor
Augen stehende Geschichtsverlauf beinhaltete den politischen Klassenkampf zwi-
schen Bourgeoisie und Proletariat, wobei sich dem proletarischen Revolutionir ein
steiniger Weg auftat. Nimmt der Proletarier seine ihm durch Marx zugeschriebene
geschichtliche Rolle an, stehen ihm zundchst ungleich mehr Leid und schmerzliche
Auseinandersetzungen bevor, als er unter den alltdglichen kapitalistischen Ausbeu-
tungsverhéltnissen erfahren wiirde. Sieht er den Klassenkampf als ethische Aufgabe
an, so erscheint ihm Benthams vermeintliches Prinzip des eher auf die Unmittelbar-
keit ausgerichteten hedonistischen Lustgewinns seltsam fremd. Das von Marx ent-
worfene Panorama der freien Entfaltung des Menschen im Kommunismus gibt es
nicht umsonst. Das Klasseninteresse einer Minderheit steht dem entgegen.

Marx, dem die Notwendigkeit des kampferischen Einsatzes der Arbeiter deut-
lich vor Augen stand wie auch die Kosten, die eine solche aktive Auseinanderset-
zung fordern wiirde, wandte sich deshalb gegen die Utopisten seiner Zeit wie etwa
Wilhelm Weitling, Charles Fourier und Henri de Saint Simon, die seiner Auffas-
sung nach allein auf die Kraft ihrer intuitiven Ideen vertrauten, dabei aber auf eine
fundierte 6konomische und gesellschaftstheoretische Basis verzichteten. Die bloB3e
pathetische Rede von Gliick, Liebe, Briiderlichkeit fiir alle Menschen werde gegen
die Klassenherrschaft der Bourgeoisie nichts ausrichten kdnnen. Nach dem Beitritt
Marx’ und Engels’ wurde der Bund der Gerechten, der von Weitling 1836 in Paris
mitgegriindet wurde, in London im Jahr 1847 in Bund der Kommunisten umbe-
nannt. Das Motto lautete nun nicht mehr ,,All Men are Brothers®, sondern dezidiert
konfrontativer ,,Working Men of all Countries, Unite!“. Im Verlauf der Weltge-
schichte rechtfertigte das Ziel einer Uberwindung der Klassenherrschaft fiir viele
Marxisten den Einsatz fraglicher Mittel.

In meiner Marxinterpretation mochte ich weniger die etwaigen Implikationen
der marxschen Politik, sondern Marx’ Grundidee akzentuieren. Marx’ Vorstellung
von Gliick und Freiheit, die dieser in Anbetracht der Auftritte der utopischen Sozia-

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 105

listen eher im Hintergrund belieB, gleicht wohl am ehesten Aristoteles Idee vom
,guten Leben®.!** Der ,, Telos* des von Natur aus politischen Menschen besteht fiir
Aristoteles im gemeinsamen dffentlichen Handeln im Rahmen des Staates. Erst hier
ist die praktische Entfaltung der Tugend moglich, kdnnen sich Philosophie und Kul-
tur entfalten. Keinesfalls aber soll das ,,gute Leben* durch das Prinzip des ,,Oikos*
bestimmt sein, der einzig die bloe Existenz, das nackte Leben zu sichern hat.

Durch seine humanistische Bildung hatte Marx einen starken Bezug zur Anti-
ke.'3* Wohl bekannt ist, dass er seine Dissertation, die zwischen 1840 und 1841 ent-
stand, der Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie wid-
mete.'* Der spitere Marx relativiert mit soziologisch-historischem Blick das Leit-
bild Antike, das seine Jugendjahre prigte, und hebt ganz bewusst dessen soziodko-
nomische Basis hervor, die agrarisch geprigt war und nach Autarkie statt nach Ak-
kumulation strebte und zudem insbesondere auf der Arbeitsleistung von Sklaven
beruhte.!*® Von einer unkritischen Idealisierung der Antike im Politischen hielt
Marx ebenso wenig wie etwa Benjamin Constant.!*” Panajotis Kondylis gibt hierzu
folgenden vertiefenden Hinweis:

,,Gewill weill Marx, daf} die ideologische Berufung auf idealisierte demokratische Vorbilder
aus der Antike eine erhebliche Rolle in den sozialpolitischen Kémpfen der Neuzeit (und ins-
besondere in der Zeit der Franzosischen Revolution) gespielt hat; andererseits nimmt er aber

die ideologischen Positionen nicht in ihrem Nominalwert, und er unterscheidet die Erfassung

133 Siehe dazu: Gilbert, Alan: Marx’ Moral Realism: Eudaimonism and Moral, in:
McCarthy, George (Hrsg.): Marx and Aristotle. Nineteenth Century German Social
Theory and Classical Antiquity, Rowman & Littlefield, Savage Maryland 1992, S. 303-
328. Gilbert, der Marx mit dem Utilitarismus kontrastiert, schreibt u.a. auf Seite 316:
,,Following Aristotle, he [Marx, G.R.] suggested that humans must engage in activities
for their own sakes if they are to further happiness. If they cannot, the world of action is
turned upside down. Marx’ aim was to set the world aright, to make the social accord
with the (humanly) natural. This eudamonist view underlies Marx’ communist concep-
tion of social individuality that measures out resources: ,From each according to ability,
to each according to need.‘*

134 Kondylis, Panajotis: Die Wandlungen in Marx’ Bild vom antiken Griechenland, in:
ders.: Marx und die griechische Antike: 2 Studien, Manutius Verlag, Heidelberg 1987,
S. 43-44.

135 Vgl. MEGA? I/1, S. 5-92.

136 Vgl. MEGA?I/l, S. 41.

137 Vgl. Constant, Benjamin: Uber die Freiheit der Alten im Vergleich zu der der Heutigen,
in: Constant, Benjamin (Autor); Gall, Lothar; Blaeschke, Axel (Hrsg.): Werke Band 4:
Politische Schriften, Berlin 1972, S. 363-396.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | Jeremy Bentham und Karl Marx

der geschichtlichen Vergangenheit, wie sie durch diese oder jene ideologische Position be-
dingt wird, von der konkreten Struktur der Herrschaft in einer Gesellschaft, die nicht mehr
existiert. Die Wiederbelebung der Antike und der antiken demokratischen Vorbilder erscheint
daher als riesige Maskerade, zumal, wie Marx schreibt, die Geschichte sich nur als Komdodie
wiederholt. Solche Auferstehungen der Antike sollten dem Autoritit, Glanz und GroBe ver-
leihen, was sich spéter als prosaisch-biirgerliche Sozial- und Lebensauffassung bzw. als kon-
krete Herrschaftsform erwiesen hat; gerade deswegen wurden sie auch iiberfliissig, als diese

letztere ihre eigene Sprache und ihren eigenen geschichtlichen Stil fand.«!%®

Marx’ Auffassung der klassischen Griechen fasste dieser in ein Sinnbild:

,,Ein Mann kann nicht wieder zum Kind werden oder er wird kindisch. Aber freut ihn die Na-
ivetdt des Kindes nicht, und muf} er nicht selbst wieder auf einer hohern Stufe streben seine
Wahrheit zu reproduciren? Lebt in der Kindernatur nicht in jeder Epoche ihr eigner Charakter
in seiner Naturwahrheit auf? Warum sollte die geschichtliche Kindheit der Menschheit, wo
sie am schonsten entfaltet, als eine nie wiederkehrende Stufe nicht ewigen Reiz ausiiben? Es
giebt ungezogne Kinder und altkluge Kinder. Viele der alten Volker gehoren in diese Catego-
rie. Normale Kinder waren die Griechen. Der Reiz ihrer Kunst fiir uns steht nicht im Wider-
spruch zu der unentwickelten Gesellschaftsstufe, worauf sie wuchs. Ist vielmehr ihr Resultat
und héngt vielmehr unzertrennlich damit zusammen, daf die unreifen gesellschaftlichen Be-
dingungen, unter denen sie entstand, und allein entstehn konnte, nie wiederkehren kon-

nen. «139

Im der Gesellschaft nach dem Kapitalismus, die von Marx nur andeutend als ,,freie
Assoziation“ entworfen wird, sollen Freiheit und gelebte Individualitdt sozial und
allumfassend sein.'*’ Sie sollen daher nicht wie in der Antike nur wenigen Biirgern
vorbehalten bleiben. So ist der preuBische Obrigkeitsstaat genauso wie die antike
Polis zum Absterben bestimmt. Dabei ist Marx’ Gliicksdefinition ebenso antioko-
nomisch wie die des Aristoteles. Mit der Abschaffung der Kapitalisten als Klasse ist

auch das System der Lohnsklaverei beseitigt, in dem die Mehrzahl gefangen ist. Die

138 Kondylis, Panajotis: Die Wandlungen in Marx’ Bild vom antiken Griechenland, in:
ders.: Marx und die griechische Antike: 2 Studien, Manutius Verlag, Heidelberg 1987,
S. 62-63.

139 MEGA?1I/1.1, S. 45.

140 Siehe dazu: Bluhm, Harald: Das Verstdndnis von Assoziation bei Alexis de Tocqueville
und Karl Marx, in: Bluhm, Harald; Fischer, Karsten; Llanque, Marcus: Ideenpolitik:
Geschichtliche Konstellationen und gegenwirtige Konflikte, Akademie Verlag, Berlin
2011, S. 243-266.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 107

auch im Kommunismus immer noch lebensnotwendige Arbeit wird gemeinsam
verwaltet und kann nun zugunsten einer wachsenden Freizeit zurlickweichen. In
dieser antiokonomischen Sphire steht die Beschéftigung mit kulturellen Selbstzwe-
cken im Vordergrund. Marx formuliert dies folgendermaf3en:

,,Das Reich der Freiheit beginnt in der That erst da, wo das Arbeiten, das durch Noth und &u-
Bere ZweckmaBigkeit bestimmt ist, authort; es liegt also der Natur der Sache nach jenseits der
Sphére der eigentlichen materiellen Produktion. Wie der Wilde mit der Natur ringen muf}, um
seine Bediirfnisse zu befriedigen, um sein Leben zu erhalten und zu reproduciren, so muf3 es
der Civilisirte, und er muf3 es in allen Gesellschaftsformen und unter allen moglichen Produk-
tionsweisen. Mit seiner Entwicklung erweitert sich dies Reich der Naturnothwendigkeit, weil
die Bediirfnisse [sich] aber zugleich erweitern[, so erweitern] sich [auch] die Productivkrifte,
die diese befriedigen. Die Freiheit in diesem Gebiet kann nur darin bestehn, dafl der verge-
sellschaftete Mensch, die associirten Producenten, diesen ihren Stoffwechsel mit der Natur ra-
tionell regeln, unter ihre gemeinschaftliche Kontrolle bringen, statt von ihm als von einer
blinden Macht beherrscht zu werden; ihn mit dem geringsten Kraftaufwand und unter den, ih-
rer menschlichen Natur wiirdigsten und addquatesten Bedingungen vollziehn. Aber es bleibt
dies immer ein Reich der Nothwendigkeit. Jenseits desselben beginnt die menschliche Kraft-
entwicklung, die sich als Selbstzweck gilt, das wahre Reich der Freiheit, das aber nur auf je-
nem Reich der Nothwendigkeit als seiner Basis aufblithn kann. Die Verkiirzung des Arbeits-

tags ist die Grundbedingung.«'#!

Marx’ Freiheit ist eine Freiheit von fremdbestimmter Arbeit, soweit dies moglich
ist. Der Anteil selbst gewéhlter schopferischer Arbeit wird in der kommunistischen
Gesellschaft weiter wachsen. Arbeit wird somit selbst zum Lebensbediirfnis einer
allseitigen Entwicklung, sodass sich auch die Produktivkrifte weiter entfalten wer-
den.' Erst in der universellen Assoziation ist die Arbeit selbstbestimmt. Der
Mensch wird somit zum Subjekt, statt weiterhin ein ohnméchtiges Objekt eines un-
durchsichtigen — und zugleich der eigenen Tragheit folgenden — Produktionsprozes-
ses zu sein. Marx stellt sich hier deutlich gegen den liberalen Freiheitsbegriff, inso-
fern dieser den Menschen auf sein Recht auf Privateigentum oder etwa auf das
Recht, seine Arbeitskraft zu verkaufen, reduziert. Die anderen, auf Selbstbestim-

mung zielenden Momente des liberalen Freiheitsbegriffs konnen sich jedoch fiir die

141 MEGA? 1I/15, S. 794-795. Die zusitzlichen Einfliigungen wurden vom Autor vorge-
nommen.
142 Vgl. MEGA?1/25, S. 15.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | Jeremy Bentham und Karl Marx

Mehrzahl in einer solchen Produktionsordnung nicht realisieren.'*> Dennoch will
ich einschriankend anmerken, dass die Freiheit, seine Arbeitskraft zu verkaufen,
auch nach Marx eine grofere ist als die, die der Leibeigene des Feudalismus kann-
te.'* Marx’ Punkt kénne daher nicht, wie Frederick Neuhouser anmerkt, der sein,

»|-..] dass der Kapitalismus in keiner Weise Freiheit verwirkliche, sondern vielmehr, dass die
Freiheit, die er verwirkliche, nicht das Ganze dessen darstellt, was Freiheit sein kann, und
dass ihr Wert erheblich durch die Tatsache vermindert wird, dass sie notwendigerweise mit
Ausbeutung, materieller und gesellschaftlicher Ungleichheit sowie der Verelendung weiter
Teile der Gesellschaft Hand in Hand geht*!'*.

Neben der tatséchlichen oder relativen Verelendung thematisiert Marx insbesondere
die psychische Verkriippelung durch auferlegte Arbeitszwidnge. Man denke hier
nicht nur an hungernde Proletarier, sondern vielmehr auch an verschuldete Ange-
stellte oder das leidvolle obligatorische Léacheln in Dienstleistungsberufen. Die Ent-
fremdung innerhalb der arbeitsteiligen Welt des Kapitalismus ist fiir Marx Haupt-
hindernis der Bediirfnisbefriedigung. Der Mensch kann, wie oben dargelegt, unter
der Bedingung entfremdeter Arbeit Freiheit nur im geringen Male, nicht aber in ei-
nem vollen Umfang erlangen. Wirkliche Befriedigung des menschlichen Freiheits-
bediirfnisses konne, so behauptet Marx, erst nach der Ersetzung des Lohnsystems
durch eine kommunistische Gesellschaftsform erreicht werden, die dem Einzelnen
bisher nicht gekannte Entfaltungsrdume er6ffnet:

,,Und endlich bietet uns die Theilung der Arbeit gleich das erste Beispiel davon dar, daf3, so-
lange die Menschen sich in der naturwiichsigen Gesellschaft befinden, solange also die Spal-
tung zwischen dem besondern & gemeinsamen Interesse existiert, solange die Tétigkeit also
nicht freiwillig, sondern naturwiichsig geteilt ist, die eigne That des Menschen ihm zu einer
fremden, gegeniiberstehenden Macht wird, die ihn unterjocht, statt daB er sie beherrscht. So-
wie ndmlich die Arbeit verteilt zu werden anfangt, hat jeder einen bestimmten ausschlieBli-
chen Kreis der Thatigkeit, der ihm aufgedrdngt wird, aus dem er nicht heraus kann; er ist Ji-
ger, Fischer oder Hirt oder kritischer Kritiker, & muf} es bleiben, wenn er nicht die Mittel
zum Leben verlieren will — wihrend in der kommunistischen Gesellschaft, wo Jeder nicht ei-

nen ausschlieBlichen Kreis der Tatigkeit hat, sondern sich in jedem beliebigen Zweige ausbil-

143 Neuhouser, Frederick: Marx (und Hegel) zur Philosophie der Freiheit, in: Jaeggi, Rahel;
Loick, Daniel (Hrsg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013,
S.30-31.

144 Vgl. ebd., S. 39.

145 Ebd., S. 40-41.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwei konvergierende Lesarten | 109

den kann, die Gesellschaft die allgemeine Produktion regelt & mir eben dadurch méglich
macht, heute dies, morgen jenes zu thun, Morgens zu jagen, Nachmittags zu fischen, Abends
Viehzucht zu treiben u. nach dem Essen zu kritisieren, wie ich gerade Lust habe, ohne je J&-

ger, Fischer, Hirt oder Kritiker zu werden.«'46

Bemerkenswert ist, dass Marx an dieser bekannten Passage Bediirfnisse und nicht
etwa abstrakte Moralprinzipien in den Vordergrund seiner Argumentation stellte.
Vielmehr wird die individuelle Selbstentfaltung von Marx an Gefiihle, priziser an
ein Lustprinzip gekoppelt, das Benthams ,,pleasure and pain®“-Gedanken nicht fern-
liegt. Dabei gilt allerdings auch, dass die Entwicklung der Produktionsweisen ein
wachsendes Maf} an individuellen Bediirfnissen mit sich bringt, die wiederum nur
durch eine Erweiterung der Produktivkrifte gedeckt werden kénnen. !4’

Und noch ein weiteres Axiom teilt Marx mit Bentham. Benthams Idee eines ab-
nehmenden Grenznutzens zeigt, dass fiir diesen individuelle Bediirfnisse jenseits
des physischen Existenzminimums relational bestimmt waren. Der Einzelne zieht
den Vergleich zu seinen gesellschaftlichen Nachbarn, wobei das Handlungsresultat
des Vergleichs zunédchst unbestimmt ist. Mal ist das Resultat Sozialneid, mal Empa-
thie und Wohltdtigkeit gegeniiber Benachteiligten. Karl Marx war sich in dhnlicher
Weise der Relativitdt menschlicher Bediirfnisse bewusst. Dies zeigt sich beispiels-
weise darin, dass dieser, um die nicht einsetzende Verelendung der englischen Pro-
letarier theoretisch doch noch fassen zu kdnnen, das bisherige physische Existenz-
minimum, auf das der Kapitalismus den Arbeiter zu driicken schien, durch die Ka-
tegorie eines gesellschaftlich bestimmten Existenzminimums ersetzte, das an eine
Moglichkeit zur sozialen Teilhabe gekoppelt ist. So schrieb Marx 1848 in seiner,
zunidchst in der Form von Leitartikeln der Neuen Rheinischen Zeitung verdffentlich-
ten Schrift Lohnarbeit und Kapital:

,.Selbst die giinstigste Situation fiir die Arbeiterklasse, moglichst rasches Wachsen des Kapi-
tals, sosehr sie das materielle Leben des Arbeiters verbessern mag, hebt den Gegensatz zwi-
schen seinen Interessen und den Bourgeoisinteressen, den Interessen des Kapitalisten nicht
auf. Profit und Arbeitslohn stehen nach wie vor in umgekehrtem Verhdltnis. Ist das Kapital
rasch anwachsend, so mag der Arbeitslohn steigen; unverhdltnismafig schneller steigt der
Profit des Kapitals. Die materielle Lage des Arbeiters hat sich verbessert, aber auf Kosten
seiner gesellschaftlichen Lage. Die gesellschaftliche Kluft, die ihn vom Kapitalisten trennt,

hat sich erweitert.«!*®

146 MEGA?1/5, S. 34-37.
147 Vgl. MEGA? 1I/15, S. 794-795.
148 MEW 6, S. 416.

13.02.2026, 02:57:34. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | Jeremy Bentham und Karl Marx

Noch deutlicher wird Marx’ antiessenzialistische Vorstellung des menschlichen
Bedarfs in folgender, ebenfalls aus Lohnarbeit und Kapital stammender Formulie-
rung: ,,Unsere Bediirfnisse und Geniisse entspringen aus der Gesellschaft; wir mes-
sen sie daher an der Gesellschaft; wir messen sie nicht an den Gegensténden ihrer
Befriedigung. Weil sie gesellschaftlicher Natur sind, sind sie relativer Natur.*!4°

149 MEW 6, S. 412.

13.02.2026, 02:57:34. Access



https://doi.org/10.14361/9783839445044-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

