
Ballhaus Naunynstraße

Theater einer offenen Gesellschaft

Wagner Carvalho und Fabian Larsson

Im Ballsaal in der Naunynstraße in Berlin, erbaut 1863, agiert ein stetig

wachsendes Netzwerk an Schwarzen Künstler*innen, Kulturschaffenden

of Color, queeren Performer*innen und postmigrantischen Akteur*innen:

Jean-Philippe Adabra, Maya Alban-Zapata, Anestis Azas, Bishop Black, Laia

R. Canénguez, Pepe Dayaw, Emilio Cordero, Checa Dora Cheng, Pepe Dayaw,

Sky Deep, Mariama Diagne, To Doan, Lamin Leroy Gibba, Karina Griffith,

Amina Eisner, Patty Kim Hamilton, Raphael Hillebrand, Michail Fotopoulos,

Atif Mohammed Nor Hussein, Aloysius Itoka, Kostis Kallivretakis, Mmakgosi

Kgabi, Magda Korsinsky, Toks Körner, Eurico Ferreira Mathias, Jao Moon,

Nasheeka Nedsreal, Aérea Negrot, Yatri Niehaus,Marian Nkethia, Ariel Orah,

Attila Oener, Marcelo Omine, Silvia Ospina, Grupo Oito, Simon*e Paetau, Zé

de Paiva, Ricardo de Paula, Patrick Pinheiro, Juliana Piquero, Bilawa Respati,

Thiago Rosa, Dieter Rita Scholl, Thandi Sebe, Lerato Shadi. Amada Tinoco,

TRVΛNIΛ, İdil Üner, Jasco Viefhues, meLê yamomo und viele mehr geben

dem Ballhaus Naunynstraße in Berlin-Kreuzberg heute sein Profil.

Kontinuierliches Kunstmachen

Seit mehreren Jahren ist das Ballhaus Naunynstraße als postmigrantisches

Theater Impulsgeber fürTheater, Diskurs und Politik – sein Profil ist deutsch-

landweit, ja europaweit einzigartig. Festivals sind Anlass, die Kräfte zu bün-

deln und wichtige Positionen zu artikulieren; sie sollen hier als Indizes für

die Entwicklung des Ballhaus Naunynstraße der letzten Jahre gelten.

»BLACK LUX–EinHeimatfest aus Schwarzen Perspektiven« war 2013 das

erste Festival zu Schwarzen Perspektiven in Deutschland. In der Broschüre zu

dem einmonatigen Festival heißt es:

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Wagner Carvalho und Fabian Larsson

Das afropolitane Berlin hat eine jahrhundertelange Geschichte. Dem inter-

nationalen Diskurs zu Schwarzer Identität aber hinkt Deutschland um Län-

gen hinterher. Ob es um die eigene koloniale Vergangenheit geht, um die

tief eingeschriebenenMuster vonRassismus in InstitutionenundAlltag oder

eben um die Vielfalt Schwarzer Lebenswelten als selbstverständliche Facet-

te deutscher Gesellschaft – der Nachholbedarf ist immens. […] Als Labor für

Strategien des Aufbegehrens gegenDiskriminierung bietet das postmigran-

tische Theater in Kreuzberg eine Bühne für translokale Perspektiven, deren

Selbstverständlichkeit noch nicht gegeben ist. Doch selbstbewusste Prot-

agonist*innen und künstlerische Praxen sind längst hier. Höchste Zeit für

ein Heimatfest!

Von diesem selbstbewussten Fest des Protagonismus wird in den darauffol-

genden Jahren ein weiter Bogen gespannt, aus dem einmaligen »Labor für

Strategien des Aufbegehrens gegen Diskriminierung« wird ein eigenständi-

ger künstlerischer Diskurs.

In diesem Sinne bildete das Festival »We are tomorrow – Visionen und

Erinnerungen anlässlich der Berliner Konferenz von 1884« als Spielzeithöhe-

punkt der Saison 2014/15 die nächste Setzung. Es erstreckte sich mit zahlrei-

chen Veranstaltungen über drei Monate. In der Ankündigung heißt es:

130 Jahre später [nach der Berliner Konferenz] ist Europa – und damit auch

Deutschland – jedoch mit der spürbaren Infragestellung staatlicher Gren-

zen im Zuge vielfältiger Globalisierungsprozesse konfrontiert. Das aus dem

19. Jahrhundert übernommene fiktive Konstrukt eines ethnisch homogenen

weißen Nationalstaats lässt sich nicht mehr aufrechterhalten. Menschen

afrikanischer Herkunft treten aus den ihnen willkürlich zugewiesenen

Räumen heraus und leben neue Realitäten – und das nicht erst seit 2011

auf dem Oranienplatz – in unmittelbarer Nähe des Ballhaus Naunynstraße.

Vor diesem Hintergrund widmet sich das Ballhaus Naunynstraße mit »We

are tomorrow« […] der Berliner Konferenz. […] Der Blick zurück schärft die

Wahrnehmung für aktuelle gesellschaftspolitische Entwicklungen.

Die Reflexion der Geschichte ist zentral für das Festival – die Bearbeitung der

Verdrängungen in den kleinen wie großen Erzählungen. In der Neuerzählung

der alten Geschichten wie im Schaffen neuer Geschichten steht nicht weniger

auf dem Spiel als die Grenzüberschreitung tradierter Rollenfächer. Zahlrei-

che Arbeiten dieses Festivals zeugen von den Anstrengungen und Kämpfen,

aus den zugewiesenen, tradierten Rollen und Räumen herauszutreten, neue

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ballhaus Naunynstraße 249

Räume zu öffnen. Schwarze deutsche Geschichte wird hier als Teil des gesell-

schaftlichen Selbstbilds markiert – und damit die diasporischen und metas-

porischen Identitätsmomente. Sie sind gelebte Bezüge und Kraftressourcen

und somit für die Gesellschaft unabdingbar.

Hieran schließt das nachfolgende Festival unmittelbar an. Das Festival

»Republik Repair: Zehn Punkte, zehn Forderungen, ein Festival. Reparatory

Imaginings from Black Berlin« eröffnete die Spielzeit 2017/18. Die Reparati-

onsforderungen der karibischen Staaten werden hier zum Modell für einen

Weg zur Heilung der postkolonialen Situation – auch in Berlin. Die Kuratorin

Karina Griffith schreibt in ihrem Statement für die Broschüre des Festivals:

Hier in Berlin finden jene von uns, die sich als Schwarz bezeichnen – trotz

der Narben des historischen Unrechts, das noch immer unseren Zugang zu

Gleichberechtigung, Teilhabe und Anerkennung erschwert – kreative Ansät-

ze, um in relativer Freiheit leben zu können. »Republik Repair« malt sich das

Potential dieser Energie aus, wenn diese Hürden fielen, wenn sie weltweit

fielen.

An den 41 Veranstaltungen von September bis Dezember 2017 waren 113

Künstler*innen beteiligt. Die Translokalität der hiesigen Gesellschaft wird

manifest; die globale Verflochtenheit dieser Stadt und ihrer Gesellschaft.

Ein seltsames Paradox liegt dabei dem Festival zugrunde: Denn einerseits

ist Berlin Zufluchtsort und transnational wahrgenommenes Modell zu-

kunftsweisenden Zusammenlebens; andererseits ist die Situation prekär

und weiterhin strukturell gewaltvoll. Dabei drängt sich immer wieder der

Eindruck auf, dass dieses historisch besondere Moment von Politiker*in-

nen lieber vermarktet als in seiner sozialen Bedingtheit verstanden und

substanziell unterstützt wird. Und so steht dieses Festival einerseits für

einen Augenblick von Freiheit und Selbstbestimmung – damit wurde es

zur mehrwöchigen Feier diasporischen Denkens, Fühlens und Schaffens –

andererseits wird der karibische Forderungskatalog auch zur Blaupause für

die lokale Situation; er ist auch hier als dekoloniale Strategie zur Reduktion

von Ungleichbehandlung und Entrechtung aktuell. Mit dieser translokalen

Adaption der Forderungen bietet dabei das Festival explizit die Umkehr

der historischen Lehr- und Lern-Verhältnisse. Perspektivwechsel und Hei-

lung werden als zentrale Momente der künstlerischen Produktion wie der

politischen Transformation herausgestellt.

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Wagner Carvalho und Fabian Larsson

Mehrperspektivität – ein Akt, der von Unterdrückten erzwungenermaßen

beständig vollzogen wird, da er das Überleben sichert, und der gleichzeitig

Schlüssel für demokratische Gesellschaften ist – wird 2019 zum prägnanten

Motiv. Der Fokus liegt dabei auf dem Alltag, auf der Dekolonisierung des All-

tags. In der Ankündigung zum Festival »Postcolonial Poly Perspectives« heißt

es:

Kolonialismus ist ideengeschichtlich die Setzung eines Deutungsmonopols,

die Reduktion der Welt auf eine Weltsicht. »Postcolonial Poly Perspectives«

zeigt künstlerische, aktivistische, theoretische Methoden, die Körper, die

Dinge der Kunst, der Warenwelt, der Archive aus der kolonial fixierenden

Rahmung zu schieben und die Perspektiven zu vervielfältigen. [….] Der weit-

gestreckte Bogen will Raum geben; Raum für vielfache Begegnungen, für

Abweichung, Self-Care, Widerstand, Transformation. Vor allem aber zeigt

»Postcolonial Poly Perspectives« die Gültigkeit der vielfältigen Perspektiven,

nachdrücklich und wirkmächtig!

Mit zahlreichen Veranstaltungen gespannt über sieben Monate, darunter sie-

ben neu produzierte Performances und eine eigene Talkreihe, entstand ein ei-

gener Reflexions- und Handlungsraum.Gegenstände und die an sie geknüpf-

ten Diskurse werden hinsichtlich ihrer Machtimplikationen, ihrer Ausrich-

tung an weißen Interessen, betrachtet – seien es Objekte in Berliner Archiven

oder Kunstwerke, seien es Alltagsgegenstände wie Surfbretter, Haarstylepro-

dukte, Kameras, Lebensmittel und die Gastrokultur in Berlin. Bis in die Kapil-

laren des Alltags werden die Strukturen (post-)kolonialer Macht sichtbar und

zur Disposition gestellt. Das Festival funktioniert als eine Intensivierung und

Sichtbarmachung einer Praxis, die demkünstlerischen und kuratorischen All-

tag des Ballhaus Naunynstraße zugrunde liegt.

Die hier genannten Festivals markieren Stationen der Kooperation und

Schritte in der Erarbeitung eines politischen Diskurses und eines gesell-

schaftlichen Selbstbewusstseins. Sie sind Teil einer Entwicklung, die über

zahlreiche Produktionen, Shows, Gastspiele, Talks sowie die Arbeit der

akademie der autodidakten, der Abteilung für kulturelle Bildung, inhaltlich wie

personell ausdifferenziert ist. Sie sind Teil einer Geschichte, der Geschichte

des Ballhaus Naunynstraße.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ballhaus Naunynstraße 251

Geschichte des Ballhaus Naunynstraße

Seit nun mehr als 10 Jahren agiert das postmigrantische Theater Ballhaus

Naunynstraße in dieser Rolle als Impulsgeber. Der Grund ist, dass es sich ei-

ne Aufgabe gegeben hat, nicht als Mode, sondern inhärent und langfristig: Es

schafft Protagonist*innen-Rollen, die bisher in dieser Gesellschaft und damit

in den Künsten nicht vorkommen.

2006 fand am Hebbel am Ufer unter dem Titel »Beyond Belonging: Migrati-

on²« das erste postmigrantische Theaterfestival statt. Kuratiert wurde es von

Shermin Langhoff, die zwei Jahre später das Ballhaus Naunynstraße als de-

zidiert postmigrantisches Theater eröffnete. Seit 2013 hat sich mit Shermin

Langhoffs und Jens Hilljes Wechsel ans Maxim-Gorki-Theater und der Über-

nahme der künstlerischen Leitung des Ballhaus Naunynstraße durch Tunçay

Kulaoğlu und Wagner Carvalho das Spektrum der postmigrantischen Thea-

terbewegung in Berlin erweitert.

Das Ballhaus Naunynstraße – seit 2016 steht Wagner Carvalho als künst-

lerischer Leiter und Geschäftsführer diesem allein vor – zeigt heute primär

Arbeiten von Schwarzen Künstler*innen und Artists of Color.Mit Sprechthea-

ter, Tanz, Performance, Filmreihen und Talks,mit Ausstellungen und Festivals

erlangt das Kreuzberger BallhausNaunynstraße seit Jahren regional wie über-

regional Aufmerksamkeit. Für ein Haus der freien darstellenden Szene mit

ca. 99 Plätzen für Sprechtheaterproduktionen erlangt es eine bemerkenswer-

te Resonanz,manchmal hart attackiert,manchmal produktiv kritisiert, regel-

mäßig unverstanden, vielfach kopiert und für zahlreiche Protagonist*innen

ein Sprungbrett in andere Häuser.

Will man die Resonanz dieses Hauses verstehen, liegt es nahe, sich Pro-

fil und Arbeitsweise vor Augen zu führen. Genau genommen muss man sich

aber die Gesellschaft anschauen, in der diese Bühne steht. Schließlich lebt

Theater von der dialektischen Beziehung, wie Künstler*innen die Gesellschaft

sehen, und wie die Gesellschaft die künstlerische Repräsentation aufnimmt;

wie postmigrantische Künstler*innen die Gesellschaft sehen und wie die Ge-

sellschaft diesen Spiegel annimmt.

Leerstellen und Fülle

Indem das Ballhaus Naunynstraße sich die Aufgabe gegeben hat, Protago-

nist*innen-Rollen zu schaffen, antwortet es auf eine Leerstelle. Darin liegt

sein politisches Moment.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Wagner Carvalho und Fabian Larsson

»Für mich haben Kunst und Theater ohne politische Fragestellung keine

Bedeutung. Wir haben die Aufgabe, Themen anzustoßen, neu zu definieren

und einen neuen Diskurs zu schaffen. Damit haben wir auch eine große Ver-

antwortung« (Wagner Carvalho im Interview mit dem Goethe-Institut Kenia,

Sept. 2015).

Lassen sich diese Leerstellen markieren? Lässt sich die dialektische Bewe-

gung von Reaktion (Widerstand) und Entwurf (Imaginings), die für die Kunst

am Ballhaus Naunynstraße charakteristisch ist, auffächern?

Versperrte Zugänge und neue Rollen

Dass es bestimmte Protagonist*innen-Rollen im Alltag wie im Theater nicht

gibt, noch nicht gibt, dass sie keine Selbstverständlichkeit haben, mag meh-

rere Gründe haben. Die Kapitalverteilung, wie es in der Soziologie heißt, ist

sicherlich eine der Ursachen. Schließlich ist es eine Frage der Mittel, des Zu-

gangs zu Mitteln, ob Handeln möglich ist bzw. ob von diesem Handeln er-

zählt wird. Eine weitere Ursache, und diese liegt auch der Kapitalverteilung

zugrunde, ist der Rassismus inDeutschland.Die alltäglich vorkommendeUn-

gleichbehandlung; eine Ungleichbehandlung aufgrund der Annahme, es gä-

be einen Zusammenhang zwischen einer wahrgenommenen Andersheit und

weiteren Eigenschaften oder Fähigkeiten: Nicht-Ernst-Nehmen, Übergehen,

Absprechen der Zugehörigkeit zur deutschen Gesellschaft – es passiert all-

täglich. Rassismus zeigt sich in der Überraschung, dass der Geschäftsführer

eines deutschen Theaters Schwarz ist; im Übergangenwerden in politischen

Verhandlungen, obwohl die Sachverhalte und Entscheidungen unmittelbar

Auswirkungen für die jeweilige Person haben; das plötzliche Karriereende

bei gleicher Qualifikation etc. Wie eine Mauer verstellt Rassismus den Weg

zu Teilhabe und Gestaltung, zum Ergreifen-Können selbstbestimmter Rol-

len. Die Konfrontation mit Rassismen, ihre Zurückweisung, der Selbstschutz

sind alltägliche Anstrengungen Schwarzer Menschen und Personen of Color

in Deutschland.Theater als Konstruktionswerkstatt für gesellschaftliche Rol-

lenbilder entfaltet hier seine politische Kraft. Das postmigrantische Theater

hat hier seine Aufgabe – die Aufgabe, die Rollenprofile zu erweitern und neue

Rollen und Umgangsformen zu entwerfen und zu erproben.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ballhaus Naunynstraße 253

Schweigenmachen und Sprechen

Rassistische oder transphobe Übergriffe – um zwei spezifische Ausprägun-

gen diskriminierender Ungleichbehandlung exemplarisch zu nennen – wer-

den zwar täglich erlebt, aber die Anklage dagegen findet kaum Gehör. Hier

braucht es Raum. Damit sind Notwendigkeit und Dringlichkeit der Kultur-

produktion markiert.

Dass die Anklage in Alltag und Politik kaum Gehör findet, hängt mit Pri-

vilegien zusammen. So ist es beispielsweise ein allseits bekanntes, männli-

ches Privileg, zu allem etwas sagen zu können. Und es ist ein weißes Privileg,

zu meinen, man könne sich ein Urteil bilden, und dieses hätte allgemeine,

ja universelle Relevanz. Diese Position weißer Deutungshoheit im Diskurs

gründet auf historischerMachtverteilung. Unserem gesellschaftlichen Selbst-

bild entsprechend sollten wir eigentlich von dieser Ungleichheit und den da-

durch verursachten Irrationalitäten Abstand genommen haben. Schließlich

zeichnen sich »aufgeklärte«, »postmoderne« Gesellschaften in ihrem Selbst-

verständnis gerade dadurch aus, dieses Sprech- und Wahrheitsmonopol in

Anerkennung von Perspektivität und Pluralität demokratisiert zu haben. Im

Alltag jedoch zeigt sich diese alte Geste, dass weiße Sprecher und Sprecherin-

nen ihre Urteile als generelle oder absolute Wahrheiten vortragen, nur allzu

häufig. Damit verschließen sie den Raum für andere und deren Erfahrun-

gen. Das ist gewaltvoll. Und so manches Mal ist es grotesk, sind diese Aussa-

gen doch regelmäßig Fehlurteile, beruht das zugrundeliegende Weltbild auf

falschen Annahmen. Zu diesen basalen, aber falschen Annahmen gehört die

implizite Vorstellung, dass Deutsche weiß sind. Sie führt unter anderem zu

Sätzen wie »Sie sprechen aber gut Deutsch!«. Von einer weißen Person mag

dieses Urteil anerkennend gemeint sein, für eine afrodeutsche wird es zur Be-

leidigung und zum Ausschluss. Eine zweite Annahme ist, dass man als weiße

Person wüsste, was rassistische Diskriminierung ist. In anderen Kontexten

ist es eine Selbstverständlichkeit, dass nur die betroffene Person den Schmerz

und damit die erfahrene Gewalt beschreiben kann. Da Rassismus eine weiße

Ideologie, eine Erfindung der Abwertung und damit der eigenen Überhöhung

ist, kann eine weiße Person nicht betroffen sein. Folglich ist sie von der Erfah-

rung ausgeschlossen und kann nicht wahrsprechen (wie die meisten Männer

von Geburtswehen). Im besten und wünschenswerten Fall kann die Person

einfühlend verstehen.

Historisch wie gegenwärtig produziert die Überzeugung, einen privile-

gierten Zugang zu Wissen zu haben, Gewalt. Gleichzeitig verhindert sie die

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Wagner Carvalho und Fabian Larsson

Möglichkeit des Lernens auf Seiten der weißen Person. Damit ist Kontinuität

vorgezeichnet, die Alltäglichkeit rassistischer Übergriffe wird fortgesetzt.

Dass das Ballhaus selbst auch ein Schutzraum vor demRassismus ist, den sie

im Alltag erfahren, wurde bei der Pressekonferenz sichtbar. Viele können an

diesem Haus beginnen, nach theatralen Formaten für das zu suchen, was

sie erzählen wollen oder müssen (Katrin Bettina Müller, TAZ, 24. September

2019).

Theater wird hier zum Raum der Klage, der Anklage. Und es wird zum Raum,

in welchem demWahn Einhalt geboten wird. Oder wie ließe sich sonst dieses

Moment bezeichnen, in dem eine historische, im Unterbewusstsein eingela-

gerte Figur der weißen Selbstprivilegierung auftaucht und den so plötzlichen

wie alltäglichen Moment des »Ich spreche für Dich und Dir das Sprechen

ab« berechtigt erscheinen lässt? Theater schafft hier eine Öffnung – für das

selbstbestimmte Sprechen und die Begegnung mit all ihren riskanten Impli-

kationen.

Gedächtnislücke und Erfahrung

Diese weit verbreitete Resistenz gegenüber dem eigenen Lernen und dem Er-

fahrungsgewinn mag wenig in das deutsche Selbstbild passen, gehört die ge-

schichtliche Selbstreflexion doch zur ausgestellten Tugend nationaler Identi-

tät. So hat die Aufarbeitung des Nationalsozialismus Deutschland entschei-

dend geprägt, auch wenn die Lehren aus der Vergangenheit viel weniger Ver-

pflichtungscharakter zu haben scheinen, als man sich noch vor ein paar Jah-

ren wünschen oder einreden mochte. Aber es gab und gibt eine Reflexion

der Begriffe, es gibt ein Verständnis dessen, was Antisemitismus ist, und es

gibt eine große öffentliche Sensibilität bei verbalen oder physischen Übergrif-

fen. Es gibt diese Sensibilität – und dennoch finden antisemitische Übergriffe

täglich statt. Gleichzeitig ist zu konstatieren: Die Aufarbeitung der Geschich-

te des Kolonialismus und der deutschen kolonial-imperialen Träume wurde

nicht als gesellschaftliche Aufgabe begriffen. Damit fehlen Wissen und Em-

pathie. Damit fehlt eine konsequente Sanktionierung rassistischer Alltags-

praktiken in nahezu allen Lebensbereichen, sei es auf der Straße, sei es im

(Kinder-)Theater, in der Literatur, in den Medien, sei es in der Politik.

Ballhaus Naunynstraße is one of the few (the only?) theatres in Germany

that is committed to showing and supporting the perspectives of BIPOC and

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ballhaus Naunynstraße 255

of those who identify as queer. It offers a strong impulse to development of

postcolonial discourse and practices (Annette van Zwoll, tanzschreiber, 21.

Oktober 2020).

Die Generierung von Wissen über die Geschichte(-n), die historische Gene-

se unseres Denkens und unserer institutionellen Strukturen, ist damit eben-

so notwendig wie die Intervention. Das postmigrantische Theater gibt dem

Verdrängten (Bühnen-)Präsenz. Als künstlerisches Medium mit seiner spezi-

fischen Distanz, seiner Distanz zum Alltag und dessen strukturellen Gewalt,

verhandelt es das ansonsten Unverhandelte.

Verdrängung und Kooperation

Diese Leerstelle in der nationalen Erzählung hat fatale Folgen – und zwar

nicht nur für die von der so perpetuierten Gewalt Betroffenen.

Dasmangelnde historische Bewusstsein und die Unkenntnis über diewei-

ße, deutsche Identitätskonstruktion führen zu Fehleinschätzungen der po-

litischen Entwicklung. Ausdruck davon sind sowohl Diskurse mit gefährli-

chen Ignoranzen, Ausblendungen und Leeren als auch Don-Quijotische Ver-

teidigungskämpfe, in denen sich die besonders Privilegierten als bedroht, als

Opfer wahrnehmen. Die Klage über die schrumpfende Sendezeit für die am

stärksten repräsentierte Gruppe in den öffentlich-rechtlichen Medien gehört

ebenso dazu wie einige Positionen im »Kampf wider den Absturz der Mittel-

schicht«, die angesichts einer forcierten Umverteilung nach oben, einer die

Demokratie gefährdenden Kapitalakkumulation, in rassistischen, klassisti-

schen und sexistischen Herabwürdigungen ihr Heil zu sehen meinen. Hier

bleibt die Genese der Privilegien unreflektiert, der eigene Anspruch wird ab-

solut gesetzt, die Irrationalität des eigenen Handelns verdrängt, die Phantas-

magorien des Opferseins verdecken die selbstausgeübte Gewalt.

Seit 2008, seit der Gründung des postmigrantischen Theaters hat sich in

dieser Gesellschaft viel verändert, vieles verstärkt. Wir leben in Zeiten der

wirtschaftlichen, kulturellen und klimatischen Verflechtungen. Wir leben in

einer durch Migration gestalteten, vielfältigen Gesellschaft, und Deutsche

sind nicht immer weiß. Die Diversität wird zunehmen. Und das ist offen-

sichtlich gut so. Schließlich wäre die Alternative eine national-faschistische

Ordnung – denn mit welcher anderen politischen Ordnung ließe sich dieser

wirtschaftlich, technologisch, kulturell vorangetriebene Prozess ansonsten

aufhalten?

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Wagner Carvalho und Fabian Larsson

Momentan scheinen rund ein Viertel der Wähler*innen Sympathien für

den historisch aberwitzigen Entwurf von Ausgrenzung, Abwertung und Ge-

walt zu haben. Und die übrigen?Was ist, wenn ein weiterer Teil zwar die Rhe-

torik und die Gewalt der Rechten ablehnt, aber sich vor einer weiteren Öff-

nung der Gesellschaft fürchtet, vor einer Infragestellung der eigenen Privile-

gien?Was ist, wenn ein signifikanter Teil der Bürger*innen politisch schweigt

(beziehungsweise selbstmitleidig jammert)?Was ist, wenn das selbstgewählte

Schweigen eines signifikanten Teils der Bürger*innen anhält und damit dem

weiteren Vormarsch der Rechten den Weg ebnet?

Deutschland hat sich, wie auch die meisten europäischen Nachbarn, zu

entscheiden – für eine offene Gesellschaft. Die Alternative ist gewaltvoll und

tödlich.

Das Zusammenleben bestimmen wir, als Kooperation oder als Gewalt.

Wenn wir die Gewalt reduzieren wollen, braucht es Wissen, braucht es Aus-

tausch und demokratische Gestaltung. Dann braucht es Kritik und Verände-

rung.

In der Kritik der Gesellschaft findet Theater seine Würde. Auch das post-

migrantischeTheater ist ein Spiegel – für eine diverse Gesellschaft und somit

auch für weiße Mitglieder. Kritik der Privilegien und deren Selbstverständ-

lichkeit gehört dazu, eine Darstellung der Folgen der aktuellen Privilegienpo-

litik, ein Aufzeigen von Blickschranken, Ausschlüssen, Unrecht und Gewalt.

Wenn ein Theater heute ein Ort sein will, an dem die gegenwärtige Gesell-

schaft reflektiert wird, dann ist es angewiesen auf diese Perspektiven. Das

macht ein echtes politisches Theater immer auch zu einem postmigranti-

schen Theater. Es geht nicht nur darum, versehrten Menschen einen safe

space für Empowerment zu geben, sondern genauso darum, dass wir als Ge-

sellschaft diese Perspektiven benötigen, die ganze Gesellschaft […] ist ange-

wiesen auf einen solchen Raum (Necati Öziri: »WelcheWelt bedeuten diese

Bretter?«, Römerberggesprächen in Frankfurt a.M., 2017).

Theater findet seine Relevanz, seine demokratisch-systemische Relevanz, in

der transformatorischen Kritik. Es ist der Schliff des Spiegels, seine beson-

dere Brechung, die das Ausgeblendete zeigt, das Reale, und so das Mögliche

sichtbar werden lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ballhaus Naunynstraße 257

Theater als Gesellschaftsspiegel und Modell – welcher Gesellschaft?

Als vor mehr als 10 Jahren Shermin Langhoff das Ballhaus Naunynstraße

gründete, gelang eine gesellschaftliche und kulturelle Intervention, eine

Plattform vorrangig für deutsch-türkische, -armenische, -kurdische Künst-

ler*innen. Diejenigen, die als angeworbene Arbeitskräfte zu wichtigen Teilen

den wirtschaftlichen Aufstieg Deutschlands nach dem zweiten Weltkrieg

und somit die Voraussetzung für eine global wirksame Wirtschaftsmacht

produziert hatten, aber gesellschaftlich übergangen worden waren, sollten

sichtbar werden. Die Aufgabe war eine Kulturproduktion, ein Theater, in

dem diese und ihre Nachkommen der zweiten und dritten Generation als

bewusst handelnde, selbstverständliche Akteur*innen der Politik, der Liebe

und aller weiteren Dramen, Komödien und Farcen des Lebens agieren.

Die jetzigen Protagonist*innen am Ballhaus Naunynstraße unter der Lei-

tung von Wagner Carvalho sind Schwarz, of Color, queer, trans.

Man kann es [das Ballhaus Naunynstraße] zur Zeit das einzige Schwarze

deutsche Theater nennen. Zu erleben waren [bei der Pressekonferenz] fast

durchweg junge, akademisch gut ausgebildete und gut vernetzte Forscher-

und Künstler*innen, in der Mehrzahl internationale People of Color und

Schwarze Deutsche. Zusammen geben sie dem Theater den Look einer

Community, deren Selbstbewusstsein sich jenseits weißer Definitions-

macht gebildet hat (Katrin Bettina Müller, TAZ, 24. September 2019).

Angesichts der jahrhundelangen europäischen Imperialgeschichte, ihrer his-

torischen Dichte und Dauer ist die Vorstellung eines Bewusstseins »jenseits

weißer Definitionsmacht« wohl ein Phantasma. Nichtsdestotrotz ist die hier

wahrgenommene Zielorientierung richtig: Im Zentrum der Arbeit und der

Suche steht die Schaffung einer spezifischen Form von Kooperation und ei-

nes gesellschaftlichen Selbstbewusstseins.

Aber ist dies nicht eine der herausragenden Aufgaben von Kulturproduk-

tion überhaupt, insbesondere von Theater, die Schaffung einer spezifischen

Form von Kooperation und eines gesellschaftlichen Selbstbewusstseins?

In der Selbstverständlichkeit ihrer bürgerlichen Tradition müssen die

meisten Theater in Deutschland das Gesellschaftsbild, an dem sie arbeiten,

weder explizieren noch zur Diskussion stellen, geschweige denn rechtferti-

gen. In gewisser Weise ist dies verblüffend, gibt es doch lange Traditionen

der Kritik. Klassenbewusste Infragestellungen der in ihren Strukturen und

Stoffen postfeudalen Institution Theater führten zu ersten Avantgarden.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Wagner Carvalho und Fabian Larsson

Nahezu alle politischen wie ästhetischen Bewegungen des 20. Jahrhunderts

haben die Ordnungsmechanismen des Theaters in Frage gestellt. Es waren

und sind rauschhaft produktive Momente, wenn das tradierte Ausdrucks-

material der Erfahrung nicht angemessen ist und das Theater sich öffnen

muss – wenn bisher ausgeschlossene gesellschaftliche Gruppen fordern, dass

Theater auch ihre Erfahrungswelt abbilden und verhandeln soll. Angesichts

der historischen Wellen der Kritik ist die Selbstverständlichkeit der bürger-

lichen Tradition – die behauptete Allgemeinheit und Modellhaftigkeit dieser

historischen wie lokalen Form – erstaunlich; gleichzeitig offenbaren sich hier

die Beharrungs- und (ästhetischen) Absorptionsfähigkeiten der Institution

Theater in Deutschland.

Nichtsdestotrotz: Die postmigrantischen und dekolonialen Perspektiven

ergänzen und erweitern das bisherige Spektrum der Kritik. Indem sie den

weißen Charakter von Struktur und Stoff kritisiert, öffnen sie dasTheater für

neue Themen und Formen, für Zuschauer*innen und Rezeptionshaltungen.

Die Kritik am exkludierenden Charakter des Theaters – exkludierend entlang

class, gender, race, religion … intersektional – bezieht sich auf den ganzen

Produktionsprozess: Themensetzungen und Formen, Personalauswahl und

Publikumsansprache stehen in Frage. Die Kritik bezieht sich auch auf das

Selbstverständnis als Theater und die implizite wie explizite Zielsetzung: Wer

findet hier seinen, ihren Resonanzraum? Wer wird gespiegelt? Und wie? Zu

was soll der Prozess führen? Welchen Anteil hat das Theater an der fortwäh-

rend notwendigen Demokratisierung der Gesellschaft? An welcher zukünfti-

gen Gesellschaft wird hier bei Verwendung aller künstlerischen Mittel gear-

beitet?

Diversität und postmigrantische Produktion

Lässt sich die Gesellschaft, für deren Entwicklung das Ballhaus Naunynstraße

(Schreib-)Werkstätten, Probenräume und Bühnen bietet, explizieren? Lässt

sich die Arbeitsweise, mit der an dieser spezifischen Form von Kooperation

und gesellschaftlichem Selbstbewusstsein, an diesem Gesellschaftsbild gear-

beitet wird, genauer fassen?

Personal

Bei den anfangs genannten Festivals sowie bei zahlreichenTheater- und Tanz-

produktionen agieren BIPOCs als Schauspieler*innen in Hauptrollen, als Re-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ballhaus Naunynstraße 259

gisseur*innen, Fotograf*innen, Lichtdesigner*innen,Dramaturg*innen oder

Kurator*innen auf und hinter der Bühne. Zahlreiche Künstler*innen, die 2013

erstmals als Assistent*innen am Ballhaus Naunynstraße agierten, sind heute

mit eigenen Performances präsent. Hier entsteht neue Handlungsmacht aus

einem Zusammenhang von Vorbildern, Ausprobieren, Kritik und Anerken-

nung. Handlungsfelder werden systematisch erweitert und Rollen neu defi-

niert.

Sprache und Diskurs

Neue Protagonist*innen-Rollen führen zu neuen Begrifflichkeiten.Die Trans-

formation der Gesellschaft braucht neue Begriffe, bringt neue Begriffe hervor;

und es ist demTheaterschaffen inhärent, neue Worte und Sprachen zu gene-

rieren. Der Begriff des Postmigrantischen ist sicherlich bestes Beispiel dafür.

Ausgangspunkt dieses Diskurses war ursprünglich Stuart Halls Konzept der

»new ethnicities«, mit dem Hall die Kulturproduktion einer in den 1980er

Jahren auf den Plan getretenen jungen Generation Schwarzer Künstler*in-

nen beschrieb. Die Weiterentwicklung des Begriffs findet sich in Onur Su-

zan Nobregas Konzept der »neuen postmigrantischen Ethnizitäten«. Azadeh

Sharifi greift den Begriff des Postmigrantischen auf und macht ihn für die

Theaterwissenschaft zugänglich; er erscheint in einer diskurstheoretischen

Profilierung als positiv besetzter, kritisch und politisch wirksamer Ansatz,

der für zahlreiche Kulturschaffende »einen gemeinsamen Assoziations- und

Denkraum eröffnet.«

Die Arbeit an der Sprache macht einen wesentlichen Teil der alltäglichen

Anstrengungen am Ballhaus Naunynstraße aus: Intersektional sensibel gilt

es, die den tradierten Codes inhärente Gewalt zu reduzieren und die Sprache

selbst für die Begegnung zu öffnen.

Unsere Arbeit am Ballhaus Naunynstraße gründet auf der Erfahrung, nicht

zur Mehrheitsgesellschaft zu gehören. Wir wissen, was Unfreiheit ist – ex-

plizite Überwachung, permanente Beobachtung, Prüfung und ständig er-

neuerte Ausschlussdrohung. Aus dieser Perspektive ist die Autonomie, die

der ›europäische‹, weiße, männliche Künstler erreicht, […] offensichtlich ein

Privileg. […] Das Ballhaus Naunynstraße entwickelt, erstreitet und erweitert

für und mit Künstler*innen, denen dieses Privileg nicht in die Wiege gelegt

wurde, die Räume der Autonomie (Wagner Carvalho: »Ein postkolonialer

Kampf«, Theater Heute 09/2016).

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Wagner Carvalho und Fabian Larsson

Publikum

Mit diesem Programm, mit seinen Protagonist*innen, mit seiner Sprache

bietet das Ballhaus Naunynstraße einen einzigartigen Repräsentationsraum

für die Stadt. Fürwen? Für die diversenCommunities der Stadt. Für Schwarze

Kulturinteressierte und Kunstbegeisterte of Color.Wasmacht dasmit Heran-

wachsenden,wenn sie einenHelden of Color in einer dramatischenHandlung

erleben? Im dramatischen Aushandlungsprozess mit weißen Antagonist*in-

nen? Was macht das mit Heranwachsenden, wenn sie die Selbstverständ-

lichkeit einer afrodeutschen Autorin, eines Schauspielers of Color erfahren?

Wenn der oder die Heranwachsende Schwarz ist? Wenn er oder sie weiß ist?

Wenn der oder diejenige über 60 Jahre alt ist und sich nie in der deutschen

Medienlandschaft repräsentiert sah? Das Publikum am Ballhaus Naunynstra-

ße ist so divers wie die Stadt.

Mit einem wesentlichen Unterschied zum Alltag: Über die Repräsenta-

tion auf der Bühne, über die Spiegelung, erhalten die Zuschauer*innen in

ihren Rollen, in ihren gesellschaftlichen Selbstverständnissen neue Gewichte.

Perspektiven und Augenhöhen werden aus der Fixierung der Gewohnheiten

gelöst. Es ist ein Moment der Dekolonialisierung – des Blicks, des Nebenein-

anders, des Miteinanders, des Alltags.

Kunst

Historisch gesehen führte die politische Kritik am bestehendenTheater zu äs-

thetischen Neuerungen. Da das postmigrantische Theater auf Diversität be-

ruht, auf einer Diversität von kulturellen Erben, von Sprachen, Formen und

Erfahrungen, ist eine stilistische Einheitlichkeit vermutlich ausgeschlossen.

Und doch gibt es wiederkehrende Momente. Die Erfahrung der Ausschlüsse

und Hürden dieser Gesellschaft, auch in ihrer (Alltags-)Ästhetik und in ihrer

Kunstproduktion, ist ein wiederkehrendes Abstoßmoment. Die Wertschät-

zung der diasporischen Geschichte, der translokalen Einflüsse, derMehrspra-

chigkeit bestimmt häufig die Arbeiten. Aber auch der Zweifel gegenüber ei-

ner allgemeinen Verständlichkeit; Zweifel an einem Kanon, der als solcher

Allgemeingültigkeit beansprucht; Zweifel an bestimmten Sprechformen wie

des »Sprechens-über-jemanden« beeinflussen vielfach die Formen. Schließ-

lich gelangen einige Produktionen über ein Bewusstsein, für ein Publikum

zu schaffen, das bestimmte Erfahrungen teilt, das um diasporischen Reich-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ballhaus Naunynstraße 261

tum und exkludierende Privilegien weiß, zu einer ganz besonderen, selbst-

bestimmten Kraft.

Da die Erfahrungen divers sind, sind es auch die Ausdrucksmittel. Und

doch schaffen diese Künstler*innen mit ihren Arbeiten einen einzigartigen

Imaginations- und Denkraum, einen Raum der selbstbestimmten Rollenge-

staltung und des konkreten Produzierens – eine spezifische theatrale Erfah-

rung. In der noch immer vorherrschenden Wahrnehmung mag sie subversiv

sein, für viele entfaltet sie jedoch selbstaffirmative Wirkungen. Die künst-

lerischen, postmigrantischen Ausdrucksmittel dürften sich in Zukunft noch

vervielfältigen – wenn die politischen Rahmenbedingungen es zulassen.

Am Abend des 9. Oktober 2020 nimmt das Theater in der Liste der Orte, an

denen ich gerne wäre, einen der hinteren Plätze ein. Doch ich bin auf der

Suche nach Utopien. Ich suche nach Entwürfen neuer Selbstverständnisse

und eines neuen Miteinanders. Von genau diesen emanzipatorischen, posi-

tiven Entwürfen von Männlichkeit handelt nun Jasco Viefhues’ »Complex of

Tensions«. Den Ausgangspunkt für diese experimentelle Performance mit

Sprech- und Tanzeinlagen bilden Interviews mit in Berlin lebenden, quee-

ren, SchwarzenMännern. Auf die Bühne bringen sie die Darstellenden Aloy-

sius Itoka und Ronni Maciel, der Cellist Eurico Ferreira Mathias begleitet sie

musikalisch. … Bereits das Bühnenbild von »Complex of Tensions« führt aus

der Gegenwart: … – ein futuristisches Kabinett, in dem alles möglich zu sein

scheint…. Ist das nun die Utopie derMännlichkeit, diewir brauchen? Ja, diese

Männlichkeiten brauchen wir. Wir brauchen sie auf demWeg zu der Utopie

einer Gesellschaft jenseits der Kategorien männlich und/oder weiblich, wir

brauchen sie gegen die Gewalt der Homogenität und für ein Miteinander

ohne Angst. Diese Männlichkeiten existieren, aber sie sind marginalisiert

(Şeyda Kurt, nachtkritik.de, 13. Oktober 2020).

Autonomie und Augenhöhe

Das postmigrantische Theater Ballhaus Naunynstraße ist aufgrund seiner

10jährigen Geschichte einzigartig. Diese Geschichte und die Erfahrungen

der Theatermacher*innen machen es zu einem Think Tank dekolonialer

Strategien in Kunst und Alltag. In dem Versuch, diejenigen, denen bisher

der Zugang zu wesentlichen Institutionen dieser Gesellschaft verweigert

wurde, nach Möglichkeit mit dem auszustatten, was die Soziologie Kapital

nennt, ist es ein wichtiges Korrektiv. In der Kritik der Gesellschaft und ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Wagner Carvalho und Fabian Larsson

Alltagshierarchien, in ihrem Widerstand gegen Geschichtsvergessenheit und

phantasmagorische Selbstbilder ist das Ballhaus Naunynstraße ein engagier-

ter Akteur für die zeitgemäße Öffnung der Gesellschaft, für eine Reduktion

der Gewalt. In der Suche nach neuen theatralen und gesellschaftlichen Rollen

sowie nach neuen ästhetischen, diskursiven, alltäglichen Sprachen versteht

es sich als Vorreiter.

Um diese Vorreiterrolle zu erfüllen, die selbstgewählte Aufgabe der Kri-

tik und des Entwerfens, braucht es Unabhängigkeit. Die in Deutschland im

Grundgesetz verankerte Freiheit der Kunst ist wesentlich für die demokrati-

sche Gestaltung. Aber wie auch im Journalismus hängt die Freiheit nicht nur

an einer möglichen Zensur, sondern auch an den finanziellen Ressourcen der

Kunst.

Das Ballhaus Naunynstraße befindet sich in einer paradoxen Lage. Denn

einerseits wird dieses Theater gerne als Aushängeschild für die kulturelle,

weltoffene Stadt Berlin benutzt und für sein Bestehen in seiner Infrastruk-

tur institutionell gefördert. Diese institutionelle Förderung entspricht zwar

weder der Aufgabe noch der dafür geforderten Qualifikation der Mitarbei-

ter*innen, aber sie schafft eine Basis. Andererseits ist die inhaltliche, kreative

Autonomie ständig bedroht, müssen doch alle Projektmittel über Drittmittel

eingeworben werden. Die Gefahr, übergangen zu werden, von wichtigen Ent-

scheidungen ausgeschlossen zu sein – diese Auswirkungen des strukturellen

Rassismus bedrohen auch das Haus. Und je nach Kompetenz und politischer

Positionierung einiger Gremien wird der politisch herausgestellte Avantgar-

dismus des Ballhaus Naunynstraße zum Moment des Kapitalentzugs. In sei-

nem Fokus auf postmigrantische Protagonist*innen, auf Schwarze Perspekti-

ven, Erfahrungen of Color und queere Interventionen, in seiner dekolonialen

Kritik an Sprache, gesellschaftlichem Umgang, an Privilegien und Phantas-

magorien, in seinem Hinweis auf Verdrängungen und Gewalten in institu-

tionalisierten Diskursen und in persönlichen Denk- und Verhaltensmustern,

in seiner Betonung der Erfahrungs- und Kompetenzgrenze, in seinem Ein-

satz für kulturelle und gesellschaftliche Transformationen ist das Ballhaus

Naunynstraße eine institutionalisierte und theatrale Herausforderung. Mit

der Folge, dass es in einem Jahr über substanzielle Drittmittel verfügt und

im darauffolgenden nahezu keine Projektmittel hat, dass es – bei einer ent-

sprechenden Jurybesetzung – beim größten Fonds zur Förderung der dar-

stellenden Künste des Landes Berlins keinen einzigen Antrag bewilligt be-

kommt und für ein Jahr ohne vollfinanzierteTheaterproduktion dasteht. Pro-

duktionstechnisch, werbe- und wettbewerbstechnisch ist dies eine Katastro-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ballhaus Naunynstraße 263

phe. Schlimmer noch: eine nachhaltige, kontinuierliche Zusammenarbeit mit

Künstler*innen wird damit konterkariert; die eigentliche Modellfunktion des

Ballhaus Naunynstraße kann nicht erfüllt werden.

 

Theater hat eine gesellschaftliche Verantwortung, das Verrücken der Perspek-

tiven und Augenhöhen gehört zu seinen inhärenten Aufgaben – ob es diese

wahrnehmen kann, ist eine politische Entscheidung. Ob eine Modellfunktion

unter prekären oder angemessenen, Sicherheit gebenden, würdigen Bedin-

gungen erfüllbar ist, ist eine politische Entscheidung.

Und somit stellt sich erneut die grundsätzliche Frage, wie die ras-

sistischen Reflexe im Alltag verhindert werden können, dieses plötzliche

Übergehen, Ausblenden, dieser Entzug von Mitteln, von Würde. Wie kann

die alltägliche, das Zusammenleben vergiftende Hierarchisierung überwun-

den und eine Kooperation auf Augenhöhe in und für diese Gesellschaft

geschaffen werden? Die Antwort auf strukturelle Abwertung ist systemati-

sche Aufwertung. Indem Schwarze Menschen und People of Color Zugang

zu Protagonist*innen-Rollen, Führungspositionen, Entscheidungsgremien

haben. Indem sie Handlungsmacht erhalten. Wenn sie Deutungsmacht

haben. Es muss Alltag sein, dass Schwarze Menschen und People of Color auf

Augenhöhe agieren und wahrgenommen werden. Dazu müssen Entschei-

dungspositionen in der Verwaltung und in den öffentlichen Institutionen mit

Schwarzen Protagonist*innen und Akteur*innen of Color besetzt werden.

Und die, die diese Leitungspositionen innehaben, brauchen den politischen

Rückhalt und die Mittel, um diese Leitungs- und Vorbildfunktion auch

ausfüllen zu können. Jetzt. Weil das Warten auf Veränderung Generationen

von Postmigrant*innen als Mühsal und Vertröstung auferlegt wurde. Jetzt,

weil es eine demokratische Notwendigkeit ist.

Die postmigrantische und dekoloniale Verschiebung, die Arbeit des Ball-

haus Naunynstraße und die Kunst auf seiner Bühne sind dringlicher denn

je.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455531-018 - am 14.02.2026, 16:59:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

