
Rezensionen 597

Die Verfasser gehen auch Problemen der Ontogenese
beim heutigem Menschen und fossilen Hominiden nach,
wobei aus dem großen Themenkreis nur einige Fragen
näher behandelt werden konnten, z. B. die Größe des
Neugeborenen im Verhältnis zur Größe des Geburtska-
nals oder auch die weibliche Beckenform, die Wachs-
tumsschübe und das durchschnittliche Lebensalter. Bei
den Australopithecus- und Paranthropusformen war die
Lebenserwartung wahrscheinlich nicht größer als bei
den heutigen großen Menschenaffen (153).

Der wesentliche Gehirnzuwachs, der schon beim
Homo ergaster feststellbar ist, setzt eine energiereichere
Ernährungsweise voraus, zudem eine größere soziale
Komplexität, da ein derartiger Effekt auch bei sozialen
Tieren feststellbar ist im Vergleich mit einem geringeren
Gehirn bei einzeln lebenden Tieren dergleichen Größe.
Auch die Kindheitsphase dauerte bei diesen Hominiden
schon länger als bei den Australopithecinen (169).

Gehören die ältesten Hominidenfunde dem afrikani-
schen Kontinent an, so stammen viele wichtige Funde
neueren Datums auch aus Asien und Europa. Es ist
verständlich, dass die Verfasser ihr besonderes Interesse
den Ausgrabungen in Gran Dolina widmeten, wo sie mit
anderen Forschern eine neue Hominidenart, den Homo
antecessor bargen, der sich ihrer Ansicht nach sowohl
vom Homo erectus und Homo heidelbergensis, wie auch
vom Homo habilis und Homo ergaster unterscheidet.
Diese Form, die vor 800 000 Jahren lebte, könnte der
Vorfahre von Homo heidelbergensis sein, aus welchem
der Neandertaler hervorging, außerdem der Ahne vom
Homo rhodesiensis sein, dem später der Homo sapiens
entstammte (189). Zugleich bietet dieser Fundort den
ältesten sicheren Beleg für den prähistorischen Kanniba-
lismus, der augenscheinlich noch keinen rituellen Cha-
rakter hatte (187). Unweit von Gran Dolina befindet sich,

ein weiterer ergiebiger Fundort, La Sima de los Hue-
sos, wo zahlreiche Hominidenreste, jedoch aus neuerer
Zeit, geborgen werden konnten. Diesen Fossilien sind
schon etliche neandertaloide Züge anzusehen. Die hier
befindliche Anhäufung von 32 Menschenleichen in einer
dunklen Höhlengrube könnte nach Ansicht der Verfasser
die älteste intentionale Totenbestattungsstelle sein (194).

Im “langen Marsch” der menschlichen Evolution
fehlt natürlich nicht der Neandertaler. Obwohl er zuerst
entdeckt wurde, gibt er den Forschern weiterhin noch
viele Rätsel auf, z. B. was verursachte sein Aussterben,
hinterließ er vielleicht Hybridenformen, konnte er arti-
kuliert sprechen? Den heutigen Homo sapiens leiten die
Verfasser vom Homo rhodesiensis ab (224).

Wesentlich in der menschlichen Entwicklungsge-
schichte war sicherlich die Entstehung der artikulierten
Sprache. Die Verfasser erörterten anhand verschiede-
ner morphologischer Merkmale dieses schwierige Pro-
blem, besonders bezüglich der Neandertaler, wobei ein
schlüssiger Entscheid, ob diese Menschen schon spre-
chen konnten, weiterhin noch aussteht (249).

Vorliegendes Buch von Arsuaga und Martı́nez ist
zwar kein systematisches Unterrichtsbuch der Paläoan-
thropologie, doch es enthält, allgemein verständlich dar-
gestellt, die Charakteristik der einzelnen Etappen der

Hominidenevolution, in die mehrere Exkurse von evo-
lutiv relevantem Inhalt, z. B. über das Klima und die
Evolution, über die Evolution und das Gehirn, über
den Beginn der menschlichen Sprache, eingefügt wur-
den. So kam zur Sprache nicht nur die konventionelle
zeitliche Abfolge der einzelnen Hominidenformen, ihr
morphologischer Charakter und ihr Kulturstatus, son-
dern es wurden auch zeitübergreifende Themenkreise
zusammenhängend diskursiv besprochen.

Das Buch ist von besonderem Interesse auch aus dem
Grund, weil es nicht nur Informationen über die wich-
tigsten früheren Entdeckungen und ihre Interpretation
aus heutiger Sicht bietet, sondern auch über die neues-
ten Forschungsergebnisse, wissenschaftlichen Konzep-
tionen und Diskussionen auf diesem Gebiet, zudem wird
über die Erfahrungen der Autoren bei den Ausgrabungen
und ihre Ansichten berichtet, so dass ihre Publikation als
ein verlässlicher Wegweiser inmitten der oft gegensätz-
lichen Meinungen und Hypothesen gelten kann.

Den Autoren gelang es, eine Vielzahl an Daten in-
teressant und verständlich, auf gutem wissenschaftli-
chen Niveau zu bieten, was nicht gerade einfach ist,
so dass man das Buch mit anhaltendem Interesse liest.
Sicherlich werden manche versierte Leser verschiedene
Teilangaben über manche Fundstellen oder profundere
Diskussionen über verschiedene Probleme vermissen.
Eine Auswahl ist meistens problemhaft.

Bedauerlicherweise wurde bei der Berufung auf Mei-
nungen anderer Autoren nicht die entsprechende Publi-
kation mit Seite angegeben, zumal im bibliographischen
Verzeichnis eine größere Anzahl von Arbeiten angege-
ben ist (268–274). Das würde ein gezieltes Rückgrei-
fen auf eine erwünschte Informationsquelle wesentlich
erleichtern.

Das Buch enthält zahlreiche Illustrationen und gra-
phische Darstellungen, welche die theoretischen Aus-
führungen illustrativ ergänzen. Am Ende befindet sich
ein ziemlich ausführliches Namen- und Sachverzeichnis.

Vorliegende Publikation von Arsuaga und Martı́nez
ist inhaltlich und diskursiv ausgewogen. Die Ausführun-
gen sind sachlich, berücksichtigen den aktuellen For-
schungsstand und ermöglichen eine gute Übersicht über
neue Einsichten und Trends auf diesem Wissensgebiet.
Dies Buch wird besonders Anthropologen, Archäologen,
Paläontologen und Theologen von Nutzen sein, aber
auch allen, die sich für die Vergangenheit des Menschen
interessieren, selbst wenn sie über keine größeren Vor-
kenntnisse auf diesem Fachgebiet verfügen.

Franciszek M. Rosiński

Auffahrt, Christoph, Hans G. Kippenberg und
Axel Michaels (Hrsg.): Wörterbuch der Religionen.
Stuttgart: Alfred Kröner Verlag, 2006. 589 pp. ISBN
978-3-520-14001-2. Preis: € 49.80

Der Kröner Verlag knüpft mit diesem Wörterbuch
an eine verdienstvolle Tradition an. Mit dem lateini-
schen Sprichwort “Habent sua fata libelli” stellte er
1952 das von Alfred Bertholet in Verbindung mit Hans
Freiherrn von Camphausen begründete “Wörterbuch der

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-597 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-597


598 Rezensionen

Religionen” vor. Das vollständige antike Sprichwort,
das hier zitiert wurde, lautet: “Je nach Auffassungskraft
des Lesers [pro captu lectoris] haben die Büchlein ihre
Schicksale”. Für Bertholets Wörterbuch gilt das gewiss;
es war zweifellos eine der bedeutendsten und bekanntes-
ten Pionierleistungen in der Geschichte der deutschspra-
chigen Religionswissenschaft. Doch nach vier Auflagen
(1952, 1962, 1976, 1985) ist “heute ein grundsätzlich
neues Lexikon nötig”, schreiben die Herausgeber im
Vorwort des im gleichen Verlag unter dem gleichen Titel
erschienenen Werkes (vi). Hat nach Jahren das Schicksal
das Werk Bertholets und seiner Bearbeiter überholt und
obsolet werden lassen? Man wird die beiden Nachschla-
gewerke allerdings miteinander vergleichen. Und man
wird die Herausgeber des neuen Wörterbuchs an ihrem
Anspruch messen.

Die 1. Auflage, noch vor dem 2. Weltkrieg konzi-
piert, wollte “in wissenschaftlich fundierten, aber auch
für breitere Kreise verständlichen Artikeln einen Über-
blick über das Gesamtgebiet der Religionen . . . ge-
ben”, “zu den Einzelerscheinungen des Religiösen hin-
führen” und “aus dem Verständnis des Geschichtlich-
Gewordenen das religiöse Leben der Gegenwart . . .
befruchten” (1952: v–vi). Die folgenden Auflagen wei-
sen Ergänzungen und z. T. nach dem wissenschaftlichen
Stand notwendig gewordene Korrekturen auf.

Inzwischen hat die Religionswissenschaft sich zu
einer Kurskorrektur ihrer oft kryptotheologisch orien-
tierten Forschung und Lehre, ja zu einem neuen Selbst-
verständnis als Kulturwissenschaft durchgerungen.
Der kultur- und sozialwissenschaftliche Bezugsrahmen
erfordert eine neue Begrifflichkeit. Das fünfbändige
“Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe”
(Stuttgart 1988–2001) wird als Vorbild für diese Be-
griffsbildung genannt. Seine Begriffssprache “wird hier
fortgesetzt, zusammengefasst und, wo nötig, revidiert”
(2006: vii). Die Herausgeber betonen auch, dass die
Überprüfung der Grundbegriffe sich nicht mehr an
abendländisch-christlichen Überzeugungen wertend ori-
entiere, sondern muttersprachliche Vertreter religiöser
Traditionen und Religionen zu Worte kommen lassen
wolle. Trotzdem sei das Wörterbuch im Geist von Ber-
tholet verfasst. Denn “im Kontext der Religionsge-
schichte wird das eigene Credo herausgefordert, sich
zu verantworten” (vii). Die grundlegende Veränderung
durch eine Revision von Begriffen, die z. T. in die euro-
päische Geistes- und Wissenschaftsgeschichte eingebet-
tet sind, bedeute auch Formen des Eurozentrismus zu ver-
meiden. Diese grundsätzliche Neuorientierung den Stu-
dierenden der Religionswissenschaft und benachbarten
Kultur- und Sozialwissenschaften vorzustellen, gehört
zur Zielsetzung des neuen Wörterbuchs der Religionen.

In diesem Sinne versucht das neue Lexikon, in rund
2600 Stichworten auf 584 Seiten sowohl historisch kon-
krete Sachinformationen zu geben, als auch über Formen
und Erscheinungen des Religiösen und über Begriffe, die
systematischen Gebiete, Theorien und Methoden zu in-
formieren. “Der zeitliche Rahmen reicht von den Anfän-
gen menschlicher Kultur bis in die Gegenwart, den geo-
graphischen Horizont bilden alle fünf Kontinente” (vii).

Ein Vergleich von Bertholets Wörterbuch mit dem
neuen Werk lässt einerseits Konstanten der Religions-
wissenschaft vermuten, doch andererseits soll das Werk
eine neue wissenschaftliche Sicht dokumentieren, die
sich oft von Bertholet und seiner Zeit distanziert. Wie
wird das neue Programm durchgeführt? Welche Schwer-
punkte werden gesetzt? Wie wird gewichtet?

Das neue Lexikon informiert meistens ausführli-
cher als Bertholet, z. B. über religionswissenschaft-
lich relevante Disziplinen und unterschiedliche Zugänge
zur Religionswissenschaft. Neue Stichworte dazu sind:
Religionsanthropologie, Religionsökonomie, Religions-
recht, Religionstheologie, Geschichte der Religionswis-
senschaft, Religionsästhetik, Religionspädagogik, wobei
die beiden letzten Artikel erstaunlicherweise am meisten
Zeilen von allen Disziplinen beanspruchen. Der Beitrag
“Religionspädagogik”, so informativ er ist, konzentriert
sich zunächst v. a. auf Deutschland und dann auf Eu-
ropa. Besitzt das Fach als ein “Teilgebiet westlicher
Pädagogik” (439) nur eine eurozentrische Ausrichtung?
Anscheinend werden in diesem Gebiet wie in einigen an-
deren Nachbarwissenschaften der Religionswissenschaft
die Bibliotheken der ethnologischen Institute von den
Herausgebern nicht konsultiert. Unter dem Stichwort
“Religionstypologie” wird nur auf “Typologie” verwie-
sen und bei “Religionsgeschichte” wird auf “Geschichts-
schreibung”, “Heilsgeschichte”, “Geschichte der Reli-
gionswissenschaft” verwiesen. Diese Verweise helfen
zudem nicht allzu sehr weiter. Religionsethologie und
Religionsstatistik haben keinen eigenen Eintrag mehr.
So informativ auch die Einträge “Religion”, “Definitio-
nen der Religion” und “Dimensionen der Religion” sind,
deren Aufteilung in verschiedene Stichworte ist wenig
verständlich und offenbart eine gewisse Hilflosigkeit der
Herausgeber, oder soll es gar pure Willkür sein?

Die meisten der genannten Beiträge sind nach for-
schungsgeschichtlichen Daten aufgebaut und informie-
ren sachlich korrekt. Im Beitrag Religionsethnologie
werden unter Vertretern neuerer religionsethnologischer
Theorien zu Recht Geertz und Turner genannt. Warum
aber z. B. nicht auch Tambiah, wenn die Theorie von
“Performanzen” der Sozial- und Theaterwissenschaften
in der Religionsethnologie so bedeutsam sein sollte, wie
der Eintrag – wohl unter dem Einfluss von Heidelberger
Studien – betont, um nicht zu sagen überbetont? Eth-
nologen werden sich wundern, warum der beste Über-
blick über Religionsethnologie, nämlich J. van Baals
“Symbols for Communication: An Introduction to the
Anthropological Study of Religion” (1971, 1985), oder
die richtungsweisenden Arbeiten von M. Spiro nicht in
der Literatur erwähnt werden.

Wie werden die Religionen selbst vorgestellt? Die
wichtigen Stichwörter zur islamischen Religion sind von
Reinhard Schulze, oft aus einer historischen Perspektive,
verfasst. Seine Ausbildung in orientalischer Philologie
ist in seinen 54 Beiträgen nicht zu übersehen; das hat
den Vorteil, dass die Fachtermini einheitlich transkribiert
sind. Die große Anzahl dieser transkribierten Begriffe
mag einen Nichtfachmann stören, weil die Lesbarkeit
der Artikel vielleicht darunter leidet, und der Spezialist

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-597 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-597


Rezensionen 599

wird sie ohnehin kennen. Philologische Genauigkeit
ersetzt allerdings keineswegs die Auseinandersetzung
mit gelebter Religion: die vielen Gesichter des Islams
in der Gegenwart kommen kaum zur Sprache, was der
Rezensent sehr bedauert.

Die zentralen Beiträge “Hinduismus” (219–223),
“Hinduistische Gesellschaft” (223 f.), “Hinduistische Li-
teratur” (224 f.) von Axel Michaels sind mit geringen
stilistischen Änderungen und minimalen Kürzungen ein
Wiederabdruck seiner unter “Hinduismus” veröffentlich-
ten Beiträge im RGG (Bd. 3. 2000: 1758–61, 1764–
71 [4. Aufl.]). So findet sich selbstverständlich auch
seine neue Wortbildung “sektarisch” im Kontext von
Hinduismus wieder. Das Adjektiv “sektarisch” soll ver-
mutlich nur eine Gefolgschaft /Anhängerschaft betonen
bzw. suggerieren. Wie auch immer, der Leser vermutet
eher die alltagssprachliche Bedeutung von “Sekte”. “Die
Bezeichnung ‘Sekte’ für Religionsgruppen innerhalb des
Hinduismus”, ist problematisch, wenn nicht irreführend,
“da es sich nicht um Abspaltungen von einer Hauptre-
ligion handelt. Es ist daher sinnvoller, von religiösen
Traditionen zu sprechen, die sowohl eigenständig sind
wie untereinander zusammenhängen” (B. Bäumer, Hin-
duismus. In: J. Figl [Hrsg.], Handbuch Religionswissen-
schaft; p. 315. Göttingen 2003). – Die eigenmächtige
Bildung neuer Ausdrücke gerade in einem solchen Werk
ist ohnehin eine ziemliche Zumutung, da ein unbedarf-
ter, hilfloser Leser sie in keinem Lexikon finden kann.

Es ist für den Rezensenten befremdend, Nanak und
seine Anhänger und den aus einer muslimischen Fa-
milie stammenden Kabı̄r und die Kabı̄rpanthı̄s (220 ff.)
unter “neue Formen von Religion” im Abschnitt “His-
torische Entwicklung” des Hinduismus eingeordnet zu
finden, auch wenn Kabı̄r von einigen Vishnuiten ver-
einnahmt wird. Noch versteht der Rezensent, warum
unter “II. Sekten und Systeme” des Hinduismus in
der Aufzählung der wichtigsten Religionsformen “syn-
kretist. Stifterreligionen: hindu-muslim. (→ Sikhismus,
Kabı̄rpanthı̄s) . . . oder auch hinduist. beeinflusste For-
men des Christentums (Dalittheologie)” (221) verein-
nahmt werden. Das ist umso erstaunlicher, da wir im
Vorwort lesen: “Die moderne Religionswissenschaft er-
hebt . . . den Anspruch, sich mit anderen Kulturen und
ihren Religionen auf Augenhöhe zu befassen und aus-
einanderzusetzen” (vii). Sikhs und christliche Dalits
würden es sich gewiss verbeten, unter “Hinduismus”
abgehandelt zu werden.

Michaels zeichnet auch verantwortlich für einige
größere Einträge des Buddhismus. Unter dem Stichwort
“Buddhismus” wird überwiegend der indische Buddhis-
mus behandelt. Untergliederungen sind: Charakteristik,
Der Buddha, Die Lehre, Die Gemeinde, Die Ethik, Ge-
schichtliche Entwicklung und Historische Ausbreitung.
Ebenso ausführlich werden die Stichworte “Buddha”
und “Buddhistische Literatur” behandelt. Mahāyāna,
Hı̄nayāna, Theravāda, Vajrayāna, Sangha, einige philo-
sophische Schulen, tibetischer Buddhismus, Zen/Zen-
Buddhismus, Neobuddhismus haben eigene Einträge,
während der Buddhismus in China, Japan und Korea
unter Chinesische, Japanische bzw. Koreanische Reli-

gionen erörtert wird. Allerdings erfährt man auch hier
sehr wenig, wie diese viertgrößte Weltreligion vor Ort
gelebt wird.

Nach den Herausgebern zeigt gerade der Artikel
“Christentum” die Neuorientierung des neuen Wörter-
buches. Sie unterliegen damit wohl einer gewissen
Engführung der Argumentation. Im Vorwort heißt es:
“Der geläufige Gegensatz zwischen Christentum und
heidnischer Antike führt ebenso in die Irre, weil Chris-
tentum zunächst eine Variante antiker Religionen ist.
Aber auch die Beschreibung der Epochen und lokalen
Ausprägungen der Christentümer [!] bedarf einer neu-
en Begrifflichkeit, die den angrenzenden Kultur- und
Sozialwissenschaften entlehnt ist” (vi). Inwiefern das
Christentum eine “Variante antiker Religionen” ist, wird
im Eintrag “Antike. I. Antike Religionen” zunächst mit
dem lapidaren Hinweis erklärt: “Als antike Religionen
werden jene bezeichnet, die die Menschen in den anti-
ken Stadtstaaten lebten”. “Das Christentum ist zunächst
eine antike Religion” (37). “Die antiken Christentümer
bildeten sich in ihrem jeweiligen lokalen Kontext einer
Stadt und benutzten die gemeinsame religiöse Sprache,
um gehört und verstanden zu werden. Ein Programm,
Christentum in der A., nicht gegen die A. zu erforschen,
ist noch kaum erarbeitet”, schreibt Christoph Auffahrt,
selbst einer der Herausgeber (37). Viel mehr erfährt man
auch in seinem Eintrag “Christentum. III. Epochen und
lokale Religion” (95) nicht. “Das antike Ch. fügt sich ein
in die kultische und religiöse ‘Sprache’ der Epoche” und
es “bleibt außerhalb des Kults das antike Sozialsystem
der Klassen und Geschlechter (inkl. Sklaverei) unange-
tastet” (95). Das im Vorwort angesprochene, antike Pro-
blem erinnert an Historiker, die verschiedene Formen,
Entwicklungen und Epochen des Christentums mit dem
Plural “Christentümer” neu, wenn auch unnötigerweise
und sehr umständlich, zu klassifizieren versuchen.

Die Vielfalt und den Wandel des “Christentum” zu
betonen, ist ohne Zweifel von großer Bedeutung. Im
Eintrag “Christentum” wird diese Problematik unter
“I. Vielfalt der Ch.[ristentümer]” (95) erörtert. “Das Ch.
als eine Einheit und Identität zu behaupten, ist eine
theolog. Utopie. Religionswiss. kann man nur den Plural
verwenden”. Es handle sich nicht um eine von außen
konstruierte Einheit, “vielmehr ist die Idee der Einheit
und Gleichheit aller Ch.[ristentümer] repräsentiert und
personifiziert in der Gestalt des Christus” (95). “Als
idealtypisches Modell erscheint das röm.-kath. westliche
Ch., aber dieses baute sich erst durch seinen Konflikt
mit der Moderne zur Ideologie [!] auf” (95). Es werden
“typische, aber nicht notwendige Elemente der christl.
Religionen” aufgezählt. Von welchen Religionen, Chris-
tentümern ist eigentlich die Rede? Vermutlich soll hier
dem Kulturwandel und damit auch einem Wandel der
Religionen Rechnung getragen werden. Nach dem heu-
tigen Wissensstand entsprechend zu informieren, ist ge-
wiss ein Desiderat des Lexikons. Die Frage, ob (und
warum) jede christliche Religionsgemeinschaft, Deno-
mination, Kirche, Sekte oder jede geographisch und/oder
geschichtlich klassifizierbare Gruppe schon als eine ei-
gene Religion bezeichnet werden soll, bleibt allerdings

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-597 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-597


600 Rezensionen

unbeantwortet. Wie zu erwarten, gibt es die Stichworte
“Orthodoxes Christentum”, “Protestantismus” und “Ka-
tholizismus”. Sucht man aber nach regionalen Aus-
prägungen des Christentums, lässt sich nur ein einziges
Beispiel finden, nämlich “Afrikanisches Christentum”
(10 ff.), als ob man nur dafür eine “‘erwachsene Ei-
genständigkeit’” (95) feststellen könnte.

“Die anderen Kulturen sind nicht länger Forschungs-
gegenstände, die aus distanzierter Ferne betrachtet wer-
den, sondern wissenschaftliche Erkenntnis über die Reli-
gionen anderer Kulturen ist im Umgang und in der Aus-
einandersetzung mit ‘native speakers’ (muttersprachli-
chen Sprechern) zu gewinnen, die in den jeweiligen
Religionen aufgewachsen sind” (vii). Da der Rezensent
selbst über 11 Jahre in Indien unter Hindus gelebt,
geforscht und gelehrt hat, schätzt er sehr, dass dieses
Bekenntnis im Vorwort eines deutschsprachigen Wörter-
buchs der Religionen steht, wohlwissend, dass Mutter-
sprache allein noch kein Garant für kompetente Informa-
tionen und Diskussionen bedeutet. Wie weit wird dieser
Anspruch eingelöst?

Das neu konzipierte Wörterbuch hat im Vergleich zu
Bertholets Wörterbuch den Vorteil einer im Großen und
Ganzen gut überarbeiten Begriffssprache. Doch auch
bei der gewählten Ausdrucksweise bleiben gelegentlich
Schwierigkeiten und ungelöste Probleme. Der Gebrauch
gewisser Begriffe und Übersetzungen vermittelt hie und
da den Eindruck, dass diese religionswissenschaftlich
allgemein anerkannt seien. So wird z. B. in verschie-
denen Religionen auf Hochgötter, Polytheismus und
Pantheon verwiesen. Ātman wird oft mit Seele – In-
dividualseele, Weltseele – übersetzt. Offenbar hängen
einige Religionswissenschaftler sehr an einer deutschen
Terminologie; da gibt es z. B. “demokrat. Ordensstruk-
turen”, “Klöstergemeinschaften” im Buddhismus. Doch
soll und kann man von “buddh. ‘Kirchen’” (84) spre-
chen? Solche Begriffe würden oft besser vermieden,
da sie teils aufgrund theologischer und früherer reli-
gionswissenschaftlicher Studien oder der griechischen
Tradition ambivalent oder vorbelastet sind. Ihr Gebrauch
wirkt doch sehr eurozentrisch.

Der Leser wundert sich, warum für Sankskrit (außer
bei sprachlichen Ableitungen) eine vereinfachte Tran-
skription verwendet wird, während man sich sehr um
eine genaue Transkription muslimisch relevanter Be-
griffe bemüht. Diese philologische, wissenschaftliche
Leistung stört sicherlich oft für den Nichtspezialisten
den Lesefluss, während der Experte sich ohnehin aus-
kennt bzw. sich diesbezüglich kaum in einem solchen
Wörterbuch orientieren wird. Kein Zweifel, das Register
der Schreibvarianten (585–589) war für die Redaktion
mehr von Nutzen als für den Leser.

In vereinzelten Fällen gewinnt man den Eindruck,
dass die Autoren uninformiert sind und/oder ihre gewähl-
te Ausdrucksweise ungeschickt oder veraltet ist. So
wird im Wörterbuch unter “Christentum” suggeriert,
dass “Hochzeit” ein Sakrament sei, und wird unbedarft
auf “Letzte Ölung” verwiesen (96). Im von Karl-Heinz
Steinmetz und Redaktion gemeinsam gekennzeichneten
Beitrag “Sakrament” wird “letzte Ölung/Sterbesakra-

mente [euphemist. Krankensalbung]” (459) in eckigen
Klammern als Forschungsgegenstand gar bewertet; der
polemische Ton, der hier angeschlagen wird, ist ganz
und gar überflüssig und gehört keineswegs in ein solches
Nachschlagewerk. Schon vor Jahren informierten das
LThK (1993–2001, 3. Aufl.) und das RGG (1998–2005,
4. Aufl.) gründlicher und genauer über Sakramente.
Diese beiden Standardwerke verschiedener christlicher
Denominationen vermeiden die Formulierung “Letzte
Ölung”. Seit dem 12./13. Jh. sprach man von “Letzter
Ölung”, verstanden als “Salbung in den letzten Augen-
blicken des Lebens”; Vaticanum II gab ihr den “‘bes-
seren’ Namen ‘Krankensalbung’” zurück (RGG 2001.
Bd. 4: 1726). Auch die Anpassung an volks- und wirt-
schaftswissenschaftliche Sprache zeugt nicht gerade von
einer auf Augenhöhe sich befassenden Religionswissen-
schaft, wenn z. B. im Christentum “zwischen den Laien
und den Heilsproduzenten” und “Heilsgaranten neben
den Mönchen” unterschieden wird (96). Warum verzich-
tet man ausgerechnet, wenn es um Christentum geht, auf
die im Vorwort beschworene “Eigensprachlichkeit”?

Während Wilhelm Schmidt, Gründer und Redak-
teur des Anthropos, für einen der Herausgeber des
Wörterbuchs zu den 23 Persönlichkeiten in seinem Band
“Klassiker der Religionswissenschaft” (A. Michaels,
München 1997) gehört, wird W. Schmidt von seinem
Mitherausgeber des Wörterbuchs als “kath. Missionar
im Orden der Steyler Missionare” charakterisiert. Bei ei-
ner solchen Uninformiertheit – Schmidt war nie Missio-
nar – wundert es nicht, dass auch die kritische Bio-
graphie von E. Brandewie “When Giants Walked the
Earth: The Life and Times of Wilhelm Schmidt SVD”
(Fribourg 1990) in der angefügten Literatur fehlt. Übri-
gens, Anthropos war nie die Zeitschrift der sog. Wiener
Schule der Ethnologie. W. Schmidt kann – wer weiß das
nicht – in vielem zu Recht kritisiert werden. Wenn aber
gesagt wird, dass “sein umfangreiches Werk ‘Der Ur-
sprung der Gottesidee’ versuchte – im Unterschied zum
gängigen → Evolutionismus – nachzuweisen, dass am
Anfang der → Religion ein ursprünglicher → Monothe-
ismus stehe” (472), so ist das zumindestens ungenau und
trifft wohl nicht ganz die Auffassung von W. Schmidt.
Dem Rezensenten sind jedenfalls keine Belege für die
kolportierte Meinung bekannt, Schmidt postuliere, “dass
am Anfang der → Religion ein ursprünglicher → Mono-
theismus stehe” (472). Schmidt war der Ansicht, dass
bei den kulturgeschichtlich ältesten Völkern monotheis-
tische Hochgottvorstellungen anzutreffen seien.

Zur gründlichen Information eines Lexikons gehören
selbstverständlich die bibliographischen Hinweise, die
wie schon bei Bertholet bewusst kurz sind. Schade, dass
sie teilweise nicht auf dem derzeitigen Stand religions-
wissenschaftlicher Arbeiten sind. Vielleicht hatten nicht
alle 70 Autoren eine Möglichkeit zur Aktualisierung, da
das Werk eine zehnjährige Entstehungszeit hatte (viii)?
Wenigstens hätte der Verlag das Verzeichnis der Mitar-
beiterinnen und Mitarbeiter für den Druck aktualisieren
müssen – M. Hutter ist seit 2000 Professor in Bonn
und nicht in Graz. Was die Autorschaft betrifft, erfährt
man im Vorwort: “Dieses Wörterbuch wurde zu großen

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-597 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-597


Rezensionen 601

Teilen von vier, fünf Autoren geschrieben” (vii), leider
werden diese Hauptverantwortlichen nicht genannt.

Allen kritischen Anmerkungen zum Trotz ist das
neue “Wörterbuch der Religionen” ein gutes, ausführli-
ches Nachschlagewerk, das über die verwirrende Men-
ge der Begriffe aus den Religionen schnell und meis-
tens mit der nötigen Gründlichkeit aufklären kann. Wie
längst bekannt, ist die starke philologische und ge-
schichtliche Orientierung (und manchmal eine Neigung
zu Klassifizierung) charakteristisch für die deutsche Re-
ligionswissenschaft, was erneut und deutlich auch in
diesem Lexikon festzustellen ist. Das “Wörterbuch der
Religionen” ist gerade auch deswegen ein Spiegelbild
zeitgemäßer religionswissenschaftlicher Forschung mit
all den Stärken und auch einigen Schwächen des Fa-
ches – ein Fach, das gelebte Religion in verschiedenen
Regionen und Kulturen immer noch zu stiefmütterlich
behandelt.

Last not least, das in einem größeren Format er-
schienene Wörterbuch verdient ein uneingeschränktes
Kompliment für den exzellenten Satz, für Layout und
Druck. Herausgebern und Verlag ist mit diesem Lexikon
ein Standardwerk gelungen, für das man gratulieren
kann. Es verdient weitere Auflagen, es ist verbesse-
rungswürdig und -fähig. “Habent sua fata libelli”.

Othmar Gächter

Bantebya Kyomuhendo, Grace, and Marjorie Ken-
iston McIntosh: Women, Work, and Domestic Virtue
in Uganda, 1900–2003. Oxford: James Currey; Athens:
Ohio University Press; Kampala: Fountain Publishers,
2006. 308 pp. ISBN 978-0-85255-987-1; ISBN 978-0-
8214-1734-8; ISBN 978-9970-02-586-2. Price: £ 17.95

Interdisziplinäre und internationale Forschungspro-
jekte stehen hoch im Kurs. Das vorliegende Buch doku-
mentiert, wie fruchtbar und erkenntnisreich solche Ko-
operationen sein können. Die ugandische Sozialanthro-
pologin Grace Bantebya Kyomuhendo, die das Gender-
Studies Department an der Universität in Kampala leitet,
legt gemeinsam mit der US-amerikanischen Sozialhis-
torikerin Marjorie Keniston McIntosh die Ergebnisse
einer langjährigen Studie vor. Auf breiter empirischer
Basis zeichnen die Autorinnen eindrücklich nach, wie
sich wirtschaftliche Aktivitäten und ökonomische Hand-
lungsspielräume von Frauen während und nach der Ko-
lonialzeit verändert haben. Ihr zeitlicher Längsschnitt
basiert auf zahlreichen Interviews mit Frauen unter-
schiedlichen Alters und verschiedener Berufsgruppen in
sieben Distrikten des Landes, wobei diese Auswahl die
Bandbreite der diversen geographischen Regionen und
Ethnien abdeckt. An den Interviews wirkten Studieren-
de der Geschlechterforschung mit, die hierdurch Er-
fahrungen mit sozialanthropologischen Methoden sam-
melten. Eine weitere Studentengruppe wurde mit der
Auswertung von Zeitungen und anderen Medien betraut,
sie sollten die Berichterstattung und öffentliche Mei-
nungsbildung über wirtschaftlich eigenständige Frauen
in den letzten Jahrzehnten herausarbeiten. Die Autorin-
nen würdigen die Beiträge der Studierenden explizit,

nennen sie namentlich und beziehen sich auf die aus die-
sem Forschungsprojekt hervorgegangenen Abschlussar-
beiten. Die so gezollte Anerkennung ist der Förderung
talentierter Nachwuchswissenschaftlerinnen sicher dien-
lich. Schließlich zählt das Gender-Studies Department
an der Universität Kampala neben dem Africa Gender
Institut an der Universität Kapstadt zu den namhaftesten
Forschungseinrichtungen auf dem Kontinent.

Den Analyserahmen zur Strukturierung der detail-
reichen und differenzierten Informationen bietet ein
Modell, das wirtschaftliche, politische, rechtliche, ge-
sellschaftliche und soziokulturelle Zusammenhänge er-
fasst. Außerdem berücksichtigt es Faktoren wie Bildung,
Demographie, Gesundheit und ideologische Kontexte,
wobei insbesondere Geschlechterstereotypen und Rol-
lenbilder beachtet werden. Bantebya Kyomuhendo und
McIntosh argumentieren historisierend; ihre Periodisie-
rung orientiert sich chronologisch an der jüngeren Er-
eignisgeschichte Ugandas und schlägt sich in der Kapi-
teleinteilung des Buches nieder. Potenziale und Grenzen
der wirtschaftlichen Aktivitäten von Frauen während der
britischen Kolonialzeit werden besonders ausführlich
aufgezeigt und in einzelne Phasen gegliedert, gefolgt
von Kapiteln zur Herrschaft Obotes und Amins. Da-
bei weisen die Autorinnen u. a. auf die umfassenden
Zerstörungen und sozialen Folgen der Terrorherrschaft
hin. Punktuell skizzieren sie die geschlechtsspezifischen
Konsequenzen des wirtschaftlichen Zusammenbruchs
unter Amin.

Im Kontrast dazu steht die Aufbruchstimmung unter
Museveni. Der Trendwende ab 1986 widmet das Buch
ein eigenes Kapitel, das die AIDS-Politik und die poli-
tischen Weichenstellungen zur staatlichen Frauenförde-
rung würdigt, wobei es Verbindungen zu wirtschaft-
lichen Handlungsspielräumen von Frauen untersucht.
Allerdings verlieren die Autorinnen nicht ihren kriti-
schen Blick auf die Regierungspolitik und bemängeln
die verschleppten Rechtsreformen z. B. im Familien-
und Erbrecht, die mangelnde Umsetzung bestehender
Rechtsgrundlagen ebenso wie die Korruption und Pa-
tronagenetze in staatlichen Institutionen. Zudem gehen
sie mit den Medien ins Gericht und illustrieren, wie
Geschlechterstereotype von deren Berichterstattung be-
dient werden. Auch die bunte Szene der ugandischen
Frauenorganisationen wird einer kritischen Analyse un-
terzogen, indem Strukturprobleme wie Konkurrenz um
internationale Entwicklungsgelder und mangelnde Ko-
operation bei der politischen Lobbyarbeit oder bei struk-
turverändernden Programmen deutlich benannt werden.

Diese breit gefächerte Studie, die grundlegende Ten-
denzen immer wieder mit regionalen Fallbeispielen il-
lustriert und gleichzeitig ausdifferenziert, ist mit an-
schaulichen Lebensgeschichten und Selbstbildern der
interviewten Frauen durchwoben. So kommen Reprä-
sentantinnen von Frauenorganisationen, Geschäftsfrau-
en, Kleinhändlerinnen und Lehrerinnen unterschied-
lichen Alters zu Wort. Eindrücklich berichten sie von
politischen Wirren, Amins Gewaltherrschaft und den
Veränderungen der letzten Jahrzehnte. Nahezu alle Frau-
en sind selbst oder in ihrem familiären Umfeld von

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-597 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-597

