
Hegel und die Sittlichkeit 151

widmen, um zugleich auf den fundamentalen Zusammenhang von Geistphi-

losophie und praktischer Philosophie hinzuweisen.

2. Hegels praktische Philosophie und der absolute Idealismus

Der Bewegung des Geistes begegnen wir in allen Phänomenen der natür-

lichen und menschlichen Welt. Damit sich der Geist aber in seiner Bewe-

gung selbst erkennt, bedarf es der Subjektivität in Form des (menschlichen)

Selbstbewusstseins, denn in diesem findet die Vermittlung des Geistes mit

sich selbst statt. Dieser Prozess der Selbsterkenntnis des Geistes äußert sich

dabei als historischer, da mit der Kategorie des Selbstbewusstseins zugleich

die Struktur der Reflexion gegeben ist, die als Bedingung der Dimension der

Zeitlichkeit des Bewusstseins wirkt.15 Als historischer Prozess ist die Selbst-

erkenntnis des Geistes aber nicht determiniert oder auf ein vorgefasstes Ziel

hin ausgerichtet, sondern jederzeit nur als Koaleszenz des Abstrakten und

des Konkreten, des Ideellen und des Reellen zu fassen.

Diese Erkenntnis ist ausgesprochen wichtig: Nur weil wir (seit Kant die

Resultate geliefert hat) wissen, dass der Geist sich im vernünftigen Selbstbe-

wusstsein zu erkennen vermag, haben wir es hier nicht mit einem teleologi-

schen Determinismus zu tun. Die Verwirklichung des sich verwirklichenden

Geistes darf nicht durch die Einführung einer abstrakten Teleologie ›ergänzt‹

werden, da auf diese Weise erneut eine Trennung des Abstrakten und des

Konkreten vorgenommen würde.16 Außerdem ist die Bewegung des Geistes

frei und nicht vorherbestimmt durch ein abstraktes Absolutes à la Schelling,

15 »Die Bewegung, die Form seines [des Geistes; Anm. T.M.] Wissens von sich hervorzu-

treiben, ist die Arbeit, die er als wirkliche Geschichte vollbringt.« (PhG, 586) »Dies Ich =

Ich ist aber die sich in sich selbst reflektierende Bewegung; denn indem diese Gleich-

heit als absoluteNegativität der absoluteUnterschied ist, so steht die Sichselbstgleich-

heit des Ich diesem reinen Unterschied gegenüber, der als der reine und zugleich dem

sich wissenden Selbst gegenständliche, als die Zeit auszusprechen ist […].« (PhG, 586f.)

16 Vgl. hierzu auch Jameson 2017, 1-5, der zudem von einem »non-teleological Hegel«

(ebd., 50) spricht. Wir schließen uns dieser modernen (Re-)Lektüre des hegelschen

Denkens an und versuchen uns hier – wie bereits im Vorwort angekündigt – an ei-

ner praktisch-philosophischenBegründung eines nicht-teleologischenHegels.Wir be-

haupten daher nicht, dass es keinen teleologischen Hegel gäbe (Günther stellt die-

sen problematischen Hegel dar in Günther 1991, 90); wir sagen aber, dass diesem He-

gel – konsequenterweise gerade in hegelscher Perspektive – keine Notwendigkeit zu-

kommt.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011 - am 14.02.2026, 11:50:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Kritik der ethischen Institution

das zugleich als ἀρχή und τέλος fungiert und den historischen Prozess be-

herrscht und leitet. Als freie Bewegung ist der Prozess faktisch und nicht etwa

inhaltlich und ontologisch über- oder prädeterminiert.

Die Erkenntnis der Faktizität des Geistes und seiner weltgeschichtlich-

phänomenologischen Wirklichkeit in der menschlichen Subjektivität bildet

das Kernelement der praktischen Philosophie Hegels und damit auch seiner

Idee der Sittlichkeit. Es ist in der Tat so, dass seine ganze Philosophie der

Selbsterkenntnis des Geistes, so abstrakt sie manchmal auch wirken mag,

zu jedem Zeitpunkt auch ihre praktische und ethische Seite präsentiert (vgl.

Riedel 1976; Riedel 1969b, 11-41; Riedel 1973b; Bloch 1962, 419-441). Besonders

deutlich wird dies, wenn Hegel zu Beginn des Geist-Kapitels der Phänome-

nologie eine Minimaldefinition des Geistes anbietet: »Der Geist ist das sittliche

Leben einesVolks, insofern er die unmittelbareWahrheit ist; das Individuum,das

eine Welt ist. […] Die lebendige sittliche Welt ist der Geist in seiner Wahrheit

[…].« (PhG, 326) Der Geist ist nicht etwas, das nur an sich ist und in sich selbst

ruht, auch ist er nicht ein Für-sich-Seiendes, das sich im Kontrast zur mensch-

lichen Welt als ein (göttliches) Ideal bestimmt, vielmehr ist er an-und-für-sich

im »sittlichen Leben eines Volks« wirklich und wirkend.

Für Leser*innen im 21. Jahrhundert mag nun der Begriff des Volks hier et-

was befremdlich klingen.Man darf allerdings nicht vergessen, dass der Volks-

begriff zugleich ein Kampfbegriff der Revolutionszeit war, der gegen diemon-

archische Reichsidee ins Feld geführt wurde. Dieser Volksbegriff hatte dabei

keine inhaltliche Bestimmung, die die Konstitution eines Volks im Voraus

hätte determinieren können,17 ganz im Gegensatz zur imaginären Verfas-

17 So beschreibt z.B. Hans-Ulrich Thamer die revolutionäre Situation mit Blick auf die

Bildung von Volk und Nation als einen Bekenntnisakt: »Nation – das war hinfort eine

Form der politischen Gemeinschaftsbildung vonMenschen, die sich in einem gemein-

samen Staatsgebiet zusammenschließen und sich zu einer gemeinsamen Verfassung

bekennen.« (Thamer 2019, 53)HeideGerstenberger bringt diesen Sachverhaltwie folgt

auf den Punkt: »Revolutionen werden nämlich nicht von Strukturen gemacht, sondern

von konkreten historischen Subjekten.« (Gerstenberger 1982, 120) Vgl. hierzu auch die

ironische Bemerkung Jacques Lacans über die Mai-68-Parole »Die Strukturen gehen

nicht auf die Straße«: »›Ich denke nicht, dass es in irgendeiner Weise gerechtfertigt

war, dass man geschrieben hat, dass die Strukturen nicht auf die Straße gingen, denn,

wenn die Mai-Ereignisse etwas bewiesen haben, so genau dieses, dass die Strukturen

auf die Straße gegangen sind.‹ Und er fügte hinzu, dass die Niederschrift dieses Sat-

zes genau zeigenwürde, dass ›ein Akt sich immer selbst verkennt‹.« (Lacan, zitiert nach

Roudinesco 2011, 336.) Vgl. ferner Taylor 2012, bes. 68. Siehe auch Kapitel I, Anm. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011 - am 14.02.2026, 11:50:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 153

sung der Monarchie, wo das Volk eben das Volk des jeweiligen Königs war.

Und auch »Hegels Auffassung der Idee von 1789« ist bereits in seiner frühen

Schaffensphase durch die »Idee der Freiheit« bestimmt, wobei sein früher Be-

griff vom »Volksgeist« »nicht eigentlich die geheime Wurzel alles nationalen

Daseins« meint, sondern nur ein »Bestandteil«, ein Durchgangsstadium des-

sen ist, was der reifere Hegel als den Prozess der Selbsterkenntnis des Geistes

bezeichnet (Rosenzweig 2010, 45).

WennHegel nun hinzufügt, dass der Geist das sittliche Leben ist, insofern

er »die unmittelbare Wahrheit ist«, dann spielt er damit folglich nicht auf ei-

nen zufälligen, inhaltlich bestimmten Volksbegriff an, sondern auf die freie,

selbstbestimmte Subjektivität des Menschen, in der sich der Geist erkennt.

Im Begriff des Geistes begegnen sich ausnahmslos alle selbstbewussten We-

sen, denn obzwar sich jeder einzelne Mensch von jedem anderen als Person

(mit bestimmten Talenten, Fähigkeiten, Charakterzügen etc.) unterscheidet,

ist ihnen allen gemeinsam, dass sie sich als je ein Ich verstehen, das, wenn

es sich selbst in der Vernunft durch-schaut, als universales Ich wirkt. Deshalb

kann Hegel den Geist auch als das »Individuum, das eine Welt ist« bezeich-

nen. In der fundamentalen Kategorie von Idealismus und kritischer Philoso-

phie, dem Selbstbewusstsein, begegnet sich der Geist als universaler Begriff

des Menschen, der den einzigen Referenzpunkt für den Volksbegriff liefert.

Als dieser Referenzpunkt bleibt er aber ein dynamischer Begriff, der niemals

auf eine statische Bestimmung (wie z.B. in der abstrakten Aussage ›Ich bin

Deutscher‹) reduziert oder gar festgeschrieben werden kann. Das Ich durch-

schaut sich selbst als Sich-auf-sich-Beziehendes, weil es sich selbst als Ich nur

als das Sich-auf-sich-BeziehendeGegenstand sein kann.Es durch-schaut sich

nur als Sich-Durchschauendes.

Es ist hier also möglich, mit Hegel über Hegel hinaus zu gehen und den

Begriff des Volks, wie er ihn in diesem Zusammenhang verwendet, mit dem

unverfänglicheren Begriff der Gemeinschaft auszutauschen.18 Der Gemein-

schaftsbegriff bietet weiterhin den Vorteil, dass er den Aspekt der Faktizität

18 Jameson seinerseits ersetzt den Begriff von »nation«, der in der englischen Überset-

zung der Phänomenologie an dieser Stelle gebraucht wird, durch den Begriff »collec-

tive« (vgl. Jameson 2017, 13). Der Begriff des Volks muss aber nicht per se als problema-

tisch gelten. Denn auch in jüngerer Zeit lässt sich das entsprechende universalistische

Verständnis des Volksbegriffes ausmachen. So lautete die Parole der protestierenden

DDR-Bürger*innen zwischen 1989 und 1990 »Wir sind das Volk«, wobei der bestimmte

Artikel entscheidend ist, da er auf einewesentliche, qualitativeDimension des Begriffs

verweist. In der Folgezeit eignete sich die CDUden Slogan an, um ihn zudemzumodifi-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011 - am 14.02.2026, 11:50:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Kritik der ethischen Institution

auch in Hinblick auf das soziale Band hervorhebt und anders als der Begriff

des Volks nicht so sehr dazu einlädt, eine vorgängige Bestimmung jenseits

des Faktischen anzunehmen.

Wenn Hegel also von Sittlichkeit spricht, dann ist damit immer das kon-

krete Leben der Gemeinschaft bezeichnet, die sich als (objektiver) Geist selbst

in dieser Faktizität – und nicht etwa in einem Imaginären – begreift. In He-

gels normativer Formulierung: »[D]er Geist des Volkes, muß sich ewig zum

Werk werden, oder er ist nur als ein ewiges Werden zum Geiste.« (Hegel 1975,

315) Volk oder Gemeinschaft zu sein, das ist »Am-Werke-Sein des Geistes«

(Riedel 1969b, 25). Hegel spricht daher vom freien Volk im Sinne einer frei-

en Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht19. »Denn jene Allgemeinheit, die sich

nicht zu der Realität der organischen Gliederung kommen läßt und in der

ungeteilten Kontinuität sich zu erhalten den Zweck hat, unterscheidet sich

in sich zugleich, weil sie Bewegung oder Bewußtsein überhaupt ist.« (PhG,

436) Volk und Gemeinschaft sind keine inhaltlich bestimmten Begriffe, son-

dern konkretes Sich-Begreifen dessen, was Hegel den objektiven Geist nennt

und womit er dasjenige Moment des Geistes meint, in dem sich der subjektive

Geist der freien (individuellen) Subjektivität zugleich als allgemeine Subjekti-

vität begreift.20

Damit sind wir an einem der wichtigsten Punkte des hegelschen Denkens

angelangt: Sittlichkeit ereignet sich. In dem Moment, wo das, was als Sittlich-

keit verstanden wird, durch ein spezifisches formales Sollen bestimmt ist,

kann also laut Hegel nicht länger von Sittlichkeit gesprochen werden. Daraus

ergeben sich zwei wichtige Erkenntnisse: Erstens zeigt sich hier der besonde-

re Charakter von Hegels Idealismus. Mit der Feststellung, dass die hegelsche

Sittlichkeit stets faktische Sittlichkeit meint, ist noch lange nicht gesagt, dass

das Ganze der Realität, an der wir teilnehmen, automatisch unter die Kate-

gorie dieser Sittlichkeit fällt. Wenn Hegel schreibt, dass das ›Wirkliche ver-

ziert, wobei der bestimmte Artikel nun durch das quantifizierende »ein« ersetzt wurde

(vgl. Fischer 2005).

19 Der Begriff von einer »Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht« stammt von Jean-

LucNancy (2018) und bildet einenwesentlichenAspekt seiner politischen Philosophie.

Vgl. auch Nancy 2009, 28, Anm. 4.

20 Die Unterscheidung von subjektivem und objektivem Geist nimmt Hegel im dritten Teil

der Enzyklopädie der philosophischenWissenschaften vor.Während der objektive Geist die

Aspekte Recht, Moralität und Sittlichkeit umfasst, untergliedert sich der subjektive

Geist in die Anthropologie, die Phänomenologie des Geistes und die Psychologie.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011 - am 14.02.2026, 11:50:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 155

nünftig und das Vernünftige wirklich‹21 ist, dann meint er damit nicht die

Verklärung des Status Quo, der Gegenwart, des Jetzt (so käme es nur wieder

zur bestimmten Negation, wo das Konkreten zum Abstrakten wird), sondern

dass dort, wo der Geist sich begreift,Wirkliches vernünftig ist, weil in diesem

Begreifen das Vernünftige wirklich ist, da es als Sich-VerwirklichenWirklich-

keit (Reales) ist. Anders gesagt,Hegel zeigt, dass dasWirkliche vernünftig und

das Vernünftige wirklich sein kann, weil dem aufgeklärten Menschen jeder-

zeit alles zur Verfügung steht, um sich selbst zu durch-schauen.22 Er hat die

Kapazität, den Unterschied zu erkennen zwischen dem, was nur dem Schein

nach, und dem, was wahrhaft wirklich ist. Dass auch der aufgeklärte Mensch

dabei fehlgehen kann, ist natürlich möglich; aber dieser Fehler liegt bei ihm,

nicht in der Welt bzw. der Vernunft.23 Die Vernunft aber steht ihm zur Ver-

fügung und damit auch die Bedingung der Möglichkeit der Selbsterkennt-

nis und Autonomie, wodurch der Mensch wieder auf Kurs kommen kann. In

diesem Bewusstsein erweist sich die Idee der hegelschen Sittlichkeit daher

als universal. Auf individualethischer Ebene haben wir dies bereits anhand

der kantischen Moralphilosophie gesehen. Wirkliches ethisches Subjekt wer-

de ich nicht, wenn ich kopf- und begriffslos dem Lustprinzip folge, sondern

21 »Was vernünftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist vernünftig.« (GPhR,

Vorrede [24])

22 Eine Anekdote Heinrich Heines über Hegel verdeutlicht dieses Verständnis: »Als ich

einst unmutig war über das Wort: ›Alles, was ist, ist vernünftig‹, lächelte er sonderbar

und bemerkte: ›Es könnte auch heißen: ›Alles was vernünftig ist, muß sein‹.‹« (Hein-

rich Heine zitiert nach: Nicolin 1970, Dokument 363) Vieweg führt eine Reihe weite-

rer Belege für diese von Hegel beabsichtigte Lesart an: vgl. Vieweg 2012, 23-30, bes.

24f., Anm. 10f. Darüber hinaus sieht er in Hegels zu Unrecht skandalisierten Phrase

einen »Coup zur Täuschung der Zensoren, die ›wirklich‹ und ›existierend‹ als synonym

verstanden« (Vieweg 2019, 406; vgl. auch die von Vieweg angeführten Gegenbewei-

se zur Fehlinterpretation des Doppelsatzes ebd., 454-456.464-470). Schließlich liefert

Hegel selbst eine unmissverständliche Erklärung in Enz., § 6 und auch in einem Brief

an Duboc vom 29. April 1823 (vgl. Hegel 1969c, 13; vgl. hierzu auch Vieweg 2019, 649).

Und schließlich muss noch auf die folgende Formulierung aus der Göschel-Rezension

hingewiesen werden: »Aber die Wirklichkeit des Menschen ist eine erst geistig zu be-

wirkende, und wesentliches Moment ist darin, daß das Von-Natur-Gutsein nicht das

ist, wodurch er seine Wirklichkeit schon hätte, daß dieses Gutsein von Natur für die-

ses sein geistiges Sein, worin allein seineWirklichkeit ist, vielmehr das Nichtgute ist.«

(Hegel 1986z, 364)

23 »Daß aber der Anschein wirksam wird, daß also die Suche fehl geht, ist ein Ereignis

nicht in derWelt selbst, sondern in dem, der den Fehlermacht, sofern er demAnschein

verfällt.« (Henrich 1982c, 105)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011 - am 14.02.2026, 11:50:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Kritik der ethischen Institution

in der autonomen Selbstbestimmung im Sinne des Sittengesetzes, da ich hier

selbst als ›Katalysator‹ und ›Motor‹ der vernünftigen Rechtsquelle agiere. Mit

Hegel werden wir im Folgenden auch die sozialethische Dimension verstehen

lernen.

Zweitens zeigt sich der hegelsche Idealismus so überhaupt als die Bedin-

gung der Möglichkeit des geschichtlichen Selbstverständnisses des Subjekts

und der Gemeinschaft. Das Ereignis der Französischen Revolution konver-

giert mit dem Ereignis der aufgeklärten Selbsterkenntnis. In beiden Ereig-

nissen wird die Vernunft konkret, wird der Geist sich selbst Gegenstand, um

sogleich zu erkennen (oder erkennen zu müssen), dass die Freiheit, die sich

hier zeigt, nur durch Selbstbegrenzung bzw. Selbstbestimmung zur wirkli-

chen Freiheit werden kann. Denn andernfalls droht die Vernunft in Phan-

tasterei oder Wahn abzudriften, während sich die neu gewonnene Freiheit

des Volks in den totalen Krieg der Einzelinteressen oder die Schreckensherr-

schaft der Revolutionären (man denke an La Terreur) in ihr genaues Gegenteil

verkehrt. In seinem idealistischen Denken versucht Hegel dieser Dynamik

zu begegnen, die mit einfachen Verstandes- oder Rechtsbegriffen nicht ein-

gefangen werden kann. Genau wie die Vernunft den Verstand transzendiert

und dort, wo dieser Antinomien sieht, diese schon längst begriffen hat, genau

wie das Sittengesetz das Recht transzendiert und immer einen Überschuss

darstellt, genau wie das Ereignis der Französische Revolution die Trennung

zwischen dem monarchischen Ancien Régime und der republikanischen Mo-

derne transzendiert, da das Ereignis als solches in keiner der beiden Seiten

jemals ganz aufgehen kann, so produziert auch Hegels absoluter Idealismus

einen Rest: Denn die Form des hegelschen Denkens (im Unterschied zu sei-

nem tatsächlichen historischen Inhalt) lässt sich nicht auf ein abstraktes Sys-

tem reduzieren, auch wenn es den Anschein einer unbedingten monistischen

Systematik erweckt; auch handelt es sich dabei nicht um einen Befund über

die Tatsachen und darüber, dass diese halt so sind wie sie nun mal sind.24

Hegels Werk ist das Fanal des seiner Geschichtlichkeit bewussten Geistes. Es

24 Žižek diskutiert diesen Sachverhalt anhand der Idee eines »Bruchs«, von dem Hegels

Werk zeugt. Dabei handelt es sich umden Bruch zwischenmetaphysischemund nach-

metaphysischem Denken, wobei Hegel »darin der ›verschwindende Vermittler‹ zwi-

schen ›Vorher‹ und ›Nachher‹, zwischen der traditionellen Metaphysik und dem nach-

metaphysischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts [ist]« (vgl. Žižek 2014, 320-332,

hier 330).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011 - am 14.02.2026, 11:50:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 157

ist dieser Geist, in dem das moderne Bewusstsein zum geschichtlichen Be-

wusstsein wird, da es hier eine Perspektive gefunden hat, in der es von einer

abstrakten Position aus auf seine eigene kontingente Wirklichkeit blickt. Als

Geist weiß das moderne Bewusstsein von sich als Abstraktes und Konkretes

gleichermaßen. Dieses Wissen manifestiert sich folglich zugleich als histori-

sches (weil geschichtlich gewachsenes) und transhistorisches Bewusstsein.

Es ist diese Mehrwertigkeit, die Hegel mithilfe des Begriffs vom absoluten

Geist anzuzeigen versucht. Im absoluten Geist begreift sich die Freiheit in ihrer

universalen Gültigkeit. Die Freiheit, die sich zunächst als absolute, abstrak-

te Freiheit im subjektiven Geist inne wurde, um sich dann im objektiven Geist

selbst konkreter Gegenstand zu werden, ist im absoluten Geist »als das Wis-

sen der absoluten Idee« (Enz., § 553) aufgehoben. Als dieses Wissen ist der

Geist überzeitlich und unendlich, während er sich zugleich konkret als die-

ses Wissen der absoluten Idee äußert. Diese Äußerung erblickt Hegel in der

Kunst, in der Religion und in der Philosophie (vgl. Enz., §§ 556-577). »Hierin ar-

tikuliert sich der Gedanke der Identität des Endlichen und Unendlichen des

Menschen.Die ›Sonntage des Lebens‹ –Kunst, Religion und Philosophie –be-

wahren den wahrhaften Gehalt des Sittlichen, sie sind die Tage des eigentlich

Freien, und zwar nicht jenseits der ›Werktage‹, sondern als deren konstituti-

ve Momente.« (Vieweg 2019, 612) Der absolute Geist bezeichnet das Überfließen

derWirklichkeit25, indem sich der subjektive Geist zugleich als objektiver begreift

und wodurch die Sittlichkeit in jedem Augenblick des Weltlaufs die Wahrheit

ist. Denn »[d]er Begriff des Geistes hat seine Realität im Geiste« (Enz., § 553).

Es versteht sich also, dass der absolute Geist nicht die (V-)Erklärung der Welt

ist (wie es Marx Hegel in der elften Feuerbach-These unterstellt)26, sondern

der Begriff der Wirklichkeit hinsichtlich des Prinzips der Freiheit und damit

der (absoluten) Negation, die die universale Idee der Selbstbestimmung bzw.

Autonomie bedingt und die als Prinzip der hegelschen Philosophie fungiert

(siehe hierzu auch Kapitel III.5). In Hegels Worten: »Die absolute Freiheit hat

also als reine Sichselbstgleichheit des allgemeinen Willens die Negation, damit

aber den Unterschied überhaupt an ihr und entwickelt diesen wieder als wirkli-

25 Die Metapher kommt nicht von ungefähr, man denke nur an das Schiller-Zitat, das die

Phänomenologie beschließt: »aus dem Kelch dieses Geistesreiches/schäumt ihm seine

Unendlichkeit« (Schiller, zitiert nach PhG, 591).

26 »Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kömmt darauf an,

sie zu verändern.« (Marx 1969, 7)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011 - am 14.02.2026, 11:50:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Kritik der ethischen Institution

chenUnterschied.« (PhG, 438) Oder in aller Kürze: »Die Freiheit ist die höchste

Bestimmung des Geistes.« (Ä I, 134)

Im absoluten Geist zeigt sich daher, dass Hegel nicht einfach ein abstraktes

System entwirft, sondern dass er denkerisch eine systematische Ausarbeitung

der Freiheit präsentiert, die gerade nicht mit dem teleologischen Postulat ei-

ner abstrakten ursprünglichen oder finalen Einheit einhergeht. Das Denk-

system Hegels kennt keinen fundamentalen ›Einheitstrieb der Vernunft‹ wie

er noch bei Kant auftaucht (vgl. KrV, B 825f./A 797f.), stattdessen basiert es

auf dem Prinzip Freiheit als doppelte Negation und tendiert daher grundsätz-

lich zu Entäußerung und Öffnung und nicht zur Ab- und Ausschließung.27

Die Negativität als Prinzip ist die »negative[…] Beziehung auf sich, der innerste

Quell aller Tätigkeit, lebendiger und geistiger Selbstbewegung, die dialekti-

sche Seele« (WL II, 563).

Indem Hegel die Freiheit bzw. die Negation im Prinzip erkennt (wohlge-

merkt: Freiheit im Prinzip, Negation im Prinzip, Nichts im Prinzip – nicht: als

Prinzip, denn das wäre Nihilismus), wendet er sich notwendigerweise (und

teilweise auch ganz bewusst) gegen jede Form der imaginären Letztbegrün-

dung. Nicht umsonst beschreibt er in der Wissenschaft der Logik die rein lo-

gische Explikation des Denkens in der »farblosen, kalten Einfachheit ihrer

reinen Bestimmungen« (WL I, 54). Das »Denken des Denkens« (Enz., § 19)

ist – anders als es ein geflügeltes Wort behauptet – kein ›gedankenloses Den-

ken‹, sondern die Kapazität des (Selbst-)Bewusstseins, die es ihm ermöglicht,

diese Freiheit als sein Wesen zu begreifen. Diesem Begreifen ist aber keine

inhaltliche Bestimmung vorausgeschickt, sondern sie zeigt sich gerade im

Fortschreiten des logischen Denkens, d.h., dieses Fortschreiten selbst – der

Form nach also – ist ihr Inhalt (vgl. WL I, 35f.; VGPh I, 42-46). Als ein solches

aber braucht das Denken nicht länger auf behelfsmäßige Bilder und Meta-

phern zurückgreifen und erfasst sich selbst rein als das, was es ist, nämlich

Denken. »Das Greifen eines Apfels beschreibt man nicht mehr als ›Begreifen‹

des Apfels, das Sinnlich-Bildliche ist überschritten, die Metapher tot, ›aufge-

hoben‹.« (Vieweg 2019, 368) Es versteht sich von selbst, dass Hegel sehr wohl

auf Beispiele zurückgreift und letztlich sowohl in der Phänomenologie als auch

in der Logikmit Bildern und Metaphern arbeitet, wobei aber gerade der Gang

27 In einemmetaphorisch aufgeladenen Artikel zeigt Žižek, dass Hegels Idealismus nicht

einfach ein ›allesfressendes‹ System ist und die Entäußerung der Idee (des Begriffs

vom Begriff) gleichsam irreduzibel ist (vgl. Žižek 2011).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011 - am 14.02.2026, 11:50:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 159

der Phänomenologie ja den Sinn der neuen Logik erweist, die den Satz vomWi-

derspruch wie auch den vom ausgeschlossenen Dritten aufhebt (vgl. Günther

1978, 53-107; Enz., § 119 Z[2]). Ihm geht es hier vor allem darum, dass das

Imaginäre auf keinen Fall zum Substitut des Begriffs werden kann, denn das

Imaginäre zeichnet sich nun einmal dadurch aus, dass es etwas im Bild fest-

halten will bzw. – in der Terminologie der Logik ausgedrückt – eine abstrakte

substanzontologische Bestimmung postuliert und als Absolutes setzt.

Hegels Argumentation gegen die Verwendung mathematischer, geometri-

scher und anderer Bilder und Symbole – Zahlen, Potenzen, das mathema-

tisch Unendliche – für die Beschreibung einer unendlichen Annäherung und

das exkludierte Erreichen des Ziels – Asymptote, das Jüngste Gericht, ad ca-

lendras graecas, till pigs fly, Warten auf Godot – richtet sich nicht per se ge-

gen Bilder, aber gegen die Ersetzung der Begriffsbestimmungen durch Bil-

der und Symbole. (Vieweg 2019, 382; vgl. ebd., 398)

Das Denken begreift sich nur als denkendes Denken – und darin ist es Geist.

Sich selbst denkend in ein Bild zu setzen, wäre Einbildung, Selbsttäuschung.

Als einzelnes, kontingentes philosophisches Gebäude verweistHegels Phi-

losophie auf das Unendliche der Freiheit des sich selbst begreifenden Geistes,

der als absoluter Geist das historisch-transhistorische, das physisch-metaphy-

sische, das theoretisch-praktische und das praktisch-theoretische Überflie-

ßen seiner selbst ist. Hegels Denken überlappt sowohl den Bereich des abs-

trakten Wissens bzw. des Wissens vom Abstrakten als auch den Bereich des

konkreten Wissens bzw. des Wissens vom Konkreten. Seine Philosophie ist

nicht toter Buchstabe. Stattdessen ist sie kommunikativ und dialogisch, ge-

rade dort, wo wir z.B. in der Phänomenologie etwas »für uns« erkannt haben.

So lässt sich sagen: Hegels Philosophie ereignet sich. Als abstraktes Wort hat sie

keine Bewandtnis – wie es für jedes abstrakte Wort gilt, dass nicht konkret

gedacht wird, wie es für jeden Text gilt, der nicht gelesen und verstanden

wird. Bei seinem philosophischen Unterfangen ist aber natürlich auch He-

gel notwendigerweise auf den toten Buchstaben angewiesen; eingelöst wird

sein Denken aber nicht in diesem allein, sondern darin, dass die Leser*innen

Hegels denWeg der Selbsterkenntnis des Geistes nachvollziehen und den Bil-

dungsroman des Geistes (die Phänomenologie wird nicht selten mit diesem sei-

nerzeit populären Literaturgenre verglichen) gewissermaßen am eigenen Leib,

mithilfe des ›Denkmuskels‹ (dem Geist, der ein Knochen ist), erfahren. Von

Hegel lernen heißt also nicht ›Hegel lernen‹, sondern begreifen lernen, was

wir immer schon haben begreifen können und immer wieder aufgefordert

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011 - am 14.02.2026, 11:50:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Kritik der ethischen Institution

sind zu begreifen.Absoluter Geist und absoluter Idealismus sind also nicht des-

halb absolut, weil Hegel seine Gedanken zu Papier gebracht hat, wodurch sich

die Worte von der Wirklichkeit ablösen, wodurch die Theorie die Praxis ab-

löst, sondern weil (nicht nur) seine Gedanken über die Freiheit des Geistes

konkret denkbar und allein im konkreten vernünftigen Denken und Handeln

wirklich sind. »[E]s gibt deswegen keine Wahrheit der isolierten Reflexion,

des reinen Denkens, als die ihres Vernichtens.« (Hegel 1986r, 30)

ExkursVIII:Entsprechendesgilt also für jedePhilosophie,wieHegel selbst fest-

stellt: »Jede Philosophie ist in sich vollendet und hat, wie ein echtes Kunstwerk,

die Totalität in sich.« (Ebd., 19; vgl. ebd., 45)28 Und auch wenn Hegel vom ›En-

de der Philosophie‹ spricht, betreibt er keinen eiferndenMonotheismus seiner

Philosophie, denn jedemvernünftigenDenken kommtunbedingteGeltung zu.

Umso erstaunlicher ist es, dass seine Nachfolger – seien sie nun Schüler oder

Verächter Hegels oder beides – gerade seiner Philosophie die allgemeine Gül-

tigkeit abzusprechenpflegen.Dabei lebtHegels Philosophie von ihrenPhiloso-

phien –man denke hier besonders an Schelling, demHegel viel verdankt – und

in ihren Philosophien – so ist Karl Marx' Denken an manchen Stellen mehr im

Geiste Hegels, als dessen eigene Gedanken und vice versa.

Auch die folgende Tatsache muss man sich vor Augen führen: In einem seiner

zahlreichen Vorträge erwähnte Žižek imVorbeigehen, dass Hegel doch eigent-

lich nur zwei Bücher geschrieben habe, nämlich die Phänomenologie des Geis-

tes und die Wissenschaft der Logik. Bei den übrigen Texten handelt es sich um

kleinere Arbeiten und Lehrwerke, die den Studierenden als Handbuch dienen,

aberzugleichdurchdasgesprocheneWortdesDozentenbelebtwerdensollten.

Auch die Tatsache, dass Hegel seine Philosophie immerwieder in Form von Re-

zensionen über die neustenWerke seiner Kollegen niederlegte, zeigt, dass sein

Denken kommunikativer Art ist und sich imDiskurs vollzieht.

Dann wäre da noch der sakrale Ton, den Hegel in der Vorrede der ungeheuer

technischen Logik anstimmt (vgl. Rentsch 1992). Philosophie grenzt hier anVer-

kündigung – doch wohlgemerkt: ohne erbaulich zu sein. Aber keine Wirklich-

keit des Verkündeten, ohne dass die Hörer*innen die Worte zugleich als täti-

ge Denker*innen aufnehmen. Kurz, Hegels Philosophie ist in der Aushandlung

wirklich, indem sie hier und jetzt wirkt – und Hegel wusste, dass dies nicht nur

für sein Denken gilt.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011 - am 14.02.2026, 11:50:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 161

Vor diesem Hintergrund müssen wir auch alles Kontingente, was wir bei He-

gel finden, betrachten. Denn auch jener absolute Idealismus ließ sich nur

von einem konkreten Denker ausarbeiten, bei dem es sich notgedrungen um

ein historisches Individuum handelt. Entsprechend finden wir kontingente

Kuriositäten in Hegels Werken, über die wir uns wundern müssen (wie z.B.

seine heutzutage mehr als befremdlichen Gedanken über Afrika [vgl. VPhG,

120-129]29, die so gar nichtmit seiner Kritik amKolonialismus, Imperialismus

und dem christlichen »Eifer, sich auszubreiten« [Hegel 1986m, bes. 130-138,

hier 130]30, zusammenpassen wollen; ferner auch seine widersprüchlichen

Äußerungen zu den Geschlechterrollen31). Zugleich erinnern sie uns aber dar-

an, dass auch Hegel nicht der hochstilisierte ›absolute Idealist‹, sondern ein

wirklicher Mensch ist, in dem – wie in jedem Menschen – der Geist der Zeit

und der Zeitgeist zusammenkommen, der aber das, was andere (wie z.B. Sø-

ren Kierkegaard) als Paradox stehen lassen, zum Anlass logisch-sinnanalyti-

scher Untersuchungen nimmt. »Was das Individuum betrifft«, schreibt er in

der Vorrede der Rechtsphilosophie, »so ist ohnehin jedes ein Sohn seiner Zeit; so

ist auch die Philosophie ihre Zeit in Gedanken erfaßt. Es ist ebenso töricht zu

wähnen, irgendeine Philosophie gehe über ihre gegenwärtige Welt hinaus,

als, ein Individuum überspringe seine Zeit, springe über Rhodus hinaus.«

(GPhR, Vorrede [26])32 Dies ist der Hintergrund, vor dem wir uns bewegen,

28 Vgl. in diesem Kontext auch Nancys Überlegungen zur hegelschen Hermeneutik in

Nancy 2011, 17-33. »Eine Philosophie erfordert als solche stets, um gelesen zu werden,

die Voraussetzung ihres Begriffs.« (Ebd., 27)

29 Im starken Kontrast dazu steht allerdings Hegels eigene Feststellung aus den Vorlesun-

gen über die Ästhetik, dass jede noch so »barbarisch« anmutende künstlerische Tätigkeit

des Menschen eine unbedingte Vernunftvermutung rechtfertigt (vgl. Ä I, 51f.). Eine in-

teressante Deutung dieser Passage bietet Žižek 2014, 465f.; vgl. auch ebd., 425-427.

30 So beklagt Hegel den kolonialen »Bekehrungseifer« des christlichen Abendlands und

dass »das ganze Arsenal der gegen Heiden und Juden so siegreichen christlichenWaf-

fen« aufgebracht wird und diese nun »auch gegen denMohamedaner« und »gegen die

Indianer und Amerikaner gerichtet sind« (ebd., 133).

31 So enthält allein der Zusatz zuGPhR, § 167 die Bestimmungen, dass derMann »die Frau

als sich gleich achten und setzen« muss (sie auch »nicht höher – wie im Rittertum seine

Religion gleichsam in der Frau haben« – stellen, d.h. sie zum absoluten Partial- bzw.

Lustobjekt machen darf) und dass der »Mann nicht mehr gelte[…] als die Frau«, wäh-

rend gleichzeitig der »Stand der Frau« unverändert der der »Hausfrau« bleibt, wodurch

sie etwa um die (real-)politische Gleichstellung gebracht wird.

32 Der Verweis auf Rhodos bezieht sich auf die Berühmte Sentenz Hic Rhodus, hic saltus,

die Hegel mit »Hier ist die Rose, hier tanze« übersetzt, denn die Vernunft ist »die Rose

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011 - am 14.02.2026, 11:50:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Kritik der ethischen Institution

wenn wir im Folgenden etwas genauer auf Hegels Begriff der Sittlichkeit ein-

gehen wollen.

3. Wenn Nutzen unnütz und Tugend wahnsinnig wird

Die Individualität ist auch das Stichwort, das uns den Zugang zumhegelschen

Diskurs der Sittlichkeit ermöglicht.Wir haben gesehen, wie sich im Selbstbe-

wusstsein das einzelne Ich quaVernunft als universales Ich begreift. Es ist sich

selbst zum Begriff geworden. Denn es muss erkennen, dass es von sich als An-

sich-Seiendem nur sprechen kann, wenn es auch für sich ist, d.h., wenn es auf

sich selbst als Objekt reflektiert. Diese Reflexion ermöglicht es ihm, an seiner

bestimmten Individualität festzuhalten. Gleichzeitig bildet sie aber auch die

Form des Bewusstseins, wodurch das individuelle An-sich-Sein als solches,

d.h. in seiner Allgemeinheit, ausgesprochen werden kann. Für das einzelne

Ich bedeutet dies zunächst, dass in der Reflexion abstrakte und konkrete In-

dividualität begriffen sind. Es versteht sich so einerseits selbst, andererseits

aber auch jedes andere Bewusstsein als An-sich-Seiendes.Durch diese Selbst-

und Fremderkenntnis »schließt sich in diesem Begriffe das Reich der Sittlichkeit

auf. Denn diese ist nichts anderes als in der selbstständigen Wirklichkeit der

Individuen die absolute geistige Einheit ihres Wesens […]« (PhG, 264). Wenn

Hegel diese Aussage im Zentrum des Vernunft-Kapitels der Phänomenologie

platziert, greift er allerdings vor und gibt einen Eindruck der Sittlichkeit, die

erst im Geist-Kapitel expliziert wird (vgl. Siep 2000, 144f.). Dementsprechend

folgt bei ihm auch zunächst eine Darstellung der Genese des sittlichen Be-

wusstseins. Diese wollen wir im Folgenden nachvollziehen, da die Stationen,

dieHegel dabei benennt, uns helfenwerden, dieMängel ›ethischer‹ Argumen-

tationsmuster der Vergangenheit und Gegenwart nachzuvollziehen.

Wir beginnen also mit dem Subjekt, das sich als Individuum begreift und

diese Erkenntnis zur allgemeinen Erkenntnis über die Subjektivität auswei-

tet. Ein solches Subjekt ist noch weit davon entfernt, ein sittliches Individu-

um zu sein, das zusammen mit anderen eine sittliche Gemeinschaft bildet.

imKreuzederGegenwart« (ebd.). Davonabgesehen versteht es sich von selbst, dass die

Phrase vom »Sohn seiner Zeit« auch ebenso gut durch die Tochter substituiert werden

kann. Im erneuten Ausspielen Hegels gegen Hegel, werden wir den Nachweis dafür in

Kapitel III.4 erbringen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011 - am 14.02.2026, 11:50:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

