Hegel und die Sittlichkeit

widmen, um zugleich auf den fundamentalen Zusammenhang von Geistphi-
losophie und praktischer Philosophie hinzuweisen.

2. Hegels praktische Philosophie und der absolute Idealismus

Der Bewegung des Geistes begegnen wir in allen Phinomenen der natiir-
lichen und menschlichen Welt. Damit sich der Geist aber in seiner Bewe-
gung selbst erkennt, bedarf es der Subjektivitit in Form des (menschlichen)
Selbstbewusstseins, denn in diesem findet die Vermittlung des Geistes mit
sich selbst statt. Dieser Prozess der Selbsterkenntnis des Geistes dufiert sich
dabei als historischer, da mit der Kategorie des Selbstbewusstseins zugleich
die Struktur der Reflexion gegeben ist, die als Bedingung der Dimension der
Zeitlichkeit des Bewusstseins wirkt.”® Als historischer Prozess ist die Selbst-
erkenntnis des Geistes aber nicht determiniert oder auf ein vorgefasstes Ziel
hin ausgerichtet, sondern jederzeit nur als Koaleszenz des Abstrakten und
des Konkreten, des Ideellen und des Reellen zu fassen.

Diese Erkenntnis ist ausgesprochen wichtig: Nur weil wir (seit Kant die
Resultate geliefert hat) wissen, dass der Geist sich im verniinftigen Selbstbe-
wusstsein zu erkennen vermag, haben wir es hier nicht mit einem teleologi-
schen Determinismus zu tun. Die Verwirklichung des sich verwirklichenden
Geistes darf nicht durch die Einfithrung einer abstrakten Teleologie serginzt«
werden, da auf diese Weise erneut eine Trennung des Abstrakten und des
Konkreten vorgenommen wiirde.'® Auferdem ist die Bewegung des Geistes
frei und nicht vorherbestimmt durch ein abstraktes Absolutes a la Schelling,

15 »Die Bewegung, die Form seines [des Geistes; Anm. T.M.] Wissens von sich hervorzu-
treiben, ist die Arbeit, die er als wirkliche Ceschichte vollbringt.« (PhG, 586) »Dies Ich =
Ich ist aber die sich in sich selbst reflektierende Bewegung; denn indem diese Gleich-
heitalsabsolute Negativitit derabsolute Unterschied ist, so steht die Sichselbstgleich-
heit des Ich diesem reinen Unterschied gegeniiber, der als der reine und zugleich dem
sich wissenden Selbst gegenstindliche, als die Zeit auszusprechen st [...].« (PhG, 586f.)

16  Vgl. hierzu auch Jameson 2017, 1-5, der zudem von einem »non-teleological Hegel«
(ebd., 50) spricht. Wir schliefRen uns dieser modernen (Re-)Lektiire des hegelschen
Denkens an und versuchen uns hier — wie bereits im Vorwort angekiindigt — an ei-
ner praktisch-philosophischen Begriindung eines nicht-teleologischen Hegels. Wir be-
haupten daher nicht, dass es keinen teleologischen Hegel gibe (Giinther stellt die-
sen problematischen Hegel dar in Giinther 1991, 90); wir sagen aber, dass diesem He-
gel — konsequenterweise gerade in hegelscher Perspektive — keine Notwendigkeit zu-
kommt.

- 8 14.02.2028, 11:50:40.

151


https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Kritik der ethischen Institution

das zugleich als dpyr und Té\og fungiert und den historischen Prozess be-
herrscht und leitet. Als freie Bewegung ist der Prozess faktisch und nicht etwa
inhaltlich und ontologisch iiber- oder prideterminiert.

Die Erkenntnis der Faktizitit des Geistes und seiner weltgeschichtlich-
phidnomenologischen Wirklichkeit in der menschlichen Subjektivitit bildet
das Kernelement der praktischen Philosophie Hegels und damit auch seiner
Idee der Sittlichkeit. Es ist in der Tat so, dass seine ganze Philosophie der
Selbsterkenntnis des Geistes, so abstrakt sie manchmal auch wirken mag,
zu jedem Zeitpunkt auch ihre praktische und ethische Seite prisentiert (vgl.
Riedel 1976; Riedel 1969b, 11-41; Riedel 1973b; Bloch 1962, 419-441). Besonders
deutlich wird dies, wenn Hegel zu Beginn des Geist-Kapitels der Phéinome-
nologie eine Minimaldefinition des Geistes anbietet: »Der Geist ist das sittliche
Leben eines Volks, insofern er die unmittelbare Wahrheit ist; das Individuum, das
eine Welt ist. [...] Die lebendige sittliche Welt ist der Geist in seiner Wahrheit
[...].« (PhG, 326) Der Geist ist nicht etwas, das nur an sich ist und in sich selbst
ruht, auch ist er nicht ein Fiir-sich-Seiendes, das sich im Kontrast zur mensch-
lichen Welt als ein (gottliches) Ideal bestimmyt, vielmehr ist er an-und-fiir-sich
im »sittlichen Leben eines Volks« wirklich und wirkend.

Fiir Leser*innen im 21. Jahrhundert mag nun der Begriff des Volks hier et-
was befremdlich klingen. Man darf allerdings nicht vergessen, dass der Volks-
begriff zugleich ein Kampfbegriff der Revolutionszeit war, der gegen die mon-
archische Reichsidee ins Feld gefithrt wurde. Dieser Volksbegriff hatte dabei
keine inhaltliche Bestimmung, die die Konstitution eines Volks im Voraus
hitte determinieren kénnen,"” ganz im Gegensatz zur imaginiren Verfas-

17 So beschreibt z.B. Hans-Ulrich Thamer die revolutionare Situation mit Blick auf die
Bildung von Volk und Nation als einen Bekenntnisakt: »Nation — das war hinfort eine
Form der politischen Gemeinschaftsbildung von Menschen, die sich in einem gemein-
samen Staatsgebiet zusammenschliefSen und sich zu einer gemeinsamen Verfassung
bekennen.«(Thamer 2019, 53) Heide Gerstenberger bringt diesen Sachverhalt wie folgt
auf den Punkt: »Revolutionen werden ndmlich nicht von Strukturen gemacht, sondern
von konkreten historischen Subjekten.« (Gerstenberger1982,120) Vgl. hierzu auch die
ironische Bemerkung Jacques Lacans lber die Mai-68-Parole »Die Strukturen gehen
nicht auf die Strafle«: »Ich denke nicht, dass es in irgendeiner Weise gerechtfertigt
war, dass man geschrieben hat, dass die Strukturen nicht auf die Strafle gingen, denn,
wenn die Mai-Ereignisse etwas bewiesen haben, so genau dieses, dass die Strukturen
auf die Strafle gegangen sind.< Und er fligte hinzu, dass die Niederschrift dieses Sat-
zes genau zeigen wiirde, dass»>ein Akt sich immer selbst verkennt«.« (Lacan, zitiert nach
Roudinesco 2011, 336.) Vgl. ferner Taylor 2012, bes. 68. Siehe auch Kapitel I, Anm. 44.

- 8 14.02.2028, 11:50:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

sung der Monarchie, wo das Volk eben das Volk des jeweiligen Kénigs war.
Und auch »Hegels Auffassung der Idee von 1789« ist bereits in seiner frithen
Schaffensphase durch die »Idee der Freiheit« bestimmt, wobei sein frither Be-
griff vom »Volksgeist« »nicht eigentlich die geheime Wurzel alles nationalen
Daseins« meint, sondern nur ein »Bestandteil«, ein Durchgangsstadium des-
sen ist, was der reifere Hegel als den Prozess der Selbsterkenntnis des Geistes
bezeichnet (Rosenzweig 2010, 45).

Wenn Hegel nun hinzufigt, dass der Geist das sittliche Leben ist, insofern
er »die unmittelbare Wahrheit ist«, dann spielt er damit folglich nicht auf ei-
nen zufilligen, inhaltlich bestimmten Volksbegriff an, sondern auf die freie,
selbstbestimmte Subjektivitit des Menschen, in der sich der Geist erkennt.
Im Begriff des Geistes begegnen sich ausnahmslos alle selbstbewussten We-
sen, denn obzwar sich jeder einzelne Mensch von jedem anderen als Person
(mit bestimmten Talenten, Fahigkeiten, Charakterziigen etc.) unterscheidet,
ist ihnen allen gemeinsam, dass sie sich als je ein Ich verstehen, das, wenn
es sich selbst in der Vernunft durch-schaut, als universales Ich wirkt. Deshalb
kann Hegel den Geist auch als das »Individuum, das eine Welt ist« bezeich-
nen. In der fundamentalen Kategorie von Idealismus und kritischer Philoso-
phie, dem Selbstbewusstsein, begegnet sich der Geist als universaler Begriff
des Menschen, der den einzigen Referenzpunkt fiir den Volksbegriff liefert.
Als dieser Referenzpunkt bleibt er aber ein dynamischer Begriff, der niemals
auf eine statische Bestimmung (wie z.B. in der abstrakten Aussage >Ich bin
Deutscher<) reduziert oder gar festgeschrieben werden kann. Das Ich durch-
schaut sich selbst als Sich-auf-sich-Beziehendes, weil es sich selbst als Ich nur
als das Sich-auf-sich-Beziehende Gegenstand sein kann. Es durch-schaut sich
nur als Sich-Durchschauendes.

Es ist hier also méglich, mit Hegel iitber Hegel hinaus zu gehen und den
Begrift des Volks, wie er ihn in diesem Zusammenhang verwendet, mit dem
unverfinglicheren Begriff der Gemeinschaft auszutauschen.® Der Gemein-
schaftsbegrift bietet weiterhin den Vorteil, dass er den Aspekt der Faktizitit

18 Jameson seinerseits ersetzt den Begriff von »nation, der in der englischen Uberset-
zung der Phdnomenologie an dieser Stelle gebraucht wird, durch den Begriff »collec-
tive« (vgl. Jameson 2017, 13). Der Begriff des Volks muss aber nicht perse als problema-
tisch gelten. Denn auch injiingerer Zeit lasst sich das entsprechende universalistische
Verstandnis des Volksbegriffes ausmachen. So lautete die Parole der protestierenden
DDR-Biirger*innen zwischen 1989 und 1990 »Wir sind das Volk«, wobei der bestimmte
Artikel entscheidend ist, da er auf eine wesentliche, qualitative Dimension des Begriffs
verweist. In der Folgezeit eignete sich die CDU den Slogan an, um ihn zudem zu modifi-

- 8 14.02.2028, 11:50:40.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Kritik der ethischen Institution

auch in Hinblick auf das soziale Band hervorhebt und anders als der Begriff
des Volks nicht so sehr dazu einlidt, eine vorgingige Bestimmung jenseits
des Faktischen anzunehmen.

Wenn Hegel also von Sittlichkeit spricht, dann ist damit immer das kon-
krete Leben der Gemeinschaft bezeichnet, die sich als (objektiver) Geist selbst
in dieser Faktizitit — und nicht etwa in einem Imaginiren — begreift. In He-
gels normativer Formulierung: »[Dler Geist des Volkes, muf3 sich ewig zum
Werk werden, oder er ist nur als ein ewiges Werden zum Geiste.« (Hegel 1975,
315) Volk oder Gemeinschaft zu sein, das ist »Am-Werke-Sein des Geistes«
(Riedel 1969b, 25). Hegel spricht daher vom freien Volk im Sinne einer frei-
en Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht' . »Denn jene Allgemeinheit, die sich
nicht zu der Realitit der organischen Gliederung kommen lif3t und in der
ungeteilten Kontinuitit sich zu erhalten den Zweck hat, unterscheidet sich
in sich zugleich, weil sie Bewegung oder Bewuf3tsein itberhaupt ist.« (PhG,
436) Volk und Gemeinschaft sind keine inhaltlich bestimmten Begriffe, son-
dern konkretes Sich-Begreifen dessen, was Hegel den objektiven Geist nennt
und womit er dasjenige Moment des Geistes meint, in dem sich der subjektive
Geist der freien (individuellen) Subjektivitit zugleich als allgemeine Subjekti-
vitit begreift.>°

Damit sind wir an einem der wichtigsten Punkte des hegelschen Denkens
angelangt: Sittlichkeit ereignet sich. In dem Moment, wo das, was als Sittlich-
keit verstanden wird, durch ein spezifisches formales Sollen bestimmt ist,
kann also laut Hegel nicht linger von Sittlichkeit gesprochen werden. Daraus
ergeben sich zwei wichtige Erkenntnisse: Erstens zeigt sich hier der besonde-
re Charakter von Hegels Idealismus. Mit der Feststellung, dass die hegelsche
Sittlichkeit stets faktische Sittlichkeit meint, ist noch lange nicht gesagt, dass
das Ganze der Realitit, an der wir teilnehmen, automatisch unter die Kate-
gorie dieser Sittlichkeit fillt. Wenn Hegel schreibt, dass das >Wirkliche ver-

ziert, wobei der bestimmte Artikel nun durch das quantifizierende »ein«ersetzt wurde
(vgl. Fischer 2005).

19 Der Begriff von einer »Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht« stammt von Jean-
Luc Nancy (2018) und bildet einen wesentlichen Aspekt seiner politischen Philosophie.
Vgl. auch Nancy 2009, 28, Anm. 4.

20 Die Unterscheidung von subjektivem und objektivem Geist nimmt Hegel im dritten Teil
der Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften vor. Wahrend der objektive Geist die
Aspekte Recht, Moralitit und Sittlichkeit umfasst, untergliedert sich der subjektive
Geist in die Anthropologie, die Phianomenologie des Geistes und die Psychologie.

- 8 14.02.2028, 11:50:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

niinftig und das Verniinftige wirklich®! ist, dann meint er damit nicht die
Verklirung des Status Quo, der Gegenwart, des Jetzt (so kime es nur wieder
zur bestimmten Negation, wo das Konkreten zum Abstrakten wird), sondern
dass dort, wo der Geist sich begreift, Wirkliches verniinftig ist, weil in diesem
Begreifen das Verniinftige wirklich ist, da es als Sich-Verwirklichen Wirklich-
keit (Reales) ist. Anders gesagt, Hegel zeigt, dass das Wirkliche verniinftig und
das Verniinftige wirklich sein kann, weil dem aufgeklirten Menschen jeder-
zeit alles zur Verfiigung steht, um sich selbst zu durch-schauen.** Er hat die
Kapazitit, den Unterschied zu erkennen zwischen dem, was nur dem Schein
nach, und dem, was wahrhaft wirklich ist. Dass auch der aufgeklirte Mensch
dabei fehlgehen kann, ist natiirlich méglich; aber dieser Fehler liegt bei ihm,
nicht in der Welt bzw. der Vernunft.?* Die Vernunft aber steht ihm zur Ver-
figung und damit auch die Bedingung der Méglichkeit der Selbsterkennt-
nis und Autonomie, wodurch der Mensch wieder auf Kurs kommen kann. In
diesem Bewusstsein erweist sich die Idee der hegelschen Sittlichkeit daher
als universal. Auf individualethischer Ebene haben wir dies bereits anhand
der kantischen Moralphilosophie gesehen. Wirkliches ethisches Subjekt wer-
de ich nicht, wenn ich kopf- und begriffslos dem Lustprinzip folge, sondern

21 »Was verniinftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist verniinftig.« (GPhR,
Vorrede [24])

22 Eine Anekdote Heinrich Heines iber Hegel verdeutlicht dieses Verstindnis: »Als ich
einst unmutig war tiber das Wort: >Alles, was ist, ist verniinftig, lachelte er sonderbar
und bemerkte: >Es konnte auch heiRen: >Alles was verninftig ist, mufd sein«.« (Hein-
rich Heine zitiert nach: Nicolin 1970, Dokument 363) Vieweg fiihrt eine Reihe weite-
rer Belege fiir diese von Hegel beabsichtigte Lesart an: vgl. Vieweg 2012, 23-30, bes.
24f., Anm. 10f. Dariiber hinaus sieht er in Hegels zu Unrecht skandalisierten Phrase
einen »Coup zur Tauschung der Zensoren, die >wirklich<und >existierend«als synonym
verstanden« (Vieweg 2019, 406; vgl. auch die von Vieweg angefiihrten Gegenbewei-
se zur Fehlinterpretation des Doppelsatzes ebd., 454-456.464-470). Schlieflich liefert
Hegel selbst eine unmissverstandliche Erklarung in Enz., § 6 und auch in einem Brief
an Duboc vom 29. April 1823 (vgl. Hegel 1969¢, 13; vgl. hierzu auch Vieweg 2019, 649).
Und schliefSlich muss noch auf die folgende Formulierung aus der Goschel-Rezension
hingewiesen werden: »Aber die Wirklichkeit des Menschen ist eine erst geistig zu be-
wirkende, und wesentliches Moment ist darin, dafd das Von-Natur-Gutsein nicht das
ist, wodurch er seine Wirklichkeit schon hitte, daf® dieses Gutsein von Natur fiir die-
ses sein geistiges Sein, worin allein seine Wirklichkeit ist, vielmehr das Nichtgute ist.«
(Hegel 1986z, 364)

23 »Daf aber der Anschein wirksam wird, daR also die Suche fehl geht, ist ein Ereignis
nichtin der Welt selbst, sondern in dem, der den Fehler macht, sofern er dem Anschein
verfallt.« (Henrich 1982¢, 105)

- 8 14.02.2028, 11:50:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Kritik der ethischen Institution

in der autonomen Selbstbestimmung im Sinne des Sittengesetzes, da ich hier
selbst als >Katalysator< und >Motor« der verniinftigen Rechtsquelle agiere. Mit
Hegel werden wir im Folgenden auch die sozialethische Dimension verstehen
lernen.

Zweitens zeigt sich der hegelsche Idealismus so itberhaupt als die Bedin-
gung der Moglichkeit des geschichtlichen Selbstverstindnisses des Subjekts
und der Gemeinschaft. Das Ereignis der Franzosischen Revolution konver-
giert mit dem Ereignis der aufgeklirten Selbsterkenntnis. In beiden Ereig-
nissen wird die Vernunft konkret, wird der Geist sich selbst Gegenstand, um
sogleich zu erkennen (oder erkennen zu miissen), dass die Freiheit, die sich
hier zeigt, nur durch Selbstbegrenzung bzw. Selbstbestimmung zur wirkli-
chen Freiheit werden kann. Denn andernfalls droht die Vernunft in Phan-
tasterei oder Wahn abzudriften, wihrend sich die neu gewonnene Freiheit
des Volks in den totalen Krieg der Einzelinteressen oder die Schreckensherr-
schaft der Revolutioniren (man denke an La Terreur) in ihr genaues Gegenteil
verkehrt. In seinem idealistischen Denken versucht Hegel dieser Dynamik
zu begegnen, die mit einfachen Verstandes- oder Rechtsbegriffen nicht ein-
gefangen werden kann. Genau wie die Vernunft den Verstand transzendiert
und dort, wo dieser Antinomien sieht, diese schon lingst begriffen hat, genau
wie das Sittengesetz das Recht transzendiert und immer einen Uberschuss
darstellt, genau wie das Ereignis der Franzosische Revolution die Trennung
zwischen dem monarchischen Ancien Régime und der republikanischen Mo-
derne transzendiert, da das Ereignis als solches in keiner der beiden Seiten
jemals ganz aufgehen kann, so produziert auch Hegels absoluter Idealismus
einen Rest: Denn die Form des hegelschen Denkens (im Unterschied zu sei-
nem tatsichlichen historischen Inhalt) ldsst sich nicht auf ein abstraktes Sys-
tem reduzieren, auch wenn es den Anschein einer unbedingten monistischen
Systematik erweckt; auch handelt es sich dabei nicht um einen Befund iiber
die Tatsachen und dariiber, dass diese halt so sind wie sie nun mal sind.**
Hegels Werk ist das Fanal des seiner Geschichtlichkeit bewussten Geistes. Es

24 Zizek diskutiert diesen Sachverhalt anhand der Idee eines »Bruchs«, von dem Hegels
Werk zeugt. Dabei handelt es sich um den Bruch zwischen metaphysischem und nach-
metaphysischem Denken, wobei Hegel »darin der sverschwindende Vermittler< zwi-
schen>Vorhercund sNachher, zwischen der traditionellen Metaphysik und dem nach-
metaphysischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts [ist]« (vgl. Zizek 2014, 320-332,
hier 330).

- 8 14.02.2028, 11:50:40.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

ist dieser Geist, in dem das moderne Bewusstsein zum geschichtlichen Be-
wusstsein wird, da es hier eine Perspektive gefunden hat, in der es von einer
abstrakten Position aus auf seine eigene kontingente Wirklichkeit blickt. Als
Geist weifd das moderne Bewusstsein von sich als Abstraktes und Konkretes
gleichermafien. Dieses Wissen manifestiert sich folglich zugleich als histori-
sches (weil geschichtlich gewachsenes) und transhistorisches Bewusstsein.
Es ist diese Mehrwertigkeit, die Hegel mithilfe des Begrifts vom absoluten
Geist anzuzeigen versucht. Im absoluten Geist begreift sich die Freiheit in ihrer
universalen Giiltigkeit. Die Freiheit, die sich zunichst als absolute, abstrak-
te Freiheit im subjektiven Geist inne wurde, um sich dann im objektiven Geist
selbst konkreter Gegenstand zu werden, ist im absoluten Geist »als das Wis-
sen der absoluten Idee« (Enz., § 553) aufgehoben. Als dieses Wissen ist der
Geist iiberzeitlich und unendlich, wihrend er sich zugleich konkret als die-
ses Wissen der absoluten Idee duflert. Diese Auerung erblickt Hegel in der
Kunst, in der Religion und in der Philosophie (vgl. Enz., §$ 556-577). »Hierin ar-
tikuliert sich der Gedanke der Identitit des Endlichen und Unendlichen des
Menschen. Die >Sonntage des Lebens« — Kunst, Religion und Philosophie — be-
wahren den wahrhaften Gehalt des Sittlichen, sie sind die Tage des eigentlich
Freien, und zwar nicht jenseits der sWerktage, sondern als deren konstituti-
ve Momente.« (Vieweg 2019, 612) Der absolute Geist bezeichnet das Uberfliefen
der Wirklichkeit* , indem sich der subjektive Geist zugleich als objektiver begreift
und wodurch die Sittlichkeit in jedem Augenblick des Weltlaufs die Wahrheit
ist. Denn »[d]er Begriff des Geistes hat seine Realitit im Geiste« (Enz., § 553).
Es versteht sich also, dass der absolute Geist nicht die (V-)Erklirung der Welt
ist (wie es Marx Hegel in der elften Feuerbach-These unterstellt)?®, sondern
der Begriff der Wirklichkeit hinsichtlich des Prinzips der Freiheit und damit
der (absoluten) Negation, die die universale Idee der Selbstbestimmung bzw.
Autonomie bedingt und die als Prinzip der hegelschen Philosophie fungiert
(siehe hierzu auch Kapitel I11.5). In Hegels Worten: »Die absolute Freiheit hat
also als reine Sichselbstgleichheit des allgemeinen Willens die Negation, damit
aber den Unterschied iiberhaupt an ihr und entwickelt diesen wieder als wirkli-

25  Die Metapher kommt nicht von ungefahr, man denke nur an das Schiller-Zitat, das die
Phinomenologie beschlieRRt: »aus dem Kelch dieses Geistesreiches/schaumt ihm seine
Unendlichkeit« (Schiller, zitiert nach PhG, 591).

26  »Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kommt darauf an,
sie zu verdndern.« (Marx 1969, 7)

- 8 14.02.2028, 11:50:40.

157


https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Kritik der ethischen Institution

chen Unterschied.« (PhG, 438) Oder in aller Kiirze: »Die Freiheit ist die hochste
Bestimmung des Geistes.« (A I, 134)

Im absoluten Geist zeigt sich daher, dass Hegel nicht einfach ein abstraktes
System entwirft, sondern dass er denkerisch eine systematische Ausarbeitung
der Freiheit prisentiert, die gerade nicht mit dem teleologischen Postulat ei-
ner abstrakten urspriinglichen oder finalen Einheit einhergeht. Das Denk-
system Hegels kennt keinen fundamentalen >Einheitstrieb der Vernunft« wie
er noch bei Kant auftaucht (vgl. KrV, B 825f./A 797f.), stattdessen basiert es
auf dem Prinzip Freiheit als doppelte Negation und tendiert daher grundsitz-
lich zu Entiuflerung und Offnung und nicht zur Ab- und Ausschliefiung.?”
Die Negativitit als Prinzip ist die »negativel...] Beziehung auf sich, der innerste
Quell aller Titigkeit, lebendiger und geistiger Selbstbewegung, die dialekti-
sche Seele« (WL II, 563).

Indem Hegel die Freiheit bzw. die Negation im Prinzip erkennt (wohlge-
merkt: Freiheit im Prinzip, Negation im Prinzip, Nichts im Prinzip — nicht: als
Prinzip, denn das wire Nihilismus), wendet er sich notwendigerweise (und
teilweise auch ganz bewusst) gegen jede Form der imaginiren Letztbegriin-
dung. Nicht umsonst beschreibt er in der Wissenschaft der Logik die rein lo-
gische Explikation des Denkens in der »farblosen, kalten Einfachheit ihrer
reinen Bestimmungen« (WL I, 54). Das »Denken des Denkens« (Enz., § 19)
ist — anders als es ein gefliigeltes Wort behauptet — kein >gedankenloses Den-
ken¢, sondern die Kapazitit des (Selbst-)Bewusstseins, die es ihm ermoglicht,
diese Freiheit als sein Wesen zu begreifen. Diesem Begreifen ist aber keine
inhaltliche Bestimmung vorausgeschickt, sondern sie zeigt sich gerade im
Fortschreiten des logischen Denkens, d.h., dieses Fortschreiten selbst — der
Form nach also - ist ihr Inhalt (vgl. WL 1, 35f.; VGPh I, 42-46). Als ein solches
aber braucht das Denken nicht linger auf behelfsmiflige Bilder und Meta-
phern zuriickgreifen und erfasst sich selbst rein als das, was es ist, nimlich
Denken. »Das Greifen eines Apfels beschreibt man nicht mehr als >Begreifen«
des Apfels, das Sinnlich-Bildliche ist iberschritten, die Metapher tot, »aufge-
hoben«.« (Vieweg 2019, 368) Es versteht sich von selbst, dass Hegel sehr wohl
auf Beispiele zuriickgreift und letztlich sowohl in der Phinomenologie als auch
in der Logik mit Bildern und Metaphern arbeitet, wobei aber gerade der Gang

27  Ineinem metaphorisch aufgeladenen Artikel zeigt Zizek, dass Hegels Idealismus nicht
einfach ein >allesfressendes< System ist und die Entduflerung der Idee (des Begriffs
vom Begriff) gleichsam irreduzibel ist (vgl. Zizek 2011).

- 8 14.02.2028, 11:50:40.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

der Phinomenologie ja den Sinn der neuen Logik erweist, die den Satz vom Wi-
derspruch wie auch den vom ausgeschlossenen Dritten aufhebt (vgl. Giinther
1978, 53-107; Enz., § 119 Z[2]). Ihm geht es hier vor allem darum, dass das
Imaginire auf keinen Fall zum Substitut des Begriffs werden kann, denn das
Imaginire zeichnet sich nun einmal dadurch aus, dass es etwas im Bild fest-
halten will bzw. — in der Terminologie der Logik ausgedriickt — eine abstrakte
substanzontologische Bestimmung postuliert und als Absolutes setzt.

Hegels Argumentation gegen die Verwendung mathematischer, geometri-
scher und anderer Bilder und Symbole — Zahlen, Potenzen, das mathema-
tisch Unendliche —fiir die Beschreibung einer unendlichen Anndherung und
das exkludierte Erreichen des Ziels — Asymptote, das Jiingste Gericht, ad ca-
lendras graecas, till pigs fly, Warten auf Godot — richtet sich nicht per se ge-
gen Bilder, aber gegen die Ersetzung der Begriffsbestimmungen durch Bil-
der und Symbole. (Vieweg 2019, 382; vgl. ebd., 398)

Das Denken begreift sich nur als denkendes Denken — und darin ist es Geist.
Sich selbst denkend in ein Bild zu setzen, wire Einbildung, Selbsttiuschung.
Als einzelnes, kontingentes philosophisches Gebiude verweist Hegels Phi-
losophie auf das Unendliche der Freiheit des sich selbst begreifenden Geistes,
der als absoluter Geist das historisch-transhistorische, das physisch-metaphy-
sische, das theoretisch-praktische und das praktisch-theoretische Uberflie-
Ben seiner selbst ist. Hegels Denken iiberlappt sowohl den Bereich des abs-
trakten Wissens bzw. des Wissens vom Abstrakten als auch den Bereich des
konkreten Wissens bzw. des Wissens vom Konkreten. Seine Philosophie ist
nicht toter Buchstabe. Stattdessen ist sie kommunikativ und dialogisch, ge-
rade dort, wo wir z.B. in der Phinomenologie etwas »fitr uns« erkannt haben.
So lisst sich sagen: Hegels Philosophie ereignet sich. Als abstraktes Wort hat sie
keine Bewandtnis — wie es fiir jedes abstrakte Wort gilt, dass nicht konkret
gedacht wird, wie es fiir jeden Text gilt, der nicht gelesen und verstanden
wird. Bei seinem philosophischen Unterfangen ist aber natiirlich auch He-
gel notwendigerweise auf den toten Buchstaben angewiesen; eingeldst wird
sein Denken aber nicht in diesem allein, sondern darin, dass die Leser*innen
Hegels den Weg der Selbsterkenntnis des Geistes nachvollziehen und den Bil-
dungsroman des Geistes (die Phdanomenologie wird nicht selten mit diesem sei-
nerzeit populdren Literaturgenre verglichen) gewissermafien am eigenen Leib,
mithilfe des >Denkmuskels< (dem Geist, der ein Knochen ist), erfahren. Von
Hegel lernen heif3t also nicht >Hegel lernens, sondern begreifen lernen, was
wir immer schon haben begreifen konnen und immer wieder aufgefordert

- 8 14.02.2028, 11:50:40.

159


https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Kritik der ethischen Institution

sind zu begreifen. Absoluter Geist und absoluter Idealismus sind also nicht des-
halb absolut, weil Hegel seine Gedanken zu Papier gebracht hat, wodurch sich
die Worte von der Wirklichkeit ablésen, wodurch die Theorie die Praxis ab-
l6st, sondern weil (nicht nur) seine Gedanken iiber die Freiheit des Geistes
konkret denkbar und allein im konkreten verniinftigen Denken und Handeln
wirklich sind. »[E]s gibt deswegen keine Wahrheit der isolierten Reflexion,
des reinen Denkens, als die ihres Vernichtens.« (Hegel 1986r, 30)

Exkurs VIII: Entsprechendes giltalso fiirjede Philosophie, wie Hegel selbst fest-
stellt: »Jede Philosophie ist in sich vollendet und hat, wie ein echtes Kunstwerk,
die Totalitat in sich.« (Ebd., 19; vgl. ebd., 45)%8 Und auch wenn Hegel vom >En-
de der Philosophie«spricht, betreibt er keinen eifernden Monotheismus seiner
Philosophie, denn jedem verniinftigen Denken kommt unbedingte Celtung zu.
Umso erstaunlicher ist es, dass seine Nachfolger — seien sie nun Schiiler oder
Verachter Hegels oder beides — gerade seiner Philosophie die allgemeine Giil-
tigkeit abzusprechen pflegen. Dabei lebt Hegels Philosophie von ihren Philoso-
phien—man denke hier besonders an Schelling, dem Hegel viel verdankt—und
in ihren Philosophien — so ist Karl Marx' Denken an manchen Stellen mehr im
Geiste Hegels, als dessen eigene Cedanken und vice versa.

Auch die folgende Tatsache muss man sich vor Augen fithren: In einem seiner
zahlreichen Vortrige erwihnte Zizek im Vorbeigehen, dass Hegel doch eigent-
lich nur zwei Blicher geschrieben habe, namlich die Phidnomenologie des Ceis-
tes und die Wissenschaft der Logik. Bei den brigen Texten handelt es sich um
kleinere Arbeiten und Lehrwerke, die den Studierenden als Handbuch dienen,
aberzugleich durch das gesprochene Wort des Dozenten belebt werden sollten.
Auch die Tatsache, dass Hegel seine Philosophie immer wieder in Form von Re-
zensionen (iber die neusten Werke seiner Kollegen niederlegte, zeigt, dass sein
Denken kommunikativer Art ist und sich im Diskurs vollzieht.

Dann ware da noch der sakrale Ton, den Hegel in der Vorrede der ungeheuer
technischen Logik anstimmt (vgl. Rentsch 1992). Philosophie grenzt hier an Ver-
kiindigung — doch wohlgemerkt: ohne erbaulich zu sein. Aber keine Wirklich-
keit des Verkiindeten, ohne dass die Horer*innen die Worte zugleich als téti-
ge Denker*innen aufnehmen. Kurz, Hegels Philosophie ist in der Aushandlung
wirklich, indem sie hier und jetzt wirkt —und Hegel wusste, dass dies nicht nur
fiir sein Denken gilt.

- 8 14.02.2028, 11:50:40.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Vor diesem Hintergrund miissen wir auch alles Kontingente, was wir bei He-
gel finden, betrachten. Denn auch jener absolute Idealismus liefd sich nur
von einem konkreten Denker ausarbeiten, bei dem es sich notgedrungen um
ein historisches Individuum handelt. Entsprechend finden wir kontingente
Kuriositaten in Hegels Werken, iiber die wir uns wundern miissen (wie z.B.
seine heutzutage mehr als befremdlichen Gedanken tiber Afrika [vgl. VPhG,
120-129]*, die so gar nicht mit seiner Kritik am Kolonialismus, Imperialismus
und dem christlichen »Eifer, sich auszubreiten« [Hegel 1986m, bes. 130-138,
hier 130]3°, zusammenpassen wollen; ferner auch seine widerspriichlichen
Auflerungen zu den Geschlechterrollen®'). Zugleich erinnern sie uns aber dar-
an, dass auch Hegel nicht der hochstilisierte >absolute Idealist, sondern ein
wirklicher Mensch ist, in dem — wie in jedem Menschen — der Geist der Zeit
und der Zeitgeist zusammenkommen, der aber das, was andere (wie z.B. Sg-
ren Kierkegaard) als Paradox stehen lassen, zum Anlass logisch-sinnanalyti-
scher Untersuchungen nimmt. »Was das Individuum betrifft«, schreibt er in
der Vorrede der Rechtsphilosophie, »so ist ohnehin jedes ein Sohn seiner Zeit; so
ist auch die Philosophie ihre Zeit in Gedanken erfaft. Es ist ebenso toricht zu
wihnen, irgendeine Philosophie gehe iiber ihre gegenwirtige Welt hinaus,
als, ein Individuum tiberspringe seine Zeit, springe itber Rhodus hinaus.«
(GPhR, Vorrede [26])** Dies ist der Hintergrund, vor dem wir uns bewegen,

28  Vgl. in diesem Kontext auch Nancys Uberlegungen zur hegelschen Hermeneutik in
Nancy 2011, 17-33. »Eine Philosophie erfordert als solche stets, um gelesen zu werden,
die Voraussetzung ihres Begriffs.« (Ebd., 27)

29 Imstarken Kontrast dazu steht allerdings Hegels eigene Feststellung aus den Vorlesun-
gen iiber die Asthetik, dass jede noch so»barbarisch«anmutende kiinstlerische Tatigkeit
des Menschen eine unbedingte Vernunftvermutung rechtfertigt (vgl. A1, 51f.). Eine in-
teressante Deutung dieser Passage bietet Zizek 2014, 465f; vgl. auch ebd., 425-427.

30  So beklagt Hegel den kolonialen »Bekehrungseifer« des christlichen Abendlands und
dass »das ganze Arsenal der gegen Heiden und Juden so siegreichen christlichen Waf-
fen«aufgebracht wird und diese nun »auch gegen den Mohamedaner«und »gegen die
Indianer und Amerikaner gerichtet sind« (ebd., 133).

31 Soenthiltallein der Zusatzzu GPhR, § 167 die Bestimmungen, dass der Mann »die Frau
als sich gleich achten und setzen« muss (sie auch »nicht hoher —wie im Rittertum seine
Religion gleichsam in der Frau haben«— stellen, d.h. sie zum absoluten Partial- bzw.
Lustobjekt machen darf) und dass der »Mann nicht mehr gelte[...] als die Frau«, wah-
rend gleichzeitig der »Stand der Frau« unverandert der der »Hausfrau« bleibt, wodurch
sie etwa um die (real-)politische Gleichstellung gebracht wird.

32 Der Verweis auf Rhodos bezieht sich auf die Beriihmte Sentenz Hic Rhodlus, hic saltus,
die Hegel mit»Hier ist die Rose, hier tanze« tibersetzt, denn die Vernunft ist »die Rose

- 8 14.02.2028, 11:50:40.

161


https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Kritik der ethischen Institution

wenn wir im Folgenden etwas genauer auf Hegels Begriff der Sittlichkeit ein-
gehen wollen.

3. Wenn Nutzen unniitz und Tugend wahnsinnig wird

Die Individualitit ist auch das Stichwort, das uns den Zugang zum hegelschen
Diskurs der Sittlichkeit ermdéglicht. Wir haben gesehen, wie sich im Selbstbe-
wusstsein das einzelne Ich qua Vernunft als universales Ich begreift. Es ist sich
selbst zum Begriff geworden. Denn es muss erkennen, dass es von sich als An-
sich-Seiendem nur sprechen kann, wenn es auch fiir sich ist, d.h., wenn es auf
sich selbst als Objekt reflektiert. Diese Reflexion erméglicht es ihm, an seiner
bestimmten Individualitit festzuhalten. Gleichzeitig bildet sie aber auch die
Form des Bewusstseins, wodurch das individuelle An-sich-Sein als solches,
d.h. in seiner Allgemeinheit, ausgesprochen werden kann. Fiir das einzelne
Ich bedeutet dies zunichst, dass in der Reflexion abstrakte und konkrete In-
dividualitit begriffen sind. Es versteht sich so einerseits selbst, andererseits
aber auch jedes andere Bewusstsein als An-sich-Seiendes. Durch diese Selbst-
und Fremderkenntnis »schlief3t sich in diesem Begrifte das Reich der Sittlichkeit
auf. Denn diese ist nichts anderes als in der selbststindigen Wirklichkeit der
Individuen die absolute geistige Einheit ihres Wesens [...]« (PhG, 264). Wenn
Hegel diese Aussage im Zentrum des Vernunft-Kapitels der Phinomenologie
platziert, greift er allerdings vor und gibt einen Eindruck der Sittlichkeit, die
erst im Geist-Kapitel expliziert wird (vgl. Siep 2000, 144f.). Dementsprechend
folgt bei ihm auch zunichst eine Darstellung der Genese des sittlichen Be-
wusstseins. Diese wollen wir im Folgenden nachvollziehen, da die Stationen,
die Hegel dabei benennt, uns helfen werden, die Mingel >ethischer< Argumen-
tationsmuster der Vergangenheit und Gegenwart nachzuvollziehen.

Wir beginnen also mit dem Subjekt, das sich als Individuum begreift und
diese Erkenntnis zur allgemeinen Erkenntnis iiber die Subjektivitit auswei-
tet. Ein solches Subjekt ist noch weit davon entfernt, ein sittliches Individu-
um zu sein, das zusammen mit anderen eine sittliche Gemeinschaft bildet.

im Kreuze der Gegenwart« (ebd.). Davon abgesehen versteht es sich von selbst, dass die
Phrase vom »Sohn seiner Zeit« auch ebenso gut durch die Tochter substituiert werden
kann. Im erneuten Ausspielen Hegels gegen Hegel, werden wir den Nachweis dafiir in
Kapitel 1.4 erbringen.

- 8 14.02.2028, 11:50:40.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

