
 135 

4. Altertum 

Die Antike gilt als ein Zeitalter der Präferenz für den Krieg, ohne systematischen 
Pazifismus. Und tatsächlich sind die Friedenstraditionen des griechischen und des 
römischen Altertums eher literarisch und rhetorisch als theoretisch. Aber die Exis-
tenz solcher Traditionen zeigt doch, daß der Frieden als Wert geschätzt wurde. Es 
gibt bei allen großen Philosophen eine Friedenstheorie, aber die Beziehungen zwi-
schen diesen Theorien und der realen Politik zwischen den Stadtstaaten bleiben 
schwach. Es gibt durchaus ein antikes Völkerrecht, aber es gibt kein Gegenstück zur 
neuzeitlichen Tradition der philosophischen Reflexion über das Völkerrecht. Die 
großen Darstellungen des Völkerrechts und der internationalen Beziehungen der 
Antike kommen meist ohne Erwähnung von Autoren aus. 

 
Coleman Phillipson, The International Law and Custom of Ancient Greece and 
Rome. – London 1911. – 2 Bde. (die Kapitel 22 bis 27 über das Kriegsrecht sind 
immer noch der beste Überblick darüber, was in der Antike als ein gerechter Krieg 
galt und welche Aktionen als Abfall von der Rechtsgemeinschaft zwischen den 
Menschen galten)       
Virgilio Ilari, Guerra e diritto nel mondo antico, pt I: Guerra e diritto nel mondo greco-
ellenistico fino al III secolo. – Milano 1980 (mit substantiellen Abschnitten über 
Thukydides, die Sophisten, Platon, Xenophon, Isokrates, Aischines, Demosthenes und 
Aristoteles). Ein weiterer Band ist nicht erschienen, nur eine vorbereitende Studie: 
L’interpretazione storica del dirito di guerra romano fra tradizione romanistica e 
giusnaturalismo. – Milano 1981      
William D. Seavey, Ius belli : Roman Ideology and the Rights of War. – 1993. – 277 
S. Dissertation der University of North Carolina (Analyse aller erhaltenen Belegstel-
len für ius belli und griechischer Parallelen in der Römischen Republik und im frü-
hen Kaiserreich; ius belli kommt am ehesten dem modernen ius in bello nahe und 
hat keine Beziehungen zum sakralrechtlichen Konzept des iustum bellum) 
David J. Bederman, International Law in Antiquity. – Cambridge 2001 (eine einheit-
liche Interpretation des antiken Völkerrechts – Vorderer Orient, Griechenland, Rom 
– als eines Versuches, durch Konzepte der Freundschaft und der Zurückhaltung den 
sonst hemmungslosen Partikularismus antiker Staaten einzuhegen)                      
The Cambridge History of Greek and Roman Warfare / ed. by Philip Sabin. – Cam-
bridge 2008       
Ernst Baltrusch, Außenpolitik, Bünde und Reichsbildung in der Antike. – München 
2008 (ein enzyklopädischer Überblick über Forschungstendenzen und Literatur). 
. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135 - am 22.01.2026, 03:43:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 136

Zur Etymologie/Semantik von İȓȡȒȞȘ/ποȜİȝοȢ und pax/bellum: 
Michael Job, ‚Krieg’ und ‚Frieden’ im Altertum : historisch-vergleichende Überle-
gungen zur Semantik zweier Wortfeldnamen, in: Krieg und Frieden im Altertum / 
hrsg. von Gerhard Binder und Bernd Effe. – Trier 1989). – S. 27-44. 

 
 

Fuchs, Harald 

Augustin und der Antike Friedensgedanke. – Berlin : Weidmann, 1926. – 258 S. 

(Neue philologische Untersuchungen ; 3) 

2. unveränderte Auflage 1965 

Neudruck: New York 1975 (Garland Library of War and Peace) 

Fuchs versucht zu zeigen, daß das Friedenskapitel in Augustinus, De Civitate Dei 
XIX ein Fremdkörper bei Augustinus ist und mehr oder weniger die verlorene Frie-
densschrift von Varro (1. Jh. v. Chr.) widergibt. Als Beitrag zu Augustinus oder 
Varro wird das nicht mehr akzeptiert. Das Buch bleibt aber eine wichtige Darstel-
lung verschiedener antiker Friedensbegriffe. Fuchs interessiert sich vor allem für 
das, was den antiken Friedensbegriff am stärksten von neuzeitlichen Traditionen 
scheidet: die Idee eines natürlichen Friedensstrebens von Tier und Mensch. 
Für eine knappere und nicht von der Augustinus-Diskussion beherrschte Darstellung 
vergleiche: Harald Fuchs, Antike Gedanken über Krieg und Frieden, Basel 1946. 

 
Nestle, Wilhelm 

Der Friedensgedanken in der antiken Welt. – Leipzig : Dietrich, 1938. – 79 S. 

(Philologus : Supplementband ; 31, Heft 1) 
Gegen die Auffassung, „daß nach moderner Anschauung der Friede, nach antiker 
der Krieg das normale Verhältnis der Völker zueinander ist“, stellt Nestle Zitate aus 
antiken Autoren von Homer bis Marc Aurel zusammen. Berücksichtigt werden 
Dichter und Philosophen. Immer noch die übersichtlichste Materialsammlung. 

 
Momigliano, Arnoldo 

Some Observations on Causes of War in Ancient Historiography, in: Acta Con-

gressus Madvigiani = Proceedings of the Second International Congress of 

Classical Studies (1954), I (Kopenhagen 1958) S. 199-211 

Neudruck in: Arnoldo Momigliano, Secondo contributo alle storia degli studi 

classici. – Rome 1960. – S. 13-27 

Momigliano bespricht Herodot, Thukydides, Polybios, Sallust, Livius, Tacitus und 
Appian. Die Griechen sind nie zu einer adäquaten Lehre von den Kriegsursachen 
gekommen, die Römer noch weniger. Die antiken Historiker sind sehr viel kompe-
tenter in der Darstellung konstitutioneller Krisen und Bürgerkriege als in der Dar-
stellung äußerer Kriege. Das gilt freilich auch noch für die Historiker der Neuzeit. 
Es gibt vor dem 20. Jahrhundert keine historisch-analytischen Studien über Kriegs-
ursachen (und wir wissen sehr viel mehr über die Ursachen antiker Kriege als die 
antiken Historiker). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135 - am 22.01.2026, 03:43:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 137 

Zampaglione, Gerardo 

The Idea of Peace in Antiquity. – Notre Dame : Univ. of Notre Dame Pr., 1973. 

– 333 S. 

Italienisches Original: L’idea della pace nel mondo antico. – Torino 1967 
Tauglicher Überblick über das gesamte Altertum: Klassisches Griechenland von 
Homer bis Epikur, Rom und späte hellenistische Theorien von Polybios bis Plotin, 
Hebräische Bibel, Christentum vom Neuen Testament bis Augustinus.  

 
Lana, Italo 

Studi sull’idea della pace nel mondo antico. – Torino : Accademia delle Scienze, 

1989. – 68 S. (Memorie dell’Accademia delle Scienze di Torino : Classe di 

Scienze Morali, Storiche e Filologiche ; ser. 5, vol. 13, fasc. 1-2) 
Keine neue Gesamtdarstellung, sondern ein Kommentar zur bisherigen Literatur, der 
feststellt, wie wenig bisher Verläßliches über Friedensideen im Altertum vorliegt. 
Kürzere Beiträge zu Aristoteles, Cicero, Vergil, Seneca, Augustinus; Lana interes-
siert sich vor allem für die verschiedenen Weisen, das Verhältnis von Frieden, Frei-
heit, Ruhe zu denken. 

 
Kader, Ingeborg 

ЕȓρȒνη und Pax : die Friedensidee in der Antike und ihre Bildfassungen in der 

griechischen und römischen Kunst, in: PAX : Beiträge zu Idee und Darstellung 

des Friedens / hrsg. von Wolfgang Augustyn. – München : Scaneg Verl., 2003 

(Veröffentlichungen des Zentralinstituts für Kunstgeschichte München ; 15) S. 

117-160 
Kaders Thema ist die bildliche Darstellung des Friedens, sie gibt dabei aber auch 
einen Überblick für Anfänger über das Friedensdenken im Altertum. Sie betont, daß 
diese Friedensidee mehr in den Bereich ritueller Repräsentation gehört als in den 
Bereich tatsächlicher Politik. 

4.1 Griechenland 

Die Antike hat in der Wissenschaft der Internationalen Beziehungen vor allem eine 
Rolle gespielt in dem Versuch der Realisten, mit Hilfe von Thukydides’ Darstellung 
des Peloponnesischen Krieges zu zeigen, daß die realistische Beschreibung des 
internationalen Systems nicht nur eine historische Beschreibung des europäischen 
Staatensystems der Neuzeit (oder gar nur des Ost-West-Konfliktes) war. Vergleiche 
dagegen für die Realitäten der Außenbeziehungen der griechischen Poleis: 
Polly Low, Interstate Relations in Classical Greece : Morality and Power. – Cam-
bridge 2007 (die Beziehungen zwischen den Stadtstaaten sind vom Prinzip der Re-
ziprozität bestimmt, einem Prinzip, das auch Beziehungen innerhalb der einzelnen 
Stadtstaaten bestimmt; auch außergriechische Akteure können in diese Beziehungen 
einbezogen werden; wir können nur eingeschränkt von „internationalen“ Beziehun-
gen sprechen, weshalb von „interstaatlichen“/„interstädtischen“ Beziehungen ge-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135 - am 22.01.2026, 03:43:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 138

sprochen wird, aber außer den Stadtstaaten sind auch Einzelne und Gruppen von 
Einzelnen aus verschiedenen Städten solche Akteure). 

 
Zu Krieg und Bürgerkrieg: 
Hans-Joachim Gehrke, Stasis : Untersuchungen zu den inneren Kriegen in den grie-
chischen Staaten des 5. und 4. Jahrhunderts v. Chr. – München 1985; Kurt Raaflaub, 
Archaic and Classical Greece, in: War and Society in the Ancient and Medieval 
World / ed. by Kurt Raaflaub and Nathan Rosenstein. – Cambridge, MA 1999. – S. 
129-161; André Bernard, Guerre et violence dans la Grèce antique. – Paris 1999; 
Martin Zimmermann, Antike Kriege zwischen privaten Kriegsherren und staatli-
chem Monopol auf Kriegführung, in: Formen des Krieges : von der Antike bis zur 
Gegenwart / hrsg. von Dietrich Beyrau … – Paderborn 2007. – S. 51-70. 

 
Zu den internationalen Beziehungen: 
Victor Martin, La vie internationale dans la Grèce des cités : VI-IV s. av. J.-C. – 
Paris 1940 
Georges Ténékidés, La notion juridique d’indépendance et la tradition hellénique : 
autonomie et fédéralisme aux Ve et IVe siècles av. J.-C. – Athènes 1954 (greift auf 
antike Autoren zurück, denn Unabhängigkeit ist durchaus ein Thema der Autoren – 
freilich eher der Redner als der Philosophen) 
T. T. B. Ryder, Koine Eirene : General Peace and Local Independence in Ancient 
Greece. – London 1965 (über den hegemonialen Frieden des 4. Jh. v. Chr. unter 
persischer und makedonischer Hegemonie; mit einem Exkurs über das Fehlen poli-
tisch relevanter Theorie der Internationalen Beziehungen in dieser größten Zeit der 
griechischen Philosophie) 
Martin Jehne, Koine Eirene : Untersuchungen zu den Befriedungs- und Stabilisie-
rungsbemühungen in der griechischen Poliswelt des 4. Jahrhunderts v. Chr. – Stutt-
gart 1994 (Bearbeitung desselben Themas; zur Organisation kollektiver Sicherheit 
im Korinthischen Bund, die häufig an die Friedenspläne der europäischen Neuzeit 
erinnert) 
Wilfried Gawantka, Isopolitie : ein Beitrag zur Geschichte der zwischenstaatlichen 
Beziehungen in der griechischen Antike. – München 1975 (über die Idee der 
Gleichheit der Stadtstaaten) 
Sheila I. Ager, Interstate Arbitrations in the Greek World, 337-90 B. C. – Berkeley 
1996 (Schiedsgerichte). 

 
 

Loenen, Dirk 

Polemos : een studie over oorlog in de griekse oudheid. – Amsterdam : Noord-

Holland, 1953. – 97 S. (Mededelingen der Koninklijke Nederlandse Akademie 

van Wetenschappen : Afd. Letterkunde ; Nieuwe Reeks 16,3) 

Die vollständigste Zusammenstellung von Stellen aus griechischen Autoren zu 
Kriegsursachen (ökonomische, psychologische, politische, religiöse), Klagen über 
den Krieg, Kriegsethik (darunter die Unterscheidung zwischen Krieg gegen Helle-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135 - am 22.01.2026, 03:43:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 139 

nen und Krieg gegen Barbaren), Friedensverlangen, Humanisierung der Kriegsfüh-
rung. Fast keine Überschneidung mit Nestles Buch über den Frieden. 

 
Baldry, H. C. 

The Unity of Mankind in Greek Thought. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 

1965. – 223 S. 

Überblick von den frühen Dichtern, die die Einheit der Menschheit noch nicht zum 
Thema machen (aber voraussetzen), über Konstruktionen des Unterschiedes von 
Hellenen und Barbaren bis zu späten publizistischen und philosophischen Betonun-
gen der Einheit der Menschheit, die in Beziehung zu den realen Veränderungen 
durch die hellenistischen Reiche und das Römische Reich gesetzt werden. Betont die 
komplexen Beziehungen zwischen äußerem (Barbaren) und gesellschaftlichem Ein-
heitsdenken (Sklaven, Frauen). 
 
Spiegel, Nathan 

War and Peace in Classical Greek Literature. – Jerusalem : Magnes Pr., 1990. 

– 288 S. (Mount Scopus publications) 

Arm an Zitaten, aber gut als Einführung brauchbar, weil der Hintergrund der Auto-
ren erläutert wird. 

 
Constantineau, Philippe 

La doctrine classique de la politique étrangère : la cité et les autres ; Thucy-

dide, Xénophon, Isocrate, Platon et Aristote. – Paris : L’Harmattan, 1998. – 240 

S. (L’ouverture philosophique) 

Thukydides hat in der Tat realistische Momente: Furcht als den wahren Grund die-
ses Krieges. Aber das Konzept eines anarchischen internationalen Systems paßt 
nicht auf die von Thukydides beschriebene griechische Welt und die Ehre spielt eine 
große Rolle. Bei Thukydides gibt es keine Integration von Moral und realistischer 
Analyse. Das versuchen erst die Autoren des 4. Jahrhunderts. Diese Autoren denken 
über Reich, Hegemonie, Staatenbund nach. Xenophon ist der griechische Autor, der 
am stärksten ein Reich lobt, aber sein Thema ist Erziehung und Selbstbeherrschung. 
Isokrates will einen Hegemon, der die Außenpolitik übernimmt, die inneren Ver-
hältnisse aber frei läßt. Platon denkt, daß es Gerechtigkeit auch über die Polis hinaus 
geben muß, aber internationale Gerechtigkeit oder gar internationale Organisation 
werden nicht wirklich ein Thema. Bei Aristoteles kann Constantineau gar keine 
Außenpolitik finden (außer der Selbstverständlichkeit der Verteidigung, wegen der 
Staaten eine gewisse Größe erreichen müssen). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135 - am 22.01.2026, 03:43:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 140

4.1.1 Heraklit 

ca. 550-480, nach späten Traditionen aus der vornehmsten Familie von Ephesos. 
 

Die europäische philosophische Tradition hat seit Platon und Aristoteles eine Präfe-
renz für eine an natürlicher Ordnung orientierten Metaphysik; der Unfrieden ist dann 
nur menschliches Ungenügen. Aber am Anfang der europäischen Tradition steht 
Heraklits Metaphysik des Konfliktes. Sie kehrt erst am Ende der europäischen meta-
physischen Tradition bei Hegel wieder (dessen Kampf um Anerkennung Heraklits 
Fragment aufnimmt, daß der Krieg die einen zu Freien, die anderen zu Sklaven 
macht). Die großen Kritiker der europäischen metaphysischen Tradition, Nietzsche 
und Heidegger, waren Heraklitleser. 

 
Vergleiche von den (sehr verschiedenen) neueren Gesamtinterpretationen: 
Klaus Held, Heraklit, Parmenides und der Anfang von Philosophie und Wissen-
schaft (1980, unten referiert) 
Antonio Capizzi, Eraclito e la sua leggenda : proposta di una diversa lettura dei 
frammenti. – Roma 1979, bzw. kondensiert in englisch: The Cosmic Republic : 
Notes for a Non-Peripatetic History of the Birth of Philosophy in Greece. – 
Amsterdam 1990. S. 272-291 (eine konsequent politische Interpretation, die Heraklit 
in den Kontext des Krieges zwischen den kleinasiatischen Griechen und Persien 
stellt) 
Roman Dilcher, Studies in Heraclitus. – Hildesheim 1995 
Jürgen-Eckart Pleines, Heraklit : anfängliches Philosophieren. – Hildesheim 2002. 

 
Aus dem Beginn der europäischen philosophischen Tradition ist Heraklits Spruch, 
daß der Krieg der Vater aller Dinge sei, populär geblieben. Die direkte Nutzung für 
die Kriegstheorie hat erst der deutsche Bellizismus um 1914 hergestellt (am ausführ-
lichsten behandelt ihn Heinrich Gomperz, Philosophie des Krieges in Umrissen. – 
Gotha 1915, gemeinsam mit Hegel in einem Kapitel „Der Segen des Krieges“). Die 
einen sehen in diesen Sprüchen den tatsächlichen Krieg der Menschen, die anderen 
eine Metapher für kosmisches Geschehen. Es gibt zu wenig Arbeiten über Heraklit 
als politischen Philosophen, das Material ist spärlich. 

 
 

Texte 

 
Die Fragmente der Vorsokratiker : griechisch-deutsch / von Hermann Diels. – 10. 
Auflage hrsg. von Walther Kranz. – Berlin 1961. – Bd. 1 
Heraclitus : Greek Text with a Short Commentary / by M. Marcovich. – Merida 
1967 (hat außer dem englischen Kommentar auch englische Übersetzung) 
The Art and Thought of Heraclitus : an Edition of the Fragments with Translation 
and Commentary / by Charles H. Kahn. – Cambridge 1979. 

 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135 - am 22.01.2026, 03:43:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 141 

Die Sprüche über den Krieg sind schneller zitiert als referiert:  
Diels-Kranz B 53 = Marcovich 29 = Kahn 83 
Krieg ist der Vater von allem, der König von allem. Die einen erweist er als Götter, 
die anderen als Menschen; die einen macht er zu Sklaven, die anderen zu Freien. 
Diels-Kranz B 80 = Marcovich 28 = Kahn 82 
Krieg ist etwas Gemeinsames und Recht ist Streit und alles geschieht durch Streit 
und Notwendigkeit. 
 
 
Literatur 

 
Held, Klaus 

Heraklit, Parmenides und der Anfang von Philosophie und Wissenschaft : eine 

phänomenologische Besinnung. – Berlin (u.a.) : Gruyter, 1980. – S. 127-468 

Bei Heraklit geht es um das Problem gemeinsamer Vernunft und irrtumsanfälliger 
privater Ansichten. Einsicht ist immer gemeinsam. Für die Beziehungen der Ansich-
ten aufeinander verwendet er sowohl Streit als auch Recht. Jede Position wird erst 
durch ihr Gegenteil deutlich: Hunger-Sattheit usw. Fragment B80, daß der Krieg 
etwas Gemeinsames ist, bedeutet, daß im Streit der Ansichten nach dem jeweils 
Zustehenden gesucht werden muß. 

 
Huber, Gerhard 

Heraklit über Krieg und Frieden, in: Philosophia pacis : homenaje a Raimon 

Panikkar / Miquel Signan (ed.). – Madrid : Simbolo Ed., 1989. – S. 37-50 

Bespricht Fragmente B53 und B80, baut sein Argument aber vor allem auf B10 über 
Auseinandergehen und Zusammengehen auf. Versucht polemos von Krieg zu lösen 
und eine allgemeine Konflikttheorie zu gewinnen: Konflikt ist nicht nur das Zu-
sammenstoßen von Gegensätzen, sondern das Austragen von Gegensätzen. Frieden 
ist nicht unterschiedslose Einheit, sondern gewaltloser Austrag von Gegensätzen. 
      
Schoener, Abraham 

Heraclitus on war. – 1993. – 325 S. 

Dissertation Universität Toronto 

Schoener bezieht alle Fragmente, auch die kosmologischen, in die Besprechung des 
Krieges bei Heraklit ein, um zu klären, was bei Heraklit Harmonie bedeutet. Hera-
klit hat Harmonie von der Beziehung auf Ruhe gelöst und stattdessen mit der Span-
nung zwischen gegensätzlichen Kräften verbunden, durch die eine Kraft entsteht, die 
in der Beziehung zwischen ähnlichen Dingen fehlt. Im Mittelpunkt von Heraklits 
Kosmologie steht Feuer; die Welt ist Feuer, weil sie immer Kampf ist. Als Ordnung 
kann die Welt nur gedacht werden, wenn sie als Krieg gedacht wird. Schoener gibt 
einen Überblick über die Geschichte der metaphorischen Interpretationen von Hera-
klits polemos seit Ferdinand Lassalle, sieht aber keinen Hinweis, daß das Wort vor 
Aristophanes und Platon etwas anderes als reale Schlacht meinte. Der konkrete 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135 - am 22.01.2026, 03:43:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 142

Krieg zwischen Menschen, nicht ein unkonkreter Konfliktbegriff wird so zum Mo-
dell der Beziehung zwischen allen Dingen. 
Bereits Anaximander hatte das Verlangen der Dinge nach Individualität: Alles will 
seine Eigenschaften ausbreiten ohne Rücksicht auf Ordnung; Gerechtigkeit kommt 
von außerhalb dieses Systems. Heraklit hat ein solches Äußeres nicht und muß ver-
sprechen, daß der Kampf selber zur Ordnung führt. 
Leider ist das 6. Kapitel, das sich laut Inhaltsverzeichnis mit Politik bei Heraklit 
befaßt, ein Opfer elektronischer Speichertechnik geworden und anscheinend in allen 
öffentlich zugänglichen Ausdrucken verloren. 

4.1.2 Thukydides 

ca. 460-400. Aus einer vornehmen athenischen Familie oligarchischer Tendenz. 
General im Peloponnesischen Krieg. Die Geschichte dieses Krieges schrieb er im 
Exil. 

 
Für Anfänger:  
Simon Hornblower, Thucydides. – London 1987 (Thukydides als ein Militär, mit 
mehr oder weniger oligarchischen Neigungen, der militärisch beschränkt urteilt, 
jedenfalls kein großer Denker ist) 
Holger Sonnabend, Thukydides. – Hildesheim 2004.  

 
Für Fortgeschrittene: 
Wolfgang Will, Thukydides und Perikles : der Historiker und sein Held. – Bonn 
2003 (Thukydides ist von der athenischen Elite enttäuscht und baut Perikles zu ei-
nem Gegenbild auf, das unseren sonstigen Quellen widerspricht; Will ist besonders 
gut für die Einschätzung des Wandels von Thukydides’ Wertungen; ein philologi-
scher Anhang erläutert die Phasen der Entstehung des Geschichtswerkes). 
Simon Hornblower, Thucydides and Pindar : Historical Narrative and the World of 
Epinikian Poetry. – Oxford 2004 (Thukydides dargestellt innerhalb der geistigen 
und sozialen Welt des griechischen Adels) 

 
Dieser athenische General und Begründer der politischen Geschichtsschreibung ist 
in letzter Zeit so sehr ein Klassiker der internationalen Beziehungen geworden, daß 
der früheste der ausführlich beschriebenen und analysierten Kriege paradoxerweise 
der in der Disziplin Internationale Beziehungen bekannteste geworden ist. Die Thu-
kydides-Lektüre der Klassischen Philologen war lange machtzentriert, ohne daß dies 
problematisch schien. Thukydides war dort ganz ein Athener, ein Bewunderer des 
kalkulierten Imperialismus des Perikles und Kritiker von Perikles’ unklugen Nach-
folgern. Die Klassischen Realisten konnten ihren pessimistisch-resignierten Umgang 
mit der Macht bei Thukydides wiederfinden (am intensivsten von den Klassischen 
Realisten hat sich Louis Halle auf Thukydides eingelassen: Thukydides verwirft die 
trügerisch einfachen Strategien der Isolation und der Vorherrschaft und verweist auf 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135 - am 22.01.2026, 03:43:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

