
241

5. Methodologische Grundlagen  
einer Kritik als Mediation

Gesellschaftliche Verhältnisse, so lehren es die jüngeren Geistes- und So-
zialwissenschaften, sind in der Regel naturalisiert, also der gesellschaftli-
chen Praxis derart implizit, dass sie nicht ohne weiteres erkannt werden 
können. Wir unterliegen alltäglich einer Verblendung und können dabei 
gar nicht wissen, wo diese beginnt und wo sie endet. Damit Missstände 
deutlich werden, gilt es diese Zusammenhänge in kritischem Sinne auf-
zudecken. Große Denkerinnen und Denker haben verschiedene Heuris-
tiken vorgeschlagen, denen wir folgen können, um die verborgenen As-
pekte des gesellschaftlichen Lebens sichtbar zu machen. 

Im Rahmen dieser Untersuchung sind dabei insbesondere die Vorge-
hensweisen interessant, die auch empirische Feldforschung vorsehen. 
So versucht beispielsweise eine Ethnographie der Multiplizität (bspw. 
Mol 2002) die Verblendung aufzulösen, die sich aus kategorialem Den-
ken ergibt. Die Kategorien der wissenschaftlichen Weltbeschreibungen 
sind nicht so homogen, wie sie erscheinen. Was theoretisch als eine En-
tität behauptet wird, dass teilt sich bei näherem Hinsehen in viele Ein-
zelfälle auf, die alle irgendwie besonders sind. Was strukturell als ein 
Phänomen beschrieben werden kann, fächert sich unter dem ethnogra-
phischen Blick unendlich weit auf. Es ergibt sich das Bild einer infiniten 
Vielfältigkeit. Wie aber lässt sich darin wieder ein Blickpunkt fixieren? 
Was kann der Analyse noch als Ausgangspunkt dienen, wenn alle Kate-
gorien derart unbestimmt sind? An welchem Detail kann eine neue Be-
schreibung noch ansetzen? Auch wird die Orientierung zudem von der 
Erkenntnis erschwert, dass eine Beschreibung des Fremden oder des an-
deren immer vom Blick des Beschreibenden geprägt ist. An dieser Stelle 
ist also eine Reflexion über Fragen des Verstehens und der Positionali-
tät des Forschenden unumgänglich.

5.1 Anthropologie und Positionalität

Die Anthropologie hat eine lange Tradition darin, sich mit der Mög-
lichkeit des Fremdverstehens auseinanderzusetzen. Die Writing Cul-
ture-Debatte hat diese Thematik exemplarisch zu Geltung gebracht 
(Clifford 1993[1988]). Insbesondere wurde die Methode der teilneh-
menden Beobachtung als ein Mittel zur Erzeugung ethnographischer 
Autorität analysiert. Auch andere gängige Garanten des Fremdver-
stehens hermeneutischer Ethnographien standen auf dem Prüfstand. 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

Etwa wurde ›Feldforschung‹ als ein Mythos entlarvt, der kaum über-
zeugend durch ein ›Vor-Ort-gewesen-sein‹ oder die dokumentarische, 
beobachtende Haltung des Forschenden und seiner objektivierenden 
Leistung begründet werden kann. Ähnlich hatte zuvor schon Clifford 
Geertz (1987[1974]) den Skandal um die Veröffentlichung der Tagebü-
cher Bronisław Malinowskis (1989[1967]) aufgegriffen, um verstehen-
de Ethnographien zu dekonstruieren. Diese Tagebücher hatten einen 
Schock ausgelöst, denn darin zeigte sich der Urvater der Methode der 
teilnehmenden Beobachtung keineswegs als der emphatische, sensible 
Forscher, als welcher er von vielen Ethnologinnen und Ethnologen bis 
dato angesehen worden war. Vielmehr offenbarten die Bücher die nega-
tiven Gefühle Malinowskis bezüglich der langen Forschungsaufenthal-
te, der ihm unvertrauten Umgebungen und der fremden Menschen. Also 
fragte Geertz (1987[1974]: 290): »Was wird aus dem Verstehen, wenn 
das Einfühlen entfällt?« Als Antwort entwarf er eine interpretative An-
thropologie, die nicht mittels eines hermeneutischen Verstehens, sondern 
mittels semiotischer Deutung die allgemeinen Zeichen des sozialen Le-
bens interpretieren sollte. »Es geht nicht darum, eine innere geistige Kor-
respondenz mit seinen Informanten herzustellen [...]. Es geht vielmehr 
darum, herauszufinden, wie sie sich überhaupt selber verstehen« (ebd.: 
292). Demnach sollen die Forschenden in eine Tiefenstruktur der kul-
turellen Voraussetzungen lokaler Selbstdeutungen vorstoßen, die selbst 
den Beforschten nicht unmittelbar zugänglich ist. Damit wurde dem Ver-
stehen eine Absage erteilt. 

Asymmetrien des Forschens

James Clifford (1993[1988]) weist darauf hin, dass sich das Problem 
der anthropologischen Autorität mit Geertz’ Vorschlag keineswegs auf-
löst, denn die Forschenden bleiben schließlich die definitorische Instanz 
der Fremdbeschreibung. Diesbezüglich versuchte die Entwicklung dialo-
gischer oder multiperspektivischer Ethnographien Abhilfe zu schaffen. Es 
wurde vorgeschlagen, dass Ethnographien auch den Forschungsprozess 
darstellen, und zwar derart, dass dabei auch lokale Informantinnen und 
Informanten, Guides sowie Übersetzerinnen und Übersetzer als Mitauto-
ren zu Wort kommen und gewürdigt werden. In bisherigen anthropolo-
gischen Arbeiten wurden lokale Partner meist nur indirekt zitiert. Hier-
durch würde aber, so die Kritik, lediglich so etwas wie ›indigene Rede‹ 
inszeniert. Nun sollten die lokalen Perspektiven durch die Verwendung 
direkter Rede ›dialogisch‹ aufgewertet werden. Eine Kollagierung wört-
licher Zitate der Beforschten und der Informanten könne, so die Idee, 
der Vorstellung von Kultur als polyphonem Raum besser gerecht wer-
den. Clifford zufolge ist Kultur keine Einheit, sondern ein ›schöpferischer 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

Dialog‹ von Einzelstimmen und Subkulturen. Ebenso sei Sprache zu ver-
stehen als ein »Wechselspiel und ein Kampf regionaler Dialekte, profes-
sioneller Jargons, typischer Alltagsrede, der Rede unterschiedlicher Al-
tersgruppen, Individuen und so fort« (ebd.: 142). 

Letztlich aber wird die Problematik der anthropologischen Autorität 
auch von dieser Einsicht nicht aufgehoben. »In jeder Ethnographie sind 
auf Erfahrung gegründete, interpretatorische, dialogische und polypho-
ne Prozesse – durchaus im Widerspruch zueinander – wirksam. Aber eine 
kohärente Präsentation setzt einen kontrollierenden Autoritätsmodus vo-
raus« (ebd.: 151). Die Spannung zwischen der tatsächlichen Multiplizität 
des Forschungsfeldes und der Autorität derjenigen, die diese Multiplizität 
zum Zwecke der Beschreibung ordnen, lässt sich wohl niemals vollstän-
dig auflösen. Letztlich bleiben die Forschenden diejenigen, die den For-
schungsprozess leiten, diejenigen, die die Auswahl der Zitate treffen, die-
jenigen, die die Mittel zur Veröffentlichung einwerben, und diejenigen, 
die eine Leserschaft in den Blick nehmen. Somit fungieren sie letztlich als 
Mittler zwischen den Beforschten und einer akademischen Leserschaft. 
Die Forschenden nehmen also immer eine privilegierte Position ein. 

Es stellt sich also die Frage, ob diese privilegierte Position nicht auch 
verantwortungsvoll ausgefüllt werden kann. So lassen sich Abstufun-
gen in der Kluft zwischen den Forschenden und den untersuchten Per-
sonen denken. Die dialogische Anthropologie formulierte beispielsweise 
das Ideal der völligen Gleichberechtigung im Gespräch. »Bei einer per-
fekten Symmetrie in jedem Moment des Gesagten ist es schwer vorstell-
bar, wie sich eine der Parteien als Ethnograph und die anderen als An-
dere definieren ließen« (Tedlock 1993: 275). Findet ein ›echter Dialog‹ 
statt, dann sind die Gesprächspartner ›vollständig zusammen‹. Solan-
ge gesprochen wird, ist auch die Thematik notwendig offen. »Solange 
tatsächlich ein Dialog stattfindet, ist keine umfassende Metaerzählung 
möglich. Wenn die an einem Dialog beteiligten Partner einen Punkt völ-
liger Übereinstimmung erreichen sollten, wären sie nicht mehr miteinan-
der im Dialog« (ebd.: 272). Ethnographie stellt sich in dieser Perspektive 
als Phänomenologie der Asymmetrie, des Andersseins oder der Fremd-
heit dar. Genau genommen lässt sie dann aber keine Beschreibung des 
Fremden mehr zu.

Bruno Latour (2008) schwebt für seine symmetrische Anthropolo-
gie aber nicht nur eine Gleichberechtigung zwischen Gesprächspartnern 
vor. Er möchte mehr als nur eine symmetrische Stellung von wissen-
schaftlichen und alltagsweltlichen Erklärungen, vielmehr privilegiert er 
die alltäglich stattfindende Verschneidung von Kategorien und das all-
tagsweltliche Iterieren von Bedeutungen, gegenüber den wissenschaftli-
chen Strategien kategorialer Reinigung. Für empirische Arbeiten schlägt 
er deswegen vor, sich weniger den Fragen, die sich aus den Definitio-
nen der disziplinären Kategorien ergeben, zuzuwenden, als vielmehr den 

ANTHROPOLOGIE UND POSITIONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

Verbindungen zu folgen, die die Alltagsbegrifflichkeiten praktisch auf-
spannen. Damit rücken auch die sozialen Ereignisse und die Erklärungs-
leistungen der gesellschaftlichen Akteure in den Mittelpunkt. Sie werden 
zur ersten Quelle der Rekonstruktion von Gesellschaft. Im Sinne einer 
flachen Ontologie geht es nicht darum, Tiefenstrukturen der Bedeutung 
unterhalb der Oberfläche der Geschehnisse zu entdecken, allein die Ge-
schehnisse sind das Ganze der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Das Ge-
sellschaftliche besteht lediglich aus situativen Momenten und Ereignis-
sen. Die Forschenden verlieren ihre privilegierte Stellung. Sie werden zu 
so etwas wie Protokollanten oder Dokumentatoren, die das Soziale aus 
Einzelereignissen zusammensetzen. 

Dem Verstehen kommt in diesen Ansätzen ebenfalls kein Platz mehr 
zu, vielmehr verschiebt sich der methodische Blickpunkt zusehends zur 
Frage, aus welcher Position heraus die soziale Wirklichkeit in den Blick 
genommen wird.

Professionelle Positionalität

Pierre Bourdieu bemüht sich gar nicht um die Erklärungsleistungen der 
Akteure der Praxis, sondern nimmt bewusst einen distanzierten Stand-
punkt ein. Die von ihm beschriebene Logik der Praxis versteht er als eine 
Objektivierung, die den an der Praxis Teilnehmenden quasi naturgemäß 
verschlossen bleiben muss. Würde den Beteiligten bewusst, wie elementar 
der Austausch der von ihm beschriebenen Kapitalsorten die Geschicke ih-
rer sozialen Gruppe lenkt, dann könnten sie nicht mehr so unbedarft an 
der sozialen Praxis teilnehmen. Die Erkenntnisse seines praxeologischen 
Blickes können den Betroffenen auch niemals vermittelt werden, denn sie 
machen letztlich nur vom wissenschaftlichen Standpunkt aus Sinn. Seine 
Analyse der Lebensstile und des Austausches von Kapitalsorten stellt ge-
wollt eine soziologische Außenperspektive dar. Im Sinne einer Soziologie 
der Soziologie in Anerkennung der Soziologie als Beruf entwirft Bourdieu 
(1993: 366) eine Analyse des Homo academicus und versteht darunter 
eine »Objektivierung der Stellung des Forschers im universitären Bereich 
und der ›Verzerrungen‹ [biais], die der Organisationsstruktur der Disziplin 
innewohnen«. Damit stellt Bourdieu bewusst keine Verbindung zu den von 
ihm Beforschten her. Seine Perspektive ist exklusiv wissenschaftlich, sie in-
teressiert sich explizit nicht für die Erklärungsleistungen der Beforschten. 
Nicht umsonst wirken die Beschreibungen der Lebensstile, die Bourdieu in 
den »feinen Unterschieden« entwirft, teilweise zynisch. Bourdieu bestimmt 
die Methodik seines professionellen Blicks, er bestimmt damit seine pro-
fessionelle Positionalität, blendet damit aber die anthropologisch stritti-
gen Fragen aus. Sollte nicht gefragt werden, wie die Beforschten selbst die 
Analyse bewerten? Strittig ist doch, ob sich die Beforschten nicht vielleicht 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

unfreiwillig bestimmten Wertungen unterzogen sehen. Auch bleibt unre-
flektiert, welche Auswirkungen diese wissenschaftliche Beschreibung mög-
licherweise auf die lokalen Lebenswelten haben könnte. Was ist mit impli-
ziten Bewertungen, die die Forschenden unbewusst vornehmen, weil sie 
sich ihnen aus ihren persönlichen akkulturierten Sichtweisen aufdrängen? 
Wie können derartige Effekte vermieden werden? Diese Fragen lassen sich 
deutlich schwerer beantworten, und zeigen, dass die Frage nach der Posi-
tionalität der Forschenden weiterhin unbeantwortet ist. 

Identitätspolitische Positionalitäten

In seinen späteren Arbeiten entwickelt Bourdieu die Vorstellung einer 
reflexiven Anthropologie, die seinen früheren distanzierten Standpunkt 
aufzuweichen scheint. In der Rückschau auf seine empirischen Arbei-
ten, die zur Formulierung seiner Theorie der Praxis führten, schreibt 
er: »Ich mußte also, wie mir scheint, ohne überhaupt Gefallen daran 
zu finden, mich ständig über mein Verhältnis zum Gegenstand befra-
gen« (Bourdieu 1987: 33). Dieser Gedanke von Selbstreflexivität war 
unter anderem für die Entwicklungsforschung von nachhaltiger Attrak-
tivität (Dörfler, Graefe & Müller-Mahn 2003; Lippuner 2005; Graefe 
& Hassler 2006; Deffner, Haferburg, Sakdapolrak, Eichholz, Etzold & 
Michel 2014). Hatte doch die Post-Development-Debatte nicht nur gän-
gige Theorien von Entwicklung, sondern sogar die Sinnhaftigkeit der 
Entwicklungsidee überhaupt, elementar in Frage gestellt. Eine reflexi-
ve Sozialgeographie sollte sich, mittels eines relationalen Denkens, je-
derzeit ihrer eigenen privilegierten Positionalität bewusst sein und die 
gängigen Dualismen von ›entwickelt‹ versus ›unterentwickelt‹ oder von 
globalem Süden versus globalem Norden durchbrechen. Ähnliche Posi-
tionalitätsbestimmungen werden heute von einer reflexiven Ethnogra-
phie (z.B. Davles 2007), den Post-Colonial Studies (z.B. Denzin, Loncoln 
& Tuhi-wai Smith 2008) und feministischen Studien (z.B. Laliberté & 
Schurr 2016) eingefordert. Die Erkenntnis, dass Wissensproduktion vom 
Verhältnis der Forschenden zu den Beforschten abhängt, erfordert eine 
sich-selbst-identifizierende Verortung der Forschenden innerhalb histo-
risch gewachsener, globaler, hierarchischer Verhältnisse. Hinzu kommen 
weitere asymmetrische Differenzkategorien. Die Intersektionalitätsfor-
schung benennt neben den klassischen Kategorien von gender (Sexuali-
tät), class (Herkunft) und race (Ethnizität) mittlerweile zahlreiche wei-
tere diesbezüglich relevante soziale Kategorien (z.B. Degele & Winker 
2008; Knapp 2008). Mit der Zugehörigkeit zu privilegierten Gruppen, 
so die Annahme, sind auch strukturelle Vorteile und nicht selten auch 
bestimmte Sichtweisen verbunden, die, sofern sie unreflektiert bleiben, 
den gesamten Prozess der Forschung prägen. 

ANTHROPOLOGIE UND POSITIONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

Offen bleibt aber, wie denn eine Erkenntnis dieser Positionalitäten von-
stattengehen soll. Nun kann man als älterer weißer Mann zwar einsehen, 
dass man eine gegenüber anderen Personen ›privilegierte‹ Position ein-
nimmt, man erkennt dadurch aber noch lange nicht den Bias der eigenen 
individuellen Wahrnehmung. Die Mahnung zur Reflexion der eigenen Po-
sitionalität kann also allenfalls zu erhöhter Achtsamkeit gegenüber an-
deren Perspektiven mahnen. Es berechtigt aber nicht – so die vielfach ge-
äußerte Kritik – andere benachteiligte Perspektiven zu untersuchen und 
beschreiben zu wollen. Diese Einschätzung beruht auf dem Argument, 
dass privilegierte Personen bestimmte Erfahrungen von Unrecht und Un-
terdrückung niemals machen. Sie werden diese Erfahrungen deswegen 
auch niemals in der gesamten Tragweite verstehen können. Mit der Be-
stimmung der Sprecherposition einer Autorin oder eines Autors geht also 
lediglich die Verortung einer wissenschaftlichen Arbeit im globalen Sys-
tem der Wissensproduktion einher. Für die methodologischen Überlegun-
gen dieses Kapitels ist es an dieser Stelle wichtig festzuhalten, dass mit der 
Forderung nach Reflexion differenztheoretischer Positionalitäten ein Er-
kennen der eigenen kulturellen Prägung und dem damit einhergehenden 
Bias weder geleistet noch gefordert wird. Da die Möglichkeit des Verste-
hens verneint wird, liegt zudem auch die Abkehr von der empirischen Er-
forschung fremder Lebenswelten nahe. Bevor diese Zusammenhänge tief-
ergehend reflektiert werden, soll zuvor der Vollständigkeit halber noch 
eine weitere Art der Positionalität angesprochen werden.

Forschungsevozierte Positionalitäten

Zusätzlich zu professionellen und identitätspolitischen Positionalitäten 
entwickeln sich im Laufe des praktischen Forschens auch situative Be-
gegnungen und Beziehungen. Da sich Subjektivität immer nur inner-
halb situativer Bedingungen konstituiert, finden im Forschungsprozess, 
im Kontakt mit den Beforschten, von Moment zu Moment gegenseitige 
Positionierungen statt. Stefan Hirschauer (2017) betont, dass es neben 
dem doing difference immer auch die Möglichkeit des undoing differen-
ce gibt. Im Verlauf des Forschungsprozesses geraten Forschende wieder-
holt in soziale Konstellationen, von denen sie ganz unmittelbar affiziert 
werden. Man kann von situativ-transaktionaler Positionalität oder von 
forschungsevozierter Positionalität sprechen. Die Analyse derartiger per-
sönlicher Prozesse kann entscheidende Hinweise zur Entwicklung des Er-
kenntnisprozesses liefern. Tatsächlich sind diese Positionalitäten für ei-
nen anthropologischen Forschungsprozess unabdingbar. Sie können aber 
immer nur retrospektiv betrachtet werden, denn im Moment des Erle-
bens sind sie naturgemäß unhintergehbar. Sie erscheinen den Forschen-
den allenfalls als Irritationen, Momente des Unverständnisses oder des 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

Scheiterns. In der Regel sind sie mit negativen Gefühlen verbunden. Es 
ist deswegen wichtig, sich diese Empfindungen zu vergegenwärtigen. Es 
sind die verstörenden Momente der Affizierung durch die Beforschten, 
die Hinweise auf die eigenen unerkannten Prägungen geben können. In 
Affizierungen werden die bisher unhinterfragten Überzeugungen ange-
sprochen, die es, um eines angemessenen Fremdverstehens willen zu er-
kennen gilt. Vielleicht war der posthum skandalisierte Malinowski genau 
deswegen ein so erfolgreicher Ethnologe, weil er seine negativen Gefüh-
le seinen Tagebüchern anvertraute und dabei darüber reflektierte. Er hat 
sie nicht verleugnet oder weggedrückt. So schreibt er in seinem Tagebuch 
über die Kommunikation mit seiner späteren Frau Elsie Rosaline Mas-
son (E. R. M): 

»In the morning felt well and energetic. Wrote E. R. M., and diary. […] 
Went to Teyava with the Kudukway Kela people. There I got mad at 
some little girls. I tried to chase them away, but they wouldn’t go. Went 
back to the road, under a tree. The niggers1 were getting on my nerves, 
and I could not concentrate. […] I tried to formulate for E. R. M. the 
importance of keeping a diary as a means of self-analysis.« (Malinowk-
si 1989[1967]: 284)

Liest man diese Zeilen, dann ist kaum vorstellbar, dass derselbe Autor für 
den Versuch bekannt wurde, den Eurozentrismus anderer Ethnographen, 
etwa den Alfred Radcliffe-Browns, zu überwinden. Malinowski plädier-
te dafür, die Missionsstationen zu verlassen und den Menschen vor Ort 
zuzuhören. Das Heraustreten aus einer zeitgeschichtlichen Episteme ist 
wohl immer nur schrittweise möglich. Die Worte des Tagebuches sind 
auch Zeugen zeitgeschichtlichen Sprechens und es spricht viel dafür, dass 
Malinowski die Unangemessenheit des eigenen Verhaltens in selbstkriti-
scher Reflexion erkannt hat. Von derartiger Selbstreflexion ist sicherlich 
immer nur ein partielles Heraustreten aus dem eigenen Verblendungs-
zusammenhang zu erwarten, dass aber langfristig auch ein unlearning 
von Privilegien bewirken kann. Malinowski war sich wohl der metho-
dologischen Wichtigkeit derartiger Selbstkritik bewusst, hatte sie aber in 
seinen Schriften konsequent verleugnet. So wurden seine posthum ver-
öffentlichten Tagebücher zu einem wichtigen Dokument für die Selbst-
reflexion der Ethnographie als wissenschaftlicher Disziplin. 

Obwohl diese Art der Reflexion also eine wichtige Steuerungsfunkti-
on innerhalb des Forschungsprozesses übernehmen kann, ist sie im aka-
demischen Betrieb nicht immer erwünscht. Versuche junger Forschen-
der sich selbst als erlebendes Ich in die Analyse einzubringen, werden 
schnell als ›jugendliche Emotionalität‹ abgetan (Burckhardt-Seebass 

1		  Dieses Wort wird hier trotz seines diskriminierenden Hintergrundes als Zeit-
dokument belassen, da es in diesem Zusammenhang um den Zwiespalt zwi-
schen herabsetzendem Verhalten und der Erkenntnis dieses Verhaltens geht.

ANTHROPOLOGIE UND POSITIONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

2003: 147). Leicht vorstellbar, dass dies den Objektivitätsvorstellungen 
etablierter Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler widerspricht und 
entsprechend als autobiographische Nabelschau empfunden wird. Eine 
am Ideal der wissenschaftlichen Objektivität geschulte Kollegin wird 
darin wahrscheinlich instinktiv den Versuch erkennen, mangelnde me-
thodische Klarheit und Konsequenz hinter oberflächlichen Gefühlen der 
Authentizität zu verstecken. Dieser Vorwurf ist auch nicht ganz unbe-
rechtigt, denn nicht selten schließen derartige Bemühungen mit unhalt-
baren Bekenntnissen zu selbstlosen, verantwortungsvollen Motiven. 

Es lässt sich also nachzeichnen, wie Verstehen sukzessive unterminiert 
wurde. Im Folgenden wird aber beschrieben, dass eine Reflexion der ei-
genen Positionalität nicht aus der reinen Selbstschau erwachsen kann, 
sondern nur mittels einer Hinwendung zu fremden Lebenswelten ge-
schehen kann, im Versuch zu verstehen als einer zeitweisen Übernahme 
von Parteilichkeit.

5.2 Von strukturellen Benachteiligungen  
zu Fragen der Parteilichkeit

Heute ist die Forderung nach Reflexion der eigenen Positionalität in 
der empirischen Forschung allgegenwärtig. Dahinter steht die Überzeu-
gung, dass der Blick des Forschenden initial gefärbt ist, dass er blinde 
Flecken aufweist, wodurch Aspekte, die für die Beforschten besonders 
relevant sind, nicht erkannt werden können. Hierdurch, so die Annahme, 
würden Interpretationen privilegiert, die allenfalls bestehende Vorurteile 
oder Stereotype reproduzieren. Es besteht die Gefahr, dass Forschende – 
aus einer überlegenen Position heraus – die Beforschten gedanklich ein- 
und unterordnen und sie damit quasi erneut ›gedanklich kolonialisieren‹. 

Betrachten wir den Ursprung identitätspolitischen Denkens, dann 
muss der evident politische Charakter des Entstehungskontextes be-
trachtet werden. Der identitätspolitische Aktivismus argumentiert aus 
einer Position der Eigenparteilichkeit. Es darf aber nicht übersehen wer-
den, dass es nicht der Wahrheitseffekt der identitätspolitischen Argumen-
tation ist, der einer sozialen Bewegung politische Schlagkraft verleiht. 
Es ist vielmehr die Parteilichkeit anderer, nicht selbst betroffener Perso-
nen, die notwendig ist, um das Potenzial für politische Veränderungen 
hervorzubringen. Damit dies geschehen kann, müssen möglichst viele 
Menschen die aktuell zur Debatte stehenden politischen Anliegen nach-
vollziehen können, und hierfür ist eine Vermittlung der Problematik not-
wendig. Dies kann aber nur geschehen, wenn auch alle das Recht haben, 
über diese Problematik zu sprechen. Ich möchte diese Zusammenhänge 
an einem Beispiel illustrieren.

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

#1 BlackLivesMatter

Im Mai 2020 gingen die Bilder von Georg Floyd um die Welt, wie er 
von einem weißen Polizisten minutenlang zu Boden gedrückt wird. Ein 
Video zeigt, wie er stirbt, während vier weitere Polizisten das brutale 
Vorgehen ihres Kollegen offensichtlich dulden. Georg Floyds mehrfa-
che Bitte um Lockerung des Griffes »I can’t breath« wurde zum Symbol 
der Unterdrückung schwarzer Menschen. Seit langem repräsentiert die 
Black-Lives-Matter-Bewegung die Erfahrungen von Menschen nichtwei-
ßer Hautfarbe, die alltäglich strukturelle Benachteiligungen erleben, und 
so entlud sich unter #BlackLivesMatter eine Welle von Protesten gegen 
Rassismus und Polizeigewalt. Landesweit solidarisierten sich auch wei-
ße Menschen und auch weiße Polizistinnen und Polizisten übernahmen 
auf Kundgebungen die Geste des Niederknieens, mit der Schwarze ihren 
Protest als friedlich markieren. Es wurden Bilder des (weißen) Sheriffs 
von Michigan bekannt, der demonstrativ seine Kampfausrüstung (riot 
gear) abgelegt hatte und sich mit den Worten »I want to make this a pa-
rade, not a protest« unter die Demonstranten gemischt hatte. Eine welt-
weite Solidarisierung mit den friedlichen Protesten entstand.2 Der weiße 
Streetartkünstler Banksy sprach wohl vielen nichtschwarzen Menschen 
aus der Seele, als er seine Empfindungen bezüglich der Situation folgen-
dermaßen beschrieb: »at first I thought I should just shut up and listen 
to black people about this issue. But why would I do that? It’s not their 
problem. It’s mine.« Die Zugehörigkeit zur sozialen Gruppe der Weißen 
hatte offenbar auch ein Gefühl von Verantwortung für die Gewalt her-
vorgerufen, die von Mitgliedern der eigenen Gruppe ausgeht. So erleben 
viele weiße Mensch die Ungerechtigkeit gegen people of colour als ein 
Problem, das auch sie betrifft. Sie erkennen, dass es offensichtlich nicht 
nur Einzelfälle oder Einzelpersonen sind, von denen diese Gewalt aus-
geht. Das Erkennen von Rassismus als strukturellem Problem schafft bei 
vielen den Wunsch nach Überwindung der Rassengrenzen. 

Viele Weiße reihten sich auch unter #AllLivesMatter in die Proteste 
gegen Rassismus und Polizeigewalt ein. Diese solidarischen Aktivitäten 
aber schürten Empörung auf Seiten schwarzer Aktivistinnen und Ak-
tivisten. Zum Teil wurden sie als »vorsätzliche Farbenblindheit« oder 
als eine Nivellierung der faktischen Ungleichheit verstanden. Wie aber 
lassen sich diese Reaktionen verstehen? Lassen wir einmal außer Acht, 
dass #AllLivesMatter später auch von rechter Seite instrumentalisiert 
wurde, und gehen für diese Betrachtung von einer integrativen Inten-
tion der #AllLivesMatter-Vertreterinnen und -Vertreter aus. In diesem 

2		  Dass diese Proteste später politisch instrumentalisiert wurden und sowohl 
Gewalt von linker als auch rechter Seite geschah, ist in diesem Zusammen-
hang erst einmal nebensächlich.

VON STRUKTURELLEN BENACHTEILIGUNGEN ZU FRAGEN DER PARTEILICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

Fall macht die Unterscheidung von Positionalität und Parteilichkeit die 
Situation erklärbar. Offensichtlich erkennen viele Weiße die Berechti-
gung der Proteste. Es ist also durchaus nachvollziehbar, dass sich Weiße 
aus ihrer Positionalität heraus darum bemühen, eine solidarische Hal-
tung zu entwickeln, die nicht in Verdacht gerät, sie wollten aus der Po-
sition von Schwarzen sprechen. Es ist tatsächlich nicht leicht, sich als 
Weißer ein angemessenes Verhalten gegenüber Schwarzen vorzustellen, 
dass nicht in hohem Maße herausfordernd wäre. Auf keinen Fall soll-
te man Schwarzen das Gefühl geben, dass sie anders sind, gleichzeitig 
sollte man aber sicherlich auch deutlich machen, dass man um deren 
Benachteiligung weiß. Der größte Fehler wäre aber, den Anschein zu 
erwecken, als glaubte man, ganz genau zu wissen, was schwarze Men-
schen erleben. Aus welcher Position heraus solidarisiert man sich also? 
Der Schluss, dass alle Leben wichtig sind, ist naheliegend. So spiegelt 
sich in #AllLivesMatter – sofern nicht von rechts instrumentalisiert – 
der Grundsatz der Gleichheit wider, der ja letztlich die verfassungsmä-
ßige Grundlage für Gleichberechtigung und Gleichbehandlung darstellt. 

So verständlich die Haltung auch ist, verkennt sie doch, dass sich da
raus eine ganz andere Parteilichkeit ergibt. Der Fokus verschiebt sich 
von den konkreten rassistischen Ungerechtigkeiten gegenüber Schwar-
zen zu einem abstrakten menschenrechtlichen Gesichtspunkt. Dies ist 
insofern unangemessen, als dass es in diesem konkreten historischen 
Moment nicht darum geht, ›wahr‹ zu sprechen, sondern darum, eine 
politische Bewegung zu stärken. So begründet die Überzeugungen hin-
ter #AllLivesMatter auch sein mögen, in diesem Moment geht es nicht 
um holistische politische Argumentationen, sondern um eine empathi-
sche Unterstützung des Antriebs der Bewegung. Es geht um Mitgefühl 
für das systemische strukturelle Unrecht, das mit Georg Floyd ein kon-
kretes Gesicht bekommen hat. Es geht in diesem Moment, im Angesicht 
der faktisch offenkundigen Ungerechtigkeit, darum, Partei zu ergreifen. 
Derartige Proteste sind eine Bewegung von unten nach oben, aus dem Er-
eignis ins Bewusstsein, nicht andersherum, vom Bewusstsein in die poli-
tische Rede. Für Letzteres ist analytische Schärfe vonnöten, für Ersteres 
aber Parteilichkeit. Dass dieser Unterschied heute weitgehend verwischt 
ist, ist auch in der Logik der Identitätspolitiken begründet.

Identitätspolitiken: vom Aktivismus in die Wissenschaft

Identitätspolitiken haben ihren Ursprung nicht nur im feministischen 
Denken, sondern haben insbesondere durch die Third World Women 
und People of Color (PoC) in den USA der 1970er Jahre Auftrieb er-
halten. Im erstmals 1977 veröffentlichten Manifest »A Black Feminist 
Statement« bekannten schwarze Frauen, dass sie sich weder von der 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

Bürgerrechtsbewegung noch vom Feminismus vertreten sahen (Com-
bahee River Collective 1981[1977]). Das Hauptargument der schwar-
zen Aktivistinnen war, dass weder schwarze Männer noch weiße Frau-
en die Erfahrungen teilen, die schwarze Frauen alltäglich machen, und 
sie deswegen auch nicht begreifen können, wie die Überschneidung se-
xistischer, rassistischer und kapitalistischer Machtverhältnisse ganz be-
sondere Diskriminierungserfahrungen hervorbringt. Als Literaturwissen-
schaftlerin greift bell hooks3 (1981) in »Ain’t I a Woman« ein berühmtes 
Zitat der Abolitionistin und Frauenrechtlerin Sojourner Truth auf und 
betont, dass die Weiblichkeit schwarzer Frauen von den unterdrücken-
den Lebensbedingungen unterminiert wird. Damit weist sie darauf hin, 
dass sich die Belastungen nicht auf simple Weise addieren. Das Zusam-
menspiel verschiedener Formen der Diskriminierung bringt vielmehr 
spezifische Lebenswirklichkeiten hervor. Es entstanden Ansätze der In-
tersektionalität, die derartige Mehrfachbenachteiligungen in den Blick 
nahmen. Wichtige Autorinnen waren Deborah K. Kings (1988), Patricia 
Hill Collins (1990) und insbesondere die Juristin Kimberlé Crenshaw 
(1989). Seitdem haben die Identitätskategorien race, class und gender in 
akademischen Kreisen zusehends Aufmerksamkeit gefunden. Trotz viel-
fältiger Kritik am Bild der intersection, also der Straßenkreuzung, an 
der sich verschiedene Benachteiligungen treffen, bündeln und/oder über-
schneiden, fungiert ›Intersektionalität‹ heute als eine gängige begriffliche 
Klammer für identitätspolitische Forderungen nach Anerkennung und 
Gleichberechtigung. Heute ist die Intersektionalitätsforschung aus der 
akademischen Landschaft nicht wegzudenken und leistet einen wertvol-
len Beitrag zur Bewusstwerdung struktureller Diskriminierungen.

Identitätspolitiken: von der Wissenschaft zurück in die Praxis 

Fanden die Identitätspolitiken also erfolgreich ihren Weg in die Wissen-
schaften, so zeigen sich allerdings gewisse Problematiken beim Über-
gang von der Wissenschaft zurück in die Praxis. Werden Kategorien von 
Identitäten, Lebensformen oder Klassen strukturanalytisch nachgewie-
sen, dann erhalten sie den abstrakten Charakter gesellschaftlicher Enti-
täten. Solange sie in politischen Kontexten als empirische Konzepte an-
gesehen werden, kann sich unter #BlackLivesMatter noch jede Latina, 
jede Homosexuelle und auch jede solidarische Weiße einreihen. Im poli-
tischen Protest können Aktivistinnen und Aktivisten Gleichbehandlung 
von Schwarzsein, Frausein oder divergenten sexuellen Lebensstilen ein-
fordern. Ihre Argumente bekommen Schlagkraft durch die Präsenz auf 

3		  Gloria Watkins wählte den indigenen Namen ihrer Großmutter Bell Hooks 
zu ihrem Pseudonym, welchen sie bewusst in Kleinschreibung verwendet.

VON STRUKTURELLEN BENACHTEILIGUNGEN ZU FRAGEN DER PARTEILICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

der Straße und Schützenhilfe erst in zweiter Linie durch den wissen-
schaftlich analytischen Nachweis struktureller Ungerechtigkeiten. Die-
ser Transfer von der Politik in die Wissenschaft ist aber wichtig, weil ein 
solider Nachweis von Benachteiligungen den politischen Kampf stärken 
kann. Problematisch wird es allerdings, wenn diese Kategorien nicht 
mehr als empirische, sondern als analytische Konzepte zurück in die Pra-
xis übersetzt werden sollen. Wissenschaftliche Identitätskategorien sind 
längst nicht mehr so tolerant wie politische. Sollen politische Maßnah-
men eingeführt werden, dann muss festgelegt werden, welche Vorausset-
zungen eine Person erfüllen muss, um einer Kategorie zu entsprechen. 
Das identifizierende Denken kann nicht anders als zu kolonialisieren. 

Im politischen Kontext führt das zwangsläufig zu einem Kampf um 
Deutungshoheiten. So wurden Debatten darüber geführt, wie die klassi-
schen Identitätskategorien von Geschlecht (Sexualität), Klasse (Herkunft) 
und Rasse (Ethnizität) angemessen auf europäische Kontexte übertra-
gen werden können. Schließlich führte das zu der Erkenntnis, dass diese 
Kategorien als sozial konstruiert und variabel angesehen werden sollten 
(z.B. Degele & Winker 2008; Mayer 2018). Dabei wurden auch mögli-
che weitere Kategorien, die mit diskriminierenden sozialen Effekten ein-
hergehen, diskutiert. Letztlich wurden bis zu dreizehn Kategorien identi-
fiziert, die es wert seien, betrachtet zu werden (Lutz & Wenning 2001). 
Diese Unbestimmtheit aber ist politisch wenig zielführend. Sollen politi-
sche Maßnahmen eingeführt werden, muss geklärt werden, wer in eine 
Kategorie fällt und welche Nachteile ausgeglichen werden sollen. Nahe-
liegend, dass sich benachteiligte Gruppen die Deutungshoheit über ihre 
Identität nicht nehmen lassen wollen, dass sie selbst über die Definition 
ihrer Gruppe entscheiden möchten. In ihrem Kampf um Emanzipation 
fürchten Aktivistinnen und Aktivisten – aus guten Gründen – eine erneute 
Kolonisierung ihrer Identität durch die Deutungshoheit einer Mehrheits-
gesellschaft. Es entsteht ein berechtigter Anspruch auf Eigenparteilichkeit. 

In der Betonung der Unhintergehbarkeit von Eigenparteilichkeit wird 
Zugehörigkeit zu einem politischen Argument und es entspinnt sich nicht 
selten folgende Logik. Es wird davon ausgegangen, dass die Privilegier-
ten niemals die Ansichten der Unterdrückten verstehen können. Mit dem 
Verweis auf die Unmöglichkeit von Repräsentation, im Sinne der genau-
en Abbildung, lässt sich das auch akademisch begründen (Foucault & De-
leuze 2002[1972]). Popularisierte Formen poststrukturalistischen Denkens 
konzentrieren sich oft auf die gegenhegemonialen, identitätspolitischen 
Aspekte der Arbeiten ihrer Vordenkerinnen und Vordenker, insbesonde-
re Foucault und Butler. Demnach bringt die Zugehörigkeit zur akademi-
schen Elite auch automatische strukturelle Vorteile und bestimmte Stand-
punkte mit sich. Hegemoniale Wissensproduktionen gelten als historisch 
mitverantwortlich für bestehende Machtasymmetrien. Mit diesem Argu-
ment wehren sich viele Aktivistinnen und Aktivisten gegen Versuche, ihre 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

Lebensrealität zu beschreiben. Als Konsequenz erscheint es nur angemes-
sen, im eigenen Namen sprechen zu wollen und sich den Versuch, von 
anderen beforscht zu werden, zu verbieten. Im Gegenzug unterlässt eine 
aus dieser Auffassung resultierende Forschung natürlich auch jeden Ver-
such, andere Lebenswirklichkeiten zu untersuchen. An dieser Stelle setzt 
dann auch bekanntermaßen Gayatri Spivaks (2008[1988]) Kritik an. Sie 
weist darauf hin, dass unterdrückte Minderheiten dringend Unterstützung 
im Sinne politischer Re-präsentation durch mächtigere Fürsprecherinnen 
und Fürsprecher benötigen. Im Sinne einer transaktionalen Anthropolo-
gie wird außerdem verkannt, dass sich gesellschaftliche Beziehungsweisen 
nur verändern können, wenn die Bereitschaft besteht, die jeweils anderen 
verstehen zu wollen und es zuzulassen, von anderen verstanden zu werden.

Eigenparteilichkeit und Opferrhetorik

Sicherlich ist gute eigenparteiliche Forschung möglich. Dass bestimmte 
Minderheitenphänomene nicht im Fokus der Mehrheitsgesellschaft stehen, 
gibt insbesondere Vertreterinnen und Vertretern dieser Minderheiten An-
reize, ihre Erfahrungen mit wissenschaftlichen Methoden zu objektivieren. 
Der methodische Nachweis struktureller Diskriminierung und Benachtei-
ligung sowie die Darstellung der systematischen Ausblendung dieser Zu-
sammenhänge durch die Mehrheitsgesellschaft sind eine tragende Säule 
von Identitätspolitiken. Diese Arbeit kann selbstverständlich auch im eige-
nen Interesse gemacht werden. Problematisch wird es aber, wenn der ob-
jektivierte Nachweis von Benachteiligung durch eine simple Opferrhetorik 
ersetzt wird. Wenn davon ausgegangen wird, dass ein tiefer Einblick in die 
Lebenswirklichkeit marginalisierter Menschen notwendig ist, um ein Ver-
ständnis für die Dringlichkeit der Anliegen dieser Gruppe zu entwickeln, 
und zusätzlich davon ausgegangen wird, dass dieser Einblick nur durch 
eigenes Erleben gewonnen werden kann, dann liegt der Schluss nahe, dass 
dieser Einblick gar nicht vermittelt werden kann. Es gibt dann auch kei-
nen Grund mehr, diese Erfahrungen erklären und objektivieren zu wollen. 
Das Erleben von Leid wird dann zum Maß der Wahrheitsfähigkeit einer 
politischen Position. Die emotionale Faktizität des Erleidens wird zum Be-
leg für die Richtigkeit des politischen Anspruchs. Das ist der Versuch, aus 
subjektivem Erleben so etwas wie objektive Unparteilichkeit zu erzeugen. 

#2 Persönliches Leid als Maßstab der Kritik

In Kapitel 1 wurden schon Fälle aus dem Critical Whiteness-Kontext be-
schrieben, die zeigen, wie aus derartigen Haltungen pauschal gegen Per-
sonen vorgegangen wird, die man für privilegiert ansieht. Wenn es das 

VON STRUKTURELLEN BENACHTEILIGUNGEN ZU FRAGEN DER PARTEILICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

Ziel ist, individuellen Personen, die als Vertreterinnen oder Vertreter ei-
ner Mehrheitsgesellschaft angesehen werden, einen Eindruck davon zu 
verschaffen, wie es sich anfühlt, nicht als individueller Mensch, sondern 
nur als Mitglied einer Kategorie wahrgenommen zu werden, dann ver-
schiebt sich der Fokus vom Kampf gegen Ungleichbehandlung zuguns-
ten der Vergeltung. Als pädagogisches Mittel lässt sich das kaum recht-
fertigen. Vielleicht mag es im Einzelfall ganz heilsam sein, es verkennt 
aber, dass allein über die phänotypische Erscheinung nicht festgestellt 
werden kann, ob die betreffende Person nicht etwa auch eigene Diskri-
minierungserfahrungen gemacht oder schon ein gewisses Bewusstsein für 
Ungleichheitsverhältnisse hat. 

Mit welcher Begründung lässt sich Leid zum Maßstab erheben? Im 
Schmerz des persönlichen Leids ist der Einzelne das alleinige Zentrum des 
Universums. In einem populär gewordenen Text beschreibt die Critical 
Whiteness-Aktivistin Hengameh Yaghoobifarah (2016) wie sie eigentlich 
eine schöne Zeit auf einem Festival verbringen wollte. Schon die Anreise 
beschreibt sie als Höllenqual. Selbst freundliche Gesten hatte sie als absto-
ßend empfunden. Auch von Menschen, die ihr wohl offensichtlich wohl-
gesonnen waren, fühlte sie sich angegriffen. Dabei ist ihre Kritik an der 
unbedachten kulturellen Aneignung ethischer Elemente von Minderheiten 
durch die weiße Mehrheitsgesellschaft sicherlich nicht ganz ungerechtfer-
tigt. Sie beschreibt aber alle Menschen als Abziehbilder von Subkulturen 
und unterstellt ihnen pauschal white supremacy. Wahrscheinlich »weil 
mein Selbsthass oder einfach der Wunsch, die Welt brennen zu sehen, mich 
manchmal überschüttet« (ebd.: o.S.). Die Einzige, die als differenziertes 
reflektiertes Individuum erscheint, ist die Autorin selbst, alle anderen sind 
nichts als Prototypen verkörperter struktureller Unterdrückung. 

Im Sammelband »Beißreflexe« wird an vielen konkreten Beispielen auf-
gezeigt, wie sich derartiges Verhalten »in autoritärem Gehabe, Sprechver-
boten oder Vorgaben erschöpft, wie man sich zu kleiden oder zu lieben 
habe« (laLove 2017: 37). Dagegen verwehrt sich wiederum Yaghoobifa-
rah. Sie wirft den Autorinnen und Autoren vor, ihr das Recht abzuspre-
chen, sich angemessen gegen ihr entgegengebrachte Gewalt zu wehren. Es 
würde behauptet: »das sei keine Gewalt. Man soll also die Klappe hal-
ten, denn es könnte ja noch schlimmer sein. Wann es dann schlimm ge-
nug ist, bleibt die Frage« (Yaghoobifarah in: Noll 2017: o.S.). Gleichzei-
tig bemängelt sie ein fehlendes Feingefühl im Miteinander. »Mir fehlt das 
Zugeständnis eines Lernpotenzials des Gegenübers. Es gibt einige Leute, 
bei denen du seit Jahren schon versuchst, eine Kritik zu formulieren, die 
aber nichts lernen« (ebd.: o.S.). Offensichtlich sind die anderen für Ya
ghoobifarah nur ein zu belehrendes Gegenüber. Sie verkennt, dass Trau-
mata nicht durch Vergeltung heilen, sondern durch Wiederherstellung der 
durch Gewalt zerstörten Vertrauens- und Bindungsfähigkeit. Sie verkennt, 
dass sich Leid nur politisieren lässt, wenn man aus dem Zentrum des 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

eigenen Erlebens heraustritt und wieder den Anschluss an verständigungs-
orientierte Praktiken seiner Mitmenschen sucht. Yaghoobifarah tappt da-
mit offensichtlich in die Repräsentationsfalle, aus der sie sich selbst so 
dringend befreien möchte. Da sie selbst andere so bereitwillig mit diffa-
mierenden Kategorien versieht, muss sie wohl annehmen, dass andere dies 
ebenso tun und in ihr nicht mehr sehen als ebenfalls nur eine ›Kategorie‹. 

Kritik an der Opferrhetorik

Diese Art von Eigenparteilichkeit ist nicht dazu imstande, Solidaritätsbe-
ziehungen zu fördern. Aus diesem Grund regt sich aus antirassistischen 
und queeraktivistischen Kreisen auch massive Kritik gegen derartige Hal-
tungen (Arslanoğlu 2010; Burschel 2012; Perinelli 2015; laLove 2017). 
Die Kritik richtet sich gegen Praktiken, die einen Wettbewerb der Benach-
teiligung produzieren, die den Autorinnen und Autoren zufolge ihren Ur-
sprung in der akademischen Geschlechterforschung einer Berliner Univer-
sität haben. Dort würden vehemente Markierungspolitiken praktiziert und 
von dort aus in aktivistische Kreise getragen. Bei diesen Markierungsprak-
tiken muss, wer sich an einer Diskussion beteiligen will, zunächst seine Po-
sitionalität bezeugen. Oben genannte Autorinnen und Autoren sehen es 
als problematisch an, wenn einzelne Aktivistinnen und Aktivisten den al-
leinigen Vertretungsanspruch für bestimmte Identitätskategorien erheben. 
Diese Art von Identitätspolitik zerstöre die ursprünglichen Intentionen an-
tirassistischer, feministischer und queerer Bewegungen, die eigentlich da
rauf angelegt seien, gegenseitige Akzeptanz zu befördern. Ein gemeinsamer 
Kampf gegen Sex- oder Rassismus werde dadurch unmöglich. 

Derartige Argumente sind keineswegs neu. Schon den Gründerinnen 
des schwarzen Feminismus in den USA wurde vorgeworfen, die Bürger-
rechtsbewegung zu spalten (Combahee River Collective 1981[1977]). 
Als Historiker und Mitglied von Kanak Attak betont Massimo Perinel-
li (2015) aber, dass die Black Power- und die Frauenbewegung damals 
eine Dynamisierung erfahren hätten. Die Argumente könnten gleichwohl 
nicht so einfach aus dem US-Kontext auf Deutschland übertragen wer-
den. Es dürften nicht einfach Identitätsfragen im Vordergrund stehen, 
während Kontextfaktoren kaum reflektiert werden. Insbesondere die 
Kategorie der ›Rasse‹ sei kaum auf Deutschland übertragbar. In Analo-
gie zur US-amerikanischen Arbeitsteilung zwischen schwarzer und wei-
ßer Bevölkerung seien es hierzulande die Gastarbeiterinnen und Gast-
arbeiter, die minderbezahlte und unterprivilegierte Arbeiten ausführen. 
Deren langjähriger Kampf um Emanzipation wird Perinelli zufolge kaum 
wahrgenommen. Ohne Bezug auf ökonomische Kontexte könne aber die 
Frage, wer als herrschende Klasse angesehen werden kann, relativ will-
kürlich beantwortet werden.

VON STRUKTURELLEN BENACHTEILIGUNGEN ZU FRAGEN DER PARTEILICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

5.3 Die Eigenparteilichkeit der Identitätspolitiken 

Diese Erörterung soll nicht als Argument gegen jede Art von Identi-
tätspolitik missverstanden werden. Sie soll nur Anlass geben, den Hin-
tergründen einiger Konfliktlinien nachzuspüren. Es besteht hier eine 
prinzipielle Schwierigkeit, die nicht pauschal gelöst werden kann. Eigen-
parteilichkeit oder Parteilichkeit ist nicht per se abzulehnen. Man kann 
und sollte sich auch als Akademikerin oder Akademiker situativ und zu 
bestimmten Zeiten politisch positionieren, das erfordert allein die Ver-
antwortung, in die man als Mensch geworfen ist. Die akademische Kri-
tik sollte dies aber nicht ohne fundierte Begründung tun. 

In der Regel lehnt die akademische Kritik einfache Parteilichkeiten 
ab. Sie versteht sich nicht als Vertretung partikulärer Ansprüche, son-
dern nimmt für sich in Anspruch, gesellschaftliche Verhältnisse, struktu-
relle Problematiken oder soziale Fehlentwicklungen begründet in Frage 
zu stellen. Axel Honneth (1994) hat gezeigt, dass alle gängigen Arten der 
Gesellschaftskritik einen spezifischen Bezugspunkt fixieren, vor dessen 
Hintergrund sie die aktuellen Gegebenheiten als pathologisch vermessen. 
Der akademischen Kritik liegt demnach ein objektivierender Anspruch 
zu Grunde, der aber paradoxerweise von der Forderung nach Reflexi-
on von Positionalität auf undurchsichtige Art und Weise verschleiert 
wird. Wir haben schon gesehen, dass eine Objektivierung identitätspo-
litischer Positionen durch einen Nachweis struktureller Benachteiligun-
gen eine fundierte Kritik gesellschaftlicher Verhältnisse ermöglicht. Es 
geht dann aber nicht um partikulare Interessen einzelner Aktivistinnen 
oder Aktivisten, sondern um nachgewiesene Benachteiligungsstrukturen. 
Dieser Nachweis kann beispielsweise anhand verschiedener Indikato-
ren oder einer Analyse ungleichheitsreproduzierender Praktiken erfol-
gen. Um derartige Analysen durchführen zu können, ist es aber nicht 
zwingend erforderlich, dass die Forschenden auch der benachteiligten 
Identitätskategorie angehören. Diese Art der Forschung ist auch nicht 
zwingend eigenparteilich, selbst wenn sie von Vertreterinnen und Ver-
tretern einer benachteiligten Identitätskategorie durchgeführt wird. Die 
Methoden der Forschung objektivieren die Aussagen zu nachvollziehba-
ren, überprüfbaren Argumenten.

Häufig entsteht aber der Eindruck, dass die Grenzen von Parteilich-
keit und Objektivität bewusst verwischt werden, um sie unkenntlich zu 
machen. So kritisiert Donna Haraway (1995[1988]) den Begriff der ›Ob-
jektivität‹ in den Wissenschaften. Stichhaltig ist ihr feministisches Ar-
gument, dass Wissenschaft häufig von Männern gemacht wird, welche 
sich bemühen, ihre Forschungsergebnisse von ihrer Person unabhängig 
zu machen. Richtig ist auch, dass geschichtlich dabei häufig bestimmte  
Aspekte, die besonders Frauen betreffen, nicht erkannt oder unterschätzt 
wurden. Das gibt Feministinnen Anlass, ein ›wir‹ zu erkennen, welches 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

nicht nur von dieser Wissenschaft kaum beachtet, sondern gar als Son-
derfall, als irgendwie anders markiert wird. Naheliegend ist auch, dass 
Haraway das am weiblichen Körper festmacht: »Das imaginierte ›wir‹ 
sind die verkörperten anderen, denen es nicht erlaubt ist, keinen Körper 
zu haben, keine begrenzte Perspektive und damit auch keinen unaus-
weichlich disqualifizierenden und belastenden Bias« (ebd.: 73). Damit 
dekonstruiert Haraways den Objektivitätsanspruch der männlich domi-
nierten Wissenschaft und beschreibt deren Perspektive als zutiefst diskri-
minierend. »Dieser Blick schreibt sich auf mythische Weise in alle mar-
kierten Körper ein und verleiht der unmarkierten Kategorie die Macht 
zu sehen, ohne gesehen zu werden sowie zu repäsentieren und zugleich 
der Repräsentation zu entgehen. Dieser Blick bezeichnet die unmarkier-
te Position des Mannes und des Weißen« (ebd.: 80). 

Konsequent wäre es nun, wenn Haraway den Begriff der Objektivi-
tät aufgeben würde. Sie ist aber der Meinung: »Feministische Objektivi-
tät bedeutete dann ganz einfach situiertes Wissen« (ebd.: 80). ›Situiert‹ 
ist dieses Wissen in Körpern und deswegen ist es, wie sie sagt »partial«. 
›Partial‹ hat im Englischen eine doppelte Bedeutung. Es bedeutet einer-
seits so viel wie ›partiell‹, also ›teilweise‹ wie auch ›parteiisch‹. Diese  
Unschärfe eröffnet Haraway die Möglichkeit eine besondere Epistemo-
logie für feministische Wissenschaften zu definieren. Sie spricht von einer 
Vielstimmigkeit partialen, verortbaren, kritischen Wissens. Verkörpert 
versuchen die Individuen die Welt zu ergründen und erreichen Objekti-
vität, solange sie nicht versuchen, über diese Partialität hinauszugehen, 
denn »nur eine partiale Perspektive verspricht einen objektiven Blick« 
(ebd.: 82). Eine Person kann also, wenn sie nur für sich selbst spricht, 
objektiv sprechen. Haraway ist dabei bewusst, dass allein aus einer ›par-
tialen‹ Perspektive keine soziale Organisation entstehen kann, und so 
fordert sie, dass die partialen Perspektiven offen bleiben müssen für An-
schlüsse an Netzwerke, um eine Politik der Solidarität und eine Episte-
mologie der Diskussionszusammenhänge hervorzubringen. 

In Haraways Auffassung besteht eine seltsame Spannung zwischen 
›Objektivität‹ und ›Partialität‹. Diese Begriffe lassen sich nur in Über-
einstimmung bringen, wenn unter Objektivität eine vollständige Reprä-
sentation des Forschungsgegenstandes verstanden wird. Diese lässt sich 
selbstverständlich nur im situativen, emotionalen, authentischen Spre-
chen über sich selbst erreichen. Rational wissenschaftliche Explikationen 
könnten dies Haraway zufolge niemals erreichen, da sie den Anspruch 
des Auf-lange-Sicht-gültig-Seins in sich trügen. Diese Vision der alleini-
gen Wahrheit partialer Weltsichten ist im Einklang mit dem Interview, in 
dem sich Michel Foucault und Gilles Deleuze (2002 [1972]) gegenseitig 
in der Atomisierung der Welt überbieten. Zuerst streitet Deleuze (ebd..: 
383) jede Tiefenstruktur des Wissens ab: »Es gibt keine Repräsentation 
mehr, es gibt nur noch Aktion, Aktion der Theorie, Aktion der Praxis 

DIE EIGENPARTEILICHKEIT DER IDENTITÄTSPOLITIKEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

in Beziehungen von Verbindungselementen oder Netzwerken«, worauf 
Foucault (ebd.: 384) kurze Zeit eine Vision situierter Verantwortung 
formuliert: »Die Rolle des Intellektuellen besteht nicht darin, sich ›et-
was vorweg oder etwas seitab‹ zu platzieren, um die stumme Wahrheit 
aller auszusprechen; sie besteht vielmehr darin, dort gegen die Formen  
einer Macht zu kämpfen, wo er zugleich Gegenstand und Instrument die-
ser Macht ist: in der Ordnung des ›Wissens‹, des ›Bewusstseins‹ und des 
›Diskurses‹.« Diese Position verkennt, dass rational wissenschaftliche 
Explikationen Authentizität weder erreichen können noch wollen. Ob-
jektivität bedeutet auch nicht zwangsläufig absolute Wahrheit, sondern 
intersubjektiv nachvollziehbare Evidenz. Wenn man aber den Anspruch 
der Objektivität sofort verliert, sobald man versucht, die Lebenswelt an-
derer zu verstehen oder zu beschreiben, wie soll sich daraus eine Offen-
heit für Anschlüsse an andere Meinung ergeben? Ist das, was Haraway 
propagiert, nicht lediglich ein Aufruf zum wahrhaftigen Ausdruck der ei-
genen Befindlichkeit? Kann sich aus dieser Vision wirklich mehr als nur 
ein beständiges Ausdrücken partieller Meinungen ergeben? Es ist voll-
kommen unklar, wie diese Vision Vergemeinschaftung oder demokrati-
sche Beschlüsse ermögliche könnte, denn das bedarf zumindest des Ver-
suchs der Herstellung intersubjektiver Gültigkeit. 

Amartya Sen (2010: 183ff.) schlägt eine alternative Terminologie 
vor. Er weist darauf hin, dass positionsgebundene Beobachtungen nicht 
zwingend subjektiv sind. Seines Erachtens kann man von positioneller 
Objektivität sprechen, wenn bestimmte Aussagen von allen Personen, 
die bestimmbare spezifische Voraussetzungen teilen, bestätigt werden. So 
wird beispielsweise jeder gesunde Mensch ohne Vorwissen die Erde als 
festen Bezugspunkt annehmen und die Sonne als sich bewegendes Ob-
jekt. Die geozentrische Sichtweise war keine Verblendung, sondern der 
Ausdruck gesunder Weltwahrnehmung, die nur mittels technischer Hilfs-
mittel zum heliozentrischen Weltbild weiterentwickelt werden konnte. 
Ebenso im Falle einer Fata Morgana. Wenn ein Mensch unter den für 
eine Fatamorgana entscheidenden Bedingungen eine Luftspiegelung  
sehen kann, dann ist er nicht etwa sehbehindert. Vielmehr würde etwas 
mit seinen Augen nicht stimmen, wenn er die Fatamorgana nicht sehen 
könnte. Derartige Effekte sind, so betont Sen, keine subjektiven Konst-
ruktionen des Geistes, sondern objektivierbare Phänomene der Lebens-
wirklichkeit dieser Menschen. Diese Idee lässt sich auch auf positionale 
Sichtweisen verschiedener Lebensformen übertragen. So muss ein bio-
logischer Mann wohl davon ausgehen, dass biologischen Frauen ihre 
Weiblichkeit von männlicher Seite regelmäßig mehr oder weniger ge-
waltvoll bewusst gemacht wird. Diese Tatsache lässt sich mit objektivie-
renden Methoden als gültig etablieren. Objektivieren bedeutet in diesem 
Zusammenhang intersubjektiv begründen und tatsächlich wird Identi-
tätspolitik auch in solchen Fällen in besonderem Maße emanzipatorisch 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

wirksam, wenn es ihr gelingt, strukturelle Benachteiligungen aufzuzei-
gen und nachzuweisen. 

Im Gegensatz zur Idee eines partialen Wissens, dass in seiner Perspek-
tivität objektiv, aber solitär ist (Haraway), ist in der Idee einer positio-
nalen Objektivität (Sen) eine Vermittlung angedacht. Der Anspruch der 
Objektivierung bestimmter Erlebensweisen ergibt nur Sinn, wenn dies 
als Argument der Vermittlung eingesetzt wird. Eigenparteilichkeit wird 
dann problematisch, wenn sie in ihrem Ausdruck nicht die Verstehenska-
pazitäten anderer adressiert. Identitätspolitik kann sich effektiv vor die-
ser Falle schützen, indem sie sich nicht der Aufgabe des Verstehens ver-
weigert und fragt, was an der eigenen Position oder den Positionen der 
Mitglieder verschiedener Gruppe objektivierbar ist. Solange sie das tut, 
wird sie nicht auf simple Art eigenparteiisch. Sie wird nicht zur totalen 
Opposition, denn es geht ihr darum, valide Argumente gegen Ungleich-
heiten, Ungerechtigkeiten oder Benachteiligungen zu formulieren. In Ka-
pitel 3.5 wurde gezeigt, dass die partiale Perspektive, das solitäre Per-
son-Sein nicht vermittel- oder überwindbar ist. Dadurch wird aber der 
Versuch, die Lebenswirklichkeit anderer Menschen zu begreifen, nicht 
sinnlos. Es ist nicht notwendig, die Lebenswirklichkeit der anderen um-
fassend nachempfinden zu können. Zur Verständigung ist es lediglich 
notwendig, dass ihre Haltungen bezüglich einer zur Debatte stehenden 
Streitfrage verstanden werden. Ein identifizierendes Denken, dass nur 
sich selbst in den Blick nimmt, wird weder den anderen noch sich selbst 
jemals begreifen oder verständlich machen können.

5.4 Identifizierendes versus vermittelndes Denken

Sowohl Objektivität als auch die Reflexion der eigenen Positionalität 
beruhen auf identifizierendem Denken. Identitäten können aber niemals 
abschließend definiert werden. Wenn in poststrukturalistischem Sinne 
von ›Iteration‹ oder ›Differenz‹ die Rede ist, dann zeigt sich darin eine 
fundamentale Kritik an der Möglichkeit von Identität. Es entsteht der 
Eindruck, dass die Vertreterinnen und Vertreter eines sogenannten ›re-
lationalen Denkens‹, wenn sie beispielsweise von der Bedingtheit einer 
Kategorie durch das von ihr Unterschiedene sprechen, etwas anstreben, 
was ich hier als ›vermittelndes Denken‹ bezeichnen möchte. Warum dann 
aber der Begriff der Identität in diesem Denken weiterhin eine so funda-
mentale Rolle spielt, ist unbegreiflich. Müsste man nach der grundsätz-
lichen Kritik, die der Begriff der ›Identität‹ bereits erfahren hat, nicht zu 
dem Schluss kommen, dass diese Kategorie in vielen Fällen wenig ge-
eignet ist? Stellt man anstelle des Begriffes der ›Identität‹ hingegen den 
Begriff der ›Beziehung‹ in den Mittelpunkt, dann kommen die Prozesse 

IDENTIFIZIERENDES VERSUS VERMITTELNDES DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

in den Blick, mittels derer sich die Beteiligten in konkreten Verhält-
nissen und Situationen gegenseitig bestimmen. Eine Untersuchung ver-
sucht dann nicht, durch Heraustreten aus dem praktischen Zusammen-
hang, die Struktur zu sehen, um dadurch unparteiisch zu werden. Sie 
beschränkt sich auch nicht allein auf eine partiale Perspektive. Sie ver-
bleibt im Zusammenhang und versucht alle Parteien in deren gegen-
seitigen Abhängigkeiten zu verstehen und zu respektieren. Ihr Ziel ist 
in erster Linie eine Position der Allparteilichkeit, in der sich die gegen-
seitige Ko-Konstitution der Beteiligten erkennen lässt. Allparteilichkeit 
kann nicht durch die Hinwendung zu nur einer Seite erreicht werden, 
vielmehr muss der Dissens zwischen den Parteien in den Blick genom-
men werden. Das folgende Beispiel aus eigener Forschung verdeutlicht 
die Suche nach verschiedenen positionalen Objektivitäten in der kon-
kreten Situation eines gesellschaftlichen Dissenses.

#3 HIV und Commercial Sex Work in Botswana

Am 26.04.2006 wurde auf dem Sender Botswana Television (BTV) im 
Abendprogramm ›The EYE‹ eine Talkshow gesendet. Da ich zu dieser 
Zeit Forschungsarbeiten zu den sozialen Folgen von HIV in Botswana 
und den individuellen und kollektiven Umgangsweisen mit der Krank-
heit durchführte, hatte ich die Möglichkeit bei der Aufzeichnung anwe-
send zu sein. Bei der Talkshow stand die Frage zur Debatte, ob Prosti-
tution (commercial sex work) legalisiert werden solle, um eine bessere 
HIV-/AIDS-Prävention unter Prostituierten zu ermöglichen. Die Sendung 
beginnt mit Bildern einer nächtlichen Straße. Autos und Lastwagen sind 
nur schemenhaft zu erkennen und gelegentlich erleuchten Scheinwerfer 
ein paar nackte Frauenbeine in Stöckelschuhen, knappen Höschen oder 
kurzen Röcken. Eine Sprecherin stellt den Zusammenhang von Pros-
titution und HIV und AIDS her und erklärt, dass viele Menschen in  
Botswana die Legalisierung der Prostitution für unmoralisch halten. 
Dann stellt der Moderator Alpheons Moroke seine Gesprächspartner 
im Studio vor. Auf dem Podium befinden sich Andrew Kiptoo, der Pro-
jektkoordinator der Selbsthilfeorganisation COCEPWA (Coping Centre 
for People living with HIV and AIDS), Duma Boko, ein Rechtsanwalt 
und Mitglied von BONELA (Network on Ethics, Law and HIV/AIDS), 
der auch als Dozent an der Universität von Botswana lehrt, sowie Kabo 
Hiri-Khudu, eine Dozentin des Instituts für Sozialarbeit, ebenfalls von 
der Universität von Botswana.

Duma Boko beginnt, indem er eine unerwartete Tatsache präsentiert. 
Er erklärt, dass Prostitution in Botswana entgegen der weit verbreiteten 
Meinung gar nicht illegal sei. Sie sei lediglich ein Tabu-Thema. Tatsäch-
lich werde Prostitution vom Gesetzbuch überhaupt nicht bedacht: »The 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

question with relation to prostitution is whether under the criminal law 
of Botswana prostitution is a criminal offense. And the answer, interes-
tingly, is a resounding ›NO‹«4. Weil Prostitution nicht illegal sei, könne 
sie folglich auch gar nicht legalisiert werden. Es sei allerdings auch ein 
Fakt, dass Frauen, die sexuelle Dienstleistungen anbieten, in Botswana 
oft wegen des Tatbestands des Herumlungerns (loitering) festgenommen 
und bestraft würden. Da keine gesetzlichen Regeln existierten, seien Pros-
tituierte in Botswana in besonderem Maße der Willkür von Polizei und 
Freiern ausgeliefert. Die derzeitige Situation fördere die Marginalisie-
rung von Prostituierten und somit die Ausbreitung von HIV und AIDS.

Die Mitarbeiterin der Abteilung für Sozialarbeit der Universität von Bo-
tswana, Kabo Hiri-Khudu, hingegen hat eine entgegengesetzte Meinung. 
Bevor man darüber nachdenke, Prostitution zu legalisieren, solle erst er-
forscht werden, welche Folgen das haben könne. Ihrer Meinung nach 
würde die Legalisierung ein Ansteigen der Prostitution nach sich ziehen. 
Es bestünde die Gefahr, dass sich eine Sexindustrie etabliert: »In count-
ries where it is legal, you can find that sex trade... it now becomes a busi-
ness. You have sex bars, you have hotels, where sex is a common thing«. 
Es könnten auch Sextouristen nach Botswana kommen. Sie beruft sich 
auf Statistiken, die belegen, dass in Ländern mit legaler Prostitution zum 
Beispiel der Missbrauch von Kindern hoch sei. Dieses Problem existiere 
in Botswana derzeit gar nicht. Eine Legalisierung der Prostitution würde 
folglich die Verbreitung derartiger Phänomene fördern und somit auch 
die Ausbreitung von HIV und AIDS begünstigen. Aus ihrer Sicht wäre 
eine Legalisierung keine Förderung der sexuellen Selbstbestimmung, denn 
Frauen würden sich nicht freiwillig prostituieren: »commercial sex work 
is disempowering to women«. Andrew Kiptoo, der Projektkoordinator 
von COCEPWA, betont vor allem, dass man nicht leugnen solle, dass es 
Prostituierte gibt: »The whole situation is moralised. Maybe accepting 
that they exist will be the first step«. Aus seiner Sicht lässt sich eine sinn-
volle HIV-Präventionsarbeit nur dann bewerkstelligen, wenn man Zugang 
zu den relevanten Risikogruppen hat. Eine auf diese Zielgruppen zuge-
schnittene Präventionsarbeit ließe sich derzeit nicht leisten, da Prostitution 
und Homosexualität in Botswana im Verborgenen stattfänden. 

Als Beobachter halte ich zu diesem Zeitpunkt Kabo Hiri-Khudus Ein-
stellung für wenig überzeugend. Ihre Behauptung, Prostitution würde 
Kindesmissbrauch nach sich ziehen, schien mir wenig begründet, insbe-
sondere weil es natürlich nicht stimmt, dass es diesen zu diesem Zeit-
punkt nicht gab. Auch war kurz zuvor in der Wochenzeitung Mmegi 
(24.04.2006) ein Artikel erschienen, der unter dem Titel »Legalise Sex 
on the Fringes« BONELA als Organisation darstellte, die eine offene 

4		  Alle in der Folge nicht weiter spezifizierten wörtlichen Zitate sind der Auf-
zeichnung der Sendung the EYE vom 26.04.2006 entnommen.

IDENTIFIZIERENDES VERSUS VERMITTELNDES DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

Debatte über kontroverse Themen wie Prostitution und Homosexua-
lität initiieren möchte: »The Botswana Network on Ethics, Law and 
HIV/AIDS (BONELA) says it wants all marginalised people to have 
a voice and to be involved in the prevention of HIV. That is why it is 
calling for open discussions on controversial issues surrounding sex 
workers and homosexuality« (Mmegi, 24.04.2006). In diesem Artikel 
hatte BONELA schon die Kritik Kabo Hiri-Khudus vorweggenommen 
und erklärt, dass eine Legalisierung von Prostitution und Homosexua-
lität keineswegs das Bedürfnis nach unerwünschtem sexuellem Verhal-
ten erst produzieren würde. »BONELA argues, these activities already 
exist in society and should be included in strategies concerning HIV/
AIDS« (ebd.). Insbesondere weil BONELA längst auf ihre Argumente 
reagiert hatte, erschien mir die Position der Dozentin für Sozialarbeit 
lediglich wie der Platzhalter für eine allgemeine konservative Position. 
Diese Einschätzung wurde auch dadurch bestärkt, dass Kabo Hiri-Khu-
du, während der Talkshow nicht viel Substantielles hinzufügen konnte. 
Vielmehr schien sie mir sogar kurzsichtig und stur auf ihrer Position zu 
beharren, insbesondere als sie auf ihre früheren Erfahrungen angespro-
chen wurde. Sie hatte als Polizistin gearbeitet und war dabei auch mit 
Prostitution konfrontiert worden. »When I worked as a police officer 
it was illegal ... We used to assume that it is illegal«.

Schnell hatte ich die Analysekategorien ›Macht‹ und ›Gender‹ bemüht 
und die Position Kabo Hiri-Khudus erschien mir das Produkt der pa-
triarchalen Tswana-Gesellschaft zu sein. Dass sie als Frau diese Positi-
on vertrat, betrachtete ich als Naturalisierung, als einen Effekt, der ihr 
die kontingenten Bedingungen als natürliche Gesetzmäßigkeit erscheinen 
ließ. Ich sah in ihrer Position auch eine Perpetuierung von Genderunge-
rechtigkeit, die im Falle von Prostitution die Verantwortung allein den 
Frauen zuschreibt. Diese meine Interpretation wurde von Dumo Boko 
bedient, als er einwandte, dass derzeit lediglich das Angebot von sexu-
ellen Dienstleistungen verurteilt würde, nicht aber die Rolle der Freier. 
Kabo Hiri-Khudu wies wiederholt auf die schwierigen Umstände von 
Sexarbeiterinnen5 hin, wobei es ihr aber kaum gelang, diese Argumente 
auf die zur Debatte stehende Frage nach einer Legalisierung der Prosti-
tution zu beziehen. Die Position von BONELA schien mir die rationa-
le Stimme der unterdrückten Minderheit zu sein, die im Sinne der Men-
schenrechte, den Gleichheitsgrundsatz für ihre Klientel einfordert und 
sich für eine Ermächtigung der Prostituierten einsetzte.

Meine Einschätzung änderte sich, als mir die Asymmetrie meiner Be-
wertung bewusst und suspekt wurde. Dabei war mir Andrew Kiptoo 
behilflich, nicht weil er mir die Position Kabo Hiri-Khudus hätte erklä-
ren können, vielmehr weil er sich unschlüssig zeigte, ob die Situation 

5	 Sie sprach tatsächlich nur von Frauen.

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

tatsächlich so eindeutig war, wie von BONELA behauptet. Mir wurde 
bewusst, dass ich die Position Kabo Hiri-Khudus ablehnte, obwohl ich 
sie eigentlich nicht nachvollziehen konnte. Ich begann gezielt nach Hin-
weisen zu suchen, die ihre Position stärken. Ich stellte mir die Frage, wel-
che Erfahrungswirklichkeit diese Position rechtfertigen würde und nach 
einigen Recherchen gelangte ich schließlich zu folgenden Hinweisen.

Bei näherer Betrachtung zeigten sich einige Argumente Kabo 
Hiri-Khudus nicht mehr ganz so abwegig, sie wirkten nur unter der 
von Duma Boko und der Redaktion eingeführten Argumentation etwas 
fehl am Platz. Kabo Hiri-Khudus Argumente passten nicht in die Logik, 
die durch die Frage nach der rechtlichen Stellung der Prostituierten eta
bliert wurde. Ihre Betonung der marginalisierten Stellung der Prostitu-
ierten schien diesen nicht die volle Autonomie zuzusprechen, wodurch 
ihr Beharren auf traditionellen Vorstellungen entmündigend erschien. 
Sie argumentierte aber im Hinblick auf die jüngere Generation, auf die 
Verantwortung gegenüber Heranwachsenden und die Vorbildfunktion 
der Gesellschaft. Es kann tatsächlich nicht einfach als irrelevant abge-
tan werden, wenn sie sagt: »Around Westafrika a lot of young girls were 
being shipped to countries like Netherlands for them to go into this busi-
ness. Their parents will be told that: ›You know what, they are going to 
get good education, they are going to get good jobs.‹ [...] And the first 
three days or four, they have been raped, they don’t give any consensus 
into this business.« Es ist keineswegs unbegründet, wenn sie betont, dass 
auch legale Bordelle Mädchen und Frauen brauchen, welche nicht im-
mer auf legalem Wege beschafft und in die Prostitution gezwungen wer-
den. Zwar ist es fraglich, ob sich Mädchenhandel und Zwangsprostitu-
tion innerhalb legaler Strukturen besser bekämpfen lassen als in einer 
Situation, in der Prostitution generell verboten ist. Auch gibt es keinen 
Hinweis darauf, dass Sextourismus bevorzugt dort stattfindet, wo Pros-
titution legal ist, allerdings scheint eine breite gesellschaftliche Akzep-
tanz von Konkubinat und käuflichem Sex, Sextourismus zu befördern 
(Cohen 1996: 250f). Sieht man also Kabo Hiri-Khudus Angst, eine Le-
galisierung könne Prostitution moralisch etablieren, dann erscheint ihre 
Sorge durchaus gerechtfertigt.

Kabo Hiri-Khudu bringt die Thematik auch mit ländlichen Lebens-
welten in Verbindung. In Bars oder an Plätzen an denen khadi (traditi-
onelles Bier) gebraut und ausgeschenkt wird, werden nicht selten auch 
sexuelle Dienstleistungen angeboten (Helle-Valle 1999). Kabo Hiri-Khu-
du stellt die Frage, wie sich ein junges Mädchen wohl fühlen müsse, das 
in solch einem Zusammenhang missbraucht wurde. Wenn Prostitution 
tatsächlich legal werden würde, dann käme dies ihrer Meinung nach ei-
ner nachträglichen Legitimierung der Tat gleich. Sie begründet das mit 
den ärmlichen Lebensverhältnissen. Auf den ersten Blick erscheint dieses 
Argument nicht gerade plausibel, denn die Gegenseite versucht ja gerade 

IDENTIFIZIERENDES VERSUS VERMITTELNDES DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

sexuelle Selbstbestimmung zu fördern. Dabei müsste selbstverständlich 
auch geklärt werden, unter welchen Bedingungen Prostitution gesetz-
lich nicht toleriert werden dürfte, etwa wenn junge Mädchen zu sexu-
ellen Dienstleistungen gezwungen würden. In einem anderen Licht aber 
erscheint ihr Argument valide. Bedenkt man, dass es vor allem eine öko-
nomische Unsicherheit ist, die Frauen in die Prostitution treibt (Cohen 
1996; Helle-Valle 1999), dann sieht man, dass viele Frauen die Hoffnung 
hegen, über Beischlaf längerfristige Beziehungen anzubahnen. Da dies zu 
Beginn nicht als Prostitution angesehen wird, und die Mädchen auch im 
Weiteren an einen Ausstieg denken, findet niemals eine vollständige Pro-
fessionalisierung dieser Tätigkeit statt. Tatsächlich gibt es in Botswana 
auch traditionelle Formen von ökonomisch-sexuellen Austauschbezie-
hungen, die sich strukturell von professionellen Bordellbetrieben unter-
scheiden. Die Beziehungen zwischen den Partnern sind dann meist von 
längerer Dauer und nicht nur auf sexuelle Dienstleistungen beschränkt. 
Derartige Austauschbeziehungen werden immer weitgehend im infor-
mellen Bereich bleiben. Es ist demnach fraglich, ob eine Legalisierung 
die Rolle dieser Sexarbeiterinnen tatsächlich stärken würde und ob sie 
tatsächlich zu einer verbesserten HIV-Prävention führen könnte. 

Diese Asymmetrie des Sexgewerbes wird in der Debatte um Legali-
sierung von Prostitution häufig vergessen. Dieses Gefälle lässt sich im  
Übrigen auch zwischen Zentraleuropa und den peripheren Staaten fest-
stellen. Wo sich die Autorität der Eltern mit Armut und der Hoffnung 
auf einen finanzkräftigen Mann mischt, dort stellt sich die Frage nach 
der Zustimmung eines Mädchens auf eine ganz andere Art und Weise als 
in einer liberalen westlichen Gesellschaft. 

Von der All- zur Überparteilichkeit

Zwar erscheint eine Lösung der Frage, wie nun mit Prostitution in  
Botswana verfahren werden soll, eher weiter entfernt als zuvor, doch kön-
nen nun die richtigen Fragen gestellt werden. Mein Argument an dieser 
Stelle ist aber kein inhaltliches, sondern ein methodisches. Die Untersu-
chung erreichte einen vertieften Einblick nicht durch Reflexion der Posi-
tionalität des Forschenden oder gar durch dessen Selbstverortung inner-
halb einer Rangfolge von Identitätskategorien. Sie gewann Tiefe durch 
eine sukzessive Annäherung an die jeweils spezifischen Positionen aller 
Einzelparteien. Schlüssel war eine Haltung der Allparteilichkeit, wie sie 
in Mediationsprozessen als Richtlinie gilt (Schäfer 2017). Dabei geht es 
darum, allen Meinungen und Bedürfnissen gleichermaßen mit Respekt zu 
begegnen. Als Hinweis darauf, dass Allparteilichkeit noch nicht erreicht 
ist, kann gelten, wenn eine der Positionen als unbegründet zurückgewie-
sen wird, ohne dass der Versuch des Verstehens erfolgt wäre. Hierfür 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

können sich die Forschenden eine einfache Kontrollfrage stellen. Weiß ich 
von jeder Position, welchen lebensweltlichen Erfahrungen sie entspringt? 
Fällt die Antwort negativ aus, wird eine Position als unbegründet ange-
sehen, ohne dass sie erklärt werden kann, dann ist das ein Hinweis dar-
auf, dass der Forschungsprozess noch nicht abgeschlossen werden sollte. 

Um Allparteilichkeit zu erreichen, müssen die jeweiligen Einzelpositi-
onen herausgearbeitet werden. Es gilt zu ergründen, was für bestimmte 
gesellschaftliche Positionen generalisierbar ausgesagt werden kann. Das 
erfordert zuhören und verstehen wollen. Dabei bedeutet Verstehen aber 
nicht automatisch auch Akzeptieren. Es geht auch explizit nicht um ein 
einfühlendes Verstehen, das versucht das gesamte Empfinden einer Per-
son oder Personengruppe zu begreifen, sondern um das Verständnis ei-
ner Haltung innerhalb eines Dissensverhältnisses. Hier lässt sich der Dis-
sens als methodologischer Ankerpunkt für die Untersuchung erkennen. 
Wenn erkannt wird, warum Personen bestimmte Meinungen vertreten, 
aus welchen Erfahrungen sich diese Meinungen jeweils speisen, dann 
verliert man damit nicht automatisch auch die Fähigkeit, weiterhin eine 
kritische Haltung einzunehmen. Im Gegenteil, in der Allparteilichkeit 
entstehen erst die Ressourcen für eine angemessene Kritik, die über die 
Einzelpositionen hinausgehend auch die Rahmenbedingungen des Dis-
senses thematisieren sollte, also letztlich überparteiisch werden sollte.

Es gibt zwei Möglichkeiten, diese Kritik zu justieren, um von All- zu 
Überparteilichkeit zu gelangen. Erstens kann das durch eine Betrachtung 
der Beziehungsebene erreicht werden. In gesellschaftlichen Debatten brin-
gen sich die Parteien immer transaktional gegenseitig hervor. Ein Begriff 
von transaktionaler Gewalt (Kap 3.3) ist Voraussetzung, um verdeckte 
Asymmetrien erkennen zu können. Zudem ist ein Wissen über Persön-
lichkeitspsychologie wichtig, um die Beteiligten in ihrer Offenheit, Red-
lichkeit oder Strategiestärke einschätzen zu können. In obigem Beispiel 
wirken Kabo Hiri-Khudus Argumente vor allem deswegen so wenig über-
zeugend, weil sie nicht ihren eigenen Diskurs führen kann. Während die 
Gegenseite ihre Argumentation vorbereitet und gedanklich klar umris-
sen hat, kann sie nur auf ihre Lebenserfahrung und ihr Wissen über die 
lebensweltlichen Nöte vieler Frauen insistieren. Um verständlich zu sein, 
müsste sie aber ihre Argumentation von einem ganz anderen Ausgangs-
punkt her aufbauen. Hierzu hat sie in der gegebenen Situation aber gar 
keine Möglichkeit. Allein durch die Exposition der Thematik ergibt sich 
eine transaktionale Asymmetrie. Eine kritische Mediation würde hier die 
Wahrung von Verfahrensgerechtigkeit anmahnen. Dabei würde sie, selbst 
wenn sie die unterlegene Position stärkt, dennoch nicht parteiisch wer-
den. Der stärkeren Position eine nicht gehörte Meinung verständlich zu 
machen, greift nicht auf die inhaltliche Ebene eines Dissenses durch. Hier-
zu hat die Mediation verschiedene Möglichkeiten, etwa kann sie durch 
gezieltes Nachfragen der schwächeren Position nochmals die Chance für 

IDENTIFIZIERENDES VERSUS VERMITTELNDES DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

eine Erklärung geben oder durch Paraphrasierung des Gesagten Klarheit 
für die Position erzeugen oder auf mögliche Missverständnisse hinweisen.

Zweitens greift eine kritische Mediation nicht auf die inhaltliche Ebe-
ne durch, wenn sie auf objektivierbare gesellschaftliche Rahmenbedin-
gungen verweist. So kann eine Mediation Sachexpertise einbringen, so-
fern diese für die Verhandlung der zur Debatte stehenden Fragen von 
Relevanz ist. Sie kann dazu anregen, Expertinnen und Experten zu kon-
sultieren, um qualifizierte Entscheidungen zu ermöglichen. Genauso 
kann Mediation mit Widersprüchen zu allgemeinen gesellschaftlichen 
Prinzipien oder gemeinschaftlichen Anliegen verfahren. Partiell lassen 
sich hier insbesondere Formen der immanenten Kritik anwenden (Stahl 
2013), denn es ist davon auszugehen, dass die Parteien nichts beschlie-
ßen wollen, was ihren eigenen Grundsätzen widerspricht. Sofern die Me-
diation die Verhandlungen lediglich über diese Bezüge informiert, wird 
sie nicht parteiisch. 

Mediation hat sogar die Verpflichtung darauf zu achten, dass die Par-
teien nicht etwas beschließen, was in rechtlicher Hinsicht problematisch 
werden könnte, denn so hätten die Beschlüsse letztlich keinen Bestand 
(Berger & Ukowitz 2005). Bei Konflikten handelt es sich auch nur in 
den seltensten Fällen um reine Interessenkonflikte, sondern vielfach um 
Wertkonflikte. Fragen von Gerechtigkeit sind deswegen von großer Be-
deutung (Montana 2003), und eine Mediation muss fähig sein, ein Ver-
ständnis davon zu erzeugen, dass viele Verständnisse von Gerechtigkeit 
möglich sind (vgl. auch Sen 2010). So können etwa Verteilungs-, Ver-
fahrens-, Austausch- oder Vergeltungsgerechtigkeit, zu konfligierenden 
Sichtweisen führen, wobei alle eine gewisse Berechtigung haben. Zudem 
gehört es zur Ethik der Mediation, dass keine Vereinbarungen auf Kos-
ten von Dritten oder der Allgemeinheit beschlossen werden. Das würde 
dem Gedanken der Konfliktlösung widersprechen, denn damit würde 
das Problem nicht behoben, sondern nur verlagert. Es ist also durchaus 
vertretbar, wenn Mediation beispielsweise Fragen internationaler oder 
sozialer Gerechtigkeit oder Problematiken des Klimawandels auf die zu 
verhandelnden Sachverhalte oder Streitpositionen bezieht und auf mög-
liche Konfliktfelder hinweist. 

An dieser Stelle wird die Rolle einer akademischen Kritik als Media-
tion zum ersten Mal sichtbar. Viele der hier genannten Themengebiete 
sind akademische Wissensgebiete. Die akademische Kritik kann komple-
xe Sachverhalte auf gesellschaftliche Dissensverhältnisse beziehen und 
verschiedene Positionen in Bezug auf relevante Wissensbestände infor-
mieren. Dies fordert den Forschenden eine bestimmte Haltung ab. In kei-
nem Fall dürfen sie theoriegeleitet vorgehen. Sie müssen sich selbst als 
Lernende zeigen und bereit sein, im Angesicht der Praxis über ihr aka-
demisches Verständnis hinauszuwachsen.

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

5.5 Die Verantwortung der Forschenden

Auch eine Forscherin, die sich allparteilich einen Dissens anschaut, kann 
sich nicht sicher sein, dass sie nicht doch unbemerkt eine gewisse Präfe-
renz für die eine oder andere Seite entwickelt. Deswegen gilt es auf einer 
ganz persönlichen Ebene Verantwortung für den Mediationsprozess zu 
übernehmen. Hierzu reicht es nicht aus, gängige Ethikrichtlinien oder 
bestimmte Prinzipien wissenschaftlichen Arbeitens, die sich aus den ge-
wählten Methoden ergeben, möglichst gewissenhaft umzusetzen. For-
schende müssen aufgeschlossen die Möglichkeit zulassen, dass ihre aka-
demischen Kategoriensysteme und Überzeugungen aufbrechen. Derart 
offene Forschungsprozesse erzeugen oftmals Unsicherheit und Orien-
tierungslosigkeit. Das Konzept der forschungsevozierten Positionalität 
zeigt aber, dass diese Gefühlszustände notwendig sind, denn letztlich 
können einem nur die eigenen emotionalen Bewegungen als Anhalts-
punkt für eine Reflexion der eigenen Selbstverständlichkeiten dienen. 
Vom Schreibtisch aus ist es unmöglich, die eigene Positionalität zu be-
stimmen, sie kann nur im Kontakt mit einem fremden Gegenüber erfah-
ren werden. Alles, was augenblicklich starke Gefühle auslöst, was ein-
deutig positiv oder absolut negativ erscheint, bedarf einer Prüfung, denn 
die Welt ist erfahrungsgemäß niemals schwarz-weiß. Vertrauen sollte 
man hingegen in Ambiguitäten und Ambivalenzen setzen, denn in die-
sen Fällen scheint die Meinungsbildung schon deutlich fortgeschritte-
ner zu sein. Eine transaktionale Anthropologie stellt die Verantwortung 
der Forschenden als eine Aufforderung zur Persönlichkeitsentwicklung 
als Forscher dar. Dabei ist aber die Praxis die Lehrmeisterin, nicht die 
Theorie.

Die Grounded Theory (Strauss & Corbin 1996) ist darauf angelegt, 
gegebene Terminologien zu durchbrechen und neue empiriebasierte Be-
schreibungen zu entwickeln. Das Forschungsfeld wird mittels eines zy
klischen Prozesses des Interpretierens von Daten und wiederholten Rück-
wendungen zur Theorie exploriert. Hierzu stellt die Grounded Theory 
konkrete Konzepte zur Verfügung. Beim theoretischen Sampling werden 
die Forschenden aufgefordert, trotz möglicherweise schlüssig erscheinen-
der Theoretisierung des Untersuchungsgegenstandes nochmals analyti-
sche Überlegungen darüber anzustellen, welche Interviewpartner mög-
licherweise bisher noch nicht bedachte Perspektiven anbieten könnten. 
Die Frage nach der theoretischen Sättigung hingegen fordert die For-
schenden auf, zu entscheiden, wann ihre prinzipiell niemals vollständig 
abschließbaren Forschungen einen Stand erreicht haben, an dem sie der 
Veröffentlichung gerecht werden. 

»Sobald der Forscher überzeugt ist, dass sein analytischer Bezugsrah-
men eine systematische, gegenstandsbezogene Theorie darstellt, dass er 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268

eine hinlänglich genaue Kennzeichnung der untersuchten Sachverhalte 
enthält und dass er in eine Form gebracht worden ist, die anderen For-
schern die Möglichkeit gäbe, ihn zu verwenden, wenn sie im gleichen 
Feld zu arbeiten hätten – dann kann er seine Ergebnisse mit Zuversicht 
veröffentlichen. Er ist überzeugt von seinem eigenen Kenntnisreichtum 
und vermag keinen Grund zu finden, diese Überzeugung zu ändern. Dies 
ist kein Willkürakt, sondern ergibt sich aus den Mühen, die der Forscher 
auf sich genommen hat, um seine Auffassungen zu überprüfen.« (Glaser 
& Strauss 1993[1979]: 96) 

Hiermit weisen Barney Glaser und Anselm Strauss darauf hin, dass die 
Ergebnisse der Forschung in dem Sinne anwendbar sein sollen, als dass 
sie weitergehenden Forschungen als Orientierung dienen können. Dies 
aber nicht wegen ihres Wahrheitsgehaltes oder ihrer theoretischen Kon-
sistenz in Zusammenhang mit anderen Theorien, sondern im Sinne eines 
Weiterdenkens, eines Fortschreitens von Theoriebildung als Verständnis 
von Welt. In dieser Auffassung ist jede Theorie nur eine Pause im ewi-
gen Strom des Denkens. Darüber hinaus fordert die Grounded Theory 
die Forschenden zur theoretischen Sensibilität auf, also zur beständigen 
Weiterentwicklung ihrer Fähigkeiten »Einsichten zu haben, den Daten 
Bedeutung zu verleihen, [...] zu verstehen und das Wichtige vom Unwich-
tigen zu trennen« (ebd.: 25). Insbesondere die Ansprüche der theoreti-
schen Sättigung und der theoretischen Sensibilität machen deutlich, dass 
die Grounded Theory Ansprüche an die Persönlichkeitsentwicklung der 
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler als forschende Subjekte stellt.

Ziel der vergleichenden Methode der Grounded Theory ist es, die Wi-
dersprüche zwischen theoretisch induzierten Überzeugungen und empi-
rischen Befunden aufzuzeigen, um die Betrachtung dabei sukzessive zu 
präzisieren. Letztlich soll die Theorie qualifiziert werden, nicht die Pra-
xis. Es geht nicht darum, in der Praxis zu intervenieren, sondern zutref-
fendere Theorien zu entwickeln, die natürlich dann auch kompetenteres 
Handeln zulassen. Hier löst sich der Eurozentrismus der Kulturanth-
ropologie oder der Entwicklungsforschung auf. Denn denkt man das 
konsequent weiter, dann stehen damit die westlichen Konzepte auf dem 
Prüfstand. Sie werden nicht theoriegeleitet als per se überlegen angese-
hen, sondern anhand der Praxis auf ihre Gültigkeit hinterfragt. Mit der-
artiger Methodik und ihrem Anspruch, multiperspektivisch zu forschen, 
sucht eine transaktionale Anthropologie nach integrierenden Konzep-
ten, die über bereits bestehende Theorien hinausgehen. Tendenziell kehrt 
sie den Blick damit um und fragt, was man von den Marginalisierten, 
dem Fremden, dem Nicht-Hegemonialen für eine gemeinsame Weiterent-
wicklung lernen kann. Sie attribuiert das Fremde nicht als rückständig, 
unterentwickelt, unaufgeklärt oder mystisch verblendet, sondern sucht 
im Impuls des Verstörtseins durch das Unbekannte den weiterführen-
den Gedanken – den Gedanken, der die Unzulänglichkeit der eigenen 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


269

Überzeugungen offenbart. Es ist das Fremde, das Unerwartete, was uns 
die eigene Prägung bewusst machen kann. Dies kann nur gelingen, wenn 
die unangenehmen Gefühle eines Nicht-Herr-der-Situation-Seins ausge-
halten werden. Um verantwortlich zu forschen, muss dem Fremden ein 
Vertrauensvorschuss gegeben werden. In dem, was uns unangenehm af-
fiziert, liegt möglicherweise ein bisher unerkannter Sinn.

5.6 Zwischenfazit: Der Dissens als methodologischer 
Ankerpunkt einer Kritik als Mediation

Aus transaktionaler Perspektive ist die Forderung nach einer Reflexion 
von Positionalität illusorisch, sofern dadurch eine Qualifizierung des 
forschenden Blickes erreicht werden soll. Zwar ist sie hilfreich, um er-
höhte Achtsamkeit zu erzeugen, doch kommen dabei allzu leicht nur 
die augenfälligsten Positionalitäten zum Tragen. Sofern die Forderung 
nach Reflexion von Positionalität eine Objektvierung des Standpunkts 
der Forscherin oder des Forschers anstrebt, impliziert sie das Ideal von 
Unparteilichkeit, läuft aber Gefahr unangemessene Eigenparteilichkeit 
zu erzeugen. Nicht in einer noch so intensiven Selbstschau kann man 
die eigenen Privilegien erkennen. Im Gegenteil, je mehr man sich auf 
sich selbst konzentriert, desto weiter entfernt man sich von der Er-
kenntnis der Beziehungshaftigkeit sozialer Verhältnisse und nähert sich 
einem identifizierenden Denken an, das Ungleichheitskategorien eher 
repetiert, als dass es sie aufbricht. Die Reflexion der eigenen Positiona-
lität kann, wie gezeigt wurde, auch trügerisch sein und die notwendi-
ge Offenheit eher verhindern als befördern. Somit trägt die Forderung 
nach Reflexion der Positionalität forschungspraktisch kaum zur Ver-
besserung der Ergebnisse bei. Sie kann weder willentlich prozessiert 
noch überprüft werden. Eine Reflexion der eigenen Prägung kann al-
lenfalls in einem empirischen Forschungsprozess geschehen. Allenfalls 
kann ihr der Weg bereitet werden, und die Grounded Theory formuliert 
einige Ideen zur Schaffung hierfür günstiger Bedingungen. Das Sprich-
wort ›Ich bin, weil es dich gibt‹ besagt, dass ich mich nur in der Be-
ziehung zu anderen erkennen kann. Ich muss den anderen erforschen, 
um mich selbst erkennen zu können. Erst im Versuch, das bisher Un-
bekannte zu verstehen, ist im Spivakschen Sinne ein unlearning der ei-
genen Privilegien möglich. Dabei kann es aus der Sicht einer transak-
tionalen Anthropologie nicht um die Erfassung emischer Perspektiven 
gehen. Es geht nicht um ein going native, das ein vollständiges Eintau-
chen in eine andere Kultur anstrebt. Nicht einfühlendes Verstehen ist 
das Ziel, sondern das Erkennen bestimmter Begründungszusammen-
hänge divergierender Positionen in Dissenszusammenhängen. Es geht 

ZWISCHENFAZIT: DER DISSENS ALS METHODOLOGISCHER ANKERPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270

um die Fähigkeit, ›in eigenen Worten‹ die Anliegen ›fremder‹ Position 
erklären zu können. 

In der Untersuchung eines umstrittenen Gegenstandes lassen sich die 
jeweiligen Perspektiven besser untersuchen als in der Betrachtung ihrer 
jeweiligen Identitäten, denn im Dissens nageln sie sich gegenseitig fest. In 
ihren Auseinandersetzungen lassen sie eine Beziehung erkennen. In der 
Untersuchung ihrer Identität zerfällt jede Gruppe in individuelle Persön-
lichkeiten. Mit dem Blick auf Beziehungsweisen aber werden die Bruch-
linien der Praxis innerhalb lokalisierbarer Lebenszusammenhänge zum 
Gegenstand der Analyse. Der beobachtbare Dissens wird zum methodi-
schen Ankerpunkt, und es eröffnet sich die Möglichkeit, identifizieren-
des Denken aufzugeben und ein vermittelndes Denken zu entwickeln. 
Dabei sollen die Meinungen und Bedürfnisse aller Parteien gleicherma-
ßen Aufmerksamkeit finden. Mediation folgt in einem ersten Schritt dem 
Grundsatz der Allparteilichkeit. Dieser erfordert es, den Standpunkten 
aller Parteien mit dem gleichen Respekt zu begegnen (Schäfer 2017). Be-
müht sich eine Mediatorin oder ein Mediator um ein Verständnis meh-
rerer Parteien, dann kann die Sprache zu einem verbindenden Medium 
werden, das, wie Dewey sagt, die verschiedenen »provinziellen Zungen« 
gegenseitig verständlich macht. 

Bruchlinien der Praxis haben sich aber immer aus historischen Pfad-
abhängigkeiten ergeben und gefestigt, sodass sie sich im Heute in beob-
achtbaren Dissensereignissen zeigen. Die historischen Wurzeln sind den 
Parteien aber selten bewusst, auch mag es noch weitere Wissensbestän-
de geben, die von der Mediation in den Vermittlungsprozess eingebracht 
werden können. Zudem steht Mediation auch in der Rolle als Hüterin 
des Verfahrens über den Konfliktparteien. Zwar enthält sie sich inhalt-
licher Positionen, ist aber in der Verantwortung, nicht zur Erfüllungsge-
hilfin mächtiger Parteien zu werden, und muss sich deswegen um einen 
Ausgleich bestehender Asymmetrien bemühen. In diesem Sinne sollte 
eine Mediation kritisch Überparteilichkeit anstreben. 

Zusammenfassend lassen sich verschiedene Grade der Parteilich-
keit folgendermaßen differenzieren. Unparteiisch ist, wer eine ir-
gendwie objektivierte Position einnimmt, was mit allen Schwierig-
keiten des Objektivitätsbegriffes verbunden ist und deswegen nicht 
selten ungewollt auf simplifizierende Art und Weise eigenparteiisch 
wird. Allparteiisch hingegen ist, wer sich um ein Verständnis aller Po-
sitionen bemüht und diesen gleichermaßen Respekt entgegenbringt. 
Überparteilichkeit zeichnet sich schließlich durch eine vermittelnde 
Tätigkeit aus, die die Asymmetrien der Beziehungen der Beteiligten 
sieht und die Dissensbeziehungen über weitere gesellschaftliche Be-
dingungen informiert.	

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241 - am 20.01.2026, 03:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	5.1  Anthropologie und Positionalität
	5.2  Von strukturellen Benachteiligungen zu Fragen der Parteilichkeit
	5.3  Die Eigenparteilichkeit der Identitätspolitiken
	5.4  Identifizierendes versus vermittelndes Denken
	5.5  Die Verantwortung der Forschenden
	5.6  Zwischenfazit: Der Dissens als methodologischer Ankerpunkt einer Kritik als Mediation

