
Hermann-Josef 
Große Kracht 

Gibt es eine moderne kirchliche 
Öffentlichkeitstheorie? 
Vatikanische Mediendokumente zwischen 
emphatischer Demokratiebejahung und neuer 
Öffentlichkeitsangst 

1. Die unbewältigte Zumutung der Aufklärung: 
Ein rationalistisch-diskursiverÖffentlichkeitsbegriff 

Seit dem Siegeszug der europäischen Aufklärungsbewegung gehört die 
rechtliche Implementierung einer autonomen politischen Öffentlichkeit 
zum elementaren normativen Selbstverständnis der westlichen Verfas· 
sungsstaaten. So gilt etwa in der laufenden Rechtssprechung des 
Bundesverfassungsgerichts die freie öffentliche Meinungsbildung als 
"schlechthin konstituierend" (BVerfGE 7, 198 [208.212] u.ö.) für einen 
demokratischen Staat. Das Grundrecht der freien Meinungsäußerung 
sei deshalb nicht nur "als unmittelbarster Ausdruck der menschlichen 
Persönlichkeit und der Gesellschaft eines der vornehmsten Menschen­
rechte überhaupt (un des droits le plus precieux de l'homme nach 
Artikel11 der Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte von 1789) ", 
sondern zugleich ein Grundmerkmal demokratischer Gesellschaften, 
denn erst die Kommunikationsfreiheiten ermöglichten "die ständige 
geistige Auseinandersetzung, den Kampf der Meinungen, der ihr 
Lebenselement ist" (ebd.). 

In dieser hohen verfassungsrechtlichen Wertschätzung der öffent­
lichen Meinung artikuliert sich noch ungebrochen die aufklärerische 
Idee des ,öffentlichen Vernunftgebrauchs', die ihre epochaltypische 
Formulierung bekanntlich in Kants berühmter Aufklärungsschrift aus 
dem Jahre 17841 gefunden hat. Im freien Räsonnement gebildeter 
Privatbürger, in dem es möglich ist, divergierende Meinungen und 
Anschauungen unverfälscht und angstfrei "der Welt öffentlich vorzule­
gen", 2 sieht Kant die Chance zu einer wechselseitigen Selbstaufklärung 
eines prinzipiell unbegrenzten Staatsbürgerpublikums, denn auch wenn 
es "für jeden einzelnen Menschen schwer (sei), sich aus der ihm 
beinahe zur Natur gewordenen Unmündigkeit herauszuarbeiten", so 
scheint es ihm "beinahe unausbleiblich", daß "ein Publikum sich selbst 
aufkläre. ... Denn da werden sich immer einige Selbstdenkende ... 

1 I. Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung, in: ders., Werke in sechs 
Bänden (hg.v. W. Weischedel), Bd. VI, Frankfurt 1964, S. 53-61. 

2 Ebd., S. 60. 

247 

Communicatio Socialis 30 (1997), Nr. 3: 247–266 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GROSSE KRACHT 

finden, welche, nachdem sie das Joch der Unmündigkeit selbst 
abgeworfen haben, den Geist einer vernünftigen Schätzung des eigenen 
Werts und des Berufs jedes Menschen, selbst zu denken, um sich 
verbreiten werden." 3 Auch wenn Kants Vertrauen in eine geradezu 
zwangsläufige wechselseitige Selbstaufklärung freilich noch weit davon 
entfernt war, das reale Staatsbürgerpublikum zum Subjekt der Politik 
zu erheben und den ,öffentlichen Willen' aus dem tatsächlichen Resultat 
eines kollektiven öffentlichen Willensbildungsprozesses abzuleiten, 4 so 
trat nun irreversibel die Idee einer W ahrheitsfindung durch öffentlichen 
rationalen Diskurs auf die politische Tagesordnung - und damit wurde 
das überkommene Selbstverständnis absolutistischer Politik im Kern 
zerstört. Ab jetzt sollten Autoritätsargumente, Tradition, Herkunft und 
Überlieferung keine Rolle mehr spielen, denn nun verwickelte "der hohe 
Gerichtshof der Vernunft, zu dessen natürlichen Beisitzern sich die 
aufstrebende Elite selbstbewußt zählte, ... in verschiedenen Etappen 
alle Bereiche des Lebens in seine Prozeßführung. Die Theologie, die 
Kunst, die Geschichte, das Recht, der Staat und die Politik, schließlich 
die Vernunft selber, werden früher oder später vor seine Schranken 
zitiert und haben sich zu verantworten."S 

Dieser von der europäischen Aufklärung hervorgebrachte rationali­
stisch-diskursive Öffentlichkeitsbegriff wurde von der katholischen 
Kirche jahrhundertelang vehement bekämpft und diffamiert. Schon 
1791 verurteilte Pius VI. nicht nur die Französische Revolution und die 
Menschenrechtserklärung von 1789, sondern auch das gesamte Frei­
heitsbewußtsein der bürgerlichen Aufklärung mit scharfen Worten. Die 

3 Ebd., S. 54. 
4 Für Kant ist der ,öffentliche Wille', der als "Probierstein der Rechtmäßigkeit eines 

jeden öffentlichen Gesetzes" zur Geltung kommen soll, "keineswegs als ein Faktum" 
anzusehen, sondern als "eine bloße Idee der Vernunft" (ders., Über den Gemein­
spruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis, in: 
Werke, Bd. VI, S. 127-72, 153). Als solche ist sie nicht konstitutiv auf eine 
öffentliche Bestätigung durch das Staatsbürgerpublikum angewiesen, sondern kann 
durchaus auch vor-öffentlich, z.B. durch entsprechende philosophische Anstrengun­
gen eines Alleinherrschers, erkannt werden. Kant ging also "nie soweit, das 
Geheimnis der politischen Vernunft nach dem Modell rationaler Urteilsbildung in der 
Gelehrtenrepublik in das Wechselspiel öffentlich vorgetragener Argumente und 
Gegenargumente aufzulösen. Der öffentliche Wille konnte für ihn mit den öffentlich 
vorgetragenen Meinungen und Interessen, so viele sie auch teilten, niemals per se 
zusammenfallen." (L. Hölscher, Öffentlichkeit und Geheimnis. Eine begriffsge­
schichtliche Untersuchung zur Entstehung der Öffentlichkeit in der frühen Neuzeit, 
Stuttgart 1979, S. 149) 

5 R Koselleck, Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen Welt 
(1959), Frankfurt 61989, S. 6. 

248 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINE MODERNE KIRCHLICHE ÖFFENTLICHKEITSTHEORIE? 

Vorstellung, "es sei ein Recht des in der Gesellschaft lebenden 
Menschen, in allem volle Freiheit zu genießen, so daß er nicht nur in 
der Ausübung seiner Religion nicht behindert werden darf, sondern daß 
es auch seinem Ermessen überlassen bleibt, was er über religiöse 
Fragen denken, reden, schreiben und im Druck veröffentlichen will", 
galt ihm als "wahre Ungeheuerlichkeit"~ Ähnlich verurteilte dann auch 
Gregor XVI. 1830 die Forderung nach Gewissensfreiheit als "seuchen­
artigen Irrtum", der sich "zum Schaden der kirchlichen und bürger­
lichen Sache weitherum verbreitet", 7 bevor dann Pius IX. in seinem 
berüchtigten Syllabusvon 1864 feierlich die These zurückwies, daß sich 
der römische Papst je "mit dem Fortschritt, mit dem Liberalismus und 
mit der modernen Zivilisation aussöhnen und abfinden" 8 könne und 
solle. 

Diese frontale Verurteilung der modernen Freiheiten hat die Kirche 
im II. Vatikanischen Konzil (1962-1965) programmatisch und intentio­
nal endgültig zu überwinden versucht. Seitdem ist sie auf der Suche 
nach einer unvorbelasteten, wohlwollenden Verhältnisbestimmung zur 
politischen Moderne und bemüht sich um produktive Perspektiven für 
eine moderne, dem heutigen Problemniveau angemessene Staats- und 
Demokratietheorie. Die folgenden Ausführungen wollen am Beispiel der 
kirchlichen Lehre zur politischen Öffentlichkeit nachzeichnen, wie weit 
diese Suche inzwischen gediehen ist. 

2. Die konziliare Erneuerung läßt auf sich warten: 
Inter mirifica als ,präkonziliares' Konzilsdokument 

Das II. Vatikanische Konzil gilt zurecht als die zentrale Wendemarke, 
mit der die offizielle Kirche ihr Verhältnis zur Moderne fundamental 
umzustellen versuchte: Statt einer autoritativen Pauschalverurteilung 
des modernen Weltbewußtseins ging es nun um die Versöhnung der 
Kirche mit der modernen Welt. An die Stelle von Dissoziation und 
Verweigerung trat jetzt der angstfreie Dialog, das gemeinsame Ge­
spräch, das im Interesse an einer "solidarischen Zeitgenossenschaft''9 

6 Breve Quod aliquantum vom 10.03.1791 (Text in A. F. Utz/B. Gräfin v. Galen (Hg.), 
Die katholische Sozialdoktrin in ihrer geschichtlichen Entfaltnng. Eine Sammlung 
päpstlicher Dokumente vom 15. Jahrhundert bis in die Gegenwart, 4 Bde., Aachen 
1976, s. 2652-2729, Rn 10). 

7 Enzyklika Mirari vos vom 25.06.1834, in: A. F. Utz/B. Gräfin v. Galen (Hg.) (Anm. 
6), S. 136·159, Rn 14. 

8 Zit.n. A. F. Utz/B. Gräfin v. Galen (Hg.) (Anm. 6), S. 34-53, Rn 119. 
9 K. Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, Freiburg u.a. 1992, S. 

175. 

249 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GROSSE KRACHT 

mit der modernen Welt und ihren Problemen den früheren Anklängen 
an eine restaurativ-wehmütige Sehnsucht nach den idealisierten 
Verhältnissen des christlichen Mittelalters konsequent entsagte. Nicht 
zu Unrecht hat Yves Congar deshalb konstatiert, "daß das Vatikan um II 
durch Dokumente wie Gaudium et spes und die Erklärung über die 
Religionsfreiheit das Blatt des Mittelalters endgültig umgedreht hat" .10 

Dennoch ist festzuhalten, daß das Konzil zu den Prinzipien einer 
modernen politischen Öffentlichkeit noch keinerlei Zugang gefunden 
hat. Vielmehr bleibt das von den Konzilsvätern am 04.12.1963 
verabschiedete Dekret Inter mirifica "über die Werkzeuge der sozialen 
Kommunikation" (de instrumentis communicationis socialisj,ll von dem 
man allein schon thematisch am ehesten Aussagen zum kirchlichen 
Verständnis der politischen Öffentlichkeit erwarten sollte, noch 
vollständig und ungebrochen der vorkonziliaren Tradition verhaftet. In 
letzter Konsequenz weist es zurück in autoritär-obrigkeitsstaatliche 
Vorstellungen, die sich eher am alten Ideal des katholischen Glaubens­
staates mit einem guten und weisen katholischen Fürsten an der Spitze 
als an der Leitidee eines modernen, pluralistisch-demokratischen 
Verfassungsstaates orientieren. Der nur zwölf Druckseiten umfassende 
und zu einem kurzfristig vorgezogenen Zeitpunkt recht überstürzt 12 

verabschiedete Konzilstext zur sozialen Kommunikation wurde deshalb 
schon früh als eine "irreparable Panne" 13 gewertet. Denn während 
schon Pius XII. mit seiner Anerkennung der Relevanz einer öffentlichen 
Meinung in Staat und Kirche im Jahr 195014 erstmals eine nennens-

10 Y. Congar, EinleitWig Wld Kommentar zum Viertel Kapitel des Ersten Teils der 
PastoralkonstitutionGaudium et spes, in: LThK 2, Bd. 14 (Sonderausgabe 1986), S. 
397-422,401. 

11 Textlat.-dt. in: LThK 2, Bd. 12 (Sonderausgabe 1986), S. 116-135. 
12 Vgl. zur turbulenten EntstehWigsgeschichte (neben dem grundlegenden Kommentar 

von E. Baragli, L'Inter Mirifica Introduzione, Storia, Discussione, Commenta, 
Documentatione, Rom 1969) vor allem 0. B. Roegele, Das Konzilsdekret ,Über die 
Werkzeuge der sozialen Kommunikation', in: Publizistik 9 (1964), S. 305-347. Der 
Textentwurf konnte von den Konzilsvätern nicht mit dem nötigen Ernst behandelt 
werden, da er von der KonzilsleitWlg im Herbst 1963 kurzfristig vorgezogen Wld 
nicht ohne beträchtlichen Widerstand zur VerabschiedWig vorgelegt wurde. In der 
entscheidenden AbstimmWig vom 25.11.1963 kam es dann bei 1.598 Ja-Stimmen zu 
503 Nein-Stimmen, so daß das Dekret also von knapp einem Viertel der Konzilsväter 
abgelelmt wurde. 

13 M. v. Galli/B. Moosbrugger, Das Konzil. Chronik der Ersten Sessio, Mainz 1964, S. 
150. 

14 Ansprache Papst Pius' XII. an die Teilnehmer eines internationalen Pressekongres­
ses am 17.02.1950 (dt. in: A. Utz/J. F. Groner (Hg.), Aufbau Wld Entfaltung des 
gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Papst Pius' XII., 3 Bde., Freiburg i. Ue. 

250 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINE MODERNE KIRCHLICHE ÖFFENTLICHKEITSTHEORIE? 

werte Brücke zum Öffentlichkeitsprinzip der Neuzeit geschlagen hatte, 
fehlen solche Bemühungen in Inter mirifica nun wieder vollständig. Die 
Idee einer autonomen öffentlichen Meinungs- und Willensbildung wird 
gar nicht erst thematisiert. Stattdessen spricht der Text nur beschrei­
bend von öffentlichen Meinungen, die einen großen Einfluß auf das 
Leben der Menschen hätten. Gegen falsche und schlechte Einflüsse 
wird "zur Bildung und Verbreitung richtiger öffentlicher Meinungen" 
(IM 8) aufgerufen, die als solche offensichtlich vorgängig zu aller 
Diskussion definitiv festzustehen scheinen. Auch das Recht auf freie 
Information, das Johannes XXIII. in Pacem in tems (11.04.1963) in den 
Rang eines Naturrechts erhoben und als ein Recht des Menschen 
beschrieben hatte, "der Wahrheit entsprechend über die öffentlichen 
Ereignisse in Kenntnis gesetzt" (PT 12) zu werden, wird in Inter mirifica 
nur noch sehr zaghaft angesprochen. Information erscheint zwar als 
"wertvoll, ja unumgänglich notwendig"; ein Recht auf Information gebe 
es aber nur für "alle Tatsachen, die den Menschen, als einzelnen oder 
als Mitgliedern der Gesellschaft, je nach ihrer besonderen Situation zu 
wissen zukommt (secundum uniuscuiusque condiciones, conveniant)" (IM 
5,2). Der personale Rechtsanspruch auf freie Information wird also 
offensichtlich wieder zu einer nur von Fall zu Fall von den staatlichen 
und kirchlichen Autoritäten zu gewährleistenden Informationsweiterga­
be abgeschwächt. Vor diesem noch durch und durch paternalistischen 
Denkhorizont hält Inter mirifica sogar staatliche Zensurmaßnahmen für 
sinnvoll und notwendig: Zwar wird die "öffentliche Gewalt" auf ihre 
besondere Verpflichtung für die "wahre und rechte Freiheit der 
Information" und sogar "besonders für die Pressefreiheit" (IM 12,1) 
hingewiesen; zugleich wird jedoch betont, daß dem Staat "auch die 
Förderung der Religion, der Kultur und der schönen Künste" (ebd.) 
obliege. Deshalb müsse die öffentliche Gewalt, "die kraft ihres Amtes 
für das Wohl der Bürger Sorge trägt, durch Erlaß und sorgfältige 

1954-1961, S. 2132-2153). Pius XII. beschreibt die bisher stets als Indifferentismus 
verdächtigte freie öffentliche Meinungsbildung in diesem Text als "Mitgift jeder 
normalen Gesellschaft, die sich aus Menschen zusammensetzt, welche sich im 
Bewußtsein ihrer persönlichen und gesellschaftlichen Verpflichtung innig mit der 
Gemeinschaft, deren Mitglieder sie sind, verbunden fühlen". Sie erscheint ihm 
deshalb als das "natürliche Echo, der mehr oder weniger gemeinsame Widerhall, den 
die Ereignisse und die augenblicklichen Verhältnisse in ihrem Geist und in ihrer 
Urteilskraft finden". Thr vollständiges Fehlen führe zu "schändlicher Tyrannei", denn 
die Erstickung der öffentlichen Meinung, die dadurch entstehe, daß die Bürger ihre 
Stimme erheben, wird hier gewertet als "ein Attentat auf das natürliche Recht des 
Menschen, eine Verletzung der Weltordnung, wie Gott sie eingerichtet hat" (ebd., 
2133.2133.2136.2135). 

251 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GROSSE KRACHT 

Durchführung von Gesetzen schwere Schäden für die öffentliche Sitte 
und den Fortschritt der Gesellschaft verhindern, die durch Mißbrauch 
der sozialen Kommunikationsmittel entstehen könnten" (IM 12,2). 

Von der von Gaudium et sjJes (07.12.1965) so energisch ein­
geschärften "richtigen Autonomie der irdischen Wirklichkeiten" (GS 
36) -das Stichwort der iusta rerum te"enarum autonomialiefert m.E. die 
bis heute deutlichste Anerkennungsleistung der kirchlichen Lehrtraditi­
on gegenüber den Differenzierungsprozessen der Neuzeit, da sie klar 
und deutlich mit den älteren integralistischen Traditionsbeständen 
bricht, denn dieses "Bekenntnis zur Eigenwertigkeit der Welt ... 
bekundet, daß die Kirche entschlossen ist, die (mittelalterliche) 
Beschlagnahme der Welt in einer unitarischen Ordnung endgültig 
aufzugeben und die Welt in ihre Eigentlichkeit hinein freizugeben" 15 -

findet sich noch keine Spur. Vielmehr wird "der Vorrang der objektiven 
sittlichen Ordnung in allem und für alle" (IM 6) behauptet und 
ausdrücklich gegen die Freiheit der Kunst in Anschlag gebracht.lö Den 
neuzeitlichen Modernisierungsprozessen, in denen sich Staat, Öko­
nomie, Recht, Wissenschaft, Kunst, Ethik etc. zu autonomen ,Wert­
sphären' (M. Weber) mit je eigenen Rationalitätsstandards und Funkti­
onsmechanismen ausdifferenziert haben, wird damit noch jede kirchli­
ehe Anerkennung verweigert. Vor diesem Hintergrund wird der Staats­
gewalt wieder eine allumfassende Ordnungskompetenz zugesprochen, 
die mit den Grundprinzipien moderner Rechtsstaatlichkeit schlechter­
dings unvereinbar ist. Die politische Aufgabe einer über Massenmedien 
konstituierten öffentlichen Meinung wird damit so gründlich verkannt, 
"daß das, was der Kontrolle durch die öffentliche Meinung bedarf, als 
ihr berufener Kontrolleur angerufen wird".l7 Dementsprechend rekla­
mierte auch eine Flugschrift amerikanischer Konzilsberichterstatter 
vom 16.11.1963, die für eine Verschiebung der Schlußabstimmungüber 
Inter mirifica plädiert,18 diese Passage mit deutlichen Worten: " ... it 

15 A. Auer, EinleitWig und Ko=entar zum Drittel Kapitel des Ersten Teils der 
Pastoralkonstitution,Gaudium et spes', in: LThK 2, Bd. 14 (Sonderausgabe 1986), S. 
377-397,386. 

16 "Die SittenordnWlg überragt alle übrigen menschlichen OrdnWigen, die KWist nicht 
ausgeno=en, so wertvoll sie auch sein mögen, und bringt sie in das rechte 
Verhältnis. Allein die sittliche WertordnWlg umfaßt die ganze Natur des Menschen, 
der ein geistbegabtes und zu Höherem berufenes Geschöpf Gottes ist. Wird sie in 
vollem Umfang getreu beachtet, ist sie für den Menschen der Weg zu seiner 
ErfiillWigund zu seinem Heil." (IM 6) 

17 G. Deussen, Ethik der Massenko=unikation bei Papst Paul VI., Faderborn u.a 
1973, s. 75. 

18 Some co=ents on the proposed decree ,De instrumentis communicationis' 

252 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINE MODERNE KIRCHLICHE ÖFFENTLICHKEITSTHEOR/E? 

seams (!) to give the state (auctoritas civilis) an authority over mass 
media which is dangerous to politicalliberty evezywhere and which in 
some countries like the United States is proscribed by constitutional 
law." 19 Die Realität funktional ausdifferenzierter und weltanschaulich 
pluraler Gesellschaften, in denen der von Inter mirifica behauptete 
absolute Vorrang der objektiven sittlichen Ordnung längstunplausibel 
geworden ist, kann vor einem solchen Wahrnehmungshorizont dann nur 
als bedauerliche Deformation und schwerer moralischer Verfall verur­
teilt werden. 

Die vormoderne Mentalität dieses frühen Konzilsdekrets zeigt sich 
auch darin, daß der Text noch ganz in der Tradition einer strategischen 
Instrumentalisierung der Massenmedien gleich zu Beginn forsch und 
unbekümmert erklärt, daß es die Kirche für ihre Pflicht halte, "die 
Heilsbotschaft auch mit Hilfe der sozialen Kommunikationsmittel zu 
verkünden und Grundsätze über deren richtige Anwendung aufzustel­
len" (IM 3, 1). Dementsprechend reklamiert Inter mirifica auch ein 
"ursprüngliches Recht" der Kirche, ,jedes dieser sozialen Kommunikati­
onsmittel zu benutzen und zu besitzen, soweit es für die christliche 
Erziehung und ihr Wirken am Heile der Seele notwendig und nützlich 
ist" (IM 3,2).20 Damit ist der große Grundimpuls des Konzils, das 
jenseits der alten triumphalistischen Selbstüberschätzungen eine weni­
ger zum Herrschen als zum Dienen berufene Kirche in den Blick 
nehmen und auf dieser Basis einen produktiven Zugang zur ,weltlich 
gewordenen Welt' finden wollte, schon im Ansatz gründlich verfehlt. 

Das Dekret, das in diesem Sinne durchgängig durch einen moralisie­
renden Tonfall gekennzeichnet ist und ständig auf ,,rechten Gebrauch" 
(IM 2,1) und "rechte Benutzung" (IM 4) der Medien, auf "klare 
Gewissensgrundsätze" (IM 5,1) und "Achtung vor dem Sittengesetz" 
(IM 11,2), auf die "Kenntnis der Grundsätze sittlicher Wertordnung" 
(IM 4) etc. insistiert, verbaut sich damit jeden unvoreingenommenen 
Zugang zur sozialen Kommunikation und kann deshalb die demokratie­
theoretische Relevanz freier gesellschaftlicher Diskussion und politi-

(F1ugschriftder amerikanischen Konzilsberichterstattervom 16.11.1963), zit.n. 0. B. 
Roegele (Anm. 12), S. 344f; vgl. dazu die ection 12 der berühmten Virginia Bill of 
Rightsvom 12.06.1776, in der es bekanntlich heißt, "that the freedom of the press is 
one of the great bulwarks of liberty and can never be restrained but by despotic 
government". 

19 Ebd. 
zo 0. B. Roegele (Anm. 12), S. 319 zitiert in diesem Zusammenhang einen römischen 

Beobachter, der zu dieser rigiden Zugriffsmentalitätanmerkt "Es ist so, wie wenn in 
einer Sozialenzyklika zuallererst auf das Recht der Kirche abgehoben würde, mit 
Geld umzugehen und Banken zu unterhalten." 

253 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GROSSE KRACHT 

scher Öffentlichkeit gar nicht erst in den Blick bekommen. Insofern ist 
dem Urteil von Otto B. Roegele, das Konzil habe hier "ein anachronisti­
sches Dokument hervorgebracht",21 kaum zu widersprechen. 

3. Ein verspäteter Konzilsaufbruch: 
Communio et progressio als vollständige Ratifizierung des 
aufklärerischen Öffentlichkeitsbegriffs 

Da Inter mirificavon Anfang an in breiten Kirchenkreisen auf nachhalti­
ge Kritik gestoßen war und die fundamentalen Weichenstellungen, die 
das Konzil in seinem späteren Verlauf vornehmen sollte, noch nicht 
hatte mitvollziehen können, entstand schon früh der Wunsch nach 
einem weiteren offiziellen Papier, das nun auch im Bereich der sozialen 
Kommunikation das erneuerte, von ,Dissoziation' auf ,Dialog' umgestell­
te Verhältnis der Kirche zur Moderne deutlich zum Ausdruck bringen 
möge. Zu diesem Zweck erschien mit der am 03.06.1971 ver­
öffentlichten Pastoralinstruktion Communio et progressio22 ein aus­
führliches kirchliches Lehrschreiben, das nicht nur "ein Dokument mit 
einem völlig neuen Kirchen- und Medien bild" 23 ist, sondern mit dem 

ZI 0. B. Roegele (Anm. 12), S. 324. 
zz AAS 63 (1971) S. 593-656; dt. in: Nachkonziliare Dokumente 11, Trier 1971. 

Communio et progressio geht zurück auf einen ausdrücklichen Auftrag der 
Konzilsväter, die in IM 23 die Ausarbeitung einer Pastoralinstruktion gefordert 
hatten, "um alle Grundsätze und Weisungen dieses Konzils über die sozialen 
Kommunikationsmittel zum Erfolg zu führen". Nachdem Papst Paul VI. im Frühjahr 
1964 die 'Päpstliche Kommission für die Instrumente der sozialen Kommunikation' 
(seit 1988: Päpstlicher Rat) eingerichtet und damit beauftragt hatte, "eine 
allgemeine Pastoralanweisung über die praktische Anwendung des Dekrets" (0. B. 
Roegele (Anm. 12), S. 326) zu erstellen, verband sich mit diesem Pastoralschreiben 
- obwohl es an sich nur der Umsetzung der in Inter mirificaformulierten Positionen 
auf die praktisch-pastorale Ebene dienen sollte - schon früh die Hoffnung, "daß 
wenigstens die Pastoralinstruktion die 'präkonziliare Phase' hinter sich läßt und, 
indem sie das vom Konzil erarbeitete neue Bild von Kirche und Gesellschaft in sich 
aufnimmt, auch das Dekret auf die inzwischen vom Konzil erreichte Höhe des 
Problembewußtseins" (ebd.) hinaufhebt. Von der Pastoralinstruktionerwartete man 
deshalb auch weiterführende inhaltliche Aussagen, um das Konzilsdekret "in 
gewissem Umfang nachträglich zu 'modernisieren' und es dabei auch in bessere 
Übereinstimmung zu bringen mit dem Gesamtergebnis des Konzils" (ebd.). Nach 
siebenjähriger Arbeit mit weltweiten Konsultationen erschien mit Communio et 
progressio denn auch tatsächlich ein lehramtliches Dokument, das sich von Inter 
mirificadeutlich unterscheiden sollte. 

23 S. Kampmann, Abschied von einem horizontal-dialogischenMedienbild? Zum Wandel 
kirchlicher Mediendeutung und seinen ekklesiologischen Bedingungen, in: ComSoc 
24 (1991), s. 284-302, 290. 

254 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINE MODERNE KIRCHLICHE ÖFFENTLICHKEITSTHEORIE? 

wohl nicht zufällig eingefügten autoritativen Schlußsatz: "Entgegenste­
hendes ist hiermit außer Kraft gesetzt" auch einen bewußt vollzogenen 
Bruch mit der bisherigen kirchlichen Lehre zu Massenmedien und 
Öffentlichkeit markiert. Bis heute gilt Communio et progressiounbestrit­
ten als Höhepunkt der bisherigen Lehrentwicklung, als ,Magna Charta' 
der nachkonziliaren Kommunikations- und Öffentlichkeitstheorie der 
Kirche. 

Im programmatischen Eröffnungssatz stellt Communio et progressio 
emphatisch fest: "Gemeinschaft und Fortschritt der menschlichen 
Gesellschaft sind die obersten Ziele sozialer Kommunikation und ihrer 
Instrumente." (CP 1) Die Massenmedien seien "ihrem inneren Wesen 
nach ... darauf angelegt, die Probleme und Erwartungen der menschli­
chen Gesellschaft sichtbar zu machen, dadurch schneller Antworten zu 
finden und die Menschen in immer engere Verbindung zueinander zu 
bringen." (CP 6) Statt von der Weitergabe ,richtiger öffentlicher 
Meinungen' spricht Communio et progressio durchgängig vom "öffent­
lichen Gespräch der ganzen Gesellschaft" (CP 19 u.ö.), das durch die 
Massenmedien ermöglicht und überall vernehmbar werden soll. Die 
Massenmedien bilden für Communio et progressio dabei "ein öffentliches 
Forum, auf dem das Gespräch der Menschen hin und her geht". (CP 24) 
Dieses ,Gespräch' versammele die Zeitgenossen gleichsam "um einen 
runden Tisch" (CP 19), an dem man sich über die gemeinsamen 
Angelegenheiten verständigen könne. Dieser keineswegs harmonisch, 
sondern durchaus konfliktiv angelegte Verständigungsprozeß wird 
dabei ausdrücklich positiv gewertet: "Die Äußerungen und der Kampf 
(certatio) der verschiedenen Meinungen in der Öffentlichkeit greifen tief 
in das Leben der Gesellschaft ein, bereichern es und beschleunigen 
ihren Fortschritt." (CP 24) 24 

Vor dem Hintergrund dieser Vorstellung vom ,Forumscharakter' der 
sozialen Kommunikation werden die mit den Massenmedien gegebenen 
Chancen zur aktiven Partizipation am gesellschaftlichen Leben aus­
drücklich begrüßt. Ähnlich wie in den politischen Vorstellungen der 
europäischen Aufklärung heißt es jetzt, daß "die Zusammenarbeit aller 
im Dienst des gesellschaftlichen Fortschritts ... der ungehinderten 
Gegenüberstellung der als wichtig erachteten Meinungen (bedarf), 
damit im Spiel des Gebens und Nehmens, der Ablehnung und 
Ergänzung auf dem Weg der Einigung und des Kompromisses die am 

24 In diesem Zusammenhang macht der Kommentator der Herder-Korrespondenzzurecht 
darauf aufmerksam, daß cerlatio besser mit 'Wettstreit' zu übersetzen wäre (Die 
Kirche und die Massenmedien, in: HerKorr 25 (1971) S. 370-374, 372). 

255 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GROSSE KRACHT 

besten begründeten und gesicherten Ansichten zum gemeinsamen 
Handeln zusammenführen können" (CP 26). 

In dieser wesentlich vom Konzept der funktionalen Publizistik25 
beeinflußten Wahrnehmungsperspektive wird die Existenz eines freien 
Meinungsmarktes und damit auch der politische Meinungskampf und 
das neuzeitliche Kritik- und Diskursprinzip vorbehaltlos positiv gewer­
tet- ein Novum in der kirchenamtlichen Lehrtradition, dessen Bedeu­
tung kaum hoch genug eingeschätzt werden kann, denn erstmals hat 
jetzt ein offizielles Dokument zur sozialen Kommunikation klar und 
deutlich politische Töne angeschlagen, die zwar seit langem zum 

25 Vgl. zu diesem von Henk Prakke geprägten Konzept vor allem ders., Alle Publizistik 
ist Zwiegespräch, in: Publizistik 5 (1960), S. 208-210 und ders. u.a, KommWlikation 
der Gesellschaft. Einfühnmg in die funktionale Publizistik, Münster 1968. Die Rede 
vom "Forumscharak:ter" der Massenmedien und vom "Zeitgespräch der Gesellschaft" 
im Kontext der sog. ,funktionalen Publizistik' ist jedoch strikt abzugrenzen von der 
äußerst problematischen, weil in (idealisierte) vormoderne Kommunikationsver­
hältnisse zurückweisenden Rede von der "Vollöffentlichkeit" oder der "universalen 
Öffentlichkeit" bei Hans Wagner, der diese ,Vollöffentlichkeit' den "individualisti­
schen und subjektivistischen Öffentlichkeitsansprüchen" der Neuzeit vorziehen will 
und auf dieser Basis auch den offiziellen Kommentar zu der von der Deutschen 
Bischofskonferenz approbierten Übersetzung von Communio et progressio verfaßt hat 
(vgl. An.m. 22). 
Im Prakkeschen Konzept der funktionalen Publizistik "konturiert sich deutlich das 
liberale Modell des Marktes von Produzenten und Konsumenten, deren erfolgreicher 
Austausch das allgemeine Wohl vermehrt - im Falle der Publizistik: die Verstän­
digung unter den Menschen. So überrascht es denn auch nicht, daß Prakke sich 
betont zu einer liberalen Tradition bekannte." (F. Dröge, Der Funktionalismus in der 
Kommunikationswissenschaft. Henk Prakke zum 70. Geburtstag am 26. April1970, 
in: Publizistik 15 (1970), S. 93-97, 94) Dafür überrascht es m.E. umso mehr, daß 
diese bisher so heftig angefeindete Denktradition aus der modernen Freiheitsge­
schichte jetzt einen so ungebrochenen Eingang in ein offizielles kirchenamtliches 
Lehrdokument finden konnte. Der Einfluß prononciert katholischer Publizistikwis­
senschaftler wie z.B. Emil Dovifat blieb dagegen gering; vgl. zu dessen Konzept der 
,Gesinnungspublizistik' und der ,publizistischen Persönlichkeit' vor allem ders., 
Handbuch der Publizistik, Bd. 1: Allgemeine Publizistik, Berlin 1968, S. 40ff. Für 
Dovifat gilt: "Alle Publizistik ist gesinnungsbestimmt Je grandioser die publizisti­
schen Mittel sich entfalten, um so grandioser können sie der Wahrheit dienen oder 
sie aufheben und in ihr Gegenteil kehren. Auf die Gesinnungkommt es an." (ebd., S. 
34) Deshalb müsse es der 'publizistischen Persönlichkeit' gegen die "in der jüngeren 
Publizistik" hochkommenden Vorstellungen von "grundsätzlicher Negation" und 
"Nihilismus" "heute gelingen, auch in der Massendemokratie die immer neuen 
Aufgaben, die das öffentliche Leben stellt, von der Gemeinde bis zur Staatsführung 
und sogar bis in die internationalen Beziehungen hinein dem Volksganzen in Freiheit 
und Verantwortung nahe zu bringen. Das Volksganze sollte aufmerksam verstehen, 
in der Tiefe wahrhaftigen Lebens angesprochen sein, überzeugt und bereit zur 
Mitarbeit, also bestimmt im Tun und Handeln." (ebd, S. 54) 

256 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINE MODERNE KIRCHLICHE ÖFFENTL/CHKEITSTHEORIE? 

Grundbestand des liberal-demokratischen Politikverständnisses ge­
hören, in kirchlichen Dokumenten aber bisher bestenfal.ls marginale 
Positionen einzunehmen vermochten. 

Die positive Wertschätzung des ,Spiels der unterschiedlichen Mei­
nungen' bricht dabei radikal mit der neuscholastischen Tradition ei­
nes essentialistisch-objektivistischen Wahrheitsbegriffs und dessen 
(macht-)politischen Implikationen. Communio et progressio macht sich 
stattdessen vorbehaltlos die aufklärerische Einsicht zu eigen, daß sich 
das Wahre und Richtige vor der Vernunft erst in einem Prozeß 
kritischer Befragung und diskursiver Prüfung mit hinreichender lrr­
tumsfreiheit zu erkennen gibt. Statt also den gesellschaftlichen Mei­
nungs- und Willensbildungsprozeß wie bisher autoritativ auf eine 
vorgängig feststehende und vom Lehramt authentisch verwaltete Wahr­
heit zu verpflichten, wird jetzt der plurale, von heterogenen Interessen 
gespeiste Prozeß der öffentlichen Meinungs- und Willensbildung 
ausdrücklich nicht nur als legitim, sondern auch als wünschenswert 
und angemessen beurteilt. Statt des überkommenen kirchlichen Supre­
matieanspruchs gegenüber den Massenmedien werden ausdrücklich die 
Möglichkeiten und Chancen für einen produktiven Dienst der Katholi­
ken an der sozialen Kommunikation betont (CP 102-113). Nicht nur die 
katholischen Journalisten in den säkularen Medien, sondern auch die 
katholischen Medien selbst werden dabei explizit in den Dienst der 
Öffentlichkeit gestellt: Sie sollen durch eine sachgerechte Arbeit, die die 
Autonomie der Massenmedien ernstnimmt, ,Jn die Diskussion al.ler 
aktuellen Probleme der Gesellschaft einen Beitrag aus der Sicht ihres 
katholischen Glaubens einbringen" (CP 103); ausdrücklich wird jedoch 
hinzugefügt, daß sie nicht dazu da seien "zu herrschen, sondern gute 
Arbeit zu leisten, deren Qualität ihnen die Sympathie der Kollegen 
erwirbt" (ebd.). Die katholische Presse wird dementsprechend nicht 
mehr auf einen lehramtliehen Verlautbarungsjournalismus verpflichtet, 
vielmehr wird es jetzt zu ihrer primären Aufgabe erklärt, in al.len 
Fragen, die nicht unmittelbar "das Wesen des christlichen Glaubens 
berühren" (CP 141),26 hilfreiche und wertvolle Beiträge zu liefern, 
damit "in Kirche und Welt öffentliche Meinung entsteht und sich 
entfaltet" (ebd.). Vor diesem Hintergrund kann die jahrhundertelange 
Skepsis der Kirche, die gegenüber der Welt der Massenmedien bisher 

26 Hier obliege es vueiterhin "katholischen Zeitungen, die als offizielle Organe des 
kirchlichen Amtes oder kirchlicher Institutionen gelten, ... - wie es anerkannten 
Regeln W1d Gebräuchen des Pressewesens entspricht -, alle Mühe darauf zu ver­
vuenden, um die Auffassungen jener Stellen W1d Institutionen darzulegen W1d 
deutlich zu machen, deren öffentliche Sprecher sie sind" (CP 141). 

257 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GROSSE KRACHT 

stets Kontrolle und Einschränkung von Freiheitsrechten forderte, 
Verbotskataloge aufstellte, Zensurmaßnahmen empfahl etc., mit dem 
,Geist' und den ,Buchstaben' von Communio et progressio nun endgültig 
als "überwunden und erledigt" 27 gelten. 

4. Das unerwartete ,roll-back' der 1990er Jahre: Auf dem 
Rückmarsch ins Ghetto? 

Läßt man die in den 1990er Jahren erschienenen vatikanischen 
Mediendokumente2B Revue passieren, so erscheint die freie öffentliche 
Meinungsbildung im Unterschied zu Communio et progressio jetzt jedoch 
nicht mehr als Lebenselixier einer demokratischen Gesellschaft, son­
dern erneut als Bedrohung und Gefahr für lehramtliche Wahrheits­
ansprüche und kirchliche Identitätsmuster. Diese neuen (alten) Öffent­
lichkeitsvorbehalte stehen dabei unvermittelt neben einer stetig wach­
senden lehramtliehen Wertschätzung demokratischer Institutionen und 
Verfahrensregeln in Wirtschaft, Staat und Gesellschaft, wie sie seit 
Paul VI. in den päpstlichen Sozialenzykliken immer wieder ausgespro­
chen wird. 29 Dieses Auseinanderklaffen von geradezu emphatischer 

27 M. Schmolke, Zelm ideengeschichtliche Beobachtungen zur Pastoralinstruktion 
,Communio et progressio', in: ComSoc 4 (1971), S. 299·309, 301. 

28 Zu nennen wäre hier z1Ulächst die Pastoralinstruktion 'Aeta.tis novae' vom 
22.02.1992 (AAS 84 (1992) S. 447-468; dt. in: Arbeitshilfen 98 (hg.v. Sekretariat 
der Dt. Bischofskonferenz)) und zwei weitere Texte des Päpstlichen Rates für die 
sozialen Kommunikationsmittel: ,Pornographie und Gewalt in den Kommunikations· 
medien. Eine pastorale Antwort' (07.05.1989; dt. in: Arbeitshilfen 71) und 
,Richtlinien für die ökumenische und interreligiöse Zusammenarbeit im Kommunika­
tionswesen' (04.10.1989; dt. in: Arbeitshilfen 75). Von großer Bedeutung sind 
jedoch auch die beiden von der Kongregation für die Glaubenslehre herausgegebenen 
Instruktionen ,Über die kirchliche Berufung des Theologen' (24.05,1990; dt. in: 
Verlautbarungen 98 (hg.v. Sekretariat der Dt. Bischofskonferenz); im folgenden: 
IBT) und , Über einige Aspekte des Gebrauchs der sozialen Kommunikationsmittel 
bei der Förderung der Glaubenslehre' (30.03.1992; dt. in: Verlautbarungen 106; im 
folgenden: IGK). 

29 Seitdem Paul VI. in seinem Apostolischen Schreiben Octogesima adveniens vom 
14.05.1971 "gegen die um sich greüende Teclmokratie ... neue, dem heutigen Leben 
augepaßte Formen einer echten Volksherrschaft" (OA 47) in Wirtschaft, Staat und 
Gesellschaft eingefordert hatte, ist an der klaren und nachdrücklichen, oftmals 
geradezu emphatisch formulierten Option der päpstlichen Soziallehre für die 
Demokratie nicht mehr zu zweifeln. Auch Johannes Paul II. plädiert in seiner 
Enzyklika Centesimus annus vom 01.05.1991 nachdrücklich für das "System der 
Demokratie ... , insofern es die Beteiligung der Bilrger an den politischen Entschei­
dungen sicherstellt und den Regierten die Möglichkeit garantiert, sowohl ihre 
Regierungen zu wählen und zu kontrollieren als auch dort, wo es sich als notwendig 

258 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINE MODERNE KIRCHLICHE ÖFFENTLICHKEITSTHEORIE? 

Demokratiebejahung (in den päpstlichen Sozialenzykliken) und neuer 
Öffentlichkeitsangst (in den vatikanischen Mediendokumenten) führt 
dazu, daß der immanente Zusammenhang von Demokratie und Öffent­
lichkeit in der aktuellen Lehrverkündigung der Kirche wieder in 
Vergessenheit gerät. 

Das mit Communio et progressio definitiv ausgesprochene kirchliche 
Ja zu den Prinzipien einer freien öffentlichen Meinungsbildung in einer 
demokratischen Streit- und Konfliktkultur wird in den aktuellen 
vatikanischen Dokumenten zur sozialen Kommunikation nahezu voll· 
ständig ignoriert. Statt dessen reproduzieren sich wieder verstärkt 
angstbesetzte Einstellungsmuster und Denkweisen aus der vorkonzilia­
ren Tradition, so daß längst überwunden geglaubte Vorbehalte wieder 
deutlich auf die Tagesordnung treten. Dabei scheint vor allem die vom 
deutschen Kurienkardinal Joseph Ratzirrger geleitete ,Kongregation für 
die Glaubenslehre' die mühsam erzielten Fortschritte der Nachkriegs­
zeit wieder in ganzer Breite zur Disposition zu stellen. 

Ein deutliches Signal für dieses roll·back liefert zunächst die mit 
Datum vom 22.02.1992 vom ,Päpstlichen Rat für die sozialen Kommuni­
kationsmittel' veröffentlichte Pastoralinstruktion Aetatis nouae. Dieser 
Text bildet das offizielle Nachfolgedokument zu Communio et progressio 
und erklärt ausdrücklich, an den Geist der 1971er-Instruktion anknüp· 
fen zu wollen (AN 1). Dennoch ist er wieder deutlich von denjenigen 
Vorbehalten gegenüber dem freien Meinungsmarkt und dem Kritikprin­
zip der Neuzeit durchzogen, die die Autoren von Communio et ptogressio 
so erfolgreich zu vermeiden wußten. 30 Die emphatische Bejahung der 
freien öffentlichen Meinungsbildung findet jetzt nur noch sehr zaghafte 
Resonanz, was sich schon daran ablesen läßt, daß die Schlüsselbegriffe 
des 1971er-Dokumentes (,Gespräch der Gesellschaft', ,Forum', ,runder 
Tisch' etc.) nicht mehr aufgenommen werden. Vom freien ,Hin und Her 
der Meinungen' ist nun keine Rede mehr. 

erweist, sie auf friedliche Weise zu ersetzen" (CA 45,1). Überraschend ist jedoch, 
daß im 1993 erschienenen Katechismus der Katholische Kirchevon dieser Option filr 
die Demokratie nur noch wenig zu spüren ist, denn die Regierenden werden hier wie 
in der alten Vorstellung vom Gottesgnadentum wieder als "Diener der göttlichen 
Vorsehung" (KKK, 1884) angesprochen, die sich in ihrem Handeln am "Verhalten 
Gottes bei der Weltregierung" (ebd.) zu orientieren hätten. 

30 V gl. zur Entstehungsgeschichte dieses Dekrets B. Hoffmann, Medienpädagogik im 
kirchlichen Feld: Entwicklungen, Konturen, Probleme, Perspektiven. Eine Studie zu 
Konzepten und Diskussionen im Feld der katholischen Kirche in Deutschland, 
München 1993, S. 235ff; Hoffmann kommt zu dem Ergebnis, daß in Aetatis novae 
"hartnäckig traditionelle Positionen weiterwirken", so daß dieses Dokument dem im 
Titel beschworenen neuen Zeitalter "letztlich hilflos" gegenüberstehe (ebd., S. 187). 

259 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GROSSE KRACHT 

Im wesentlichen zeichnet sich Aetatis novae neben einem durch­
gängig moralisierenden Sprachstil und unnötiger theologischer Über­
höhungen durch die Renaissance zweier rückwärtsgewandter Spezifika 
der kirchlichen Lehrtradition aus, die mit Communio et progressio bereits 
als überwunden galten: durch die Erneuerung der ,Großmacht'­
Hypothese und durch das wiederbelebte Interesse an der Indienstnahme 
der Massenmedien für eigene Verkündigungszwecke. Wie schon die 
einschlägigen vorkonziliaren Texte, so zeigt sich auch Aetatis novae 
noch bzw. wieder hochgradig beeindruckt von der großen Macht und 
dem enormen Einflußpotential der Massenmedien. Während in der 
empirischen Medienwirkungsforschung der Nachkriegszeit die klassi­
schen Mutmaßungen über die ,Großmacht' Presse mit ihrem monokau­
salen ,Stimulus-response'-Theorem und ihren ungeprüften U nterstellun­
gen zur angeblichen Passivität und Hilflosigkeit der Rezipienten 
gegenüber der ,Übermacht der Medien' ihre Plausibilität längst 
eingebüßt haben, 31 geht die neue Pastoralinstruktion weiterhin davon 
aus, daß "die menschiiche Erfahrung als solche ... zu einer durch 
Medien vermittelten Erfahrung" (AN 2,1) geworden sei. Für Aetatis 
novaevermögen die Medien "die traditionellen Bezugspunkte in Sachen 
Religion, Kultur und Familie entweder zu stärken oder aufzuheben" (AN 
4,5), so daß sie "in der Tat genauso dazu verwendet werden (können), 
das Evangelium zu verkünden wie es aus den Herzen der Menschen zu 
verdrängen", denn die "Macht der Medien" reiche soweit, "daß sie nicht 
nur die Denkweisen, sondern sogar den Inhalt des Denkens beeinflus­
sen" (AN 4,2). Die Renaissance der Großmacht-Hypothese führt in ihrer 
Konsequenz dann auch unmittelbar zurück zum alten machtstrategi­
schen Interesse an der Instrumentalisierung der Medien für kirchliche 
Verkündigungsaufgaben, denn im Gegensatz zur Betonung der Eigenge­
setzlichkeit der Medien in Communio et progressio geht es nun wieder 
primär um deren Indienstnahme für kirchliche Zwecke: "Gottes gläu­
biges Volk sollte von den neuen Entdeckungen und Techniken zum 
Wohl der Menschheit und zur Erfüllung von Gottes Plan für die Welt 
schöpferischen Gebrauch machen" (AN 3,3), um sicherzustellen, daß 
"das Religiöse in den Massenmedien wirklich präsent sein kann" (AN 
3,5). 32 Aetatis novae erinnert hier an die Position Papst Pauls VI., der 

31 Vgl. zu den theoretischen Entwicklungslinien und keineswegs einheitlichen empiri­
schen Befunden der neueren Medienwirkungsforschungden umfassenden Überblick 
beiM. Schenk, Medienwirkungsforschung, Tübingen 1987, bes. S. 22ff. 

32 Unter Bezug auf die vom Päpstlichen Rat 1989 herausgegebenen ,Richtlinien filr die 
ökumenische und interreligiöse Zusammenarbeit im Kommunikationswesen', Nr. 1. 

260 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINE MODERNE KIRCHLICHE ÖFFENTLICHKEITSTHEORIE? 

am 08.12.1975 in seinem Apostolischen Schreiben Evangelii nuntiandi33 
im Hinblick auf die Kommunikationsmittel betont hatte: "Die Kirche 
würde vor ihrem Herrn schuldig, wenn sie nicht diese machtvollen 
Mittel nützte, die der menschliche Verstand immer noch weiter 
vervollkommnet (EN 45)." (AN 11,1) Dementsprechend werden die 
Massenmedien vor allem als "Werkzeuge ... im Dienste des Planes der 
Kirche zur Re-Evangelisierung bzw. Neu-Evangelisierung in der heuti­
gen Welt" (AN 11,1) betrachtet. 

Während jedoch Paul VI. das traditionelle Kanzel-Motiv noch ohne 
jede Einschränkung aufgenommen hatte - der zitierte Abschnitt aus EN 
45 lautet vollständig: "In den Dienst des Evangeliums gestellt, 
vermögen diese Mittel den Bereich der Vernehmbarkeit des Wortes 
Gottes fast unbegrenzt auszuweiten; sie bringen die Frohbotschaft zu 
Millionen von Menschen. Die Kirche würde vor ihrem Herrn schuldig, 
wenn sie nicht diese machtvollen Mittel nützte, die der menschliche 
Verstand immer noch weiter vervollkommnet. Dank dieser Mittel 
verkündet die Kirche die ihr anvertraute Botschaft ,von den Dächern'. 
In ihnen findet sie eine moderne, wirksame Form der Kanzel. Durch sie 
vermag sie zur Masse des Volkes zu sprechen." (CP 128 hatte dagegen 
lakonisch festgestellt: "Die Sprache der Massenmedien ist eine andere 
als die Sprache der Kanzel.") -,findet sich dieser Gedanke bei Johannes 
Paul II. nur noch mit einer eigentümlichen Brechung und mit einer 
offensichtlich andersgelagerten Akzentuierung. So heißt es etwa in 
einer Ansprache an die Vollversammlung der ,Päpstlichen Kommission 
für die sozialen Kommunikationsmittel' vom 27.02.1986 zwar inhaltlich 
zustimmend, aber sprachlich nur in konditionaler Form: "Man hat 
gesagt, daß Zeitungskolumnen, Rundfunkmikrophone und Fernsehka­
meras eine Kanzel darstellen, von der die moderne Gesellschaft einen 
Großteil ihrer moralischen und geistigen Orientierung bezieht. Wenn 
das stimmt, ist es wichtig und wesentlich, daß die Kirche sich nicht nur 
an der Formulierung der öffentlichen Philosophie beteiligt, die die 
gemeinsamen Werte der heutigen Gesellschaftdarstellen will, sondern 
auch direkt auf dieserneuen Kanzel präsent ist .... " 34 Eine wirksame 
Partizipation der Kirche an der Formulierung der ,öffentlichen Philoso­
phie' ist dem Wojtyla-Papst hier also offensichtlich ein mindestens 
ebenso wichtiges Anliegen wie das unmittelbar missionarische Motiv, 
mit Hilfe technischer Massenmedien den Bereich der ,Vernehmbarkeit 
des Wortes Gottes' unbegrenzt auszuweiten. 

33 AAS 68 (1976) S. 9-26; dt. in: Arbeitshilfen 66 (hg.v. Sekretariat der Dt. 
BischofskonferellZ), S. 117-191. 

34 Zit.n. ComSoc 19 (1986) S. 166-169, 168. 

261 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GROSSE KRACHT 

Auffällig ist aber vor allem, daß die Missionsenzyklika Redemptoris 
missio (07.12.1990), die das Nachfolgedokument zu Evangelii nuntiandi 
bildet, das Kanzel-Motiv des Montini-Papstes durch das neue Bild vom 
Areopag ersetzt. In Anlehnung an die paulinische Missionstätigkeit auf 
dem Areopag, dem "Kulturzentrum des gebildeten Volkes von Athen", 
bezeichnet Johannes Paul II. "die Welt der Kommunikation" hier als 
den "ersten Areopag der neuen Zeit" (RM 37,3) und nimmt damit 
offensichtlich zentrale Impulse von Communio et progressio, nämlich den 
Forums- und Gespräch.-charakter der sozialen Kommunikationsmittel 
wieder auf. So ist hier - gegenläufig zum alten (und neuen) Hinsagemo­
dell, das sich im Bild von der Kanzel ausdrückt - eher davon die Rede, 
daß die Medienwelt "die Menschheit immer mehr eint" und dadurch 
eine weltweite Begegnungskultur fördere, die "einen Dialog begünstigen 
und zu neuen Projekten zugunsten des Lebens führen" könne. Und 
dabei wird ausdrücklich betont, daß es nicht genüge, "die Medien nur 
zur Verbreitung der christlichen Botschaft und der Lehre zu benutzen". 
Vielmehr müsse die Botschaft des Christentums selbst "in diese, von 
der modernen Kommunikation geschaffene ,neue Kultur' integriert 
werden", was "ein komplexes Problem" (ebd.) darstelle (vgl. auch AN 
11,2). Wie diese Integration aussehen soll, wird denn auch nicht recht 
deutlich. Der Übergang vom Kanzel- zum Areopag-Motiv läßt sich aber 
unstrittig als eine deutliche Distanzierung vom vorkonziliaren Hinsage­
modell interpretieren, auch wenn dies in den aktuellen vatikanischen 
Mediendokumenten nicht aufgegriffen, sondern wieder unterlaufen wird. 

Parallel zur Instrumentalisierungstendenz kommt es in Aetatis novae 
auch wieder zur Vorherrschaft des traditionellen Begriffs einer meta­
physisch -statischen Wahrheit, die vom kirchlichen Lehramt autoritativ 
und authentisch zu verwalten sei. So heißt es mit Rückgriff auf Inter 
mirifica: "Die rechte Benutzung der sozialen Kommunikationsmittel 
setzt bei allen, die mit ihnen umgehen, die Kenntnis der Grundsätze 
sittlicher Wertordnung voraus und die Bereitschaft, sie auch hier zu 
verwirklichen (IM 4)." (AN 4,5) Die in Communio et Progressio nicht 
mehr erwähnte Vorstellung von einer objektiv vorgegebenen und klar 
erkennbaren Sittenordnung, die dem ,Hin und Her der Meinungen' nicht 
ausgesetzt werden dürfe, wird in Aetatis novae also wieder unvermittelt 
eingeführt. Die neue Pastoralinstruktion reiht sich damit nahtlos ein in 
die aktuellen vatikanischen Bemühungen um die Reinthronisierung der 
,objektiven sittlichen Wertordnung', die in den letzten Jahren wieder 
massiv und kompromißlos eingefordert wird. 35 

35 Vgl. dazu neben dem neuen Katechismus der Katholischen Kirche (KKK, 506ff) vor 
allem die am 06.08.1993 veröffentlichte Moralenzyklika Veritatis splendor; die als 

262 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINE MODERNE KIRCHLICHE ÖFFENTLICHKEITSTHEORIE? 

Der vom Konzil eingeleitete Übergang zu einem dynamischen 
Wahrheitsverständnis, das die geltenden Normen nicht mehr einfachhin 
aus einer vom Lehramt verwalteten ,objektiven Naturordnung' ableitet, 
sondern individuelle Selbstbestimmung und sittliche Verpflichtung, 
Freiheit und Wahrheit miteinander in Einklang zu bringen versucht, 
wird in Aetatis novae also nicht fortgeschrieben. Statt die personalen 
Meinungs- und Willensbildungsprozesse politisch und moralisch auto­
nomer Subjekte ins Zentrum der Aufmerksamkeit zu rücken, entfaltet 
die aktuelle Pastoralinstruktion jetzt wieder einen Kommunikations­
und Dialogbegriff, der "eher den Vorstellungen eines Systems der 
Hinsage-Kommunikation von der Kirche zu den Medien entspricht".36 
In den Begegnungsformen von Kommunikation und Dialog geht es für 
Aetatis novae nicht primär um eine Verständigung unter Gleichen, 
sondern schlicht um "die Mitteilung der Wahrheit" (AN 6,2) von den 
Wissenden zu den Unwissenden. ,Kommunikation' besteht für den 
Päpstlichen Rat dementsprechend "im wesentlichen in der Ver­
kündigung der Frohbotschaft Jesu Christi" (AN 9,1) und wird mit 
innerer Folgerichtigkeit als "die Verkündigung des Evangeliums als 
prophetisches und befreiendes Wort" (ebd.) definiert. Dieses auf 
Wahrheitsmitteilungverkürzte und theologisch vereinnahmte Verständ­
nis von sozialer Kommunikation beleuchtet für die Autoren von Aetatis 
novae denn auch "in einmaliger Weise die sozialen Kommunikationsmit­
tel und die Rolle, die sie nach dem Plan der göttlichen Vorsehung ... 
spielen sollen" (AN 9,2). 

Mit diesen Engführungen verbinden sich auf der innerkirchlich­
institutionellen Ebene seit den 1990er Jahren neue hierarchistische 
Disziplinierungstendenzen, die vor allem von der ,Kongregation für die 
Glaubenslehre' forciert werden, aber auch in Aetatis novae deutliche 
Spuren hinterlassen. Grundlegend dafür sind die beiden von der 
Glaubenskongregation vorgelegten Instruktionen ,Über die kirchliche 
Berufung des Theologen' vom 24.05.1990 und ,Über einige Aspekte des 
Gebrauchs der sozialen Kommunikationsmittel bei der Förderung der 
Glaubenslehre' vom 30.03.1992.37 In beiden Texten artikuliert sich eine 
geradezu militante Abschottungs- und Verweigerungsmentalität des 
kirchlichen Lehramtes gegenüber den Zumutungen einer demokratisch-

autoritative Absage an die theologisch-systematischen Bemühungen um eine 
,autonome Moral im christlichen Kontext' (Auer) gewertet werden muß und die 
"thomistische Lehre vom Naturgesetz" (VS 44,1) wieder gegen den "modernen 
Autonomieanspruch" (VS 36,1) des Individuums auszuspielen versucht. 

36 B. Hoffmann (Anm. 30), S. 242. 
37 Vgl. Anm. 28. 

263 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GROSSE KRACHT 

egalitären Diskurs- und Verständigungspraxis. So wird unter ausdrück­
lichem Rekurs auf das I. Vatikanuman die Lehre von der Unfehlbarkeit 
des Papstes erinnert (IBT 16) und als Aufgabe des Lehramtes 
eingeschärft, "das Glaubensgut der göttlichen Offenbarung zu hüten 
und treulich zu erklären" (IBT 16) sowie "darüber zu wachen, daß das 
Volk Gottes in der Wahrheit, die freimacht, verbleibt" (IBT 20). Der 
Auftrag des Lehramtes wird wieder vorrangig "im Schutz des Glaubens 
des Volkes Gottes" (IBT 37) gesehen, während die Gläubigen mit ihrem 
"Recht ... , die Botschaft des Evangeliums rein und vollständig zu 
empfangen" (IGK, Einführung), gegenläufig zur ,Volk Gottes'-Theologie 
des II. Vatikanums nur noch als passive Betreuungsobjekte der 
kirchlichen Obrigkeit erscheinen. Weil das Lehramt "die Rechte des 
Volkes Gottes auf den Empfang der Botschaft der Kirche in ihrer 
Reinheit und Unverkürztheit" (IBT 37) aktiv zu schützen habe, warnt 
die Glaubenskongregation sogar ausdrücklich vor dem Einfluß der 
"Ideologie des philosophischen Liberalismus" und vor dem "Gewicht· 
einer künstlich gesteuerten öffentlichen Meinung" (IBT 32), durch die 
heute ,)mmer mehr irrige Gedanken verbreitet" (IGK, Einführung) 
würden. Um die Gläubigen vor diesen vielfältigen Gefahren zu schützen 
und das Eindringen solcher Irrtümer in die Glaubensgemeinschaft zu 
verhindern, erinnert die Glaubenskongregation an die im Kirchenrecht 
vorgesehenen Kontroll- und Sanktionsmöglichkeiten und verlangt von 
den Bischöfen als den "authentischen Lehrern des Glaubens" (IGK, § 
1), die Gläubigen entsprechend zu unterweisen und gegebenenfalls auch 
zu bestrafen. 38 

Auch Aetatis novae gesteht im Hinblick auf die kirchenrechtliche 
Regelung der innerkirchlichen Kommunikation den Laien lediglich "das 
Recht und bisweilen sogar die Pflicht" zu, "ihre Meinung in dem, was 

38 "Die gleichen Hirten haben im Rahmen ihrer Verpflichtwlg, das Glaubensdepositum 
zu überwachen und unversehrt zu bewahren (vgl. cann. 386 und 747, § 1) sowie dem 
Recht zu entsprechen, das die Gläubigen haben, auf den Weg der gesunden Lehre 
geführt zu werden (vgl. cann. 213 und 217), das Recht und die Pflicht: a) ,darüber zu 
wachen, daß nicht durch Schriften oder den Gebrauch der sozialen Kommwrlkations­
mittel Glaube oder Sitten der Gläubigen Schaden nehmen' (can. 823, § 1); b) ,zu 
verlangen, daß von Gläubigen herauszugebende Schriften, die den Glauben oder die 
Sitten berühren, ihrem Urteil unterworfen werden' (can. 823, § 1); c) ,Schriften 
zurückzuweisen, die dem rechten Glauben oder den guten Sitten schaden' (can. 823, 
§ 1); d) je nach Lage der Fälle die vom Kirchenrecht vorgesehenen Verwaltwlgs­
oder Strafmaßnahmen gegen jene anzuwenden, die unter Mißachtwlg der kanoni­
sehen Normen die Pflichten des eigenen Amtes verletzen, für die Gemeinschaft der 
Kirche zur Gefahr werden und dem Glauben oder den guten Sitten der Gläubigen 
Schaden zufügen (vgl. cann. 805; 810, § 1; 194, § 1, n. 2; 1369; 1371, 1; 1389)." 
(IGK, 2) 

264 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EINE MODERNE KIRCHLICHE ÖFFENTLICHKEITSTHEOR/E? 

das Wohl der Kirche angeht, dem geistlichen Hirten mitzuteilen" (AN 
10,1; vgl. can. 212, 3 CIC). Bezeichnenderweise fehlt dabei aber der 
Hinweis, daß can. 212, 3 CIC den Gläubigen auch erlaubt, diese 
Meinung "unter Beachtung des allgemeinen Nutzens und der Würde der 
Personen den übrigen Gläubigen kundzutun", also einer öffentlichen 
Debatte zu überantworten.39 Stattdessen heißt es, daß man "im Fall 
von Meinungsverschiedenheiten .. : im Auge behalten" müsse, "daß ,man 
nicht durch das versuchte Ausüben von Druck auf die öffentliche 
Meinung zur Klärung von Lehrfragen beitragen und der Wahrheit 
dienen wird' (IBT 30). In der Tat, ,nicht alle Ideen und Vorstellungen, 
die im Volk Gottes im Umlauf sind, lassen sich rundweg mit dem 
,Glaubenssinn' gleichsetzen' (vgl. IBT 35)." (AN 10,3) 

Gegen den vom politischen Liberalismus propagierten "Grundsatz der 
freien Prüfung" (IBT 38) reklamiert die Glaubenskongregation deshalb 
wieder die irrtumsfreie Urteilskompetenz des Lehramtes in Glaubens­
und Sittenfragen und die damit korrespondierende "Grundhaltung einer 
Bereitschaft ... , die Lehre des Lehramtes loyal anzunehmen, denn dazu 
ist jeder Gläubige aufgrund seines Glaubensgehorsams verpflichtet" 
(IBT 29). Daß jedoch der Glaube selbst "trotz seiner eschatologischen 
Unbedingtheit eine vergehende, endliche Gestalt der Wahrheit (vgl. 1 
Kor 13,8-10)"40 ist, gerät den vatikanischen Mediendokumenten der 
1990er Jahre wieder vollständig aus dem Blick. Das Problem theologi­
scher Wahrheitsfindung41 wird damit wieder auf ein schlichtes Auto­
ritätsproblem reduziert. 

Daß mit diesen rückwärtsgewandten Hierarchisierungs- und Juridi­
sierungstendenzen eine larmoyante Kulturkampfmentalität gegenüber 
dem Kritikprinzip der Neuzeit reüssiert, daß in moralisierenden Pau­
schalurteilen der "Säkularismus", das "Konsumdenken" und der "Mate­
rialismus" (vgl. AN 13) der modernen Welt beklagt werden, ist dann nur 
noch folgerichtig. Und dementsprechend wird erneut ein defensives 
Bollwerk aufgerichtet, um die Kirche vor den Anfragen der säkularen 
Öffentlichkeit abzuschotten und ihre Theorie und Praxis gegenüber 
Kritik möglichst zu immunisieren. Gegen den "Geist der Kritik" (IBT 9), 
der an diskursiver Prüfung, rationaler Einsehbarkeit und gleichberech-

39 Vgl. dazu auch W. Seibel, Kirche nnd Medien, in: StdZ 210 (1992) 505f. 
40 P. Hünermann, Das Lehramt und die endliche Gestalt der Glaubenswahrheit 

Überlegnngen zur römischen Instruktion über die kirchliche Berufung von Theolo· 
gen, in: HerKorr 44 (1990), S. 373-377, 373. 

41 Vgl. dazu aus der jüngeren Literatur F. Gruber, Diskurs und Konsens im Prozeß 
theologischer Wahrheit, Innsbruck u.a 1993, der in diesem Zusammenhang explizit 
auch auf "Strukturmomente einer theologischen Diskurstheorie der Wahrheit" zu 
sprechen kommt (ebd., S. 289ff). 

265 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GROSSE KRACHT 

tigtem Dialog orientiert ist, geht es für die Kirche jetzt wieder darum, 
"in der ständigen und klaren Lehre des Glaubens und daher auch der 
objektiven moralischen Wahrheit"42 standhaft zu bleiben und sich 
durch die öffentliche Meinung nicht beirren zu lassen. 

Die säkulare Öffentlichkeit einer pluralisierten Gesellschaft, die nicht 
darauf verzichten will, kirchlich vorgegebenen Meinungen mit dem 
,Geist der Kritik' zu begegnen, kann im Kontext einer solchen Angst­
und Abwehrmentalität nur noch pauschal als Bedrohung und Gefahr 
wahrgenommen werden. Die mit dem II. Vatikarrum programmatisch 
von ,Dissoziation' auf ,Dialog' umgestellte Verhältnisbestimmung der 
Kirche zur Neuzeit, die sich an der Basis vieler Ortskirchen seit 
Jahrzehnten fest eingewurzelt hat, scheint von einer allgemeinen 
kirchlichen Akzeptanz also doch noch weiter entfernt zu sein, als man 
in der nachkonziliaren Aufbruchsphase annehmen konnte. Theoretische 
und praktische Bemühungen um eine zukunftsfähige Standortbestim­
mung der katholischen Kirche im Kontext moderner Gesellschaften43 
sind deshalb für den innerkirchlichen Klärungsprozeß nach wie vor von 
höchster Dringlichkeit. Insofern kann von einer modernen, nachkonzi­
liaren Öffentlichkeitstheorie der Kirche zur Zeit noch keine Rede sein. 

42 Päpstlicher Rat für die sozialen Kommwrikationsmittel, Pornographie Wld Gewalt in 
den Kommwrlkationsmedien. Eine pastorale Antwort, Nr. 29 (07.05.1989). 

43 Vgl. dazu H.-J. Große Kracht, Kirche in ziviler Gesellschaft. Studien zur Konfliktge­
schichte von katholischer Kirche Wld demokratischer Öffentlichkeit, Paderbom 1997 
(i.E.). 

266 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

