Communicatio Socialis 30 (1997), Nr. 3: 247-266
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Hermann-Josef | Gibt es eine moderne kirchliche

Grode kracht | Offentlichkeitstheorie?

Vatikanische Mediendokumente zwischen
emphatischer Demokratiebejahung und neuer
Offentlichkeitsangst

1.Die unbewdltigte Zumutung der Aufklérung:
Ein rationalistisch-diskursiverOffentlichkeitsbegriff

Seit dem Siegeszug der europdischen Aufkldrungsbewegung gehort die
rechtliche Implementierung einer autonomen politischen (ffentlichkeit
zum elementaren normativen Selbstverstindnis der westlichen Verfas-
sungsstaaten. So gilt etwa in der laufenden Rechtssprechung des
Bundesverfassungsgerichts die freie 6ffentliche Meinungsbildung als
,schlechthin konstituierend“ (BVerfGE 7, 198 [208.212] 1.6.) fiir einen
demokratischen Staat. Das Grundrecht der freien Meinungsduferung
sei deshalb nicht nur ,als unmittelbarster Ausdruck der menschlichen
Personlichkeit und der Gesellschaft eines der vornehmsten Menschen-
rechte iiberhaupt (un des droits le plus précieux de 1‘homme nach
Artikel 11 der Erklirung der Menschen- und Biirgerrechte von 1789)“,
sondern zugleich ein Grundmerkmal demokratischer Gesellschaften,
denn erst die Kommunikationsfreiheiten ermdglichten ,die stindige
geistige Auseinandersetzung, den Kampf der Meinungen, der ihr
Lebenselement ist“ (ebd.).

In dieser hohen verfassungsrechtlichen Wertschitzung der o6ffent-
lichen Meinung artikuliert sich noch ungebrochen die aufklirerische
Idee des ,offentlichen Vernunftgebrauchs’, die ihre epochaltypische
Formulierung bekanntlich in Kants beriihmter Aufklirungsschrift aus
dem Jahre 1784! gefunden hat. Im freien Ridsonnement gebildeter
Privatbiirger, in dem es moglich ist, divergierende Meinungen und
Anschauungen unverfdlscht und angstfrei ,der Welt 6ffentlich vorzule-
gen“,2 sieht Kant die Chance zu einer wechselseitigen Selbstaufklirung
eines prinzipiell unbegrenzten Staatsbiirgerpublikums, denn auch wenn
es ,fir jeden einzelnen Menschen schwer (sei), sich aus der ihm
beinahe zur Natur gewordenen Unmiindigkeit herauszuarbeiten®, so
scheint es ihm , beinahe unausbleiblich, daf® ,ein Publikum sich selbst
aufklire, ... Denn da werden sich immer einige Selbstdenkende ...

1 1. Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung, in: ders., Werke in sechs
Bénden (hg.v. W. Weischedel), Bd. VI, Frankfurt 1964, S. 53-61.
¢ Ebd, S. 60.

247

hitps://del.org/10.5771/0010-3497-1067-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.Inllbra.com/defagh - Open Access - TITEE


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GROSSE KRACHT

finden, welche, nachdem sie das Joch der Unmiindigkeit selbst
abgeworfen haben, den Geist einer verniinftigen Schitzung des eigenen
Werts und des Berufs jedes Menschen, selbst zu denken, um sich
verbreiten werden.“3 Auch wenn Kants Vertrauen in eine geradezu
zwangsldufige wechselseitige Selbstaufklirung freilich noch weit davon
entfernt war, das reale Staatsbiirgerpublikum zum Subjekt der Politik
zu erheben und den ,6ffentlichen Willen‘ aus dem tatsichlichen Resultat
eines kollektiven ¢ffentlichen Willensbildungsprozesses abzuleiten,? so
trat nun irreversibel die Idee einer Wahrheitsfindung durch 6ffentlichen
rationalen Diskurs auf die politische Tagesordnung - und damit wurde
das iiberkommene Selbstverstindnis absolutistischer Politik im Kern
zerstort. Ab jetzt sollten Autoritdtsargumente, Tradition, Herkunft und
fIberh'eferung keine Rolle mehr spielen, denn nun verwickelte ,,der hohe
Gerichtshof der Vernunft, zu dessen natiirlichen Beisitzern sich die
aufstrebende Elite selbstbewufdt zdhlte, ... in verschiedenen Etappen
alle Bereiche des Lebens in seine ProzeRfithrung. Die Theologie, die
Kunst, die Geschichte, das Recht, der Staat und die Politik, schlieRlich
die Vernunft selber, werden frither oder spiter vor seine Schranken
zitiert und haben sich zu verantworten.“s

Dieser von der europdischen Aufklirung hervorgebrachte rationali-
stisch-diskursive Offentlichkeitsbegriff wurde von der katholischen
Kirche jahrhundertelang vehement bekdmpft und diffamiert. Schon
1791 verurteilte Pius VI. nicht nur die Franzdsische Revolution und die
Menschenrechtserklirung von 1789, sondern auch das gesamte Frei-
heitsbewuRtsein der biirgerlichen Aufklirung mit scharfen Worten. Die

3 Ebd,S.54.

4 Fiir Kant ist der ,6ffentliche Wille’, der als ,Probierstein der Rechtmifigkeit eines
jeden offentlichen Gesetzes" zur Geltung kommen soll, ,keineswegs als ein Faktum“
anzusehen, sondern als "eine blofle Idee der Vernunft* (ders., Uber den Gemein-
spruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis, in:
Werke, Bd. VI, S. 127-72, 153). Als solche ist sie nicht konstitutiv auf eine
offentliche Bestitigung durch das Staatsbiirgerpublikum angewiesen, sondern kann
durchaus auch vor-6ffentlich, z.B. durch entsprechende philosophische Anstrengun-
gen eines Alleinherrschers, erkannt werden. Kant ging also ,nie soweit, das
Geheimnis der politischen Vernunft nach dem Modell rationaler Urteilsbildung in der
Gelehrtenrepublik in das Wechselspiel Gffentlich vorgetragener Argumente und
Gegenargumente aufzulésen. Der 6ffentliche Wille konnte fiir ihn mit den 6ffentlich
vorgetragenen Meinungen und Interessen, so viele sie auch teilten, niemals per se
zusammenfallen.” (L. Holscher, Offentlichkeit und Geheimnis. Eine begriffsge-
schichtliche Untersuchung zur Entstehung der Offentlichkeit in der friihen Neuzeit,
Stuttgart 1979, S. 149)

5 R Koselleck, Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der biirgerlichen Welt
(1959), Frankfurt 61989, S. 6.

20

hitps://dol.org/10.5771/0010-3497-1897-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. Access - [ Tmm—]



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINE MODERNE KIRCHLICHE OFFENTLICHKEITSTHEORIE?

Vorstellung, ,es sei ein Recht des in der Gesellschaft lebenden
Menschen, in allem volle Freiheit zu geniefen, so dafs er nicht nur in
der Ausiibung seiner Religion nicht behindert werden darf, sondern dafs
es auch seinem Ermessen iiberlassen bleibt, was er iiber religitse
Fragen denken, reden, schreiben und im Druck veroffentlichen will*,
galt ihm als ,wahre Ungeheuerlichkeit“S Ahnlich verurteilte dann auch
Gregor XVI. 1830 die Forderung nach Gewissensfreiheit als ,seuchen- .
artigen Irrtum“, der sich ,zum Schaden der kirchlichen und biirger-
lichen Sache weitherum verbreitet“,” bevor dann Pius IX. in seinem
beriichtigten Syllabusvon 1864 feierlich die These zuriickwies, daf® sich
der romische Papst je ,,mit dem Fortschritt, mit dem Liberalismus und
mit der modernen Zivilisation aussthnen und abfinden“8 konne und
solle.

Diese frontale Verurteilung der modernen Freiheiten hat die Kirche
im II. Vatikanischen Konzil (1962-1965) programmatisch und intentio-
nal endgiiltig zu iiberwinden versucht. Seitdem ist sie auf der Suche
nach einer unvorbelasteten, wohlwollenden Verhéltnisbestimmung zur
politischen Moderne und bemiiht sich um produktive Perspektiven fiir
eine moderne, dem heutigen Problemnivean angemessene Staats- und
Demokratietheorie. Die folgenden Ausfithrungen wollen am Beispiel der
kirchlichen Lehre zur politischen Offentlichkeit nachzeichnen, wie weit
diese Suche inzwischen gediehen ist.

2.Die konziliare Erneuerung 1aBt auf sich warten:
Inter mirifica als ,prékonziliares’ Konzilsdokument

Das II. Vatikanische Konzil gilt zurecht als die zentrale Wendemarke,
mit der die offizielle Kirche ihr Verhiltnis zur Moderne fundamental
umzustellen versuchte: Statt einer autoritativen Pauschalverurteilung
des modernen Weltbewuftseins ging es nun um die Verséhnung der
Kirche mit der modernen Welt. An die Stelle von Dissoziation und
Verweigerung trat jetzt der angstfreie Dialog, das gemeinsame Ge-
sprach, das im Interesse an einer ,solidarischen Zeitgenossenschaft“

6 Breve Quod aliquantum vom 10.03.1791 (Text in A. F. Utz/B. Grifin v. Galen (Hg.),
Die katholische Sozialdoktrin in ihrer geschichtlichen Entfaltung. Eine Sammlung
pépstlicher Dokumente vom 15. Jahrhundert bis in die Gegenwart, 4 Bde., Aachen
1976, S. 2652-2729, Rn 10).

7 Enzyklika Mirari vos vom 25.06.1834, in: A. F. Utz/B. Grifin v. Galen (Hg.) (Anm.
6), S. 136-159, Rn 14.

8 Zit.n. A. F. Utz/B. Grifin v. Galen (Hg.) (Anm. 6), S. 34-53, Rn 119.

9 K Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, Freiburg ua. 1992, S.
175.

249

hitps://dol.org/10.5771/0010-3497-1897-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. Access



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GROSSE KRACHT

mit der modernen Welt und ihren Problemen den friiheren Anklingen
an eine restaurativ-wehmiitige Sehnsucht nach den idealisierten
Verhiltnissen des christlichen Mittelalters konsequent entsagte. Nicht
zu Unrecht hat Yves Congar deshalb konstatiert, ,daft das Vatikanum II
durch Dokumente wie Gaudium et spes und die Erklirung iiber die
Religionsfreiheit das Blatt des Mittelalters endgiiltig umgedreht hat“. 10
Dennoch ist festzuhalten, da® das Konzil zu den Prinzipien einer
modernen politischen Offentlichkeit noch keinerlei Zugang gefunden
hat. Vielmehr bleibt das von den Konzilsvitern am 04.12.1963
verabschiedete Dekret Inter mirifica ,iiber die Werkzeuge der sozialen
Kommunikation“ (de instrumentis communicationis socialis),!! von dem
man allein schon thematisch am ehesten Aussagen zum kirchlichen
Verstindnis der politischen Offentlichkeit erwarten sollte, noch
vollstindig und ungebrochen der vorkonziliaren Tradition verhaftet. In
letzter Konsequenz weist es zuriick in autoritir-obrigkeitsstaatliche
Vorstellungen, die sich eher am alten Ideal des katholischen Glaubens-
staates mit einem guten und weisen katholischen Fiirsten an der Spitze
als an der Leitidee eines modernen, pluralistisch-demokratischen
Verfassungsstaates orientieren. Der nur zwdlf Druckseiten umfassende
und zu einem kurzfristig vorgezogenen Zeitpunkt recht iiberstiirzt12
verabschiedete Konzilstext zur sozialen Kommunikation wurde deshalb
schon frith als eine ,irreparable Panne“!3 gewertet. Denn wihrend
schon Pius XII. mit seiner Anerkennung der Relevanz einer ffentlichen
Meinung in Staat und Kirche im Jahr 195014 erstmals eine nennens-

10 Y, Congar, Einleitung und Kommentar zum Viertel Kapitel des Ersten Teils der
Pastoralkonstitution Gaudium et spes, in: LThK? Bd. 14 (Sonderausgabe 1986), S.
397-422,401.

11 Text lat.-dt. in: LThK 2, Bd. 12 (Sonderausgabe 1986), S. 116-135.

12 Vgl. zur turbulenten Entstehungsgeschichte (neben dem grundlegenden Kommentar
von E. Baragli, L'Inter Mirifica. Introduzione, Storia, Discussione, Commenta,
Documentatione, Rom 1969) vor allem 0. B. Roegele, Das Konzilsdekret ,{ber die
Werkzeuge der sozialen Kommunikation', in: Publizistik 9 (1964), S. 305-347. Der
Textentwurf konnte von den Konzilsvitern nicht mit dem nétigen Ernst behandelt
werden, da er von der Konzilsleitung im Herbst 1963 kurzfristig vorgezogen und
nicht ohne betrichtlichen Widerstand zur Verabschiedung vorgelegt wurde. In der
entscheidenden Abstimmung vom 25.11.1963 kam es dann bei 1.598 Ja-Stimmen zu
503 Nein-Stimmen, so da® das Dekret also von knapp einem Viertel der Konzilsviter
abgelehnt wurde.

13 M. v. Galli/B. Moosbrugger, Das Konzil. Chronik der Ersten Sessio, Mainz 1964, S.
150.

14 Ansprache Papst Pius’ XII. an die Teilnehmer eines internationalen Pressekongres-
ses am 17.02.1950 (dt. in: A. Utz/J. F. Groner (Hg.), Aufbau und Entfaltung des
gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Papst Pius’ XII., 3 Bde., Freiburg i.Ue.

250 I

hitps://dol.org/10.5771/0010-3497-1897-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. Access - [ Tmm—]



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINE MODERNE KIRCHLICHE OFFENTLICHKEITSTHEORIE?

werte Briicke zum Offentlichkeitsprinzip der Neuzeit geschlagen hatte,
fehlen solche Bemiihungen in Inter mirificanun wieder vollstindig. Die
Idee einer autonomen dffentlichen Meinungs- und Willensbildung wird
gar nicht erst thematisiert. Stattdessen spricht der Text nur beschrei-
bend von é6ffentlichen Meinungen, die einen groflen Einflu® auf das
Leben der Menschen hitten. Gegen falsche und schlechte Einfliisse
wird ,zur Bildung und Verbreitung richtiger 6ffentlicher Meinungen*
(IM 8) aufgerufen, die als solche offensichtlich vorgdngig zu aller
Diskussion definitiv festzustehen scheinen. Auch das Recht anf freie
Information, das Johannes XXIII. in Pacem in terris (11.04.1963) in den
Rang eines Naturrechts erhoben und als ein Recht des Menschen
beschrieben hatte, ,der Wahrheit entsprechend iiber die 6ffentlichen
Ereignisse in Kenntnis gesetzt“ (PT 12) zu werden, wird in Inter mirifica
nur noch sehr zaghaft angesprochen. Information erscheint zwar als
,wertvoll, ja unumginglich notwendig“; ein Recht auf Information gebe
es aber nur fiir ,alle Tatsachen, die den Menschen, als einzelnen oder
als Mitgliedern der Gesellschaft, je nach ihrer besonderen Situation zu
wissen zukommt (secundum uniuscuiusque condiciones, conveniant)” (IM
5,2). Der personale Rechtsanspruch auf freie Information wird also
offensichtlich wieder zu einer nur von Fall zu Fall von den staatlichen
und kirchlichen Autorititen zu gewdhrleistenden Informationsweiterga-
be abgeschwicht. Vor diesem noch durch und durch paternalistischen
Denkhorizont hilt Inter mirificasogar staatliche Zensurmafnahmen fiir
sinnvoll und notwendig: Zwar wird die ,6ffentliche Gewalt“ auf ihre
besondere Verpflichtung fiir die ,wahre und rechte Freiheit der
Information“ und sogar ,besonders fiir die Pressefreiheit* (IM 12,1)
hingewiesen; zugleich wird jedoch betont, daf® dem Staat ,auch die
Forderung der Religion, der Kultur und der schonen Kiinste* (ebd.)
obliege. Deshalb miisse die tffentliche Gewalt, ,die kraft ihres Amtes
fiir das Wohl der Biirger Sorge trdgt, durch Erlaf® und sorgfiltige

1954-1961, S. 2132-2153). Pius XII. beschreibt die bisher stets als Indifferentismus
verdichtigte freie offentliche Meinungsbildung in diesem Text als ,Mitgift jeder
normalen Gesellschaft, die sich aus Menschen zusammensetzt, welche sich im
Bewuftsein ihrer personlichen und gesellschaftlichen Verpflichtung innig mit der
Gemeinschaft, deren Mitglieder sie sind, verbunden fithlen“. Sie erscheint ihm
deshalb als das ,natfirliche Echo, der mehr oder weniger gemeinsame Widerhall, den
die Ereignisse und die augenblicklichen Verhiltnisse in ihrem Geist und in ihrer
Urteilskraft finden“. Thr vollstindiges Fehlen fithre zu ,,schindlicher Tyrannei, denn
die Erstickung der 6ffentlichen Meinung, die dadurch entstehe, daf die Bilrger ihre
Stimme erheben, wird hier gewertet als ,ein Attentat auf das natfirliche Recht des
Menschen, eine Verletzung der Weltordnung, wie Gott sie eingerichtet hat* (ebd.,
2133.2133.2136.2135).

251

hittps://del.org/10.5771/0010-3497-107-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.Inllbra.com/defagh - Open Access - ITTE


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GROSSE KRACHT

Durchfithrung von Gesetzen schwere Schiden fiir die 6ffentliche Sitte
und den Fortschritt der Gesellschaft verhindern, die durch MifRbrauch
der sozialen Kommunikationsmittel entstehen konnten“ (IM 12,2).

Von der von Gaudium et spes (07.12.1965) so energisch ein-
geschirften ,richtigen Autonomie der irdischen Wirklichkeiten“ (GS
36) - das Stichwort der iusta rerum terrenarum autonomia liefert m.E. die
bis heute dentlichste Anerkennungsleistung der kirchlichen Lehrtraditi-
on gegeniiber den Differenzierungsprozessen der Neuzeit, da sie klar
und deutlich mit den dlteren integralistischen Traditionsbestinden
bricht, denn dieses ,Bekenntnis zur Eigenwertigkeit der Welt ...
bekundet, daf® die Kirche entschlossen ist, die (mittelalterliche)
Beschlagnahme der Welt in einer unitarischen Ordnung endgiiltig
aufzugeben und die Welt in ihre Eigentlichkeit hinein freizugeben“15 -
findet sich noch keine Spur. Vielmehr wird ,der Vorrang der objektiven
sittlichen Ordnung in allem und fiir alle* (IM 6) behauptet und
ausdriicklich gegen die Freiheit der Kunst in Anschlag gebracht.16 Den
neuzeitlichen Modernisierungsprozessen, in denen sich Staat, Oko-
nomie, Recht, Wissenschaft, Kunst, Ethik etc. zu autonomen ,Wert-
sphiren’ (M. Weber) mit je eigenen Rationalititsstandards und Funkti-
onsmechanismen ausdifferenziert haben, wird damit noch jede kirchli-
che Anerkennung verweigert. Vor diesem Hintergrund wird der Staats-
gewalt wieder eine allumfassende Ordnungskompetenz zugesprochen,
die mit den Grundprinzipien moderner Rechtsstaatlichkeit schlechter-
dings unvereinbar ist. Die politische Aufgabe einer iiber Massenmedien
konstituierten 6ifentlichen Meinung wird damit so griindlich verkannt,
»daR das, was der Kontrolle durch die 6ffentliche Meinung bedarf, als
ihr berufener Kontrolleur angerufen wird“.? Dementsprechend rekla-
mierte auch eine Flugschrift amerikanischer Konzilsberichterstatter
vom 16.11.1963, die fiir eine Verschiebung der Schlufabstimmung iiber
Inter mirifica plidiert)8 diese Passage mit deutlichen Worten: ... it

15 A, Auer, Einleitung und Kommentar zum Drittel Kapitel des Ersten Teils der
Pastoralkonstitution,Gaudium et spes’, in: LThK ?, Bd. 14 (Sonderausgabe 1986), S.
377-397, 386.

16  Die Sittenordnung iiberragt alle iibrigen menschlichen Ordnungen, die Kunst nicht
ausgenommen, so wertwoll sie auch sein mogen, und bringt sie in das rechte
Verhiltnis. Allein die sittliche Wertordnung umfaftt die ganze Natur des Menschen,
der ein geistbegabtes und zu Héherem berufenes GeschSpf Gottes ist. Wird sie in
vollem Umfang getreu beachtet, ist sie fiir den Menschen der Weg zu seiner
Erfiillung und zu seinem Heil.“ (IM 6)

17 G, Deussen, Ethik der Massenkommunikation bei Papst Paul VI., Paderborn u.a.
1973, S. 75.

18 Some comments on the proposed decree ,De instrumentis communicationis'

252 |

hittps://del.org/10.5771/0010-3497-107-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINE MODERNE KIRCHLICHE OFFENTLICHKEITSTHEORIE?

seams (!) to give the state (auctoritas civilis) an authority over mass
media which is dangerous to political liberty everywhere and which in
some countries like the United States is proscribed by constitutional
law.“19 Die Realitit funktional ansdifferenzierter und weltanschaulich
pluraler Gesellschaften, in denen der von Inter mirifica behauptete
absolute Vorrang der objektiven sittlichen Ordnung ldngst unplausibel
geworden ist, kann vor einem solchen Wahrnehmungshorizont dann nur
als bedauerliche Deformation und schwerer moralischer Verfall verur-
teilt werden.

Die vormoderne Mentalitit dieses frithen Konzilsdekrets zeigt sich
auch darin, da® der Text noch ganz in der Tradition einer strategischen
Instrumentalisierung der Massenmedien gleich zu Beginn forsch und
unbekiimmert erkldrt, da®® es die Kirche fiir ihre Pflicht halte, ,die
Heilsbotschaft auch mit Hilfe der sozialen Kommunikationsmittel zu
verkiinden und Grundsitze iiber deren richtige Anwendung aufzustel-
len“ (IM 3,1). Dementsprechend reklamiert Inter mirifica auch ein
Lurspriingliches Recht“ der Kirche, ,jedes dieser sozialen Kommunikati-
onsmittel zu benutzen und zu besitzen, soweit es fiir die christliche
Erziehung und ihr Wirken am Heile der Seele notwendig und niitzlich
ist* (IM 3,2).20 Damit ist der groRe Grundimpuls des Konzils, das
jenseits der alten triumphalistischen Selbstiiberschitzungen eine weni-
ger zum Herrschen als zum Dienen berufene Kirche in den Blick
nehmen und auf dieser Basis einen produktiven Zugang zur ,weltlich
gewordenen Welt' finden wollte, schon im Ansatz griindlich verfehit.

Das Dekret, das in diesem Sinne durchgdngig durch einen moralisie-
renden Tonfall gekennzeichnet ist und stindig auf ,rechten Gebrauch“
(IM 2,1) und ,rechte Benutzung“ (IM 4) der Medien, auf ,klare
Gewissensgrundsidtze“ (IM §,1) und , Achtung vor dem Sittengesetz*
(IM 11,2), auf die ,Kenntnis der Grundsitze sittlicher Wertordnung*
(IM 4) etc. insistiert, verbaut sich damit jeden unvoreingenommenen
Zugang zur sozialen Kommunikation und kann deshalb die demokratie-
theoretische Relevanz freier gesellschaftlicher Diskussion und politi-

{Flugschrift der amerikanischen Konzilsberichterstatter vom 16.11.1963), zit.n. 0. B.
Roegele (Anm. 12), S. 344f; vgl. dazu die ection 12 der bertihmten Virginia Bill of
Rightsvom 12.06.1776, in der es bekanntlich heifdt, ,that the freedom of the press is
one of the great bulwarks of liberty and can never be restrained but by despotic
government".

19 Ebd.

20 0. B. Roegele (Anm. 12), S. 319 zitiert in diesem Zusammenhang einen romischen
Beobachter, der zu dieser rigiden Zugriffsmentalitit anmerkt: , Es ist so, wie wenn in
einer Sozialenzyklika zuallererst auf das Recht der Kirche abgehoben wiirde, mit
Geld umzugehen und Banken zu unterhalten.”

253

hitps://dol.org/10.5771/0010-3497-1897-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. Access



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GROSSE KRACHT

scher Offentlichkeit gar nicht erst in den Blick bekommen. Insofern ist
dem Urteil von Otto B. Roegele, das Konzil habe hier ,.ein anachronisti-
sches Dokument hervorgebracht“,21 kaum zu widersprechen.

3.Ein verspateter Konzilsaufbruch:
Communio et progressio als vollstindige Ratifizierung des
aufklarerischen Offentlichkeitsbegriffs

Da Inter mirificavon Anfang an in breiten Kirchenkreisen auf nachhalti-
ge Kritik gestofRen war und die fundamentalen Weichenstellungen, die
das Konzil in seinem spiteren Verlauf vornehmen sollte, noch nicht
hatte mitvollziehen kénnen, entstand schon frilh der Wunsch nach
einem weiteren offiziellen Papier, das nun auch im Bereich der sozialen
Kommunikation das erneuerte, von ,Dissoziation‘ auf ,Dialog‘ umgestell-
te Verhdltnis der Kirche zur Moderne deutlich zum Ausdruck bringen
moge. Zu diesem Zweck erschien mit der am 03.06.1971 ver-
dffentlichten Pastoralinstruktion Communio et progressio?? ein aus-
fithrliches kirchliches Lehrschreiben, das nicht nur ,ein Dokument mit
einem vbllig neuen Kirchen- und Medienbild“23 ist, sondern mit dem

21 0. B. Roegele (Anm. 12), S. 324.

22 AAS 63 (1971) S. 593-656; dt. in: Nachkonziliare Dokumente 11, Trier 1971.
Communio et progressio geht zurlick auf einen ausdrlicklichen Auftrag der
Konzilsviter, die in IM 23 die Ausarbeitung einer Pastoralinstruktion gefordert
hatten, ,um alle Grundsitze und Weisungen dieses Konzils {iber die sozialen
Kommunikationsmittel zum Erfolg zu flihren“. Nachdem Papst Paul VI. im Frithjahr
1964 die 'Péipstliche Kommission fiir die Instrumente der sozialen Kommunikation*
(seit 1988: Pipstlicher Rat) eingerichtet und damit beauftragt hatte, ,eine
allgemeine Pastoralanweisung liber die praktische Anwendung des Dekrets” (0. B.
Roegele (Anm. 12), S. 326) zu erstellen, verband sich mit diesem Pastoralschreiben
- obwohl es an sich nur der Umsetzung der in Inter mirificaformulierten Positionen
auf die praktisch-pastorale Ebene dienen sollte - schon frith die Hoffnung, ,daf®
wenigstens die Pastoralinstruktion die 'prikonziliare Phase' hinter sich 14f3t und,
indem sie das vom Konzil erarbeitete neue Bild von Kirche und Gesellschaft in sich
aufnimmt, anch das Dekret auf die inzwischen vom Konzil erreichte Hohe des
Problembewufitseins” (ebd.) hinaufhebt. Von der Pastoralinstruktion erwartete man
deshalb auch weiterfithrende inhaltliche Aussagen, um das Konzilsdekret ,in
gewissem Umfang nachtriglich zu ‘modernisieren' und es dabei auch in bessere
Ubereinstimmung zu bringen mit dem Gesamtergebnis des Konzils* (ebd.). Nach
siebenjihriger Arbeit mit weltweiten Konsultationen erschien mit Communio et
progressio denn auch tatsichlich ein lehramtliches Dokument, das sich von Inter
mirificadeutlich unterscheiden sollte.

23 . Kampmann, Abschied von einem horizontal-dialogischen Medienbild? Zum Wandel
kirchlicher Mediendeutung und seinen ekklesiologischen Bedingungen, in: ComSoc
24 (1991), S. 284-302, 290.

254 |

hittps://del.org/10.5771/0010-3497-1097-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITEE


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINE MODERNE KIRCHLICHE OFFENTLICHKEITSTHEORIE?

wohl nicht zufillig eingefiigten autoritativen Schlufdsatz: ,Entgegenste-
hendes ist hiermit aufler Kraft gesetzt“ auch einen bewuRt vollzogenen
Bruch mit der bisherigen kirchlichen Lehre zu Massenmedien und
Offentlichkeit markiert. Bis heute gilt Communio et progressio unbestrit-
ten als Hohepunkt der bisherigen Lehrentwicklung, als ,Magna Charta’
der nachkonziliaren Kommunikations- und Offentlichkeitstheorie der
Kirche.

Im programmatischen Erdffnungssatz stellt Communio et progressio
emphatisch fest: ,Gemeinschaft und Fortschritt der menschlichen
Gesellschaft sind die obersten Ziele sozialer Kommunikation und ihrer
Instrumente.“ (CP 1) Die Massenmedien seien ,ihrem inneren Wesen
nach ... darauf angelegt, die Probleme und Erwartungen der menschli-
chen Gesellschaft sichtbar zu machen, dadurch schneller Antworten zu
finden und die Menschen in immer engere Verbindung zueinander zu
bringen.“ (CP 6) Statt von der Weitergabe ,richtiger offentlicher
Meinungen‘ spricht Communio et progressio durchgingig vom ,6ffent-
lichen Gesprich der ganzen Gesellschaft* (CP 19 u.6.), das durch die
Massenmedien erméglicht und iiberall vernehmbar werden soll. Die
Massenmedien bilden fiir Communio et progressio dabei ,ein dffentliches
Forum, auf dem das Gesprich der Menschen hin und her geht“. (CP 24)
Dieses ,Gesprich’ versammele die Zeitgenossen gleichsam ,um einen
runden Tisch“ (CP 19), an dem man sich {iber die gemeinsamen
Angelegenheiten verstdndigen kénne. Dieser keineswegs harmonisch,
sondern durchaus konfliktiv angelegte Verstdndigungsprozef® wird
dabei ausdriicklich positiv gewertet: ,Die AuRerungen und der Kampf
(certatio) der verschiedenen Meinungen in der Offentlichkeit greifen tief
in das Leben der Gesellschaft ein, bereichern es und beschleunigen
ihren Fortschritt.“ (CP 24) 24

Vor dem Hintergrund dieser Vorstellung vom ,Forumscharakter' der
sozialen Kommunikation werden die mit den Massenmedien gegebenen
Chancen zur aktiven Partizipation am gesellschaftlichen Leben aus-
driicklich begriiRt. Ahnlich wie in den politischen Vorstellungen der
europdischen Aufklirung heifdt es jetzt, daf ,die Zusammenarbeit aller
im Dienst des gesellschaftlichen Fortschritts ... der ungehinderten
Gegeniiberstellung der als wichtig erachteten Meinungen (bedarf),
damit im Spiel des Gebens und Nehmens, der Ablehnung und
Erginzung auf dem Weg der Einigung und des Kompromisses die am

2¢ In diesem Zusammenhang macht der Kommentator der Herder-Korrespondenzzurecht
darauf aufmerksam, daf® cerfatio besser mit 'Wettstreit' zu ilbersetzen wire (Die
Kirche und die Massenmedien, in: HerKarr 25 (1971) S. 370-374, 372).

255

hitps://dol.org/10.5771/0010-3497-1897-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GROSSE KRACHT

besten begriindeten und gesicherten Ansichten zum gemeinsamen
Handeln zusammenfiihren kénnen“ (CP 26).

In dieser wesentlich vom Konzept der funktionalen Publizistih?>
beeinflufiten Wahrnehmungsperspektive wird die Existenz eines freien
Meinungsmarktes und damit auch der politische Meinungskampf und
das neuzeitliche Kritik- und Diskursprinzip vorbehaltlos positiv gewer-
tet - ein Novum in der kirchenamtlichen Lehrtradition, dessen Bedeu-
tung kaum hoch genug eingeschitzt werden kann, denn erstmals hat
jetzt ein offizielles Dokument zur sozialen Kommunikation klar und
deutlich politische T6éne angeschlagen, die zwar seit langem zum

25 Vgl. zu diesem von Henk Prakke geprigten Konzept vor allem ders., Alle Publizistik

ist Zwiegesprach, in: Publizistik 5 (1960), S. 208-210 und ders. u.a., Kommunikation
der Gesellschaft. Einfilhrung in die funktionale Publizistik, Milnster 1968. Die Rede
vom , Forumscharakter” der Massenmedien und vom , Zeitgesprich der Gesellschaft"
im Kontext der sog. ,funktionalen Publizistik ist jedoch strikt abzugrenzen von der
auferst problematischen, weil in (idealisierte) vormoderne Kommunikationsver-
hiltnisse zurilickweisenden Rede von der , Volléffentlichkeit” oder der ,universalen
Offentlichkeit" bei Hans Wagner, der diese ,Volloffentlichkeit' den ,individualisti-
schen und subjektivistischen Offentlichkeitsanspriichen* der Neuzeit vorziehen will
und auf dieser Basis auch den offiziellen Kommentar zu der von der Deutschen
Bischofskonferenz approbierten Ubersetzung von Communio et progressio verfalit hat
(vgl. Anm. 22).
Im Prakkeschen Konzept der funktionalen Publizistik ,konturiert sich deutlich das
liberale Modell des Marktes von Produzenten und Konsumenten, deren erfolgreicher
Austausch das allgemeine Wohl vermehrt - im Falle der Publizistik: die Verstin-
digung unter den Menschen. So iiberrascht es denn auch nicht, da® Prakke sich
betont zu einer liberalen Tradition bekannte. (F. Drége, Der Funktionalismusin der
Kommunikationswissenschaft. Henk Prakke zum 70. Geburtstag am 26. April 1970,
in: Publizistik 15 (1970}, S. 93-97, 94} Daflir iiberrascht es m.E. umso mehr, daf
diese bisher so heftig angefeindete Denktradition aus der modernen Freiheitsge-
schichte jetzt einen so ungebrochenen Eingang in ein offizielles kirchenamtliches
Lehrdokument finden konnte. Der Einflu® prononciert katholischer Publizistikwis-
senschaftler wie z.B. Emil Dovifat blieb dagegen gering; vgl. zu dessen Konzept der
,Gesinnungspublizistik’ und der ,publizistischen Personlichkeit’ vor allem ders.,
Handbuch der Publizistik, Bd. 1: Allgemeine Publizistik, Berlin 1968, S. 40ff. Fiir
Dovifat gilt: ,,Alle Publizistik ist gesinnungsbestimmt. Je grandioser die publizisti-
schen Mittel sich entfalten, um so grandioser konnen sie der Wahrheit dienen oder
sie anfheben und in ihr Gegenteil kehren. Auf die Gesinnung kommt es an.“ (ebd., S.
34) Deshalb miisse es der 'publizistischen Personlichkeit’ gegen die ,in der jlingeren
Publizistik“ hochkommenden Vorstellungen von ,grundsétzlicher Negation“ und
LNihilismus“ ,heute gelingen, auch in der Massendemokratie die immer neuen
Aufgaben, die das offentliche Leben stellt, von der Gemeinde bis zur Staatsfilhrung
und sogar bis in die internationalen Beziehungen hinein dem Volksganzen in Freiheit
und Verantwortung nahe zu bringen. Das Volksganze sollte aufmerksam verstehen,
in der Tiefe wahrhaftigen Lebens angesprochen sein, iiberzeugt und bereit zur
Mitarbeit, also bestimmt im Tun und Handeln.“ (ebd., S. 54)

256

hitps://dol.org/10.5771/0010-3497-1897-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINE MODERNE KIRCHLICHE OFFENTLICHKEITSTHEORIE?

Grundbestand des liberal-demokratischen Politikverstindnisses ge-
horen, in kirchlichen Dokumenten aber bisher bestenfalls marginale
Positionen einzunehmen vermochten.

Die positive Wertschitzung des ,Spiels der unterschiedlichen Mei-
nungen‘ bricht dabei radikal mit der neuscholastischen Tradition ei-
nes essentialistisch-objektivistischen Wahrheitsbegriffs und dessen
(macht-)politischen Implikationen. Communio et progressio macht sich
stattdessen vorbehaltlos die aufklirerische Einsicht zu eigen, daf sich
das Wahre und Richtige vor der Vernunft erst in einem ProzeR
kritischer Befragung und diskursiver Priifung mit hinreichender Irr-
tumsfreiheit zu erkennen gibt. Statt also den gesellschaftlichen Mei-
nungs- und Willensbildungsproze3 wie bisher autoritativ auf eine
vorgingig feststehende und vom Lehramt authentisch verwaltete Wahr-
heit zu verpflichten, wird jetzt der plurale, von heterogenen Interessen
gespeiste ProzeR der offentlichen Meinungs- und Willensbildung
ausdriicklich nicht nur als legitim, sondern auch als wiinschenswert
und angemessen beurteilt. Statt des iiberkommenen kirchlichen Supre-
matieanspruchs gegeniiber den Massenmedien werden ausdriicklich die
Moglichkeiten und Chancen fiir einen produktiven Dienst der Katholi-
ken an der sozialen Kommunikation betont (CP 102-113). Nicht nur die
katholischen Journalisten in den sikularen Medien, sondern auch die
katholischen Medien selbst werden dabei explizit in den Dienst der
Offentlichkeit gestellt: Sie sollen durch eine sachgerechte Arbeit, die die
Autonomie der Massenmedien ernstnimmt, ,in die Diskussion aller
aktuellen Probleme der Gesellschaft einen Beitrag aus der Sicht ihres
katholischen Glaubens einbringen” (CP 103); ausdriicklich wird jedoch
hinzugefiigt, daf sie nicht dazu da seien ,zu herrschen, sondern gute
Arbeit zu leisten, deren Qualitit ihnen die Sympathie der Kollegen
erwirbt“ (ebd.). Die katholische Presse wird dementsprechend nicht
mehr auf einen lehramtlichen Verlantbarungsjournalismus verpilichtet,
vielmehr wird es jetzt zu ihrer primiren Aufgabe erklirt, in allen
Fragen, die nicht unmittelbar ,das Wesen des christlichen Glaubens
berithren“ (CP 141),26 hilfreiche und wertvolle Beitrige zu liefern,
damit ,in Kirche und Welt offentliche Meinung entsteht und sich
entfaltet (ebd.). Vor diesem Hintergrund kann die jahrhundertelange
Skepsis der Kirche, die gegeniiber der Welt der Massenmedien bisher

% Hier obliege es weiterhin ,katholischen Zeitungen, die als offizielle Organe des
kirchlichen Amtes oder kirchlicher Institutionen gelten, ... - wie es anerkannten
Regeln und Gebriuchen des Pressewesens entspricht -, alle Miihe darauf zu ver-
wenden, um die Auffassungen jener Stellen und Institutionen darzulegen und
deutlich zu machen, deren &ffentliche Sprecher sie sind* (CP 141).

257

hittps://del.org/10.5771/0010-3497-1067-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.Inllbra.com/defagh - Open Access - ITEENE


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GROSSE KRACHT

stets Kontrolle und Einschrinkung von Freiheitsrechten forderte,
Verbotskataloge aufstellte, Zensurmafnahmen empfahl etc., mit dem
,Geist‘ und den ,Buchstaben‘ von Communio et progressio nun endgiiltig
als ,iiberwunden und erledigt“27 gelten.

4.Das unerwartete ,roll-back’ der 1990er Jahre: Auf dem
Riickmarsch ins Ghetto?

LaRt man die in den 1990er Jahren erschienenen vatikanischen
Mediendokumente?8 Revue passieren, so erscheint die freie dffentliche
Meinungsbildung im Unterschied zu Communio et progressio jetzt jedoch
nicht mehr als Lebenselixier einer demokratischen Gesellschaft, son-
dern erneut als Bedrohung und Gefahr fiir lehramtliche Wahrheits-
anspriiche und kirchliche Identititsmuster. Diese neuen (alten) Offent-
lichkeitsvorbehalte stehen dabei unvermittelt neben einer stetig wach-
senden lehramtlichen Wertschitzung demokratischer Institutionen und
Verfahrensregeln in Wirtschaft, Staat und Gesellschaft, wie sie seit
Paul VI. in den pdpstlichen Sozialenzykliken immer wieder ausgespro-
chen wird.29 Dieses Auseinanderklaffen von geradezu emphatischer

2T M. Schmolke, Zehn ideengeschichtliche Beobachtungen zur Pastoralinstruktion
,Communio et progressio’, in: ComSoc 4 (1971), S. 299-309, 301.

28 Zu nennen wire hier zundchst die Pastoralinstruktion ’'Aetatis novae’ vom
22.02.1992 (AAS 84 (1992) S. 447-468; dt. in: Arbeitshilfen 98 (hg.v. Sekretariat
der Dt. Bischofskonferenz)) und zwei weitere Texte des Pipstlichen Rates filr die
sozialen Kommunikationsmittel: ,Pornographie und Gewalt in den Kommunikations-
medien. Eine pastorale Antwort' (07.05.1989; dt. in: Arbeitshilfen 71) und
,Richtlinien fiir die $kumenische und interreligiose Zusammenarbeit im Kommunika-
tionswesen’ (04.10.1989; dt. in: Arbeitshilfen 75). Von grofler Bedeutung sind
jedoch auch die beiden von der Kongregation fiir die Glaubenslehre herausgegebenen
Instruktionen ,Uber die kirchliche Berufung des Theologen' (24.05.1990; dt. in:
Verlautbarungen 98 (hg.v. Sekretariat der Dt. Bischofskonferenz); im folgenden:
IBT) und ,Uber einige Aspekte des Gebrauchs der sozialen Kommunikationsmittel
bei der Férderung der Glaubenslehre’ (30.03.1992; dt. in: Verlautbarungen 106; im
folgenden: 1GK).

29 Seitdem Paul VI. in seinem Apostolischen Schreiben Octogesima adveniens vom
14.05.1971 ,gegen die um sich greifende Technokratie ... neue, dem heutigen Leben
angepafite Formen einer echten Volksherrschaft” (OA 47) in Wirtschaft, Staat und
Gesellschaft eingefordert hatte, ist an der klaren und nachdriicklichen, oftmals
geradezu emphatisch formulierten Option der pipstlichen Soziallehre filr die
Demokratie nicht mehr zu zweifeln. Auch Johannes Paul II. plidiert in seiner
Enzyklika Centesimus annus vom 01.05.1991 nachdriicklich fiir das ,System der
Demokratie ..., insofern es die Beteiligung der Biirger an den politischen Entschei-
dungen sicherstellt und den Regierten die Moglichkeit garantiert, sowohl ihre
Regierungen zu wihlen und zu kontrollieren als auch dort, wo es sich als notwendig

258 |

hitps://dol.org/10.5771/0010-3497-1897-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. Access - [ Tmm—]



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINE MODERNE KIRCHLICHE OFFENTLICHKEITSTHEORIE?

' Demokratiebejahung (in den pdpstlichen Sozialenzykliken) und neuer
Offentlichkeitsangst (in den vatikanischen Mediendokumenten) fiihrt
dazu, daR der immanente Zusammenhang von Demokratie und Offent-
lichkeit in der aktuellen Lehrverkiindigung der Kirche wieder in
Vergessenheit gert.

Das mit Communio et progressio definitiv ausgesprochene kirchliche
Ja zu den Prinzipien einer freien 6ffentlichen Meinungsbildung in einer
demokratischen Streit- und Konfliktkultur wird in den aktuellen
vatikanischen Dokumenten zur sozialen Kommunikation nahezu voll-
stdndig ignoriert. Statt dessen reproduzieren sich wieder verstiarkt
angstbesetzte Einstellungsmuster und Denkweisen aus der vorkonzilia-
ren Tradition, so daR lingst fiberwunden geglaubte Vorbehalte wieder
deutlich auf die Tagesordnung treten. Dabei scheint vor allem die vom
deutschen Kurienkardinal Joseph Ratzinger geleitete ,Kongregation fiir
die Glaubenslehre' die mithsam erzielten Fortschritte der Nachkriegs-
zeit wieder in ganzer Breite zur Disposition zu stellen.

Ein deutliches Signal fiir dieses roll-back liefert zunichst die mit
Datum vom 22.02.1992 vom ,Pépstlichen Rat fiir die sozialen Kommuni-
kationsmittel’ ver6ffentlichte Pastoralinstruktion Aetatis novae. Dieser
Text bildet das offizielle Nachfolgedokument zu Communio et progressio
und erkldrt ausdriicklich, an den Geist der 197 ler-Instruktion ankniip-
fen zu wollen (AN 1). Dennoch ist er wieder deutlich von denjenigen
Vorbehalten gegeniiber dem freien Meinungsmarkt und dem Kritikprin-
zip der Neuzeit durchzogen, die die Autoren von Communio et progressio
so erfolgreich zu vermeiden wuften.30 Die emphatische Bejahung der
freien 6ffentlichen Meinungsbildung findet jetzt nur noch sehr zaghafte
Resonanz, was sich schon daran ablesen 14#t, daf die Schliisselbegriffe
des 1971er-Dokumentes (,Gesprach der Gesellschaft’, ,Forum‘, ,runder
Tisch‘ etc.) nicht mehr anfgenommen werden. Vom freien ,Hin und Her
der Meinungen’ ist nun keine Rede mehr.

erweist, sie auf friedliche Weise zu ersetzen* (CA 45,1). Uberraschend ist jedoch,
daR im 1993 erschienenen Katechismus der Katholische Kirche von dieser Option fiir
die Demokratie nur noch wenig zu spiiren ist, denn die Regierenden werden hier wie
in der alten Vorstellung vom Gottesgnadentum wieder als ,Diener der géttlichen
Vorsehung” (KXK, 1884) angesprochen, die sich in ihrem Handeln am ,Verhalten
Gottes bei der Weltregierung* (ebd.) zu orientieren hétten.

30 Vgl. zur Entstehungsgeschichte dieses Dekrets B. Hoffmann, Medienpidagogik im
kirchlichen Feld: Entwicklungen, Konturen, Probleme, Perspektiven. Eine Studie zu
Konzepten und Diskussionen im Feld der katholischen Kirche in Deutschland,
Miinchen 1993, S. 235ff; Hoffmann kommt zu dem Ergebnis, daf® in Aetatis novae
#hartnickig traditionelle Positionen weiterwirken", so daft dieses Dokument dem im
Titel beschworenen neuen Zeitalter ,letztlich hilflos” gegeniiberstehe (ebd., S. 187).

259

hittps://del.org/10.5771/0010-3497-107-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.Inllbra.com/defagh - Open Access - TITEEN


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GROSSE KRACHT

Im wesentlichen zeichnet sich Aetatis novae neben einem durch-
gingig moralisierenden Sprachstil und unnétiger theologischer {ber-
héhungen durch die Renaissance zweier riickwirtsgewandter Spezifika
der kirchlichen Lehrtradition aus, die mit Communio et progressiobereits
als iiberwunden galten: durch die Erneuerung der ,Grofimacht'-
Hypothese und durch das wiederbelebte Interesse an der Indienstnahme
der Massenmedien fiir eigene Verkiindigungszwecke. Wie schon die
einschldgigen vorkonziliaren Texte, so zeigt sich auch Aetatis novae
noch bzw. wieder hochgradig beeindruckt von der groRen Macht und
dem enormen EinfluRpotential der Massenmedien. Wahrend in der
empirischen Medienwirkungsforschung der Nachkriegszeit die klassi-
schen Mutmafiungen iiber die ,GroRmacht‘ Presse mit ihrem monokau-
salen ,stimutus-response‘-Theorem und ihren ungepriiften Unterstellun-
gen zur angeblichen Passivitit und Hilflosigkeit der Rezipienten
gegeniiber der ,Ubermacht der Medien ihre Plausibilitit lingst
eingebiif}t haben,3! geht die neue Pastoralinstruktion weiterhin davon
aus, daR ,die menschliche Erfahrung als solche ... zu einer durch
Medien vermittelten Erfahrung“ (AN 2,1) geworden sei. Fiir Aetatis
novage vermigen die Medien ,,die traditionellen Bezugspunkte in Sachen
Religion, Kultur und Familie entweder zu stdrken oder aufzuheben* (AN
4,5), so daf? sie ,,in der Tat genauso dazu verwendet werden (kdnnen),
das Evangelium zu verkiinden wie es aus den Herzen der Menschen zu
verdringen“, denn die ,Macht der Medien“ reiche soweit, ,,daf® sie nicht
nur die Denkweisen, sondern sogar den Inhalt des Denkens beeinflus-
sen“ (AN 4,2). Die Renaissance der Grofmacht-Hypothese fiihrt in jhrer
Konsequenz dann auch unmittelbar zuriick zum alten machtstrategi-
schen Interesse an der Instrumentalisierung der Medien fiir kirchliche
Verkiindigungsaufgaben, denn im Gegensatz zur Betonung der Eigenge-
setzlichkeit der Medien in Communio et progressio geht es nun wieder
prim4r um deren Indienstnahme fiir kirchliche Zwecke: ,Gottes gldu-
biges Volk sollte von den neuen Entdeckungen und Techniken zum
Wohl der Menschheit und zur Erfiilllung von Gottes Plan fiir die Welt
schopferischen Gebrauch machen“ (AN 3,3), um sicherzustellen, daf®
»das Religiése in den Massenmedien wirklich présent sein kann“ (AN
3,5).32 Aetatis novae erinnert hier an die Position Papst Pauls VI., der

31 Vgl. zu den theoretischen Entwicklungslinien und keineswegs einheitlichen empiri-
schen Befunden der neueren Medienwirkungsforschungden umfassenden {berblick
bei M. Schenk, Medienwirkungsforschung, Tilbingen 1987, bes. S. 22ff.

32 Unter Bezug auf die vom Pépstlichen Rat 1989 herausgegebenen ,Richtlinien fiir die
Skumenische und interreligiose Zusammenarbeit im Kommunikationswesen’, Nr. 1.

260 |

hitps://dol.org/10.5771/0010-3497-1897-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. Access - [ Tmm—]



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINE MODERNE KIRCHLICHE OFFENTLICHKEITSTHEORIE?

am 08.12.1975 in seinem Apostolischen Schreiben Evangelii nuntiandi33
im Hinblick auf die Kommunikationsmittel betont hatte: ,Die Kirche
wiirde vor ihrem Herrn schuldig, wenn sie nicht diese machtvollen
Mittel niitzte, die der menschliche Verstand immer noch weiter
vervollkommnet (EN 45).“ (AN 11,1) Dementsprechend werden die
Massenmedien vor allem als ,Werkzeuge ... im Dienste des Planes der
Kirche zur Re-Evangelisierung bzw. Neu-Evangelisierung in der heuti-
gen Welt“ (AN 11,1) betrachtet.

Wihrend jedoch Paul VI. das traditionelle Kanzel-Motiv noch ohne
jede Einschrankung anfgenommen hatte - der zitierte Abschnitt aus EN
45 lautet vollstindig: ,In den Dienst des Evangeliums gestellt,
vermogen diese Mittel den Bereich der Vernehmbarkeit des Wortes
Gottes fast unbegrenzt auszuweiten; sie bringen die Frohbotschaft zu
Millionen von Menschen. Die Kirche wiirde vor ihrem Herrn schuldig,
wenn sie nicht diese machtvollen Mittel niitzte, die der menschliche
Verstand immer noch weiter vervollkommnet. Dank dieser Mittel
verkiindet die Kirche die ihr anvertraute Botschaft ,von den Dichern’.
In ihnen findet sie eine moderne, wirksame Form der Kanzel. Durch sie
vermag sie zur Masse des Volkes zu sprechen.“ (CP 128 hatte dagegen
lakonisch festgestellt: ,Die Sprache der Massenmedien ist eine andere
als die Sprache der Kanzel.“) -, findet sich dieser Gedanke bei Johannes
Paul II. nur noch mit einer eigentiimlichen Brechung und mit einer
offensichtlich andersgelagerten Akzentuierung. So heifit es etwa in
einer Ansprache an die Vollversammlung der ,P4pstlichen Kommission
fiir die sozialen Kommunikationsmittel‘ vom 27.02.1986 zwar inhaltlich
zustimmend, aber sprachlich nur in konditionaler Form: ,Man hat
gesagt, daR Zeitungskolumnen, Rundfunkmikrophone und Fernsehka-
meras eine Kanzel darstellen, von der die moderne Gesellschaft einen
Grofiteil ihrer moralischen und geistigen Orientierung bezieht. Wenn
das stimmt, ist es wichtig und wesentlich, daR die Kirche sich nicht nur
an der Formulierung der o6ffentlichen Philosophie beteiligt, die die
gemeinsamen Werte der heutigen Gesellschaft darstellen will, sondern
auch direkt auf dieser neuen Kanzel prisent ist ... .“ 3¢ Eine wirksame
Partizipation der Kirche an der Formulierung der ,6ffentlichen Philoso-
phie’ ist dem Wojtyla-Papst hier also offensichtlich ein mindestens
ebenso wichtiges Anliegen wie das unmittelbar missionarische Motiv,
mit Hilfe technischer Massenmedien den Bereich der ,Vernehmbarkeit
des Wortes Gottes‘ unbegrenzt anszuweiten.

33 AAS 68 (1976) S. 9-26; dt. im: Arbeitshilfen 66 (hg.v. Sekretariat der Dt.
Bischofskonferenz), S. 117-191.
34 Zit.n. ComSoc 19 (1986) S. 166-169, 168.

261

hittps://del.org/10.5771/0010-3497-107-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. https://www.Inllbra.com/defagh - Open Access - TITEEE


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GROSSE KRACHT

Auffillig ist aber vor allem, daR® die Missionsenzyklika Redemptoris
missio (07.12.1990), die das Nachfolgedokument zu Evangelii nuntiandi
bildet, das Kanzel-Motiv des Montini-Papstes durch das neue Bild vom
Areopag ersetzt. In Anlehnung an die paulinische Missionstitigkeit auf
dem Areopag, dem ,Kulturzentrum des gebildeten Volkes von Athen,
bezeichnet Johannes Paul II. ,die Welt der Kommunikation“ hier als
den ,ersten Areopag der neuen Zeit (RM 37,3) und nimmt damit
offensichtlich zentrale Impulse von Communio et progressio, nimlich den
Forums- und Gesprdchscharakter der sozialen Kommunikationsmittel
wieder auf. So ist hier - gegenldufig zum alten (und neuen) Hinsagemo-
dell, das sich im Bild von der Kanzel ausdriickt - eher davon die Rede,
daR die Medienwelt ,die Menschheit immer mehr eint“ und dadurch
eine weltweite Begegnungskultur férdere, die ,einen Dialog begiinstigen
und zu neuen Projekten zugunsten des Lebens fithren kénne. Und
dabei wird ausdriicklich betont, daR es nicht gentige, ,die Medien nur
zur Verbreitung der christlichen Botschaft und der Lehre zu benutzen”.
Vielmehr miisse die Botschaft des Christentums selbst ,in diese, von
der modernen Kommunikation geschaffene ,neue Kultur‘ integriert
werden“, was ,ein komplexes Problem“ (ebd.) darstelle (vgl. auch AN
11,2). Wie diese Integration aussehen soll, wird denn auch nicht recht
deutlich. Der Ubergang vom Kanzel- zum Areopag-Motiv 14t sich aber
unstrittig als eine deutliche Distanzierung vom vorkonziliaren Hinsage-
modell interpretieren, auch wenn dies in den aktuellen vatikanischen
Mediendokumenten nicht aufgegriffen, sondern wieder unterlaufen wird.

Parallel zur Instrumentalisierungstendenz kommt es in Aetatis novae
auch wieder zur Vorherrschaft des traditionellen Begriffs einer meta-
physisch-statischen Wahrheit, die vom kirchlichen Lehramt autoritativ
und authentisch zu verwalten sei. So heift es mit Riickgriff auf Inter
mirifica: ,Die rechte Benutzung der sozialen Kommunikationsmittel
setzt bei allen, die mit ihnen umgehen, die Kenntnis der Grundsitze
sittlicher Wertordnung voraus und die Bereitschaft, sie auch hier zu
verwirklichen (IM 4).“ (AN 4,5) Die in Communio et Progressio nicht
mehr erwihnte Vorstellung von einer objektiv vorgegebenen und klar
erkennbaren Sittenordnung, die dem ,Hin und Her der Meinungen‘ nicht
ausgesetzt werden diirfe, wird in Aetatis novae also wieder unvermittelt
eingefiihrt. Die neue Pastoralinstruktion reiht sich damit nahtlos ein in
die aktuellen vatikanischen Bemiihungen um die Reinthronisierung der
,objektiven sittlichen Wertordnung’, die in den letzten Jahren wieder
massiv und kompromiflos eingefordert wird. 33

35 Vgl. dazu neben dem neuen Katechismus der Katholischen Kirche (KKK, 506ff) vor
allem die am 06.08.1993 verdffentlichte Moralenzyklika Veritatis splendoy die als

262 I

hitps://dol.org/10.5771/0010-3497-1897-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINE MODERNE KIRCHLICHE OFFENTLICHKEITSTHEORIE?

Der vom Konzil eingeleitete Ubergang zu einem dynamischen
Wabhrheitsverstindnis, das die geltenden Normen nicht mehr einfachhin
aus einer vom Lehramt verwalteten ,objektiven Naturordnung' ableitet,
sondern individuelle Selbstbestimmung und sittliche Verpflichtung,
Freiheit und Wahrheit miteinander in Einklang zu bringen versucht,
wird in Aetatis novae also nicht fortgeschrieben. Statt die personalen
Meinungs- und Willensbildungsprozesse politisch und moralisch auto-
nomer Subjekte ins Zentrum der Aufmerksamkeit zu riicken, entfaltet
die aktuelle Pastoralinstruktion jetzt wieder einen Kommunikations-
und Dialogbegriff, der ,eher den Vorstellungen eines Systems der
Hinsage-Kommunikation von der Kirche zu den Medien entspricht“.36
In den Begegnungsformen von Kommunikation und Dialog geht es fiir
Aetatis novae nicht primir um eine Verstindigung unter Gleichen,
sondern schlicht um ,die Mitteilung der Wahrheit“ (AN 6,2) von den
Wissenden zu den Unwissenden. ,Kommunikation® besteht fiir den
Pipstlichen Rat dementsprechend ,im wesentlichen in der Ver-
kiindigung der Frohbotschaft Jesu Christi (AN 9,1) und wird mit
innerer Folgerichtigkeit als ,die Verkiindigung des Evangeliums als
prophetisches und befreiendes Wort“ (ebd.) definiert. Dieses auf
Wahrheitsmitteilung verkiirzte und theologisch vereinnahmte Verstdnd-
nis von sozialer Kommunikation beleuchtet fiir die Autoren von Aetatis
novae denn auch ,in einmaliger Weise die sozialen Kommunikationsmit-
tel und die Rolle, die sie nach dem Plan der gottlichen Vorsehung ...
spielen sollen“ (AN 9,2).

Mit diesen Engfilhrungen verbinden sich auf der innerkirchlich-
institutionellen Ebene seit den 1990er Jahren neue hierarchistische
Disziplinierungstendenzen, die vor allem von der ,Kongregation fiir die
Glaubenslehre* forciert werden, aber auch in Aetatis novae deutliche
Spuren hinterlassen. Grundlegend dafiir sind die beiden von der
Glaubenskongregation vorgelegten Instruktionen ,Uber die kirchliche
Berufung des Theologen‘ vom 24.05.1990 und ,Uber einige Aspekte des
Gebrauchs der sozialen Kommunikationsmittel bei der Forderung der
Glaubenslehre’ vom 30.03.1992.37 In beiden Texten artikuliert sich eine
geradezu militante Abschottungs- und Verweigerungsmentalitdt des
kirchlichen Lehramtes gegeniiber den Zumutungen einer demokratisch-

autoritative Absage an die theologisch-systematischen Bemiihungen um eine
,autonome Moral im christlichen Kontext' (Auer) gewertet werden muf und die
wthomistische Lehre vom Naturgesetz* (VS 44,1) wieder gegen den ,modernen
Autonomieanspruch® (VS 36,1) des Individuums auszuspielen versucht.

36 B. Hoffmann {Anm. 30), S. 242.

37 Vgl. Anm. 28.

263

hitps://dol.org/10.5771/0010-3497-1897-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. Access



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GROSSE KRACHT

egalitiren Diskurs- und Verstdndigungspraxis. So wird unter ausdriick-
lichem Rekurs auf das I. Vatikanum an die Lehre von der Unfehlbarkeit
des Papstes erinnert (IBT 16) und als Aufgabe des Lehramtes
eingescharft, ,das Glaubensgut der gottlichen Offenbarung zu hiiten
und treulich zu erkliren“ (IBT 16) sowie ,dariiber zu wachen, daf das
Volk Gottes in der Wahrheit, die freimacht, verbleibt“ (IBT 20). Der
Auftrag des Lehramtes wird wieder vorrangig ,im Schutz des Glaubens
des Volkes Gottes“ (IBT 37) gesehen, wihrend die Glubigen mit ihrem
-Recht ..., die Botschaft des Evangeliums rein und vollstindig zu
empfangen” (IGK, Einfithrung), gegenldufig zur ,Volk Gottes'-Theologie
des II. Vatikanums nur noch als passive Betreuungsobjekte der
kirchlichen Obrigkeit erscheinen, Weil das Lehramt ,die Rechte des
Volkes Gottes auf den Empfang der Botschaft der Kirche in ihrer
Reinheit und Unverkiirztheit* (IBT 37) aktiv zu schiitzen habe, warnt
die Glaubenskongregation sogar ausdriicklich vor dem EinfluR der
sldeologie des philosophischen Liberalismus“ und vor dem ,Gewicht-
einer kiinstlich gesteuerten offentlichen Meinung (IBT 32), durch die
heute ,immer mehr irrige Gedanken verbreitet* (IGK, Einfithrung)
wiirden. Um die Gliubigen vor diesen vielfiltigen Gefahren zu schiitzen
und das Eindringen solcher Irrtiimer in die Glaubensgemeinschaft zu
verhindern, erinnert die Glaubenskongregation an die im Kirchenrecht
vorgesehenen Kontroll- und Sanktionsmoglichkeiten und verlangt von
den Bischofen als den ,authentischen Lehrern des Glaubens“ (IGK, §
1), die Glaubigen entsprechend zu unterweisen und gegebenenfalls auch
zu bestrafen.38

Auch Aetatis novae gesteht im Hinblick auf die kirchenrechtliche
Regelung der innerkirchlichen Kommunikation den Laien lediglich ,das
Recht und bisweilen sogar die Pflicht* zu, ,ihre Meinung in dem, was

38  Die gleichen Hirten haben im Rahmen ihrer Verpflichtung, das Glaubensdepositum
zu iiberwachen und unversehrt zu bewahren (vgl. cann. 386 und 747, § 1) sowie dem
Recht zu entsprechen, das die Glaubigen haben, auf den Weg der gesunden Lehre
gefithrt zu werden (vgl. cann. 213 und 217), das Recht und die Pflicht: a) ,dariiber zu
wachen, daf nicht durch Schriften oder den Gebrauch der sozialen Kommunikations-
mittel Glaube oder Sitten der Gliubigen Schaden nehmen' (can. 823, § 1); b) ,zu
verlangen, dafl von Glaubigen herauszugebende Schriften, die den Glauben oder die
Sitten beriihren, ihrem Urteil unterworfen werden' (can. 823, § 1); c) ,Schriften
zuriickzuweisen, die dem rechten Glauben oder den guten Sitten schaden’ (can. 823,
§ 1); d) je nach Lage der Fille die vom Kirchenrecht vorgesehenen Verwaltungs-
oder Strafmafinahmen gegen jene anzuwenden, die unter Miflachtung der kanoni-
schen Normen die Pflichten des eigenen Amtes verletzen, fiir die Gemeinschaft der
Kirche zur Gefahr werden und dem Glauben oder den guten Sitten der Gliubigen
Schaden zufiigen (vgl. cann. 805; 810, § 1; 194, § 1, n. 2; 1369; 1371, 1; 1389)."
(IGK, 2)

264 |

hittps://del.org/10.5771/0010-3497-107-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. hitps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access - TITEE


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINE MODERNE KIRCHLICHE OFFENTLICHKEITSTHEORIE?

das Wohl der Kirche angeht, dem geistlichen Hirten mitzuteilen* (AN
10,1; vgl. can. 212, 3 CIC}. Bezeichnenderweise fehlt dabei aber der
Hinweis, daf® can. 212, 3 CIC den Gliubigen auch erlaubt, diese
Meinung ,unter Beachtung des allgemeinen Nutzens und der Wiirde der
Personen den iibrigen Gliubigen kundzutun“, also einer oifentlichen
Debatte zu iiberantworten39 Stattdessen heilt es, da® man ,im Fall
von Meinungsverschiedenheiten ... im Auge behalten“ miisse, ,,daf’ ,man
nicht durch das versuchte Ausiiben von Druck auf die 6ffentliche
Meinung zur Xidrung von Lehrfragen beitragen und der Wahrheit
dienen wird* (IBT 30). In der Tat, ,nicht alle Ideen und Vorstellungen,
die im Volk Gottes im Umlauf sind, lassen sich rundweg mit dem
,Glaubenssinn‘ gleichsetzen‘ (vgl. IBT 35).“ (AN 10,3)

Gegen den vom politischen Liberalismus propagierten ,,Grundsatz der
freien Priifung” (IBT 38) reklamiert die Glaubenskongregation deshalb
wieder die irrtumsfreie Urteilskompetenz des Lehramtes in Glaubens-
und Sittenfragen und die damit korrespondierende ,,Grundhaltung einer
Bereitschaft ..., die Lehre des Lehramtes loyal anzunehmen, denn dazu
ist jeder Gliubige aufgrund seines Glaubensgehorsams verpflichtet*
(IBT 29). DaR jedoch der Glaube selbst ,trotz seiner eschatologischen
Unbedingtheit eine vergehende, endliche Gestalt der Wahrheit (vgl. 1
Kor 13,8-10)“40 ist, gerit den vatikanischen Mediendokumenten der
1990er Jahre wieder vollstindig aus dem Blick. Das Problem theologi-
scher Wahrheitsfindung#! wird damit wieder auf ein schlichtes Auto-
ritdtsproblem reduziert.

Daf® mit diesen riickwédrtsgewandten Hierarchisierungs- und Juridi-
sierungstendenzen eine larmoyante Kulturkampfmentalitit gegeniiber
dem Kritikprinzip der Neuzeit reiissiert, daf in moralisierenden Pau-
schalurteilen der ,Sdkularismus®, das ,Konsumdenken“ und der , Mate-
rialismus“ (vgl. AN 13) der modernen Welt beklagt werden, ist dann nur
noch folgerichtig. Und dementsprechend wird erneut ein defensives
Bollwerk aufgerichtet, um die Kirche vor den Anfragen der sikularen
Offentlichkeit abzuschotten und ihre Theorie und Praxis gegeniiber
Kritik moglichst zu immunisieren. Gegen den ,,Geist der Kritik“ (IBT 9),
der an diskursiver Priifung, rationaler Einsehbarkeit und gleichberech-

39 Vgl. dazu auch W. Seibel, Kirche und Medien, in: StdZ 210 (1992) 505f.

40 P, Hiinermann, Das Lehramt und die endliche Gestalt der Glaubenswahrheit.
Uberlegungen zur romischen Instruktion iiber die kirchliche Berufung von Theolo-
gen, in: HerKorr 44 (1990), S. 373-377, 373.

41 Vgl. dazu aus der jiingeren Literatur F. Gruber, Diskurs und Konsens im Prozef
theologischer Wahrheit, Innsbruck u.a. 1993, der in diesem Zusammenhang explizit
auch auf ,Strukturmomente einer theologischen Diskurstheorie der Wahrheit" zu
sprechen kommt (ebd., S. 289ff).

| 265

hitps://dol.org/10.5771/0010-3497-1897-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. Access



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GROSSE KRACHT

tigtem Dialog orientiert ist, geht es fiir die Kirche jetzt wieder darum,
»n der stindigen und klaren Lehre des Glaubens und daher auch der
objektiven moralischen Wahrheit“42 standhaft zu bleiben und sich
durch die 6ffentliche Meinung nicht beirren zu lassen.

Die sikulare Offentlichkeit einer pluralisierten Gesellschaft, die nicht
darauf verzichten will, kirchlich vorgegebenen Meinungen mit dem
,Geist der Kritik‘ zu begegnen, kann im Kontext einer solchen Angst-
und Abwehrmentalitdt nur noch pauschal als Bedrohung und Gefahr
wahrgenommen werden. Die mit dem II. Vatikanum programmatisch
von ,Dissoziation‘ auf ,Dialog’ umgestellte Verhiltnisbestimmung der
Kirche zur Neuzeit, die sich an der Basis vieler Ortskirchen seit
Jahrzehnten fest eingewurzelt hat, scheint von einer allgemeinen
kirchlichen Akzeptanz also doch noch weiter entfernt zu sein, als man
in der nachkonziliaren Aufbruchsphase annehmen konnte. Theoretische
und praktische Bemiihungen um eine zukunftsfihige Standortbestim-
mung der katholischen Kirche im Kontext moderner Gesellschaftent?
sind deshalb fiir den innerkirchlichen Kldrungsprozef® nach wie vor von
hochster Dringlichkeit. Insofern kann von einer modernen, nachkonzi-
liaren Offentlichkeitstheorie der Kirche zur Zeit noch keine Rede sein.

42 Pipstlicher Rat fiir die sozialen Kommunikationsmittel, Pornographie und Gewalt in
den Kommunikationsmedien. Eine pastorale Antwort, Nr. 29 (07.05.1989).

43 Vgl. dazu H.-J. Grofle Kracht, Kirche in ziviler Gesellschaft. Studien zur Konfliktge-
schichte von katholischer Kirche und demokratischer Offentlichkeit, Paderborn 1997
(i.E.).

266 I

hitps://dol.org/10.5771/0010-3497-1897-3-247 - am 13.01.2026, 14:40:55. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-3-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

