Koérperliche Erkenntnis als

empraktische Koérpererinnerung

VOLKER CAYSA

Wird man ein guter Radrennfahrer, wenn man die mathematische Formel
kennt, nach der sich ein Radfahrer dadurch im Gleichgewicht hilt, »dass jede
zufillige Gleichgewichtsschwankung durch eine Fahrtkurve ausgeglichen
werden muss, und zwar so, dass der Radius der momentanen Kurve propor-
tional sei dem Quadrat der Geschwindigkeit, dividiert durch den Winkel der
Abweichung des Rades von der Vertikale« (Polanyi 1978: 130)? — Wahr-
scheinlich nicht. Es ist doch wohl eher so, dass ein Athlet durch das Antrai-
nieren einer praktischen Geschicklichkeit eine Bewegungs- und Muskelerin-
nerung ausprégt, die als unausdriickliches Korpergeddchtnis funktioniert und
durch das man weil3, was zu tun ist, indem man es tut. Das »Wie« und »Was«
wird dabei im Vollzug gelernt, und im Vollzug weifl man, was man weil}. Es
gibt demzufolge eine Korperintelligenz, die empraktisch ist, die im Vollzug,
im nichtreflektierten Probieren sich bildet und gerade deshalb allzuoft so gut
funktioniert. Das damit verbundene Koérperwissen wird im wahrsten Sinne des
Wortes in der Praxis erfahren, es ist aber noch keine reflektierte praktische
Erfahrung, sondern ein unmittelbar praktisch eingebundenes Wissen, das als
Wissen nur im Machen existiert. Unser Radfahrer 16st demzufolge instinktsi-
cher und in diesem Sinne »intelligent« wéhrend seiner Fahrt stidndig seine
Gleichgewichtsprobleme, ohne dass er nur eine Ahnung von der oben er-
wiahnten Gleichgewichtsformel hat. Er lernt nicht Radfahren durch wissen-
schaftliche Erkldarungen, sondern indem er im Vollzug die Handlung versteht.
Seine Intelligenz besteht nicht darin, dass er ein hohes metastufiges Wissen
iiber sein Tun hat, sondern dass er seinen Korper praktisch-intelligent ge-
braucht und dadurch weif3, wie man es macht. Dies aber ist nur ein Beispiel
dafiir, wie leibgebundene, empraktische Erinnerung funktioniert.

Im fortgesetzten Training verfestigt sich das mit der empraktischen Kor-
perintelligenz verbundene Koérpergediachtnis durch unzéhlige Wiederholungen

73

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOLKER CAYSA

der Bewegungsabldufe. Durch die Wiederholung der immer wieder gleichen
Bewegungen werden diese so gelernt, dass sie in gewissem Malle »verges-
sen« werden konnen, um im spéteren Vollzug erinnert zu werden. Was de
facto durch Wiederholung kiinstlich gelernt wurde, erscheint dann als natiirli-
cher Reflex des Korpers.

Der Volksglaube, der oft im Sport anzutreffen ist, dass die Natur stirker
als die Gewohnheit sei, basiert also darauf, dass unsere Gewohnheiten stirker
als die Natur sind, indem als erste Natur erscheint, was tatsichlich immer
schon zweite Natur ist. Denn im impliziten empraktischen Wissen wirkt das
durch Wiederholung erlernte Gewohnte wie eine erste Natur, wie ein natiir-
lich-apriorisches Wissen, obwohl es ein historisch-apriorisches Wissen auf
der Ebene der zweiten Natur ist. Durch einiibende Wiederholungen ist uns ein
Korperwissen auf der Ebene des Gewohnlichen prisent, das uns anscheinend
ahistorisch wie eine Natureigenschaft anhaftet, de facto aber fiir uns von uns
in einer immer schon historisch-kulturellen Natur geformt wird.

Wiederholungen schaffen also ein nichtbegriffliches Wissen im Medium
korperlicher Handlungen in uns, das dann als immer schon im Kérper »natiir-
lich« enthalten erscheint, obwohl es ihm durch Training hinzugefiigt wurde.
Training erscheint hier folglich als Naturalisierungsstrategie von Korperwis-
sen. Nur was wird da naturalisiert? Eine bestimmte kulturelle Praxis, die
grundlegend fiir unser Dasein ist, die empraktische Korpererinnerung, die
hier, ausgehend von der Korperqual des Sports, verallgemeinert werden soll.

Erinnerung als Strafpraxis

In der »ewigen« Wiederkehr der immer gleichen Bewegungen griindet sich
das Muskelgeddchtnis, das immer mit Qual und oft auch mit niedrigstufigem
Schmerz verbunden ist.

Frither machten wir uns mit den furchtbarsten Folterinstrumenten ein Ge-
déchtnis; heute haben wir schon gestylte Fitnessgerdte. Nicht nur durch die
physische und psychische Folter von Menschen, sondern auch im Sport han-
deln wir entsprechend einem Hauptsatz »der allerdltesten (leider auch aller-
langsten) Psychologie auf Erden«, der da lautet, »nur was nicht aufhort weh
zu thun, bleibt im Gedéchtnis« (Nietzsche 1993: 295). Wenn der Schmerz
chronisch geworden ist, reichen leichte Reize, um das Schmerzempfinden
immer wieder hervorzurufen. Kleine, schmerzhafte Schldge auf immer diesel-
be Stelle bewirken, dass man am Ende schon an der Erwartungsangst vor dem
moglichen kleinen Schlag auf immer dieselbe Stelle wahnsinnig wird. Das
Erleiden des Schmerzes, und dies hat Nietzsche sehr genau erkannt, 16st an-
scheinend das Problem, wie die Erinnerung dauerhaft, sicher, zuverlissig ge-
macht werden kann. Der Schmerz scheint in unserer Kultur der Garant dafiir
zu sein, dass die Spur der Erinnerung nicht verschwindet.

74

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KORPERLICHE ERKENNTNIS ALS EMPRAKTISCHE KORPERERINNERUNG

Sicherlich: Nur die Lust will Ewigkeit, das Weh des Schmerzes l4sst uns
sagen, »vergeh!« Wenn auch deshalb der Schmerz anscheinend nicht gesucht
wird, weil er im Grunde immer vergehen und nicht wiederkehren soll, so gilt
er uns doch trotzdem nicht nur als Begleiterscheinung, sondern sogar als
Malstab fiir Ernsthaftigkeit, Dauer, Festigkeit und Authentizitét von Erinne-
rung. Sowohl Sport und Sex als auch der Mystik ist daher gemein, dass sich
diese anscheinend sehr unterschiedenen Formen von Korperselbstverhiltnis-
sen am Modell der unmittelbaren, verldsslichen, authentischen, stabilen Pra-
sens von Erinnerung durch bestindige Aktualisierung von Leiden und
Schmerz in extremen korperlichen Belastungen orientieren. Dieses Modell
basiert auf dem kulturellen Vorurteil, dass das »Schmerzgedéchtnis« das Ge-
lernte unvergesslich macht.

Obwohl unsere gesamtgesellschaftliche Schmerzpolitik von der Utopie
der Befreiung von jeglichem Schmerz lebt und anscheinend dahin tendiert,
haben wir doch Techniken erfunden, den Schmerz als unkontrollierbares,
»wildes« Erleiden zu zivilisieren und ihn in seiner positiven Lernfunktion
niedrigstufig und deeskaliert fiir uns zu erhalten und zu nutzen.

Durch die zivilisierte Gewalt des Sports' haben wir namlich nicht nur blof
unsere leibvermittelten, sondern auch leid- und schmerzvermittelten Mnemo-
techniken erhalten und vor allem korpertechnisch sublimiert, indem wir den
Schmerz so pflegen, dass er nicht mehr »richtig«, anscheinend unaushaltbar,
weh tut, aber doch noch, aushaltbar, weh tut. Im Sport geht es niemals ohne
Martern, ohne Qual und die damit verbundenen, niedrigstufigen Schmerzen
ab. Wir entwickeln ein Korpergedichtnis, indem wir im Training an unzihli-
gen Wiederholungen leiden. Der aushaltbare oder gerade noch aushaltbare
Schmerz ist dabei das wichtigste Hilfsmittel dieser direkt korperzentrierten
Mnemonik. Die niedrigstufige, schmerzhafte Wiederholung prigt unserem
Korper einen Bewegungsablauf unausloschlich, unvergessbar ein. Durch die
Wiederholung des Immergleichen bis zum Schmerz im Training wird dem
Korper der automatisch zu erinnernde Bewegungsablauf eingraviert, so dass
der ritualisierte Bewegungsablauf ohne Nachdenken erinnert werden kann.
Gerade das aber ist das Ziel der Wiederholungen: nicht mehr tiber den Grund-
bewegungsablauf nachdenken zu missen, um sich auf die technische und &s-
thetische Feinarbeit konzentrieren und die Bewegung virtuos ausfiihren zu
konnen.

Zum Wesen dieser Wiederholungen gehort eine peinigende, wehtuende,
niedrigstufige schmerzhafte Arbeit an sich, die mit kleinen Verletzungen ein-
hergehen kann, aber nicht muss und die dem Individuum selbst als gewollte,
gelenkte und kontrollierte Unannehmlichkeit, Anstrengung, Miihsal und Mar-
ter erscheint. Auch diese Arbeit ist eine Qual und schmerzt als solche. Aber

1  Siehe dazu ausfiihrlicher Caysa (1997).

75

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOLKER CAYSA

durch das Training lernt man das damit verbundene Leiden zu regulieren, zu
maBigen, ja zu genieBen und die Angst vor der schmerzhaften, dauerhaften
Qual wird so zu einer Furcht vor einer relativ kurzzeitigen intensiven An-
strengung heruntergearbeitet. Die Angst vor dem Schmerz wird geméaBigt,
indem sie auf einen zeitlich-rdumlich beschrinkten Bewegungsablauf bezo-
gen wird. Dadurch wird aus der Angst vor dem Schmerz, die wie der Extrem-
schmerz keinen Referenten hat und die tatséchlich »nicht von und fiir etwas«
(Scarry 1992: 242) ist, eine Furcht vor einem rdumlich-zeitlich beschrinkten
Schmerz, der von und fiir etwas ist, der im Gegensatz zum Extremschmerz
der Folter ein Objekt und einen Zweck hat und der sprachlich objektivierbar
wird. Schmerz ist dann aber auf dieser niedrigstufigen, zivilisatorischen spor-
tiven Ebene Schmerz von etwas und fiir etwas. Er ist hier fiir das Individuum
vorstellbar und instrumentell handhabbar. Er wird nicht hilflos erlitten, er
wird vom Individuum gewollt und gelenkt und sogar als Mittel wahrgenom-
men, um sich »sexier« zu fithlen, wie die Piercing- und Tattoo-Szene zeigt.

Der Ko6rper muss also geschunden werden, damit er automatisch das kann,
was er soll. Der geschundene Korper ist der Grund fiir den Einpriagungskor-
per. Denn die Marter wird nicht nur leiblich erinnert, sondern die Leiberinne-
rung wird durch die Marter erst moglich. Durch wiederholtes Schinden wird
dem Korper eine Ordnung beigebracht, wird ihm ein Muster eingeprégt, das
er beherrschen soll und das de facto ihn beherrscht.” Jedes Training ist also
Einprigungsarbeit, als Memorialgeste zu verstehen und bewegt sich im Span-
nungsfeld von rememoratio (Erinnerung), compassio (Mitleiden), oratio (Ge-
bet) und imitatio (Nachfolge). Die Tortur ist dabei der Mittler zwischen Leib-
sein und Erinnern, Kérperhaben und Kénnenskérper.

Durch die kérpertechnisch zentrierte Mnemonik wird wesentlich vermit-
telt, dass der Korper Grund und Medium empraktischer Erinnerung ist. Denn
wir entwickeln durch sie leibvermittelt eine primére Erinnerung, die wie ein
unbewusstes, vorbewusstes und vorgewusstes Gedéchtnis zu funktionieren
scheint. Diese primére Erinnerung basiert auf einem memorialen Korper, in
den korpertechnisch Markierungen eingeschrieben werden, die {iber den Ha-
bitus vermittelt als strukturierende Strukturen unser gesamtes Ethos priagen
und als praktische Schemata im Vollzugswissen empraktisch funktionieren.

Wie aber kommen diese Einprigungen in den Korper? Dies mochte ich an
Hand der Unterscheidung von zwei Grundformen empraktischen Handelns

2 Diese korpertechnisch zentrierte Wiedererinnerung ist also selbst eine Macht,
die nicht vollstidndig in unserer Macht steht. Dies merkt man daran, dass man oft
im Sport oder in der Sexualitdt in antrainierte, routinisierte korpertechnische
Schemata verfillt, die man fiir sich ablehnt, die dann aber im Handeln vollzogen
werden, obwohl man das nicht will. Nirgendwo als im Sport und im Reich des
Eros, wird uns deutlicher vor Augen gefiihrt, wie lacherlich es ist zu sagen: »Ich
will«.

76

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KORPERLICHE ERKENNTNIS ALS EMPRAKTISCHE KORPERERINNERUNG

erldutern und damit die Theorie des Empraktischen weiterentwickeln. Das
Empraktische wird hier als die grundlegende Tiefenschicht unserer gesamten
Korperkultur (und nicht nur der Kultur des Sports) verstanden, in der ihre kul-
turtragende und faszinierende Funktionalitét begriindet ist.

Das Empraktische ist wesentlich eine implizite, vorphilosophische Kon-
nenserfahrung, die iibrigens nicht abstrakt als vor- oder unwissenschaftlich
verstanden werden darf, da sie selbst dem Virtuosentum in Kunst und Wis-
senschaft zu Grunde liegt. Es ist ein implizites Vollzugswissen, das sich in
gewohnlichen Wiederholungen ereignet und existenzial durch Affekte und die
damit verbundenen Gefiihle, Ahnungen und Instinkte vermittelt ist.

Entsprechend dieser Auffassung vom Empraktischen gibt es eine emprak-
tische Korpererinnerung, die Bedingung der Moglichkeit des Korpergedécht-
nisses ist: Nur was vorgingig-vorreflexiv wiederholt wurde, kann metastufig
im Korpergediachtnis memoriert werden. Zum expliziten Wissen des Korper-
geddchtnisses gehort daher das Wissen, dass es ein implizites, unser Handeln
tragendes Wissen der Korpererinnerung (als Leiberfahrung) gibt, das als un-
mittelbar einverleibtes Wissen nur beschriankt instrumentell verfiiglich ist und
daher als das »ewig« Vorgingige, Vorreflexive unseres metastufigen Wissens
erscheint.

Zwei Grundformen empraktischen Kérperhandelns

Empraktisch ist also zunéchst ein Handeln, das erfolgreich funktioniert, aber
nicht einer metastufigen Selbstbeschreibung unterliegt. Dieses gelingende
Vollzugshandeln kann durch Wiederholungen, durch Automatisierung der
Bewegungsabliufe erlernt werden. Man tut etwas gewiss, aber was man tut,
weill man streng genommen nicht. Darauf zielt jede Form von Training. Es
basiert darauf, dass Wissen auf der Metaebene vorliegt und es dann darum
geht, dieses Wissen dem Athleten im wahrsten Sinne des Wortes einzuverlei-
ben. Hier wird das empraktische Wissen durch pidagogische Prozesse ge-
formt und es funktioniert tiber Vorbilder. Dieses empraktische Handeln ist im
Grunde das Normale, insofern es die RegelméBigkeiten und Bewegungsfor-
men einverleibt, durch die unser alltdgliches Leben funktioniert. Wir sind hier
auf dem weiten Feld unreflektiert hingenommener Normen, Selbstverstand-
lichkeiten und Konventionen, durch die wir eben leben, wie wir leben, und
uns bewegen, wie wir uns bewegen. Wir befinden uns im Feld des habituell
Normalen. Dass es funktioniert, ist die einzige Begriindung, die dieses Wissen
braucht. Erlduternde Erkldrungen, Letztbegriindungen, grundsétzliche Recht-
fertigungen, begleitende Kommentare braucht diese Wissensform habituell-
faktischen Funktionierens nicht. Hier muss nichts diskutiert werden. Es gibt
nichts Problematisches und Spektakuléres. Alles ist, wie es ist.

77

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOLKER CAYSA

Es gibt aber auch ein empraktisches Handeln im Sport, im Tanz, wie tibri-
gens auch in Kunst und Wissenschaft, in dem jemand eine auerordentliche
Losung einer (hier sportiven) Aufgabe vorlegt und dazu einen neuen Stil ent-
wickelt, ohne dass er auf der Metaebene weil}, wie dieser Stil funktioniert.
Dies empraktische Wissen ist nicht in einem padagogischen Prozess machbar.
Hier ist nichts normal und alles kontrafaktisch. Nichts scheint begriindet und
alles muss erst noch erklért, verstanden, begriindet werden. Alles muss neu
diskutiert werden. Auf dieser Ebene wirkt das Unnormale, der Bruch mit
Routinen, normbildend. Dieses empraktische Ereignis ist spektakulédr, aber
auch sehr problematisch.

Oft stellt sich sogar die Frage, woher sportive Virtuosen die Vorbilder fiir
ihre Neuerungen haben oder ob es tiberhaupt Vorbilder gab? Muss man, um
hier wieder auf Platon sprechen zu kommen, um die Gleittechnik im Kugel-
stofen zu entdecken, diese bereits in schlafender Form in sich enthalten? Und
wodurch wird dann dieses in uns ruhende Vermogen aktiviert? Durch Bilder?
Was aber ist, wenn keine Vorbilder dafiir existieren? Wie kommt dann
ein Werfer von der alten Kugelstofitechnik zu der des Angleitens? Aus Be-
wegungsiibermut? Aus Spielsucht? Durch Selbstkritik? Selbstexperiment?
Selbstkorrektur? Durch Enthemmung? Willkiir? Durch einen Traum? Durch
Phantasie? Durch Instinkt? Ist die neue Bewegungsform vielleicht eine ange-
borene Idee oder eine gottlich Eingebung?

Auf jeden Fall erscheint sie zunéchst nicht als antrainierte Idee. Wire es
eine antrainierbare Idee, dann wire die Sache leicht zu erkldren, denn Trai-
ning vollzieht sich ja tiblicherweise per Mimesis, durch bild- und wortgebun-
denes Anleiten von Bewegungshandeln, aber eben meistens nach mindestens
einem Vorbild. Was aber, wenn im Training eine erfolgreiche Bewegungs-
form ohne Vorbild entsteht? Wie kommt die in die Welt? Ohne Vorbild? Oh-
ne Gedéchtnis? Ja! Aber ohne Erinnerung? Nach unserer Theorie: »Nein«.
Aber dann muss es eine Erinnerung geben, die die bekannte Bilderwelt sozu-
sagen iiberspringt und in diesem Sinne in ihrem Ursprung zunéchst in gewis-
sem Malfe bilderlos ist. Das konnte z.B. der sich aus dem hingebenden Bewe-
gungshandeln entstehende experimentelle Uberschuss sein, die damit gegebe-
ne Abweichung von der gewohnten Bewegungsform, die uns zu neuen Bewe-
gungsformen fiihrt, fiir den wir allerdings selbst das Bild sind und fiir den wir
aber selbst noch kein (Vor-)Bild haben. Die Erinnerung wird hier zum Ereig-
nis der vorbildlosen Abweichung. Man tut etwas Ungewisses und Vorbildlo-
ses — nur das weifl man. Das aber bedeutet, dass es im empraktischen, routini-
sierten, sich wiederholendem Korperhandeln der Moglichkeit nach einen uto-
pischen Uberschuss gibt, der »ortlos« im Sinne von vorbildlos ist und in dem
neue Vorbilder fiir neue Bewegungsformen entstehen.

Demzufolge muss also nun die Funktionsweise korperlicher Erkenntnis
zweifach unterschieden werden. Einmal vollzieht sie sich auf der Basis eines

78

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KORPERLICHE ERKENNTNIS ALS EMPRAKTISCHE KORPERERINNERUNG

empraktischen Korpererinnerns im Sinne von Kérpergedéchtnis. Dieses emp-
raktische Korpererinnern ist mimetisch, wort- und bildgestiitzt, oft schon ver-
schriftlicht und allgemein praktizierbar. Andererseits vollzieht sich korperli-
che Erkenntnis auf der Basis empraktischen Korpererinnerns von Virtuosen
zundchst wort- und bildlos, und dies einzigartige Koénnen wird erst spiter
verwortlicht, verbildlicht sowie verschriftlicht und dann auch verallgemeiner-
bar erlernbar. Zunéchst aber erscheint solch empraktisches Konnen als
sprachlos machendes Koénnen und wird oft sprachlos erlebt. Empraktisches
Wissen auf dieser Ebene ist wie beim Mystiker mit Sprachenthobenheit, mit
sprachlosem Wissen verbunden, und erfahren kann am Anfang nur derjenige
dieses Konnen, der sich in den Raum sprachlosen Nachmachens begibt.

Wihrend es beim Korpererinnern als Korpergedéchtnis ein oftmals pad-
agogisiertes Wiedererkennen gibt, gibt es strenggenommen beim Korpererin-
nern der Virtuosen kein Wiedererkennen, sondern nur eine neuartige
Wi(e)derholung, also ein Gegenholen, ein Anders-Praktizieren einer bekann-
ten, gewohnten, gewohnlichen Korpertechnik. Diese Korpererinnerung ver-
gisst in der Wiederholung als Gegenholung und erméglicht so wirklich Neu-
es. Hier handelt es sich um einen urspriinglichen Vollzug, der der Anfang
eines gedachtnisgestiitzten Nachvollzugs sein kann.

Wobei man allerdings auch empraktische Virtuosen von echten Virtuosen
im Sport unterscheiden sollte. Empraktische Virtuosen machen Geschichte,
aber sie konnen sie nicht beschreiben. Ein echter Virtuose kann die von ihm
gemachte Geschichte nicht nur beschreiben, sondern auch methodisch verall-
gemeinern.

Leibhaftige Erinnerung und Gedachtnis

Die schmerzhafte Erinnerung ist aber nicht nur ein Exempel einer leidzen-
trierten, sondern auch einer leibzentrierten Erinnerung, die nun allgemein,
getrennt von Leid und Schmerz, dargestellt werden soll.

Allgemein kann man sagen, dass sich Erinnerung auf dem Grund der
Wieder-Holungen unseres leiblich gelebten Lebens stiftet, die als Gewohnhei-
ten erscheinen und von denen uns im Gedéchtnis nur ein Bruchteil bewusst
wird.” Erinnerung muss nicht dem Gedichtnis, sondern der groBen Vernunft
des Leibes zugeschrieben werden. Der Leib, dem es an Bewusstsein fehlt,
erinnert sich allzuoft untriiglicher, d.h. instinktsicherer als das Gedachtnis, das
den Umweg iiber das Nachdenken geht. Die oftmals nonverbale Erinnerung
des Leibes ist daher der des Gedichtnisses iiberlegen und die leibfundierte
Erinnerung ist mehr als das im Gedéchtnis Wiederholte. Sie ist mehr als das,

3 Zum Thema von Kérper und Erinnerung siche immer noch: Bergson (1991).

79

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOLKER CAYSA

was wir als verbalisiertes Wissen wahrnehmen. Sie ist physisvermittelte Wie-
derholung, sie ist leibvermitteltes Verinnerlichen von erfahrenem Leben.

Es wird niemals alles im Gedéchtnis erinnert, was die groe Vernunft des
Leibes erinnert. Die empraktische, primére Erinnerung ist nie vollstindig im
Gedéchtnis, weil sie nie vollstindig gewusst werden kann. Sie ist viel tiefer
geschichtet als das, wessen wir uns besinnen. Es bleibt nicht nur ein »Rest«,
sondern ein Meer, das nicht erinnert wird und Grund neuer Erinnerung des
Gedichtnisses ist. Primére Erinnerung ist daher immer mehr als das, was man
im Gedichtnis behilt, und mehr als die Summe wissenschaftlicher Erkldrun-
gen fiir vergangene Handlungen.

Die dem Leib eigene Erinnerung, die man oft (und f#lschlicherweise) als
»Korpergedichtnis« beschreibt, ist als begriindende Vorgingigkeitsstruktur
selbst nicht vollig instrumentalisierbar und programmierbar und bildet daher
den fiir ein humanes Korpersein notwendigen Kern Riicksicht gebietender
Unverfiiglichkeit und Nichtinstrumentalisierbarkeit des Leibes.

Erinnerung ist ein existentiell Vorgegebenes, im wahrsten Sinne des Wor-
tes einverleibtes Wissen und als solches mehr als Gedédchtnis. Durch die Wie-
derholung einer Handlung wird die Erinnerung so in den Kérper eingeschrie-
ben, ein-verleibt, ohne dass Selbstbewusstsein zu ihrer Wiederholung not-
wendig ist. Die primére Erinnerung ist also nicht nur ein sinnlich-leibliches
Verhiltnis zu einem vorgewussten Wissen, sondern sie ist leibhaftiges, emp-
raktisches Wissen. Und dies Empraktische der Erinnerung ist auch der Grund,
warum die Erinnerung uns hat und nicht wir sie, warum die Wiedererinnerung
niemals v6llig in unserer Macht stehen kann und warum sie uns oft als »Ein-
gebung« erscheint. Die Erinnerung als empraktisches Wissen ist aber nicht
nur an die Leiblichkeit gebunden, ein im Kérper schlummerndes, nonverbales
Wissen, sondern sie ist selbst als vorgewusstes und vorbewusstes Wissen, ein
die Lebensphasen des Individuums und Generationen iibergreifendes, affek-
tiv-mental verfestigtes Korperwissen, das im Habitus und den damit verbun-
denen Techniken des Korpers immer schon enthalten ist. Wodurch Generatio-
nen und Lebensphasen iibergreifende Erfahrungen in eingekorperter Form
und affektiv-mental weitergegeben werden und derart durchaus kommunika-
bel sowie mimetisch lehr- und lernbar und eben nicht nur einzigartig, uniiber-
setzbar, nonverbal sowie inkommunikabel sind.

Die Erinnerung wird hier also gerade im Verhiltnis zum Gedéchtnis als
ein Existenzial einer historischen Ontologie unseres Selbst verstanden. Folg-
lich ist die Erinnerung nicht nur eine Kompensations- und Komplementirka-
tegorie im Verhéltnis zum Gedichtnis, sondern sie ist ein konstitutives, leib-
gebundenes Existential fiir das Gedéchtnis.

Dass der leibbezogene Begriff Erinnerung existentiell urspriinglicher und
umfassender ist als der moderne des intellektuellen Gedédchtnisses belegt in
der deutschen Sprachgeschichte der Gebrauch des Wortes »gehuht«, das

80

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KORPERLICHE ERKENNTNIS ALS EMPRAKTISCHE KORPERERINNERUNG

Nachdenken, Gedéchtnis, Erinnerung, Einbildungskraft bedeutet und wie
folgt paradigmatisch im St. Trudperter Hohelied gebraucht wird:

»din gehucht diu ist ain buch,

da du dine gedanche inner malest unde ezzest.

(Deine Erinnerung ist ein Bauch, in dem du deine Gedanken zermahlst und it)«.
(Zit. n. Keller 1993: 338)

Die »gehuht« ist eben nicht schon ein bloB intellektuelles Erkenntnisvermo-
gen, sondern sie wird als leibliche Vollzugsfunktion verstanden, die Gedan-
ken (im Danken, Andenken) aufnimmt, kostet, durchkaut, verdaut und sie
dem Gedéchtnis als »Néhrstoffe« zur Verfiigung stellt. Die Erinnerung meint
hier also unmittelbar leibliche Verdauung, Aufnahme von Gedanken, die dann
mehr oder weniger im Gedichtnis auf hoherer Stufe noch einmal, aber nun
leibferner, gedacht werden. Die »gehuht« ist in diesem Modell der unmittel-
bar leibliche, direkt organische Aneignungsakt von Wissen als Erinnerung.
Erinnern ist im St. Trudperter Hohelied unmittelbar leibbezogene Aufnahme,
Essen, Verdauen und Sattwerden bzw. Sattsein. Der Bauch wird gefiillt, um
das Gedichtnis zu nihren. Es gibt also in diesem Modell kein Gedéchtnis oh-
ne Erinnerung, wie es keine geistige Nahrung ohne leibliche Nahrung gibt,
die durch Wiederholung, durch »Wiederkauen« vermittelt sind. Die Erinne-
rung der geistlichsten Gegenstéinde geht hier im wahrsten Sinne des Wortes
durch den »mage« und ist sogar im Magen. Wer sich der goéttlichen Worte
erinnern will, der muss wiederkauen. Meditatio ist urspriinglich nicht von ru-
minatio getrennt. Die ruminatio, das Wiederkduen (Ruminieren), ist eine
grundlegende, leibbezogene Praktik des Meditierens. Memorierendes Medi-
tieren ist folglich bei Bernhard von Clairvaux mit Wiederkauen, Verspeisen,
Schmecken, Genielen verbunden:

»Briider! Ich kann jetzt nicht jedes einzelne Wort auf diese Weise kauen. Ihr sollt
wie reine, wiederkauende Tiere sein, damit geschehe, wie geschrieben steht: >Ein
wiinschenswerter Schatz ruht im Munde des Weisen««. (Zit. n. Keller 1993: 342)

Erinnern ist auch bei Bernhard von Clairvaux ein leibbezogenes Gedanken-
mahlen, -essen, -wiederkduen. Erinnerung geht durch den Magen, und durch
bestindiges, bedichtiges, schmeckendes Wiederkduen (Ruminieren) erinnern
Wwir uns.

Das alles ist nicht sehr originell und schon bei den Kirchenvitern zu fin-
den, wird aber im modernen Gedéchtnisbegriff allzuoft vergessen, was eine
intellektualistische Verkiirzung des Erinnerungsbegriff in der Moderne zur
Folge hat. Das Gedéchtnis ist daher fiir uns Moderne, egal ob es nun in rheto-

81

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOLKER CAYSA

rischer, historischer oder psychologischer Form auftritt, ein konstruktiv-
gnoseologischer Begriff.

Ganz in diesem Sinne sprechen Assmann/Frevert von Gedichtnis »als
Kollektivbegriff fiir angesammelte Erinnerungen, als Fundus und Rahmen fiir
einzelne memoriale Akte und Eintrage.« (1999: 35) Der Erinnerungsbegriff
wird dadurch aber gnoseologisch verkiirzt und seine grundlegende leibontolo-
gische Dimension bestenfalls als Phanomen in der Existenz des Individuums
am Rande erwihnt.* Oder aber die leibzentrierte Erinnerung wird als mysti-
sche Erfahrung, als das »Andere der Erinnerung«, »als die passive, rezeptive,
mystische, man konnte auch sagen: die »>weibliche« Gegenseite zur >méannli-
chen« Kraft der Imagination« (Assmann 1999: 107), die unkontrollierbar, un-
vermutet, unberechenbar auftritt, gebrandmarkt und konzeptionell marginali-
siert ist.

Der Korper wird durch diese gnoseologische und bewusstseinsphilosophi-
sche Verkiirzung des Erinnerungsbegriffs bestenfalls in seiner Speicherungs-
und Présentationsfunktion durch Wunden und Narben fuir das kulturelle Ge-
déchtnis erfassbar. Aber die Physis als Triger der Erinnerung, die der Grund
der Vermittlung von Erinnerung und Gedéchtnis, von Korper und Geist, von
Oralitdt und Literalitdt in unserem historischen Dasein ist, wird dadurch nur
sehr oberflichlich erfasst und im Grunde verfehlt.’

Es gilt aber nicht nur den Leib als einen unter anderen Faktoren der Erin-
nerung zu berticksichtigen, sondern die Erinnerung wesentlich leibbegriindet
zu begreifen. Der Korper ist nicht nur Schauplatz fiir Erinnerungen, sondern
deren leibhaftiger Grund. Erinnerungen sind nicht blo korperbezogene Per-
formances, oberflichliche Inszenierungen, sondern sie sind als solche emp-
raktisch-leiblich fundierte Praxen, deren Performances sich im Empraktischen
griinden, weshalb auch das Empraktische als urspriinglicher, authentischer
gegeniiber dem Performativen gelten muss.’

4 Vgl. dazu Assmann/Frevert(1999: 36 u. 38f).

Vgl. ebd.: 241ff.

6 Die Hoherschitzung des Performativen gegeniiber dem Empraktischen ent-
spricht der typisch westeuropdischen Hoherschiatzung und Dominanz des Apol-
linischen gegeniiber dem Dionysischen, des Kiinstlichen gegeniiber dem Natiir-
lichen, des technologisch Inszenierten gegeniiber dem instinktiv Vollzogenen,
des Sehsinns gegeniiber allen anderen Sinnen, die schon Nietzsche als Deka-
denzerscheinung kritisierte. Wie sich aber das Apollinische im Dionysischen
griindet, so stiften sich dauerhafte Kulturen des Performativen immer im Echt-
Empraktischen. In diesem Kontext zeigt sich auch, dass die Thematisierung der
»Kulturen des Performativen« iiberhaupt nicht die Uberwindung des bewusst-
seinsphilosophischen Paradigmas, wie oft behauptet wird, bedeuten muss, son-
dern dieses eher in Form des cultural turn und mit kulturwissenschaftlichen Mit-
teln verfestigt und daher eher zeitgemaB als unzeitgemalf ist. Das zeigt sich auch
im Ansatz Assmanns. Denn durch den bewusstseinsphilosophisch-soziologi-
schen Reduktionismus Aleida Assmanns in Folge des vorausgesetzten Primats

W

82

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KORPERLICHE ERKENNTNIS ALS EMPRAKTISCHE KORPERERINNERUNG

Im Gedichtnis behalten wir Erfahrenes; in der Erinnerung denken wir Er-
fahrenes an. Das Geddchtnis mag eine Vorratskammer und ein Bithnenraum
fir Ideen sein, die Erinnerung ist eine leibbegriindete produktive Einbil-
dungskraft. Im Gedéchtnis haben wir eine Ansammlung von explizitem Wis-
sen; durch die Erinnerung wird in uns ein implizites Wissen. Das Gedéchtnis
ist ein gnoseologisch-psychologisches, konstruktives Vermogen von Subjek-
ten, die Erinnerung ist ein grundlegender Wesenszug des leibhaftigen Daseins
des Menschen. Deshalb ist es allzuoft der Fall, dass wir uns ohne Gedéchtnis
erinnern.

Die Erinnerung vollzieht sich wesentlich empraktisch-leiblich, ohne dass
wir ein Wissen vom Behaltenen haben. Erinnerung fillt folglich nicht mit
dem Selbstbewusstsein des Erinnerten, mit dem expliziten Wissen als Ge-
déchtniserinnerung zusammen. Die per Wiederholung erinnerte Moglichkeit
wird zur Moglichkeit der Verwirklichung nicht allein dadurch, dass sie per
Geschichtsbewusstsein zur realen Moglichkeit der Gedichtniserinnerung
wird.

Gedéchtnis ist die anschauliche, wort- und bildgestiitzte Vorstellung von
Wissen. Erinnerung muss nicht an Worte und Bilder gebunden sein. Erinne-
rung ist die leibhaftige Wiederholung von empraktisch Gewusstem. Das Ge-
déchtnis ist ein Wiedererkennen per Bild und Wort, es ist auf den Sehsinn
zentriert. Die Erinnerung kann auch Wiederkennen ohne Bild sein, sie ist
nicht auf den Sehsinn zentriert, sondern umfasst alle Sinne und ist daher mit
komplexen Korpergefithlen verbunden. Durch diese leibhaftige Erinnerung

des kollektiven, sozialen Gedichtnisses stellt Assmann das primére leiblich-
individuelle (Vollzugs-)Erinnern unter die Kontrollpraxis des kollektiven Erin-
nerns, was der Forderung politisch-korrekten Erinnerns in der Nachkriegsdemo-
kratie der Bundesrepublik Deutschland entspricht und konkret bedeutet, dass das
miindlich-individuelle Erinnern gegeniiber der offiziell-verschriftlichen, kollek-
tivistischen Erinnerung zuriickzutreten hat. Bei der Frage, welches Paradigma
der Korperphilosophie zu Grunde liegen soll, das vorherrschende performative
oder das sich erst theoretisch herausbildende empraktische Paradigma, geht es
darum, welchen Stellenwert der Rausch und damit verbundene nichtdiskursive
Erfahrungen in einer modernen Korperanthropologie haben sollen, welche
Funktion das Denken, genauer das inszenierte Nach-Denken, in den jeweiligen,
je unterschiedlichen Korperreflexionsverhéltnissen dieser zwei Korperkulturen,
der empraktischen und der performativen Korperkultur, haben soll. In der emp-
raktischen Wende in der modernen Korperphilosophie handelt es sich nicht nur
darum, die dem Ausdruck vorgelagerte, pri-expressive Ebene zu analysieren,
sondern es geht weiterhin darum zu erfassen, wie der Korper selbst im Voll-
zugshandeln denkt, ohne dass er (nach-)denkt, dass es eine empraktische korper-
liche Intelligenz gibt, die die Grundlage unserer theoretisch reflektierten und
performativen Korperintelligenz ist, dass all unser metastufiges Korperwissen
und unsere Korperinszenierungen empraktisch versenkt, einverleibt sind, dass
»Begreifen« ein Ergriffen-Werden, ein Umgriffen-Werden durch den Hand-
lungsvollzug ist.

83

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOLKER CAYSA

fallt uns in unserer Lebensgeschichte ein Wissen zu, das wie ein schlummern-
der Schatz in uns ruht und per Gedichtnis gehoben werden kann. Im Ge-
déchtnis wird explizit geweckt, was im gelebten Leben (frither) einmal erlebt
wurde und was zunichst als implizites Wissen einverleibt wurde. Deshalb
erscheint es so, als ob unsere Erinnerungen uns immer schon leiblich voraus
liegen, dass sie vorgewusstes Wissen sind, von dem wir kein explizites Wis-
sen haben. Die Vorgingigkeit der Erinnerung wird uns als dunkle An-
Erinnerung bewusst — wir haben das Gefiihl, etwas schon einmal gesehen,
schon einmal erlebt zu haben, obwohl das eigentlich nicht sein kann.

Dem Gedichtnis ist also ein bildhaftes, verbalisiertes, explizites Wissen
eigen. Erinnerung ist grundlegend die leibhaftige Wiederholung eines vorge-
wussten Wissens eigen. »Erinnerung besteht nicht darin, dass in unserem Ge-
genwartsbewuBtsein sich ein »Bild¢ vorfindet, welches erst sekundér durch
Urteile auf ein Vergangenes bezogen wiirde. Im urspriinglichen Erinnern liegt
vielmehr ein Haben des in der phdnomenalen Vergangenheit erscheinenden
Tatbestandes selbst, ein Leben und Verweilen in ithm, nicht ein Haben eines
gegenwirtigen »>Bildes¢, das erst durch ein Urteil in die Vergangenheit zu-
riickgeworfen oder dort »angenommen< werden miifite.« (Scheler 1968: 37)

Als empraktischer leiblicher Vollzug ermdglicht uns das Erinnern Bilder
und Worte. Es selbst kann aber zunéchst wort- und bildlos sein, und im Voll-
zug selbst formen sich dann die Bilder und Worte in der Vermittlung durch
Affekte, Laute und Gesten.

Erinnerung meint hier jene empraktische Tiefenschicht, in der Korper,
Bild und Wort noch nicht geschieden sind und Wort, Bild und Kérper noch
als unmittelbare Geste eins sind. Der empraktische Korper, der Leib, ist dann
expressives Medium der auf andere Art und Weise noch nicht sagbaren geis-
tigen und seelischen Inhalte korperzentrierten Handelns. Er fungiert dann als
eine »machina« (als ein Hebewerk), durch die die Sprache erst zu den Bildern
und Worten kommt, die sie als verstdndige Sprache auszeichnet. Aber zu-
ndchst sind im leiblich empraktischen Wort und Bild Fleisch. Und indem in
diesem Empraktischen durch den Leib »gesprochen« wird, wird es erst mog-
lich vom Leib in Bildern und Worten zu sprechen. Das Empraktische ist also
hier das den Worten und Bildern iiber den Korper Vorgingige, aus dem her-
aus der Korper Bild und Wort fiir uns wird.”

7 Die hier vorgenommene idealtypische Gegeniiberstellung von Erinnerung und
Gedichtnis existiert real-praktisch fiir uns so nicht. Beide konnen fiir uns nur
durcheinander gestiitzt funktionieren und reproduzieren sich im Wechselspiel. In
der Reflexion des Empraktischen geht also die Unmittelbarkeit der Erinnerung
(wie auch der Mystik) verloren und wir kénnen nur durch Skepsis gegeniiber
unseren immer schon bild-, wort-, und schriftvermittelten Reflexionen iiber das
Empraktische der Erinnerung (und der Mystik) die unser Dasein strukturierende
Vorgangigkeit der Erinnerung gegeniiber unserem Gedéchtnis thematisieren und
im Begriinden dieser Skepsis Worte und Bilder fiir an sich nicht Sag- und Zeig-

84

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KORPERLICHE ERKENNTNIS ALS EMPRAKTISCHE KORPERERINNERUNG

Literatur

Assmann, A. (1999): Erinnerungsrdume. Miinchen.

Assmann, A./U. Frevert (1999): Geschichtsvergessenheit/Geschichtsverses-
senheit. Stuttgart.

Bergson, H. (1991): Materie und Gedéchtnis. Hamburg.

Caysa, V. (1997): Zivilisierung durch Sport und historische Gewaltapriori. In:
Ders. (Hg.): Sportphilosophie. Leipzig. S. 128-139.

Keller, H. E. (1993): Wort und Fleisch. Bern u.a.

Nietzsche, F. (1993): Zur Genealogie der Moral. In: Ders.: Samtliche Werke.
Kritische Studienausgabe in 15 Binden. Hg. von G. Colli und M. Monti-
nari. Bd. 5. Miinchen/Berlin/New York. S. 245-412.

Polanyi, M. (1978): Sinngebung und Sinndeutung. In: H. G. Gadamer/G.
Boehm (Hg.): Seminar: Die Hermeneutik und die Wissenschaften. Frank-
furt a.M. S. 118-133.

Scarry, E. (1992): Der Korper im Schmerz. Frankfurt a.M.

Scheler, M. (1968): Reue und Wiedergeburt. In: Ders.: Gesammelte Werke.
Bd. 5. Bern/Miinchen. S. 29-59.

bares finden. Diese Erinnerungsarbeit zu leisten, ist Aufgabe der Denker und
Dichter. Sie sagen, was uns alle stumm macht, aber unser Leben begriindet. Hin-
ter dem Problem der Nichtsagbarkeit der eigentlichen Erinnerung steht natiirlich
auch die Frage, ob wir Erinnerungen tiberhaupt »haben« konnen und, wenn
»ja, in welchem Sinne und ob nicht die Erinnerung eher uns hat, als dass wir
sie haben.

85

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 13:46:27.



https://doi.org/10.14361/9783839402276-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

