Von Nietzsche lernen — Die Lehre vom freien Tode als
unmogliche und notwendige Aufgabe einer demokratischen
Sterbehilfekultur

Simon Duncker

Die Debatte um assistierten Suizid, die sich infolge des Bundesverfassungs-
gerichturteils vom 26. Februar 2020 wieder entsponnen hat, bewegt sich
hitzig zwischen zwei Positionen, die in der Offentlichkeit ihre allzu ent-
schiedenen Verfechter*innen haben. Die liberale Position fordert im Na-
men von Freiheit und Selbstbestimmung, dem Individuum endlich institu-
tionalisierte Moglichkeiten zu bieten, sein Leben zu beenden. Die konser-
vative Position pocht auf die staatliche Pflicht, menschliches Leben zu
schiitzen, deren Relativierung sie angesichts moderner Rationalisierung fiir
gefahrlich hilt. Vermittelnde Positionen und Gesetzesvorschlige bemiihen
sich um einen Kompromiss zwischen den Lagern, die schliefllich nicht
nur im Parlament sitzen, sondern in die Verfassung eingeschrieben sind
und eine Giiterabwagung verlangen. Auch wenn die Diskutant*innen nicht
miide werden zu betonen, dass sie nicht {iber Suizid urteilen, reproduzieren
sie die altbekannten Regeln seiner moralischen Beurteilung. Diese Regeln
strukturieren die zwei Pole, zwischen denen die Debatte auch in ihren
vermittelnden Positionen changiert (s. Vorwort in diesem Band).!

Dieser Beitrag mochte versuchen, dieser eingefahrenen und moralisch
aufgeladenen Struktur mit einem Riickgriff auf Nietzsche zu entkommen.?
Von Nietzsche lernen kann die Sterbehilfedebatte deshalb, weil sich bei ihm
eine Suizidethik jenseits der Moral der dargestellten Pole finden lasst. Des-

1 Ich spreche hier vom liberalen und vom konservativen Pol im Sinne von Diskurs-
positionen. Das bedeutet ausdriicklich nicht, dass die Position mit dem politischen
Selbstverstandnis des*der Sprecher*in oder gar einem links-rechts-Pol {ibereinstimmt,
ist es doch gerade fiir die Sterbehilfedebatte kennzeichnend, dass sie sich quer zu den
Parteilinien organisiert, was sich an der Aufthebung des Fraktionszwangs im Bundestag
verdeutlicht.

2 Ich danke der Klassik Stiftung Weimar fiir das Nietzsche Fellowship, das es mir er-
moglicht hat, an diesem Text zu arbeiten. Ich danke Helmut Heit fiir Zuspruch und
Anne-Kathrin Krug, Achim Wamfller und dem Kolloquium Politische Theorie von
Oliver Fliigel-Martinsen fiir Kritik und Hinweise.

127

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker

halb lésst sich mit ihm das Problem auf eine Weise artikulieren, fiir die die
Debatte bislang strukturell keine Sprache hat. Es geht mir also keineswegs
darum, hermeneutische Nietzsche-Philologie zu betreiben, sondern eine
Lesart zu entwickeln, die die Reformulierung eines politischen Problems
ermoglicht.

An Nietzsches Lehre vom freien Tode wird sich der erste Teil des Beitrags
herantasten (I.). Im Werkkontext seiner freigeistigen Phase erscheint diese
Lehre als Teil des Projekts eines Lebens ohne Gott. Der Tod zur rechten
Zeit wird zur Frage, die sich nach dem Tod Gottes in philosophischer (1.),
historisch-kultureller (2.) und padagogischer Dimension (3.) als Problema-
tisierungen relativen Lebenswerts aufdridngt. Den Gefahren einer durch
Nietzsche nahegelegten Suizidkultur werde ich durch die Betonung des
tragischen Bewusstseins Zarathustras begegnen, welches das Scheitern jeder
Bestimmung des freien Lebens und Sterbens ohne Gott in die Ethik einer
solchen Suizidkultur aufnimmt. Der zweite Teil des Beitrags fragt danach,
was die aktuelle Sterbehilfedebatte von diesen drei Problematisierungswei-
sen lernen kann (II.). Philosophisch ist das erstens eine Metaphysikkritik,
die in liberalen und konservativen Diskursen Gottes Erben als Formen
des Absoluten aufspiirt, die ihr Sprechen ermdglichen (1.). Zweitens stellt
sich jenseits dieser ideologischen, aber auch der politischen Debatten um
institutionelle Verfahrensweisen im Anschluss an die tragische Ethik das
politische Problem einer demokratischen Kultivierung des Suizids - eine
Kultivierung namlich, die der Liberalisierung der Suizidassistenz und ihren
problematischen Folgen dadurch gewachsen wire, dass sie gleichsam die
illiberalen Voraussetzungen fiir eine gelingende Demokratisierung schafft
(2.). Drittens wiirde Kritik dann nicht ins strukturell konservative Klagelied
einer Biopolitisierung des Suizids einstimmen, die durch institutionalisierte
Suizidassistenz stattfindet, sondern auf die Erméglichung und Ausweitung
von Techniken suizidaler Subjektwerdung und Politisierung zielen, die Be-
dingungen fiir Autonomie und Widerstand gegen jede liberale Macht iiber
Lebensmiide im Spatkapitalismus schafft (3.).

I Die Lehre vom freien Tode...

... lasst Nietzsche durch die zentrale Figur seines literarischen Hauptwerkes
verkiinden. Also sprach Zarathustra:

Viele sterben zu spit, und Einige sterben zu frith. Noch klingt fremd die
Lehre: ,stirb zur rechten Zeit!“ [...]

128

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmdogliche und notwendige Aufgabe

Freilich, wer nie zur rechten Zeit lebt, wie sollte der je zur rechten
Zeit sterben? Mochte er doch nie geboren sein! - Also rathe ich den
Uberfliissigen. [...]

Wichtig nehmen Alle das Sterben: aber noch ist der Tod kein Fest. Noch
erlernten die Menschen nicht, wie man die schonsten Feste weiht.

Den vollbringenden Tod zeige ich euch, der den Lebenden ein Stachel
und ein Gel6bniss wird.

[...], umringt von Hoffenden und Gelobenden. [...]

Also zu sterben ist das Beste; das Zweite aber ist: im Kampfe zu sterben
und eine grosse Seele zu verschwenden.

Aber dem Kéampfenden gleich verhasst wie dem Sieger ist euer grinsen-
der Tod, der heranschleicht wie ein Dieb — und doch als Herr kommt.
Meinen Tod lobe ich euch, den freien Tod, der mir kommt, weil ich will.
Und wann werde ich wollen? — Wer ein Ziel hat und einen Erben, der
will den Tod zur rechten Zeit fiir Ziel und Erben. (Z, 4, 93f.)3

In schonen Worten werden allerhand befremdliche Dinge gesagt. Die Lehre
fordert den selbstbestimmten Tod, der irgendwie besser sei als der ,,natiirli-
che® durch korperlichen Verfall. Er kénne sogar ein Fest sein, wenn man
gut und schoén, und das heiflt vor allem zum richtigen Zeitpunkt zu ster-
ben wisse. Fiir wen wird dieses Fest ausgerichtet? Fiir die Weiterlebenden
auf dieser Erde. Wodurch erhilt das sich bewusst abschlieflende Leben
seinen Sinn? Durch ein Werk, das der ,Vollbringende nun ein fiir alle Mal
abschliefit, um es seinen ,Erben“ (Kindern, Schiilern, Freunden, d.h. im
weiteren Sinne die Gesellschaft) zu hinterlassen. Er hat sein Ziel vollbracht
und seinem Leben Form gegeben. Die ,grosse Seele“ hat gelebt, um dieses
Werk zu schenken. Und ab. Keine albernen Kranze bitte, die das Leben
heiligen. Sinn und Wert sind ausschliefllich diesseitig durch das Werk und
sein Fortleben bestimmt. Das bedeutet aber auch, dass das Leben (und
Weiterleben) nur durch sein Werk gerechtfertigt ist. Die ,Uberfliissigen*
sterben nie zur rechten Zeit, ihr Tod kommt immer recht. Sie sind die
Masse des Pobels, die ,Viel-zu-Vielen“ (ebd., 227), Kleingeister, die zum
Schaffen nicht imstande sind. Und fiir die grofien Geister heifit es, dass
sie, um bis zuletzt groff zu bleiben, abzutreten haben, sobald sie nicht
mehr schaffen konnen. Die Freiheit, zu sterben, wird an diesem Punkt zur
Pflicht. Die Gesellschaft, der das Werk gilt, tritt als Instanz auf, die das
rechtzeitige Abtreten verlangen kann.

3 Nietzsche wird hier nach der Kritischen Studienausgabe (KSA) zitiert (Werk, Band,
Seite).

129

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker

Deutlicher wird Nietzsche weniger dichtend in Menschliches, Allzu-
menschliches, als er vom verniinftigen Tod (Aph. 185) im Gegensatz zum
ynatlirlichen Tod“ spricht. Beim Selbstmord wird die verniinftige Seele
Herr tiber die unverniinftige Natur:

Was ist verniinftiger, die Maschine stillzustellen, wenn das Werk, das
man von ihr verlangte, ausgefiihrt ist, - oder sie laufen zu lassen, bis sie
von selber stille steht, das heift bis sie verdorben ist? Ist letzteres nicht
eine Vergeudung der Unterhaltungskosten [...]? Wird hier nicht wegge-
worfen, was anderswo sehr not tate? [...] Der natiirliche Tod ist [...] der
eigentlich unverniinftige Tod, bei dem [...] also der verkiimmernde, oft
kranke und stumpfsinnige Gefdangniswirter der Herr ist, der den Punkt
bezeichnet, wo sein vornehmer Gefangener sterben soll. Der natiirliche
Tod ist der Selbstmord der Natur, das heifdt die Vernichtung des verniinf-
tigen Wesens durch das unverniinftige, welches an das erstere gebunden
ist. Nur unter der religiosen Beleuchtung kann es umgekehrt erscheinen:
weil dann, wie billig, die hohere Vernunft (Gottes) ihren Befehl gibt,
dem die niedere Vernunft sich zu fiigen hat. Auflerhalb der religiosen
Denkungsart ist der natiirliche Tod keiner Verherrlichung wert. — Die
weisheitsvolle Anordnung und Verfiigung des Todes gehort in jene jetzt
ganz unfaflbar und unmoralisch klingende Moral der Zukunft, in deren
Morgenroéte zu blicken ein unbeschreibliches Gliick sein mufl. (MAMII,
2, 632f)

Hier zeigt sich schon deutlicher der Kontext der freigeistigen Phase, in des-
sen Zentrum der Zarathustra und seine Diagnose vom Tod Gottes stehen.
Ist ein Leben ohne Gott moglich? Es muss erst moglich werden, damit auch
das Sterben ein freies sei. Die freigeistige Phase besteht erstens im philo-
sophischen Projekt einer Metaphysikkritik, zweitens dem gesellschafts-hi-
storischen Projekt einer Umwertung aller Werte und drittens einem padago-
gischen Projekt souverdner Subjektbildung. In der freigeistigen Phase wird
der Selbstmord in diesen drei Dimensionen problematisiert, d. h. die Frage
nach dem Tod zur rechten Zeit gestellt. Den Dimensionen mdochte ich im
Folgenden nachgehen.

130

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmégliche und notwendige Aufgabe

1. Selbstmord als philosophisches Problem - Die Uberwindung des
Nihilismus Schopenhauers

Ist der Suizid aus gedanklichen Griinden folgerichtig? Die Frage bezeichnet
ein Problem, das in der Geistesgeschichte haufig philosophischer Selbstmord
genannt wurde. Klar ist: Ohne Gott kommt dem menschlichen Leben
kein intrinsischer Wert oder Sinn an sich zu. Einen absoluten Wert be-
kam es durch die ewige Seele, die den Schopfer widerspiegelt. Ohne die
~hohere Vernunft“ eines Gottes, so stellt Nietzsche fest, ist ein Selbstmord-
verbot und die moralische Erhdhung des ,natiirlichen Todes* nicht mehr
begriindbar. Auch die Welt und das Selbst entpuppen sich als an sich
sinn- und wertentleert. Nietzsche zollt Schopenhauer den Tribut, dies als
sunbeugsamer Atheist® oder ,guter Europder” erkannt zu haben, als er
die Welt als Wille und Vorstellung beschrieb (FW, 3, 600f.). Doch bilde
Schopenhauers Wille selbst ein transzendentes Prinzip, das in einer ,,Hin-
terwelt“t wirke und durch seine Verneinung diese Welt entleere. Die Welt
sei ihm nichts, weil sie blof8 Ergebnis des Willens ist, der alles ist. Fiir
Nietzsche gilt diese Universalie als eine neue Metaphysik, eine Neuauflage
der christlichen Weltentwertung als ,,Europder-Buddhismus® (GM, 5, 252).
Ist die Welt und das Selbst, alles Leben sinnentleert, stelle sich zwangslaufig
die Frage nach dem Selbstmord. Sie ist ein ,furchtbare[s] Entweder-Oder:
sentweder schafft eure Verehrungen ab oder — euch selbst!* Das letztere wire
der Nihilismus; aber wire nicht auch das erste — der Nihilismus? - dies ist
unser Fragezeichen.“ (FW, 3, 580)

Schopenhauer lehnt den Selbstmord ab, aber nur, weil auch dieser sinn-
los sei, blof3 Ausdruck des Willens, dem man nicht entkommen kdnne
(Schopenhauer 1996, §69, 541). Ohne diesen letzten Gott des Nihilismus ist
der Selbstmord fiir Nietzsche hingegen ein ,consequenter Nihilismus der
Tat“ (KSA, 13, 221). Nietzsches Antwort auf das Fragezeichen ist aber die
Uberwindung des Nihilismus. Aus der Einsicht, dass der Existenz an sich
kein Wert innewohnt, folgt nicht der Tod, sondern eine Hinwendung zum
Leben, das (von aller hoheren Vernunft verlassen) seine Schonheit in sei-
ner Vergianglichkeit offenbart. Es wird zur Aufgabe, bleibende, wenngleich
vergingliche Werke zu schaffen, deren Werte sich in ihren Verhiltnissen
zu Anderen bilden. Um so das Leben zu adeln, ja erst zu rechtfertigen,

4 Fiir Nietzsche ist es Sache der ,Hinterweltler; hinter der diesseitig sinnlich erfahrbaren
Welt noch irgendetwas anderes anzunehmen, was ihre Wahrheit wire oder bestimme
(Z, 4, 3511).

131

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker

muss dieses Leben selbst einen Willen ausbilden; keine Inkarnation meta-
physischen Schnickschnacks, sondern den konkreten Willen eines physio-
logischen Korpers, der sich auf konkrete Dinge richtet, die er schaftt und
umwertet. Diese Aktivitdt schaffenden Tuns ist fiir Nietzsche das Leben
selbst. Weil Leben eine ethische und zugleich &sthetische Kategorie ist,
die den einzelnen Organismus iiberdauert, kann sie sich zur rechten Zeit
gegen ihn richten. Es ist nie das nackte, sondern immer schon das gute
und schone Leben, dessen vergingliche Gilite und Schonheit durch die
Aktivitdt des Lebens selbst bestimmt werden. Welche Inhalte diese Aktivitét
hervorbringen sollte, bleibt dabei normativ radikal unbestimmt.

2. Selbstmord als gesellschaftliches und historisches Problem - Vom Tod
Gottes zur Suizidkultur

Der Tod Gottes, Nihilismus, Selbstmord. Es sind fiir Nietzsche drei allge-
meine Erfahrungen sich sikularisierender Gesellschaften des 19. Jahrhun-
derts. Die Aufgabe, dem Leben jenseits universeller Begriindungen Wert
beizumessen, ist Teil jenes gesellschaftlichen und historischen Projekts
einer Umwertung aller Werte. Ohne die Heiligung des menschlichen Lebens
stellt sich die Frage des Tods zur rechten Zeit namlich prinzipiell fiir alle.
Dieser Umstand macht fiir Nietzsche eine Suizidkultur nétig, die den Mut
hat, sich dieser Frage auszusetzen. Die christliche Moral gilt ihm als Hin-
dernis dafiir. Thre Prediger des langsamen, natiirlichen Todes sollen sich
der nihilistischen Weltentwertung ihrer Predigten vom ewigen Leben be-
wusstwerden,® sowie der ,reinigenden grofien Nihilismus-Bewegung® nicht
im Wege stehen, die die Erde von traurigen, passiven Existenzen befreie,
und sich ihr lieber anschlieflen (KSA, 13, 222). Der ,Nihilismus der Tat®
sei zu fordern, indem man ,mit wissenschaftlicher Gewissenhaftigkeit, den
freiwilligen Tod lehrt und tibt* (ebd.).

Die Moral der christlichen Prediger des langsamen Todes sei auch schuld
daran, dass alte Menschen sich durch Arzte ihre nutzlosen Leben verlan-
gern liefSen, fiir das Nietzsche in Greis und Tod (Aph. 80) allerhand Verach-
tung tbrighat (MAMLI, 2, 58), so auch fiir die Verheiffungen der Wissenschaft
(Aph. 530), ohne Schmerz moglichst lange zu leben, in denen er noch die
Sehnsucht nach ewig-religioser Seligkeit sieht (MAMI, 2, 123). Der Ton

5 Mit ,Predigern des Todes“ meint Nietzsche alle Nihilist*innen, die das diesseitige
Leben verneinen. (Z, 4, 5511.)

132

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmégliche und notwendige Aufgabe

wird hérter. Die Verachtung, der Gesellschaft zur Last zu fallen, schlagt
in der Gétzenddmmerung um in eine Moral der Arzte (Aph. 36), die den
Kranken ,als Parasit der Gesellschaft® aus dem Leben jagen soll, indem
die drztliche Autoritit ihm Ekel vor sich selbst beizubringen habe (GD,
6, 134). In Fragmenten derselben Zeit kippt Rat zur Tat: ,Die Schwachen
und Miflrathenen sollen zu Grunde gehen: [...] und man soll ihnen dazu
noch helfen (KSA, 13, 192) Erst wird der Selbstmord passiv begriifit, dann
herbeigepredigt, dann soll durch Verachtung tiberzeugt und schliefilich
nachgeholfen werden. Nirgends geht es um T6tungen, doch verschwimmt
die Grenze zwischen Selbst- und Fremdbestimmung.®

Was lasst sich also von einem Arschloch lernen, der Alte, Kranke, Schwa-
che und Traurige tot sehen will? Erstens stellt er die Frage nach dem
Tod zur rechten Zeit richtig, indem er sie in aller Konsequenz als Prob-
lem sdkularisierter Gesellschaften formuliert und auf Antworten dréngt.
Zweitens fithrt er uns die Gefahren gleich mit vor Augen. Wird die Gestal-
tung des Todes in menschliche Hande gelegt, stellt sich nicht nur dem
Individuum, sondern auch der Gesellschaft tatsichlich die Frage nach
dem guten und dem schlechten Suizid. Fiir Nietzsche ist diese Grenze ein
Problem einer (elitdren) Suizidkultur, die notwendig aus der Erschiitterung
des christlichen Selbstmordverbots durch den Tod Gottes folgen miisste,
aber faktisch nicht vorhanden ist, weil ein christlicher Zombie-Gott oder
Substitute moderner Gotzen sie verhindern. Das strikte Selbstmordverbot
wurde schon im 5. Jahrhundert von Augustinus (1979) in Anlehnung an
das funfte Gebot formuliert: Du sollst Dich nicht téten! Es ist Mord, weil
Du ein Mensch bist (Ausnahmen bestitigen die Regel). Thomas von Aquin
(1987) systematisierte das Verbot auf scholastisch-rationale Weise und kam
zu dem Schluss, dass der Selbstmord ein Verbrechen gegen Gott, die Ge-
meinschaft und das Selbst sei. Ohne Gott ist dieses Dreieck zerbrochen,
war ER es doch, der mit der christlichen Gemeinschaft (De Civitate Dei)
zugleich DIE Menschheit konstituierte und die Liebe zum Selbst dadurch
begriindete, dass ER es durch eine ewige Seele heiligte. Die erzwungene
Harmonie des Dreiecks ist ohne Gott dahin — und mit ihr auch die festen
Identititen der Eckpunkte, deren einzelne Bedeutungen sich jeweils erst
in Vermittlung mit den beiden anderen ergeben. Sie werden zerbrechlich,
weil ihre Grenzen und Verhiltnisse zueinander ab sofort erst schaffend
bestimmt werden miissen. Alles wird der Problematisierung preisgegeben.

6 Stefanie Graefe (2007) zeigt dieses Verschwimmen sowohl im Euthanasiediskurs der
Weimarer Republik als auch in neueren Sterbehilfedebatten.

133

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker

Welchen verginglichen, irdischen Menschengéttern méchten wir dienen?
Dies ist Nietzsches Frage nach Werten einer Ethik des Lebens und Sterbens
in der Folge von Gottes Tod. Welche ist die begrenzte Gemeinschatt, fiir die
eine Lehre (wie die vom freien Tode) Geltung beanspruchen kann, wenn
universelles Menschsein nicht mehr einfach gegeben ist? Die Gemeinschaft
konstituiert erst eine Lehre, indem sie bestimmten Werken Wert beimisst,
und wird durch eine Lehre, die sie gemeinsam anerkennt, erst konstituiert.
Und das Selbstverhiltnis, in dem sich ein Individuum liebend, oder eben
auch verachtend gegeniibertritt, und sich als suizidales Subjekt der Frage
des eigenen Tods zur rechten Zeit ausliefert, ergibt sich erst im Verhiltnis
zu einer Gemeinschaft, das vermittelt ist durch den Wert seines Werkes fiir
diese Gemeinschaft. In Polemik gegen das Abstraktum christlicher Nchs-
tenliebe macht Nietzsche immer wieder deutlich, dass sich Selbstliebe nicht
mehr qua der Liebe Gottes ergibt, sondern als irdisch-vergangliche der
Liebe konkreter Anderer bedarf (Z, 4, 94).

Das Emanzipationspotential des ,unerbittlichen Vollender[s] der Aufkla-
rung” (Horkheimer/Adorno 2004, 6) Nietzsche liegt in der Problematisie-
rung alter Gewissheiten und dem Aufwerfen von Fragen, deren Beantwor-
tung er als gemeinsame, erst noch zu erfiillende Aufgabe formuliert. Und
seine Aufklarung wird dort reaktionér, wo die Beantwortung ihrer Fragen
bestimmten groflen aristokratischen Geistern vorbehalten ist, oder gar be-
stimmt wird, wer diese Geister seien bzw. nicht seien (Arbeiter*innen,
Frauen, Alte, ... usw.). So gebiert sich Klein-Friedrich als Avantgarde der
Philosophen der Zukunft und verkiindet mit selbstsicherer Gewissheit eine
Wabhrheit, die doch erst noch zu suchen ware — und zwar mit dem Verzicht
auf jede Gewissheit, die immer einen Gott voraussetzt. Das gilt auch fiir
die Lehre vom freien Tode: Einerseits ist von einer Lehre die Rede, fiir
die die Welt noch nicht bereit ist, die erst noch zu schaffen ist. Sie ist
Aufgabe. Die Verwirklichung ist in die Zukunft projiziert. Der Tod als
Fest, er muss erst méglich werden. Andererseits spricht er immer wieder
in einer selbstgerechten Anmaflung und Harte, als sei die Lehre bereits
verwirklicht, als konne irgendjemand (allen voran er selbst) die Grenze
zwischen lebenswert und -unwert fiir sich oder sogar Andere bestimmen.
Gegen diesen triumphierenden Nietzsche empfehle ich im Folgenden, sein
tragisches Bewusstsein einzuwenden, das sich am besten am Zarathustra
und der Dimension suizidaler Subjektwerdung verdeutlichen ldsst.

134

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmégliche und notwendige Aufgabe

3. Selbstmord als subjektives und padagogisches Problem — Das unsichere
suizidale Subjekt

Zarathustra ist Historiker, der die Kunde von Gottes Tod als erster verstan-
den hat; er ist Philosoph, der den Ekel vor der Sinnlosigkeit der Welt
durchlebt und dadurch zu einer eigenen Lehre kommt, aber auch ein Pad-
agoge, dessen titiges Schaffen darin besteht, eine Gemeinschaft zu bilden,
die seiner Lehre Wert beimisst. Dabei ist es nicht blof§ ein Detail, dass
er sein hehres Ziel niemals erreicht. Der Ubermensch, den er predigt (Z,
4, 14f1.), der ohne jede Gotter zu leben imstande sei, ist das Wesen einer
gemeinsam zu schaffenden Zukunft. Erst er wiirde die Lehre vom freien
Tode beherrschen. Deshalb ist es zentral, dass Zarathustras Rede vom freien
Tode mit Selbstzweifeln dariiber schlieft, ob seine eigene Existenz noch
gerechtfertigt ist. Er meint sich sogar dafiir entschuldigen zu miissen, am
Leben zu bleiben. IThm fillt als Rechtfertigungsgrund blof3 seine zirtliche
Liebe zu seinen Freunden ein - und nicht etwa die Kraft seines Wirkens:

Also will ich selber sterben, dass ihr Freunde um meinetwillen die Erde
mehr liebt; und zur Erde will ich wieder werden, dass ich in Der Ruhe
habe, die mich gebar.

Wabhrlich, ein Ziel hatte Zarathustra, er warf seinen Ball: nun seid ihr
Freunde meines Zieles Erbe, euch werfe ich den goldenen Ball zu.

Lieber als Alles sehe ich euch, meine Freunde, den goldenen Ball werfen!
Und so verziehe ich noch ein Wenig auf Erden: verzeiht es mir! (ebd.,
95f.)

Zarathustra selbst, der Weiseste von allen, scheitert am eigenen Anspruch.
Er ist ein Mensch auf dem Weg zu einer Lehre, die sein Leben rechtfertigt.
Unter der Pramisse von Gottes Tod ist er auf der Suche nach eben jenen
Elementen, im Namen derer Thomas von Aquin den Selbstmord verbot:
Er sucht seinen Gott, der ihm und anderen Wert und Gesetz, des Lebens
Wertgesetz sein kann, sucht nach seiner Gemeinschaft, mit der ihn ein
ideelles Band verbindet, und auch nach einem Selbst, das auf sich selbst zu
reflektieren in der Lage ist, vermittelt durch sein vergingliches Leben und
Werk in Gemeinschaft. Dabei sollte das Moment des Scheiterns nicht aus-
geblendet werden. Zarathustra zeigt, dass das antisuizidale Dreieck nicht
nur erschuttert, sondern auch nicht mehr festzustellen ist. Er ist eine
tragische Figur. Er bildet sich zwar einen Freundeskreis, muss ihn aber
immer wieder seiner Autonomie halber verlassen und verldsst ihn auch
zum Schluss. ,Wo ist - mein Heim? Darnach frage und suche und suchte

135

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker

ich, das fand ich nicht. O ewiges Uberall, o ewiges Nirgendwo, o ewiges
— Umsonst!“ (ebd., 341). An den Gottern, die er schuf, zerbricht er: ,Ich
sprach mein Wort, ich zerbreche an meinem Wort: so will es mein ewiges
Loos -, als Verkiindiger gehe ich zugrunde! [...] Also - endet Zarathustras
Untergang.“ (ebd., 277) Auch die Identitat des Selbst ist nicht mehr herzu-
stellen, weil es im Dreieck dezentriert wurde.

Die Suche nach diesem Selbst, das sich im Verhaltnis zu einer Werte-Ge-
meinschaft ausbildet, ist die nach Souverdnitdt: iiberhaupt in der Lage zu
sein, sich selbst Gesetz geben zu kdnnen. Diese Souverénitdt ist eine Form
von Autonomie gegeniiber der herrschenden Moral, die sich nicht in einer
negativen Freiheit erschopft, sondern zugleich die positive Freiheit beinhal-
tet, sich die Regeln des eigenen Lebens und Sterbens selbst zu setzen.

Frei wovon? Was schiert das Zarathustra? Hell aber soll mir dein Auge
kiinden: frei wozu?

Kannst du dir selber dein Boses und dein Gutes geben und deinen
Willen iiber dich authéngen wie ein Gesetz? Kannst du dir selber Richter
sein und Richer deines Gesetzes? (ebd., 81)

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage des Selbstmords primér als
subjektiv-padagogisches Problem: Kann ein Selbstverhdltnis entwickelt
werden, in dem {iber den guten und schénen Tod zur rechten Zeit, ver-
niinftig® entschieden werden kann? Mit Blick nach oben auf das zweite
Zitat (S.130) ist es die Frage der Ausbildung jener Vernunft, die Nietzsche
der suizidalen Seele als Herrscherin tiber den Korper attestiert. Diese Ver-
nunft ist nichts Universelles (wie bei Kant oder Hegel), sondern die einer
begrenzten Gesetzgebung. Sie ist auch nichts Geistiges wie die Idee der
deutschen Idealisten, sondern trotz der Herrschaft iiber den Korper ein
Teil von diesem: ,Seele ist nur ein Wort fiir ein Etwas im Leibe. Der Leib
ist eine grosse Vernunft, eine Vielheit mit Einem Sinne, ein Krieg und
ein Frieden, eine Heerde und ein Hirt“ (Z, 4, 39). Worauf es Nietzsche an-
kommt, ist die Ausbildung eines ,Selbst” (ebd.), eine Reflexionsinstanz des
Verhiltnisses zwischen Seele und Korper, die bestimmt, wie ,,Geist“ (,,kleine
Vernunft® als Werkzeug der Seele) richtig einzusetzen ist, um den Korper
gut zu fithren. Verlangt wird, den widerstrebenden Kréften des Korpers
durch einen Willen eine Richtung zu geben. Es geht also darum, ohne Re-
kurs auf eine ,hohere Vernunft” (Gott) die ,kleine Vernunft (Geist) fiir die
Feststellung einzusetzen, ob die ,grofie Vernunft“ leben oder sterben will.
Dafiir bedarf es einer Selbst-Reflexion, die den Wert des eigenen Werks ins
Verhiltnis zur Gesellschaft setzt. Sich nach eigenen Gesetzen einen Willen

136

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmégliche und notwendige Aufgabe

zu leben oder zu sterben setzen, das ist die ,Tugend® und ,,schwere Kunst*
des freien Todes, die erst eingetibt und gelernt werden will.

Diese subjektiv-padagogische Aufgabe ist infolge Gottes Tod zwar notig
geworden, allerdings keine triumphale Erfolgsgeschichte. Vielmehr ist die
Geschichte Zarathustras die einer Suche nach diesem souveranen Selbst,
die zugleich eine Geschichte der Ausbildung suizidaler Subjektivitat ist.
Sich der Frage, ob der rechte Zeitpunkt gekommen, das eigene Leben
gerechtfertigt ist, mit offenem Ausgang und in aller Konsequenz auszulie-
fern, ist ein wichtiges Moment zur Erlangung jener Souverdnitit, die uns
Zarathustra ertrdumt. Die Beantwortung der Frage steht nicht am Ende,
nachdem das Subjekt zur Souverdnitit befdhigt ist, sondern die Frage muss
immer wieder beantwortet werden, um souveran zu werden. Die Bewer-
tung des eigenen Lebens nach eigenem Maf3 gehort zu dem Schaffenspro-
zess, der den Nihilismus zu iiberwinden und der Welt (und schlie8lich dem
Tod) erst Sinn zu verleihen in der Lage ist. Doch muss diese Ubung, sich
dem ,furchtbare[n] Entweder-Oder® auszuliefern, immer wieder geleistet
werden. Sie will nie ganz gelingen, ihre Antwort ist immer vorldufig. ,Frei
zum Tode und frei im Tode, ein heiliger Nein-Sager, wenn es nicht Zeit
mehr ist zum Ja: also versteht er sich auf Tod und Leben’ (Z, 4, 95) Doch
auch dieses Nein ist blof3 die Vereinheitlichung widerstrebender Krifte zu
einem Willen. Die Ambivalenz ist nicht abzustellen, doch ein Wille wird
verlangt. Zarathustra nennt sich den ,Uberwinder des groffen Ekels“ (ebd.,
334), vor sich und der Welt ohne Gott. Doch so wie der Ubermensch kiinfti-
ger Fluchtpunkt ist, kann und darf Zarathustra diesen Ekel des Nihilismus
nie ganz abschiitteln, der am Anfang der Erkenntnis stand. Mehrfach iiber-
tallt er Zarathustra um Mitternacht. Er will sterben. Gerade durch die sich
wiederholende Uberwindung der dunkelsten Stunde wird es Zarathustra
moglich, ein gliickliches Verhiltnis zum verginglichen Leben, zu seinen
Freunden und zur Welt zu kniipfen (z.B. ebd., 284ft.). Das souveridne
Subjekt, das Nietzsche vorschwebt, ist immer wieder ein suizidales. Und
das souverdne Subjekt ist immer ein gebrochenes. Der Kénig hinkt seinem
Tod entgegen.

I1. Was kann eine Sterbehilfedebatte von Nietzsche lernen?
Sollte es nicht um Sterbehilfe gehen? Warum so viele Worte zum Suizid

bei Nietzsche? — Weil in der Sterbehilfedebatte dieselbe grofSe Frage nach
dem freien Tod zur rechten Zeit und die gleichen kleinen, ausweichen-

137

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker

den, menschlichen allzumenschlichen Antworten ewig wiederkehren, da der
Mensch sich nicht zu iiberwinden anschickt. Weil Nietzsches Beharren auf
der Frage dazu dienen kann, eine Suizidkultur, die den assistierten Suizid
unter demokratischen Bedingungen zu erlauben gedenkt, in aller Konse-
quenz mit Schwierigkeiten zu konfrontieren, fiir die der Liberalismus blind
ist. Weil Nietzsches tragische Suizidethik politisch gewendet vielmehr illi-
berale Bedingungen fiir eine Sterbehilfekultur und ihre suizidalen Subjekte
aufzeigen kann, die Voraussetzungen fiir ihre demokratische Befragung
wiren.

1. Die Metaphysikkritik

Solange die alten Goétter und Gotzen wieder auftauchen, bleibt Nietz-
sches Vorschlaghammer der Metaphysikkritik ein brauchbares Instrument.
Schldgt man gingige Gedanken der Sterbehilfedebatte an, und nimmt ih-
nen ihr Absolutes, das ihnen Sinn verleiht, dann horen wir, dass sie hohl
sind.” Obwohl die Gegner*innen der Liberalisierung nicht miide werden zu
betonen, dass sie keinesfalls das Recht auf Suizid infrage stellen, sondern
ob der Staat Hilfe dafiir gesetzlich rahmen soll, rufen sie das diskursive
Regelwerk des absoluten Selbstmordverbots wieder auf, um den Anspruch
des Individuums abzuwehren.

Das zeigte die Orientierungsdebatte des Deutschen Bundestags im April
2021 (Plenarprotokoll 19/223). Nicht jede*r kommt so anachronistisch da-
her und fithrt im Deutschen Parlament den christlichen Gott als Argument
ins Feld, um menschliches Leben als ,bedingungslos wertvoll“ (Alexander
Kraus, CDU), die Wiirde seines nackten Lebens als unantastbar, und sei-
nen Schutz als absolute Pflicht des Staates zu verstehen. Sechs Politiker aus
der AfD und der Unionsfraktion teilen diese Argumentation.® Wiirde man

7 So die Charakterisierung seiner Methode in der Gétzenddmmerung — oder wie man
mit dem Hammer philosophiert (GD, 6, 57f.) Der Hammer ist ihm Instrument zum
»Gotzen aushorchen [...] keine Zeitgdtzen, sondern ewige Go6tzen® Der Hammer stellt
Fragen und lésst einen hohlen Ton ertonen, der offenbart, dass es weder jenseitige
noch ewige Wahrheiten gibt, sondern blof} diesseitige und begrenzte.

8 Alexander Krauf§ folgert aus seiner Positionierung als Christ nicht nur, dass das Leben
nicht verfiigbar sei, sondern sieht im Tod eine Reflexionssituation im Leben im Hin-
blick auf das Jenseits. Fraktionsbruder Axel Miiller (CDU) konstatiert ein christliches
Verstandnis der Menschenwiirde, das er gegen das des BVerfG setzt. Leben konne als
Geschenk Gottes nicht zuriickgegeben werden. Stephan Pilsinger (CSU) erginzt, dass
diese absolute Wiirde und ein adaquates Verstindnis von Autonomie nur auf sicheren

138

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmdogliche und notwendige Aufgabe

all diese Kinder Gottes zum Klartext zwingen, miissten sie sagen: Der Staat
kann Suizidhilfe nicht dulden, weil jeder Selbstmord ein Verbrechen ist -
gegen den Schopfer, die Gemeinschaft der Kinder Gottes und das Selbst,
das seine Wiirde durch eine ewige Seele erhélt. Nun hatten aufgeklarte und
aufkldrende Philosophen und Juristen schon im 18. Jahrhundert festgestellt,
dass der strafrechtliche Tatbestand modernen Vorstellungen von Gerechtig-
keit und Strafzweck widerspricht.® Was blieb, war nur die Moglichkeit,
institutionalisierte Assistenz zu verbieten, bis das BVerfG 2020 § 217 StGB
kippte. Doch was man den Gldubigen anrechnen muss, ist, dass einige
von ihnen im Gegensatz zu den liberalen Individualist*innen noch von
den Beziehungen zu den Néchsten reden, in denen einzig Autonomie und
Wiirde gelebt werden kann, und dass sie immerhin den Namen des Vaters
aussprechen, dem sie dienen.

Sékulare Humanist*innen, die die Mehrheit der Liberalisierungsgeg-
ner*innen ausmachen, getrauen sich das weniger. Nicht wenige von ih-
nen reproduzieren dennoch Regeln des absoluten Selbstmordverbots. Mal
mehr, mal weniger wird die Vernunft idealistischer Aufklarung explizit
gemacht, die das gottliche Band zwischen allen Menschen hier ersetzt -
und ideengeschichtlich das christliche Selbstmordverbot sékularisierte. Bei
Kant wird die Seele zur ebenso ewigen moralischen Person, in der sich
die Menschheit spiegelt, die neue Glaubensgemeinschaft vernunftbegabter
Wesen, auf die sich die Regel des kategorischen Imperativs bezieht (1977,
552fF.; 2007, 53ff.). Der Selbstmord ist fiir Kant ein Verbrechen gegen die
Menschheit, weil er sie mit der Person auslosche, wo das Personenkollektiv
doch Bedingung fiir den freien Willen und die ihn begriindende Vernunft
des kategorischen Imperativs selbst ist. Hegels historische Vernunft holt
die transzendentale Vernunft Kants auf die Erde ins faktisch verwirklichte
Recht, gegen dessen gesamtes System der Selbstmord verstofit (Hegel 1970,
§70, 151f.). Denn der freie Wille der Seele bildet sich bei Hegel erst durch

Fiflen stehe, wenn der Schutz des Lebens uneingeschrinkt gilt. Volker Miinz (AfD)
leitet aus dem christlichen Menschenbild die Pflicht zur Achtung und Erhaltung des
Lebens ab, weshalb es fiir jede anderweitige Beratung wie auch fiir den Schwanger-
schaftsabbruch kein Recht geben kénne. Fiir Fraktionskamerad Kleinwéchter ist der
Lebensschutz Verantwortung vor Gott und den Menschen.

9 Denn die vormaligen peinlichen Strafen an toten Korpern und Vermogenskonfiszierun-
gen bei Angehorigen dienen weder dem Schutz der Gesellschaft vor dem*der Téter*in
noch seiner*ihrer Besserung. Der Zweck des Erhalts gesellschaftlicher Sittlichkeit und
Religion wird angesichts der Ausdifferenzierung des modernen Rechts und der (zu-
nichst anatomischen) Pathologisierung von Suizidalitit illegitim. Preuflen ist 1791 der
erste Staat, der alle Strafen abschafft (Baumann 2001, 83ff.; 1271T.).

139

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker

das zivilrechtliche Eigentumsverhiltnis zu einer Sache, konne aber nur
insofern tiber das Leben des eigenen Korpers verfiigen, als dass er es nicht
entdufSert, weil mit der Einheit der Person als zugleich im Korper lebend
und dber ihn verfiigend die Bedingung fiir die Selbstbeziiglichkeit des frei-
en Willens zerschlagen wiirde, auf dem das biirgerliche Recht fuf3t. Nicht
der Menschheit, sondern dem rechtsetzenden Staat gehore die Gewalt {iber
das nackte Leben, weil er als duflerliche Macht die Bedingungen fiir das
Eigentumsverhaltnis der Person als Einheit erst setzt.

Wir haben bei Nietzsche gesehen, wie brutal der Widerspruch zwischen
Individuum und modernen Gesellschaften nun auftreten kann, wenn indi-
vidueller Wille nicht gesellschaftlichen Interessen entspricht. Kants und
Hegels Sdkularisierungen des Selbstmordverbots waren Versuche, trotz An-
erkennung des modernen Widerspruchs die Harmonie wieder herzustellen,
indem das eine Absolute (Gott) durch das nichste (Vernunft) substituiert
und mit dem freien Willen des Individuums versohnt wird. Ebenso stellt
sich diese Frage der Versdhnung sakularen Humanist*innen in der heutigen
Sterbehilfedebatte ausschliefllich als Uberzeugung des freien Willens hin
zum Leben (Finzen 2008, 30). Eine staatliche Ermoglichung assistierter
Suizide muss fiir die sédkularen Humanist*innen inakzeptabel sein, weil dies
ideell die Identitdt des (wahlweise transzendental oder juristisch begriin-
deten) Gemeinwesens bedroht, das der Staat reprasentieren soll. Deshalb
der Verweis auf das Grundgesetz, das den Lebensschutz als nicht relativier-
bare staatliche Aufgabe festschreibt.!® Deshalb auch die haufige Rede von
,Dammbruch™ oder ,Biichse der Pandora’?, die die feststehende Grenze
eines Verbots bereits voraussetzt, deren Verletzung zu einem Siindenfall am

10 In der Orientierungsdebatte wird diese Position haufig durch die Unionsfraktion ver-
treten. Die Verfassung und ihr unteilbarer Schutz menschlichen Lebens erscheinen
wahlweise als Ermoglicherin, Garantin oder Bedingung von Freiheit und Selbstbe-
stimmung, deren ,Grund und Grenze® (Philipp Amthor) sich aus der allgemeinen
Wiirde menschlichen Lebens ableite.

11 Kamann stellt fest, dass sich das Dammbruch-Argument auf die NS-Euthanasie, die
Zerstorung des Arzt-Patienten-Verhiltnisses oder moralischen Verfall beziehen kann,
aber in allen Dimensionen der Plausibilitdts- und Evidenzpriifung nicht standhalt
(Kamann 2009, 91ff.). Zur Kritik des Dammbruch-Arguments, siehe auch den Beitrag
von Graefe in diesem Band. Streeck kritisiert in ihrem Beitrag das verwandte ,, Argu-
ment der schiefen Ebene®.

12 Von ihr sprechen Beatrix von Storch (AfD), Volker Miinz (AfD), Michael Brand
(CDU) und Robby Schlund (AfD). Der Ausdruck ist wie auch ,Dammbruch’ entge-
gen dem Eindruck hier nicht auf Rechtsaufien beschrinkt, sondern ist fester Bestand-
teil der konservativen Position.

140

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmaogliche und notwendige Aufgabe

Ganzen wird (der Menschheit bzw. aller Staatsbiirger). Die Relativierung
des Lebenswerts, die zwangsldufiges Ergebnis der Zerschlagung des Abso-
luten ist und jede Liberalisierung assistierter Suizide zumindest implizit
einkauft, birgt in der Logik sdkularer Humanist*innen deshalb die Gefahr,
geradewegs zur Holle zu fahren, die alles zerstort: zum T4-Programm der
Nationalsozialist*innen - Verbrechen gegen die Menschheit und den Rechts-
staat.®

Auch radikale Liberalisierungsbefiirworter*innen rechnen sich gerne
den Humanist*innen zu, wie ihre historische Avantgarde Deutsche Gesell-
schaft fiir humanes Sterben schon im Namen tragt. Doch das Menschliche
ergibt sich hier einzig aus dem Individuellen, ohne dass das Einzige (Tren-
nende) wieder mit einer Gemeinschaft (dem Gemeinsamen) vermittelt
wiirde.* In der Isolierung und Hypostasierung des Individuums wird es zu
einem sich selbst begriindenden Subjekt. Sein Wille geschehe! Aber war das
nicht Gott vorbehalten? Geben sich Liberale zwar gerne besonders sakular
und aufgeklért, als wiirden blof3 alte christliche Vorurteile die Menschen
vom freien Sterben abhalten, sind sie selbst einem Gott aufgesessen.””> Denn
der Kurzschluss des Individuums mit sich selbst ist bei Herauskiirzung der
Gemeinschaft nur moglich, indem es sich zumindest implizit unmittelbar
mit der Allmacht eines Absoluten identifiziert. Bei David Hume, der vielen

13 Das Schreckgespenst deutscher NS-Euthanasie kann sowohl auf linker Seite auftau-
chen, um die Gefahren der Marktregulation des Todes hervorzuheben (Kathrin
Vogler, DIE LINKE) als auch von rechter Seite (Schlund, AfD), um die soziale
Akzeptanz von Suiziden zu verhindern. Auch Finzen sieht T4 vor der Tiir (2008, 12f.)
und gleich das ganze Abendland bedroht (ebd., 38), was dann zu der Frechheit fithrt,
den Deutschen wegen ,unsere[r] Geschichte® (ebd., 50) moralische Urteilskraft zu
attestieren.

14 In der Orientierungsdebatte sind das tendenziell Helling-Plahr (FDP), der jede
Moralvorstellung ablehnt, die die individuelle Entscheidung bevormundet, Renate
Kiinast (Griine), die verfassungsgemafl das Recht auf assistierten Suizid ,in jeder
Lebenslage® gewdhrleisten mochte, aber den Bedarf an Regulation und Schutzvor-
schriften sieht (der Widerspruch bleibt meist bestehen), Helge Lindh (SPD), der
es als Anmafiung empfindet, eine selbstbestimmte Entscheidung iiberhaupt zu beur-
teilen, Thomas Seitz (AfD), der auf der individuellen, personlichen Entscheidung
der Suizidbeihilfe beharrt und Daniela De Ridder (SPD), die den Tod fir eine
»hochst-individuelle Entscheidung® halt.

15 Ein interessanter Fall ist Kamann, weil er Einsicht in die Religiositdt des Individua-
lismus hat, ihn aber annimmt, weil er in ihm die einzig noch bewiéhrte, ins Weltli-
che verschobene Transzendenz eines Hoffnungsversprechens sieht (Kamann 2009,
45f.), das selbst durch die Religiosen nicht hintergehbar ist, als sie Gott als einen
»Super-Individualisierer” (ebd., 80) installieren, um ihre Moral vom guten Sterben zu
verbreiten.

141

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker

als Vater liberaler Suizidethik gilt, wird Gott noch beim Namen genannt.
Er schrieb: ,I believe that no man ever threw away life while it was worth
keeping.” (Hume 2005, 10). Doch sein Vertrauen auf die Rationalitdt des
Individuums beruhte explizit auf der frommen wie demiitigen Einsicht,
dass es eine Anmafung wire zu glauben, das Individuum kénne gegen die
Regierungsgesetze des Universums von ,the Almighty“ verstoflen (ebd., 3).
Damit war der*die Suizident*in immer im Einklang mit ihrem Schépfer
und dem ganzen Universum - und das Thema des Suizids aus der Ethik
entlassen. Denn warum dann noch dariiber reden? Den liberalen Gott ruft
man heut nicht mehr beim Namen. Doch sein Schweigen, das ist geblieben.

Die Liberalen reden gerne vom ,Freitod. Manchmal haftet ihm gar etwas
Heroisches an, indem er als hochster Ausdruck und Bekriftigung ihrer
Selbstbestimmung und Autonomie gedeutet wird. Mit Zarathustras Lehre
hat das wenig zu tun - weil die Begriffe bei Nietzsche nichts mit biirgerli-
chem Liberalismus zu tun haben (er hasste seine Gleichmacherei), sondern
eher im Sinne einer modifizierten antiken Tugendethik (der Stoiker und
Epikureer'®) gebraucht werden. Nietzsches Freitod ist eine ,,schwere Kunst®,
die erst gelernt werden will (und nicht einmal Zarathustra beherrscht).
Nicht alle Suizide sind freie Tode, nicht jene, die aus christlicher oder
nihilistischer Todessehnsucht begangen werden, nicht die, die zu friith sind
(Nietzsche nennt Jesus, der seine Lehre noch nicht vollendet hatte), auch
nicht die spiten, die auf Drangen hin zustande kommen, sondern nur der
Tod zur rechten Zeit — genau dann, wenn das Werk reif ist. Die Kunst
ist kein Naturrecht, das den Massen an Individuen qua Geburt zukommt,
sondern ein Vorrecht derjenigen, die sich selbst Souverdn und Gesetz sein
kénnen.

Das BVerfG machte hingegen deutlich, dass jedemn Menschen jene Wiirde
zukomme, das eigene Leben bis in den eigenen Tod zu gestalten, woraus es
ein Recht fiir jedes Individuum ableitet. Auf solch liberale Forderung oder
Deklarierung individueller Rechte hin wiirde Nietzsche fragen: Wer hat
tiberhaupt gelernt, Individuum zu sein? Denn fiir ihn bildet sich das sou-
verdne, frei wollende Individuum, das vom juristischen Vertragsverhiltnis
vorausgesetzt wird, nicht nur erst durch dieses Verhiltnis (wie bei Hegel).

16 Ein bedeutender Unterschied besteht darin, dass es Nietzsche nicht um die ethische
Gesetzgebung in Angleichung an eine natiirliche geht, sondern um eine gesellschaft-
lich-schaffende Gesetzgebung der Zukunft gegen Naturgesetze (Deleuze 1992, 21).
Man denke an den Selbstmord als Rebellion gegen den ,,Selbstmord der Natur® (s. 0.).
Fur die Pluralitat antiker Schulen, die sich zum Suizid verhalten, siehe Minois (1996,

711F).

142

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmdogliche und notwendige Aufgabe

Das souverdne Individuum muss auflerdem die Bildung des Gewissens
vergessen, die es erst dazu befahigt, zu versprechen und Versprechungen
einzuhalten (GM, 5, 293). Das erhebt das ,Tier, das versprechen darf*
(ebd., 292) zugleich iiber das staatliche Gesetz, weil es des vertraglichen
Zwangs nicht bedarf. Indem das BVerfG hingegen dem Anspruch auf einen
schmerzfreien, sicheren und selbstbestimmten Tod stattgibt, behandelt es
pauschal Biirger*innen als jene Vertragssubjekte, deren souverdner Umgang
mit eigenem Leben und Sterben als gegeben unterstellt wird. Das Phan-
tasma eines rationalen Subjekts, das den ,philosophischen Selbstmord* be-
herrscht, weil sein ,Suizidentschluss auf einen autonom gebildeten, freien
Willen zuriick[geht...,] auf der Grundlage einer realitdtsbezogenen, am
eigenen Selbstbild ausgerichteten Abwagung des Fiir und Wider® (BVerfG
2020, Rn. 240), wird erst einmal als allgemein existent angenommen, um
dann nur den besonderen ,irren’ Einzelfall davon auszuschliefien.

Dem BVerfG aber vorzuwerfen, dass es seinem Subjekt wider gesell-
schaftlicher Realitat einen freien Willen zum Tod unterstellt, ist wohlfeil.
Denn sein juristischer Diskurs muss Free Willi als sein absolut freies Sub-
jekt doch anrufen, um sein Sprechen zu begriinden.” Ist es nicht vielmehr
bemerkenswert, dass das BVerfG hinzufiigt, dass der Staat nicht nur ver-
pflichtet wird, fiir Moglichkeiten, aus dem Leben zu scheiden, zu sorgen,
sondern zugleich, ,die Autonomie des Einzelnen bei der Entscheidung iiber
die Beendigung seines Lebens [...] zu schiitzen® (ebd., Rn. 232)? Dass die
Gesellschaft dabei nicht als Ermdglicherin von Autonomie, sondern aus-
schliefilich als ,autonomiegefihrdende soziale Pressionen® vorkommt, vor
deren negativer Kraft die natiirliche Autonomie des suizidalen Individuums
geschiitzt werden muss, ist ebenfalls dem juristischen Diskurs geschuldet.
Denn trotz gelegentlicher Soziologismen, dass Selbstbestimmung ,,immer
relational verfasst“ und ,von gesellschaftlichen und kulturellen Faktoren be-
einflusst® sei (ebd., Rn. 235), lasst sich das gesellschaftspolitische Anliegen
des Urteils in die Sprache der Verfassungsgiiter gar nicht anders tiberset-
zen denn als Deformation ihrer urspriinglichen und ewigen Ordnung, in
deren Zentrum der freie Willi steht. Aber ist es nicht gerade die Aufgabe

17 In der Sprache des Urteils: ,Ein legislatives Schutzkonzept hat sich aber an der der
Verfassungsordnung des Grundgesetzes zugrundeliegenden Vorstellung vom Men-
schen als einem geistig-sittlichen Wesen auszurichten, das darauf angelegt ist, sich in
Freiheit selbst zu bestimmen und zu entfalten.” (BVerfG 2020, Rn. 338)

18 Das umfasst alle ,Formen der Einflussnahme [..., die] geeignet sind, eine reflektier-
te, abwigende Entscheidung orientiert am eigenen Selbstbild zu verhindern oder
wesentlich zu beeintrachtigen” (ebd., Rn. 248).

143

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker

des BVerfG, iiber die Einhaltung gleicher, unteilbarer Grundrechte der
Biirger*innen durch den Staat zu wachen, damit naturrechtlich absolut und
ewig Vorausgesetztes nicht verletzt wird?

2. Demokratische Suizidkultur als notwendige und unmdgliche Aufgabe

Was ist, wenn wir das BVerfG nicht nur als naiven Vollstrecker neoliberaler
oder spatkapitalistischer Ideologie betrachten (wie Graefe in diesem Band),
sondern sein Urteil als politischen Fingerzeig, der eine Aufgabe formuliert:
die Aufgabe namlich, politische und kulturelle Voraussetzungen zu schaffen,
unter denen der freie Tod zukiinftig und fiir alle moglich wird? Das uni-
verselle Recht, mit dem das BVerfG unterschiedslos um sich wirft, wére
nichts, was tatsdchlich auf irgendeiner gegebenen Fahigkeit oder Pflicht zu
Selbstbestimmung und Eigenverantwortung beruht. Die Wiirde des Indivi-
duums, auf der das universelle Recht beruht, die unantastbar, also absolut
ist, wére nichts, was tatsdchlich natiirlich gegeben wire, eingeschlossen im
Kern eines asozialen Individuums, das nach einem neoliberalen Autono-
miebegrift zu einer einsamen Entscheidung auf Leben und Tod verurteilt
wird, sondern etwas, das in der Gemeinschaft des Volkes, an das sich
das Grundgesetz richtet, erst hergestellt und universalisiert werden soll.
Dieses Grundgesetz richtet sich auch an Gott. Das ist kein alberner Wurm-
fortsatz aus vor-aufgekldrten Zeiten. Die Anrufung SEINES Namens ist
vielmehr Existenzbedingung fiir jedes Absolute, d. h. Nicht-Relativierbare,
wie es in Naturrechten artikuliert wird (Derrida 2000). Doch wire Seine
Notwendigkeit mit Nietzsche und Derrida in eine ferne, noch unbestimmte
Zukunft projiziert und mit der Unméglichkeit zu konfrontieren, die sich aus
der (philosophischen, historischen und subjektiven) Erfahrung vom Tod
Gottes ergibt. Die Universalisierung des Rechts auf den assistierten Tod
zur rechten Zeit und die Verwirklichung sozialer Bedingungen, in denen
die Souverdnitdt, nach eigenen Regeln zu sterben, tatsdchlich von allen
beherrscht werden kann, wire — dem Ubermenschen gleich — der Flucht-
punkt einer vielleicht fernen Zukunft, die vielleicht nie erreicht werden
kann. Es wire Derridas Gerechtigkeit im Kommen', die ein Naturrecht

19 ,Die Gerechtigkeit bleibt im Kommen, sie mufl noch kommen. [...] In dem Mafie, in
dem sie nicht einfach ein juridischer oder ein politischer Begriff ist, schafft darum
vielleicht die Gerechtigkeit zu-kiinftig Offenheit fiir eine Verwandlung, eine Umge-
staltung oder eine Neu(be)griindung des Rechts und der Politik — 6ffnet sie vielleicht

144

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmégliche und notwendige Aufgabe

uberstiirzt erkldrt, um zu seiner sozialen Verwirklichung zu streben.?’ Dass
diese dekonstruktive Philosophie um das Scheitern an ihrem unendlichen
Anspruch weifi, entbindet nicht von der Aufgabe, ihn trotzdem zu verfol-
gen: erstens durch den iiberstiirzten Rechtsanspruch auf assistierten Suizid,
der das Naturrecht in positives Recht iibersetzt, um zweitens die Starkung
institutioneller Arrangements zu erzwingen, die die Souverdnitit, die der
Anspruch eigentlich voraussetzt, zu gewdhrleisten versuchen. Ist es nicht
bemerkenswert, dass unter allen Liberalen und Gesetzes-Initiator*innen Ei-
nigkeit dariiber besteht, dass starke Suizidpravention und Palliativmedizin
Bedingungen fiir eine gelungene Liberalisierung sind??!

Doch muss die Aufgabe unter Spannung bleiben. Das BVerfG l6st den
Widerspruch zwischen den zwei absoluten, unteilbaren Werten auf, indem
das Leben des Lebensschutzes kein nacktes Uberleben, sondern schon
ein selbst bestimmtes meint. So erscheint die autonome ,Beendigung des
Lebens® im Leben als jenes ,Leben als solches®, das des Schutzes bedarf
(BVerfG 2020, Rn. 227ff.). Selbstbestimmung ist als ,oberste[r] Wert der
Verfassung ,,Mittelpunkt der Werteordnung“ (ebd., Rn. 277). Durch diesen
obersten Herrn entsteht wie bei Hume um den Mittelpunkt des Individu-

diese Verwandlung, Umgestaltung oder Neu(be)griindung der Zu-kunft. Vielleicht' -
wenn es um (die) Gerechtigkeit geht, muff man immer yvielleicht® sagen.* (Derrida
1991, 56£.)

20 Gerechtigkeit erfordert fiir Derrida immer diesen performativen Justizakt, der im
entscheidenden ,,Augenblick der Dringlichkeit und I"Jberstiirzung“ (Derrida 1991, 53)
immer ein Stiick weit unbesonnen und ahnungslos ist.)

21 In der Orientierungsdebatte betonen das Castellucci (SPD), Sitte (Linke), Kappert-
Gonther (Griine), Griese (SPD), Straetmanns (Linke), Moll (SPD), De Ridder (SPD)
und Schulz (SPD). Der Deutsche Hospiz- und Palliativverband (DHPV), die Deut-
sche Gesellschaft fiir Suizidpravention (DGS), die Arbeiterwohlwahrt (AWO) und
der katholische Krankenhausverband Deutschlands (kkvd) hatten gefordert, dass der
Legalisierung des assistierten Suizids ein Suizidpraventionsgesetz und die Starkung
der Palliativversorgung vorausgehen miisse (Arzteblatt, 09.09.2022). Dieselben Ver-
bande taten sich vor dem Urteil dadurch hervor, die Stirkung der beiden Bereiche
gegen assistierten Suizid auszuspielen. In der Orientierungsdebatte tun das Pilsinger
(CSU), Miinz (AfD), Schlund (AfD), Irlstorfer (CSU), Strasser (FDP), Kleinwachter
(AfD), Henke (CDU), Weify (CDU) und Amthor (CDU). Die paternalistische Frech-
heit besteht darin, Sterbewiinsche pauschal zu pathologisieren, um zu behaupten,
dass die sie Auflernden eigentlich nur gut betreut werden méchten (Kamann 2009,
60). Palliativmedizin und Suizidpravention fungieren als ,Abwehrzauber gegen die
Siinde der Sterbehilfe” (ebd., 70). Der Bundestag hat inzwischen mit grofler Mehrheit
beschlossen, 2024 ein Suizidpraventionsgesetz zu erarbeiten (s. Vorwort). Der kata-
strophale Zustand vieler Pflegeheime mag erwéhnt werden, spielt in der Debatte aber
eine nachgeordnete Rolle.

145

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker

ums der Kreis eines harmonischen Universums, in dem es in der Regel
keinen Widerspruch gibt, bzw. dieser erst in der Ausnahme aufbricht, wenn
einer Person mit Sterbewunsch ihr freier Wille aberkannt wird. Dann le-
gitimiert die Schutzpflicht des Staates die Einschrinkung der Autonomie
des suizidalen Subjekts, niemals aber ihre Authebung (ebd., Rn.303). An
keiner Stelle ist der Lebensschutz relativiert, da er erst im natiirlichen Ein-
klang mit Autonomie erscheint und dann ggf. durch relative Einschrankung
den Einklang gesellschaftlich ins Lot zu bringen einfordert. Damit hat das
BVerfG der Widerspruchsfreiheit seines Gottes geniige getan, indem es die
»Quadratur des Kreises“ (Brand, CDU, in Orientierungsdebatte) auf den
Gesetzgeber abwilzt, der die Rahmenbedingungen schaffen soll, die die
»Beurteilung [von Sterbewiinschen] nach Mafistaben objektiver Verniinftig-
keit“ regelt (ebd., Rn. 340).

Doch bleibt die Grenze der Vernunft strukturell gefahrdet. Zum einen,
weil es der maflose Anspruch an einen rationalen Sterbewunsch ist, dauer-
haft und fest zu sein und sich bei Verfiigung tiber simtliche Informationen
tiber die eigene Lage und Alternativen zum Tod gebildet zu haben (ebd.,
Rn.242fT.). Wann ist das schon der Fall? Zum anderen, weil zwar nur
Menschen mit akuter psychischer Erkrankung von der Befdhigung zu einer
solchen Willensbildung ausgeschlossen werden sollen, psychische Erkran-
kung aber zugleich generell als strukturelles Risiko fiir den freien Willen
erscheint (ebd., Rn. 245). Wann ist das nicht der Fall? Eine unmdogliche Ent-
scheidung wird bei allen Vorschlagen institutioneller Verfahren deshalb auf
die Professionen abgewilzt, die traditionell fiir die Begutachtung des frei-
en Willens zustdndig sind: Medizin, Psychiatrie, Psychologie. Was ist der
Fall? Thre An-maffung soll das kantige Quadrat wieder zum ewigen Kreis
machen, indem ihr Wissen das normative Problem in ein wissenschaftliches
verwandelt, das mit Gewissheit entschieden werden kann. Wissenschaftli-
cher Zauber verdeckt die Widerspriiche und entzieht die Grenzen ihrer
ethisch-politischen Aushandlung.??

22 Die seltsame Position dieser Wissenschaften wird z. B. in einer Stellungnahme der
Deutschen Gesellschaft fiir Psychoanalyse, Psychotherapie, Psychosomatik und Tie-
fenpsychologie deutlich (DGPT 2020). Darin wird der Widerspruch des Urteils gese-
hen, auf die Beurteilung von Sterbewiinschen verzichten, aber psychisch erkrankte
Menschen ausschlieflen zu wollen. Das Schreiben hebt die Sozialitat und Normativi-
tit des freien Willens gegen die rechtsphilosophische Konzeption hervor, um ihre
Professionen dann in Stellung zu bringen, diese Beurteilung der Verengung von
Freiheit auch jenseits psychiatrischer Gutachten leisten zu kénnen. Das offenbart
ein Bewusstsein dariiber, dass ihre wissenschaftliche Praxis sich nur als ethische

146

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmaogliche und notwendige Aufgabe

Gegen solch Hokuspokus bedarf es etwas, das Gesetzgebung selbst nicht
schaffen kann und Zeit braucht: eine demokratische Suizidkultur. Darun-
ter verstehe ich die radikale Demokratisierung des freien Todes als die
fortwahrende Bestimmung jener universellen Gerechtigkeit im Kommen,
die dem*der Suizident*in widerfahren soll, durch eine Demokratie, die
ebenfalls nur im Kommen begriffen sein kann, als sie sich der Aushandlung
dieses gottlos nicht fixierbaren Dings ,freier Tod® niemals entzieht.?* Es
wiirde bedeuten, die Erschiitterung des antisuizidalen Dreiecks anzuneh-
men und sich die Vermittlung der drei Ecken zur Aufgabe zu machen,
einen unabschlieflbaren Diskurs {iber den freien Tod zu fiihren, in der
Offentlichkeit wie in unseren privaten Beziehungen, um damit Nietzsches
aristokratisches Projekt des Freitods zu einem gemeinen zu machen und
damit unter universalistische Vorzeichen zu stellen. Das heifSt: Wir miissen
reden. Was sind die Gétter, die dem Leben und Sterben Mafl und Richter
sind und sein sollen? Lass uns sie beim Namen nennen. Von welcher Ge-
meinschaft oder Gesellschaft sprechen wir, die sich durch bestimmte Werte
des Lebens und Sterbens konstituiert und unserem Werk einzig Adressatin
sein kann? Lass uns sie schaffen. Und wie konnen wir dort Beziehungen
kniipfen, in denen sich suizidale Subjekte bilden, die den Wert ihres Lebens
im Verhaltnis zur Gemeinschaft souverdn zu bestimmen in der Lage sind,
in relativer Autonomie zur Gesellschaft und ihren herrschenden Werten?

Wie wir uns die kulturellen Bedingungen einer solchen suizidalen Sub-
jektwerdung vorstellen konnen, davon kann uns Thomas Macho eine Idee
geben. Denn in seiner Kulturgeschichte Das Leben nehmen (Macho 2017)
betrachtet er den Suizid als Kulturtechnik, mittels derer ein Subjekt sich
als suizidales ausbildet. Lesend und schreibend, schauend und bildend tritt
das Subjekt vermittelt durch das kulturelle Deutungsrepertoire seiner Zeit
in ein Verhiltnis zu sich selbst, indem es sich als tot bzw. von eigener
Hand gestorben seiend imaginiert. Macho riickverfolgt diese Techniken

begriinden lasst — was den stirker medizinisch orientierten Psychowissenschaften der
DGPPN abgeht. Diese sehen ihre psychiatrische ,fachirztliche Kompetenz gefragt,
um Freiheitsbeschrankungen durch Symptome festzustellen (DGPPN 2020). Dies
werden sie auch tun, weil sie assistierten Suizid tiberwiegend nur bei ,terminalen
Erkrankungen mit hohem Leidensdruck® fiir legitim halten (ebd.). Damit stehen sie
in Widerspruch zum BVerfG und der eigenen Aussage, dass ,psychische Krankheit*
die Freiverantwortlichkeit nicht per se beschrinke. Doch von Widerspriichen und
Moral wird im Gutachten vor dem Amts- oder Betreuungsgericht nichts zu lesen sein.
Kittel an — Abrakadabra!

23 Derridas Verkniipfung kommender Gerechtigkeit mit ,,kommender Demokratie® fin-
det sich in Marx‘ Gespenster (1995, 109).

147

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker

durch Literatur, Philosophie, Kunst, Film und Politik. Nietzsches vielzitier-
ter Selbstmordgedanke als ,ein starkes Trostmittel’, mit dem ,man gut
tiber manche bése Nacht hinweg[kommt]“ (JGB 5, 100) gehort in diese
Kategorie einer Technik suizidaler Subjektbildung, die sich, Zarathustras
Ekel tiberwindend, dem Leben immer wieder zuwendet. Diese meditatio
mortis ist eine Ubung der Stoiker, die durch gedankliche Vorwegnahme
vergegenwirtigen soll, dass der Tod kein Ubel ist.

Foucault hatte diese Ubung als eine Selbsttechnik betrachtet (2005c,
4371.). Der Begriff bezeichnet ,Verfahren zur Beherrschung oder Erkenntnis
seiner selbst, mit denen der Einzelne seine Identitit festlegen, aufrechter-
halten oder im Blick auf bestimmte Ziele verandern kann oder soll“ (Fou-
cault 2005a, 259). Macho schlief3t explizit an diesen Begriff Foucaults an
(Macho 2017, 15f.). Foucault wendete sich spatantiken Autoren zu, um bei
ihnen ein anderes Selbstverhiltnis zu suchen, das er Sorge um sich nannte
(Foucault 2005e, 755ff). In einem Interview machte er deutlich, worum
es ihm dabei ging: den modernen Freiheiten und Ungewissheiten, die
sich mit den Errungenschaften von '68 noch verstirkt hétten, eine ethische
Praxis fur den Umgang mit ihnen zu geben, welche individuelle Freiheit
erst begriinden kann (Foucault 2005f, 893ff.). Denn fiir die negative Frei-
heit von juristischen wie moralischen Gesetzen bediirfe es eines Subjekts,
das im positiven Sinne frei dazu ist, sich selbst Gesetzgeber zu sein und
so Autonomie gegeniiber gesellschaftlichen Moralvorstellungen zu wahren
imstande ist, die mit sozialen, politischen und 6konomischen Strukturen
verbunden sind. Foucault versteht seine Ethik als Reaktion auf die abend-
landische Philosophie des 19. Jahrhunderts, die das politische Subjekt nur
noch als Rechtssubjekt des Naturrechts oder positiven Rechts fasse und
seine Konstitution als ethisches verdrangt habe. Diese Verdrangung sei auch
Voraussetzung fiir die Biopolitik eines Fiirsorgestaates, der Freiheiten durch
Humanwissenschaften und Préaventionspolitiken liberal regierbar gemacht
hat.?* Das ethisch-politische Subjekt, das Foucault vorschwebt, ist eines, das
schwerer regierbar ist, weil es sich durch seine autonome Gesetzgebung

24 Biopolitik ist fiir Foucault eine moderne Regierungsrationalitit, deren Ziel es ist,
menschliches Leben zu vermehren, zu verlangern, in seiner Produktivitit zu steigern
(1983, 129f; 2014). Dafiir greift der liberale Fiirsorgestaat (Foucault 2005g, 199)
nicht mehr auf Zwang und Verbote, sondern auf Regierungstechniken zuriick, die
das Handlungsfeld freier Subjekte strukturieren und mit humanwissenschaftlich legi-
timierten Autorititen und Institutionen Fithrungsangebote bereitstellen. Fiir die be-
darfsorientierte Strukturierung bedient sich Biopolitik der statistischen Vermessung
der Bevdlkerung nach Merkmalen und Risiken sowie der politischen Okonomie,

148

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmégliche und notwendige Aufgabe

immer auch gegen biopolitische Fiithrung richten kann. Was Foucault in
spatantiker Philosophie und Praxis also sucht, ist ein illiberales ethisches
Subjekt, das dem hegemonialen Liberalismus als souverdner Biirger auch
Korrektiv und Gegenspieler sein kann.

Foucaults Spatwerk kann als Demokratisierung von Nietzsches Ethik
eines Lebens ohne Gott verstanden werden, ist es doch gerade die radikale
Diesseitigkeit, die Foucault an antiken Ethiken schdtzt und das Verhiltnis
zum Tod (mit Seneca) in den Mittelpunkt der Selbstsorge stellt (2005f,
886f.). Im Sinne Nietzsches ist es auch zu verstehen, wenn Foucault fir
eine ,Kultur des Selbstmords® pladiert, die ihn positiv besetzt (2005d,
642) und als schwere Arbeit an sich selbst versteht, die als Fest gefeiert
werden sollte (2005b, 309f.). Macho beobachtet die Ausbreitung suizida-
ler Selbsttechniken in der Moderne im Zuge ihrer wachsenden medialen
Verfiigbarkeit (2017, 94f.). Diese Ausbreitung kann als eine Voraussetzung
fiir die Demokratisierung des freien Todes betrachtet werden. Die Sterbe-
hilfebewegung ist ein Kind von '68, das zunéchst in den Niederlanden,
Mitte der 80er auch in Deutschland die ,liberale Phase“ der Sterbehilfe
einzuleiten begann (Fittkau/Gehring 2008), im Zuge derer der vormals
elitare Suizid- und Selbstbestimmungsdiskurs auf Massenkultur ausgeweitet
wurde (Kamann 2009, 26).2> Die Liberalisierung heute, die einen natiirli-
chen Rechtsanspruch auf den assistierten Suizid erklért, ruft deshalb die
Aufgabe auf den Plan, Gemeinschaften und Vorstellungswelten zu bilden,
innerhalb derer Sorge um den eigenen Suizid praktizierbar wird, damit wir
suizidale Subjektbildung nicht spitkapitalistischen Verwertungszwéngen,
einem neoliberalen Freiheitsfetisch oder einem erodierenden Fiirsorgestaat
und seinen pathologisierenden Professionen iiberlassen. Unter anderem
um diese Gefahren wird es im Folgenden gehen.

um die Entscheidungen rationaler Akteure in ihrer Giiterabwagung kalkulierbar zu
machen.

25 Statistiken aus den Niederlanden, Belgien und der Schweiz legen aber nahe, dass es
vor allem Menschen mit biirgerlichen Privilegien sind, die Sterbehilfe in Anspruch
nehmen, weil Selbstbestimmung und Selbstsorge in diesen Schichten einen hoheren
Stellenwert genieflen und Kompetenzen wie Artikulationsfihigkeit, Beharrlichkeit,
Wissen und Geduld strukturell ausgeprégter sind. Das hilft, den Begutachtungspro-
zess durchzustehen (Kamann 2009, 65f.).

149

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker
3. Die Politisierung des Suizids als biopolitisches Wagnis

Zweifelsfrei ist die Schaffung einer demokratischen Suizidkultur ein Wagnis
- aber ist nicht auch das Wagnis zu unterlassen lingst eine reelle Gefahr?
Die Liberalisierung des assistierten Suizids in Deutschland ist keine Frage
mehr. Mit dem Urteil des BVerfG ist sie langst da, das nur noch die Aufgabe
ihrer Gestaltung formuliert hat. Jetzt mit Foucault zu skandalisieren, dass
der Suizid Gegenstand von Biopolitik wird?®, verkennt, dass er das bereits
(spatestens) nach dem Zweiten Weltkrieg geworden ist — als sich Suizidolo-
gie als eigenstindige Wissenschaft und Praventionsprogramme ausgehend
von Wien und den USA in Europa ausbreiteten.”” Vorher ist der Suizid blof§
indirekter Gegenstand psychiatrischer, psychologischer und soziologischer
Wissenschaften und ihrer medizinischen, therapeutischen und politischen
Interventionen gewesen, als irrationale Tat des Wahnsinnigen, tragische
Entscheidung des Melancholikers (Freud 1946) oder Ergebnis eines mo-
dernen Auseinanderbrechens des Sozialen (Durkheim 1983). Als Erwin
Ringel (1985) in den Funfzigerjahren den Suizid als Abschluss einer krank-

26 Diese Skandalisierung von Sterbehilfe als Biopolitik (z.B. Gehring 2006, 203ff.)
héngt mit einer Foucault-Rezeption zusammen, die suggeriert, dass diese Machtform
(weil feiner und umgreifender) besonders schlimm wire. Das wird der Ambivalenz
nicht gerecht, dass Biopolitik zugleich die Freiheiten (und soziale Sicherung) des In-
dividuums erzeugt, die mit ihr kontrolliert werden. Der Begriff beschreibt allgemein
eine moderne Regierungsrationalitit, deren kritische Analyse in Bezug auf spezifische
Gegenstande dazu taugen kann, Widerstandspunkte und Ausweichmandver gegen
die Macht zu ermdglichen, um ,nicht dermaflen regiert zu werden® (Foucault 2010,
240). Eine Ablehnung von Biopolitik insgesamt (oder einer bestimmten Praktik,
weil sie biopolitisch ist) bleibt im besten Fall abstrakt und besagt nichts, zeugt im
schlechtesten Fall von einem Antimodernismus, der die Briicke zu konservativen
Diskursen bildet. Diese Briicke zeigt sich in der Bioethik, die den Begriff haufig in
kritischer Absicht gebraucht, ohne zu reflektieren, dass sie durch ihre Kommissionen
selbst ein einflussreicher biopolitischer Akteur ist (Wehling 2008, 268). So mag man
auch nicht sehen, dass Suizidprivention selbst ein nicht weniger biopolitisches Un-
terfangen ist als Sterbehilfe. Kamann sieht in der deutschen Bio- und Medizinethik
ein ,schwarz-griine[s...] Biindnis von Katholizismus und Foucaultismus® (2009, 127),
die ,seltsame Koalition aus streng konservativer Christlichkeit und linksalternativer
Kapitalismuskritik® die ,Verwertungsinteressen einer anonymen Biomacht® vermutet
und so Suizident*innen zu Opfern einer neoliberalen Leistungs- und Spafigesellschaft
degradiert (ebd., 62f.).

27 In Wien war es 1948 die erste Einrichtung fiir Suizidpravention namens Lebensmii-
denfiirsorge um Erwin Ringel, der dann auch 1960er Jahren mit Norman Farberow
die International Association of Suicide Prevention (IASP) griindete. 1968 verschob
sich mit der American Association of Suicidology (AAS) das Zentrum in die USA. Die
Deutsche Gesellschaft fiir Suizidprdvention (DGS) gibt es erst seit 1972.

150

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmégliche und notwendige Aufgabe

haften psychischen Entwicklung zum ureigenen Syndrom erklérte, sich die
Diagnostik von der Atiologie entfernte und stattdessen mit statistischen Un-
tersuchungen tiber soziale Risikogruppen verband - dies ist vielleicht das
epistemische Ereignis, das den Suizid biopolitisch als eigenen Gegenstand
erfasst. Diese liberale Regierung suizidaler Subjekte, die durch Verhaltens-
therapien und Risikomanagement die Suizidraten so weit wie mdéglich zu
driicken versucht und dabei voraussetzt, dass der Suizid einerseits jedem*r
erlaubt, andererseits aber immer zu verhindern sei, muss die Frage nach
ihrer Begrenzung aufwerfen.

Robin Iltzsche hat auf die dialektische Verschrankung von Suizidpréaven-
tion und Sterbehilfe hingewiesen (2023; Beitrag in diesem Band). Er hat
nicht nur gezeigt, wie sich die Diskurse gleichzeitig iiberlappen und gegen-
einander konstituieren, sondern uns auch ein Beispiel fiir einen Kipppunkt
aus der psychiatrischen Praxis gezeigt, bei dem Suizidalitit vom Symptom
zum verstdndlichen Sterbewunsch reinterpretiert wurde. Beide Seiten geho-
ren zusammen und miissen gemeinsam diskutiert werden. Die Starkung
einer Seite muss die der anderen bedingen und zufolge haben, schldgt der
Liberalismus doch sonst in den Zwang um, der er gar nicht sein will:
zum Leben, weil alle Mittel, die nicht als grausam empfunden werden, der
Préivention halber entzogen werden, oder zum Sterben, weil es ein System
helfender Hidnde zum Leben nicht gibt.

Diese Grenze zwischen Leben machen und Sterben lassen - sie ist fiir
Biopolitik konstitutiv (Foucault 2014). Der Witz an Foucaults Konzept
liegt doch gerade darin, dass es eine List liberaler Vernunft offenzulegen
hilft. Biomacht darf nicht mehr direkt toten (wie die Souverdnitdtsmacht)
und gibt sich - zumindest fiir die Bevolkerung eines Territoriums — einen
universellen Anspruch: Leben zu schiitzen und zu vermehren. Gleichzeitig
produziert sie durch ihre Interventionen immer eine Grenze zu Merkmals-
gruppen, die mit statistisch bestimmbarer Wahrscheinlichkeit dem Tod
eher preisgegeben werden. Jedoch bleibt diese Grenze in liberalen Gesell-
schaften normalerweise verdeckt, miisste sie angesichts ihres Anspruchs
doch irgendwie legitimiert werden, wenn sie ans Licht kdme. Artikuliert
wiirde sie mindestens implizit zur Grenze zwischen lebenswert und lebens-
unwert werden, die Nietzsches grofier Geist bestimmen lernen sollte. Das
im 19. Jahrhundert geradeheraus auszusprechen ist im Zuge der Ausbrei-
tung biopolitischer Politik folge- und aufrichtig.

Die damalige Euthanasiedebatte wurde im Hinblick auf Bestimmungen
des gesellschaftlich Unwerten auf furchtbare Weise gefithrt (Baumann 2001,
305ff.; Graefe 2007, 221ff.). Doch wurde in ihr zumindest die biopolitische

151

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker

Grenze noch adressier-, problematisier- und somit auch im Hinblick auf
ihre Ausschliefflungsmechanismen unter der Maf3gabe universalistischer
Prinzipien kritisier- und politisierbar. Wer sich heute einseitig auf die Seite
des Lebensschutzes und der Suizidpréivention schlagt und dafiir auf einen
humanistischen Zombie-Gott beruft, leistet eher der Verschleierung eines
Urteils Vorschub, das sich trotzdem vollstreckt — in jedem einzelnen Fall,
in dem sich ein suizidales Subjekt konstituiert, im Verhiltnis zu der Ge-
sellschaft, der es zu fliehen trachtet und ihren Werten, die die Abwéigung
zwischen Leben und Tod leiten. Mit § 217 StGB wollte der Gesetzgeber
dem Einzelfall Rechnung tragen und die Institutionalisierung vermeiden.
Dadurch hat man es aber auch vermieden, dariiber sprechen zu miissen,
anhand welcher Kriterien eine Wertegemeinschaft die biopolitische Grenze
ziehen mochte. In der Konsequenz liefert eine solche Scheu vor Politisie-
rung der Grenze den Einzelfall familidrer und érztlicher Macht aus.

Die liberalen Praktiken in der Schweiz und den Beneluxstaaten ha-
ben problematische Grenzziehungen und -verschiebungen hervorgebracht.
Doch: Als Institutionen wurden ihre Regeln, nach denen die Grenze ge-
zogen wird, und Abweichungen erst kritisierbar.?8 Statt sich dariiber zu
emporen, dass die biopolitische Grenze gezogen wird, ist immer zu proble-
matisieren, wie es getan wird. Denn dass in spatkapitalistischen Zeiten ein
suizidales Subjekt seinen Lebenswert an 6konomischer Verwertung und
Belastung bemisst und seitens einer volkswirtschaftlichen Gemeinschaft auf
Zustimmung stofit, ist eine reelle Gefahr. Dem stummen Zwang 6konomi-
scher Verhiltnisse kann jedoch nur begegnet werden, wenn dem unverfiig-
baren Gott eines ewig sich selbst setzenden Subjekts (dem Kapital)?®, im
politischen Widerstreit endliche gestaltbare Gotter entgegengesetzt werden.
Erst im Namen der Werte politischer Gemeinschaften kann Widerspruch
zur Okonomisierung des Lebens und Sterbens formuliert werden. Die Pa-
thologisierung durch Medizin und Psychiatrie hatte im 18. und 19. Jahrhun-

28 Durch die 6ffentliche Skandalisierung von besonderen Einzelfallen wurde die Sterbe-
hilfepraxis fiir bestimmte Personengruppen immer wieder allgemein problematisiert.
Das waren v. a. Menschen, bei denen die Artikulation eines freien Willens in Zweifel
gezogen wurde (z.B. bei Demenz) oder sogar fehlte, Minderjahrige und Menschen
ohne korperliche Erkrankung oder mit psychiatrischer Diagnose (Finzen 2008, 45ff.;
65ff).

29 Dieses eigentlich gottliche Kennzeichen eines Sichselbstsetzens meint Marx, wenn er
das Kapital als ,automatisches Subjekt“ bezeichnet, das sich der Verfiigung Handeln-
der entzieht (2008, 169). Der Verschleierung dieser ,metaphysische[n] Spitzfindigkeit
und theologisch[en] Mucken® in der Ware ist durch die Kritik ihres Fetischs nachzu-
sptren (ebd., 85).

152

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmaogliche und notwendige Aufgabe

dert mafigeblich dazu beigetragen, den Suizid zu entpolitisieren und von
Strafen zu befreien. Wenn nun in der Liberalisierung der Sterbehilfe der
Suizid ent-pathologisiert wird, wie Thomas Macho beobachtet (2017, 436),
dann wird er wieder re-politisiert werden miissen, um die Bestimmung
der Freiheit, die daraus entsteht, nicht dem Markt, den medizinischen und
psychologischen Professionen oder dem gesunden Menschenverstand zu
tiberlassen.

»Es gibt ein Recht, wonach wir einem Menschen das Leben nehmen,
aber keines, wonach wir ihm das Sterben nehmen: dies ist nur Grausam-
keit®, sagt der eine Nietzsche, der sich gegen die Verhinderung des Selbst-
mordes wendet (MAMI, 2, 87). Ein Pladoyer fiir assistierten Suizid? Da
wire aber noch der andere Nietzsche, der Zarathustra den letzten Menschen
verachten ldsst, der es sich im ewigen Menschsein bequem gemacht und
verlernt hat, den Ubermenschen zu suchen: ,Ein wenig Gift ab und zu:
das macht angenehme Traume. Und viel Gift zuletzt, zu einem angeneh-
men Sterben (Z, 4, 20) Die Spannung zwischen beiden Zitaten ist fest-
zuhalten. Ob nun ein oder zwei Gutachten bestellt werden, Arzt*innen,
Psycholog*innen oder der grofle Kiirbis befragt wird. Und ob nun Alter,
strotzende Gesundheit oder eine psychiatrische Diagnose disqualifiziert
- jemandem die Hilfe zu verweigern, bleibt Zumutung und AnmafSung,
die nicht hinzunehmen ist, sodass jedes Verfahren problematisiert gehort,
um ausgehend von individueller Wiirde und Pluralismus auf die ,Begriin-
dungs- und Rechtfertigungspflicht jeder Macht® iiber Lebensmiide zu be-
stehen (Kamann 2009, 91). Einerseits. Andererseits ist Skepsis gegeniiber
jedem Einverstdndnis einer Gesellschaft mit ihren Sterbewiinschen an den
Tag zu legen, bequemt sie sich doch, die Selbstbestimmung als verwirklicht
anzunehmen, die erst eine iibermenschliche Aufgabe wire. Die Ambivalenz
von Sterbewtiinschen, die Psycholog*innen beobachten, sollte nicht in der
Performance vor Gutachter*innen ausgerdumt, sondern zur Grundlage re-
flektierter Willensbildung suizidaler Subjekte werden.

Was schiitzt uns davor, dass das Wagnis einer Suizidkultur nicht schief
geht? Nicht viel. Moge das Schreckensbild des polternden, anmafienden,
verhidrteten Nietzsche Mahnung sein und durch den leisen, zweifelnden
und zirtlichen Nietzsche gebrochen werden. Ein tragisches Verstindnis
vom Freitod hilft gegen den optimistischen Machbarkeitswahn. Wir werden
scheitern. Es gibt keinen Triumph. Denn die Harmonie des Dreiecks ist
ebenso wenig wieder herzustellen wie die Identitdten seiner drei Ecken.
Und das ist auch gut so. Die Werte, an denen gutes Leben und Sterben
gemessen wird, befinden sich im Widerstreit. Die Gesellschaft, die Werte

153

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Simon Duncker

bestimmt und der das Werk gilt, ist eine umkampfte. Und das suizidale
Subjekt, es bleibt ein zerrissenes. Die Gefahren von Euthanasie kommen
nicht erst mit dem Eingestindnis in die lingst reale Relativierung des
Lebenswerts, deren politisches Bewusstsein vielmehr zur Verunsicherung
der Identititen beitragen kann, die die Relationen stiften — damit eine
Gesellschaft nie wieder mit Selbstgewissheit und -gerechtigkeit sagt, wann
und warum der freiwillige Tod im Sinne ihrer Werte ist. Der gute Tod,
es gibt ihn nicht, das Lernen einer ars moriendi schlagt fehl. Es kommt
auf den Versuch an. Freiheit, Autonomie, Selbstbestimmung, Souverénitit,
Gliick ... nur in der Reflexion ihres Scheiterns, als Abwesende, konnen
Ideale der Aufklarung halbwegs vor ihrer Verkehrung geschiitzt werden.

154

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmaogliche und notwendige Aufgabe

Literaturverzeichnis

von Aquin, Thomas (1987): Recht und Gerechtigkeit. Theologische Summe II-II, Fragen
57-79. Nachfolgefassung von Band 18 der Deutschen Thomasausgabe. IfG Verlagsge-
sellschaft. Bonn.

Arzteblatt, 09.09.2020: Verbinde wiinschen sich Suizidpriventionsgesetz. https://www.
aerzteblatt.de/nachrichten/137280/Verbaende-wuenschen-sich-Suizidpraeventionsge
setz, [05.10.2022]

Augustinus, Aurelius (1979): Der Gottesstaat. De civitate Dei. Erster Band, Buch I-XIV.
Ferdinand Schoningh. Paderborn.

Baumann, Ursula (2001): Vom Recht auf den eigenen Tod. Die Geschichte des Suizids
vom 18. Bis zum 20. Jahrhundert. Hermann Boéhlaus Nachfolger. Weimar.

BVerfG (2020): Urteil des Zweiten Senats vom 26. Februar 2020. - 2 BvR 2347/15 -,
Rn. 1-343. https://www.bundesverfassungsgericht.de/e/rs20200226_2bvr234715.h
tml, [20.08.2023]

Deleuze, Gilles (1992): Differenz und Wiederholung. Wilhelm Fink Verlag. Miinchen.

Derrida, Jacques (1991): Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritdt’. Suhrkamp.
Frankfurt am Main.

Derrida, Jacques (1995): Marx‘ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und
die neue Internationale. Fischer. Frankfurt am Main.

Derrida, Jacques (2000): Otobiographien. Die Lehre Nietzsches und die Politik des
Eigennamens. In: Jacques Derrida/Friedrich Kittler (Hrsg.), Nietzsche — Politik des
Eigennamens. Wie man abschafft, wovon man spricht. Merve. Berlin. 7-63.

Deutscher Bundestag, Plenarprotokoll 19/223: Stenographischer Bericht, 223. Sitzung,
Berlin, Mittwoch, den 21. April 2021. https://dserver.bundestag.de/btp/19/19223.pdf#
P.28262, [29.09.2022]

DGPPN (2020): Umfrage zu Suizidbeihilfe. Psychiater setzen auf Pravention. Stellung-
nahme vom 4.10.22. https://www.dgppn.de/presse/pressemitteilungen/pressemitteil
ungen-2022/UmfrageSuizidassistenz.html, [07.10.2022]

DGPT (2020): Vorstellungen und Vorschlage der DGPT zu wesentlichen Eckpunkten
einer moglichen Neuregelung der Suizidassistenz. Stellungnahme von Juni 2020.
https://dgpt.de/fileadmin/downloads/l-news/SN_2020-06-22_Stellungnahme-der-D
GPT-zur-Neugestaltung-_217-StGB.pdf, [06.10.2022]

Durkheim, Emile (1983): Der Selbstmord. Suhrkamp. Frankfurt am Main.

Finzen, Asmus (2009): Das Sterben der Anderen. BALANCE buch + medien verlag.
Bonn.

Fittkau, Ludger/Gehring Petra (2008): Zur Geschichte der Sterbehilfe. In: Aus Politik
und Zeitgeschichte, ApuZ 4/2008 vom 21. Januar. Bundeszentrale fiir politische Bil-
dung.

Foucault, Michel (1983): Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit. Erster Band.
Suhrkamp. Frankfurt am Main.

155

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://www.aerzteblatt.de/nachrichten/137280/Verbaende-wuenschen-sich-Suizidpraeventionsgesetz
https://www.aerzteblatt.de/nachrichten/137280/Verbaende-wuenschen-sich-Suizidpraeventionsgesetz
https://www.aerzteblatt.de/nachrichten/137280/Verbaende-wuenschen-sich-Suizidpraeventionsgesetz
https://www.bundesverfassungsgericht.de/e/rs20200226_2bvr234715.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/e/rs20200226_2bvr234715.html
https://www.dgppn.de/presse/pressemitteilungen/pressemitteilungen-2022/UmfrageSuizidassistenz.html
https://www.dgppn.de/presse/pressemitteilungen/pressemitteilungen-2022/UmfrageSuizidassistenz.html
https://dgpt.de/fileadmin/downloads/1-news/SN_2020-06-22_Stellungnahme-der-DGPT-zur-Neugestaltung-_217-StGB.pdf
https://dgpt.de/fileadmin/downloads/1-news/SN_2020-06-22_Stellungnahme-der-DGPT-zur-Neugestaltung-_217-StGB.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.aerzteblatt.de/nachrichten/137280/Verbaende-wuenschen-sich-Suizidpraeventionsgesetz
https://www.aerzteblatt.de/nachrichten/137280/Verbaende-wuenschen-sich-Suizidpraeventionsgesetz
https://www.aerzteblatt.de/nachrichten/137280/Verbaende-wuenschen-sich-Suizidpraeventionsgesetz
https://www.bundesverfassungsgericht.de/e/rs20200226_2bvr234715.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/e/rs20200226_2bvr234715.html
https://www.dgppn.de/presse/pressemitteilungen/pressemitteilungen-2022/UmfrageSuizidassistenz.html
https://www.dgppn.de/presse/pressemitteilungen/pressemitteilungen-2022/UmfrageSuizidassistenz.html
https://dgpt.de/fileadmin/downloads/1-news/SN_2020-06-22_Stellungnahme-der-DGPT-zur-Neugestaltung-_217-StGB.pdf
https://dgpt.de/fileadmin/downloads/1-news/SN_2020-06-22_Stellungnahme-der-DGPT-zur-Neugestaltung-_217-StGB.pdf

Simon Duncker

Foucault, Michel (2005a): Subjekt und Wahrheit. In: Daniel Defert/Frangois Ewald
(Hrsg.), Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Band IV. Suhrkamp. Frankfurt am
Main.

Foucault, Michel (2005b): Gespriach mit Werner Schroeter. In: Daniel Defert/Frangois
Ewald (Hrsg.), Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Band IV. Suhrkamp. Frankfurt
am Main.

Foucault, Michel (2005¢): Die Hermeneutik des Subjekts. In: Daniel Defert/Frangois
Ewald (Hrsg.), Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Band IV. Suhrkamp. Frankfurt
am Main.

Foucault, Michel (2005d): Michel Foucault, interviewt von Stephen Riggins. In: Daniel
Defert/Frangois Ewald (Hrsg), Schriften in vier Bdnden. Dits et Ecrits. Band IV.
Suhrkamp. Frankfurt am Main.

Foucault, Michel (2005¢): Zur Genealogie der Ethik. Ein Uberblick iiber die laufende
Arbeit. In: Daniel Defert/Frangois Ewald (Hrsg.), Schriften in vier Bdnden. Dits et
Ecrits. Band IV. Suhrkamp. Frankfurt am Main.

Foucault, Michel (2005f): Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit. In:
Daniel Defert/Frangois Ewald (Hrsg.), Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Band
IV. Suhrkamp. Frankfurt am Main.

Foucault, Michel (2005g): ,Omnes et singulatim® Zu einer Kritik der politischen Ver-
nunft. In: Daniel Defert/Francois Ewald (Hrsg.), Analytik der Macht. Suhrkamp.
Frankfurt am Main.

Foucault, Michel (2010): Was ist Kritik? In: Ulrich Brockling (Hrsg.), Kritik des Regie-
rens. Schriften zur Politik. Suhrkamp. Frankfurt am Main.

Foucault, Michel (2014): In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesung vom 17. Mirz
1976. In: Andreas Folker/Thomas Lemke (Hrsg.), Biopolitik. Ein Reader. Suhrkamp.
Berlin.

Freud, Sigmund (1946): Trauer und Melancholie. In: Gesammelte Werke. Zehnter
Band. Imago Publishing Co. London.

Gehring, Petra (2006): Was ist Biomacht? Vom zweifelhaften Mehrwert des Lebens.
Campus Verlag. Frankfurt, New York.

Graefe, Stefanie (2007): Autonomie am Lebensende? Biopolitik, Okonomisierung und
die Debatte um Sterbehilfe. Campus Verlag. Frankfurt am Main und New York.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Grundlinien der Philosophie des Rechts. Werke
in 20 Banden. Band 7. Suhrkamp. Frankfurt am Main.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor (2004): Die Dialektik der Aufklirung. Philosophis-
che Fragmente. Fischer. Frankfurt am Main.

Hume, David (2005): On Suicide. Penguin Books. London.

Iltzsche, Robin (2023): Die Uberzeugung zum Leben. Eine Ethnographie der psychi-
atrischen Suizidprdvention. Psychiatrie-Verlag. Koln.

Kamann, Matthias (2009): Todeskimpfe. Die Politik des Jenseits und der Streit und
Sterbehilfe. Transcript. Bielefeld.

Kant, Immanuel (1977): Metaphysik der Sitten. Werke in zwdlf Banden. Suhrkamp.
Frankfurt am Main.

156

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsches Lehre vom freien Tode als unmaogliche und notwendige Aufgabe

Kant, Immanuel (2007): Grundlegung der Metaphysik der Sitten. Suhrkamp. Frankfurt
am Main.

Macho, Thomas (2017): Das Leben nehmen. Suizid in der Moderne. Suhrkamp. Berlin.

Marx, Karl (2008): Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Erster Band. MEW.
Band 23. Karl Dietz. Berlin.

Minois, Georges (1996): Geschichte des Selbstmords. Artemis & Winkler. Diisseldorf
und Ziirich.

Nietzsche, Friedrich (1980): Samtliche Werke. Giorgio Colli und Mazzino Montinari
(Hrsg.), Kritische Studienausgabe in 15 Bianden (KSA). Dtv und De Gruyter. Miin-
chen, New York.

MAMLI, 2. Menschliches, Allzumenschliches I

MAMII, 2. Menschliches, Allzumenschliches IT

FW, 3. Die frohliche Wissenschaft. La gaya scienza.

Z, 4. Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir alle und keinen.

JGB, 5. Jenseits von Gut und Bose. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft.
GM, 5. Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift.

GD, 6. Gotzendimmerung. Oder wie man mit dem Hammer philosophiert.
KSA 13. Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889

Ringel, Erwin (1985): Der Selbstmord. Abschluss einer krankhaften psychischen Entwick-
Iung. Wilhelm Maudrich. Wien, Miinchen, Bern.

Schopenhauer, Arthur (1996): Die Welt als Wille und Vorstellung. Erster Band. Insel.
Frankfurt am Main, Leipzig.

BVerfG (2020): Urteil des Zweiten Senats vom 26. Februar 2020. — 2 BvR 2347/15-,
Rn. 1-343. https://www.bundesverfassungsgericht.de/e/rs20200226_2bvr234715.h
tml, [19.08.2023]

Wehling, Peter (2008): Selbstbestimmung oder sozialer Optimierungsdruck? Perspekti-
ven einer kritischen Soziologie der Biopolitik. In: Leviathan. Berliner Zeitschrift fiir
Sozialwissenschaft, Vol. 36, Nr. 2, Juni 2008. Nomos. Baden-Baden.

Woellert, Katharina/Schmiedebach, Heinz Peter (2008): Sterbehilfe. Ernst Reinhardt.
Minchen, Basel.

157

- am 18.01.2026, 16:11:58. o=


https://www.bundesverfassungsgericht.de/e/rs20200226_2bvr234715.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/e/rs20200226_2bvr234715.html
https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bundesverfassungsgericht.de/e/rs20200226_2bvr234715.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/e/rs20200226_2bvr234715.html

- am 18.01.2026, 16:11:58.


https://doi.org/10.5771/9783748937340-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	I. Die Lehre vom freien Tode…
	1. Selbstmord als philosophisches Problem – Die Überwindung des Nihilismus Schopenhauers
	2. Selbstmord als gesellschaftliches und historisches Problem – Vom Tod Gottes zur Suizidkultur
	3. Selbstmord als subjektives und pädagogisches Problem – Das unsichere suizidale Subjekt

	II. Was kann eine Sterbehilfedebatte von Nietzsche lernen?
	1. Die Metaphysikkritik
	2. Demokratische Suizidkultur als notwendige und unmögliche Aufgabe
	3. Die Politisierung des Suizids als biopolitisches Wagnis

	Literaturverzeichnis

