240

Religdse Pluralitaten

»Like you think time to time when you're- when you're at home... and my uncle
takes me and says, Hamid, | know that you believe all this, but of course he doesn’t
say seriously think again. He is like he wants to say it seriously but he doesn’t. He
CAN'T. Because there’s this transparent, you know, wall that | builded with my
family«.

Auch wenn dieses Zitat im Detail nicht eindeutig zu erschliefen ist, ergibt
sich doch daraus — zusammen mit den fortlaufenden Ausfithrungen — dass
ihn nicht so sehr eigene Unsicherheiten angesichts einer Vielfalt an religiosen
Optionen umtreiben, sondern die Distanz, die durch die Anerkennung die-
ser Vielfalt zu seiner sich mehrheitlich traditionell-muslimisch verortenden
Familie entsteht und auch eine ernsthafte Auseinandersetzung iiber religiése
Fragen unmoglich macht.

Der interreligise Dialog schliefilich hat mit alledem wenig zu tun: Hamid
ist hier auf Anfrage in einem interreligiésen Kunstprojekt aktiv geworden,
dies aber vorrangig, weil es ihm kiinstlerische Befriedigung verschafft und
weiterhin, weil er sich dem Islam sowie der Stadt, in der er lebt, verpflichtet
fihlt. Konsequenzen dieses Engagements fiir seine religiose Identitit werden
nicht sichtbar.

5.4 Zwischenfazit

Zu Beginn des Kapitels haben wir als Konsequenz aus der Verwerfung des
Konzepts »religiose Identitit« als Analyseinstrument mit Hirschauer (2014)
argumentiert, dass stattdessen eine Fokussierung auf Abgrenzungs- und
Identifikationsprozesse erkenntnisreich sein wiirde, um die Wahrnehmung
von religidser Vielfalt in ihren Konsequenzen auch fiir die Religiositit der In-
dividuen zu analysieren. »Religidse Identitit« kann vielmehr als ein weiterer
Diskurs im Rahmen von Religionsdiskursen betrachtet werden. Notwendig
erschien uns aber auch - insbesondere vor dem Hintergrund des Kapitels 4
—, den Einfluss diskursiver Ordnungen auf die individuierten Artikulationen
beziiglich religioser Vielfalt zu beriicksichtigen. Allerdings sind Diskurse
zwar dominant und steuern Sag- und Denkbares, sie determinieren aber
nicht alles: Die lebensgeschichtliche Einmaligkeit des Individuums wie aber
auch die pluralisierte sowie konkurrierende Situation der Diskurse bilden
einen Rahmen, in dem durchaus der Platz und zum Teil auch die Notwendig-
keit erzeugt wird, individuierte Positionierungen in Auseinandersetzung mit

- am 14.02,2026, 10:23:53.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

unterschiedlichen Diskursen zu erarbeiten.® In wieweit das gelingt, hingt
aber entscheidend von den zugewiesenen gesellschaftlichen (Macht-)Posi-
tionen und den identititspolitischen Strategien bzw. »Identititsphantasienc
(nach Hall 2004) ab, die der oder die Einzelne entwirft.

Die im Anschluss an diese Theoriediskussion systematisch dargelegten
Einzelfille haben nun zeigen kénnen, welche synchrone Bandbreite von Arti-
kulationen und Positionierungen sich mit (5.3.1), gegen (5.3.2) und zwischen
bzw. hybrid zu (5.3.3) den dominanten vorordnenden (religiésen) Identitits-
diskursen in unserem Sample abbildet: Wihrend sich die erste Gruppe im
Rahmen der allgemeinen, auch institutionell vorgeordneten Abgrenzungen
zwischen Christentum und Islam bewegt ohne eine eigene dezidierte Positi-
on einzunehmen, zeigt sich in der zweiten Gruppe speziell unter den Mus-
limInnen eine Gegenpositionierung in Bezug auf den Abwertungs- und Be-
drohungsdiskurs als eine starke Verteidigung und Aufwertung des Islams.
Fir die ChristInnen ist eine solche Gegenbewegung nicht gleichermafen not-
wendig. In der dritten Gruppe zeigen sich Artikulationen, die variierend in-
nerhalb wie auflerhalb der institutionalisierten religidsen Grenzen hybride
Positionierungen einlassen.

Deutlich wurde dabei unter den Zugehorigen der ersten Gruppe, dass zur
Positionierung in dem unserer Untersuchung zugrunde gelegten Feld »inter-
religioser Dialog« sowohl personliche Religiositit als auch die Wahrnehmung
religiéser Pluralitit nicht immer eine entscheidende Rolle spielt. Dass der
Umgang mit religidser Vielfalt von einem recht grofRen Teil unserer Befragten
nicht eigens problematisiert wird, war zunichst eher itberraschend fiir uns,
sind schlieRlich alle unsere Befragten in irgendeiner Weise schon einmal mit
interreligiésem Dialog in Berithrung gekommen und so schien es erwartbar,
dass Grenzarbeiten in Bezug auf Religion bei den meisten Beteiligten stattfin-
den. Bedenkt man dazu aber die Motivlagen fiir solche Teilnahmen, die eben
oftmals gar nicht in einem besonderen religiésen Engagement liegen, son-
dern in einem gesellschaftspolitischen Pflichtgefiithl und manches Mal auch
einfach berufsbiografischen Zufillen (vgl. Kap. 3), ist diese Erwartung zu re-
lativieren. Personliche Religiositit und auch eine explizite Wahrnehmung re-
ligioser Pluralitit spielen insofern zumindest fiir die Bewahrung und Repro-
duktion der diskursiv vorgeordneten und dominierenden Religionsgrenzen
nicht unbedingt eine grofRe Rolle. Die Befragten, die hier einzuordnen waren,

6 Wir beziehen uns hier wie vorne auf poststrukturalistische Denker wie z.B. Stuart Hall
(1999, 2004).

- am 14.02,2026, 10:23:53.

241


https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Religdse Pluralitaten

sind Kirchenmitglieder oder fithlen sich durchaus auch einem Moscheever-
band insbesondere aufgrund ihrer Herkunftsnationalitit nahe, identifizieren
sich aber nicht iiber das durchschnittliche Maf3 hinaus mit den zugehdrigen
Institutionen. Die ChristInnen unter ihnen praktizieren ihre Religion kaum,
die MuslimInnen allenfalls gemeinschaftlich, jedenfalls hat Religion insge-
samt wenig Einfluss auf ihre Lebensfithrung. Unsere wenig religiésen Be-
fragten dieser ersten Gruppe aber, die eher mit einem friedenspolitischen
oder allgemein auf Toleranz bezogenen Gegendiskurs, den sie z.B. in den in-
terreligiosen Dialog tragen, reagieren, bearbeiten die allgemein institutionell
vorgeordneten Religionsgrenzen nicht weiter.

Die Bewahrung der diskursiv vorgeordneten religiésen (Identitits-)Dis-
kurse und institutionell fixierten Grenzen wurde aber auch von der zweiten
Gruppe gestiitzt, die sich durchaus als religiés engagiert versteht. Dabei war
es auffillig, dass sich in dieser Gruppe iiberwiegend die jiingere Generation
von MuslimInnen befindet, die im Rahmen ihrer Beschiftigung mit religio-
ser Pluralitit eine SchlieBung und Versicherung der bestehenden Grenzen
vornimmt. Wie schon zuvor, zeigt sich auch hier deutlich, dass vor dem Hin-
tergrund des medial allseits prisenten Bedrohungsdiskurses zum Islam die
Wahrnehmung religioser Pluralitit fiir MuslimInnen nicht die gleichen Be-
dingungen hat wie fiir ChristInnen. Die Wahrnehmung religioser Pluralitit
unter dem Vorzeichen von Abwertung und Bedrohung der zugewiesenen wie
auch identifizierten eigenen religiésen Position eroffnet eben nicht alle Mog-
lichkeiten und Freiheiten, sich dazu zu verhalten. Die jiingere Generation von
gliubigen MuslimInnen ist besonders davon angesprochen, Gegendiskurse
zu entwickeln, um sich in der widerspriichlichen Situation von Abwehr der
diskursiv negativ zugewiesenen Position als MuslimIn und der selbstidentifi-
zierten positiven Position als MuslimIn gesellschaftlich behaupten zu kénnen.
Erst in dem doppelten Agieren von Abwehr und Darlegung des Gegenteils
erscheint Handlungsfreiheit gegeben. Dabei legen sie — wie in Kapitel 4.2.3
gezeigt — durchaus Wert auf eine rational argumentierende Herangehens-
weise, die sich aus unserer Perspektive als eine post-sidkulare Anlehnung an
ein implizit vorgeordnetes sikulares Deutungsmuster liest. Die Suche nach
einer (rationalen) Bestitigung, dass die eigene (religiose) Position eigentlich —
das heif’t auch mehrheitsgesellschaftlich betrachtet - als richtig und legitim
verstanden werden kann, zieht eine vertiefte Identifikation mit und z.T. die
Erhéhung der eigenen Religion nach sich. Eine offene Auseinandersetzung
mit anderen Religionen kommt dabei nicht in den Blick, und wenn, dann
nur, indem sie in den eigenen, das heif3t hier islamisch vorgeordneten Per-

- am 14.02,2026, 10:23:53.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

spektiven gedeutet und bewertet werden. Eine vergleichbare Positionierung
in unserem christlichen Sample, d.h. Abwehr gegen die Fremdzuschreibung
als ChristIn und gleichzeitig Verteidigung des Christlichen als Bewahrung
und Erhéhung, haben wir nicht nur nicht gefunden, sondern erscheint auch
empirisch angesichts der dargelegten dominanten Diskurse wenig plausibel.
Unter der jiingsten Generation der ChristInnen hatte sich vielmehr gezeigt
(vgl. Kap. 4.2.3), dass fiir sie die Freiheit besteht, sich angesichts der Anfech-
tung, die Religion auch allgemein durch den negativen Islamdiskurs sowie
den Sikularisierungsdiskurs erhilt, partikular einfach von Religion zu distan-
zieren, dort, wo sie es fiir nétig halten. Christliche Befragte finden sich in die-
ser Gruppe dennoch vereinzelt insofern sie mit der Wahrnehmung religiéser
Pluralisierung die Beschiftigung mit ihrer >eigenenc« Religion intensivieren.
Wir haben dies als eine Abgrenzung von religiéser Pluralitit interpretiert, da
diese Befragten damit nicht auf eine Auseinandersetzung mit der oder den
anderen Religionen zielten, sondern allein die Vertiefung der eigenen Reli-
gion zum Ziel hatten. Der/die religiés Andere wird dabei ausschliefilich in
den Grenzen und Mustern der eigenen Religion wahrgenommen, insofern
auch auf Distanz gehalten und als Mittel der Verteidigung und Begriindung
des Eigenen genutzt. Hier wurde wie im Unterkapitel zuvor gezeigt, vor al-
lem auf kognitive Auseinandersetzung und theologische Begriindung gesetzt.
Andere Beziige scheinen dort auf, wo die Befragten auch ihre religiose Praxis
durchaus intensivierten oder/und bewusster durchfithrten.

Dieser dargelegte Wandel von Religiositit angesichts religioser Pluralitit
scheint am ehesten die zu Beginn der Untersuchung von uns aufgegriffene
These Peter L. Bergers (1980, 2014), dass religiose Pluralitit die eigene religicse
Uberzeugung entplausibilisiere, zu widerlegen: Religiositit erstarkt hier an-
gesichts religioser Pluralitit. Man konnte darin zudem eher eine Bestitigung
der These der Markttheorie von Stark und Finke (2000) vermuten, nimlich,
dass >Konkurrenz das Geschift belebe« und zur Erzeugung von starken Mar-
ken fiihre, was in der Religion soviel bedeuten kann wie die Entstehung von
fundamentalisierenden, sich stark abgrenzenden religiésen Ausprigungen.
Aber auch hier wird, wie oben bereits, deutlich, dass die Richtung, in die sich
die Reaktion der Einzelnen bewegt, entscheidend von den sie einbettenden
Religionsdiskursen abhingt. Impliziert dieser Diskurs ein Ungleichgewicht
bzw. eine Ungleichwertigkeit von einzelnen Elementen innerhalb dieser Plu-
ralitit, so kann es zu einer Verstirkung und Intensivierung genau dieses Ele-
ments, zu seiner Verteidigung kommen. Das bedeutet aber auch, dass sich in
dieser Bewegung — hier: der Verteidigung des Islams — auch der markttheore-

- am 14.02,2026, 10:23:53.

243


https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2k

Religdse Pluralitaten

tische Ansatz nicht bestitigt. Schliefilich werden von unseren Befragten keine
sstarken Religionsmarken« angestrebt, um sich attraktiver und sichtbarer auf
einem Markt zu machen, sondern um sich einerseits von Fremdzuweisungen
zu befreien und um andererseits einen Gegendiskurs zu etablieren. Jede Ab-
kehr von der eigenen Religion kénnte ansonsten leicht als Zustimmung zum
Ablehnungsdiskurs gewertet werden.

Unter den Befragten dieser Gruppe sind wie dargelegt mitnichten nur
MuslimInnen, sondern auch einige ChristInnen. Erkliren kann dies vielleicht
ihre generationale Zuordnung zu den iltesten Befragten: Hier ist die institu-
tionelle Identifikation beziiglich Religion noch am starksten erhalten und die
Wahrnehmung von Sikularisierung als auch von anderen »starkenc« Religionen
wird dann als Anfechtung des eigenen verstanden. Ein Riickzug von Religion
angesichts religiéser Pluralitit — also als Bestitigung der Bergerschen These —
hat sich in unserem Sample so jedenfalls nicht bestitigt,” wenn auch einzelne
Bewegungen und Handlungsstrategien des Umgangs mit religiéser Pluralitit
in der dritten Gruppe (s.u.) darauf hinweisen.

Insgesamt unterliegen die bis hierhin skizzierten unterschiedlichen Um-
gangsweisen mit religioser Pluralitit (ignorieren, akzeptieren sowie inten-
sivieren und abgrenzen) iiber die Religionsgrenzen hinweg einer dhnlichen
identititspolitischen Strategie: Sie halten an einem starken Begriff von »re-
ligioser Identitit« als kohirenter gegebener Positionierung fest, die es ge-
geniiber der anderen Religion zu fixieren gilt, ohne sich hiermit allerdings
unbedingt kognitiv fiir einen absoluten Wahrheitsbegriff entschieden zu ha-
ben.

Ganz andere Strategien sind in einer dritten Gruppe von Befragten zu
finden. Ihre Grenzarbeit lasst sich als sVerschiebung von Abgrenzung und
Identifikation« beschreiben. Sie ist fiir unsere Untersuchung besonders in-
teressant, da sich hier Artikulationen zwischen den dominanten Diskursen
Bahn brechen. Dabei kdnnen wir unter unseren Befragten zwei grundlegende
identititspolitische Strategien identifizieren — einerseits ein grundlegendes
Offenhalten religioser Identifikationen, andererseits das Festhalten an einem

7 Das liegt sicherlich auch in unserem Sample begriindet, das sich weitgehend in ei-
nem gemeinhin als religiés bezeichneten Feld, dem interreligiosen Dialog, bewegt.
Neuere Gruppen wie die »Sakularen Muslime«waren hier interessant einzubeziehen,
weil sie, explizit auf die Islamdiskurse sowie religiose Pluralitit reagierend, sich star-
ker auf Sakularitit (Humanitit, Menschenrechte, Liberalitit) als auf Islam beziehen
(vgl. saekulare-Muslime.org).

- am 14.02,2026, 10:23:53.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

konfessionellen Grunddiskurs, vor dessen Hintergrund aber Variationen und
Grenziiberschreitungen vorgenommen werden. Beide Umgangsweisen zeich-
nen sich durch ein starkes Verstindnis von Autarkie in Bezug auf Religion
aus.

Das grundlegende Offenhalten von religiésen Identifikationen und Ab-
grenzungen zeigt sich als situativ und auch zeitlich wechselndes Aneignen
verschiedener religiéser Kompetenzen: religiése Praktiken, religiése Deutun-
gen und religiose (Selbst-)Erfahrungen. Unsere Fallbeispiele (darunter An-
drea, Jessica und Christine) machen sich hierbei frei von bestehenden Diskur-
sen iiber religiose Identitit und Zugehorigkeit und haben fur sich biografisch
ganz eigene Zusammenstellungen von religiosen Praktiken und Deutungen
erarbeitet. Diskurse iiber die Grenzen religiéser Traditionen wie die kohi-
rente Zuweisung einer religiosen Identitit zu einer solchen Tradition iiber-
gehen sie dabei weitgehend, und mit dieser Strategie des Ignorierens lassen
sie auch offen, ob diese Diskurse fiir andere aufler ihnen Giiltigkeit haben
sollten. Sie zielen mit dieser Haltung nicht darauf, anzuecken oder sich ge-
gen einen bestimmten Diskurs zu stellen, vielmehr begegnen sie religiésen
Anspriichen auf Alleinvertretung und Wahrheit seitens dominanter religio-
ser Identititsdiskurse mit einem grundsitzlichen, nicht spezifisch religio-
sen Toleranzgebot sowie mit Entscheidungsfreiheit. Hierin schligt sich vor
allem die gesellschaftsstrukturelle Individualisierung auch religionsbezogen
nieder, die solche Variationen erméglicht. Dabei streben die Befragten des
Weiteren keine besondere Kohirenz an, weder in der Verkniipfung der sehr
unterschiedlichen religiés-spirituellen Zuginge der eigenen religiésen Prak-
tiken untereinander, noch in threm Bezug zu ihrer Arbeit bei den christlichen
Kirchen. Dieses Offenhalten erweist sich fiir sie als Méglichkeitsraum, den
sie nutzen, um spirituelle und religiése Erfahrungen zu machen und Kennt-
nisse zu erlangen, ohne sich einer spezifischen Religion oder Konfession ver-
schrieben zu haben. Identitatsstrategisch eingebettet wird dieses Offenhalten
gelegentlich in die Idee eines lebenslangen Lernens bzw. Bildungsprozesses.
Dabei wird deutlich, dass solche in sich pluralisierten religiosen Praktiken
und Deutungen einer einzelnen Person kaum mehr als kohirente religise
Identitit zu beschreiben ist. Den Fokus hier nur auf die Pluralisierung von
sozialen Sinnbeziigen bei angestrebter Kohirenz zu legen (Keupp 1997), trifft
u.E. das Phinomen nicht. Die artikulierten Positionierungen und Praktiken
deuten vielmehr auf eine eher eklektische und die Sinnbeziige wechselnde
Praxis und Deutung von Religion hin, die die Befragten im Rahmen der re-
ligidsen Angebote ausprobieren. Dabei sind keine vereinheitlichenden, auf

- am 14.02,2026, 10:23:53.

245


https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Religdse Pluralitaten

Kohirenz zielenden religiosen Identititsphantasien zu identifizieren, selbst
Zugehorigkeiten scheinen hier eher ephemer.

Eine andere Strategie, die sich in dieser Gruppe zeigt, ist die einer sub-
stantiellen Verschiebung der religiosen Identifikationen und Abgrenzungen
vor dem Hintergrund des Festhaltens an grundlegenden Konfessionsgrenzen:
Das heifdt, wihrend insgesamt religiose Traditionen als — auch notwendig —
differente anerkannt werden, nehmen die Befragten fiir sich selbst in An-
spruch, diese Grenzen gezielt iiberschreiten zu konnen. Hierbei verweisen
die Fallbeispiele (darunter: Birgit, Manfred, Hamid) zum Teil auf ein Gefiihl
der inneren Stimmigkeit oder Authentizitit. Wichtig ist ihnen aber vor al-
lem ihre eigene Kompetenz in Bezug auf Religion, die sie dazu befihigt, zu
entscheiden, welche Abgrenzungen und Identifikationen in welcher Situation
sie wie treffen konnen. Diese Selbstermichtigung in Bezug auf ihre Religion
erdffnet ihnen einen umgrenzten Raum von religioser Pluralitit, innerhalb
dessen sie Grenziiberschreitungen handhaben kénnen, ohne dabei vom rech-
ten Weg abzukommen. Eine solche Haltung ist dabei nicht selbstverstandlich
in einer grundlegenden Toleranz verankert, die jedem erlauben wiirde, solche
Grenziiberschreitungen zu titigen, vielmehr gestehen die Befragten gerade in
der Bekriftigung der Grenzen nur sich selbst oder wenigen zu, diese Gren-
zen gezielt zu iiberschreiten. Dennoch ist auch diese Haltung nur vor dem
Hintergrund der strukturellen Individualisierung der Gesellschaft zu verste-
hen, da erst mit ihr eine Relativierung von Machtanspriichen beziiglich in-
stitutionell verankerter Deutungsanspriiche einhergeht. Eine solche indivi-
duierte religiése Positionierung, mittels der Praktiken und Uberzeugungen
unterschiedlicher Religionen aufgegriffen, gemischt oder abgewechselt wer-
den, ist ebenfalls nicht explizit als Gegendiskurs zu den dominanten religio-
sen Diskursen konzipiert, sich aber doch der hierarchischen Anspriiche der
seigenenc Religion bewusst. Ohne diese zu verlassen, werden eigene Grenzen
ebenfalls situativ und biografisch ausgelotet. Diese Grenziiberschreitungen
werden mitunter auch an religiése »Identititsphantasien« bzw. Identitits-
strategien angebunden, die Kohdrenz zwischen unterschiedlichen Praktiken
durch Gefithle der Authentizitit und Stimmigkeit zumindest subjektiv her-
stellen.

In den beiden letzten Gruppen finden sich Befragte aller Generationen,
wenngleich deutlich ist, dass sich besonders bei den Befragten der iltesten
Generation eine solche Haltung erst als biografische Aufschichtung nach ihrer
formativen Phase ausgeprigt hat. Dass diese biografische Aufschichtung z.B.
bei Manfred moglich ist, hat méglicherweise auch mit seiner durchaus brii-

- am 14.02,2026, 10:23:53.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

chigen Berufsbiografie zu tun, die ihn geradezu dazu befihigt, sich Neuem
zu stellen. Die beiden Gruppen bestehen bis auf Hamid zudem nur aus Chris-
tlnnen. Das ist angesichts der anfangs dargestellten, sehr stark zugewiese-
nen Positionierung der MuslimInnen im negativen Islamdiskurs wenig iber-
raschend. Diese klare Negativzuweisung des Islams erschwert die Erfahrung
religioser Pluralitit als offenem Moglichkeitsraum deutlich, umso mehr als
unser empirisches Feld des interreligiésen Dialogs daraufhin zuspitzt. Auch
hier ist also zu beriicksichtigen, dass jenseits unseres Samples sicherlich noch
weitere Umgangsweisen auch bei MuslimInnen zu finden sind. Genau das
zeigt auch unser Fallbeispiel Hamid, der insofern eine Art Ausnahme unter
den befragten MuslimInnen unserer Untersuchung ist, weil er als internatio-
nal agierender Kiinstler weniger stark regional eingebunden ist.

Bei beiden Auspragungen der Verschiebung von dominanten Religions-
grenzen zeigen sich unterschiedliche Strategien der religiésen Positionierung
(z.B. pragmatisch, vermischend, partiell abgrenzend, eklektisch additiv) bei
entweder grundlegender oder zumindest subjektiver Unabhingigkeit von re-
ligiésen Zugehorigkeiten und Abgrenzungen. An diesem inkohirenten Um-
gang der Fallbeispiele mit der eigenen religiésen Positionierung wird aufler-
dem ein methodologisch von uns als zentral erachteter Punkt deutlich: Das
Bestreben von ForscherInnen und in gewissem Rahmen auch hiufig von Me-
thodologien, Kohirenz herzustellen, wird dem Material nicht immer gerecht.
Dass das Material »Sinn macht«, dass eine Erzdhlung in sich stimmig ist,
darf keine Primisse fiir die Ergebnisprasentation sein. Hamid beispielsweise
— aber auch andere der hier vorgestellten Interviewpartnerlnnen — benennen
Elemente aus verschiedenen religiosen Traditionen als fiir sie relevant und
gilltig, ohne sie argumentativ zusammenzubringen, ohne zu erkliren, wie
diese unterschiedlichen Aspekte fiir sie zusammenpassen und Sinn ergeben.
Warum auch? Hamid versteht sich als Muslim, dann wieder als Deist, dann
ist Gott fiir ihn wie Chi aus dem Shaolin-Kontext, weshalb er am ehesten an
die muslimische anstelle der christlichen Version von Gott glaubt. Dass dies
Sinn ergeben kénnte, dafiir ist Hamid nicht in der Beweispflicht; und dass
man als Forschende versucht, diese Aussagen zusammenzubringen und an-
einander anschlussfihig zu machen, liegt vermutlich vor allem an unseren
Primissen, wie sich Religionen und ihre Dogmen logisch zueinander verhal-
ten, welche sich nahestehen und welche sich ausschliefen. Gerade dort, wo
uns diese Erzihlungen irritieren, gerade an den Stellen, an denen wir mogli-
cherweise keinen Schliissel finden, um den Fall zu erschliefRen, ist aus einer
Perspektive, die nach dem gegenwirtigen Wandel religioser Identitat fragt,

- am 14.02,2026, 10:23:53.

247


https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248  Religdse Pluralitaten

folgerichtig nicht unbedingt die Analyse gescheitert, sondern werden neue
Formen tatsachlich sichtbar.

- am 14.02,2026, 10:23:53.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

