
240 Religöse Pluralitäten

»Like you think time to time when you’re- when you’re at home… and my uncle

takes me and says, Hamid, I know that you believe all this, but of course he doesn’t

say seriously think again. He is like he wants to say it seriously but he doesn’t. He

CAN’T. Because there’s this transparent, you know, wall that I builded with my

family«.

Auch wenn dieses Zitat im Detail nicht eindeutig zu erschließen ist, ergibt

sich doch daraus – zusammen mit den fortlaufenden Ausführungen – dass

ihn nicht so sehr eigene Unsicherheiten angesichts einer Vielfalt an religiösen

Optionen umtreiben, sondern die Distanz, die durch die Anerkennung die-

ser Vielfalt zu seiner sich mehrheitlich traditionell-muslimisch verortenden

Familie entsteht und auch eine ernsthafte Auseinandersetzung über religiöse

Fragen unmöglich macht.

Der interreligiöse Dialog schließlich hatmit alledemwenig zu tun: Hamid

ist hier auf Anfrage in einem interreligiösen Kunstprojekt aktiv geworden,

dies aber vorrangig, weil es ihm künstlerische Befriedigung verschafft und

weiterhin, weil er sich dem Islam sowie der Stadt, in der er lebt, verpflichtet

fühlt. Konsequenzen dieses Engagements für seine religiöse Identität werden

nicht sichtbar.

5.4 Zwischenfazit

Zu Beginn des Kapitels haben wir als Konsequenz aus der Verwerfung des

Konzepts »religiöse Identität« als Analyseinstrument mit Hirschauer (2014)

argumentiert, dass stattdessen eine Fokussierung auf Abgrenzungs- und

Identifikationsprozesse erkenntnisreich sein würde, um die Wahrnehmung

von religiöser Vielfalt in ihren Konsequenzen auch für die Religiosität der In-

dividuen zu analysieren. »Religiöse Identität« kann vielmehr als ein weiterer

Diskurs im Rahmen von Religionsdiskursen betrachtet werden. Notwendig

erschien uns aber auch – insbesondere vor dem Hintergrund des Kapitels 4

–, den Einfluss diskursiver Ordnungen auf die individuierten Artikulationen

bezüglich religiöser Vielfalt zu berücksichtigen. Allerdings sind Diskurse

zwar dominant und steuern Sag- und Denkbares, sie determinieren aber

nicht alles: Die lebensgeschichtliche Einmaligkeit des Individuums wie aber

auch die pluralisierte sowie konkurrierende Situation der Diskurse bilden

einen Rahmen, in dem durchaus der Platz und zum Teil auch die Notwendig-

keit erzeugt wird, individuierte Positionierungen in Auseinandersetzung mit

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 241

unterschiedlichen Diskursen zu erarbeiten.6 In wieweit das gelingt, hängt

aber entscheidend von den zugewiesenen gesellschaftlichen (Macht-)Posi-

tionen und den identitätspolitischen Strategien bzw. »Identitätsphantasien«

(nach Hall 2004) ab, die der oder die Einzelne entwirft.

Die im Anschluss an diese Theoriediskussion systematisch dargelegten

Einzelfälle haben nun zeigen können, welche synchrone Bandbreite von Arti-

kulationen und Positionierungen sich mit (5.3.1), gegen (5.3.2) und zwischen

bzw. hybrid zu (5.3.3) den dominanten vorordnenden (religiösen) Identitäts-

diskursen in unserem Sample abbildet: Während sich die erste Gruppe im

Rahmen der allgemeinen, auch institutionell vorgeordneten Abgrenzungen

zwischen Christentum und Islam bewegt ohne eine eigene dezidierte Positi-

on einzunehmen, zeigt sich in der zweiten Gruppe speziell unter den Mus-

limInnen eine Gegenpositionierung in Bezug auf den Abwertungs- und Be-

drohungsdiskurs als eine starke Verteidigung und Aufwertung des Islams.

Für die ChristInnen ist eine solche Gegenbewegung nicht gleichermaßen not-

wendig. In der dritten Gruppe zeigen sich Artikulationen, die variierend in-

nerhalb wie außerhalb der institutionalisierten religiösen Grenzen hybride

Positionierungen einlassen.

Deutlich wurde dabei unter den Zugehörigen der ersten Gruppe, dass zur

Positionierung in dem unserer Untersuchung zugrunde gelegten Feld ›inter-

religiöser Dialog‹ sowohl persönliche Religiosität als auch die Wahrnehmung

religiöser Pluralität nicht immer eine entscheidende Rolle spielt. Dass der

Umgangmit religiöser Vielfalt von einem recht großen Teil unserer Befragten

nicht eigens problematisiert wird, war zunächst eher überraschend für uns,

sind schließlich alle unsere Befragten in irgendeiner Weise schon einmal mit

interreligiösem Dialog in Berührung gekommen und so schien es erwartbar,

dass Grenzarbeiten in Bezug auf Religion bei denmeisten Beteiligten stattfin-

den. Bedenkt man dazu aber die Motivlagen für solche Teilnahmen, die eben

oftmals gar nicht in einem besonderen religiösen Engagement liegen, son-

dern in einem gesellschaftspolitischen Pflichtgefühl und manches Mal auch

einfach berufsbiografischen Zufällen (vgl. Kap. 3), ist diese Erwartung zu re-

lativieren. Persönliche Religiosität und auch eine explizite Wahrnehmung re-

ligiöser Pluralität spielen insofern zumindest für die Bewahrung und Repro-

duktion der diskursiv vorgeordneten und dominierenden Religionsgrenzen

nicht unbedingt eine große Rolle. Die Befragten, die hier einzuordnen waren,

6 Wir beziehen uns hier wie vorne auf poststrukturalistische Denker wie z.B. Stuart Hall

(1999, 2004).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Religöse Pluralitäten

sind Kirchenmitglieder oder fühlen sich durchaus auch einem Moscheever-

band insbesondere aufgrund ihrer Herkunftsnationalität nahe, identifizieren

sich aber nicht über das durchschnittliche Maß hinaus mit den zugehörigen

Institutionen. Die ChristInnen unter ihnen praktizieren ihre Religion kaum,

die MuslimInnen allenfalls gemeinschaftlich, jedenfalls hat Religion insge-

samt wenig Einfluss auf ihre Lebensführung. Unsere wenig religiösen Be-

fragten dieser ersten Gruppe aber, die eher mit einem friedenspolitischen

oder allgemein auf Toleranz bezogenen Gegendiskurs, den sie z.B. in den in-

terreligiösen Dialog tragen, reagieren, bearbeiten die allgemein institutionell

vorgeordneten Religionsgrenzen nicht weiter.

Die Bewahrung der diskursiv vorgeordneten religiösen (Identitäts-)Dis-

kurse und institutionell fixierten Grenzen wurde aber auch von der zweiten

Gruppe gestützt, die sich durchaus als religiös engagiert versteht. Dabei war

es auffällig, dass sich in dieser Gruppe überwiegend die jüngere Generation

von MuslimInnen befindet, die im Rahmen ihrer Beschäftigung mit religiö-

ser Pluralität eine Schließung und Versicherung der bestehenden Grenzen

vornimmt. Wie schon zuvor, zeigt sich auch hier deutlich, dass vor dem Hin-

tergrund des medial allseits präsenten Bedrohungsdiskurses zum Islam die

Wahrnehmung religiöser Pluralität für MuslimInnen nicht die gleichen Be-

dingungen hat wie für ChristInnen. Die Wahrnehmung religiöser Pluralität

unter dem Vorzeichen von Abwertung und Bedrohung der zugewiesenen wie

auch identifizierten eigenen religiösen Position eröffnet eben nicht alle Mög-

lichkeiten und Freiheiten, sich dazu zu verhalten. Die jüngere Generation von

gläubigen MuslimInnen ist besonders davon angesprochen, Gegendiskurse

zu entwickeln, um sich in der widersprüchlichen Situation von Abwehr der

diskursiv negativ zugewiesenen Position als MuslimIn und der selbstidentifi-

zierten positiven Position alsMuslimIn gesellschaftlich behaupten zu können.

Erst in dem doppelten Agieren von Abwehr und Darlegung des Gegenteils

erscheint Handlungsfreiheit gegeben. Dabei legen sie – wie in Kapitel 4.2.3

gezeigt – durchaus Wert auf eine rational argumentierende Herangehens-

weise, die sich aus unserer Perspektive als eine post-säkulare Anlehnung an

ein implizit vorgeordnetes säkulares Deutungsmuster liest. Die Suche nach

einer (rationalen) Bestätigung, dass die eigene (religiöse) Position eigentlich –

das heißt auch mehrheitsgesellschaftlich betrachtet – als richtig und legitim

verstanden werden kann, zieht eine vertiefte Identifikation mit und z.T. die

Erhöhung der eigenen Religion nach sich. Eine offene Auseinandersetzung

mit anderen Religionen kommt dabei nicht in den Blick, und wenn, dann

nur, indem sie in den eigenen, das heißt hier islamisch vorgeordneten Per-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 243

spektiven gedeutet und bewertet werden. Eine vergleichbare Positionierung

in unserem christlichen Sample, d.h. Abwehr gegen die Fremdzuschreibung

als ChristIn und gleichzeitig Verteidigung des Christlichen als Bewahrung

und Erhöhung, haben wir nicht nur nicht gefunden, sondern erscheint auch

empirisch angesichts der dargelegten dominanten Diskurse wenig plausibel.

Unter der jüngsten Generation der ChristInnen hatte sich vielmehr gezeigt

(vgl. Kap. 4.2.3), dass für sie die Freiheit besteht, sich angesichts der Anfech-

tung, die Religion auch allgemein durch den negativen Islamdiskurs sowie

den Säkularisierungsdiskurs erhält, partikular einfach vonReligion zu distan-

zieren, dort, wo sie es für nötig halten. Christliche Befragte finden sich in die-

ser Gruppe dennoch vereinzelt insofern sie mit der Wahrnehmung religiöser

Pluralisierung die Beschäftigung mit ihrer ›eigenen‹ Religion intensivieren.

Wir haben dies als eine Abgrenzung von religiöser Pluralität interpretiert, da

diese Befragten damit nicht auf eine Auseinandersetzung mit der oder den

anderen Religionen zielten, sondern allein die Vertiefung der eigenen Reli-

gion zum Ziel hatten. Der/die religiös Andere wird dabei ausschließlich in

den Grenzen und Mustern der eigenen Religion wahrgenommen, insofern

auch auf Distanz gehalten und als Mittel der Verteidigung und Begründung

des Eigenen genutzt. Hier wurde wie im Unterkapitel zuvor gezeigt, vor al-

lem auf kognitive Auseinandersetzung und theologische Begründung gesetzt.

Andere Bezüge scheinen dort auf, wo die Befragten auch ihre religiöse Praxis

durchaus intensivierten oder/und bewusster durchführten.

Dieser dargelegte Wandel von Religiosität angesichts religiöser Pluralität

scheint am ehesten die zu Beginn der Untersuchung von uns aufgegriffene

These Peter L. Bergers (1980, 2014), dass religiöse Pluralität die eigene religiöse

Überzeugung entplausibilisiere, zu widerlegen: Religiosität erstarkt hier an-

gesichts religiöser Pluralität. Man könnte darin zudem eher eine Bestätigung

der These der Markttheorie von Stark und Finke (2000) vermuten, nämlich,

dass ›Konkurrenz das Geschäft belebe‹ und zur Erzeugung von starken Mar-

ken führe, was in der Religion soviel bedeuten kann wie die Entstehung von

fundamentalisierenden, sich stark abgrenzenden religiösen Ausprägungen.

Aber auch hier wird, wie oben bereits, deutlich, dass die Richtung, in die sich

die Reaktion der Einzelnen bewegt, entscheidend von den sie einbettenden

Religionsdiskursen abhängt. Impliziert dieser Diskurs ein Ungleichgewicht

bzw. eine Ungleichwertigkeit von einzelnen Elementen innerhalb dieser Plu-

ralität, so kann es zu einer Verstärkung und Intensivierung genau dieses Ele-

ments, zu seiner Verteidigung kommen. Das bedeutet aber auch, dass sich in

dieser Bewegung –hier: der Verteidigung des Islams – auch dermarkttheore-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Religöse Pluralitäten

tische Ansatz nicht bestätigt. Schließlich werden von unseren Befragten keine

›starken Religionsmarken‹ angestrebt, um sich attraktiver und sichtbarer auf

einemMarkt zu machen, sondern um sich einerseits von Fremdzuweisungen

zu befreien und um andererseits einen Gegendiskurs zu etablieren. Jede Ab-

kehr von der eigenen Religion könnte ansonsten leicht als Zustimmung zum

Ablehnungsdiskurs gewertet werden.

Unter den Befragten dieser Gruppe sind wie dargelegt mitnichten nur

MuslimInnen, sondern auch einige ChristInnen. Erklären kann dies vielleicht

ihre generationale Zuordnung zu den ältesten Befragten: Hier ist die institu-

tionelle Identifikation bezüglich Religion noch am stärksten erhalten und die

Wahrnehmung von Säkularisierung als auch von anderen ›starken‹ Religionen

wird dann als Anfechtung des eigenen verstanden. Ein Rückzug von Religion

angesichts religiöser Pluralität – also als Bestätigung der BergerschenThese –

hat sich in unserem Sample so jedenfalls nicht bestätigt,7 wenn auch einzelne

Bewegungen und Handlungsstrategien des Umgangs mit religiöser Pluralität

in der dritten Gruppe (s.u.) darauf hinweisen.

Insgesamt unterliegen die bis hierhin skizzierten unterschiedlichen Um-

gangsweisen mit religiöser Pluralität (ignorieren, akzeptieren sowie inten-

sivieren und abgrenzen) über die Religionsgrenzen hinweg einer ähnlichen

identitätspolitischen Strategie: Sie halten an einem starken Begriff von »re-

ligiöser Identität« als kohärenter gegebener Positionierung fest, die es ge-

genüber der anderen Religion zu fixieren gilt, ohne sich hiermit allerdings

unbedingt kognitiv für einen absoluten Wahrheitsbegriff entschieden zu ha-

ben.

Ganz andere Strategien sind in einer dritten Gruppe von Befragten zu

finden. Ihre Grenzarbeit lässt sich als ›Verschiebung von Abgrenzung und

Identifikation‹ beschreiben. Sie ist für unsere Untersuchung besonders in-

teressant, da sich hier Artikulationen zwischen den dominanten Diskursen

Bahn brechen. Dabei können wir unter unseren Befragten zwei grundlegende

identitätspolitische Strategien identifizieren – einerseits ein grundlegendes

Offenhalten religiöser Identifikationen, andererseits das Festhalten an einem

7 Das liegt sicherlich auch in unserem Sample begründet, das sich weitgehend in ei-

nem gemeinhin als religiös bezeichneten Feld, dem interreligiösen Dialog, bewegt.

Neuere Gruppen wie die »Säkularen Muslime« wären hier interessant einzubeziehen,

weil sie, explizit auf die Islamdiskurse sowie religiöse Pluralität reagierend, sich stär-

ker auf Säkularität (Humanität, Menschenrechte, Liberalität) als auf Islam beziehen

(vgl. saekulare-Muslime.org).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 245

konfessionellen Grunddiskurs, vor dessen Hintergrund aber Variationen und

Grenzüberschreitungen vorgenommenwerden.BeideUmgangsweisen zeich-

nen sich durch ein starkes Verständnis von Autarkie in Bezug auf Religion

aus.

Das grundlegende Offenhalten von religiösen Identifikationen und Ab-

grenzungen zeigt sich als situativ und auch zeitlich wechselndes Aneignen

verschiedener religiöser Kompetenzen: religiöse Praktiken, religiöse Deutun-

gen und religiöse (Selbst-)Erfahrungen. Unsere Fallbeispiele (darunter An-

drea, Jessica und Christine) machen sich hierbei frei von bestehenden Diskur-

sen über religiöse Identität und Zugehörigkeit und haben für sich biografisch

ganz eigene Zusammenstellungen von religiösen Praktiken und Deutungen

erarbeitet. Diskurse über die Grenzen religiöser Traditionen wie die kohä-

rente Zuweisung einer religiösen Identität zu einer solchen Tradition über-

gehen sie dabei weitgehend, und mit dieser Strategie des Ignorierens lassen

sie auch offen, ob diese Diskurse für andere außer ihnen Gültigkeit haben

sollten. Sie zielen mit dieser Haltung nicht darauf, anzuecken oder sich ge-

gen einen bestimmten Diskurs zu stellen, vielmehr begegnen sie religiösen

Ansprüchen auf Alleinvertretung und Wahrheit seitens dominanter religiö-

ser Identitätsdiskurse mit einem grundsätzlichen, nicht spezifisch religiö-

sen Toleranzgebot sowie mit Entscheidungsfreiheit. Hierin schlägt sich vor

allem die gesellschaftsstrukturelle Individualisierung auch religionsbezogen

nieder, die solche Variationen ermöglicht. Dabei streben die Befragten des

Weiteren keine besondere Kohärenz an, weder in der Verknüpfung der sehr

unterschiedlichen religiös-spirituellen Zugänge der eigenen religiösen Prak-

tiken untereinander, noch in ihrem Bezug zu ihrer Arbeit bei den christlichen

Kirchen. Dieses Offenhalten erweist sich für sie als Möglichkeitsraum, den

sie nutzen, um spirituelle und religiöse Erfahrungen zu machen und Kennt-

nisse zu erlangen, ohne sich einer spezifischen Religion oder Konfession ver-

schrieben zu haben. Identitätsstrategisch eingebettet wird dieses Offenhalten

gelegentlich in die Idee eines lebenslangen Lernens bzw. Bildungsprozesses.

Dabei wird deutlich, dass solche in sich pluralisierten religiösen Praktiken

und Deutungen einer einzelnen Person kaum mehr als kohärente religiöse

Identität zu beschreiben ist. Den Fokus hier nur auf die Pluralisierung von

sozialen Sinnbezügen bei angestrebter Kohärenz zu legen (Keupp 1997), trifft

u.E. das Phänomen nicht. Die artikulierten Positionierungen und Praktiken

deuten vielmehr auf eine eher eklektische und die Sinnbezüge wechselnde

Praxis und Deutung von Religion hin, die die Befragten im Rahmen der re-

ligiösen Angebote ausprobieren. Dabei sind keine vereinheitlichenden, auf

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Religöse Pluralitäten

Kohärenz zielenden religiösen Identitätsphantasien zu identifizieren, selbst

Zugehörigkeiten scheinen hier eher ephemer.

Eine andere Strategie, die sich in dieser Gruppe zeigt, ist die einer sub-

stantiellen Verschiebung der religiösen Identifikationen und Abgrenzungen

vor demHintergrund des Festhaltens an grundlegenden Konfessionsgrenzen:

Das heißt, während insgesamt religiöse Traditionen als – auch notwendig –

differente anerkannt werden, nehmen die Befragten für sich selbst in An-

spruch, diese Grenzen gezielt überschreiten zu können. Hierbei verweisen

die Fallbeispiele (darunter: Birgit, Manfred, Hamid) zum Teil auf ein Gefühl

der inneren Stimmigkeit oder Authentizität. Wichtig ist ihnen aber vor al-

lem ihre eigene Kompetenz in Bezug auf Religion, die sie dazu befähigt, zu

entscheiden, welche Abgrenzungen und Identifikationen in welcher Situation

sie wie treffen können. Diese Selbstermächtigung in Bezug auf ihre Religion

eröffnet ihnen einen umgrenzten Raum von religiöser Pluralität, innerhalb

dessen sie Grenzüberschreitungen handhaben können, ohne dabei vom rech-

ten Weg abzukommen. Eine solche Haltung ist dabei nicht selbstverständlich

in einer grundlegenden Toleranz verankert, die jedem erlauben würde, solche

Grenzüberschreitungen zu tätigen, vielmehr gestehen die Befragten gerade in

der Bekräftigung der Grenzen nur sich selbst oder wenigen zu, diese Gren-

zen gezielt zu überschreiten. Dennoch ist auch diese Haltung nur vor dem

Hintergrund der strukturellen Individualisierung der Gesellschaft zu verste-

hen, da erst mit ihr eine Relativierung von Machtansprüchen bezüglich in-

stitutionell verankerter Deutungsansprüche einhergeht. Eine solche indivi-

duierte religiöse Positionierung, mittels der Praktiken und Überzeugungen

unterschiedlicher Religionen aufgegriffen, gemischt oder abgewechselt wer-

den, ist ebenfalls nicht explizit als Gegendiskurs zu den dominanten religiö-

sen Diskursen konzipiert, sich aber doch der hierarchischen Ansprüche der

›eigenen‹ Religion bewusst. Ohne diese zu verlassen, werden eigene Grenzen

ebenfalls situativ und biografisch ausgelotet. Diese Grenzüberschreitungen

werden mitunter auch an religiöse »Identitätsphantasien« bzw. Identitäts-

strategien angebunden, die Kohärenz zwischen unterschiedlichen Praktiken

durch Gefühle der Authentizität und Stimmigkeit zumindest subjektiv her-

stellen.

In den beiden letzten Gruppen finden sich Befragte aller Generationen,

wenngleich deutlich ist, dass sich besonders bei den Befragten der ältesten

Generation eine solcheHaltung erst als biografische Aufschichtung nach ihrer

formativen Phase ausgeprägt hat. Dass diese biografische Aufschichtung z.B.

bei Manfred möglich ist, hat möglicherweise auch mit seiner durchaus brü-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 247

chigen Berufsbiografie zu tun, die ihn geradezu dazu befähigt, sich Neuem

zu stellen. Die beiden Gruppen bestehen bis auf Hamid zudem nur aus Chris-

tInnen. Das ist angesichts der anfangs dargestellten, sehr stark zugewiese-

nen Positionierung der MuslimInnen im negativen Islamdiskurs wenig über-

raschend. Diese klare Negativzuweisung des Islams erschwert die Erfahrung

religiöser Pluralität als offenem Möglichkeitsraum deutlich, umso mehr als

unser empirisches Feld des interreligiösen Dialogs daraufhin zuspitzt. Auch

hier ist also zu berücksichtigen, dass jenseits unseres Samples sicherlich noch

weitere Umgangsweisen auch bei MuslimInnen zu finden sind. Genau das

zeigt auch unser Fallbeispiel Hamid, der insofern eine Art Ausnahme unter

den befragten MuslimInnen unserer Untersuchung ist, weil er als internatio-

nal agierender Künstler weniger stark regional eingebunden ist.

Bei beiden Ausprägungen der Verschiebung von dominanten Religions-

grenzen zeigen sich unterschiedliche Strategien der religiösen Positionierung

(z.B. pragmatisch, vermischend, partiell abgrenzend, eklektisch additiv) bei

entweder grundlegender oder zumindest subjektiver Unabhängigkeit von re-

ligiösen Zugehörigkeiten und Abgrenzungen. An diesem inkohärenten Um-

gang der Fallbeispiele mit der eigenen religiösen Positionierung wird außer-

dem ein methodologisch von uns als zentral erachteter Punkt deutlich: Das

Bestreben von ForscherInnen und in gewissem Rahmen auch häufig von Me-

thodologien, Kohärenz herzustellen, wird demMaterial nicht immer gerecht.

Dass das Material »Sinn macht«, dass eine Erzählung in sich stimmig ist,

darf keine Prämisse für die Ergebnispräsentation sein. Hamid beispielsweise

– aber auch andere der hier vorgestellten InterviewpartnerInnen – benennen

Elemente aus verschiedenen religiösen Traditionen als für sie relevant und

gültig, ohne sie argumentativ zusammenzubringen, ohne zu erklären, wie

diese unterschiedlichen Aspekte für sie zusammenpassen und Sinn ergeben.

Warum auch? Hamid versteht sich als Muslim, dann wieder als Deist, dann

ist Gott für ihn wie Chi aus dem Shaolin-Kontext, weshalb er am ehesten an

die muslimische anstelle der christlichen Version von Gott glaubt. Dass dies

Sinn ergeben könnte, dafür ist Hamid nicht in der Beweispflicht; und dass

man als Forschende versucht, diese Aussagen zusammenzubringen und an-

einander anschlussfähig zu machen, liegt vermutlich vor allem an unseren

Prämissen, wie sich Religionen und ihre Dogmen logisch zueinander verhal-

ten, welche sich nahestehen und welche sich ausschließen. Gerade dort, wo

uns diese Erzählungen irritieren, gerade an den Stellen, an denen wir mögli-

cherweise keinen Schlüssel finden, um den Fall zu erschließen, ist aus einer

Perspektive, die nach dem gegenwärtigen Wandel religiöser Identität fragt,

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Religöse Pluralitäten

folgerichtig nicht unbedingt die Analyse gescheitert, sondern werden neue

Formen tatsächlich sichtbar.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

