
Sufi leaders with their armies of dervishes” (122). Sufi
orders also had a shared concern for restoring the uni-
fied authority found in the figure of the Prophet, which
had now become split into the executive, prophetic and
spiritual authorities claimed by rulers, scholars, and
mystics, respectively. Among Sufis this was also reflect-
ed in the debates on the question whether this spiritual
authority originated in the notion of prophethood or in
sainthood. For Mevlevis and Nakşibendis, Ottoman
rulership was to represent this renewed unity of authori-
ty.

This is further elaborated in the next two chapters,
entitled “The Sultan and the Sultanate” and “The Caliph
and the Caliphate.” Conceived as the highest political
authority, the sultanate was considered an “indispens-
able component of human existence, including one’s
spiritual and material life” (151). Bureaucrats, jurists,
and Sufis debated whether this authority was attained by
the accordance of executive power, on the basis of mer-
it, or through grace. With the growing emphasis on the
divine origins of this last source of authority, Ottoman
political theories, developed by figures such as al-
Bidlisi (d. 1520), Kınalızade (d. 1572), and Taşkö-
prizade (d. 1561), privileged Sufistic-spiritual authority
over juridical and theological principles, held by former
viziers, such as Lütfi Paşa (d. 1564). Noting that “[t]he
idea of divine dispensation was so prevalent in Ottoman
thought that a possible rule of succession was never
problematized in political writing” (159), and that the
“question of morality” (173ff.) and “the status of ruler-
ship among humankind” (177ff.) were central to the
spiritual and philosophical focus of their writings
(177ff.), Yilmaz goes into detailed comparisons to tease
out the similarities and differences between these theo-
rists.

Already touching on the connection between sul-
tanate and caliphate in chapter three, Yilmaz introduces
the pre-Islamic and Assyrian mythological notion of the
caliph as “The Shadow of God” (ẓill Allāh), which is
picked up again in the chapter four. Stressing that this
particular title is not found in the Qur’an, but originates
from the traditions of the Prophet, Yilmaz also notes
that Ottoman Sultans never assumed that other caliphal
honorific “Commander of the Faithful”
(emīrü’l-mü’minīn), which had been commonly used by
caliphs until the fall of the Abbasids. Rather, “Süleyman
named himself as God’s caliph in the sense that the
caliphate was a unified authority combining both spiri-
tual and temporal realms” (181). This points at what in
the introduction is referred to as an “epistemological
break” (16). The caliph as God’s viceregent (khalīfat
Allāh) was not only distinguished from the historical
caliphal dynasties as successors to the prophet (khalīfat
Rasūl Allāh), but also interpreted in qualitatively differ-
ent mystical, rather than juridical, terms. Yilmaz unfolds
how the relation between sultanate and caliphate, or the
combination of rulership with viceregency, can be seen
as either rooted in prophethood; or invested in God
Himself as “the primary model for a ruler” (199);

whereas the Sufi notion of “the pole” (ḳuṭb) “appeared
as a third model of inspiration in political theory besides
those of God and ruler-prophets” (205).

In the final chapter, the theorizing that underlies the
discursive formations of political writings in the Süley-
manic Age is again contextualized in the historical set-
ting of the conflict between the Ottomans and a ri-
valling dynasty to the East. Initially, “[t]he Safavids, be-
ing at once a Turkoman chieftainship, a Shiite dynasty,
and a Sufi order, were better endowed with esoteric im-
age-making skills than the Ottomans … In response, the
Ottomans renewed their weakened alliances with promi-
nent Sufi orders and rehabilitated discredited Sufi fig-
ures with controversial teachings” (18). Particular sig-
nificance was accorded to Ibn Arabi, who, from the
time of Selim I onward, became not just an “anti-
Safavid resource” but the patron saint of the Ottoman
dynasty. Also feeding into the symbolic mix shaping the
status of sultan-caliph as the “Ottoman Epitome” (251)
was the transformation of the “polyphonic messianic
arena” (266) of early 15th-century Anatolia, populated
by once despised astrologers, diviners, self-styled
Mahdis, and other occultists, into an authoritative dis-
course hailing Süleyman “as the Mahdi of time and the
seal of the caliphate” (267).

A final critical note: While the introduction offers a
clearly structured outline of the book, this is not always
borne out in the composition of the actual narrative; the
back and forth in both the chronology and topical over-
age has resulted in repetitions and overlaps, undermin-
ing the narration’s flow and obscuring the argumenta-
tion for what is in itself a thought-provoking thesis. In
spite of these stylistic shortcomings, “Caliphate Rede-
fined” will prove a useful resource for those interested
in Ottoman history and in Islamic political theory.

Carool Kersten (carool.kersten@kcl.ac.uk)

Zemmin, Florian, Johannes Stephan und Monica
Corrado (Hrsg.): Islam in der Moderne, Moderne im
Islam. Eine Festschrift für Reinhard Schulze zum 65.
Geburtstag. Leiden: Brill, 2018. 603 pp. ISBN 978-90-
04-36403-5. Preis: € 150,00

Der hier anzuzeigende Band unterteilt sich in fünf
thematische Sektionen: “Islam(wissenschaft), Religion
und der Eigensinn der Moderne”; “Islamische Wissens-
kulturen und Normativität”; “Sprache und Literatur als
Medien der Moderne”; “Islam(wissenschaft) in der Öf-
fentlichkeit und die Rolle der Medien” sowie “Die Wis-
senschaftlerpersönlichkeit Reinhard Schulze”. Vorange-
stellt sind neben einer “Einleitung” eine “Tabula gratu-
latoria”; ein Interview mit Reinhard Schulze (“Ich will
nicht zu kritisch mit meinem eigenen Fach sein”) ist der
4. Sektion beigegeben. Beschlossen wird der Band mit
einem Verzeichnis der Schriften Schulzes. Insgesamt
besteht der Band aus 26 Beiträgen, die sich sowohl an
Fachvertretende als auch an Studierende richten. Ob der
Band ein breiteres, auch außerakademisches Publikum
erreichen kann, muss sich angesichts des sehr hohen

658 Rezensionen

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-658 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-658


Betrages, der für diese Publikation zu entrichten ist,
freilich erst zeigen.

Die Beiträge der 1. Sektion befassen sich u. a. mit ge-
nealogischen Fragen zum Religionsbegriff im Spiegel
von Religion und Rechtsprechung (Frank Peter) und mit
theoretischen und geschichtsbezogenen Fragen zur Ge-
nealogie als Medium religionsgeschichtlicher Rekon-
struktion (Volkhard Krech), mit Handlungstheorie und
religiöser Gewalt (Hans G. Kippenberg) sowie der wis-
senschaftsgeschichtlichen Bedeutung von Islam und
Buddhismus für die religionswissenschaftliche Syste-
matik (Karénina Kollmar-Paulenz). Die Beiträge der 2.
Sektion widmen sich etwa dem Islamverständnis bei
Ḥasan al-Bannā (Gudrun Krämer) und einer islambezo-
genen, historisch-soziologischen Perspektive auf “Civi-
lity and Charisma in the Long-Term Genesis of Political
Modernity within the Islamic Ecumene” (Armando Sal-
vatore). Die dritte Sektion umfasst u.a. Texte zur Politik
der Sprache in der Türkei (Hüseyin Ağuiçenoğlu) sowie
zur Bedeutung sprachlicher Stilelemente für religiöse
Aufklärung und Emanzipation (Literarische Salons im
Indien des 18. Jahrhunderts: Ein Beitrag zur Moderne
im Islam?, von Jamal Malik). In der 4. Sektion wird u.
a. der öffentliche Diskursraum gegenwärtiger Islamde-
batten als Herausforderung für die heutige Islamwissen-
schaft skizziert (Stephan Guth) sowie aus journalisti-
scher Perspektive der Frage nach dem Verhältnis von
Rechtsnationalismus und Islamismus (Yves Wegelin)
nachgegangen. Die 5. und letzte Sektion beinhaltet
einen Beitrag zu wissenschafts- und forschungspoliti-
schen Aspekten von Reinhard Schulzes Karriere als Is-
lamwissenschaftler (Anke von Kügelgen) sowie einen
Text, der eine Einschätzung und einen historisierenden
Rückblick auf die Debatte um die von Schulze forcierte
Frage nach den historiografischen und islamwissen-
schaftlichen Möglichkeiten der Idee einer spezifisch “is-
lamischen Aufklärung” gibt (Michael Kemper).

Die Herausgebenden betonen in ihrer Danksagung,
dass der Sammelband einen Debattenbeitrag zu Arbeits-
schwerpunkten von Reinhard Schulze leisten will. Aus
Sicht der Religionswissenschaft ergeben sich aus der
Lektüre des Bandes viele Anregungen und Rückfragen,
von denen hier zwei exemplarisch angesprochen seien.
Frank Peter greift in seinem Beitrag (Genealogien des
Religionsbegriffes und die Grenzen der Religionsfrei-
heit in Europa) im Rückgriff auf Schulzes Arbeiten zur
wissenschafts- und ideengeschichtlichen Verquickung
von Islam- und Religionsbegriff in Europa das Problem
auf, inwieweit sich in der Rechtsprechung am Europä-
ischen Gerichtshof für Menschenrechte in Straßburg ein
spezifisch europäischer Religionsbegriff spiegelt. Ob es
also mit Blick auf genealogische Konstruktionen eines
solchen Religionsbegriffes die durch die Religionswis-
senschaft vorausgesetzte Annahme gerechtfertigt er-
scheint, dass normative Vorgaben innerhalb von Recht-
sprechung immer mit klassifizierenden und normieren-
den – etwa spezifisch christlichen – Zuschreibungen
von Religion einhergehen. Peter argumentiert diese Fra-
ge im Rückgriff auf Studien zur Politik des Säkularis-

mus (etwa W. F. Sullivan, E. S. Hurd, S. Mahmood, P.
G. Danchin [eds.], Politics of Religious Freedom. Chi-
cago 2015) und kommt zu dem überraschenden Ergeb-
nis, dass die genealogische Zuschreibung eines solchen
Religionsbegriffs keinesfalls immer eindeutig ist, wenn
man die konkrete Rechtsprechung berücksichtigt, also
von Fall zu Fall abwägt, ob “Religion” durch den Ge-
richtshof stets normierend zugeschrieben wird. Es kön-
ne bezweifelt werden, “von einem Religionsbegriff zu
sprechen, der genealogisch untersucht werden kann”
(82).

Dieser von Peter vorgetragene, skeptische Einwand
zur gegenwärtigen Genealogiekritik der Religion inner-
halb der Religionswissenschaft und benachbarter Diszi-
plinen schüttet keineswegs das Kind mit dem Bade aus,
zeigt aber den oftmals ungeklärten theoretischen Status
des Religionsbegriffes für genealogische Narrative der
Religionsgeschichte an. Angesprochen sind damit be-
griffliche und diskursive Abhängigkeiten sowie her-
kunftsgeschichtliche Vorlieben des Religionsbegriffes in
der religionswissenschaftlichen Genealogie, dann aber
auch die Frage nach den historiografischen und theolo-
gischen Kriterien, welche einer Aufwertung oder Kano-
nisierung bestimmter Religionsbegriffe vorausgesetzt
sind, um die Frage nach der Herkunft disziplinärer Be-
griffskonstellationen von Islam und Religion genealo-
gisch plausibilisieren zu können. Diese im Beitrag von
Peter implizierte, aber nicht explizit ausformulierte Pro-
blematisierung der Genealogie ließe sich auch auf die
von Reinhard Schulze vorgelegten Überlegungen zum
Verhältnis von Islam- und Religionsbegriff in der
europäischen Wissenschafts- und Religionsgeschichte
selbst zurückbiegen. Angesprochen finden sie sich im
Rahmen dieses Bandes beispielsweise im Beitrag von
Karénina Kollmar-Paulenz (Islam, Buddhismus und die
Frage nach dem “Kanon der Religionswissenschaft”).

Für eine interdisziplinäre Islamwissenschaft ist der
Religionsbegriff jedoch nicht nur in religionsgeschicht-
licher Hinsicht bedeutsam, sondern auch mit Blick auf
die ganz grundsätzliche Frage, als was Religion mit
Blick auf den Islam überhaupt von Interesse sein kann
bzw. zu verstehen sei, oder eben auch nicht. Aufschluss-
reich sind dazu Äußerungen, mit denen sich Florian
Zemmin (Wider die islamische Exzeptionalität: Zur (In-
ter-)Disziplinarität der Islamwissenschaft am Beispiel
des Salafismus) zu einem möglichen Beitrag der Islam-
wissenschaft zum “Verstehen jihadistischer Gewalt”
(175) äußert: “Gerade junge europäische Männer, die
sich jihadistischen Organisationen anschließen, haben
auffällig oft eine kleinkriminelle Vergangenheit und hat-
ten kaum religiös-islamische Vorbildung vor ihrem Be-
kenntnis zu dieser speziellen Ausdrucksform des Islam.
… Im Unterschied zu al-Qā‘ida legt die Führung des IS
nicht einmal mehr Wert auf die religiöse Festigung je-
ner, deren Anschläge sie für sich reklamiert. In einer
perversen Symbiose überhöht die Organisation durch
Verleihung ihres Labels die narzisstische, sinnlose Ge-
walt eines einzelnen kriminellen und drogenabhängigen
Psychopathen, der im Gegenzug Material für das Narra-

Rezensionen 659

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-658 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-658


tiv eines globalen Jihad liefert. Der IS selbst, für dessen
Entstehen zerfallende Staaten selbstverständlich wichti-
ger waren als der Koran, kann besser als faschistische
Bewegung verstanden werden” (175f.). Hier stellt sich
sogleich die Frage, von was für einem Religionsbegriff
eine so argumentierende Islamwissenschaft ausgeht,
und ob sie gut beraten ist, eine Begrenzung ihrer Deu-
tungskompetenz entlang objektsprachlicher Implikatio-
nen der Religion zu begründen entsprechend der Idee,
dass eine weniger theologieaffine “Erscheinungsform
von Religion” (177) das Vorhandensein von Religion
überhaupt in Frage stellt. In der Religionswissenschaft
hat in den vergangenen Jahre insbesondere die Diskussi-
on um diskurstheoretische Ansätze gezeigt, wie eine

Einhegung analytischer Religionsbegriffe entlang “reli-
giöser” Selbstbeschreibungen eine wichtige Bedingung
für die Kritik theologischer Implikationen der Wissen-
schaftssprache geworden ist, gleichzeitig aber auch da-
zu führen kann, dass der Religionswissenschaft ein spe-
zifisch theoretischer Gebrauch des Religionsbegriffs ab-
handenkommen kann, der es ihr erlaubt, sich jenseits
theologischer oder binnenreligiöser Religionsdiskurse
im engeren Sinne religionsbegrifflich zu profilieren. So
stellt sich die Frage, ob diese Beobachtung auch für die
Islamwissenschaft und ihr spezifisches Interesse am Re-
ligionsbegriff aufschlussreich und weiterführend sein
kann.

Lorenz Trein (lorenz.trein@lrz.uni-muenchen.de)

660 Rezensionen

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-658 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-658

