70 | TEIL |: ZUR THEORIEBILDUNG

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN
3.1 Weber: Die Herrschaft von Menschen iiber Menschen

Scharfe Scheidung ist in der Realitédt oft nicht
moglich, klare Begriffe sind aber dann deshalb
nur um so notiger.

MAX WEBER (1972: 123)

Max Webers idealistische Theorie des Sozialen stellt eine soziologische Kritik
am Historischen Materialismus dar. Im Gegensatz zu Marx nimmt Webers Wis-
senschaftstheorie fiir sich den Standpunkt des unbeteiligten Dritten in An-
spruch.”® Webers Programm und Methode eines induktiven sozialwissenschaftli-
chen Ansatzes stellt grundsitzlich die Frage, wie Herrschaft, Machtverhiltnisse
und sozialer Wandel innerhalb eines Gemeinwesens zu untersuchen sind. Seine
Betrachtungsweise betont das Bedingungs- und Wechselverhiltnis von Individu-
um und Gesellschaft. Weber kniipft zwar an Marx’ Paradigma der strukturierten
sozialen Ungleichheit an, revidiert aber zentrale Aussagen des Historischen Ma-
terialismus wie etwa, dass die gesellschaftlichen Verhiltnisse wesentlich durch
die Produktionsverhéltnisse bestimmt sind, die wiederum von den Eigentums-
verhiltnissen an den Produktionsmitteln abhingen (MEW 6, 408). Gemill We-
bers Theorie ist gesellschaftliche Entwicklung nicht als wechselseitiges Handeln
der Produktivkrifte zwischen Unter- und Uberbau und dem damit einhergehen-
den Klassenkampf zu verstehen, sondern maf3geblich aus der inneren Entwick-
lung von Werthaltungen und dem Geist des jeweiligen Gesellschaftssystems.
Doch bei allen sozialen Entwicklungen wie etwa der Demokratisierung sieht
Weber ,fast immer irgendwelche okonomische Bedingungen mitwirkend im
Spiele” (Weber 1972: 569). Wihrend Marx das Paradigma der strukturierten so-
zialer Ungleichheit urspriinglich begriindet, wird es von Weber modifiziert und
damit letztlich fortgefiihrt.

Deutlicher unterschieden sich Marx und Weber hinsichtlich der Bewertung
des Staates. Die Wurzel der bestehenden Staatswesen ist fiir Marx die biirgerli-
che Gesellschaft. ,,Durch die Emanzipation des Privateigentums vom Gemein-
wesen ist der Staat zu einer besonderen Existenz neben und aufer der biirgerli-
chen Gesellschaft geworden; er ist aber Nichts weiter als die Form der Organisa-
tion, welche sich die Bourgeoisie sowohl nach Auf3en als auch nach innen hin

26 Weber verfolgt den Ansatz einer deskriptiven Ethik, welche sich auf die wissenschaft-
liche Beschreibung von Moralvorstellungen beschréinkt und nicht mehr den Anspruch

erhebt, wissenschaftlich normative Aussagen zu begriinden.

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 71

zur gegenseitigen Garantie ihres Eigentums und ihrer Interessen notwendig ge-
ben (MEW 3, 62). Fiir Weber ist der Staat als politischer Verband grundsétzlich
ein auf Gewaltsamkeit gestiitztes Herrschaftsverhiltnis. Dies entspricht Webers
agonistischem Weltbild. Weber (1988c: 329) fiihrt aus, dass mit der Kunst der
Kriegfiithrung nicht mehr nur der Feldherr, sondern dariiber hinaus auch der Poli-
tiker und der kapitalistische Unternehmer begabt sein miissen, denn in all diesen
Sphiren sieht er ,,Machtkdmpfe[n] auf dem Markt, auf dem Marktplatz oder auf
dem Schlachtfeld. Webers Formulierung vom Staat ,,als formell sich neutral
gebirdende Gewalt” (Weber 1985: 464) ist bedeutend, da sie erlaubt, die politi-
sche Dimension der iiblichen Trennung in Staat und Gesellschaft zu erkennen.

Die soziale Funktion des Konflikts sowie von Kampf und Krieg im Besonde-
ren werden bei Max Weber und bereits bei Georg Simmel (1908: 233) als eine
Form der Vergesellschaftung dargestellt. Der Umgang mit Kampf und Krieg ist
damit eine Art und Weise sozialen Handelns, die von gesellschaftlichen und po-
litischen Strukturmerkmalen des jeweiligen sozialen Systems abhingig ist. Erst
die Monopolisierung von Gewaltsamkeit, die als legitim angesehen wird, gilt
Weber als Kriterium zur Unterscheidung zwischen dem Staat und allen iibrigen
Formen von Herrschaft. Dem Militdr kommt dabei eine besondere Rolle zu, da
es als staatliche Institution zur Anwendung kriegerischer Gewalt vorgehalten
wird. Dariiber hinaus werden jene sozialen Differenzierungsprozesse, die fiir
moderne Gesellschaften inhdrent sind, gerade durch kulturelle Aspekte der Le-
bensfithrung wie Ehre und Prestige verkorpert, die fiir das Militdr typisch sind
oder es zumindest lange Zeit waren. Wie Simmel und Weber gezeigt haben,
spielen kulturelle Aspekte der Lebensfithrung neben Besitz und Macht in sozia-
len Differenzierungsprozessen eine grundlegende Rolle.

Das Militér ist ein staatliches Herrschaftsinstrument das der Aufrechterhal-
tung der politischen und gesellschaftlichen Ordnung dient. Aufgrund der Ver-
bindung von Mikro- und Makrosoziologie bieten Webers Uberlegungen zum Mi-
litdar eine fruchtbare Ausgangsbasis fiir die Weiterentwicklung militdrsoziologi-
scher Theorie und Empirie, da auch das militdrische Feld nur durch die Wech-
selwirkung von Akteur und Struktur zu verstehen ist. Obwohl seiner Theorie ein
anti-marxistischer Grundzug zu Eigen ist, kommt auch er letztlich nicht umhin,
Ethik und ihre sozio6konomischen Grundlagen in Verbindung zu setzen. Webers
Analyse sozialer Ordnung, die auch eine grofie Rolle fiir Bourdieus Sozialtheorie
spielt, bildet den Ankniipfungspunkt an eine unterbrochene Denktradition in der
sozialwissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dem Militdr. Sie soll darum
hinsichtlich ihres Potenzials zur Erweiterung der bisherigen militdrsoziologi-
schen Forschung diskutiert werden.

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | TEIL |: ZUR THEORIEBILDUNG

3.1.1 Herrschaft, Macht und Gewaltsamkeit

Im Militédr finden Herrschaft, Macht und Gewaltsamkeit innerhalb einer Institu-
tion in einem einzigartigen Mafle zusammen. Das Militdr ist ein Instrument
staatlicher Macht und Herrschaft, denn es besitzt die Mittel und Féhigkeiten zur
Ausiibung kriegerischer Gewalt. Das Militdr gilt als staatliche Institution zur or-
ganisierten und kontrollierten Anwendung von direkter Gewalt. Dies kann dem
Zweck der Abschreckung von dufleren Gegnern, der Verteidigung des Landes
oder auch zur Erpressung bzw. der Eroberung von Territorien und Giitern die-
nen. Grundsitzlich kann das Militdr aber auch als Drohmittel gegen innere Geg-
ner, zur Niederschlagung von Aufstinden oder schlicht zur gesellschaftlichen
Stabilisierung benutzt werden. Daran wird deutlich, wie nahe liegend es ist, mili-
tiarisches Gewaltpotenzial als ein zentrales Instrument zum Erhalt von politischer
Macht und staatlicher Herrschaft zu betrachten. Im Folgenden werde ich die Zu-
sammenhinge von Herrschaft, Macht und Gewalt anhand der Ansitze Webers
darstellen und hinsichtlich ihrer Bedeutung fiir das Militédr diskutieren.

Allen von Weber gebrauchten Begriffen liegt die Idee einer Chance spezifi-
schen Handelns zugrunde: ,,Die soziale Beziehung besteht, auch wenn es sich
um so genannte ,soziale Gebilde* [...] handelt, ausschlieBlich und lediglich in der
Chance, daf} ein seinem Sinngehalt nach in abgebbarer Art aufeinander einge-
stelltes Handeln stattfand, stattfindet oder stattfinden wird* (1972: 13). Wihrend
Macht bei Weber als Durchsetzung des eigenen Willens auch gegen Widerstand
angelegt ist, steht Herrschaft fiir die Moglichkeit, dass einer Willensduferung
problemlos Folge geleistet wird. Weber (1921: 542) unterscheidet ,,zwei polar
einander entgegengesetzte Typen von Herrschaft*: , Einerseits die Herrschaft
kraft Interessenkonstellation (insbesondere kraft monopolistischer Lage), und
andererseits die Herrschaft kraft Autoritit (Befehlsgewalt und Gehorsams-
pflicht)”. Herrschaft bezieht sich im Unterschied zu Macht nicht nur auf die blo-
e Moglichkeit der Durchsetzung des eigenen Willens, denn ,,als Sonderfall von
Macht* steht Herrschaft fiir ein Machtverhiltnis, das eine bestimmte institutio-
nelle Form angenommen hat und bei den Betroffenen auf Anerkennung stoft
(1972: 541). Daher bezeichnen ,Macht‘ und ,Herrschaft qua Autorititit* Phéno-
mene, um den eigenen Willen gegen andere durchzusetzen, doch bleibt der
Machtbegriff im Sinne Webers (ebd.: 28) soziologisch amorph. Was in der Pra-
xis sozialer Feldern geschieht, ldsst sich aber immer auch unter Machtaspekten
beobachten, wie Rainer Paris (2005: 25) festhalt:

Macht ist als pures, ungeschminktes Sozialverhéltnis empirisch eher die Ausnahme, sie ist

im Alltag hdufig mit anderen Beziehungstypen, insbesondere mit Arbeit und Liebe legiert.

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 73

Weber (1972: 539) zufolge ist Herrschaft ein ,,zentrales Phinomen alles Sozia-
len*, das sich nicht auf die Sphére staatlich-politischen Handelns beschrinkt,
sondern im Gegenteil auch bei den ,,0konomisch relevantesten sozialen Gebilden
der Vergangenheit und der Gegenwart: der Grundherrschaft einerseits, dem kapi-
talistischen GrofBbetrieb andererseits, die entscheidende Rolle” (ebd. 541) spielt.
Der Herrschaftsbegriff im engeren Sinne ist bei Weber (ebd. 544) letztlich iden-
tisch mit autoritidrer Befehlsgewalt und dem Prinzip von Befehl und Gehorsam in
verfestigten und sozialen Beziehungen. Dieses Prinzip von Befehl und Gehor-
sam ist freilich in allen Armeen eine zentrale Grundlage fiir die militérische
Ordnung, insofern geht es im Militdr letztlich um nichts anderes als um Herr-
schaft im Weber’schen Sinne. Der militirische Gehorsam findet sich iiberwie-
gend in der Vorstellung vom unbedingten Gehorsam; der bedingte und mitden-
kende Gehorsam z.B. der Konzeption der Inneren Fiihrung der Bundeswehr stellt
weltweit eher eine Ausnahme dar. Herrschaft baut auf Macht auf, doch erst legi-
timierte, dauerhaft anerkannte und institutionalisierte Macht fiihrt zu Herrschaft.
So liegt gemidl Weber (ebd. 544) Gehorsam erst unter den Bedingungen einer
willentlichen Gefolgschaft vor, ,,als ob die Beherrschten den Inhalt des Befehls,
um seiner selbst willen, zur Maxime ihres Handelns gemacht hitten®. Herrschaft
ist also erst dann institutionalisiert, wenn der Glaube an die RechtméBigkeit und
Verbindlichkeit der etablierten Ordnung (,,Legitimitidtsglaube*) dominiert, denn
,»ditte oder Interessenlage so wenig wie rein affektuelle oder wertrationale Moti-
ve der Verbundenheit konnten verldfliche Grundlagen einer Herrschaft darstel-
len* (ebd. 122).

Weber (ebd. 122ff) unterscheidet nun drei Idealtypen legitim angesehener
Herrschaft nach ihren Geltungsgriinden (,,Legitimititsanspruch®), die immer
dann vorliegen, wenn sich das soziale Handeln an der Vorstellung von einer be-
stehenden, etablierten Ordnung orientiert: legale, traditionale und charismatische
Herrschaft. Die fiir Weber im Mittelpunkt stehende legale Herrschaft (ebd.
124£f), die sich mittels Rationalitit legitimiert, zeichnet sich dadurch aus, dass
sie aus einem Gefiige biirokratischer Organisationen und der habituellen Fihig-
keit der Organisierten, die mit der geltenden Ordnung verschmelzen, besteht
(Breuer 1991: 213). Wird Herrschaft nicht anerkannt, so kann sie folglich keine
Legitimitét fiir sich beanspruchen. Die Durchsetzung eines Willens kann dann
nur durch bloBe Gewaltsamkeit geschehen. Fiir Weber (1992: 7f.) ist die Macht
des Staates auf ,legitime‘ Herrschaft und Gewalt gestiitzt:

Der Staat ist, ebenso wie die ihm geschichtlich vorausgehenden politischen Verbinde, ein
auf das Mittel der legitimen (das heif3t: als legitim angesehenen) Gewaltsamkeit gestiitztes

Herrschaftsverhiltnis von Menschen iiber Menschen.

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | TEIL |: ZUR THEORIEBILDUNG

Diese Sichtweise impliziert jedoch, dass die Macht des Staates letzten Endes auf
Gewaltsamkeit gebaut ist. Deswegen iiberrascht es auch nicht, dass Weber (ebd.
6) der Trotzki zugeschriebenen Aussage zustimmt, nach der jeder Staat auf Ge-
waltsamkeit gegriindet wird. Die platonische Auffassung, dass die Ordnung des
Politischen einer gottlichen Seinsordnung unterworfen sei, wird somit verworfen
und von einem gewalthaften Naturzustand ausgegangen.”’ Der Staat ist dann der
einzig mogliche Garant fiir eine innere Friedensordnung. Weber macht aber auch
darauf aufmerksam, dass, der Eintritt der Anarchie erreicht wire, wenn soziale
Gebilde ohne Gewaltsamkeit auskdmen — was er vollig niichtern und wertfrei be-
trachtet. Anarchie bedeutet fiir Weber (1972: 515) schlicht und einfach, dass ,,die
Koexistenz und das Gemeinschaftshandeln der ein Gebiet bevolkernden Men-
schen in Gestalt eines rein faktischen gegenseitigen Respektierens der gewohn-
ten Wirtschaftsweise, ohne Bereithaltung irgendwelchen Zwanges nach ,auflen*
oder ,innen‘, ablduft.

Physische bzw. direkte Gewalt, so betont Weber (1972: 30), ist fiir das We-
sen jedes Staates unentbehrlich. ,,Gewaltsamkeit ist natiirlich nicht etwa das
normale oder einzige Mittel des Staates [...] wohl aber: das ihm spezifische®
(Weber 1992: 6). Doch das Wesen der politischen Gemeinschaft zeichnet sich
fiir Weber (1972: 514) durch die Bereitschaft der Menschen eines territorialen
Gebietes aus, dieses mittels Waffengewalt geordnet zu beherrschen. Weber (ebd.
516) sieht dies als etwas Urwiichsiges an. In der europdischen Geschichte waren
fiir ihn daher auch alle politischen Gemeinschaften zugleich Gewaltgebilde, da
sie fir die Wahrung ihrer Interessen zur Gewalt gegriffen haben (ebd. 520). Das
Handeln der politischen Gemeinschaft, das sich durch die Gefahrdung und Ver-
nichtung von Leben auszeichnet und somit fiir Weber (ebd. 515) durch das spe-
zifische Pathos des ,,Ernst des Todes* geprigt ist, stiftet die dauernde Gefiihls-
grundlage der politischen Gemeinschaft.

Der politische Verband beruht auf dem Glauben an die Rechtmifigkeit im
Sinne eines Legitimititseinverstdndnisses des Handelns der politischen Gemein-
schaft. Doch erst mit der Herausbildung einer Zentralinstanz, die sowohl das
Gewaltmonopol als auch alle weiteren Ordnungsfunktionen, wie Rechtssetzung
und -sprechung sowie Verwaltung, auf sich vereinigt, spricht Weber (ebd. 516)
vom Staat. Dieser Staat hat im Prozess seiner eigenen Herausbildung alle Herr-
schaftsgewalten auf sich vereinigt, so dass ,es ,legitime* Gewaltsamkeit heute
nur noch insoweit gibt, als die staatliche Ordnung sie zuldf3t oder vorschreibt™
(ebd. 29). Nicht nur die Ausiibung von Gewalt wird vom Staat monopolisiert,
sondern auch die Rechtsordnung, so dass eine latente Zwangsordnung entsteht

27 Diese agonistische Grundausrichtung findet sich auch bei Bourdieu wieder.

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 75

(ebd. 182) und sich der politische Verband nunmehr in Form des Staates zu einer
Rechtsschutzanstalt wandelt (ebd. 519) bzw. zu einem Rechtsstaat, wie wir heute
sagen wiirden. Staaten existieren zunéchst also um die Einigkeit einer territoria-
len Gemeinschaft auszudriicken und zu bekriftigen. Das Gewaltmonopol des
Staates soll wichtige Giiter fiir die Gemeinschaft sichern und besitzt daher eine
ideologische, militdrische sowie wirtschaftliche Funktion (Burnheim 1985: 33f).
Dem Staat gegeniiber miissen alle seine Untertanen gleich sein, da er den An-
spruch vertritt die Gemeinschaft zu reprisentieren.

Der Hoheits- und Gehorsamsanspruch mit dem der Staat dem Einzelnen ge-
geniibertritt, gilt als Prototyp institutioneller Gewalt. Die Auffassung von Ge-
waltsamkeit bei Weber fasst Waldmann (1995: 431) folgendermaflen zusammen:

Auch bei institutionellen Gewaltverhiltnissen, die scheinbar von innerem Frieden und
Harmonie gepriigt sind, darf nicht iibersehen werden, daB die Uberlegenheit der Herr-
schenden letztlich auf dem moglichen Einsatz brachialer Durchsetzungsmittel beruht, ein
Sachverhalt, der von den Vertretern der Zwangs, allen voran Max Weber [...], stets den

Befiirwortern eines Konsensmodells vom staatlichen Handeln entgegengehalten wurde.

Mit Weber liee sich nun argumentieren, dass erst wenn grof3e Teile der Biirger-
schaft den Glauben an die Legitimitét der herrschenden Ordnung verlieren, der
Staat in seiner Existenz bedroht ist, denn die von Weber betrachteten sozialen
Gebilde existieren in dem MafBe, in dem Menschen nach den Maf3gaben ihrer
Ordnungen handeln. ,.Ein bestimmtes Minimum an Gehorchenwollen, also: In-
teresse (duflerem oder innerem) am Gehorchen gehort zu jedem echten Herr-
schaftsverhdltnis® (1972: 122). Zwischen der wenig differenzierten Bedeutung
des deutschen Wortes ,Gewalt® einerseits und der Differenzierung des Gewalt-
begriffs im abendldndischen philosophischen Denken in violentia (Gewalttitig-
keit) und potentia (rechtmiflige Gewalt) entscheidet sich Weber durch den Be-
griff der Gewaltsamkeit fiir einen dritten Weg, der sich zum einen von der miss-
verstandlichen alltagssprachlichen Verwendung des Gewaltbegriffs unterschei-
det, zum anderen durch Relativierung — ,.legitimen (das heif3it: als legitim ange-
sehen) Gewaltsamkeit” — frei von normativen Wertungen sein soll. Daher ist le-
gitimierte Gewalt fiir Webers Politische Soziologie von elementarer Bedeutung
zum Verstindnis von staatlicher Herrschaft.

- am 14.02.2026, 14:41:28. A


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | TEIL |: ZUR THEORIEBILDUNG

3.1.2 Die biirokratische Heeresform

Die Monopolisierung der Gewaltsamkeit ist fiir Weber das Kriterium, welches
den Staat von allen anderen Herrschaftsformen unterscheidet. Weber (1972: 29)
definiert ihn als politischen Anstaltsbetrieb, dessen ,,Verwaltungsstab erfolgreich
das Monopol legitimen physischen Zwanges fiir die Durchfiihrung der Ordnun-
gen in Anspruch nimmt“. Die Eigentiimlichkeit dieses Anstaltstaates besteht fiir
Weber (ebd. 313) in der Kombination von Gewaltbegrenzung und Gewaltentei-
lung. Das staatliche Gewaltmonopol fiihrt letztlich im Inneren zur Konzentration
von Gewaltsamkeit bei der Polizei und zur Kasernierung militdrischer Gewalt.
Gewaltsamkeit wird somit zur unpersonlichen Staatsgewalt. Die Herrschaft un-
personlicher Gewaltsamkeit geht einher mit der Herrschaft unpersonlicher Biiro-
kratie.

Webers Biirokratietheorie, wie sie sich in ,,Wirtschaft und Gesellschaft*
[1921] findet, liegt die Primisse der Rationalitit von Biirokratien (ebd. 126ff;
551ff) zu Grunde. Weber versteht unter dem Rationalisierungsprozess die ,,Ent-
zauberung der Welt* von magischen und religiosen Weltbildern und die Bere-
chenbarkeit und Beherrschbarkeit von natiirlichen und sozialen Vorgingen
(Schluchter 1980: 9ff). Weber begreift Biirokratien als ,,stdhlerne Maschinen®,
die ihre Aufgaben sachlich, genau und emotionslos erledigen. Dazu sind sie auf
einen regelméBigen und regelgemifen Betrieb von Amtsgeschiften, dem Prinzip
der Hierarchie, festen Verfahrensregeln sowie der aktenmifligen Dokumentation
von Entscheidungen und Abldufen ausgelegt. Der biirokratische Betrieb wird
von Amtsinhabern ausgefiihrt, die ihren Pflichten gehorchen und dazu genau de-
finierte Kompetenzen besitzen. Die Mitglieder einer Biirokratie sind in eine klare
Hierarchie eingebunden und unterliegen der daraus resultierenden Amtsdisziplin
(ebd. 548ff).

Weber hat jedoch Biirokratie nicht nur als rationale Form der Herrschaft
konstruiert, sondern gerade vor der zweckrationalen Orientierung in biirokrati-
schen GrofBorganisationen gewarnt. Das ,,stahlharte Gehéduse* der Biirokratie,
dessen Gestaltung den Akteuren entzogen bleibt, ergibt sich aus der ziel- und in-
haltsunabhingigen Rationalitits- und Effizienzbestimmung. Der Prozess der
universellen Biirokratisierung fiihrt letzten Endes zur ,,Entseelung® aller moder-
nen Gesellschaften der Welt. Dies ist fiir Weber das Ergebnis eines dynamischen
Modernisierungsprozesses, in dessen Verlauf traditionale Formen der Herr-
schaftsausiibung durch rationale, arbeitsteilige, fachmé@Bige und hierarchische
biirokratische Organisationen ersetzt wurden. Weber (1988: 330) argumentiert,
dass sich dieser Modernisierungsprozess der gesamten Welt beméchtigt. Das dy-
namische Moment des universellen Biirokratisierungsprozesses ist der moderne
Kapitalismus. Mit der ,,streng rationalen Organisation der Arbeit auf dem Boden

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 77

rationaler Technik® (ebd. 323) des Kapitalismus bediirfe dieser eines Verwal-
tungsapparates, dessen Funktionieren ebenso kalkulierbar sei wie die Leistung
einer Maschine.

Gekennzeichnet ist diese ,,universelle Biirokratisierung® fiir Weber durch die
Tendenz, sich auf alle Lebensbereiche auszudehnen. Am Ende dieses Biirokrati-
sierungsprozesses sind alle Institutionen biirokratisch organisiert (ebd. 230). Der
Prozess der Biirokratisierung greift damit zum einen iiber Linder und System-
grenzen hinweg und durchdringt zum anderen den gesellschaftlichen Raum.
Weber befiirchtet, dass mit dem zunehmenden Einfluss von biirokratischen Herr-
schaftsapparaten auf den gesellschaftlichen Alltag der ,,Geist der Biirokratie®
noch in die kleinsten Poren der Gesellschaft eindringt. Durch die ,,Prizision, Ste-
tigkeit, Disziplin, Straffheit und Verldsslichkeit™ der modernen Biirokratie ist sie
die rationalste und damit iiberlegene Form der Herrschaftsausiibung (ebd. 128).
Entscheidend fiir Weber (1988: 331) ist, dass die Biirokratisierung aufgrund der
ihr innewohnenden Rationalitit zu einem unentrinnbaren Prozess und der aus ihr
hervorgehende biirokratische Apparat durch seine Totalitdt und Spezialisierung
zu einem nahezu unzerstorbarem Herrschaftsgebilde wird. Eine rationale Le-
bensordnung ist fiir Weber (ebd. 330f) eng mit der modernen Biirokratie verbun-
den.

Die biirokratische Organisation pflegt den Glauben an die eigene Rationali-
tdt, ist aber nicht notwendigerweise eine rationale Organisation, wenn sie auch
von Weber als Idealtypus einer rationalen Verwaltung dargestellt wurde. Weber
beschreibt eher den Anspruch seiner Zeitgenossen an die Biirokratie als Form
reiner Rationalitit, als dass er selbst diese Forderung normativ unterstiitzen wiir-
de. Das ,,Gehduse der Horigkeit“ werde dann zum unentrinnbaren Schicksal,
wenn den gegenwirtigen Menschen ,.eine rein technisch gute und das heif3t: eine
rationale Beamtenverwaltung und -versorgung der letzte und einzige Wert ist,
der iiber die Art der Leitung ihrer Angelegenheiten entscheiden soll“ (ebd. 332).
Im Gegensatz zum Fortschrittsglauben erkennt Weber keine Wahlverwandt-
schaft des Rationalisierungsprozesses mit Demokratie, Freiheit und Individua-
lismus an, sondern eher mit zunehmender Verknechtung. Fiir ihn sind es vor al-
lem die ,,0konomischen Wetterzeichen®, die ,,nach der Richtung zunehmender
,Unfreiheit*“ weisen (Weber 1988: 63). Weber ist sich freilich dariiber im Kla-
ren, dass die Ziele vergesellschafteten Handelns nicht objektiv vorgegeben sind,
sondern im Verlaufe von Machtprozessen und Konflikten gesetzt werden.

Bei seinen Betrachtungen des Militérs bezieht Weber gewissermaflen einen
dynamischen Standpunkt. So stellt er fest, die Struktur des Militirs habe sich aus
gesellschaftlich-politischen Prozessen heraus entwickelt. ,,Das moderne Massen-
heer vollends ist zwar iiberall das Mittel gewesen, die Honoratiorenmacht zu

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | TEIL |: ZUR THEORIEBILDUNG

brechen, ist aber selbst in keiner Art ein Hebel aktiver, sondern lediglich passi-
ver Demokratisierung geblieben* (Weber 1972: 569). Wihrend der frithneuzeit-
liche Staat die Aufstellung und Finanzierung seiner Heere noch in die Hinde des
Landadels und unabhingiger Militdrunternehmer legte, wird deren Autonomie
im Rahmen des Rationalisierungsprozesses des Staates durch die Etablierung bii-
rokratischer Kontrollorgane schrittweise aufgehoben, bis das Militdr schlielich
im Staatsapparat aufgeht und das moderne Heer entsteht (ders. 1988a: 70, Bd. II;
1972: 685ff). Die Struktur des Militdrs sei durch die biirokratische Heeresform
geprégt, die zur Aufstellung Stehender Berufsheere notig sei (ders. 1972: 565).
Mit der Verstaatlichung des Militidrwesens dnderte sich der Charakter von Streit-
kriften, die zuvor noch in der Hand des Adels oder professioneller Kriegsunter-
nehmer lagen: ,,Begriffe z.B. wie ,Regiment® einerseits, ,Bataillon® andererseits
hatten daher noch im 18. Jahrh. regelmiflig einen ganz verschiedenen Sinn: nur
das letztere war eine taktische Einheit (wie heute beide), das erstere dagegen ei-
ne durch die ,Unternehmer‘-Position des Obersten geschaffene konomische Be-
triebseinheit* (ebd. 567). In den Kontinentalstaaten ist dann die Entwicklung des
Militdrs hin zu einem Stehenden Heer gleichzeitig eine Voraussetzung fiir die
biirokratische Durchdringung der gesamten Gesellschaft (ebd. 560).

Mit der Biirokratisierung des Militdrs wurde der Herrschaftstyp der moder-
nen Organisation geschaffen. Indem durch diesen Prozess die heute als typisch
militdrisch betrachtete Formalisierung, Hierarchisierung, und Zentralisierung in
das Militdr Einzug halten, tritt neben den direkten Befehl des Vorgesetzten die
Dienstvorschrift als handlungsleitende Institution. Die dauerhafte institutionelle
Erwartung der Dienstvorschrift an den Soldaten trigt zur Uberfiihrung der cha-
rismatischen Herrschaftsbeziehungen im Militdr hin zu legal-rationaler Herr-
schaft bei, wie es sich in der Disziplinierung mittels Dienstvorschrift ausdriickt.
Das Militér ist als Teil eines gesellschaftlichen Rationalisierungsprozesses fiir
Weber (ebd. 686) spezifischen Verdnderungen unterworfen und erfiillt zugleich
eine besondere historisch-gesellschaftliche Funktion nicht nur als rationales
staatliches Herrschaftsinstrument, sondern eben auch hinsichtlich der Etablie-
rung von Disziplin im Allgemeinen, denn ,,[d]ie Disziplin des Heeres ist aber der
Mutterschof3 der Disziplin tiberhaupt.” Gemidl Weber (ebd. 686) war Disziplin
schon immer mehr als ein reines Phinomen des Militérs. ,,Der zweite grofle Er-
zieher zur Disziplin ist der 6konomische GrofBbetrieb. [...] DaB dagegen die ,mi-
litarische Disziplin® ganz ebenso wie fiir die antike Plantage auch das ideale Mu-
ster fiir den modernen kapitalistischen Werkstattbetrieb ist, bedarf nicht des be-
sonderen Nachweises. Die Betriebsdisziplin beruht, im Gegensatz zur Plantage,
hier vollig auf rationaler Basis [...].* Die Grundlage aller Ordnung ist im Zeital-
ter der Biirokratie neben der AktenméBigkeit der Verwaltung die Disziplin. Die

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 79

,Eingestelltheit der Menschen auf die Innerhaltung der gewohnten Normen und
Reglements* (ebd. 570) wird spiter Bourdieu an Webers Analyse der Disziplin
interessieren und sein Konzept des Habitus inspirieren.

Im Rahmen des umfassenden Prozesses gesellschaftlicher Rationalisierung
interessiert Weber das Wechselverhiltnis zwischen ziviler Gesellschaft und Mi-
litdr, sowie das Bedingungsverhiltnis militdrischer Gewalt mit den politischen
und wirtschaftlichen Verhéltnissen in verschiedenen Gesellschaftsformen. Die
rationale Disziplin zeichnet sich durch ihre Zweckgebundenheit an die Befehls-
ausfiihrung und die Gleichformigkeit ihrer Ausfithrung aus. Weber (ebd. 681)
sieht in der rationalen Disziplin die unwiderstehlichste Macht aller Gewalten, die
das individuelle und charismatische Handeln zuriickdrdngen: ,,[I]hre spezifi-
schen Wirkungen beruhen auf ihrer Qualitit als Gemeinschaftshandeln eines
Massengebildes, — wobei die Gehorchenden keineswegs notwendig eine ortlich
vereinigte, simultan gehorchende oder qualitativ besonders groe Masse sein
miissen.” Zwar findet im Militdr die Disziplinierung, Rationalisierung und Ver-
sachlichung von Herrschaftsbeziehungen ihren stiarksten Ausdruck, doch reicht
die Wirkung dieser symbolischen Gewalt weit iiber das Militidr hinaus, da es
durch seine blofe Existenz die Bedeutung der rationalen Disziplin permanent
zum Ausdruck bringt.

Jede Neuordnung geschlagener und aufgeloster Truppenformationen und ebenso jede Her-
stellung einer durch Revolten, Panik oder andere Katastrophen zerstdrten Verwaltungs-
ordnung vollzieht sich durch einen Appell an jene bei den Beamten einerseits, den Be-
herrschten andererseits geziichtete Eingestelltheit auf das gehorsame sich fiigen in jene
Ordnungen, der, wenn er Erfolg, den gestorten Mechanismus sozusagen wieder zum ,,Ein-

schnappen‘ bringt (ebd. 570).

Um die Bedeutung rationaler Disziplin hervorzuheben, verweist Weber auf ihren
Ursprung in der Art der Kriegsfithrung und der spezifischen Qualitit erfolgrei-
cher Kriegsdisziplin. Selbst die Einfithrung des Schief3pulvers und alle weiteren
Waffentechniken konnten erst auf dem Boden der Disziplin ihre volle Bedeutung
entfalten, wie Weber (ebd. 683) anhand historischer Beispiele deutlich macht.
,Die Disziplin aber, und nicht das SchieBpulver, war es, welche die Umwand-
lung zuerst einleitete. [...] Die Siege Cromwells iiber die stiirmische Tapferkeit
der Kavaliere wurde der niichternen und rationalen puritanischen Disziplin ver-
dankt.” Bei den Stehenden Heeren werden daher die Mannschaften einer festge-
legten Ausbildung unterzogen, die sie zu einem einsatzbereiten Instrument in ei-
ner disziplinierten und berechenbaren Kriegsmaschinerie verwandeln soll. Das
AusmaB dieser militdrischen Disziplin beeinflusste auf das Nachhaltigste die po-
litische und soziale Verfassung, wihrend die allgemeinen 6konomischen Grund-

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

lagen fiir die Heeresverfassung von unterschiedlicher Bedeutung waren. Auch
Otto Hintze [1906] vertritt in einem beriihmt gewordenen Vortrag die Auf-
fassung, dass die Verfasstheit des Heeres und die Verfassung eines Gemeinwe-
sens in einer Wechselbeziehung zueinander stehen. Hintze (1970: 53) bringt dies
auf die Formel: ,,Alle Staatsverfassung ist urspriinglich Kriegsverfassung, Hee-
resverfassung.” Hinsichtlich der Ausformung eines Gemeinwesens sind fiir
Hintze (ebd. 83), im Gegensatz zu Weber, letztlich militidrpolitische Griinde aus-
schlaggebender als sozio-okonomische Verhiltnisse und Interessenlagen. Hin-
sichtlich der Steigerung der militdrischen Disziplin — mit ihren Auswirkungen
auf die Staats-, Wirtschafts- und eventuell Familienverfassung — kommt es We-
ber (1972: 685) hingegen auf die Bedeutung ,,der zunehmenden Konzentration
der Kriegsbetriebsmittel in den Hénden des Kriegsherrn® an. Zusammenfassend
stellt Weber (ebd. 868) fest:

Hier kam es auf die Feststellung an, daf} die Trennung des Kriegers von den Kriegsbe-
triebsmitteln und deren Konzentration in den Hénden des Kriegsherrn, vollziehe sie sich
oikenmifig, kapitalistisch, biirokratisch, iiberall eine der typischen Grundlagen dieser

Massendisziplin gewesen ist.

Die Rationalisierung des Staates und die Rationalisierung des Militdrwesens ste-
hen somit in einem engen historischen Wechselverhiltnis. Dariiber hinaus macht
der zur Kriegsfiihrung wachsende Finanzbedarf eine kontinuierliche Finanzver-
waltung durch staatliche Instanzen nétig, wodurch die Entstehung eigenstédndi-
ger, biirokratischer Verwaltungsstrukturen gefordert wird. Die Biirokratie des
modernen Staates, die unter anderem aus Notwendigkeiten zur Fithrung von
Kriegen mit grolen Armeen entstand, gibt ein Modell fiir die Organisation der
modernen Armee ab. Im biirokratischen Heer bildet der Offizier im Gegensatz
zum Ritter, Condottiere, Héuptling oder homerischen Helden lediglich eine
,.Sonderkategorie des Beamten* (Weber 1988: 321). Fiir Weber geht mit der Bii-
rokratisierung von Sozialverbinden notwendigerweise die Professionalisierung
deren Fithrungspersonals einher, die geméf den Prinzipien eben dieser Biirokra-
tie wiederum die Amtstitigkeit als Beruf voraussetzt. Besonders bedeutend ist,
dass mit dieser Professionalisierung ein stindisches Moment im Selbstverstind-
nis von Berufsbeamten verbunden ist, das sich aus ihrer Stellung gegeniiber den
Beherrschten ableitet (Weber 1972: 550ff). Weber hat das moderne Militér also
als biirokratisch-technische Groflorganisation analysiert, in der die zivilen Struk-
turen der funktionalen Organisation an Bedeutung gewinnen und Offiziere als
besondere Beamte einem stdndischen Beruf nachgehen.

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 81

3.1.3 Standische Formen der Vergemeinschaftung

Weber hat die historische Entwicklung professioneller Berufe unter sich verin-
dernden gesellschaftlichen Entwicklungen untersucht. Die grundlegende Span-
nung von Alltag und AuBeralltiglichkeit ist in Webers Berufsanalytik derart an-
gelegt, dass die ,Berufung‘ zu auferalltiglichen Leistungen mit stets moglichen
Eintretens aufleralltdglicher Situationen erklédrt werden. Weber befasst sich zwar
mit professionellen Berufen dem Priester, dem Juristen, dem Wissenschaftler
und dem Politiker, nicht aber explizit mit dem Soldaten, obwohl seine Berufs-
analytik am stets moglichen Eintreten von auferalltiglichen Notsituationen aus-
gerichtet ist, wie dies fiir den Soldatenberuf charakteristisch ist. Dabei finden
sich gerade unter Webers Soziologie charismatischer Herrschaft wesentliche
Ankniipfungspunkte fiir Fragen nach der besonderen Qualitdt des Soldatenbe-
rufs, wie auch anderer professioneller Berufe. Unter Riickgriff auf die spezifi-
schen Regeln des militdrischen Berufstandes lassen sich die fiir dieses Berufsfeld
spezifischen Spannungen herausarbeiten. Die sozialen Praktiken eines sozialen
Feldes verdeutlichen diese Spannungsbewiltigung.

Weber nennt zwei Grundkategorien aller Klassenlagen, deren Unterschei-
dungskriterium das Gegensatzpaar Besitz/Besitzlosigkeit darstellt. Die Moglich-
keit, den Besitz zum Erwerb zu verwerten, ist ein Merkmal das die Grundkatego-
rie des Besitzes konstituiert. Grundsitzlich attestiert Weber der Eigentumsvertei-
lung eine Bedeutung fiir die spezifischen Lebenschancen. Weber unterscheidet
analytisch zwischen Klassen in der okonomischen Sphire des Marktes und Stén-
den in der sozialen Ordnung der Gesellschaft und in Folge zwischen Klassenlage
und stidndischer Lage. Als Klasse definiert Weber (1972: 531) Gemeinschaften
von Menschen, die aufgrund ihrer spezifischen Leistungen oder ihres Besitzes
alle ungefihr gleiche materielle Lebensbedingungen haben:

Wir wollen da von einer ,Klasse* reden, wo 1.) die Mehrzahl von Menschen eine spezifi-
sche ursdchliche Komponente ihrer Lebenschancen gemeinsam ist, soweit 2.) diese Kom-
ponente lediglich durch 6konomische Giiterbesitz- und Erwerbsinteressen und zwar 3.)
unter den Bedingungen des (Giiter- oder Arbeits-) Marktes dargestellt wird (Klassenlage).

Die Lage eines Menschen innerhalb eines Marktes ldsst sich iiber Besitz oder
Erwerb definieren und driickt seine Klassenlage aus. Deshalb kann man nur,
wenn auch ein Markt existiert, von Klassen sprechen: ,,,Klassenlage® ist in die-
sem Sinn letztlich ,Marktlage*“ (ebd. 532). Ahnlich wie Marx betrachtet Weber
soziale Klassen als geschichtlich gewachsen. Diesbeziiglich merkt Elzinga
(1975: 414) an: ,, The historical data unearthed by Weber in connection with his
case-study on Protestantism and Capitalism fit in with the historical materialist

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | TEIL |: ZUR THEORIEBILDUNG

conception without difficulty”. Weber differenziert zwischen Besitzklasse und
Erwerbsklasse und betrachtet diese zwei Klassen als sich einander gegeniiber-
stehend, da sie sich in den Arten des Wirtschaftens sowie durch das so genannte
Klassenverhiltnis unterscheiden. Letzteres basiert innerhalb der Besitzklasse auf
Besitzunterschieden, wihrend das Klassenverhiltnis im Fall der Erwerbsklasse
durch Unterschiede des Einkommens bestimmt ist. Die oftmals auf Feudaleigen-
tum beruhenden Besitzklassengesellschaften waren in der Vergangenheit ver-
breitet; gemil Weber [1921] dominieren gegenwirtig dagegen Erwerbsklassen.
Aufgrund der in der profitorientierten Wirtschaft vorhandenen kapitalistischen
Dynamik in Form von Konzentration und Zentralisation von Privateigentum ist
bei Weber (ebd. 532) die Riickkehr feudaler Besitzklassen bereits angelegt. Zwi-
schen diesen ,,Hauptklassen finden sich dartiber hinaus in Form von Beamten,
Handwerkern und Bauern die ,,Mittelklassen* (ebd. 177f). Weber betont aber,
dass Besitz oder Nichtbesitz an Produktionsmitteln nur ein Kriterium der Klas-
senformierung darstellt.

Die Klassenlage eines Offiziers, Beamten, Studenten, bestimmt durch sein Vermogen,
kann ungemein verschieden sein, ohne die stdndische Lage zu differenzieren, da die Art
durch Erziehung geschaffenen Lebensfithrung in den stindisch entscheidenden Punkten
die gleiche ist (ebd. 180).

Dabei konstituiert sich die stindische Lage durch soziale Schitzung mittels Art
der Lebensfiihrung, Erziehung, Lebensform und des beruflichen wie familidren
Prestiges (ebd. 179). Die stindische Lage kennzeichnet eine typische gemeinsa-
me Komponente in der Lebensfiihrung und begriindet einen standesspezifischen
Lebensstil. Stindebildung differenziert den Einzelnen nicht willkiirlich in soziale
Gruppen, sondern vollzieht sich auf der Grundlage bestehender gesellschaftli-
cher Unterschiede. Als mogliche Urspriinge stindischer Entwicklung nennt We-
ber ethnische, politische und 6konomische Unterschiede. Den zur Abgrenzung
gegeniiber anderen gesellschaftlichen Gruppen motivierenden Faktor bestimmt
er in der Inanspruchnahme materieller Monopole. Diese materielle Monopolisie-
rung kann positiver oder negativer Art sein, indem ein Stand das exklusive Be-
sitzrecht bestimmter Giiter oder Chancen einfordert (z.B. Waffen, innerstdndi-
sches Heiratsrecht, Speisen), bzw. den Standesangehorigen Besitz oder Ge-
brauch anderer Giiter untersagt, um die standesspezifische Art der Lebensfiih-
rung zu schiitzen. So sind alle gesellschaftlichen Konventionen stindischen Ur-
sprungs und werden durch Stinde konserviert bzw. durch deren Entwicklung
verdndert:

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 83

Im Gegensatz zur rein okonomisch bestimmten Klassenlage wollen wir als ,,stdndische
Lage* bezeichnen jede typische Komponente des Lebensschicksal von Menschen, welche
durch eine spezifische, positive oder negative, soziale Einschidtzung der ,,Ehre* bedingt

ist, die sich an irgendeine gemeinsame Eigenschaft vieler kniipft. (ebd. 534)

Bei Weber finden sich drei Typen stdndischer Gliederung: In der konventionel-
len Entwicklungsphase beansprucht eine Gruppe unabhingig von der Rechtslage
auf Grund ihrer ethnischen, politischen oder 6konomischen Stellung eine subkul-
turelle Position innerhalb der bestehenden Gesellschaft. Gelingt es diesem Stand,
die neue soziale Ordnung gesellschaftlich fortzupflanzen und zu verankern, so
kann auf der Basis einer 6konomischen Privilegierung die rechtliche Privilegie-
rung eines Standes erwachsen. Die Bildung einer geschlossenen Kaste, als drit-
ten Typ der stindischen Gliederung, kniipft Weber an die Bedingung der Exi-
stenz ethnischer Differenzen. In diesem Stadium verletzt jeder Kontakt mit An-
gehorigen niedrigerer Kasten die standesspezifische religiose Ehre. Der ethnisch
bedingten Kastengliederung ist eine soziale Hierarchie immanent, die jedem
Stand innerhalb der politischen Vergemeinschaftung eine standesgemifle Funk-
tion zuweist. Die Kastenzugehorigkeit regelt also die Verteilung der gemein-
schaftstragenden Aufgaben (z.B. Priester, Handwerker etc.). Den Entwurf einer
Kasuistik der Stindebildung hat Weber mit dem Kriegerstand begonnen, dies je-
doch nicht zu Ende gefiihrt.”® Es finden sich bei ihm jedoch weitere Ausfiihrun-
gen, die fiir eine Konzeptionalisierung des Militdrs als Stand von Bedeutung
sind.

Dieser Konzeptionalisierung des Militérs als Kriegerstand und zugleich der
Offiziere als Biirokraten findet sich Bourdieu als ,,Staatsadel wieder. Okonomi-
sche Unterschiede oder das Materielle werden im Militdr ausgeblendet. Der Sold
besitzt vielmehr den Charakter einer stindischen Alimentierung. Gerade unter
Umgehung des Einsatzes ckonomischen Kapitals wird im Militdr stindisches
Prestige generiert. Ein Berufsoldat muss sich keine finanziellen Sorgen machen,
da seine weitere Laufbahn weitestgehend vorgezeichnet und durch eine iiber-
durchschnittlich gute materielle Versorgung gekennzeichnet ist. So bezeichnet
denn auch Weber (ebd. 539) ,.eine gewisse relative Stabilitit der Grundlagen von
Giitererwerb und Giiterverteilung® als begiinstigend fiir das Vorherrschen einer
standischen Gliederung. Gleichzeitig haftet dem Sold nicht der Makel der kauf-
ménnischen Erwerbsarbeit an, der die stindische Ehre des Offiziers beflecken
wiirde.

28 Vgl. Weber [1921] Erster Teil, letzte Seite.

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | TEIL |: ZUR THEORIEBILDUNG

Eine militdrspezifische Lebensfithrung spricht dafiir ein Offizierkorps als
Stand zu verstehen. Stiande gliedern sich nach Weber (ebd. 538) im Gegensatz zu
Klassen ,,nach den Prinzipien ihres Giiterkonsums in Gestalt spezifischer Arten
von ,Lebensfithrung*. Auch ein ,Berufsstand* ist ,Stand‘, d.h. pritendiert mit Er-
folg soziale ,Ehre‘ normalerweise erst kraft der, eventuell durch den Beruf be-
dingten, spezifischen ,Lebensf'uhrung‘.“29 Hinsichtlich der hier interessierenden
Konzeptionalisierung des Kriegerstandes und des Soldatenberufs ist Webers
Aussage, von Bedeutung dass alle individuellen Berufe ,,primér durchaus cha-
rismatischen (magischen) Charakters [waren]; weiter aber: ,,der gesamte Rest
der Berufsgliederung — soweit Ansitze einer solchen iiberhaupt bestanden — [wa-
ren] traditional bestimmt® (ebd. 80). Damit verweist Webers Analyse auf die au-
Beralltidglichen Anforderungen und Leistungserwartungen einiger Berufe, die auf
ihren historischen Ursprung zuriickverweisen und bis heute zumindest einen Teil
ihres Handlungsspektrums ausmacht.

Hinsichtlich des Militdrs findet sich mit Webers Differenzierung zwischen
charismatischen und traditionalen Berufen bereits das Spannungsverhéltnis vom
charismatischen militdrischen Fiihrer einerseits und traditionellen militérischen
Fiihrer bzw. der rationalen Amtsperson im Waffenrock andererseits wieder. In
Kriegszeiten bzw. in Zeiten gesellschaftlichen und technischen Umbruchs ge-
lingt es gerade auBergewohnlichen Offizieren, sich mit unkonventionellen Ideen
durchzusetzen, da sie sich als charismatische Fiihrer oder Neuerer durch erfolg-
reiche Losung auferalltiglicher Handlungsprobleme Anerkennung verschaffen
konnen, wie die Beispiele der preulischen Generale Scharnhorst und Gneisenau
veranschaulichen. Ahnliches hat auch Janowitz (1964: 150ff) fiir den Kern der
US-amerikanische Militérelite in der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts nachge-
wiesen. Demjenigen, der fihig zu sein verspricht, in Not bzw. auBeralltidglichen
Situationen erfolgreich zu handeln, wird Autoritit zugebilligt:

Die Deckung allen iiber die Anforderung des 6konomischen Alltags hinausgehenden Be-
darfs dagegen ist [...] prinzipiell génzlich heterogen und zwar: charismatisch, fundiert ge-
wesen. Das bedeutet: die ,natiirlichen® Leiter in psychischer, physischer, 6konomischer,
ethischer, religioser, politischer Not waren weder angestellte Amtspersonen, noch Inhaber
eines als Fachwissen erlernten und gegen Entgelt geiibten ,Berufs‘ im heutigen Sinn die-
ses Wortes, sondern Triger spezifischer, als iibernatiirlich (im Sinne von: nicht jedermann
zuginglich) gedachter Gaben des Korpers und Geistes. (Weber 1972: 654)

29 Der Begriff der Lebensfiihrung hat mit der Ubersetzung als ,,style of life* auf dem
Umweg iiber die Vereinigten Staaten dann in der Riickiibersetzung als ,,Lebensstil
wieder nach Deutschland zuriickgefunden (Miiller 1992: 371).

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 85

Nach Webers Modell entsteht ein Beruf entsprechend erst mit der Veralltigli-
chung des einstig charismatischen Handelns zu einer traditionalen Legitimation
des schopferischen Handelns in Form stindischer Natur. Berufliches Handeln
bestimmt sich daher einerseits nach aufleralltiglicher und andererseits nach ver-
alltiglichter Leistung:

Einerlei ob aus der charismatischen Gefolgschaft eines Kriegshelden ein Staat, aus der
charismatischen Gemeinde eines Propheten, Kiinstlers, Philosophen, ethischen oder wis-
senschaftlichen Neuerers eine Kirche, Sekte, Akademie, Schule, aus einer charismatischen
geleiteten, eine Kulturidee verfolgenden Gefolgschaft eine Partei oder auch nur ein Appa-
rat von Zeitungen und Zeitschriften wird, — stets ist die Existenzform des Charisma nun
den Bedingungen des Alltags und den ihn beherrschenden Michten, vor allem: den dko-

nomischen Interessen, ausgeliefert. (ebd. 661)

Als objektive Moglichkeit bleibt der charismatische Kern dieser stéindischen Be-
rufe aufgrund der historischen und strukturellen Gegebenheiten erhalten. Zwar
ist die alltdgliche Erbringung von ehedem aufBeralltdglichen Leistungen das
Hauptcharakteristikum des stindischen Berufes, doch bleibt das charismatische
Element, da sich die erneute Manifestation von Not nie ausschlieBen ldsst. Die
Ausbildung einer charismatischen Beziehung zum Gegenstand dieser Notsituati-
on, kann sich in den jeweiligen Berufen sehr vielfiltig gestalten. Fiir die spezifi-
schen Formen berufsstindischen bzw. professionellen Handelns ist also die prak-
tische Bewiltigung der elementaren Spannung von Auferalltiglichkeit und All-
tag konstitutiv. ,,Webers Berufsanalytik setzt an der elementaren Spannung von
AuBeralltiglichkeit und Alltag, dem ,Ruf nach aufleralltéiglichen Leistungen in
auBeralltdglichen Situationen der ,Not‘ und den beruflich-veralltiglichten (und
der Moglichkeit nach immer auch auferalltiglichen) Formen der der Erbringung
dieser Leistungen an* (Seyfarth 1989: 387). Da Weber (1972: 268ff) den Zaube-
rer als ersten auBeralltiglichen Beruf nennt, ist es nur konsequent, dass er im
Zuge der von ihm beschrieben geschichtlichen Entwicklung hin zu gesteigerter
Rationalitdt und universeller Biirokratisierung von ,,Entzauberung der Welt*
spricht. Zunehmende Intellektualisierung und Rationalisierung fithren zur struk-
turellen Einbindung aufBeralltiglichen Handelns in berufliches Alltagshandeln.
Der Begriff der ,Profession‘ drdut am Horizont, wenn Weber (1995 passim) der
Wissenschaft die ,innere Berufung* unterstellt.

Doch der die Moderne charakterisierende Intellektualisierungsprozess wird
vor allem von der modernen Naturwissenschaft getragen, wie Weber in ,,Wis-
senschaft als Beruf* deutlich macht. Fiir Weber (1985: 594) entfaltet die moder-
ne Naturwissenschaft ihr zerstorerisches Potenzial weniger durch die Zunahme
erfahrungswissenschaftlicher Erkenntnis, als vielmehr durch ihren Anspruch

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | TEIL |: ZUR THEORIEBILDUNG

,-alle Dinge — im Prinzip — durch Berechnen beherrschen* zu kénnen, was ihren
Zugang zur Welt bestimmt. In seinen Augen ist diese durch den Glauben an die
Moglichkeit vollstindiger Erkenntnis und Beherrschung des Lebens charakteri-
sierte Wissenschaft eine ,,spezifisch gottfremde Macht* (ebd. 598), die zwar das
gemeinschaftliche Leben beschédigt, aber noch nicht einmal in der Lage ist ihre
eigene Voraussetzungen zu hinterfragen. Wissenschaft als professionellem Beruf
kommt damit eine tragende Rolle in der von Weber bedauerten Entzauberung
der Welt zu.

In Webers Berufsanalytik ist die grundlegende Spannung von Alltag und
AuBeralltaglichkeit als zentrales Moment derart angelegt, dass Mechanismen zur
Herausbildung von professionellen Berufen mittels der ,Berufung‘ zu auflerall-
tiaglichen Leistungen vor dem Hintergrund des stets moglichen Eintretens auf3er-
alltidglicher Situationen erkldrt werden. Im Rahmen der Analyse anderweitiger
Kulturentwicklungen beschreibt Weber die historische Entwicklung professio-
neller Berufe unter sich verdndernden gesellschaftlichen Entwicklungen. Weber
geht sogar so weit zu erkldren, dass er Berufsgedanke in seiner hochsten Aus-
priagung als Herrschaft kraft Hingabe der Gehorchenden an das rein personliche
Charisma des Fiihrers wurzelt (ders. 1992: 9). Obwohl dem Krieger und dem
Militdr an vielen Stellen in Webers Werk eine grole Bedeutung zukommt, — man
denke etwa an die Rolle die wechselseitige Beeinflussung von Militdr und Biiro-
kratie — befasst sich Weber hinsichtlich der kulturellem Bedeutung von profes-
sionellen Berufen vor allem mit dem Zauberer, dem Priester, dem Juristen, dem
Wissenschaftler und dem Politiker, nicht aber explizit mit dem Soldaten. In den
Sphiren von Politik und Wirtschaft, wo der Krieg mit anderen Mitteln fortge-
fiihrt wird, also Politiker und Unternehmer im ,,Kampf um eigene Macht* stehen
und daher mit Willen und Durchsetzungsfihigkeit ausgestattet sein miissen, sieht
Weber (1988c: 335) ganz klar ein Gegenmodell zu entindividualisierenden und
standardisierenden GroBorganisationen, die den Einzelnen auf eine Funktion in-
nerhalb ihres rational-mechanischen Getriebes reduzieren. Erstaunlicherweise
erwihnt Weber (1988c) den Typus des militdrischen Fiihrers nicht mehr, obwohl
die Kategorie des Kampfes in Webers Denken eigentlich eine zentrale Rolle ein-
nimmt und positiv besetzt ist.

Da Weber seine Berufsanalytik an das stets mogliche Eintreten von auflerall-
tiaglichen Notsituationen ausrichtet, erstaunt es, dass er den Soldat bzw. zumin-
dest den Offizier hier nicht beriicksichtigt hat. Neben den historischen Verwei-
sen auf die Herausbildung von professionellen Berufen findet sich dariiber hin-
aus in seiner Herrschaftssoziologie an vielen Stellen der Krieger als ein Vertreter
charismatischer Herrschaft. Die Veralltdglichung charismatischer Herrschaft im
Rahmen der Umbildung charismatischer Autoritdt fiihrt zur ,,Verkniipfung des

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 87

Charisma mit der Innehabung eines Amtes* (Weber 1972: 674). Es ldsst sich da-
her argumentieren, dass dies im Falle des Soldatenberufs zu spezifischen Bewil-
tigungsstrategien dieser strukturell angelegten elementaren Spannung zwischen
Krieger und militdrischer Amtsperson fiihrt. Dies driickt sich u.a. in der zeremo-
niellen Form der Aufnahme in den Kreis der Soldaten und dem Ablegen eines
Eides aus.”® Fiir Weber (1972: 674) zihlt in praktischer Hinsicht weniger die
symbolische Bedeutung einer derartigen Handlung als der dahinter stehende Ge-
danke:

Denn hier liegt der Ubergang zu jener eigentiimlichen institutionellen Wendung des Cha-
risma: seine Anhaftung an ein soziales Gebildes als solches, als Folge der an die Stelle des
charismatischen personlichen Offenbarungs- und Heldenglaubens tretenden Herrschaft der

Dauergebilde und Traditionen.

Im Werk Webers finden sich also gerade unter der Soziologie charismatischer
Herrschaft wesentliche Ankniipfungspunkte fiir Fragen nach der besonderen
Qualitit des Soldatenberufs, wie auch anderer professioneller Berufe. Alle unter
Riickbindung an Erfahrungswissenschaft’® operierende professionellen Berufe
sind im geschichtlichen Zeitverlauf der Transformation einer fortschreitenden
Entzauberung, Intellektualisierung und Rationalisierung unterworfen worden.
Dennoch manifestiert sich die grundlegender Spannung von AufBeralltiglichkeit
und Alltag weiterhin in den spezifischen Regeln eines Berufstandes. Erst unter
Riickgriff auf diese gemeinsame analytische Klammer lassen sich die fiir ver-
schiedene Berufsfelder unterschiedlichen Spannungen herausarbeiten. Sie wer-
den innerhalb eines sozialen Feldes vor allem in den sozialen Praktiken der
Spannungsbewiltigung deutlich.

Im Militér, verstanden als Schnittmenge von ziviler Gesellschaft und Staat,
kommt nicht nur das stindische Prestige zum tragen, sondern auch das ,,Pathos

30 Die Vereidigung von Zeit- und Berufssoldaten auf die Verfassung wird nicht von ei-
nem Richter oder einem Gericht abgenommen, daher gilt in der Bundesrepublik
Deutschland der Bruch des Eides nicht als strafbarer Meineid. Die Bedeutung des Ei-
des liegt u.a. fiir Soldaten vielmehr im Aufnahmeritual in die Gemeinschaft professio-
neller Soldaten. In germanischer Tradition wurde mit dem Schwur auf das Schwert,
der Zauber des Eides hergestellt und die Verbindung mit tibersinnlichen Eidméchten
hergestellt; in der Bundeswehr wird ein Schwur auf die Truppenfahne geleistet.

31 Die Erfahrungswissenschaft versucht nicht mehr in die tiefen Geheimnisse der Natur
einzudringen, sondern will die Natur genau untersuchen und sich mit dem Untersu-
chungsgegenstand auseinandersetzen. Die Beobachtungen folgen der Annahme von
Regelhaftigkeit.

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

des Macht-Prestiges* (ebd. 527f). Auch dieses Pathos beruht nicht vorwiegend
auf 6konomischer Raison, sondern auf dem Prestige-Empfinden das insbesonde-
re bei Nationalstaaten mit imperialistischer Geschichte oder Gegenwart oft tief
in die kleinbiirgerlichen Massen hinabreicht. Just diesem Milieu entstammen als
soziale Aufsteiger die meisten deutschen Offiziere seit dem II. Weltkrieg. Den-
jenigen Gruppen, welche innerhalb einer politischen Gemeinschaft die Macht
besitzen, treten untertdnige Gruppen zur Seite, welche innerhalb eines politi-
schen Gebildes und durch dessen Existenz teils materiell, teils ideell relativ pri-
vilegiert werden (ebd. 528). ,,Das sind vor allem diejenigen, welche sich im spe-
zifische ,,Teilhaber einer Kultur fithlen, welche im Kreise der an einem politi-
schen Gebilde Beteiligten verbreitet ist (ebd.). Die verldsslichsten Tréiger einer
Staatsidee sind also die Herrschaftsklassen und ihre kleinbiirgerlichen Teilhaber.

3.2 Bourdieu: Eine praxeologische Herrschaftstheorie

Nichts erscheint erstaunlicher bei der philoso-
phischen Betrachtung menschlicher Angelegen-
heiten als die Leichtigkeit, mit der die Vielen
von Wenigen regiert werden, und die still-
schweigende Unterwerfung, mit der Menschen
ihre eigenen Gesinnungen und Leidenschaften
denen ihrer Herrscher unterordnen. Fragt man
sich, wie es zu diesem Wunder kommt, so stellt
man fest, daB, zumal die Regierten stets die
Stiarke auf ihrer Seite haben, die Regierenden
durch nichts anderes gestiitzt werden als durch
Meinung.

DAVID HUME (1988: 25)

Das Werk Pierre Bourdieus stellt in seiner Gesamtheit eine Analyse von Herr-
schaft und Macht dar, und verweist spitestens in den neueren Arbeiten (z.B.
Bourdieu [1994]) auf die explizite Verbindung von Handlung und Struktur in-
nerhalb ungleicher gesellschaftlicher Kréfteverhiltnisse. In diesem Sinne finden
sich im Werk Bourdieus viele Hinweise auf einen kritischen Ansatz sozialer und
politischer Institutionen; so stellt die Existenz eines sozialen Beziehungsnetzes
fir Bourdieu (1983: 192) keine ,natiirliche’ Gegebenheit dar, sondern ist das
Produkt fortlaufender Institutionalisierungsarbeit.”> Bourdieus Sozialtheorie er-

32 Siehe u.a. auch Bourdieu (1987: 239).

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 89

laubt mittels seiner praxeologischen und relationistischen Erkenntnisweise eine
geeignete Anndherung an Soldaten als soziale Akteure und das Militir als sozia-
lem Feld. Auf Grund der Beriicksichtigung sozialstruktureller Bedingungen fiir
das Handeln von Akteuren als Teil der Gesellschaft und des Staates bietet die
praxeologische Sozialtheorie die Moglichkeit einer sozialisationstheoretisch
fundierten Analyse des militdrischen Feldes.

Ich fasse Bourdieus sozialtheoretischen Ansatz als eine Herrschaftstheorie
sozialer Institutionen auf, da Bourdieu soziale Institutionen als Ausdruck gesell-
schaftlicher Machtstrukturen und als Ergebnis von sozialen Konflikten behan-
delt, zugleich aber auch die institutionellen Spielregeln, Aushandlungsprozesse
und Mechanismen betont. SchlieBlich sorgen Institutionen dafiir, dass mittels in-
stitutioneller Regelung normative Regeln und kulturelle Formen internalisiert
und Abweichungen sanktioniert werden (Eder 2001a: 19). Soziale Institutionen
analysiert Bourdieu in ihrer handlungsregelnden und reproduktiven Wirkung fiir
die Gesellschaft sowie fiir die Aufrechterhaltung der bestehenden Herrschafts-
verhiltnisse. Erst durch soziale Institutionen werden dauerhafte Verpflichtungen
geschaffen die zum Austausch (Handel, Heirat, etc.) innerhalb einer sozialen
Gruppe fiihrt und somit diese reproduziert. Daher sind Austauschbeziehungen
fiir die Gruppe konstitutiv. Auch differenzierte Gesellschaften kennen soziale In-
stitutionen, die zur Bildung homogener Gruppen beitragen und ,,auf die Forde-
rung legitimer und den Ausschluss illegitimer Kontakte abzielen* (Bourdieu
1983: 193). Das sinnhafte Handeln und die Interessen von einzelnen werden
ebenso beriicksichtigt wie deren Ausstattungsunterschiede hinsichtlich ihres fi-
nanziellen, sozialen und kulturellen ,Vermogens".

Der Daseins- und Bestimmungsgrund einer Institution (oder einer administrativen Maf-
nahme), und ihrer sozialen Effekte ist nicht im ,Willen‘ eines Individuums oder einer so-
zialen Gruppe, sondern im Feld antagonistischer oder komplementirer Krifte zu finden.
Hier bilden sich, in Abhéngigkeit von den mit den verschiedenen Positionen verbundenen
Interessen und den Habitus der Positionsinhaber die Einzel,willen® erst heraus; und hier
ist, im und durch den Kampf, die Realitit der Institutionen und ihrer sozialen Effekte, der
vorhergesehenen wie der unvorhergesehenen, fortlaufend in Definition und Umdefinition
begriffen. (Bourdieu 1997a: 27)

In der Person und dem Werk Bourdieus finden theoretische Ansitze aus Philo-
sophie, Ethnologie und Soziologie zusammen.** Seine praxeologische Theorie ist
durch die Auseinandersetzung mit der strukturalistischen Kulturtheorie be-

33 Seine ethnologische Erfahrung aus der Arbeit bei den Berbern der algerischen Kabylei

flieBt unter anderem in ,,eine Art Ethnographie Frankreichs* (Bourdieu 1982: 11) ein.

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | TEIL |: ZUR THEORIEBILDUNG

stimmt, wie sie vor allem durch Claude Lévi-Strauss [1962 passim] geprigt
wurde. Indem Bourdieu an dessen spezifischen Ansatz der Sozialethnologie zu-
nichst ankniipft, ihn ausbaut und schlieflich iiberwindet, entwickelt er eine eth-
nologisch informierte Soziologie. Bourdieu (1992b: 135) hat dies folgenderma-
Ben ausgedriickt: ,,Hitte ich meine Arbeit in zwei Worten zu charakterisieren,
das heif3t, wie es heute oft geschieht, sie zu etikettieren, wiirde ich von struktura-
listischem Konstruktivismus oder von konstruktivistischem Strukturalismus spre-
chen, dabei das Wort Strukturalismus aber ganz anders fassen als in der Traditi-
on von Saussure oder Lévi-Strauss.* Sein spezifischer Ansatz besteht darin die
,soziale Wirklichkeit® als ,,ein Ensemble unsichtbarer Beziehungen, die einen
Raum wechselseitig sich @uBerlicher Positionen bilden, Positionen, die sich
wechselseitig zueinander definieren, durch Néhe, Nachbarschaft oder Ferne so-
wie durch ihre relative Position (ders. 1992a: 138) zu verstehen. In dieser Hin-
sicht untersucht er mittels eines Ansatzes, der die Relationen zwischen den ge-
sellschaftlichen Positionen betont, ,,die verborgenen Mechanismen der Macht*
(ders. 1992c¢). Dieses Phinomen erldutert er folgendermaBen: ,,Die sozialen Ak-
teure und auch die Beherrschten selbst sind in der sozialen Welt (selbst der ab-
stolendsten und emporendsten) durch eine Beziehung hingenommener Kompli-
zenschaft verbunden, die bewirkt, dafl bestimmte Aspekte dieser Welt stets jen-
seits oder diesseits kritischer Infragestellung stehen” (ebd. 82). Diesen vorausei-
lenden Gehorsam stellt auch Rainer Paris (2005: 30) fest ,,Die Konstruktion der
Macht als Autoritdt funktioniert [...] als eine Art Selbstangleichung an beste-
hende Herrschaftsverhéltnisse. Wo unser Nein sowieso keine Chance hitte, er-
ziehen wir uns zum Ja*. Dieses miteinander Verwachsensein der Machtigen und
der Beherrschten ermoglicht erst die Akkumulierung von Macht und die Aus-
iibung von Herrschaft.

Bourdieus Theorie der Praxis beinhaltet im Kern eine strukturalistisch in-
formierte Sozialtheorie, die aber ,,dem Zusammenhang zwischen der Struktur
der symbolischen Systeme und den gesellschaftlichen Strukturen nachgeht®
(ders. 1993b: 43). Sein Anliegen ist es, die Dichotomie von objektiver Perspek-
tive der strukturalen Analyse und subjektiver Perspektive des intentionalen Be-
wusstseins zu uberwinden. Das Denken in Relationen erlaubt es Bourdieu, die
konkreten Formen der strukturierten Interaktion objektiver Beziehungen zu er-
fassen (ders. 1999: 291). Seinen Praxisbegriff lehnt er an Marx Thesen iiber
Feuerbach [1845] an, wo Bourdieu (1976) bei Marx die titige Seite der Wirk-
lichkeit und die sinnlich menschliche Tétigkeit betont sieht.

Gegenstand der Erkenntnisweise schlieBlich, die wir praxeologische nennen wollen, ist

nicht allein das von der objektivistischen Erkenntnisweise entworfene System der objekti-

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 91

ven Relationen, sondern des weiteren die dialektischen Beziehungen zwischen diesen ob-
jektiven Strukturen und den strukturierten Dispositionen, die diese zu aktualisieren und zu

reproduzieren trachten. (Bourdieu 1976: 147)

Dabei beschreibt das Konstrukt der sozialen Felder zunichst die gesellschaftli-
che Wirklichkeit als sozial konstruierte objektive Geschichte. Beim Zusammen-
treffen eines Habitus mit einer bestimmten Konstellation eines sozialen Feldes
markiert sein Strategiebegriff die Schnittstelle zwischen Struktur und Akteur, da
die grofen objektiven Handlungsverldufe von den sozialen Akteuren stindig in
der Praxis und als Praxis konstruiert werden (Bourdieu/Wacquant 1996b: 162).
Bourdieus Strategiebegriff, der als Gewinn von Anerkennung angelegt ist, bietet
ein Verstidndnis von sozialen Sinnstrukturen, Sinnstrukturierungen sowie Kom-
petenzen und stellt eine wesentliche konzeptuelle Grundlage dar, um von einem
engen Kulturbegriff wegzukommen und stattdessen ,Kultur® als soziale Praxis
von Akteuren in gegebenen Strukturen zu erfassen. Bourdieu versteht Kultur als
alltdagliche symbolische Dimension sozialen Lebens und Handelns, die ein Hand-
lungsrepertoire ermoglicht, das im stindigen Klassifikationskampf um den Sta-
tus im sozialen Raum als symbolisches Kapital eingesetzt wird (Miiller 1992
passim). Konzeptionell steht Kultur daher nicht im Gegensatz zu Gesellschaft,
da sie als grundlegendes Element in der Strukturierung des sozialen Raums zu
verstehen ist.

SchlieBlich geht es Bourdieu (2001: 193ff.) darum, mit der Theorie der Pra-
xis zu einer allgemeinen Sozialtheorie bzw. Gesellschaftstheorie zu gelangen,
welche die dichotomen Kategorien soziologischen Denkens (Individuum und
Gesellschaft, Subjektivismus und Objektivismus etc.) iiberwinden soll. Bourdieu
interessiert die Einbettung des Handelns in sozialen Strukturen, weswegen er die
Strukturiertheit im ,praktischen Gespiir® (sense pmtique)34 sozialer Akteure in
seiner ,,Theorie der Okonomie der Praktiken“ (Bourdieu 1999: 293) betont. Sein
Ansatz kann daher als strukturationstheoretische Praxeologie bezeichnet wer-

35
den.

34 Die Ubersetzung von ,sens pratique‘ als ,sozialer Sinn‘, wie es schon im Titel der
Ubersetzung von Bourdieu [1980a] geschieht, scheint mir ungliicklich, da das franzo-
sische Wort ,sens‘ nicht nur die rationale Bedeutung des deutschen Wortes ,Sinn‘ be-
sitzt. Hingegen spiegelt ,Gespiir* auch im Deutschen die Inkorporierung des Hand-
lungswissens wieder, die fiir diesen Begriff so zentral ist. Vgl. auch Bourdieu 1985:
18.

35 Hingegen spricht Frank Janning (1991) in unzuldnglicher Vereinfachung von ,Struk-

turutilitarismus‘, da in Bourdieus Theorie jeder blol unbewusst die Strategie verfolge,

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | TEIL |: ZUR THEORIEBILDUNG

Bourdieus Modell des Sozialraums ist ein formales Konstrukt, das es erlaubt,
innerhalb differenzierter Gesellschaft einzelne Gruppen gemél ihrer Ausstattung
mit zentralen Ressourcen zu positionieren, d.h. zu Gruppen dhnlicher Ressour-
cenausstattung zusammenzufassen und zueinander in Beziehung zu setzen. Die
zentralen Trennungsprinzipien des sozialen Raumes, welche die Akteure in
Herrschende und Beherrschte sowie erstere in dominante und dominierte Herr-
schende unterteilen, betrachtet Bourdieu (1982: 734) als Invarianten aller Klas-
sengesellschaften. Ausgehend von dieser Logik sind Klassen ,,Ensembles von
Akteuren mit dhnlichen Stellungen, und die, da dhnlichen Konditionen und &hn-
lichen Konditionierungen unterworfen, aller Voraussicht nach dhnliche Disposi-
tionen und Interessen aufweisen, folglich auch @hnliche Praktiken und politisch-
ideologische Positionen® (Bourdieu 1985: 12). Er teilt den sozialen Raum zwar
in Klassen ein, doch unterscheidet Bourdieu zwischen zwei Formen von Klas-
sen: objektive und mobilisierte Klasse.

,.Die objektive Klasse und mobilisierte Klasse diirfen nicht mit einander verwechselt wer-
den. Bei letzterer handelt es sich um das Ensemble von Akteuren, die auf der Grundlage
homogener vergegenstindlichter oder inkorporierter Eigenschaften und Merkmale sich
zusammengefunden haben zum Kampf um Bewahrung oder Anderung der Verteilungs-

struktur der vergegenstidndlichten Eigenschaften.” (ebd. 175)

Letztlich bedeutet dies, dass die mobilisierte Klasse eine zeitlich begrenzte Er-
scheinung darstellt, die ihre Bewegung im Sinne einer gemeinsamen Kampf-
handlung gegeniiber einer als Misstand empfundenen Situation betrachten. Au-
Ber dem Merkmal des gemeinsamen Interesses miissen diese Bewegungen keine
weiteren Zusammenhinge wie etwa Lebensweise oder Beruf aufweisen. Im Ge-
gensatz dazu strebt die objektive Klasse unbewusst nach dem Erhalt der eigenen
inhdrenten Identitit. Die komplexe Struktur der objektiven Klasse beinhaltet
Faktoren wie eine gemeinsame gesellschaftliche Position, die sich u.a. in Beruf,
Religiositit, Erziehung etc. widerspiegelt. Vor allem aber ist eine objektive oder
soziale Klasse ,,durch die Struktur der Beziehungen zwischen allen relevanten
Merkmalen, die jeder derselben wie den Wirkungen, welche sie auf die Praxis-
formen ausiibt, ihren spezifischen Wert verleiht” (Bourdieu 1982: 182). Die
theoretische Klasse ist freilich ,,keine reale, effektive Klasse im Sinne einer
kampfbereiten Gruppe; sie ist, streng genommen, lediglich eine wahrscheinliche
Klasse, das heifit eine Gesamtheit von Akteuren, deren Mobilisierung im Ver-

welche seine Strukturposition fiir ihn vorsehe. Da Bourdieus Sozialtheorie die Dicho-
tomie zwischen Struktur- oder Interaktionsdominanz ansatzweise iiberwindet, kann

man ihm kaum den Vorwurf der Strukturlastigkeit (Janning 1991: 137) machen.

- am 14.02.2026, 14:41:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 93

héltnis zu jeder anderen nur weniger objektive Schwierigkeiten bereitet” (ders.
1995: 12). In diesem Sinne spricht Bourdieu von der konstruierten Klasse, da sie
weder durch ein Merkmal noch durch eine Summe oder Kette von Merkmalen
definiert sei, aber vielmehr ein nichtlineares Faktorengeflecht darstelle. So treten
die Individuen, die eine Klasse bilden in symbolische Beziehungen zueinander,
aus denen sich dann die signifikanten Unterscheidungsmerkmale zu anderen
Klassen ergeben (ders. 1974: 57). Was in der Wirklichkeit zu beobachten ist, das
ist der Raum von Beziehungen.

Diejenigen Akteure, die das Spiel des sozialen Feldes am feinsten beherr-
schen, es bereits im Blut haben oder denen es ins Blut iibergeht, besitzen die in-
korporierte Fihigkeit, die entscheidenden Momente einer Situation zu antizipie-
ren. So stellt Bourdieu objektivierte Geschichte in Form des sozialen Feldes und
inkorporierte Geschichte in Form des Habitus in das dynamische Beziehungs-
verhiltnis der sozialen Praxis. Diese perfekte Einstellung auf die Umsténde lei-
stet der Habitus, mittels der inkorporierten Denk-, Wahrnehmungs- und Aktions-
schemata der Akteure, die zur Anleitung dienen.’® Die Spielenden sind gerade
dann am erfolgreichsten, wenn sie scheinbar interessefrei und spontan handeln,
also fast natiirlich das Richtige tun. Soziale Handlungsstrategien sind darauf
ausgerichtet, bei der Reproduktion von Kapitalien moglichst geringe Kosten zu
verursachen. Der Habitus ist insofern ein 6konomisches Handlungsprinzip, das
in den Verhaltensweisen den praktischen Sinn fiir die Logik einer Handlungssi-
tuation hervorruft und dementsprechend kostensparend ist. So entsteht bei Bour-
dieu (1980: 195f) in Form einer Okonomie der Praxis ein dritter Weg zwischen
einseitigem Okonomismus®’ einerseits und Vernachlissigung interessegeleiteten
Verhaltens andererseits. Zum Verstindnis von Bourdieus Theorie der Praxis sind
die Relationen zwischen sozialem Feld, Habitus und Kapitalien der Akteure
mabBgeblich.

36 Bourdieu benutzt den Begriff der Schemata hiufig fiir die einzelnen Elemente der Ha-
bitusdispositionen, was ihm den Vorwurf des Determinismus eingebracht hat. Im
Deutschen wire der Begriff Muster geeigneter, da er gestattet den variantenreichen
Handlungsspielraum des Habitus zu auszudriicken. Daher werde ich im Folgenden
von Mustern statt von Schemata sprechen.

37 In Anschluss an Marx betont Bourdieu stets die Wirkméchtigkeit symbolischer Ord-
nungen. Mit dem Habituskonzept will Bourdieu hingegen dem Determininismus von
Marx Klassentheorie entgehen. Bourdieu (1985: 31) plidiert in gewisser Hinsicht fiir

einen Bruch mit dem Marxismus, dem er 6konomistische Eindimensionalitit vorwirft.

- am 14.02.2026, 14:41:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | TEIL |: ZUR THEORIEBILDUNG

3.2.1 Soziales Feld

Die Welt versteht Bourdieu als einen mehrdimensionalen sozialen Raum, der ein
Kriftefeld ,,das heif3t [...] ein Ensemble objektiver Krifteverhiltnisse* (Bourdieu
1985: 10), darstellt. Der soziale Raum findet seine Ausprdgung in den sozialen
Feldern, die ,.historisch konstruierte Spielrdume mit ihren spezifischen Institu-
tionen und je eigenen Funktionsgesetzen* (Bourdieu 1992b: 111) darstellen. Das
auf die Makroebene zielende, gesellschaftstheoretisch ausgerichtete Konzept
vom sozialen Raum und das damit eng verbundene Konzept der Differenzierung
in unterschiedliche soziale Felder stellen gewissermalen den Pol des konstrukti-
vistischen Strukturalismus in Bourdieus Sozialtheorie dar.

Das soziale Feld ist ein Raum von Positionen, welchen die Akteure als Kon-
kurrenten einnehmen (ders. 1998: 121) und die von autonomen feldspezifischen
Regeln konstituiert werden, die wiederum in den Habitus der Akteure eines Fel-
des eingehen. Dabei ist es sinnvoll, zwischen offiziellen Regeln und inoffiziellen
sowie unterbewussten Regularititen eines sozialen Feldes zu unterscheiden, will
man einen unreflektierten Regelbegriff vermeiden, gegen den sich Bourdieu
(1987: 188ff) massiv wehrt. Der Regel gesteht Bourdieu (1976: 215ff) lediglich
die Funktion zu, das partielle Versagen des Habitus aufzufangen oder den eigen-
niitzigen Interessen eines Akteurs in Form einer Ausweichstrategie den Anschein
der Legitimitdt zu geben. Mit der Einverleibung sozialer Strukturen in die Dis-
positionen der Akteure entwickeln die Individuen eine praktische Vernunft (rai-
son pratique), deren ,,Logik der Praxis [...] nichts von der strikten und iiberra-
schungslosen Schliissigkeit eines Plans hat* (Bourdieu 1987: 187), da sie auf ei-
nem System von objektiv schliissigen Erzeugungs- und Ordnungsschemata be-
ruht.

Die Theorie der Felder (ebd. 292) trigt der sozialen Differenzierung der mo-
dernen Gesellschaft Rechnung und bezeichnet ein spezifisches Kriftefeld, das
einer je eigenen Logik folgend einem Konkurrenz- bzw. Machtspiel gleicht. Die
von Bourdieu beschriebenen sozialen Felder reichen vom biirokratischen, tiber
das literarische bis zum universitiren Feld. Jedes soziale Feld, verstanden als
einzigartiges Universum, gilt es zunéchst hinsichtlich seiner spezifischen Eigen-
schaften, Prinzipien und Gesetze zu untersuchen; erst dann will Bourdieu (ebd.
291) die strukturalen und funktionalen Homologien zwischen den sozialen Fel-
dern analysieren. In der Feldanalyse geht Bourdieu (1991: 70f) von folgenden
Annahmen aus:

Erster Punkt also: es gibt einen Raum von Positionen, die nur besetzt werden konnen,
wenn man eine Kapitalart unter anderen in sehr hohem Mafle besitzt, und deren Logik

man nur durchschauen kann, wenn man sie in ihren wechselseitigen Beziehungen erfaf3t.

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 95

Zweitens: innerhalb dieses Raumes findet man Unterrdume, die Feldern entsprechen: In-
tellektuelles und kiinstlerisches Feld, Feld der hohen offentlichen Verwaltung, Feld der
okonomischen Macht, religioses Feld usf. Der eigentliche Gegenstand der Analyse sind
die objektiven Relationen, die sich zwischen diesen verschiedenen Unterrdumen etablie-
ren, und die Mechanismen, die diese Relationen reproduzieren, indem sie die Akteure, die
diese Positionen zu besetzen sich anschicken, auf eine Weise redistribuieren, daf3 die
Strukturen verewigt werden, und das vor allem, indem sie ihnen Eigenschaften und Dispo-

sitionen einprégen, die diesem Ziel angepalt sind.

Bourdieus Feldanalyse zeugt von einer Vorliebe fiir naturwissenschaftliche Be-
griffe und Denkweisen. Daraus resultiert ein hoher Exaktheitsanspruch an die
Genauigkeit und Schirfe der analytischen Schlussfolgerungen. So spricht Bour-
dieu zur Analyse sozialer Felder (ebd.) in naturwissenschaftlichen Bildern von
,,zwel Polen des Machtfeldes®, ,,Milieu im Sinne Newtons®, , Krifte der Anzie-
hung und AbstoBung®, ,Partikeln in einem Kriftefeld* sowie ,,Trigheit. Das
Machtfeld ist nicht umsonst als Feld potenzieller Krifte konzipiert, die auf jeden
eindringenden Korper wirken (ders. 1999: 30). Der fiir die Feldanalyse zentrale
Begriff der Homologie der Felder ist der Mathematik entlehnt und stellt zunéchst
eine theoretische Kategorie dar.

Die Feldtheorie geht davon aus, dass letztlich alle Felder gleich strukturiert
sind. Daraus folgt notwendig die ,,Hypothese, dal zwischen allen Feldern struk-
turelle und funktionale Homologien bestehen® (ebd. 291). Die Annahme einer
Homologie der Felder soll selbst da exakte Ableitungen erlauben, wo keine un-
mittelbaren Verbindungen gegeben sind. Ein soziales Feld wird als Raum objek-
tiver Beziehungen konzipiert, auf die empirische Analysen gestiitzt sind.

Die innere Gestalt der sozialen Felder ist iiber Klassifikationsschemata bipo-
lar geordnet. Diese bipolaren Differenzierungen lassen sich auf den fundamenta-
len Gegensatz herrschend/beherrscht zuriickfithren (Bourdieu 1982: 732), doch
bleibt dieser Ursprung wesenhaft verschleiert. Mit der Annahme einer Homolo-
gie der Felder argumentiert Bourdieu, dass alle Felder durch die Dichotomie von
legitim/illegitim — im Sinne von anerkannt — strukturiert seien. Eine Vielfalt von
Legitimititen ist bei Bourdieu ausgeschlossen, obwohl er im konjunkturellen
Zusammentreffen von Feld und Habitus eine situative Dimension beriicksichtigt,
die zwangslaufig Kontingenz besitzt. Die Annahme einer Homologie der Felder
steht scheinbar im Widerspruch zur Vielfalt eigendynamischer Feldern. Letztlich
betrachtet Bourdieu eben alle Felder in ihrem Verhiltnis zum Feld der Macht.

Die Praxis eines Feldes ist ein Spiel mit historisch generierten, objektivierba-
ren Regeln, die von den sozialen Akteuren stillschweigend und unreflektiert ak-
zeptiert werden. In der sozialen Welt spielen die sozialen Akteure freilich keine

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | TEIL |: ZUR THEORIEBILDUNG

bewussten Spiele, da sie zu sehr in der Wirklichkeit gefangen sind. Die zur Re-
produktion des Spiels innerhalb eines Feldes unerlédssliche Akzeptanz der histo-
risch generierten Feldregeln und ein spezifisches Interesse an einem Feld be-
zeichnet Bourdieu (1999: 360) als illusio. Die Kampfe um die legitime Praxis
innerhalb eines sozialen Feldes fithren dazu, ,,den Glauben an das Spiel, das In-
teresse an ihm und an dem, was dabei auf dem Spiel steht, fortwihrend zu repro-
duzieren® (ders. 1999: 360). Bei diesen Kimpfen um das Definitionsmonopol
geht es um ,,das, was auf dem Spiel steht und dessen Wert das Spiel erst
spielenswert macht, [....]* (ebd.). Ziel des Spiels ist es, durch die eigenen Einsit-
ze (enjeux) auf dem symbolischen Markt des Felds moglichst hohe Profite, d.h.
Anerkennung und Legitimitit bei den Konkurrenten, zu erzielen.

Jedes Feld erzeugt seine eigene Form von illusio im Sinne eines Sich-Investierens, Sich-
Einbringens in das Spiel, das die Akteure der Gleichgiiltigkeit entreifit und sie dazu be-
wegt und disponiert, die von der Logik des Feldes her gesehen relevanten Entscheidungen

zu treffen.

Damit ist die illusio die konstitutive Voraussetzung fiir das Spiel. Die gemein-
same Geschichtlichkeit der objektivierten und der inkorporierten gesellschaftli-
chen Strukturen geht dem Spiel voraus, doch ist die illusio gleichwohl auch als
Ergebnis des Spiels anzusehen. Auf der Akteursebene bestehen daher schon vor
dem Eintritt in ein Praxisfeld ein Interesse an dem Spielfeld und ein gewisser
Glaube an die Legitimitit des Spiels. Der Grund fiir die Neigung zu einem spezi-
fischen Spielfeld besteht fiir Bourdieu (1999: 361) darin, dass es eine legitime
Form bietet, Wiinsche zu verwirklichen und zu befriedigen. Die sozialen Felder
benotigen zu ihrer Existenz handelnde Akteure, da deren Interesse an einem ge-
sellschaftlichen Teilbereich Voraussetzung und Produkt eines sozialen Feldes ist.
,,Als historisches Produkt bringt jedes Feld das Interesse als Voraussetzung sei-
nes Funktionierens hervor* (ders. 1992a: 113). Somit ist ,Interesse‘ fiir Bourdieu
das zentrale Kriterium zur Unterscheidung von Feldern.

Zu einer Kongruenz der Interessen des sozialen Akteurs mit den Bedingun-
gen in einem bestimmten Feld kommt es, wenn die subjektiven Erwartungen und
Moglichkeiten auf objektive Chancen im Feld treffen. Ein gewisser Grundkon-
sens iiber das soziale Feld muss daher von allen Beteiligten anerkannt werden,
da es sich schlieBlich um ein gemeinsames Interesseobjekt handelt. Ein spezifi-
sches Interesse vereint die Akteure in ihrem Kampf um das Interessenobjekt, an
das sie glauben und affektiv besetzen (Bourdieu 1987: 124f). Jedes soziale Feld
erhilt jedoch seine eigene Geschichte durch vorangegangene Kidmpfe um Herr-
schaft und Macht, mit deren Hilfe genau dieser Grundkonsens beeinflusst wer-
den kann. Diese Machtspiele finden innerhalb der Grenzen eines sozialen Feldes

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 97

statt und fithren zu dessen historischer Genese. Die Auswirkungen dieser Ge-
schichte hat wiederum Einfluss auf die Kdmpfe der Gegenwart, was Bourdieu
(1993a: 111) als Feldeffekt bezeichnet. Die Konflikte zwischen einzelnen Akteu-
ren bzw. Gruppen in einem Feld bestehen in einem feldspezifischen Antagonis-
mus hinsichtlich der Moglichkeit zur Anrechnung von verschiedenartigen Hand-
lungsdispositionen. Ein Feldantagonismus geht letztlich auf die unterschiedliche
Ausstattung der jeweiligen Akteure mit 6konomischem, kulturellem und sozia-
lem Kapital zuriick. Alle drei Kapitalsorten stellen soziale Machtinstanzen dar
und dienen als Basis legitimer Herrschaft in einem Feld und in der Gesellschaft.

Der stindige Kampf um die Klassifikations- und Definitionsmacht in einem
Feld ist fiir Bourdieu die wichtigste Bedingung dafiir, dass die Praxis eines Fel-
des fortbesteht. In diesem Verstdndnis wird das Soziale durch Kampf, Konkur-
renz und Wettbewerb angetrieben und eigentlich erst ermoglicht. Somit entwirft
Bourdieu die soziale Praxis als permanenten Kampf um Machtressourcen, wes-
wegen Schwingel (1993 passim) eine agonistische Grundausrichtung in der So-
zialtheorie Bourdieus feststellt.”® Das stofflich (institutionalisierte Geschichte)
und korperlich (habitualisierte Geschichte) vorgegebene kulturelle Erbe eines
Praxisfeldes besteht ,,in Wirklichkeit (das heif3t, insofern es #ditig ist) nur in den
Kéampfen, deren Schauplatz die Felder [...] (kiinstlerisches Feld usw.) sind, und
setzt sich nur durch sie fort, das heifit durch und fiir Akteure, die geneigt und ge-
eignet sind, es stindig zu reaktivieren* (Bourdieu 1999: 428f). So betrachtet
Bourdieu den permanenten Kampf zwischen den Herrschenden und denjenigen,
die auf zukiinftige Herrschaft spekulieren, als Grundmechanismus fiir die soziale
Praxis von Feldern.

Ebenso wie Marx beabsichtigt Bourdieu ,,die biirgerliche Gesellschaft in ih-
ren verschiedenen Stufen, als Grundlage der ganzen Geschichte aufzufassen und
sie sowohl in ihrer Aktion als Staat darzustellen, wie die sdmtlichen verschiede-
nen theoretischen Erzeugnisse und Formen des Bewusstseins, Religion, Philoso-
phie, Moral etc. etc., aus ihr zu erkldren und ihren Entstehungsprozess aus ihnen
zu verfolgen, wo dann natiirlich auch die Sache in ihrer Totalitdt (und darum
auch die Wechselwirkung dieser verschiednen Seiten aufeinander) dargestellt
werden kann“ (MEW 3, 37f). Die in soziale Felder differenzierte Sozialwelt ist
aufgrund permanenter Kdmpfe um die Bewahrung, Vermehrung und Aneignung
von Kapitalien und die Auseinandersetzungen um die legitimen Vorstellungen
von der Gestalt eines sozialen Feldes vor allem durch Konflikt geprigt. Bour-

38 So spricht auch Hradil (1989: 113) von Bourdieus Gesellschaftsbild als von einer
Arena, ,,in der Akteure um Positionen auf den jeweils hoheren Réngen wetteifern,

wobei freilich die entscheidenden Vorteile die haben, die schon oben sind.*

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | TEIL |: ZUR THEORIEBILDUNG

dieus agonistisch ausgerichtete Sozialtheorie macht sich auch hier bemerkbar.
Die jeweilige Position eines Akteurs in einem sozialen Feld ergibt sich zum ei-
nen aus dem Gesamtumfang an Kapital und zum anderen aus der spezifischen
Zusammensetzung dieses Kapitals (ders. 1995: 10f). Dariiber hinaus beriicksich-
tigt Bourdieu die Zeit bzw. Laufbahn oder den Lebenslauf als eine dritte Dimen-
sion zur Bestimmung sozialer Positionen.

Einem bestimmten Umfang ererbten Kapitals entspricht ein Biindel ungefihr gleich wahr-
scheinlicher, zu ungefihr gleichwertigen Positionen fiihrender Lebensldiufe — das einem
Individuum objektiv gegebene Moglichkeitsfeld; Wechsel in derartigen Entwicklungsver-
ldufen hingen zumeist von kollektiven — Kriege, Krisen, etc. — oder individuellen Ereig-
nissen ab, von Zusammentreffen, emotionalen Bindungen, Beziehungen. (Bourdieu 1982:
188)

Rein konzeptionell bedingen soziales Feld und Habitus einander nicht zuletzt
dadurch, dass es Bourdieus Anliegen ist, die leibhaftigen sozialen Akteure in die
Analyse von Institutionen und Strukturen einzubringen, da nur so deren Funktio-
nieren zu verstehen ist. Zugleich betont er aus empirischer Anschauung, dass
sich Individuen nicht voraussetzungslos zueinander verhalten, sondern in Fel-
dern sozialer Kimpfe agieren, die sie vorfinden, aufnehmen und weiterspinnen.
Die objektiven Chancen eines Feldes 6ffnen sich dem Habitus, der die Struktu-
ren eines Feldes inkorporiert hat. Die sozialen Akteure betrachten dieses Phidno-
men als Neigung und miissen sich nur ihrer ,Natur® iiberlassen, um zu tun, was
getan werden muss, und das Potential dieser Welt zu verwirklichen (ders. 1985:
115). Die Spielteilnehmer fiihlen sich affektiv zu ihrem Spielfeld hingezogen,
ohne dass sie wissen warum. Sie kennen die Spielregeln ohne, dass sie das Spiel
tatsdchlich durchschauen:

Der ,Spiel-Sinn° ist [...] die verinnerlichte Form der Notwendigkeit des Spiels. Er ist zur
Tugend (bzw. zur Disposition) erhobene Notwendigkeit: amor fati. Das bedeutet nun
auch, dal3 es so viele Auspragungen des ,Spiel-Sinns‘, des praktischen Verstehens des In-
teresses gibt wie ,Spiele‘. Das fiir ein ,Spiel* kennzeichnende spezifische Interesse wird
identisch mit der ,Besetzung‘ (affektives Engagement und materielle Investition) des
,Spiels‘, mit der illusio als stillschweigende Anerkennung der ,Spieleinsitze‘. (Bourdieu
1989: 399)

In diesem Sinne ist der Habitus unterbewusst und vorreflexiv in seinem Verhilt-
nis zum sozialen Feld. Die ,,Anerkennung der Geltung des Spiels und der
Spieleinsitze ist allen Beteiligten gemeinsam, was bedeutet, dal sie im Falle von
Dissens durch Konsens — nicht durch Vertrag — verbunden sind“ (ders. 1989:

- am 14.02.2026, 14:41:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 99

406). Das mit der Teilnahme am Spiel implizierte besondere Interesse prigt sich
je nach Stellung oder Position innerhalb des Feldes aus. Gleichzeitig wird die
soziale Position, die ein sozialer Akteur innerhalb eines Feldes einnimmt, inkor-
poriert und prigt den Habitus, der wiederum die Praxisformen des sozialen Ak-
teurs entsprechend vorausbestimmt. Im Zusammentreffen von habitualisierter,
inkorporierter Geschichte mit einer institutionalisierten, objektivierten Geschich-
te, die sich beide aus der Praxis des Feldes ergeben, wird fiir Bourdieu durch
Konkurrenzkédmpfe die konstituierte Reproduktion der Praxis eines Feldes erst
ermoglicht. Zentral ist dabei, dass die sozialen Akteure sich nicht als vorausset-
zungslose Wesen begegnen, die der Zufall in ein Feld gebracht hat, sondern dass
sie bereits das Feld und seine Spiel als legitim und erhaltenswert ansehen. Allein
die Teilnahme am Spiel fiihrt dazu, sich zur herrschenden Definitionsmacht in-
nerhalb eines Feldes positionieren zu miissen, gleich ob man den geltenden
Spielregeln zustimmt oder sie ablehnt. Die objektiven und subjektiven gesell-
schaftlichen und historischen Strukturen die sich in Form von Feld und Habitus
darstellen, treten bei ihrem Aufeinandertreffen als Praxisformen zu Tage. Daher
sind Habitus und Feld komplementire Elemente der Praxis in der sozialen Welt.

3.2.2 Habitus

Das Konzept des Habitus erlaubt Bourdieu die Dialektik von objektivierten und
einverleibten Strukturen begrifflich einzufangen. Dies dient der Uberwindung
von reinem Objektivismus und reinem Subjektivismus, welche Bourdieu (1992a:
137) fiir einen verhidngnisvollen Gegensatz in Philosophie und Sozialwissen-
schaften hilt. Der Habitusbegriff geht tiber Erwin Panofsky zu Thomas v. Aquin
und letztlich auf Aristoteles zuriick. In Aristoteles Begriff der hexis, den Thomas
v. Aquin spiter mit dem lateinischen Begriff habitus wieder aufnimmt (Bourdieu
1999: 285ff), kommt der Erfahrung, Gewohnung und praktischen Erinnerung fiir
das Handeln eine zentrale Bedeutung zu. Ebenso wie praktische Titigkeiten
schlagen sich auch sittliche Handlungen in der sich aus dieser ergebenden kor-
perlichen Haltung (hexis) nieder. Bourdieu (1982: 277) definiert den Habitus als
das ,,Erzeugungsprinzip objektiv klassifizierbarer Formen von Praxis und Klas-
sifikationssystem dieser Formen*. Der Habitus erzeugt somit Formen des Ver-
haltens und der Wertung. Fiir Bourdieu existieren neben dem Habitus aber auch
bewusste und rational kalkulierte Handlungsprinzipien, doch der Habitus tritt
deutlich haufiger auf als jedes andere Produktionsprinzip von Praktiken (Bour-
dieu/Wacquant 1996b: 165). Das eine Viertel rational orientierten Handelns
nimmt auch in spdtmodernen Gesellschaften nicht auf Kosten der drei Viertel
praktisch orientierten Handelns zu.

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

Generell ldsst sich der sehr komplexe Begriff des Habitus knapp definieren
als inkorporierter Code der Handlungsgrammatik.39 In diesem Sinne kann man
das Habituskonzept als eine Theorie des Erzeugungsmodus der Praxisformen be-
trachten (Bourdieu 1976: 164). Die Praxisformen des Habitus entstehen durch
den Einfluss des sozialen Raumes, so dass auf der einen Seite der Habitus einer
strukturierten Struktur gleicht, in die damit die Geschichte inkorporiert ist. Der
Habitus jedes Menschen wird also einerseits durch den sozialen Raum struktu-
riert, andererseits strukturiert der Habitus wiederum Systeme der Erzeugung von
Verhalten und Bewertung. Er ist also strukturierte und strukturierende Struktur
in einem. So werden durch den Habitus, der die gesellschaftlichen Strukturen
verinnerlicht und in regelnde Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsmuster
transformiert hat, die Grenzen der Praktiken festgelegt, wihrend innerhalb der
Grenzen aber ein Spielraum fiir Variationen bereitsteht. Den Habitus betrachtet
Bourdieu (1987: 112) ,,als subjektives, aber nichtindividuelles System verinner-
lichter Strukturen, gemeinsamer Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschema-
ta [...], welche Vorbedingung fiir jede Objektivierung und Wahrnehmung sind
und die objektive Abstimmung der Praktiken und die Einheitlichkeit der Weltan-
schauung mit der vollkommenen Personengebundenheit und Substituierbarkeit
der Praktiken und Einzelanschauungen begriinden.” In diesem Sinne lassen sich
die Dispositionen des Habitus in die drei oben genannten Muster gliedern, die
das habituelle Dispositionssystem zur Orientierung innerhalb der sozialen Welt
und zur Schaffung angemessener Praktiken aufbietet.

Bourdieu versteht den Habitus also als ein System von unterbewussten* Mu-
stern des Wahrnehmens, Denkens und Handelns. Insofern stellt der Habitus das
Bindeglied zwischen dem sozialen Raum und den dementsprechenden objekti-
ven Klassen dar, da der Habitus das ,,Erzeugungsprinzip zwischen objektiv klas-
sifizierbaren Formen von Praxis und Klassifikationssystem dieser Formen‘
(Bourdieu 1982: 277) ist. Er ist Spiegel einer entsprechenden Klassenzugehorig-
keit. Somit argumentiert Bourdieu, dass die vermeintliche Besonderheit eines

39 In diesem Begriff klingt Noam Chomskys (1969) Konzept der “generativen Gramma-
tik“ an, welches Bourdieu (1999: 286) gerne mit dem Habituskonzept vergleicht, um
dessen ,,aktive, erfinderische, ,schopferische‘ Fihigkeiten zu betonen. Von Choms-
kys Annahme einer angeborenen Universalgrammatik distanziert sich Bourdieu (ebd.)
aber deutlich, da er den Habitus als erfahrungsabhidngiges System von Dispostionen
konzipiert.

40 Boudieu (1999: 285) wendet sich explizit gegen die Rolle des ,Unbewussten® in Lévi-
Strauss’ strukturalistischen Handlungstheorie, da sie den Akteur auf die Rolle des

Trégers einer Struktur einengt.

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 101

personlichen Verhaltensstils eben gerade nicht individuell, sondern vielmehr ge-
sellschaftlich geprégt ist. Im Habitus kommt das zum Vorschein, was einen
Menschen zur gesellschaftlichen Kreatur macht, denn durch eine spezifische So-
zialisation und die Erfahrung der Zugehorigkeit zu einer bestimmten Gruppe
oder Klasse werden Individuen geprigt. Vor allem in der Familie wird der Habi-
tus verinnerlicht, da er von Kindes Beinen an zur zweiten Natur eines Heran-
wachsenden wird.

Der Habitus ist das Produkt der Geschichte eines Menschen und stellt in-
sofern seine geronnene Erfahrung dar, geht jedoch iiber die Vorstellung einer
bloBen Sozialisation hinaus, da das Habituskonzept auch die ,,Geschichtlichkeit*
(Heidegger) kollektiver Erfahrungen umfasst. Die Geschichte der Individuen ge-
rinnt zur Geschichtlichkeit im inkorporierten Zustand, der Habitus zur geworde-
nen Geschichte; so ist der Habitus der Ort der Vergangenheit in der Gegenwart.
Davon unterscheidet Bourdieu die geronnene Geschichte in ihrer Ausprigung als
Geschichtlichkeit in objektiviertem Zustand, also ,,die im Laufe der Zeit in den
Dingen (Maschinen, Gebduden, Monumenten, Biichern, Theorien, Sitten, dem
Recht usf.) akkumulierte Geschichte* (Bourdieu 1997a: 28). Die Vergangenheit
ist auch im sozialen Feld gegenwirtig, da in einem Feld bestimmte Spielregeln
herrschen, welche durch die institutionalisierte, objektivierte Geschichte des
Feldes zustande gekommen sind. Die institutionalisierte Geschichte der Praxis-
formen eines Feldes setzt allerdings eine dementsprechend habitualisierte, inkor-
porierte Geschichte der in einem Feld agierenden sozialen Akteure voraus. Diese
ontologische Komplementaritit zwischen institutionalisierter, objektivierter so-
wie habitualisierter, inkorporierter Geschichte driickt sich in dem aus, ,,was als
,Spiel-Sinn‘ (oder praktischer Sinn) bezeichnet wird: eine intentionslose Inten-
tionalitdt, die im Sinne eines Prinzips von Strategien ohne strategischen Plan,
ohne rationales Kalkiil, ohne bewusste Zwecksetzung funktioniert™ (ders. 1989:
397). Nur wenn die inkorporierte Geschichte, also der Habitus des sozialen Ak-
teurs, zumindest nicht im Gegensatz zur institutionalisierten Geschichte steht,
kann die Person in einem bestimmten Feld mit spezifischen Spielregeln auf ihrer
Position des Feldes ebenmifig agieren.

Die als geregelte Improvisation (ders. 1976: 179) bezeichneten Variations-
moglichkeiten des Habitus tendieren zwar dazu, die immanenten RegelméaBigkei-
ten der objektiven Produktionsbedingungen ihres Erzeugungsprinzips zu repro-
duzieren, passen sich aber an die in einer gegebenen Situation enthaltenen Erfor-
dernisse und Zwinge an. Als ein ,,System generativer Schemata® (ders. 1982:
279) legt der Habitus lediglich die Grenzen moglicher und unméglicher Praxis
fest. So bestimmt der Habitus als ,modus operandi‘ weniger die Praxisinhalte als
die Art und Weise der Ausfithrung von Praktiken (ebd. 281). So erklirt sich,

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

dass Bourdieu (2000: 23) beispielsweise betont, der religiose Habitus werde den
Laien aufgezwungen. Als generierendes Prinzip verstanden ist der Habitus eine
strukturierende Struktur. Damit ist aber nur eine begrenzte Determiniertheit vor-
gegeben, da der Habitus nicht die Praktiken, sondern lediglich den Handlungs-
spielraum vorgibt. Den im Habitus angelegten Raum fiir Innovation sieht Bour-
dieu (1987: 104f) durch die ,,Erfinderkunst” und ,,Spontaneitit ohne Willen und
Bewusstsein“ vermittels des praktischen Gespiirs (sens pratique) des Habitus
gegeben. Der Habitus kann daher aufgrund der Verschiedenheit von Ereignissen
und Situationen unendlich viele relativ unvorhersehbare Praktiken von dennoch
nur begrenzter Verschiedenheit erzeugen, so dass er Dauerhaftigkeit im Wandel
gewihrleistet (ebd. 105). Die Art und Weise, wie die Dispositionen fiir den so-
zialen Akteur praktisch wirksam werden, verlangt nach dem praktischen Verste-
hen (compréhension pratique) in der Praxis des Handelns zu fragen.

Das Konzept des praktischen Verstehens erlaubt es Bourdieu nach dem ,wie*
der Habitusmuster in der sozialen Praxis zu fragen. Da der Habitus eine Eigen-
schaft des Korpers ist, ermoglichen die Habitusdispositionen dem Akteur ein un-
terbewusst geregeltes ,praktisches Verstehen® seiner Welt. Mittels des Habitus
werden dem Akteur die Dinge seiner Welt verstidndlich, da er ihnen Bedeutung
zuschreiben kann. Von zentraler Rolle fiir Bourdieu (1987: 136) ist, dass der
Habitus die ,leibliche Hexis*“ umfasst, der Habitus einem Menschen also ins
Blut iibergeht, so dass er selbst Korperhaltung und Bewegungen umfasst. Das
heiflit aber auch, dass ein spezifischer Habitus nur schwer zu verédndern und oder
abzustreifen ist, da ihn eine grundsitzliche Trigheit auszeichnet. Bourdieu
spricht in diesem Zusammenhang vom Phidnomen der Hysteresis des Habitus.
Den Aspekt der Dauerhaftigkeit sieht Bourdieu im Hysteresiseffekt des Habitus
verankert, da er die Tendenz besitzt, sich vor Infragestellung und Verinderung
zu schiitzen. Durch Voranpassung sucht sich der Habitus ein Milieu, das relative
Konstanz gewihrt und dadurch geeignet ist, die Habitusdispositionen noch zu
verstirken. Grundlegend lésst sich also ein Habitus innerhalb eines Lebens nicht
grundsitzlich dndern, da der Mensch mittels seiner eigenen Geschichte zu sehr
mit dem Habitus als zweiter Natur verwachsen ist, doch fiigt die Praxis eines
Feldes dem Habitus weitere Muster hinzu. Indem sich ein Habitus der Praxis ei-
nes Feldes anpasst, kann die feldspezifische Praxis fortbestehen. Der Habitus ist
in Abgrenzung zu ,Gewohnheit‘ jedoch ein offenes Dispositionssystem, das
standig mit neuen Erfahrungen konfrontiert und damit unentwegt von ihnen be-
einflusst wird:

Der Habitus, Produkt sozialer Konditionierungen, folglich einer Geschichte (im Gegensatz

zum Charakter), ist in unaufhorlichem Wandel begriffen, sei es, daB er sich verstirkt, und

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 103

zwar immer dann, wenn die inkorporierten Erwartungsstrukturen auf Strukturen von
Chancen stofen, die mit den Erwartungen objektiv iibereinstimmen, sei es, daf} er sich
grundlegend verdndert, wenn das Erwartungsniveau, die Anspruchslage sich erhoht oder

aber sinkt (was zu sozialen Krisen fiithren kann). (Bourdieu 1989: 406f)

Veridnderungen in der Position eines Akteurs im sozialen Raum fiithren zu neuen
Mustern der Wahrnehmung, des Denkens und Handelns. Aber aufgrund der for-
mativen Bedeutung der Primérsozialisation der Heranwachsenden konnen sich
veridnderte Dispositionsmuster bestenfalls erst iiber eine Generation hinweg im
Habitus niederschlagen und so zum Wandel des Gruppenhabitus beitragen. Da-
durch, dass der Habitus wihrend der Primérsozialisation eines Heranwachsenden
vermittelt wird, ist der Habitus eines Akteurs stark abhingig von der sozialen
Position und der jeweiligen Lebenslage®' seines Elternhauses. Da der familizire
Kontext in Klassenzugehorigkeit eingebunden ist, hat ein Mensch wesentliche
Elemente seines vermeintlich ganz personlichen Habitus mit dem seiner Klas-
senangehorigen gemein. Somit ist der subjektive Habitus im Sinne strukturierter
Struktur stets Klassenhabitus (Krais 1989: 51). Es geht also um kollektive Erfah-
rungs- und Wahrnehmungsmuster, die sich an Standpunkten iiber das Gute,
Schone, Richtige festmachen lassen. Damit stellt der Klassenhabitus ein Konzept
dar, das einerseits die Form der Wahrnehmung und Erfahrung der sozialen Welt
strukturiert, anderseits aber auf den sozialen Raum bezogen werden muss (Eder
1989: 32). Die heuristische Konstruktion des Habitus kann daher das Vermitt-
lungsproblem zwischen der Struktur des sozialen Raums, die die Lebenslage be-
stimmt, und der soziokulturellen Praxis, die sich in unterscheidbaren Lebenssti-
len manifestiert, 15sen.

Versteht man den Habitus daher als strukturierende Hintergrundstruktur so-
ziokultureller Praxis, so wird offensichtlich, wie die soziale Herkunft, die Sozia-
lisation und die aktuelle Erfahrung der sozialen Welt zur Erzeugung unter-
scheidbarer Lebensstile fithren. Es bedarf in Bourdieus Klassentheorie also nicht
eines Klassenbewusstseins, um von sozialen Klassen ausgehen zu konnen, son-
dern es kommt vielmehr auf das kulturell geprigte Klassenhandeln an. Daher be-
tont Eder (1989b: 17), dass Bourdieus kulturtheoretische Brechungen der tradi-
tionellen Klassentheorie den substantialistischen Klassenbegriff auflosen, und
der Klassenhabitus also eher als Ausdruck eines primidr unbewussten Klassen-
handelns zu verstehen ist. Dennoch trigt der Habitus als strukturierende Struktur

41 ,Lebenslage* bezieht sich auf die objektiven Lebensbedingungen von Individuen, die
von ihnen zunidchst nicht beeinflusst werden konnen. Diese Lebensbedingungen sind

geprigt von der Verfiigbarkeit tiber 6konomisches, soziales und kulturelles Kapital.

- am 14.02.2026, 14:41:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

dazu bei, objektive Klassenlagen zu reproduzieren. Indikatoren der spezifischen
Klassenlage sind u.a. der Beruf, der zunehmend von der Verfiigung iiber kultu-
relles Kapital geprigt wird.

Mein Versuch geht dahin, zu zeigen, dal zwischen der Position, die der einzelne innerhalb
eines gesellschaftlichen Raums einnimmt, und seinem Lebensstil ein Zusammenhang be-
steht. Aber dieser Zusammenhang ist kein mechanischer, diese Beziehung ist nicht direkt
in dem Sinne, daf jemand, der weil3, wo ein anderer steht, auch bereits dessen Geschmack
kennt. Als Vermittlungsglied zwischen der Position oder Stellung innerhalb des sozialen
Raumes und spezifischen Praktiken, Vorlieben usw. fungiert das was ich Habitus nenne,
d.h. eine allgemeine Grundhaltung, eine Disposition gegeniiber der Welt, [...]. Bourdieu
(1982: 25)

Durch die Verinnerlichung des Habitus wird dieser zu etwas Unbeachtetem und
Selbstverstindlichem, dem der Akteur keine bewusste Bedeutung zumisst. Da
man sich seines Habitus nicht bewusst ist, betrachtet der Mensch sein Verhalten
als bewusst gewihlt — Bourdieu nennt dies einen Kooptationseffekt. Die mit Ha-
bitus bezeichneten Systeme subjektiver Dispositionen sind damit strukturelle
Varianten des Gruppen- oder Klassenhabitus. Ein Habitus ist zwar jedem Indivi-
duum inhérent, da er aber nicht individuell ist, betrifft der Habitus den Gesamt-
zusammenhang, durch den alle zugehorigen Mitglieder eines sozialen Raumes
erkennbar sind.

Da die Menschen in symbolisch strukturierten Gruppen aufwachsen und le-
ben, verinnerlichen sie kollektive generative Schemata und Dispositionen in ih-
ren Korpern, denn bei der Nachahmung der Handlungen von anderen (Mimesis)
wird die Motorik direkt angesprochen ,,ohne im Bewusstsein thematisiert oder
erklart werden zu miissen® (Bourdieu 1976: 190). In diesem Sinne sind nicht nur
die DNS, das Nervensystem oder Fertigkeiten und Technologie (fekhne) die ein-
zigen Trigerformen von Gedéachtnis, sondern die soziale Gruppe verinnerlicht
Erinnerung und gibt sie iiber das Ableben einzelner Individuen hinaus u.a. durch
den Habitus weiter. Mentale Muster einer Gruppe werden iiber praktische Hand-
lungen iibernommen, was zu dhnlichen Habitusformen der Angehorigen einer
Gruppe fiihrt. Dariiber hinaus formt auch der Staat mit Hilfe von Klassifizie-
rungssystemen, die sich in Recht, biirokratischen Verfahren, Bildungssystem und
sozialen Ritualen niederschlagen, und setzt Wahrnehmungs- und Gliederungs-
prinzipien sowie Formen des Denkens durch (ders. 1998: 106). Eine andere
Form von habitualisierter sozialer Institution driickt sich in Symbolen des struk-
turierten Raumes aus. Dies kann bisweilen sogar ganz wortlich genommen wer-
den: so begiinstigen oder erzwingen Héauser und Riaumlichkeiten die Korperbe-
wegungen, vermitteln Relationen zur eigenen Grofle und liefern so Ordnungs-

- am 14.02.2026, 14:41:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 105

vorstellungen. Die gesellschaftliche Position der eigenen Gruppe gewinnt durch
Lage, Hohe und GroBe der Rdume sowie durch das Mobiliar eine gegenstéindli-
che Gestalt, so dass sich die gesellschaftlichen Verhiltnisse ,,vermittels zutiefst
unbewusster korperlicher Empfindungen und Erfahrungen aufzwingen“ (Bour-
dieu 1982: 137). In Dingen und selbst in Personen werden die gesellschaftlichen
Verhiltnisse objektiviert und zugleich von den Betroffenen unmerklich inkorpo-
riert, wihrend sie freilich die jeweilige dauerhafte Beziehung zur Welt und den
Mitmenschen ausbilden (ebd.: 138). Dies geschieht insbesondere mittels der
Weite des physischen und zeitlichen Raumes, den man fiir sich angemessen hilt
und in dem man sich traumwandlerisch sicher, weil gewissermafen natiirlich,
bewegt.

Die gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen ein Mensch lebt, sind auf-
grund andauernder Inkorporierungsprozesse fiir die Ausprigung des Habitus
konstitutiv. In spezifischen Berufskarrieren wird der Habitus selektiv stabilisiert
und entsprechend der 6konomisch-politischen Umstéinde adaptiert (Eder 1989b:
24f). Die Berufsrolle stellt dabei in fortgeschrittenen Industriegesellschaften den
Schnittpunkt dar, an dem soziale Prozesse und Strukturen in individuelle Merk-
male iibersetzt werden, und ist damit das Endprodukt eines Vergesellschaftungs-
prozesses (ebd. 19). Als inkorporierte Geschichte spiegelt der Habitus die gesell-
schaftliche Geschichte einer Berufsrolle wieder. Dabei kommt der Arbeitsorga-
nisation eine besondere Rolle zu, da sie der Ort der Berufssozialisation ist (Hof-
bauer 1992 passim). In dem MaBle, wie in aufdifferenzierten Klassengesellschaf-
ten nun Arbeit und Beruf zunehmend iiber kulturelles Kapital (Ausbildung) be-
stimmt werden, bilden kulturelle Merkmale objektivierende Faktoren in der Pro-
duktion und Reproduktion von Klassenstrukturen (Eder 1989b: 22). Wissen und
Bildung gehoren somit zu den Eintrittsvoraussetzungen, um einen Beruf zu er-
halten. Wissen und Bildung sind aber in Klassengesellschaften ungleich verteilt,
so dass Berufspositionen und Berufsprestige die Kémpfe um soziale Geltung und
damit Macht widerspiegeln. Die Klassengesellschaft ist Grundlage von Un-
gleichheit und autoritdrer Kontrolle. Der von der Klassenlage geprigte Habitus
ermoglicht nun die Zugehorigkeit zu einem sozialen Feld und wird zugleich von
diesem geprigt, so dass er letztlich dazu beitrdgt die objektiven Klassenlagen,
denen er entstammt, zu reproduzieren. Es dridngt sich die Frage auf, was die
Konsequenzen der Gleichzeitigkeit des beharrenden und des flexiblen Moments
des Habituskonzepts sind.

Hinsichtlich beruflicher Handlungsfelder interpretiert Janning (2002: 103)
den Habitus als ein operatives Instrument im Feldkontext, das jedoch auf seine
Funktion als Regulator fiir Zugehorigkeit und Erfindung innerhalb des Feldkon-
zepts beschrinkt ist. Die Funktionslogik des Handlungsfeldes unterwerfe den

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

Habitus und den Habitustrdger den feldinternen Strukturen und Regulierungsme-
chanismen. Tatsdchlich betont Bourdieu (1987: 124f) den Habitus als Grundlage
und Voraussetzung fiir den praktisch wirksamen Glauben an ein Feld; der prakti-
sche Glaube und die unreflektierte Anerkennung des Feldes werden durch den
Habitus erst bereitgestellt. Jannings Interpretation gibt zwar einen wichtigen
Hinweis hinsichtlich der Bedingtheit von Feld und Habitus, verringert aber die
Bedeutung von Bourdieus Habituskonzept hinsichtlich seiner Erklarungskraft
zur Reproduktion sozialer Ungleichheit.

Interessant erscheint nun der Fall des in ,Die feinen Unterschiede* diskutier-
ten ,neuen Kleinbiirgertums‘. Bourdieu (1982: 561 ff) stellt dar, wie sich aus
dem Spannungsverhiltnis zweier Sinnmuster eine Neukombination der Sinnele-
mente ergibt. Der Habitus des groBbiirgerlichen Herkunftsmilieus trifft auf die
Habituselemente eines kleinbiirgerlich-mittelstindischen orientierten Berufsmi-
lieus. Der Antagonismus zwischen den Werten des Ausgangsmilieu und des ak-
tuellen Berufsmilieus fiihrt zu einer innovativen Neugestaltung der Werte, wor-
aus sich eine neue Praxis ergibt (ebd. 564). Sich iiberlagernde verschiedenartige
Wissensordnungen fithren dann zur Transformation von Habitusmustern zu dy-
namischen neuen Habitus. Der von der urspriinglichen Klassenlage geprigte Ha-
bitus wandelt sich somit unter dem Einfluss des feldspezifischen Habitus des Be-
rufsmilieus zu einem neuen Klassenhabitus. Dieses Phdanomen hat in Bourdieus
Theorie der Praxis jedoch keinen Widerhall gefunden, denn diese betont sehr
stark die kulturelle Reproduktion von Klassen. Es ergibt sich daher die Frage, ob
und wie ein Akteur ausgestattet mit einem Habitus an mehreren Sinnsystemen
und Wissensordnungen teilnehmen kann, wo sich doch jeder Habitus durch
Tragheit (Hysteresis) auszeichnet.

In Bourdieus analytischer Begrifflichkeit des Habituskonzepts taucht eine
Uberlagerung zweier Habitus in einem sozialen Akteur nicht auf, so dass bei
Verdnderungen letztlich von einer langsamen Erweiterung des Habitus und sei-
ner Formen ausgegangen werden muss. Erst mittels der Annahme einer Erwei-
tung einer organischen Individualitdt um weitere Dispositionen ist ein Wandel
des Habitus eines Menschen denkbar. Dies hiee dann, den Schwerpunkt auf den
Habitus als strukturierte Struktur (opus operatum) zu legen, da den unmittelba-
ren Existenzbedingungen grof3e Bedeutung zukdme, und Abstriche am generati-
ven Prinzip des Habituskonzepts als strukturierender Struktur (opus operandi) zu
machen, da aufgrund des Hysteresis-Effekts eigentlich Konstanz gewahrt bleiben
miisste. Erst in Krisensituationen, in denen die unmittelbare Angepasstheit von
Habitus und Feld auseinander bricht, ist nicht auszuschlieen, dass andere Prin-
zipien wie das bewusste Kalkiil an die Stelle des Habitus treten (ders. 1989:

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 107

397).42 Generell ist aber zu beachten, dass Bourdieu (1987: 112) den individuel-
len Habitus stets im Zusammenhang mit dem Habitus von Klassen und Gruppen,
den diese aufgrund dhnlicher Existenzbedingungen und Konditionierungen mit-
einander teilen, betont.

Der individuelle Habitus spiegelt den Gruppen- oder Klassenhabitus als des-
sen ureigensten Ausdruck lediglich wieder. Eine Verdnderung der individuellen
Existenzbedingungen muss demzufolge als Wandel in den Existenzbedingungen
einer ganzen Gruppe bzw. Klasse betrachtet werden. Den Wandel in den Habi-
tusformen einer Gruppe haben alle Mitglieder in Form der Vielfalt in Homogeni-
tit (Homologie) gemeinsam. Spannend erscheinen nun die Konditionierungen,
die sich im Verlauf eines Lebenslaufs auf den Habitus als System individueller
Dispositionen niederschlagen. Bourdieu (1987: 113f) spricht vom ,,besonderen
Gewicht der urspriinglichen Erfahrungen®, die die spezifische Aufnahme von Er-
fahrungen beeinflusse und die vom Habitus erzeugten Strategien determiniere.
Die Praktiken, die diesen Strukturen entspringen, bleiben aber nur solange kon-
stant, wie die aktuellen objektiven Strukturen identisch oder homolog zu den Ur-
sprungsstrukturen sind (ebd. 114). Es scheint, als ginge Bourdieu grundsitzlich
von Konstanz und Determiniertheit aus, doch erkennt er die Moglichkeit, dass
,Dispositionen, die infolge eines Effekts der Hysteresis, [...] schlecht an die ob-
jektiven Moglichkeiten angepasst sind, bestraft werden, weil das Milieu, auf das
sie real treffen, zu weit von dem entfernt ist, zu dem sie objektiv passen‘ (ebd.
116). Daher geht Bourdieu (ebd. 114) offenbar davon, dass sich der Habitus trotz
seiner immanenten Triagheit eigentlich stets fortentwickelt, ,,indem er sich ein
Milieu schafft an das er soweit wie moglich vorangepasst ist, um weiterhin in
der Lage zu sein, sich vor Krisen und kritischen Befragungen zu schiitzen. Damit
wire der Habitus wieder das generative Prinzip, nun aber mit Betonung darauf,
dass er zwar strukturierende Struktur ist, die aber die Zukunft nicht vorweg-
nimmt, sondern lediglich in mogliche Bahnen leitet.*”’

Die Neigung zum Verharren in ihrem Sosein, welche bei Gruppen unter anderem darauf

zuriickgeht, dafl die Handelnden der Gruppe dauerhafte Dispositionen aufweisen, die sich

42 In dieser Hinsicht betont Ann Swidler (1986 passim) die unterschiedliche Rolle von
Kultur — im Sinne eines Repertoires von unterbewussten Handlungsstrategien, Prakti-
ken und Ritualen — in ruhigen und krisenhaften Zeiten. In unruhigen kulturellen Pe-
rioden ermoglicht Kultur neue Handlungsstrategien. In geruhsamen kulturellen Perio-
den befestigt Kultur die Handlungsstrategien der sozialen Akteure.

43 Da Bourdieu im Zusammenhang mit dem Habituskonzept bisweilen von Determi-

niertheit spricht, hat er Missverstdndnissen und Kritik Vorschub geleistet.

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

unter Umsténden ldnger halten als die 6konomischen und sozialen Bedingungen ihrer Er-
zeugung, kann Grundlage sowohl von Nichtanpassung wie von Anpassung, von Aufleh-

nung wie von Resignation sein. (ebd. 117)

Da Dispositionen und Bedingungen auch im Habituskonzept auseinander fallen
konnen, reicht es nicht aus, allein den Klassenhabitus einer sozialen Ak-
teursgruppe zu betrachten, um den feldspezifischen Habitus einer Gruppe von
bestimmten Berufsinhabern bestimmen zu konnen. Die soziale Laufbahn von
Vertretern einer Berufrolle mag zwar relativ homogen sein, doch die Anpassung
oder Nichtanpassung an die spezifischen Bedingungen eines Feldes kann im
Verlauf der Zeit Wandlungen unterliegen und hingt auch vom Lebenslauf und
der spezifischen Stellung des Akteurs innerhalb einer Klasse ab. Die Dispositio-
nen des Habitus werden also in den priméren Sozialisationskontexten erworben
und in den sekundiren Handlungsfeldern der fortlaufenden Konditionierung ver-
feinert, ausgebaut oder auch gewandelt. Eine absolute Deckungsgleichheit zwi-
schen inkorporierter und objektivierter Struktur wiirde ein Konzept wie den Ha-
bitus, das die Eigenstindigkeit des Einzelnen in der Verarbeitung gesellschaftli-
cher Strukturen beriicksichtigen will, obsolet machen. Aufgrund des pluralen
Nebeneinander der Felder und ihrer Eigendynamiken entsteht zwangsldufig eine
Vielfalt von feldspezifischen Habitis.

3.2.3 Kapitalien

In den Gesellschaftslehren macht Bourdieu zwei Betrachtungsweisen der Welt
aus, die er beide in ihrer Einseitigkeit ablehnt: den Okonomismus (die Betrach-
tung der Gesellschaft ausschlieflich unter 6konomischen Gesichtspunkten) und
den Semiologismus (die Lehre von den Zeichen). Der Okonomismus setzt Geld
und wirtschaftliche Ressourcen an die zentrale Stelle und wertet die iibrigen Ka-
pitalausformungen fiir die Aufrechterhaltung der herrschenden Verhiltnisse
weitgehend ab. Der Semiologismus44 vertritt die Auffassung, dass soziale Aus-
tauschbeziehungen, soziales Kapital, lediglich ,,Phdnomene von Kommunikati-
on“ sind, er erkennt jedoch nicht das Potential der konkreten Transformierbarkeit
dieser Sozialkontakte in 6konomisches Kapital. Bourdieu kritisiert die Verstei-
fung auf einen verkiirzten Kapitalbegriff, der die symbolischen Formen der
Herrschaft und ihrer Verschleierung ebenso unberiicksichtigt lasst, wie okono-
mische Aspekte in subjektivistischen Ansitzen fehlen.

44 Bourdieu (1983: 196) zihlt hierzu Strukturalismus, symbolischen Interaktionismus

und Ethnomethodologie.

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 109

Bourdieus Konstrukt des sozialen Raums wird durch zwei zentrale Dimen-
sionen strukturiert, einer vertikalen, auf welcher die Akteure und Akteursgrup-
pen je nach Gesamtvolumen ihres 6konomischen und kulturellen Kapitals einge-
tragen werden, sowie einer horizontalen, welche ihre Verteilung beziiglich der
Struktur ihres Kapitals, d.h. des jeweils relativen Gewichtes ihres 6konomischen
bzw. kulturellen Kapitals wiedergibt. Alle erfassbaren objektiven Bedingungen
des Umfelds, die einen einzelnen Menschen betreffen und ihn positionieren, be-
zeichnet Bourdieu mit dem Begriff sozialer Raum. Bourdieu versteht den sozia-
len Raum analytisch als abstraktes Konstrukt, von dem aus die sozialen Akteure
in der Praxis ihres Alltagslebens den Blick auf die Welt werfen. Akteure haben
im sozialen Raum eine gewisse Position inne und nehmen von dieser aus gegen-
tiber dem Umfeld entsprechende Standpunkte ein, die zugleich durch die jewei-
lige Position im sozialen Raum bestimmt werden.

Indem Bourdieu neben dem 6konomischen auch das kulturelle und soziale
Kapital beriicksichtigt, erweitert er seine Analyse der gesellschaftlichen Lebens-
bedingungen um Dimensionen, welche die marxistische Klassentheorie kaum
oder gar nicht beriicksichtigt. Bourdieu steht hier Weber sehr viel niher, da in
seinem Verstdndnis mit dem Kapitalbegriff primér die Einflussmoglichkeiten
sozialer Akteure, wie etwa gesellschaftliche Machtressourcen, die ungleich auf
bestimmte Tragergruppen verteilt sind, gemeint sind. Kulturelles und soziales
Kapital werden von Bourdieu als grundlegende Bestandteile der Lebens- und
Klassenlage bestimmt, um der soziokulturellen Fiille sozialer Ungleichheit in
differenzierten Gesellschaften theoretisch gerecht werden zu kénnen.

In der vertikalen Dimension des sozialen Raums ergibt sich daraus eine Un-
terscheidung von drei groBen Gesellschaftsklassen, die sich im Kampf um 6ko-
nomische, soziale und symbolisch-kulturelle Ressourcen gegeniiberstehen und
ihre jeweiligen Lebensstile und Weltsichten zur Norm erheben: Das GroBbiirger-
tum, das Kleinbiirgertum und die Volksklasse. Unter Verweis auf Max Weber
unterscheidet Bourdieu zwischen Klassenstellung und Klassenlage, denn bereits
Weber (1972: 534) stellt fest, dass soziale Ungleichheit nicht allein aus unglei-
cher Verteilung materieller Werte resultiert, sondern auch an stellungsspezifi-
sche ,soziale Ehre‘ gebunden ist. Die Position im sozialen Raum, die sich durch
die Beziehungen zu anderen konstitutiven Teilen einer Gesellschaftsstruktur
ausdriickt, versteht Bourdieu als Klassenstellung. Auch wenn Bourdieu (1974:
43f) betont, dass die methodische Trennung von stellungs- und lagespezifischen
Eigenschaften kiinstlich sei, erscheint sie doch heuristisch fruchtbar, da die im-
manenten Eigenschaften einer Klassenlage, wie etwa ein bestimmter Berufsty-
pus oder materielle Existenzbedingungen, relativ unabhingig von einander sein
konnen. Schon fiir Weber gibt erst das Zusammenwirken von 6konomisch be-

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

dingter Klassenlage und soziokulturell bedingter stidndischer Lage Auskunft iiber
die Machtverteilung innerhalb der Gemeinschaft.

In welchem sozialen Raum einer Gesellschaft sich ein Mensch bewegt, und
welche Position, welche Haltung dieser Mensch einnimmt, ist fiir Bourdieu
(1983) abhingig von der Verfiigung iiber Kapital. Entscheidend ist hierbei die
Ansammlung, die Akkumulation von Kapital. Verschiedene Arten von Kapital
oder Macht stellen die Konstruktionsprinzipien des sozialen Raumes dar. Sie be-
deuten Verfiigungsmacht iiber in der Vergangenheit erarbeitete Produkte (insbe-
sondere Produktionsmittel) und iiber Mechanismen der Produktion einer be-
stimmten Kategorie von Giitern (Einkommen und Gewinne). Dabei definiert
Bourdieu (1983: 183) die gesamte gesellschaftliche Welt als ,,akkumulierte Ge-
schichte”. Analog dazu formuliert er (ebd.): ,Kapital ist akkumulierte Arbeit,
entweder in Form von Materie oder in verinnerlichter, ,inkorporierter Form.*
Der Kapitalbegriff wird in modifizierter Form von Bourdieu in der sozialwissen-
schaftlichen Diskussion genutzt, damit die Sichtweise der gesellschaftlichen
Welt als akkumulierte Geschichte umsetzbar ist. Kapital als akkumulierte Arbeit
ist das Prinzip der Regelmifigkeit der sozialen Welt. Insbesondere die Welt der
Privatwirtschaft ist charakterisiert durch die Akkumulation von Kapital, durch
die Vererbung von erworbenen Besitztiimern und Eigenschaften. Das Wirt-
schaftsleben ist auf entscheidende Weise durch die Ressourcen der Beteiligten
geprégt. Bezogen auf eine kapitalistische Gesellschaft bedeutet dies, dass die so-
ziale Praxis durch die Verfiigungsgewalt iiber diese spezifischen Ressourcen be-
stimmt ist.

Es ist Bourdieus Anliegen, Kapital in all seinen Erscheinungsformen zu er-
kennen und zu untersuchen, denn der wirtschaftswissenschaftliche Kapitalbegriff
,reduziert die Gesamtheit der gesellschaftlichen Austauschverhiltnisse auf den
bloBen Warentausch, der objektiv und subjektiv auf Profitmaximierung ausge-
richtet und vom (6konomischen) Eigennutz geleitet ist (Bourdieu 1983: 184).
Dieser einseitige Kapitalbegriff gilt Bourdieu als eine historische Erfindung des
Kapitalismus und reduziert die Gesamtheit der gesellschaftlichen Austauschver-
hiltnisse entscheidend, indem er nicht-6konomische Arten von Macht systema-
tisch ausblendet (ebd.). Mit einem derart reduzierten Kapitalbegriff sind die Be-
sonderheiten und spezifischen Charakteristika der nicht-warenférmigen Okono-
mien der verschiedenen sozialen Felder in ausdifferenzierten Gesellschaften
nicht fassbar. Daher pléddiert Bourdieu dafiir, dass eine ,,allgemeine 6konomische
Praxiswissenschaft” (ebd.) auch alle diejenigen Praxisformen einbeziehen soll,
die sich zwar durch ihre explizite Verneinung des Okonomischen auszeichnen,
aber nichtsdestotrotz der Machtbewahrung der herrschenden Klassen dienen.

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 111

Bourdieu beriicksichtigt daher neben dem 6konomischen auch das kulturelle und
soziale Kapital.

Das okonomische Kapital tritt in Form von Produktionsmitteln, Betriebsmit-
teln, Besitz an Grund und Boden, Einkommen und Vermdgen auf. Okonomi-
sches Kapital ist unmittelbar und direkt in Geld konvertierbar, daher eignet es
sich besonders gut zur Institutionalisierung in Form des Eigentumsrechts (ebd.
185). Es gilt die Marx’sche Formel: Besitz an 6konomischen Kapital impliziert
zugleich Besitz an Macht. Die Besonderheit von Bourdieus Ansatz ist nun, dass
er die These vertritt, dass 6konomisches Kapital fiir sich alleine genommen in
fortgeschrittenen Gesellschaften keine Machtposition garantiere. Bourdieu folgt
zwar dem historischen Materialismus in der Analyse kapitalistischer Gesell-
schaften, kritisiert aber an Marx den spezifischen Okonomismus. Erst dann,
wenn 0konomisches Kapital mit den zwei anderen Kapitalformen einhergeht,
kann tatsdchlich Macht ausgeiibt werden.

Das kulturelle Kapital tritt in Form von Allgemeinbildung, der verbrieften
schulischen Ausbildung eines Menschen, seines Geschmackes hinsichtlich Klei-
dung, Kunst, Architektur etc. auf. Ganz entscheidend ist, dass das kulturelle Ka-
pital durch Familientradition vererbbar und vermehrbar ist: ,,[...] die am besten
verborgene und sozial wirksamste Erziehungsinvestition [...], ndmlich die
Transmission kulturellen Kapitals in der Familie* (ebd.: 186). In einer optimalen
Familiensituation bedeutet die gesamte Zeit der Sozialisation fiir das Kind eine
stindige Akkumulation von Kulturkapital. Das Kind kann gut und ausdauernd
lernen, wird also ganz nebenbei iiber die Familie mit kulturellem Kapital ver-
sorgt. Im weiteren Lebensweg eines Menschen kann kulturelles Kapital weiter
akkumuliert werden. Das kulturelle Kapital tritt nach Bourdieu in drei verschie-
denen Ausformungen auf, die er nach ihrem inkorporierten, objektivierten oder
institutionalisierten Zustand unterscheidet. Daher betont auch Eder (2001b: 39),
,werst kulturell definierte Unterschiede machen soziale Gruppen sichtbar und da-
mit unterscheidbar®. Kultur ist daher eine verinderliche Groe, die das Soziale
als Produkt von Interaktionen und Strukturen représentiert (ebd.: 51).

Unter inkorporiertem Kulturkapital versteht Bourdieu ganz allgemein den
Bildungs- und Wissenshorizont eines Menschen. Die wichtigste Form des Kul-
turkapitals ist korpergebunden, da ein Prozess der Verinnerlichung fiir seine Ak-
kumulation Voraussetzung ist und dieses Form kulturellen Kapitals daher am
,natiirlichsten® erscheint. Verkorperlichtes Kulturkapital bleibt immer von den
Umstédnden seiner ersten Aneignung gepridgt, was an der sozialen Vererbung
durch die Familie, z.B. an einer Sprechweise deutlich wird. Der Erwerb dieses
Kapitals erfordert vor allem Zeit, die vom Investor personlich investiert werden
muss. Bildung muss sich jeder Mensch selbst aneignen, sie kann nicht ver-

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

schenkt oder iibertragen werden, doch fordert die soziookonomische Herkunft
den Bildungserwerb ganz massiv. Da es korpergebunden ist, unterliegt inkorpo-
riertes Kulturkapital den gleichen biologischen Grenzen und Gesetzen wie seine
Inhaber und erscheint daher als individuelle Begabung. Fiir den Erwerb von in-
korporiertem Kulturkapital investiert man Zeit und nimmt gleichermalen dafiir
auch Entbehrungen und Opfer auf sich (libido sciendi). Umgekehrt gilt dies auch
fiir das Fehlen vorschulischer Bildung als negativer Faktor, der doppelt schwer
wiegt, gewissermallen als doppelt verlorene Zeit, da die strategischen Nachteile
einer ausgebliebenen hochkulturellen Primérerziehung erst wettgemacht werden
miissen. Somit besteht eine Beziehung zwischen dem inkorporierten kulturellen
Kapital und den Gesetzen des schulischen Bildungsmarktes. Die charismatische
Ideologie der schulischen Begabung entspringt dem Phénomen, dass sozial be-
dingte Voraussetzungen als natiirlich erscheinen, was Bourdieu (1982: 17) als
Naturalisierung bezeichnet. Die Begabungsideologie betrachtet Bourdieu (2001:
46) sogar als Grundvoraussetzung fiir des Schul- und Gesellschaftssystems, da
sie die herrschenden Verhiltnisse zu rechtfertigen hilft und ein soziales Los als
naturbedingte Unfihigkeit erscheinen lédsst. Fiir Bourdieu (1983: 186ff) ist ,Be-
gabung‘ somit zu grolen Teilen das Produkt einer Investition von Zeit und kul-
turellem Kapital, was vor allem durch das Vorhandensein 6konomischen Kapi-
tals moglich wird.” Zur Akkumulation inkorporierten Kulturkapitals ist also eine
entsprechend stabile finanzielle Situation der Familie notwendig, die es minde-
stens einem Elternteil erlaubt, kontinuierlich das Kind mit Liebe, Aufmerksam-
keit und Wissen zu versorgen. Inkorporiertes Kulturkapital geht in Haut und
Haare iiber, wird zum festen Bestandteil einer Person und dessen Habitus. Der
Habitus ist fest geprdgt von der Primédrerziehung im Schof der Familie (ders.
1982: 20), so dass letztendlich niemand aus seiner Haut kann. Inkorporiertes
Kulturkapital wird leicht in seiner Qualitit als Kapital, d.h. als Machtfaktor, ver-
kannt. Es erscheint dann blof als legitime Fahigkeit oder Autoritidt und wird so-
mit ,,zur Basis fiir weitere materielle und symbolische Profite” (ders. 1983:
187).% Sehr deutlich wird dies auch bei den beiden weiteren Erscheinungsfor-
men von Kulturkapital, der objektivierten und der institutionalisierten Ausfor-
mung.

45 Der Begriff der vermeintlich natiirlichen Begabung enthilt im Deutschen den Wort-
stamm ,,Gabe", was als Hinweis auf die Verschleierung der Begrifflichkeit und ihrer
Wirkung dienen kann.

46 ,Talent® ist nicht umsonst ein Begriff fiir Begabung, denn es war auch eine antike

Wihrungseinheit.

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 113

Objektiviertes Kulturkapital ist die Manifestation des inkorporierten Kultur-
kapitals in Gegenstidnden. Solche ,,materiellen Tréger von ,reinem Wissen®
konnen z.B. sein: Biichersammlungen, Schriften, Gemilde, Instrumente, antiqua-
rische Mobel, alte Teppiche, historische technische Gerite oder sonstige Design-
gegenstinde. Entscheidend ist die Tatsache, dass bestimmte kulturelle Theorien
ihre Spuren in diesen Objekten hinterlassen haben. In seiner objektivierten Form
ist kulturelles Kapital besonders eng mit dem 6konomischen Kapital verbunden.
Kulturelle Giiter konnen zum Gegenstand materieller Aneignung werden, was
okonomisches Kapital voraussetzt. Aber sie miissen auch symbolisch angeeignet
werden, was jedoch inkorporiertes Kulturkapital voraussetzt. Kulturelles Kapital
ist somit auf dem Wege iiber diese materiellen Trager tibertragbar.

Demgegentiber ist institutionalisiertes Kulturkapital tiberhaupt nicht iiber-
tragbar. Gerade der Umstand, dass der schulische Titel nicht iibertragbar (wie
der Adelstitel) und nicht kéuflich”’ (wie der Borsentitel) ist, begriindet, dass ihm
so viel Bedeutung und letztlich Macht zukommt. ,,Der schulische Titel ist ein
Zeugnis fiir kulturelle Kompetenz, das seinem Inhaber einen dauerhaften und
rechtlich garantierten konventionellen Wert tibertrdgt* (ebd. 190). Der Bildungs-
titel nimmt eine Sonderstellung unter den Titeln ein, denn er kann nur vom Be-
sitzer durch eine hohe Investition von Zeit und Miihe erworben werden und ist
dariiber hinaus rechtlich garantiert. Als Besitzer von schulischen Titeln werden
Inhaber kulturellen Kapitals vergleichbar, aber auch austauschbar. Ein Maf} zur
Beurteilung von abstrakter Bildung ist nun vorhanden. Kulturelles Kapital ist
daher erst mit dem Bildungstitel direkt in konomisches Kapital konvertierbar.
Der Titelinhaber unterscheidet sich vom Autodidakten, selbst wenn die inkorpo-
rierten kulturellen Fihigkeiten des Autodidakten die des Titeltrdgers weit tiber-
treffen mogen, da die Fihigkeiten des Autodidakten letztlich lediglich illegitimes
kulturelles Kapital sind, also nicht konvertierbar und somit gewissermaflen zu
nichts niitze. Zur ideologischen Basis der biirgerlichen Zivilgesellschaft wie sie
Bourdieu versteht, gehort daher alles, was direkt oder indirekt die allgemeine
Vorstellung hinsichtlich ihrer Meinung von kultureller Legitimitit beeinflusst
oder beeinflussen kann: Bibliotheken, Schulen, Zirkel und Clubs bis hin zur Ar-
chitektur, Stadtplanung und sogar StraBennamen, wie dies bereits bei Gramsci
(1983: 96) ausgearbeitet ist.

47 Angesichts der stets moglichen Leistungserschleichung bei Abschlussarbeiten an
Hochschulen durch ,Ghostwriter’ muss man die Einschrinkung machen, dass der
schulische Titel zumindest nicht legal kéuflich ist. Die Verfiigung iiber ausreichend

okonomisches Kapital hat also auch hier Einfluss.

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

Das soziale Kapital definiert Bourdieu als eine weitere eigenstindige Form
von Ressourcen. Es resultiert aus der Ausnutzung eines ,,Netzes aus Beziehun-
gen gegenseitigen Kennens und Anerkennens“ (ebd. 190). Es bezeichnet eine
Ressource, die auf der ,,Zugehorigkeit zu einer Gruppe® beruht und zur Umset-
zung anderer Kapitalien in Ertrige genutzt werden kann. Das Gesamtkapital
(d.h. okonomisches, aber gerade auch kulturelles und soziales Kapital), welches
die einzelnen Gruppenmitglieder besitzen, verleiht ihnen im weitesten Sinne
.Kreditwiirdigkeit” (ebd. 191). Soziales Kapital iibt einen Multiplikatoreffekt auf
das tatsdchlich vorhandene Kapital aus (ebd. 191). Ebenso gilt die Umkehrung:
Je groBer die finanziellen Ressourcen sind, desto mehr Ertrag an sozialem Kapi-
tal bringt auch die soziale Beziehungsarbeit, denn soziales und 6konomisches
Kapital sind miteinander in hohem MaBe verwoben. Das Prinzip der Delegation
ist beim Sozialkapital im Gegensatz zum kulturellen Kapital stets moglich.

Ein soziales Beziehungsnetz muss nicht zwangsldufig auch zugleich von ho-
her Dauerhaftigkeit sein, im Gegensatz zur natiirlichen, genealogischen Bestim-
mung z.B. einer Mutter, die ihr Leben lang in der Mutter-Kind-Beziehung bleibt.
Vielmehr ist fiir die Aufrechterhaltung des sozialen Kapitals unaufhorliche Be-
ziehungsarbeit in Form von stindigen Austauschakten dringend erforderlich,
wodurch die Verbindungen institutionalisiert werden. Diese Investitionsstrate-
gien fithren bewusst oder unbewusst zur Schaffung und Erhaltung von Sozialbe-
ziehungen. Der stindige Austausch von Geschenken und kleinen Gefilligkeiten
wird zum charakteristischen Zeichen des Kennens und Anerkennens innerhalb
der sozialen Gruppe. Uber diese Geschenke und Leistungen werden auch die
Grenzen der Gruppe deutlich abgesteckt, denn nur diejenigen, denen diese Lei-
stungen gewihrt werden, gehdren zur Gruppe (ebd. 192f). Auch Zufallsbezie-
hungen, z.B. unter Verwandten, in der Nachbarschaft oder durch die Arbeitsstel-
le, konnen in besonders auserwéhlte und notwendige Beziechungen umgewandelt
werden, die dauerhafte, gegenseitige Verpflichtungen nach sich ziehen (ebd.
192). Das Sozialkapital bewegt sich in der Logik des Kennens und Anerkennens
und funktioniert somit auch immer als symbolisches Kapital.**

Soziales, kulturelles und 6konomisches Kapital stehen in Beziehung zuein-
ander. In nahezu allen Gesellschaften kann das soziale Kapital dazu benutzt

48 Urspriinglich hatte Bourdieu das soziale Kapital noch als symbolisches Kapital be-
zeichnet und symbolisches Kapital als die Reproduktion bestehender Beziehungen de-
finiert, die durch Heirat, Geschenke u.a. erarbeitet werden miisse (vgl. Bourdieu
[1972]). Spiter ist symbolisches Kapital bei Bourdieu eher als Gesamtprodukt der
Anerkennung von 6konomischen, kulturellem und sozialem Kapital zu verstehen (vgl.
Bourdieu 1992: 152).

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 115

werden, um 6konomische Macht zu verschleiern und zu vergréBern. Bourdieu
(1983: 183) versteht seine Analyse der Kapitalformen als Beitrag zu einer , Wis-
senschaft von der Okonomie der Praxis* und es ist ihm sehr daran gelegen, die
Gesetze aufzudecken, nach denen die verschiedenen Kapitalarten transformiert
werden. Die Konvertierung der Erscheinungsformen von kulturellem und sozia-
lem Kapital in 6konomisches Kapital geht nicht automatisch vonstatten, es be-
darf hierfiir spezieller Transformationsarbeit. Diese ist relativ schwer zu leisten
und gleicht einem Kampf. Zunichst einmal ist Kapital in all seinen Erschei-
nungsformen ungleich verteilt. Die Okonomie durchzieht zwar alle Bereiche,
doch um 6konomischer Macht zum Durchbruch zu verhelfen, bedarf es subtile-
rer Mechanismen. Somit ist 6konomisches Kapital eine notwendige, aber kei-
neswegs hinreichende Bedingung fiir den Erwerb von kulturellem und sozialem
Kapital:

Man muf} von der doppelten Annahme ausgehen, dafl das 6konomische Kapital einerseits
allen anderen Kapitalarten zugrundeliegt, da3 aber andererseits die transformierten und
travestierten Erscheinungsformen des 6konomischen Kapitals niemals ganz auf dieses zu-
riickzufiihren sind, weil sie ihre spezifischen Wirkungen tiberhaupt nur in dem Male her-
vorbringen konnen wie sie verbergen (und zwar zuallererst ihrem eigenen Inhaber), dass

das 6konomische Kapital ihnen zugrunde liegt [...]. (ebd. 196)

Zwischen den verschiedenen Kapitalformen und den Herrschaftsformen einer
Gesellschaft besteht ein enger Zusammenhang. Machtpositionen werden durch
die Verfiigung iiber Kapitalien bestimmt. Hinsichtlich der unhinterfragten und
versteckten Macht kommt dem symbolischen Kapital eine besondere Bedeutung
zu. Das symbolische Kapital ist ,,die Form, die jede Kapitalsorte annimmt, wenn
sie iiber Wahrnehmungskategorien wahrgenommen wird, die das Produkt der
Inkorporierung der in die Struktur der Distribution dieser Kapitalsorte eingegan-
gen Gliedrungen oder Gegensatzpaare sind (z.B. stark/schwach, grofi/klein,
reich/arm, gebildet/ungebildet usw.)* (ders. 1998: 108f.). Mit dem Begriff des
symbolischen Kapitals will Bourdieu (1996b: 81) den Weberschen Begriff des
,Charisma‘ prizisieren, da es ihm darum geht ,Realitidten‘ zu vergleichen, die
auf der Phinomenebene eigentlich ganz unterschiedlich erscheinen. Das symbo-
lische Kapital stiitzt sich somit auf Anerkennung und besitzt Merkmale, die mit
dem Begriff der Ehre eng zusammenhingen. Néchst unterschied Bourdieu nicht
zwischen sozialem und symbolischen Kapital und setzte es vielmehr gleich,
wenn er argumentiert, das Sozialkapital bewege sich ,,ausschlieflich in der Lo-
gik des Kennens und Anerkennens, dass es immer als symbolisches Kapital
funktioniert” (Bourdieu 1983: 195). Insofern symbolische Beziehungen die Dif-
ferenzen von sozialer Lage und sozialer Stellung ausdriicken, ist dies durchaus

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

plausibel. Dieses Kapital ist ,,jene eigentlich magische Kraft, die in den Bezie-
hungen zwischen ausgewihlten Merkmalen, die einerseits Personen ,.einge-
schrieben® sind [...] und andrerseits Personen besteht, die iiber einen entspre-
chenden Blick verfiigen, die gleichen Kategorien der Wahrnehmung, des Urteil-
vermogens und des Denkens besitzen [...]* (ebd.). Symbolischem Kapital ent-
springt unter diesen Voraussetzungen die symbolische Macht. Der Zugang zu
materiellen und symbolischen Profiten in der sozialen Welt wird durch die Pro-
duktion und Reproduktion der dauerhaften und niitzlichen Verbindungen, die auf
Institutionalisierung basieren, gewéhrleistet.

3.2.4 Die symbolische Ordnung von Macht und Herrschaft

Die historische Entwicklung von Herrschaft verlauft iiber Konstellationen, die
permanent erneuert und durchgesetzt werden miissen, hin zur mittelbaren und
dauerhaften Aneignung von Arbeit, Diensten und Ehrbezeugungen. Letzteres ist
nur moglich durch Einschreibung der Herrschaftsbeziehungen in objektive
Strukturen wie dem Unterrichtssystem, Regierungssystem, der Rechtsordnung
oder dem Militirdienst. Dieses quasikorperliche Verwachsensein ermoglicht erst
symbolische Macht (Bourdieu 1992c: 82). Die institutionalisierten Mechanismen
der Vermittlung von Herrschaft entziehen sich dem Zugriff des individuellen
Bewusstseins.

Alle Macht hat eine symbolische Dimension: Sie muf3 von den Beherrschten eine Form
von Zustimmung erhalten, die nicht auf freiwilliger Entscheidung eines aufgeklirten Be-
wusstseins beruht, sondern auf der unmittelbaren und vorreflexiven Unterwerfung soziali-
sierter Korper (ders. 1997b: 165).

Beriicksichtigt man nun hinsichtlich der allgemeinen Fragestellung dieser Arbeit,
dass das militdrische Feld ein Teil des Staates und somit Teil des Feldes der
Macht ist, so ist die symbolische Macht des Militirs kaum trennbar vom Staat
als Inhaber des Monopols der legitimen symbolischen Gewalt (ders. 1992a:
150). Hier folgt Bourdieu bewusst Max Weber, der vom Staat als ,,ein auf das
Mittel der legitimen (das heift: als legitim angesehenen) Gewaltsamkeit gestiitz-
tes Herrschaftsverhéltnis von Menschen iiber Menschen (Weber 1992: 7f)
sprach. Er geht jedoch iiber Weber noch hinaus und konzipiert den Staat auch als
den Schiedsrichter innerhalb der gesellschaftlichen Kampfe um das Monopol auf
legitime symbolische Gewalt; mithin ist der Staat ein Schiedsrichter in den
Kémpfen um ihn selbst. Somit kommt den Mandatstrigern des Staates besondere
Macht zu, da deren personlicher Standpunkt der offizielle Standpunkt ist. ,,Die-
ser Standpunkt wird festgeschrieben, institutionalisiert als legitimer, das heifit als

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 117

ein — jedenfalls innerhalb einer bestimmten Gesellschaft — von allen anzuerken-
nender Standpunkt*” (Bourdieu 1992a: 151). Dennoch ist dieser Standpunkt stets
von gesellschaftlichen Teilgruppen hinterfragbar, zumal wenn der Vertreter des
Staates nicht die zugesprochene Neutralitit besitzt. Dies ist bei Abgeordneten,
Politischen Beamten, Ministern und Regierungschefs ganz offensichtlich, doch
nimmt die staatliche Biirokratie eine neutrale Position fiir sich in Anspruch. Just
das von Weber so gefiirchtete ,stahlharte Gehéduse® der Biirokratie kommt hier
zur Geltung.

Eine solche symbolische Macht zeichnet sich dadurch aus, dass sie sich im
okonomischen, politischen, kulturellen oder sonstigem Feld Anerkennung ver-
schafft. Spannend ist nun, dass Bourdieu (1989: 42) mit Weber bricht, da er im
Gegensatz zu Weber den Begriff der Macht mit naturalisierter, willkiirlicher
Gewalt gleichsetzt. Das von Weber betonte direkte Machtverhiltnis von Men-
schen iiber Menschen gestaltet sich bei Bourdieu (1992c: 82) auf der Ebene der
Sinne in Form von Anerkennung. Jede herrschende Ordnung weist eine Tendenz
zur Naturalisierung des ihr spezifischen Willkiirmoments auf. In diesem Sinne
meint Naturalisierung die Eigenschaft einer Macht, sich Anerkennung in einer
Weise zu sichern, so dass sie in genau dieser Charakteristik als Macht, Gewalt
und Willkiir verkannt wird (Peter 2004: 49). Die Doméne dieser Macht ist nicht
die physische Gewalt, sondern der Sinn und das Erkennen, die nicht unbedingt
an das Bewusstsein gekniipft sind. Die Weltsicht einer Gruppe zur allgemeinen
Sicht der Dinge zu erheben, ist demnach die wahre symbolische Macht (Bour-
dieu 1992a: 153). Die verwendeten Klassifikationssysteme solcher Diskurse tra-
gen sowohl zur Reproduktion der objektiven Klassen bei, als auch zur Repro-
duktion der sie selbst hervorbringenden Krifteverhiltnisse. Letzteres vollzieht
sich iiber die Verkennung des Willkiirmoments als Anerkennung. Es geht Bour-
dieu ganz grundsitzlich um eine sozialwissenschaftliche Analyse der symboli-
schen Formen, die im Spiel der symbolischen Unterscheidungen in der Lage
sind, ihre Bedeutung in den gesellschaftlichen Herrschaftsverhiltnisse zu ver-
schleiern.

Die Feldtheorie ist gleichsam eine Herrschaftstheorie, da es fiir Bourdieus
selbstverstiandlich ist, dass die Stellungen innerhalb eines Feldes hierarchisch
angeordnet sind, so dass es in einem Feld Herrschende und Beherrschte gibt.
Daher sind soziale Felder bipolar nach dem fundamentalen Gegensatz herr-
schend/beherrscht geordnet (Bourdieu 1982: 732). Daraus ergibt sich fiir die
Herrschenden die konservative Strategie der Bewahrung, wihrend fiir die Be-
herrschten die héretische Verdnderungsstrategie nahe liegt (ders. 1993a: 109).
Der Gegensatz von herrschend/beherrscht ergibt sich aber nicht bloff aus dem
sozialen Hintergrund eines Spielteilnehmers, sondern auch durch das Prinzip der

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

Senioritidt. Dadurch wird eine zeitliche Dimension virulent, durch die der Kampf
um die Definitionsmacht innerhalb eines Feldes stets vorhanden ist, so dass das
soziale Feld mittels seiner Praxis aufrechterhalten bleibt. Fiir Bourdieu (1999:
357) ist ausgemacht:

Sich in einem Feld befinden heiflt immer schon, dort Effekte hervorzurufen, sei es auch
nur Reaktionen wie Widerstand oder Ausgrenzung. Die Herrschenden haben folglich Mii-
he, sich gegen die in jeder Neufassung der expliziten oder impliziten Zulassungsvoraus-
setzungen eingeschlossenen Drohung zu verteidigen, wenn sie die Existenz derer, die sie

ausschliefen wollen, nicht schon dadurch anerkennen wollen, dass sie sie bekdmpfen.

Ohne Kampf und Revolte, die jedoch nicht zur Revolution fithren, sondern die
herrschenden Strukturen sozialer Ungleichheit vielmehr wiederherstellen, gibt es
fiir Bourdieu keine soziale Praxis. Dies mag mit damit zusammenhingen, dass
Bourdieu in seiner Sozialtheorie den Kampfbegriff als anthropologische Grund-
konstante konstruiert (Schwingel 1993 passim). Auf die Frage, warum es trotz
Revolte meistens dennoch nicht zur Revolution kommt, findet sich bei Bourdieu
folgende implizite Antwort. Er spricht von stidndigen Teilrevolutionen, die aber
den Grundstock letzter Uberzeugungen, auf denen das Spiel beruht, nicht in Fra-
ge stellen (Bourdieu 1993a: 109f). Dieses Phianomen ldsst sich nur durch die von
ihm festgestellte unterbewusste Komplizenschaft zwischen Herrschenden und
Beherrschten erklaren (Bourdieu 1992c: 82). Der leicht missverstindliche Aus-
druck von der Komplizenschaft ist als ,,doxischen Unterwerfung der Beherrsch-
ten unter die objektiven Strukturen einer Sozialordnung, die ihre kognitiven
Strukturen produziert” (Bourdieu 2001: 227) zu verstehen. Somit hat das Han-
deln der Beherrschten eigentlich nichts mit bewusster Unterwerfung zu tun, son-
dern ist als Glaube an die herrschenden Verhiltnisse zu verstehen. Plausibel wa-
re dann aber auch, dass dieser Glaube umgekehrt auch fiir die Angehorigen der
herrschenden Klassen gilt. Naturalisierung sozialer Verhiltnisse und Bedingun-
gen befordert den Glauben an die fraglose Gegebenheit der herrschenden Ver-
hiltnisse als natiirliche, kosmische und ewige Ordnung (Herkommer 2004: 33).
Dieser Glaube an die herrschenden Verhiltnisse ist, was Karl Mannheim [1927]
als den Kern des konservativen Denkens und des Konservatismus betrachtet.
Damit unkontrollierte Teilungen unter den Herrschenden nicht zu unentweg-
ten ,,Palastkriegen® (Bourdieu 1991: 68) fiihren, besteht innerhalb des Feldes der
Macht das Ziel der harmonischen Aufgliederung von Kapitalarten, die objektiv
eigentlich in Konkurrenz zueinander stehen: Die einen reden, die anderen han-
deln, die einen iiben die Macht aus, die anderen reprisentieren sie oder fassen sie
in Gedanken. Bourdieu (1993b: 39) veranschaulicht diesen Zusammenhang an
den Stinden des Mittelalters, denn ,,die sogenannten oratores also jene, die spre-

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 119

chen und beten, [hatten] gegeniiber den bellatores, den Kriegern, Rittern usw.
eine beherrschte Stellung inne. Gleichzeitig hatten sie die Macht, namlich die der
Legitimierung kraft der Rede, die der Rechtfertigung oder Verurteilung der welt-
lichen Macht diente*.*’ Es handelt sich hierbei um Formen weltlicher und kultu-
reller Macht, die mit militdrischem und religiosem Kapital ausgestattet sind
(ders. 1991: 75). Das von Bourdieu (ebd.) als transhistorisch bezeichnete Feld
der Macht ist auf Grundlage der Machtkdmpfe antagonistisch und polarisiert,
doch kommt es aufgrund einer historisch gegebenen Teilung der Herrschaftsar-
beit meist zur Herstellung einer organischen Solidaritét innerhalb des Machtfel-
des. Was gemeinhin als die herrschende Klasse bezeichnet wird, konzeptionali-
siert Bourdieu (1993b: 39) als Machtfeld: ,Darunter verstehe ich einen Raum, in
dem die Individuen um das Machtmonopol kidmpfen oder genauer um die
Durchsetzung der spezifischen Machtform, iiber die sie verfiigen, als herrschen-
de“. Dem Staat und dem biirokratischen Feld kommt dabei eine besondere Be-
deutung zu.

Der moderne Staatsbegriff ist zwar von der biirgerlichen Gesellschaft ge-
trennt und konkurriert mit dieser, doch beansprucht er in Form politischer Insti-
tutionen weiterhin das Primat vor kulturellen und 6konomischen Institutionen
(Eder 2001a: 21). So stellt das Militédr eine derjenigen staatlichen Anstalten dar,
aus denen sich die politische Ausiibung von staatlicher Macht begriindet. Zum
anderen birgt jedoch auch die nichtmilitdrische, biirgerliche Gesellschaft in-
sofern den Staat in sich, als der Staat auch als Représentation gesellschaftlicher
Herrschaftsverhiltnisse zu verstehen ist (Bourdieu 1998: 99ff). Daher findet sich
der Staat sowohl in der zivilen Gesellschaft als auch im Militér, das gleichzeitig
ein Teil des Staates und Teil der Gesamtgesellschaft ist. Alle Teile des Staates
gehoren letztlich zum Feld der Macht. In diesem Zusammenhang bestimmt
Bourdieu den Staat als ein Ensemble von biirokratischen oder administrativen
Feldern, in denen darum gekdmpft wird, eine besondere Sphire von Praktiken zu
regeln. Diese Sphire besteht in der Schaffung eines Ensembles von zwingenden
Normen innerhalb nationalstaatlicher Grenzen. Im Gegensatz zu anderen sozia-
len Feldern gesteht Bourdieu dem Staat keine reine Autonomie zu, sondern un-
ternimmt eine Korrespondenzanalyse der staatlichen Sphire, da der Staat nicht
von gesellschaftlichen Einflussgruppen abgrenzbar ist.

Einerseits ist der Staat das Ergebnis eines Prozesses der Konzentration ver-
schiedener Kapitalien (Kapital der physischen Gewalt, 6konomisches, kulturelles
bzw. informationelles und symbolisches Kapital), so dass er ,,Besitzer einer Art
Metakapital“ (ebd. 100) oder auch spezifisch staatlichen Kapitals ist. Anderer-

49 Bourdieu bezieht sich dabei explizit auf Georges Duby (1981).

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

seits fiihrt dies dazu, dass die physischen Kapitalbesitzer der verschiedenen Ka-
pitalsorten um die Macht iiber den ,fiktiver Korper (ebd. 104) des Staates
kdmpfen. Das ,,staatliche Kapital*“ (ebd. 101) verleiht Macht iiber die verschie-
denen Kapitalsorten und deren Reproduktion. In funktionaler Hinsicht erweitert
Bourdieu den Staatsbegriff Webers um das Monopol auf legitime symbolische
Gewalt, die in den verschiedensten Formen auftritt (Schulabschliisse, Staatsan-
gehorigkeit, Wehrpflicht etc.).

Der Staat ist im Grunde genommen das grofle Reservoir an symbolischer Macht, die Zen-
tralbank fiir symbolische Kredite, die Konsekrationsakte vollzieht [...] (Bourdieu 1991:
99).

Das Axiom der Theorie symbolischer Gewalt, dass namlich keine Macht als blo-
Be physische Gewalt ausgeiibt werden kann, findet Bourdieu (ebd. 76) bereits bei
Pascal, den er als einen der Vorldufer dieser Theorie bezeichnet, sowie bei We-
ber (1921). In Abwandlung der beriihmten Formulierung von Max Weber (1972:
29) vom Staat als politischen Anstaltbetrieb mit Gewaltmonopol, umschreibt
Bourdieu (1998: 99) am Anfang eines Vortrages den Staat folgendermalen:

Der Staat, [...], ist ein (noch zu bestimmendes) X, das mit Erfolg das Monopol auf den le-
gitimen Gebrauch der physischen und symbolischen Gewalt iiber ein Territorium und tiber

die Gesamtheit der auf diesem Territorium lebenden Bevolkerung fiir sich beansprucht.

Im Rahmen seiner territorialen Zustdndigkeit ist der Staat auch in differenzierten
Gesellschaften in der Lage zumindest dhnliche Erkenntnis- und Bewertungs-
strukturen durchzusetzen und fiir ihre Verinnerlichung zu sorgen, weswegen er
die Grundlage eines ,,Jogischen und moralischen Konformismus* (Durkheim),
einer stillschweigenden, prireflexiven, unmittelbaren Ubereinkunft iiber den
Sinn der Welt ist (ebd. 116). Eine Hauptmacht des Staates ist es, dass er die
Denkkategorien liefert, die zu seiner Verkennung fiihren und er somit nicht nur
moralischem Konformismus, sondern auch logischem Konformismus Vorschub
leistet (ebd. 93f). Der Staat hat an der Produktion und Reproduktion der Instru-
mente zur Konstruktion der sozialen Wirklichkeit erheblichen Anteil, da er als
Organisationsstruktur und Regulierungsinstanz der Praktiken — mittels korperli-
cher und mentaler Zwinge und Disziplinierungen — permanent eine Wirkung zur
Bildung von dauerhaften Dispositionen ausiibt (ebd. 117). Kognitive Strukturen,
die zur unmittelbaren Unterwerfung unter die staatliche Ordnung fiihren, ver-
steht Bourdieu nicht als Formen des Bewusstseins, sondern als Dispositionen des
Korpers, die dem Korper durch die Geschichte kollektiv und individuell in
Fleisch und Blut iibergegangen sind. Er schréinkt aber ein, dass lediglich bei den-

- am 14.02.2026, 14:41:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 121

jenigen, die zu ihrer Wahrnehmung pridisponiert sind, die Aufforderungen der
sozialen Welt zur Einhaltung der Ordnung auch tatséchlich ihre Wirkung entfal-
tet und tief verborgene Dispositionen geweckt werden (ebd. 118). Unklar bleibt,
ob Bourdieus Konzeption dieser priadisponierten Unterschiede intern zwischen
den Einwohnern eines Staatsgebietes gelten oder ob diese habituellen Unter-
schiede auf kollektive Wesensmerkmale gegeniiber Bevolkerungen anderer Lin-
der gelten sollen. Konsequent wire, wenn er Unterschiede zu Bewohnern ande-
rer Linder meinte, denn Bourdieu betont, dass der Staat die korperlichen und
mentalen Zwinge und Disziplinierungen sdmtlichen Akteuren gleichermallen
auferlegt, was zur Ausbildung bestdndiger Dispositionen fiihre.

Der staatlichen Totalitdt kann sich niemand entziehen, denn wie Bourdieu
ausfiihrt, beruht ,,die symbolische Ordnung [...] auf der sich auf alle Akteure er-
streckenden Durchsetzung von kognitiven Strukturen, [...]* (ebd. 119). Die do-
xische Unterwerfung — die kein bewusster Akt ist — unter die bestehende Ord-
nung ist das Resultat der prireflexiven Ubereinstimmung zwischen inkorporier-
ten und objektiven Strukturen. ,,.Die Doxa ist eine besondere Sichtweise, die
Sichtweise der Herrschenden, die sich als die allgemeine Sichtweise darstellt und
durchsetzt; die Sichtweise derer, die herrschen, indem sie den Staat beherrschen,
und die ihre Sichtweise zur allgemeinen Sichtweise gemacht haben, indem sie
den Staat beherrschen (ebd. 121). Was letzten Endes der Staat ist, beantwortet
Bourdieu nicht explizit. Der Staat ist aber Teil des Feldes der Macht. Insofern
kann man von einer begrenzten Identitidt zwischen Staat und den oberen Positio-
nen der sozialen Felder sprechen. Bourdieu legt somit eine differenzierte Version
von Marx Konzept des ,Uberbau® vor.

Es scheint mir, dass Bourdieu den Staat als die zentrale Institution in der ar-
beitsteiligen Ausiibung der Herrschaft versteht, der das Monopol der physischen
und symbolischen Gewalt zukommt. Seine Gestalt findet sich in Form von spezi-
fischen Strukturen und Mechanismen wieder (ebd. 100), die sich unter anderem
im biirokratischen und politisch-administrativen Feld ausdriicken. Vor allem
aber sitzt der Staat in Form von kognitiven Strukturen in den Kopfen und Kor-
pern:

Die Anordnungen des Staates setzen sich nur deshalb mit solch machtvoller Selbstver-
stindlichkeit durch, weil dieser Staat die kognitiven Strukturen durchgesetzt hat, nach de-
nen er wahrgenommen wird. (Unter diesen Gesichtspunkten wiren auch die Bedingungen
noch einmal zu analysieren, unter denen auch die duflerste Aufopferung moglich wird: das

pro patria mori.) (ebd. 118)

Interessanterweise hat sich Bourdieu niemals mit dem militirischen Feld befasst,
obwohl es doch ein Teilbereich der sozialen Welt ist, in dem symbolischer

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

Macht und symbolischer Gewalt eine besonders ausgeprigte Bedeutung zu-
kommt. Bourdieu (1998: 101) hat aber betont, dass die verschiedenen Dimensio-
nen des Konzentrationsprozesses verschiedener staatlicher Kapitalsorten trotz ih-
rer Interdependenz fiir die Zwecke der Darstellung und Analyse einzeln unter-
sucht werden miissen. Das Kapital der physischen Gewalt bzw. der Mittel zur
Austibung dieser Gewalt stellen aber Armee und Polizei dar, die Bourdieu
(1998: 101f) auch als Institutionen zur Aufrechterhaltung der Ordnung bezeich-
net: ,,Die bewaffneten Krifte differenzieren sich zunehmend in Gestalt des Mili-
tirs einerseits, das dem zwischenstaatlichen Konkurrenzkampf vorbehalten ist,
der Polizei andererseits, deren Aufgabe die Aufrechterhaltung der inneren Ord-
nung ist“. Das spezifische Weltbild einer Mehrheit der Soldaten, die groe Rolle
welche Anerkennung und Auflendarstellung im Militér spielen sowie die im Feld
der Macht einzigartige Stellung des Militédrs im Allgemeinen und den Offizieren
im Besonderen machen eine durch Bourdieus Sozialtheorie informierte Analyse
des Militdrs besonders fruchtbar und reizvoll. Die Bedingungen unter denen im
Militér das pro patria mori moglich wird, kann man nur dann analysieren, wenn
man die Formierung der kognitiven Strukturen beriicksichtigt, nach denen der
Staat als Selbstverstindlichkeit wahrgenommen wird.

3.3 Zwischenfazit

Die Analyse sozialer Ordnung durch Max Weber, die eine groB3e Rolle fiir Pierre
Bourdieus Sozialtheorie spielt, kann als Ankniipfungspunkt an eine unterbroche-
ne Denktradition auch in der sozialwissenschaftlichen Auseinandersetzung mit
dem Militdr — verstanden als eine Ausprigung institutionalisierter Gewalt — die-
nen. Fiir Weber bedeutet Macht zunéchst die Moglichkeit einen Willen oder ein
Interesse innerhalb einer sozialen Beziehung durchzusetzen. Macht basiert auf
einem Beziehungsgeflecht zwischen Personen und Gruppen und kann sich erst
aus diesem Beziehungsgeflecht heraus entwickeln. Es ist dabei unerheblich, wie
grof} diese Moglichkeit ist und ob auf Widerstand gestofien wird, denn fiir Weber
(1972: 28) bedeutet Macht ,,[...] jede Chance, innerhalb einer sozialen Bezie-
hung den eigenen Willen auch gegen Widerstand durchzusetzen.” Macht ist fiir
Weber damit ein wertneutraler aber soziologisch amorpher Begriff. Man kann
nun aus analytischen Griinden zwischen legitimer und illegitimer Macht unter-
scheiden. Legitime Macht wire dementsprechend die Grundlage fiir legitime
Herrschaft, denn sie beruht auf der Anerkennung von Macht innerhalb einer so-
zialen Beziehung.

Der fiir Weber zentrale Begriff der ,Herrschaft‘ besitzt besondere Bedeutung
im Militér und fiir ein Verstindnis vom Militdr. Wie definiert Weber diesen Be-

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 123

griff? ,,Herrschaft soll heilen die Chance, fiir einen Befehl bestimmten Inhalts
bei angebaren Personen Gehorsam zu finden (1972: 28).”° Und das Prinzip von
Befehl und Gehorsam ist zentral fiir das Militér. Dariiber hinaus kann das Militér
zunichst als eine politische Institution betrachtet werden, die ein Herrschaftsin-
strument des Staates darstellt. Ganz offensichtlich wird im Militédr taglich durch
Vorgesetzte mittels Befehl direkte Herrschaft ausgeiibt und Gehorsam verlangt.
In demokratisch verfassten Staaten miisste nun davon auszugehen sein, dass
solch eine Institution in ihrer Form den gesellschaftlichen Willen widerspiegelt,
weil sie letztlich der Herrschaft des Volkes unterliegen sollte. Der gesellschaftli-
che Mehrheitswille wiirde also iiber den grundsitzlichen Charakter und die Auf-
gaben eben dieser staatlichen Institution entscheiden.

Die Legitimitéit der Herrschaft beruht aber bei Weber gerade nicht auf mora-
lischen Normen einer Herrschaftsordnung, sondern auf der Akzeptanz der Be-
herrschten. Herrschaft begriindet sich darauf, dass sie als legitim anerkannt wird.
Allein der Glaube der Beherrschten an die Richtigkeit oder Unvermeidlichkeit
der Herrschaft rechtfertigt sie. An dieser Vorstellung Webers kritisiert Bourdieu
(1998: 119), die vermeintliche Intentionalitidt solcher Anerkennung von Herr-
schaft, deren Wurzel er vielmehr in der unmittelbaren Ubereinstimmung ZWi-
schen inkorporierten und den objektiven Strukturen sieht. Weber weist lediglich
darauf hin, dass eine Herrschaftsordnung von Geltungsgriinden abhingig ist. Er
macht zwar deutlich, dass legitime Herrschaft oftmals lediglich eine Legende der
Herrschenden ist, die eine erfolgreiche Rechtfertigung fiir ihre Macht gefunden
haben. Wie Ein- und Unterordnung entsteht und worauf der Glaube an die Legi-
timitéit einer Herrschaftsordnung basiert und erneuert wird, darauf gibt Weber
freilich keine Antwort. Eine Fragestellung nach den Griinden und Ursachen des
Legitimitéitsglaubens an eine Herrschaftsordnung vermeidet er. Aus diesem
Grund kann er aber nicht darlegen, wie Ideen, Normen oder Ideologien aus der
sozialen Wirklichkeit hervorgehen. Die historischen und sozialen Entstehungs-
bedingungen der Geltungsgriinde von Herrschaft bleiben seiner Analyse somit
unzuginglich.

Dem Glauben an die RechtméBigkeit einer Herrschaftsordnung weist Weber
eine entscheidende Bedeutung fiir deren Existenz und Stabilitét zu, doch ist die-
ser Glaube an die Legitimitit im Sinne eines rationalen Entscheidungsprozesses
konzipiert. Herrschaft funktioniert ndmlich bei Weber als Machtbeziehung zwi-
schen Individuen, deren Entscheidungshandeln konkret beobachtbar ist. Das
Selbstverstindliche, das Natiirliche, das fraglos so Hingenommene bekommt da-
her von Weber keinen grofen Stellenwert eingerdumt, wihrend bei Marx ,die

50 Im Original keine kursive Hervorhebung.

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

stummen Zwinge* und bei Bourdieu ,die sanften Gewalten® eine grofie Rolle fiir
die Konstitution und Reproduktion von Herrschaft spielen.

Die praxeologische Sozialtheorie Bourdieu ist ebenfalls eine Soziologie der
Herrschaft. Die Fortexistenz und Wirksamkeit von Klassen in den differenzier-
ten Industriegesellschaften steht fiir Bourdieu auBler Frage. Um die Prisenz von
Klassen festzustellen, kommt es Bourdieu nicht mehr auf ein entsprechendes
Klassenbewusstsein im Sinne von Marx an. Lohnenswert erscheint ihm die Fra-
ge, wie der Klassenbegriff eindeutiger und subtiler gefasst werden kann. Mit
Blick auf die individuellen Akteure und deren Selbstwahrnehmung verwendet er
lieber den Begriff des sozialen Raumes. Bourdieu begreift die soziale Welt als
einen Raum, der weder durch vollkommene Konkurrenz noch Gleichheit der
Gewinnchancen gekennzeichnet ist. Der soziale Raum ist fiir Bourdieu ein Krif-
tefeld, in dem bestimmbare Strukturen den sozialen Akteuren unterschiedliche
Positionen zuweisen, die die Moglichkeiten fiir ein unterprivilegiertes oder privi-
legiertes Leben mehr oder minder vorherbestimmen. Eine Klasse muss nicht ei-
ner real existierenden Gruppe mit diesbeziiglichem Bewusstsein entsprechen,
weswegen er auch von wahrscheinlichen Klassen spricht. Bourdieus Klassen-
theorie macht die Klasse bewusst nicht nur an der 6konomischen Position, son-
dern gerade auch an Zugang und Verfiigung iiber kulturelles Kapital sowie am
kulturellen Konsum fest.

Der legitimen Kultur der herrschenden Klasse kommt daher eine zentrale
Bedeutung in der gesellschaftlichen Hierarchisierung zu, da sich aus ihr die
Klassenstellung ergibt. Die besondere Bedeutung des Kulturkapitals ist fiir ein
Verstiandnis der klassenspezifischen Reproduktionsstrategien elementar, zumal
in Folge dessen institutionalisiertem Kulturkapital (Bildungstitel etc.) umso mehr
Bedeutung zukommt, je scheinbar egalitdrer die Gesellschaft wird. Aus den kul-
turellen Praktiken ergibt sich somit der stéindische Charakter selbst differenzier-
ter Industrienationen.

In differenzierten Gesellschaften besteht die Problematik der Integration und
Versohnung verschiedener Machtformen. Die Kdmpfe um Macht beziehen sich
einerseits auf die Verteilung der Kapitalform, die die Vorherrschaft im Feld der
Macht und tiber weitere Vermittlungen iiber die ganze Gesellschaft erlaubt, so-
wie andererseits auf die Legitimation der herrschenden Kapitalformen, ,,denn die
Herrschaft durchzusetzen heift, deren Legitimitit die Anerkennung zu verschaf-
fen, insbesondere des gegnerischen Lagers® (Bourdieu 1991: 77). In allen Pra-
xisfeldern innerhalb des Feldes der Macht geht es um eine Vermehrung bzw.
Bewahrung derjenigen Machtressourcen, die den sozialen Akteuren eines Feldes
zukommen und die dariiber entscheiden, welche Kapitalform als Machtressource
definiert wird. Auf einem Pol des Feldes der Macht sieht Bourdieu die Akteure

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE PRAXIS SOZIALER ORDNUNGEN | 125

angesiedelt, die reich an kulturellem und arm an 6konomischem Kapital sind,
was vice versa am anderen Pol gilt, so dass es sich um entgegengesetzte Profile
der Kapitalstruktur handelt.

Die Theorie der Praxis fragt nach der Erkldarung kollektiver Handlungsmu-
ster, wie sie als soziale Praktiken von Akteuren regelméfig hervorgebracht wer-
den. Die geschieht innerhalb verschiedener sozialer Felder (Kirche, Kunst, Wirt-
schaft, Wissenschaft, Staat, etc.) und vor dem Hintergrund der Zugehorigkeit so-
zialer Akteure zu gesellschaftlichen Stellungen, die Bourdieu als den sozialen
Raum konzeptionalisiert. In einem Raum-Modell fithrt Bourdieu ein Konzept des
vertikalen sozialen Raumes und ein Konzept der Lebensstile zusammen, indem
er Marx’ Klassentheorie und Webers Schichttheorie verbindet. Im sozialen
Raum finden die Status- und Prestigekdmpfe verschiedener gesellschaftlicher
Gruppen statt. Es ldsst sich argumentieren, dass fiir Bourdieu hinsichtlich der
Problematisierung der Besitz- und Eigentumsverhiltnisse durch Marx’ Theorie
das ,Haben‘ also der materialistische Pol der sozialen Welt abgebildet wird,
wihrend Webers Schichttheorie durch die Thematisierung subjektiver Werte und
Einschitzungen mittels des ,Seins‘ den symbolischen Pol darstellt. Das Materiel-
le wird in Bourdieus Sozialtheorie als sozialer Raum oder Raum objektiver, so-
zialer Positionen aufgenommen, das Subjektive wird als Raum der Lebensstile
konzipiert.

Bourdieus Modell bezieht sich auf Webers Unterscheidung zwischen 6ko-
nomisch definierter Klasse und dem iiber Erziehung, Abstammung, Beruf und
Lebensfithrung definierten Stand (Weber 1972: 179), jedoch betrachtet Bourdieu
(1987: 254) die Statusgruppe der Stinde als eine legitimierte Klasse und relati-
viert damit Webers Konzeptionalisierung. Bourdieu differenziert zwischen ,Le-
bensstil* im Allgemeinen und ,Stilisierung des Lebens® im Besonderen, wobei
der Stilisierungsgrad zum Zwecke der Distinktion unterschiedlich stark ausge-
prégt ist und im sozialen Raum nach oben hin zunimmt. ,,.Der Lebensstil wird
mit steigender sozialer Stufenleiter immer entscheidender durch die von Max
Weber so genannte Stilisierung des Lebens charakterisiert (Bourdieu 1982:
283). Somit verbindet Bourdieu mit dem Lebensstil-Begriff nicht individualisti-
sche Wahlfreiheit und Selbstbestimmung, sondern dehnt ihn iiber die Ober- und
Mittelschicht auch auf die Unterprivilegierten aus, wenn er vom ,proletarischen
Lebensstil‘ (ebd. 292) spricht. Dieser ,,durch Mangel, eine Mangelbeziehung be-
stimmte[] Lebensstil“ (ebd. 291) des Notwendigkeitsgeschmacks der Unter-
schicht sieht sich letztlich des ,Klassenrassismus® (ebd. 292) der hoéheren
Schichten ausgesetzt. Ein auf Individualitit und Einzigartigkeit, Freiheit und
Originalitdt fixiertes Verstidndnis kulturellen Geschmacks erlaubt es, den einfa-
chen Geschmack der Volksklassen ,,zu einem aus freier Wahl geborenen Ge-

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | TEIL I: ZUR THEORIEBILDUNG

schmack® zu stilisieren (Bourdieu 1982: 290), was die hoheren und gebildeten
Schichten in ihrer sozialen Diskriminierung und Klassenverachtung (ders. 1999:
360) nur aufs Neue von ihrer eigenen Vornehmheit gegeniiber jenen iiberzeugt,
,.die keine Kenntnisse und kein Betragen ihr Eigen nennen konnen®, und somit
bestitigen, ,,daB sie lediglich haben, was sie verdienen® (ders. 1982: 292). Bour-
dieus Anspruch ist es, die Wechselbeziehungen zwischen den o6konomisch-
sozialen Bedingungen und den Lebensstilen aufzuzeigen, um so die Ideologie
vom Geschmack als Naturgabe offen zu legen, zumal, wie Neckel (1991 passim)
in Anlehnung an Bourdieu argumentiert, die symbolische Reproduktion sozialer
Ungleichheit aus der Scham der Unterprivilegierten resultiert.

Bourdieus kulturtheoretisch aufgekléirte Klassenanalyse moderner Gesell-
schaften bietet unter anderem eine Moglichkeit, die Berufswahl hinsichtlich der
gewiinschten Zugehorigkeit zu einem Stand und der Verfolgung eines erwiinsch-
ten Lebensstils zu begreifen. Es kann also mittels Bourdieus Sozialtheorie eine
sowohl konstruktivistische als auch strukturalistische Analyse geleistet werden,
die dann ein reflektiertes Verstindnis des militdrischen Feldes erlaubt. Bei der
Betrachtung des Militirs und seiner sozialen Praxis wére es nicht ausreichend,
allein Phénomene, Strukturen und Handlungen von Akteuren darzustellen, son-
dern es ist ebenso wichtig, die Genese des Militdrs sowie das Militér als soziales
Feld zu analysieren. Im Anschluss an Weber verlangt insbesondere die Analyse
des Offizierkorps als Berufsstand den Blick auf die soziale Herkunft, deren
Wandel mit der historischen Professionalisierung des Offizierberufes einhergeht.

Spannend bleibt die Frage, wie die sekundire Sozialisation eines sozialen
Akteurs innerhalb der militdrischen Kultur verlduft und welche Rolle dabei ins-
besondere die zeitliche Dimension spielt. Bourdieu konstatiert die grundlegende
Trégheit (Hysteresis) des Habitus, den er als in die Gegenwart fortgefiihrte in-
korporierte Vergangenheit versteht. Veridndert sich tatsdchlich der Habitus des
Ausgangsmilieus eines Soldaten durch die langjdhrige Prigung im Militidr oder
wird das urspriingliche Sinnsystem sozialer Akteure vielmehr durch einen feld-
spezifischen Habitus ergidnzt? Wenn es tatséchlich einen feldspezifischen Habi-
tus gibt, so ist zu fragen, wie die feldspezifische sekundére Sozialisation funk-
tioniert. Die Rolle der sozialen Praktiken innerhalb eines spezifischen Kriftefel-
des besitzt fiir diesen Anpassungsprozefl groBle Bedeutung. Den Internalisie-
rungsmechanismen von Feldeffekten, die langfristig zu einem feldspezifischen
Habitus fiihren, wird im feldeanalytischen Abschnitt dieser Arbeit deshalb Auf-
merksamkeit geschenkt.

- am 14.02.2026, 14:41:28. Access



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419373.70
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

