B. Aufbruch zu einer Offentlichen
Religionspadagogik

1. KONTEXTUELLE HERAUSFORDERUNGEN

Die Religionspidagogik kommt in Bewegung.! Mit neu entflammter Leiden-
schaft wird iiber Formen des Religionsunterrichts nachgedacht, der der zu-
nehmenden Sikularisierung und Pluralisierung von Religion gerecht zu wer-
den und dabei die wachsende Zahl an nicht-konfessionell Gebundenen mit
zu bedenken vermag. Kann Religionsunterricht noch im Binnenraum kon-
fessioneller Selbstverstindigungsprozesse angesiedelt sein, wenn die Voraus-
setzung einer wenigstens in Ansitzen christlich sozialisierten Schiilerschaft
kaum noch gegeben ist? Macht dieser Umstand nicht eher ein konfessionell-
kooperatives Setting erforderlich? Nur was ist dann mit den nicht-konfessio-
nell, ja den nicht-religios orientierten Heranwachsenden? Miisste dies nicht
eher auf ein religionskundliches Lernen im Klassenverband hinweisen? Dort
wiirden immerhin jene Fihigkeiten der Kommunikation und Verstindigung
eingetibt, die fiir heterogene Gesellschaften notwendig sind, dies allerdings
um den Preis, dass die Kraft, die mit einer bezogenen Positionalitit aus einer
Teilnehmerperspektive heraus verbunden ist, dort gerade verloren geht. Doch
wie geht man religionspidagogisch mit jenen Strémungen um, die — oft ih-
rerseits mit weltanschaulicher Aufladung — dem Religionsunterricht in der
Offentlichen Schule das Existenzrecht verweigern? Denn Religion gehore ins
Private. Ein konfessionell verantworteter Religionsunterricht wiirde die Reli-
gionsgemeinschaften ungebiihrlich privilegieren und unter Verletzung der Er-
rungenschaften der Aufklirung die Heranwachsenden mit unausgewiesenen
und entmiindigenden Traditionen konfrontieren.

Mehrere, zumindest kurz anzuspielende Gesichtspunkte wirken in diese
uniibersichtliche Lage religiosen Lernens und religioser Bildung hinein:

1 | Zu Hintergriinden als Uberblick Riegel, Art.: Pluralisierung 2016; Gartner, Religions-
unterricht - ein Auslaufmodell? 2015; Griimme, Offentliche Religionspadagogik 2015;
Grimme, Heterogenitdt 2017.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

Nicht allein, dass unter diese komplexen Bedingungen von Sikularisie-
rung und Pluralisierung erfahrungsbezogene Religionsdidaktiken eine Rele-
vanz gewinnen, die Asthetik und Performanz fruchtbar machen wollen. Wo
religionssozialisatorisch Erfahrungen mit verfasster Religion auf3erschulisch
nicht mehr wie selbstverstindlich vorausgesetzt werden kénnen, diese aber
eine wesentliche Implikation religioser Lern- und Bildungsprozesse sind, liegt
es doch bereits intuitiv nahe, solche Erfahrungen innerschulisch, ja gar im Re-
ligionsunterricht selber zumindest anzubahnen. Doch ringt man gegenwirtig
darum, diese Erfahrungsgegenwart so religionsdidaktisch zu inszenieren oder
gar zu realisieren, dass die Grenzen zur Katechese nicht pords werden.

Nicht allein, dass sich iiberdies innerhalb der Religionsdidaktik eine iiber-
raschende wie inspirierende Konstellation herausgestellt hat. Einerseits gibt es
vor dem Hintergrund der Kompetenzorientierung der Schule sowie eines re-
ligionspadagogischen Konstruktivismus das Bemiihen, die Schiilerinnen und
Schiiler in ihren Lernwegen zu stiitzen, zu ermutigen und zu den zentralen
Agenten religiésen Lernens zu erheben. Kein festgelegter Bestand eines Ka-
nons an Inhalten soll vermittelt werden, nicht die Institutionen der Kirche, des
Staates, der Gesellschaft sollen die padagogische wie religionspiddagogische
Dominanz beanspruchen diirfen. Es sind die Subjekte selber, deren Bediirfnis-
se im Hinblick auf Autonomie und Partizipation an Gesellschaft, Politik und
Okonomie in den Transformationsprozessen der Spitmoderne zum Ausgangs-
punkt wie Zielhorizont avancieren. Kompetenzen sollen jene anzubahnenden
Voraussetzungen im Subjekt benennen, die dafiir erforderlich sind. Der pid-
agogische Konstruktivismus will die Lernwege zeigen, die dies ermdglichen
sollen. Nun macht die evidenzbasierte empirische Bildungsforschung mehr
und mehr darauf aufmerksam, dass ein Moment, das im Zuge sich intensi-
vierender pidagogischer Subjektorientierung zunehmend in den Hintergrund
geriet, fiir die Lernprozesse eine ganz wesentliche Rolle spielt: die Lehrkraft.
Gerade wenn Lernprozesse im Dienste der Subjekte stehen sollen, haben die
Lehrerinnen und Lehrer hohe Bedeutung. Beeinflusst durch solche Ergebnisse
evidenzbasierter Lehrerforschung in der Tradition John Hatties setzt die Reli-
gionslehrerprofessionalititsforschung den Akzent auf der Seite der Lehrenden,
wenn sie nach teacher beliefs und auch nach dem Beitrag der Lehrenden zu
einem guten Religionsunterricht fragt. Dieser Zweig der Religionsdidaktik ge-
winnt aus dem interdisziplinidren Dialog heraus prominente Relevanz, wobei
sich als der vielleicht gegenwirtig virulenteste Brennpunkt der religionspida-
gogischen Debatten das Verhiltnis der Lehrerforschung zu Kompetenzorien-
tierung und Konstruktivismus herauskristallisiert.

Nicht allein, dass im Lichte globalisierter Migrationsstréme das Bemiihen
um Interreligiéses Lernen enorm an Fahrt aufgenommen hat. Die Gegenwart
von Schiilerinnen und Schiilern aus anderen Kontexten, anderen Kulturen,
anderen Religionen ist eine inzwischen kaum noch zu bestreitende Realitit.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

Gewiss muss kontextuell unterschieden werden. Aber in der Metropolregion
des Ruhrgebietes haben an manchen Schulen Lernende mit Migrationshin-
tergrund die Mehrheit. Die Herausforderungen fiir die Religionspidagogik
sind eklatant. Beeindruckende Aufbriiche sind zu erkennen, die interkulturel-
le und interreligiése Bildungsprozesse zusammenfiihren, auch wenn derzeit
wohl noch zu wenig die Herausforderungen durch Flucht und Vertreibung
traumatisierter Menschen und deren Religion reflektiert werden. Dies be-
trifft freilich nicht allein den Religionsunterricht, sondern auch die Lehrer-
bildung an den Universititen. Denn jede Lehrkraft in allen Fichern hat mehr
und mehr mit Gefliichteten zu tun. Wie aber kann die Universitit Lehrerinnen
und Lehrer wahrnehmungs-, sprach- und handlungsfihig machen beziiglich
einer oft durch fiirchterliche Leiderfahrungen geprigten Religion, wenn nach
allen religionssoziologischen Forschungen eine Innenperspektive an Religion
bei den meisten Heranwachsenden und so auch den Studierenden nicht mehr
vorausgesetzt werden kann? Miisste dies nicht Konsequenzen fiir das Hoch-
schulcurriculum haben?

Nicht allein, dass Bildungsungerechtigkeit ein wesentliches Moment auch
des Religionsunterrichts darstellt. Dieser hat als ordentliches Unterrichtsfach
in makro-, meso- und mikrosoziologischer Hinsicht teil an den Strukturen
einer Schule, die ein Spiegelbild zunehmender gesellschaftlicher Spannun-
gen und sozial-6konomischer Disparititen ist. Das Ringen um Identitit, um
Kultur, um Anerkennung muss deshalb zusammengebracht werden mit dem
Ringen um Gerechtigkeit und Gleichheit.

Und schlieflich nicht allein, dass Inklusion inzwischen einer der zentralen
Ziel- und Orientierungshorizonte der Bildungspolitik, der Pddagogik und in
einer gewissen nachholenden Ungleichzeitigkeit ebenso der Religionspidago-
gik geworden ist. An Inklusion in einem weiten Sinne halten alle mehr oder
weniger fest. Gelegentlich scheint dies fiir manche vor allem deshalb méglich,
weil dieses Postulat so abstrakt ist, dass es die eingespielten Praktiken vor Ort
nicht gefdhrdet. Nur wenn es konkret wird, wenn es gilt, die Inklusion insbe-
sondere von Menschen mit Behinderungen im Bildungssystem und im Unter-
richt der einzelnen Fécher (sogar von Lernbehinderten selbst am Gymnasium)
zu verwirklichen, wird es problematisch. Hier spielen fehlende Ressourcen,
mangelnde infrastrukturelle Unterstiitzungen, aber auch mentale Hinder-
nisse und Uberambitionen mancher Beteiligter eine Rolle. Als ordentliches
Schulfach betrifft dies ebenfalls den Religionsunterricht, der bereits von sei-
nem theologischen Hintergrund her inklusiv denken und handeln sollte, aber
doch in den Mithen der Ebene verstindlicherweise Schwierigkeiten und Hin-
dernisse benennt und auf Differenzierungen besteht.

Nein, mit solchen Bemiithungen, mit solchen Aufbriichen, Retardierun-
gen, Reflexionen und kritischen Interventionen gewinnt eine Perspektive an
Bedeutung, die bislang in der Religionspidagogik zumeist aufler Betracht

- am 14.02.2026, 19:17:12.

17


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

blieb: die Perspektive der Offentlichkeit. Auch wenn es Anbahnungen dazu
bereits in der Problemorientierten Religionspidagogik gegeben hat, ja — auch
dies muss gesagt werden — auch wenn bereits die Konzeptionen der Evange-
lischen Unterweisung sowie der Materialkerygmatik in dem Sinne 6ffentlich
waren, als sie selber politisch funktionalisiert wurden oder sich gar in den
Dienst des politischen, kirchlichen und gesellschaftlichen Status Quo stellten,?
auch wenn sich eine emanzipatorische oder auch konvergenztheoretische Reli-
gionspddagogik sich bewusst in die Gesellschaft und Geschichte eingeschaltet
hat, so wird doch erst unter dem Eindruck der skizzierten Ausgangslage eine
Offentliche Religionspidagogik vollends virulent. Sie scheint deshalb gerade
jetzt zu entstehen, weil erst durch eine sich dezidiert im Forum der Offentlich-
keit bewegende, sich dort artikulierende und von dort her angefragte und an-
gereicherte Religionspiadagogik die gegenwirtigen Herausforderungen in der
angedeuteten Komplexitit ihrer Momente wahrgenommen und zugleich als
Erweis ihrer Wahrheit und sinnstiftenden Kraft kritisch-konstruktiv bearbeitet
werden koénnen.

2. ERSTE KONTURIERUNGEN

Es sind demnach zunichst die Blicke von auflen, die die Religionspidagogik
mit dem Phinomen der Offentlichkeit konfrontieren. Wenn auch das Leben
in den Kirchengemeinden und mit Abstrichen in kirchlichen Akademien nur
einen begrenzten 6ffentlichen Aufmerksambkeitsgrad haben, schwillt doch der
Grad offentlicher Erregung noch immer an, wenn es um Religionsunterricht
in der 6ffentlichen Schule geht. Kann man bei ersten Phinomenen hier noch
auf den privaten Charakter religiéser Traditionen verweisen, so sieht sich die
Religionspiddagogik auf dem Feld der Schule unter erheblichen Legitimations-
druck gesetzt. Warum soll eine weitgehend entkonfessionalisierte Gesellschaft
fiir einen weitgehend konfessionell geprigten Religionsunterricht zahlen?
Hingegen gibt es um den Zusammenhalt und das Gedeihen gesellschaftlichen
Zusammenlebens besorgte Stimmen, die auf Wertevermittlung dringen. Man
kann den Eindruck gewinnen, dass mit den eskalierenden Beschleunigungen
und den damit verbundenen Erosionen iiberkommener Gefiige, Traditionen
und Milieus die Anmutungen an den Religionsunterricht wachsen, seinen
Beitrag zum Ganzen durch die Vermittlung verbindlicher sinnstiftender wie
orientierender Angebote zu leisten. Offenkundig sind die Zeiten vorbei, in der
Religionspidagogik meinte, sich nicht dem Forum der Offentlichkeit ausset-
zen zu miissen.

2 | Vgl. Sander, Politische Bildung im Religionsunterricht 1980; Paul, Antike und Mittel-
alter 1993; Paul, Barock und Aufklarung 1995.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

Durchaus in Wechselwirkung mit solchen Anfragen von auflen sind es
aber zugleich Entdeckungen, Aufbriiche, hermeneutische und grundlagen-
theoretische Umorientierungen, die die Offentlichkeit als Kategorie innerhalb
der Religionspidagogik wichtig werden lassen. Vier exemplarische Einblicke
zeigen dies eindriicklich:

1. Oft kritisch gegen privatisierende und entpolitisierende Unterténe perfor-
mativer und dsthetischer Religionsdidaktiken gerichtet, wurde die politische
Dimension als eine Dimension religioser Bildung markiert. Dabei geht es um
die prizise wie anspruchsvolle Positionierung zwischen zwei Extremen, die in
gelegentlich massiver Form in der Geschichte der religiésen Erziehung und
Bildung vorkommen: einerseits um die angedeutete politische Instrumenta-
lisierung im Interesse von Herrschaftssicherung und Festigung gesellschaft-
licher Strukturen, andererseits um die Beschwichtigung und Halbierung je-
ner prophetischen Wucht und befreienden Kraft biblischer Traditionen, wie
sie dem theologischen Impetus der Religionspaddagogik innewohnen. Darum
kann es nicht um eine schlichte Politisierung oder eine dsthetisierende Priva-
tisierung gehen, sondern eben um eine politische Dimension. Die wird aber
angesichts dessen nur recht verstanden, wenn sie in Wechselwirkung mit ds-
thetischen, pragmatischen und kognitiven Dimensionen des Religionsunter-
richts steht. Vor diesem Hintergrund wird der Religionsunterricht sich seiner
6ffentlichen, d.h. gesellschaftlichen, politischen und durchaus 6konomischen
Bedingungszusammenhinge bewusst. Die Religionspidagogik will sich dezi-
diert vor diesem Hintergrund im Lichte der eigenen theologischen wie human-
wissenschaftlichen Traditionen formieren und sich aktiv in diesen Kontexten
einbringen. So geht diese Entdeckung der politischen Dimension religicser
Bildung mit der Entdeckung der politischen Pointe der biblischen und kirch-
lichen Tradition einher.?

2. Substantiiert wie konkretisiert wird dieses Bemithen um den 6ffentlichen
Rang der Religionspiddagogik durch die Auseinandersetzungen um den Zu-
sammenhang von Bildung und Gerechtigkeit. Dies ist bislang religionspida-
gogisch stark unterbelichtet worden, riickt aber zunehmend in den Fokus. Die
prekiren wie schillernden 6konomischen, bildungspolitischen und kulturel-
len Zusammenhinge von Bildung und Gerechtigkeit in Deutschland werden
mit wachsender Intensitit zum Gegenstand religionspidagogischer Selbstver-
stindigungsprozesse. Umso bedriickender freilich wirkt angesichts solcher
Aufbriiche die Erkenntnis, dass selbst der Religionsunterricht als ordentliches

3 | Vgl. Griimme, Religionsunterricht und Politik 2009; Schlag, Horizonte demokrati-
scher Bildung 2010. Vgl. zu einer Genealogie der 6ffentlichen Religionspadagogik Pir-
ner, Offentliche Religionspadagogik 2015.

- am 14.02.2026, 19:17:12.

19


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

Schulfach in der Offentlichen Schule durch manche seine didaktischen Prak-
tiken und durch die tiberwiegend am Niveau der Mittelschicht ausgerichtete
Mentalitit seiner Lehrkrifte seinen Beitrag liefert zu dem, was man in der
Schulforschung institutionelle Diskriminierung nennt. Er trigt zur Perpetu-
ierung dessen bei, was ihm von seiner Intention her widerspricht.* Mehr noch:
gegenwirtig arbeitet die Religionspidagogik an ihrer Heterogenititsfihigkeit,
weil ihr mehr und mehr klar wird, wie prekir eine einseitige Konzentration auf
kulturelle Aspekte und Aspekte religioser Identitit wire. Differenz und Gleich-
heit, Anerkennung und Gerechtigkeit, Unterschiedlichkeit und Ungleichheit
sind in spannungsvoller wie konstruktiver Weise zusammenzudenken und
unterrichtspraktisch zusammen zu halten. Gerade auf den Feldern der Inklu-
sion, der Interreligiositit und der Genderfrage wird dies hoch virulent.®

3. Noch weitgesteckter wird der Offentlichkeitsradius, wenn er im WeltmaR-
stab bedacht wird. Globalisierungsprozesse sind nicht nur tiber Glokalisie-
rungszusammenhinge fiir konkretes schulisches Lernen relevant. Sie haben
eminente religionspadagogische Relevanz. Oikologisches Lernen, ein Lernen
von Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schépfung sind schon des Lin-
geren Bestandteil religionspiddagogischer Uberlegungen. In dem Mafe, wie
das Ferne ganz nah riickt, in dem Mafle, in dem die weltweiten Verflechtun-
gen wirtschaftlicher und politischer Art zur Anfrage an die kontextuelle Wahr-
heitsfahigkeit des Evangeliums werden, in dem Mafle, wie Religion aus unter-
schiedlichen kulturellen Verwurzelungen in der regionalen Ubersichtlichkeit
der Kommune und auch der eigenen Pfarrgemeinde prisent wird, dringen mit
Macht Fragen weltweiter ckonomischer Verflechtungen noch des alltiglichen
Konsumverhaltens, Fragen weltweiter Gerechtigkeit, Fragen der Offentlichkeit
der Religion oder auch Fragen kontextuell sehr unterschiedlicher Gestalten
des Christentums in den Fokus der Religionspidagogik. So gesehen konnen
die Anforderungen an eine globalisierte Religionspidagogik als Verdichtung
ihres Ringens um Offentlichkeit gedeutet werden.®

4. Jedoch gibt es innerhalb der Religionspidagogik noch eine andere Ebene
der Auseinandersetzung mit Offentlichkeit. Diese will die Anforderungen
von auflen und die — durchaus damit in Wechselwirkung stehenden — Neu-
justierungen im Inneren als Ansatz fiir eine kategoriale Neuausrichtung der
Religionspiddagogik tiberhaupt begreifen. Eine solche Religionspidagogik

4 | Vgl. Griimme, Sich aufs Spiel setzen 2014; Kénemann, Mette, Bildung und Gerech-
tigkeit 2013; Griimme, Schlag, Gerechter Religionsunterricht 2016.

5 | Vgl. Grimme, Heterogenitdt 2017; aus erziehungswissenschaftlicher Sicht Bohl
u.a., Umgang mit Heterogenitat in Schule und Unterricht 2017.

6 | Vgl. Simojoki, Globalisierte Religion 2012.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

versteht sich wissenschaftstheoretisch als Offentliche Religionspidagogik.
Buchstabiert man dies auf den drei Ebenen wissenschaftstheoretischer Selbst-
konzeptionalisierung will eine Offentliche Religionspidagogik sich auf grund-
lagentheoretischer, auf kairologisch-kontextueller und auf praxeologischer
Ebene profilieren.” Dementsprechend finden sich unterschiedliche Anliufe
oder gar Entwiirfe einer Offentlichen Religionspidagogik.® Diese will reli-
givse Bildungs- und Tradierungsprozesse vor dem Forum der Offentlichkeit
ausweisen, verantworten, und sie — durchaus mit geltungstheoretischem An-
spruch — kritisch wie produktiv einspielen. Dabei wird gleichermafen der An-
spruch vorausgesetzt wie zugleich als legitimationsbediirftig verstanden, dass
die eigene Tradition einen weiterfithrenden Beitrag zum gesellschaftlichen
und politischen Ringen um das gemeinsame Ganze darstellt. Offentliche Reli-
gionspiddagogik versteht sich in einem emphatischen Sinne als eine diskursive
Wissenschaft, die sich mit dem Geltungsanspruch ihrer Tradition geradezu
axiomatisch auf Entdeckungs-, auf Bewihrungs-, auf Bewahrheitungs- und
auf Ubersetzungszusammenhinge einlisst. Wollte sie sich dem verweigern,
wollte sie sich auf das Opake ihrer eigenen Uberlieferungen und die Eigen-
logik ihrer Pragmatiken, Institutionen und Referenzsysteme zuriickziehen,
wiirde sie in dieser Perspektive in einem performativen Selbstwiderspruch
ihren eigenen Ansatz als Religionspidagogik konterkarieren. Religionspida-
gogik muss 6ffentlich sein — sonst wire sie nicht.

3. OFFENTLICHE RELIGIONSPADAGOGIK ZWISCHEN
PUBLIC THEOLOGY UND KRITISCHER THEORIE

Doch was heifét 6ffentlich? Was sind die theologischen, was sind die philo-
sophischen Referenzsysteme, in denen sich Offentliche Religionspidagogik
begriffsaxiomatisch verwurzelt? Nicht immer wird differenziert genug auf
den Unterschied hingewiesen, der damit verbunden sein kann.” Grundsitz-

7 | Vgl. Englert, Wissenschaftstheorie der Religionspadagogik 1995.

8 | Vgl. Grimme, Offentliche Religionspddagogik 2015; Pirner, Offentliche Religionspé-
dagogik 2015; Schlag, Offentliche Kirche 2012; Schréder, Religionspadagogik 2012.;
Schluf, Religiése Bildung im 6ffentlichen Interesse 2010; Themenheft Religionspada-
gogik und Offentlichkeit 2015; Pirner, Lahnemann, Haussmann, Schwarz, Public Theo-
logy, Religious Diversity and Interreligious Learning 2018; Schweitzer, Zivilgesellschaft-
Schule-Religion 1999; Schweitzer, Mehr als eine Privatangelegenheit 2011; Wollbold,
Religionsunterricht in der Blirgergesellschaft 2000.

9 | Vgl. Hohne, Offentliche Theologie 2015; Héhne, Oorschot, Grundtexte Offentliche
Theologie 2015; Pirner, L&hnemann, Haussmann, Schwarz, Public Theology, Religious
Diversity and Interreligious Learning 2018; Chung, Public Theology in an Age of World

- am 14.02.2026, 19:17:12.

21


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

lich lassen sich in dieser Perspektive grob zwei Richtungen unterscheiden:
1. eine Offentliche Religionspidagogik, verwurzelt in der public theology und
2. eine Offentliche Religionspidagogik, verwurzelt in Traditionen der Kriti-
schen Theorie.

1. Die grofiten, publizistisch und wissenschaftspraktisch ambitioniertesten
Aufbriiche einer Offentlichen Religionspidagogik verorten sich im weiten
Rahmen einer Offentlichen Theologie und damit der weltweit vernetzten pu-
blic theology.”

Es ist schon richtig, dass der Begriff der Offentlichen Theologie (public
theology) so weit, so schillernd ist, dass die mit ihr in Verbindung gebrachten
Sachverhalte so divers sind, dass dies zu Lasten der Prizision des Konzepts
gehen kann." Florian Héhne hat in beeindruckenden Rekonstruktionen die
auflerordentlich komplexen Hintergriinde dieses sehr weiten Begriffs aufge-
hellt.”? Insgesamt aber bleibt der konstitutive Offentlichkeitscharakter dessen
entscheidendes Signum. Der Begriff der Offentlichen Theologie ruft in Erin-
nerung, dass das Thema der Theologie »keineswegs auf die Sphire des Priva-
ten beschriankt« ist. »Es richtet sich vielmehr auf das >6ffentliche Lebenc [...].
>Offentliche Theologie« fragt sodann nach dem Ort der Kirche in der Offent-
lichkeit, nach ihrer sozialen Gestalt und ihrer gesellschaftlichen Rolle.«'® Breit
rezipiert und affirmiert wurde die Definition Wolfgang Vogeles:

»Offentliche Theologie ist die Reflexion des Wirkens und der Wirkungen des Christen-
tums in die Offentlichkeiten der Gesellschaft hinein; das schlieft ein sowoh! die Kri-
tik und die konstruktive Mitwirkung an allen Bemihungen der Kirchen, der Christen
und Christinnen, dem eigenen Offentlichkeitsauftrag gerecht zu werden, als auch die

Christianity 2010; Miggelbrink, Offentliche Theologie 2011; Bedford-Strohm, Offentli-
che Theologie in der Zivilgesellschaft 2008; Bedford-Strohm, Offentliche Theologie als
Befreiungstheologie 2009; Bedford-Strohm, Kirche in der Zivilgesellschaft 1998.

10 | Vgl. Pirner, Ldhnemann, Haussmann, Schwarz, Public Theology, Religious Diversity
and Interreligious Learning 2018; Sinner, Offentliche Theologie 2011; Vogele, Zivilreli-
gion 1994,

11 | Vgl. Hohne, Offentliche Theologie 2015, 12; ferner Cady, H. Richard Niebuhr 1991;
Arens, Kritisch, kirchlich, kommunikativ 2012; Bedford-Strohm, Poverty and Public
Theology 2008; GrofRe Kracht, Kirche in ziviler Gesellschaft 1997; Villagran, The Fu-
ture of Catholic Public Theology 2013; Theological Roundtable, Theology in the Public
Sphere 2016.

12 | Vgl. Hbhne, Offentliche Theologie 2015, 77-101; Polke, Offentliche Religion in der
Demokratie 2009; Liedhegener, Werkner, Religion zwischen Zivilgesellschaft und politi-
schem System 2011; Moltmann, Gott im Projekt der modernen Welt 1997.

13 | Huber, Vorwort 1993, 9; vgl. Hohne, Offentliche Theologie 2015, 29.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

orientierend-dialogische Partizipation an 6ffentlichen Debatten, die unter Biirgerinnen
und Birgern Uber Identitaten, Ziele, Aufgaben und Krisen dieser Gesellschaft geflihrt
werden.«*4

Danach muss Bildung »ein Thema &ffentlicher Theologie werden, einer Theo-
logie also, die aus der Sicht der judisch-christlichen Tradition Orientierungen
in Fragen grundlegender Bedeutung zu geben versucht, die die Offentlichkeit
beschiftigen«.’®

Es ist nun signifikant, welchen Rang gesellschaftliche, 6konomische und
politische Strukturen sowie eine entsprechende Gesellschaftskritik in der pu-
blic theology einnehmen. Sowohl der fiir die public theology in Deutschland
pragende Heinrich Bedford-Strohm als auch Végele sehen das Spezifische
der Offentlichen Theologie gegeniiber der Politischen Theologie darin, einer
fundamentalen gesellschaftskritischen Perspektive und der Reflexion in politi-
schen Kategorien keine prinzipielle Bedeutung beizumessen. Sie sei nicht »auf
die prinzipielle Kritik der gesellschaftlichen Verhiltnisse« ausgerichtet.’® Im
Vordergrund stehen so Fragen der Kommunikabilitit, der Ubersetzbarkeit und
Prisenz des Glaubens, der Theologie und der Kirchen im 6ffentlichen Raum
einer liberalen Gesellschaft.”

Damit wird — um es hier zunichst sehr verallgemeinernd und ungeachtet
innerer Differenzierungen zu sagen — ein Akzent beim Erbe liberaler Theo-
logie, protestantischer Sozialethik sowie beim philosophisch-politischen Libe-
ralismus gesetzt.

2. Eine andere Richtung der Offentlichen Religionspidagogik verwurzelt sich
in den Traditionen der Neuen Politischen Theologie und damit stirker in dem
seinerseits umstrittenen Erbe einer differenziert angeeigneten Kritischen
Theorie. In ihr spielen die Debatten um eine Offentliche Religion eine zentrale

14 | Végele, Zivilreligion 1994, 421f.; vgl. Hohne, Offentliche Theologie 2015, 36.

15 | Bedford-Strohm, Bildung und Gerechtigkeit 2009, 14; vgl. Grimme, Menschen
bilden 2012.

16 | Vogele, Zivilreligion 1994, 424; vgl. Bedford-Strohm, Offentliche Theologie in der
Zivilgesellschaft 2008; Bedford-Strohm, Poverty and Public Theology 2008; Hohne, 0Of-
fentliche Theologie 2015, 29.

17 | Vgl. Héhne, Offentliche Theologie 2015, 125f. Webb, The Way Out of Darkness
2007; Graham, Rowlands, Pathways to the Public Square 2003; D’'Costa, Theology in
the Public Square 2005; Storrar, Morton, Public Theology for the 21st Century 2004;
McDermott, One Holy and Happy Society 1992; Higton, Christ, Providence & History
2004; Doak, Reclaiming Narrative for Public Theology 2004.

- am 14.02.2026, 19:17:12.

23


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

Rolle.” Sie artikuliert sich in gesellschaftlich-politisch sensiblen Kategorien,
um genau darin die Wiirde des Subjekts theologisch wie religionspidagogisch
zu markieren. Diese ist 6ffentlich, weil sie sich normativ auf eine diskursive
Offentlichkeit bezieht. Nicht alles Nicht-Private ist schon éffentlich.”® Offent-
lichkeit ist fiir sie die Sphire, auf der mit der Kraft des besseren Arguments
um die Gestaltung der Gesellschaft gerungen wird. Auf dieser Ebene, die eben
vor allem die Ebene der Zivilgesellschaft ist, will sich eine Offentliche Reli-
gionspddagogik mit ihrem spezifischen, unvertretbaren Eigensinn der Gottes-
hoffnung im Interesse der Subjektwerdung und Autonomie aller Menschen
einbringen.? Dabei greift sie in ihrem kontextuell-kritischen Vernunftbegriff
auf das kritisch angeeignete Erbe der Kritischen Theorie zuriick.

Kritische Theorie nimmt in der Sicht des Sozialphilosophen Rainer Forst
die Frage auf, »weshalb eine moderne Gesellschaft nicht dazu in der Lage ist,
rationale Formen der gesellschaftlichen Ordnung hervorzubringen. Kritische
Theorie ist der Versuch, an dieser Frage festzuhalten, dabei aber den verwen-
deten Begriff der Vernunft selbst kritisch auf seine >Unvernunfit« und seine
Herrschaftspotentiale zu befragen.«*! Eine solche kritisch-theoretische Selbst-
reflexivitit der Vernunft ist fiir eine Offentliche Religionspidagogik elementar,
und dies in zweierlei Hinsicht: 1. Sie muss sich iiber die machtférmigen, hege-
monialen wie identititslogischen Strukturen aufkliren, in denen sie kontextu-
ell je schon steht; 2. sie muss sich tiber jene Mechanismen der Exklusion, der
Stigmatisierung, der Macht aufkliren, die moglicherweise in ihr selber auch
dann noch in ihrem Bemiithen um Gerechtigkeit und Anerkennung der Sub-
jekte in den verschiedenen Orten religiéser Erziehung und Bildung wirksam
werden, wenn sie dem intentional widerspricht.

Insofern religiése Bildung sich als kritische, transformatorische Bildung
auch fiir deren geschichtlich-gesellschaftliche Ausgangsbedingungen verant-
wortlich verstehen muss,? ist sie als Offentliche Religionspidagogik beim Rin-
gen um Bildungsgerechtigkeit, um Inklusion, um Anerkennung von Vielfalt
und Differenz als einem Ringen um ein gutes Leben fiir alle bei ihrem eigenen
Kern, wenn dabei auch tiber Fragen der strukturellen Bedingungen von Un-
gleichheit und tiber die Definitionsmacht des Rechts auf Rechtfertigung dis-
kutiert wird.

18 | Vgl. Grimme, Offentliche Religionspadagogik 2015; Arens, Gottesverstandigung
2007; Casanova, Die religiose Lage in Europa 2007; Arens, Hoping, Wieviel Theologie
vertragt die Offentlichkeit 2000; Arens, Vom Schrei zur Versténdigung 2009.

19 | Vgl. Gerhardt, Der Sinn des Sinns 2014.

20 | Vgl. Griimme, Offentliche Religionspddagogik 2015, 15-70.

21 | Forst, Kritik der Rechtfertigungsverhdltnisse 2011, 18.

22 | Vgl. Dederich, Bildungsgerechtigkeit und Inklusion 2011, 51; Peukert, Die Frage
nach der Aligemeinbildung 1987.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

Um dies exemplarisch anhand des derzeit besonders bedriickenden The-
mas der Bildungsgerechtigkeit etwas zu verdeutlichen:
Dieses Thema ergibt sich fiir diesen Ansatz

»aus diesem Bildungsverstédndnis selbst, nicht erst im nachtréglichen Bezug auf die
Problematik ungerechter Verhdltnisse hinsichtlich des Zugangs zu Bildung etc. Und das
Einklagen von Bildungsgerechtigkeit wird dann auch bereits in Bezug auf dieses Bil-
dungsverstandnis von religionsp&dagogischer Seite nicht nur moglich, sondern sogar
dringend erforderlich, weil man ansonsten das intrinsische Verhéaltnis von Freiheit und
Gleichheit ausblenden wiirde - mit entsprechender Verengung hin zu einem »biirger-
lichen« Verstéandnis von Bildung, das zwar Bildung fiir alle als Ideal vorschreibt, aber
lediglich Bildung fiir Wenige realisiert.«23

Religitse Bildung bringt im Rahmen einer Offentlichen Religionspidagogik
die Option einer parteilichen Gottes-Gerechtigkeit als einer Gerechtigkeit fiir
die Opfer ein. »Religionspiddagogik ist gefordert, in die 6ffentliche Bildungs-
debatte einzutreten, gesamtgesellschaftliche Diskurse aktiv zu begleiten, diese
aus christlicher Perspektive kritisch zu hinterfragen und vor allem auch die
Kirche fiir den bildungspolitischen Streit wachzuriitteln, Herrschafts- und
Ideologiekritik zu betreiben beispielsweise in der hartnickigen Frage nach
Verteilungsgerechtigkeit, und dies immer unter der Maf3gabe, wie solidari-
sches Leben fiir alle maglich ist.«** Die Sensibilitit fiir Ungerechtigkeit, fiir
die Ausgeschlossenen und Leidenden zu einer religionspiddagogischen Sache
zu machen und so in den Bildungsdiskurs einzutragen, erfordert eine politisch
sensible, in sich komplexe Religionspidagogik. Pointiert gesagt: Um Exklu-
sionen zu vermeiden, muss diese Religionspiddagogik in Kategorien gedacht
werden, die universal ausgerichtet sind, ohne Alteritit zu relativieren; die ge-
schichtlich-gesellschaftlich strukturiert und gesellschaftskritisch angelegt ist,
ohne zu politisieren; die gerechtigkeitstheoretisch Aspekte von Verteilungs-
gerechtigkeit, Befihigungsgerechtigkeit und Anerkennungsgerechtigkeit so
miteinander vermittelt, dass die Grundsitze egalitirer Gerechtigkeit gewahrt
und doch die Wiirde und die Andersheit der jeweiligen Subjekte zur Geltung
gebracht und die befreiende bildende Macht einer unbedingten, Gerechtigkeit
stiftenden Liebe bezeugt und bewahrheitet wird. In genau diesem Sinne miiss-
te die Religionspidagogik als eine alterititstheoretisch fundierte politisch
sensible Religionspidagogik ihrerseits einen genuinen Begriff von Bildungs-
gerechtigkeit entwickeln.”

23 | Kénemann, Bildungsgerechtigkeit 2013, 50; vgl. Marx, Zierer, Glaube und Bildung
2013, 62-67.160.

24 | Pirker, Wer hat dem wird gegeben 2013, 82-83.

25 | Vgl. Grimme, Offentliche Religionspadagogik 2015, 5-100.

- am 14.02.2026, 19:17:12.

25


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

Hier ist nicht der Ort einer kritischen Diskussion beider Ansitze, galt es
doch nur, auf das Spektrum offentlicher Religionspidagogik zumindest auf-
merksam zu machen. Aber zumindest die Brisanz dieser divergenten Riick-
griindung und Formung Offentlicher Religionspiddagogik soll markiert wer-
den. Denn aus dieser Konstellation kommen Fragen auf: Kann in den Bahnen
der public theology die Radikalitit der christlichen Botschaft wirklich angemes-
sen erfasst werden, deren Option fiir die Ausgeschlossenen, deren Parteilich-
keit? Zeigt nicht gerade das von mir exemplarisch herangezogene Ringen um
Bildungsgerechtigkeit, dass kulturelle und soziale, religiése wie gesellschaft-
liche, individuelle wie intersubjektiv-strukturelle Aspekte ineinandergreifen?
Sind vielleicht trotz gegenteiliger Strémungen auch in der public theology die
Anleihen an liberaler Theologie,”® an einem nur oberflichlich durch sozial-
ethische Kategorien gebrochenen Kulturchristentum sowie die Rezeptionen
zivilreligiéser Begriindungen zu stark, um tatsichlich auch die Strukturen
und damit die politischen Dimensionen von Theologie und Religionspidago-
gik angemessen zu denken? Es sollte doch zu denken geben, wenn Bedford-
Strohm Offentliche Theologie als »Befreiungstheologie fiir eine demokrati-
sche Gesellschaft« anlegt.”’ Wo bleibt der dynamische, kategorial verankerte
Impuls der Theologie fiir die Verinderung der Gesellschaft, bei der man eben
nicht je schon von einer demokratischen Gesellschaft ausgehen kann? Aus be-
freiungstheologischer Perspektive wie aus demokratietheoretischen Debatten
um »Postdemokratie« (Colin Crouch) wirkt dieser vorausgesetzte Rahmen als
eine Setzung, die alles andere als selbstverstidndlich ist. Sie muss gegen 6kono-
mische Kolonisierungsmechanismen oder demokratiedestruktive Tendenzen
teilweise erst noch errungen oder verteidigt werden. Hier liegt wohl ein kate-
goriales hermeneutisches wie analytisches Defizit der public theology. Jeden-
falls kénnte ein kritischer Dialog mit der Diskursanalyse Foucaults wie mit
den sozialtheoretischen Ansdtzen in der Tradition der Kritischen Theorie auf
blinde Flecken und {ibersehene Mechanismen von Macht, Exklusion und He-
gemonie in der religionspiddagogischen Praxis und Theoriebildung hinweisen.
Aber, wie gesagt: hier soll keine detaillierte Diskussion erfolgen. Hier soll vor
allem auf eine offene Flanke der Offentlichen Religionspidagogik aufmerk-
sam gemacht werden.

26 | Vgl. etwa Stackhouse, Public Theology and Political Economy 1987; Bedford-
Strohm u.a., Kommunikative Freiheit 2014.
27 | Vgl. Bedford-Strohm, Vorrang fiir die Armen 2009, 167-182.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

4. EINE DEFIZITARE BEGRIFFSBILDUNG.
SKIzZEN EINES DESIDERATS

Diese offene Flanke, so die hier vertretene Position, hat im Wesentlichen mit
der Begriffsbildung innerhalb der Offentlichen Theologie zu tun. In folgenden
Fragen wird dies manifest: Inwiefern nimlich prigen die unterschiedlichen
Referenzen im Feld der Offentlichen Religionspidagogik ihr Design, ihren
Anspruch und ihre Begriffslogik? Lassen sich an dieser Stelle gar konfessio-
nelle Distinktionen in der Referenz aufweisen — eher protestantisch die ers-
te (public theology), eher katholisch die zweite (Neue Politische Theologie) —,
die sonst im Alltagsgeschift der Religionspidagogik nicht unbedingt eklatant
sichtbar werden? Und gibt es Beziige zu dem jeweils in den diversen Ansitzen
Offentlicher Religionspidagogik artikulierten und in Anspruch genommenen
Offentlichkeitsbegriff? Lassen sich Differenzen, Anspielungen, Wechselwir-
kungen aufweisen? Die Offentliche Religionspidagogik scheint insgesamt
bislang zu wenig reflektiert zu haben, was sie eigentlich meint, wenn sie die-
sen Offentlichkeitscharakter beansprucht. Es gibt bisher nur rudimentire
semantische und begriffslogische Klirungen des Offentlichkeitsbegriffs aus
religionspadagogischer Perspektive, die aber dem aufkommenden Fragebe-
darf nicht entsprechen.?® Was bedeutet >Offentlichkeit<> Ist nicht bereits der
Singular verfehlt, weil es in einer funktional ausdifferenzierten Wirklichkeit
distinkte Teiloffentlichkeiten gibt, die sich tiberlappen, die im Widerstreit
stehen, die isoliert voneinander existieren? Politikwissenschaftliche wie sozio-
logische Theorien betonen in einem zunehmenden Mafe eine Heterogenitit
von Offentlichkeiten. So wird etwa kultursoziologisch der Strukturwandel der
Moderne zur Spitmoderne in der Ausdifferenzierung einer allgemeinen Of-
fentlichkeit hin zu einer Vervielfiltigung von singuliren Offentlichkeiten ge-
sehen, die sich um das emphatische Postulat von Kreativitit, erfahrungsbezo-
gener Authentizitit und Beheimatung herum gruppieren. Dartiber sei aber die
in modernen Selbstverstindigungsprozessen anvisierte Vermittlung des Be-
sonderen mit einem iibergreifenden Allgemeinen in Vergessenheit geraten.?
Genau darin freilich liege die Hauptwurzel fiir die derzeit grassierenden Krise
der Offentlichkeit in der Spitmoderne.

»Im Selbstversténdnis der klassischen Moderne kam dem Politischen die herausgeho-
bene Rolle zu, das Allgemeine zu fordern und zu vertreten. Das politische System sollte
eine Steuerungskraft fiir die gesamte Gesellschaftsentwicklung entfalten; und die all-
gemeine Offentlichkeit in den Massenmedien und Volksparteien hatte eine sozialinteg-
rative Funktion. Die Parzellierung der politischen Offentlichkeit in diverse Communities,

28 | Vgl. Pirner, Offentliche Religionspadagogik 2015.
29 | Vgl. Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitaten 2017, 371-420.

- am 14.02.2026, 19:17:12.

27


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

auch das Erstarken der insbesondere ethnischen und religiésen Partikularismen des
Kulturessentialismus sowie der partielle Riickzug des Staates kdnnen dann als Aus-
druck eines Verschwindens des Aligemeinen aus der Politik interpretiert werden.«3°

Nihert man sich nun dem Offentlichkeitsbegriff, so ist zunichst eine Diffe-
renzierung grundlegend. >Offentlichkeit< beruht traditionell auf der bindren
Unterscheidung von >dffentlich< und >privatc.*! Damit ist vor allem die Zuriick-
dringung des Staates aus der Sphire des Privaten verbunden. Das Private ist
Reservat, Schutzraum lebensweltlicher Ressourcen und Vollziige von Freihei-
ten. Der Grad seiner Realisierung ist Index fiir die Rechtstaatlichkeit des Ge-
meinwesens, ohne dass damit die Relevanz des Offentlichen fiir das Private
marginalisiert werden diirfte. »Biirgerliche Freiheit im liberalen Rechtsstaat
bedeutet die Zuriickdringung des Staates aus der Privatsphire des Lebens und
des Wirtschaftens, heiflt Freirdume fiir biirgerliches Leben und die individu-
elle Sphire zu schaffen, in die der Staat nicht eindringen darf.«*? Diese nega-
tiven Freiheiten, unbeeinflusst durch staatlichen Zwang, sich selbst autonom
artikulieren zu kénnen, hingen aber zugleich eng mit der positiven Entfaltung
von Freiheit zusammen. Frei gesetzt von staatlichem Einfluss wird der Mensch
frei, sich selber in den Dienst von Demokratie und Offentlichkeit zu stellen.
»Das Private ist damit die maf3gebliche Voraussetzung dafiir, dass Menschen
tiberhaupt am politischen Prozess partizipieren. Auch im Grundgesetz findet
sich die Wertschitzung dieser Verbindung. Die Autonomie des Menschen
wird darin >nicht nur aus Respekt vor seiner Individualitit (geschiitzt), son-
dern auch als Voraussetzung eines demokratischen Gemeinwesens und als
verfassungsrechtliches Legitimationssubjekt«.«* Offentlichkeit und Privatheit
stehen demnach in dem Verhiltnis einer inneren kritisch-produktiven Kom-
plementaritit zueinander.

Doch ist nicht mit dieser kritisch-produktiven Komplementaritit bereits
eine Unterscheidung verbunden, die ihrerseits hochst legitimationsbediirftig
ist? Fiir das Verhiltnis von Religion und Offentlichkeit, wie es in der Offent-
lichen Religionspolitik verhandelt wird, ist diese Differenzierung duflerst be-
deutsam. Denn es macht einen erheblichen Unterschied, ob Religion einen
Geltungsanspruch hat, der sich auf schlechthin alles bezieht, und damit der

30 | Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitaten 2017, 436.

31 | Vgl. Gerhardt, Offentlichkeit 2012. Ferner Imhof, Die Krise der Offentlichkeit 2011;
Imhof, Theorie der Offentlichkeit 2008; Negt, Kluge, Offentlichkeit und Erfahrung 1977;
Schiewe, Offentlichkeit als Begriff 2004; Taylor, Modern Social Imaginaries 2004;
McKee, The Public Sphere 2005.

32 | Riescher, Demokratische Freiheit 2010, 16. Vgl. hierzu Kldcker, Freiheit im Faden-
kreuz 2017, 76-80.

33 | Kldcker, Freiheit im Fadenkreuz 2017, 80.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

Differenzierung von >6ffentlich< und >privat« noch vorausliegt; ob sie sich auf
einer intermedidren Ebene zwischen staatlicher und privater Ebene ansiedelt;
ob Religion staatlich situiert oder ob sie in die private Sphire hineingedrangt
wird. Das Ringen um gesellschaftliche Partizipation im Feminismus, dem es
darauf ankommt, das Private bereits politisch werden zu lassen und so die Riu-
me der Emanzipation zu 6ffnen, verweist doch zugleich auf die Brisanz wie die
Begriindungsnotwendigkeit dieser Differenzierung, die folglich ebenfalls fiir
eine Offentliche Religionspidagogik zu gelten hitte. Miissen nicht religions-
pidagogisch vor allem Medienéffentlichkeit, kirchliche Offentlichkeit, poli-
tische Offentlichkeit, zivilgesellschaftliche Offentlichkeit analytisch wie her-
meneutisch auseinandergehalten werden? Trigt dies nicht jeweils erheblich
zum Geltungsanspruch und zur hermeneutischen wie pragmatischen Kraft
der Religionspidagogik in ihrem jeweiligen Kontext bei? Ist >Offentlichkeitc
ein deskriptiver, ein empirischer, ein normativer Begriff? Was bedeutet es,
wenn die bisherige Offentliche Religionspidagogik den rationalen Diskurs als
Ort des »Beweises ihres Geistes und ihrer Kraft« (Lessing) anvisiert, obschon
doch damit rationale und vernunfttheoretische Unterstellungen verbunden
werden, die gegenwirtig alles andere als selbstverstindlich sind? Was aus
der Tradition eines sozialphilosophischen Liberalismus und eines kommuni-
kationstheoretischen Universalismus einleuchtet, braucht noch lange nicht
poststrukturellen oder postmodernen Einspriichen Stand zu halten.** Erfihrt
nicht der Offentlichkeitsbegriff durch die derzeitigen Auseinandersetzungen
um eine pluralititsfihige oder heterogenititsfihige Religionspidagogik eine
radikale Anfrage? Welcher Offentlichkeitsbegriff koénnte es einer Offentlichen
Religionspidagogik erméglichen, in einem angemessenen Mafle auf die eska-
lierenden Heterogenititsanmutungen der Gegenwart zu reagieren, die wesent-
lich mit den gegenseitigen Zusammenhingen von Differenz und Gleichheit in
dem umkimpften Rahmen von Normativitit und Macht zu tun haben?* Das
Desiderat eines theoretisch geklirten Offentlichkeitsbegriffs ist offenkundig.

5. MARKIERUNGEN

Das Fehlen eines umfassend reflektierten und ausgewiesenen Begriffs der Of-
fentlichkeit im Diskurs Offentlicher Religionspidagogik wurde verschiedent-
lich kritisiert. So hilt Friedrich Schweitzer in Bezug auf die Arbeit des Verfas-
sers dieses Buches fest:

34 | Vgl. Tracy, The Analogical Imagination 1981; Butler, Anmerkungen zu einer per-
formativen Theorie der Versammlung 2016.
35 | Vgl. Grlimme, Heterogenitat 2017.

- am 14.02.2026, 19:17:12.

29


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

»Wie der Vf. immer wieder betont, muss die Religionspadagogik sich auf die Diskus-
sion um 6ffentliche Bildung beziehen. Das geschehe am erfolgreichsten dort, wo sich
die Religionsp&dagogik »einschalten will in das offentliche Ringen um das gemeinsame
Richtige und Gute«, indem sie sich an den »Prinzipien von Gleichheit, Freiheit, Rationali-
tat, Universalitat« orientiert (S. 84). Die Religionspadagogik miisse versuchen, argu-
mentativ zu Uberzeugen, anstatt sich auf wie auch immer vorausgesetzte Wahrheiten
zu berufen. Das ist eine liberzeugende Position. Es wére allerdings interessant, sie nun
noch genauer mit verschiedenen Theorien der Offentlichkeit und deren Rezeption etwa
in der Erziehungswissenschaft ins Gesprach zu bringen.«3¢

Ahnlich argumentiert Ulrich Riegel.”

Demnach liegt das Hauptproblem einer Offentlichen Religionspidago-
gik nicht in deren Anlage, in deren Gestalt und Design. Religionspidagogik
offentlich werden zu lassen, ist mehr oder weniger unstrittig. Bei genauerer
Analyse ist es nicht das Anliegen, Religiése Bildung, religiéses Lernen, reli-
giose Erziehung und Katechese in die 6ffentlichen Diskurse um Bildung, um
Erziehung, ja — um es emphatisch auszudriicken — in die Suche nach dem
common good einzubringen, was angefragt wird. Religionspidagogik dem-
entsprechend wissenschaftstheoretisch zu positionieren, sie von ihrem theolo-
gischen, padagogischen, ethischen, anthropologischen, subjekttheoretischen
wie psychologischen Profil her 6ffentlichkeitstheoretisch zu fokussieren,®® ist
zumindest grundsitzlich nicht problematisch. Das alles entscheidende Defizit
scheint vielmehr das Denken des Offentlichkeitsbegriffs selber zu sein. Nicht
eine Theorie der Offentlichkeit fehlt. Vielmehr bleibt offensichtlich der Begriff
der Offentlichkeit in einem grundsitzlichen Sinne klirungsbediirftig, seine
Konstruktion und innere Logik.

Ein solches Desiderat lisst sich, gewiss mit Abstufungen, ebenfalls an drei
prominenten Anliufen zu einer Offentlichen Religionspidagogik aufzeigen.
Dabei lasst sich in deren Anordnung eine zunehmende Intensivierung der Be-
grifflichkeit und Systematik hin zu einer Offentlichen Religionspidagogik er-
kennen. In kurzen Strichen soll dies dargelegt werden.

5.1 Annaherungen aus dem politikwissenschaftlichen Diskurs
heraus: Judith Konemann

Ohne ein dezidiertes Interesse an einem systematischen Entwurf einer Offent-
lichen Religionspidagogik arbeitet Judith Kénemann fein ziselierte Unterschei-
dungen im Verstindnis von »Offentlichkeit< heraus. Thr Schwerpunkt liegt bei

36 | Schweitzer, Rezension zu Bernhard Griimme 2016, 993-995.
37 | Vgl. Riegel, Rezension zu Bernhard Grimme 2016.
38 | Vgl. hierzu den Ansatz von Griimme, Offentliche Religionspadagogik 2015.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

der Verortung von Kirche, Theologie und Religionspidagogik, um daraus den
»Offentlichkeitscharakter« von Religionspidagogik und religiéser Bildung zu
profilieren.*® Ausgehend von der Prisenz von Religion, von Kirche und religis-
ser Bildung in verschiedenen Ebenen und Teilen der Offentlichkeit, kann diese
nur recht eingeordnet werden, wenn das Phanomen der Offentlichkeit genauer
gefasst und auch von dem hiermit verwandten, aber nicht identischen Begriff
der Zivilgesellschaft abgegrenzt wird. Verwandt sind beide Begriffe, weil bei-
de von ihrem semantischen Gehalt her auf die Transformationsprozesse einer
modernen Gesellschaft rekurrieren, die mit einem veridnderten Verstindnis
von Politik einhergehen. Zusammengefasst unter dem politikwissenschaftli-
chen Governance-Theorem,*® hat der Referenzbereich dessen, was mit >Politik<
gemeint ist, sich von seiner Beschrinkung auf die Ebene des Staates und sei-
ner Institutionen verabschiedet.

Wenn zwar nicht alles Politik ist, so ist doch iiberall Politik enthalten, geht
es dort doch um die Herbeiftihrung von fiir alle geltenden Entscheidungen
im Kontext von Macht. Politik kann verstanden werden als »die Regelung der
gemeinschaftlichen Angelegenheiten einer Gesellschaft«.#' Politik ist »eine
Denk und Handlungsform«,+* in der das allgemeine Zusammenleben der
Menschen und menschlichen Gruppen problematisch geworden ist, mit der
Aufgabe der »Erzeugung der notwendigen verbindlichen Regelungen durch
Diskussion und gemeinsame Entscheidung«.® Im Zuge der »Entgrenzung
von Politik« (Ulrich Beck) in den Modernisierungsprozessen wandelt sich
der Staat vom »Handlungs- zum Verhandlungsstaat«, indem er sich zuneh-
mend aus vielen Handlungsfeldern zuriickzieht.** Das Politische weitet sich
aus dem politischen System in andere soziale Zusammenhinge aus, so dass
sich eine intermediire Sphire zwischen Staat und Biirgerinnen und Biirger
schiebt, in der soziale und kulturelle Handlungs- und Kommunikationspro-
zesse Uiber das common good vollzogen werden. Die Politikwissenschaft wie
die Sozialphilosophie nennen diese Sphire die der »Zivilgesellschaft< oder die
der >Offentlichkeit, wobei in der gegenwirtigen politikwissenschaftlichen
Debatte deren Verhiltnis nicht hinreichend geklirt ist.* Als ein besonderes
Handlungsfeld zwischen Staat und Biirgerinnen und Biirgern kann die Zivil-
gesellschaft bzw. die Offentlichkeit als sozialer Regelungsmechanismus sozia-

39 | Kdnemann, Theologie, Kirche und Offentlichkeit 2016, 129.

40 | Vgl. Meyer, Was ist Politik 2010, 139-169.

41 | Sander, Politische Bildung in den Fachern der Schule 1985, 19.
42 | Bockenforde, Was heifit heute eigentlich »politisch« 1995, 3.
43 | Meyer, Was ist Politik 2010, 235-294.

44 | Sander, Politischer Bildung 2005, 257.

45 | Vgl. Liedhegener, Religion in Zivilgesellschaft 2016, 105-107.

- am 14.02.2026, 19:17:12.

31


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

le, politische, kulturelle oder 6kologische Probleme durch freiwilliges solidari-
sches Handeln regeln.*¢

Ohne dies nun niher zu begriinden, verbindet Kénemann beide Termini
im Begriff einer »zivilgesellschaftlichen Offentlichkeit«, die sie von einer poli-
tischen Offentlichkeit abhebt.” Eingeordnet in die gegenwirtige Suche nach
einer public theology und Kénemanns Differenzierung zwischen strukturellen
und aktuellen Diskursen, hauptsichlich aber begriindet in der fiir sie maf3geb-
lichen Unterscheidung zwischen einer »gesellschaftlichen« und »politischen«
Offentlichkeit,*® gewinnt Kénemann damit eine Kategorie, die ihr Bedeutung,
Funktion und Sinn von Kirche, religioser Bildung und Religionspadagogik in
der Offentlichkeit in differenzierter wie pointierter Weise zu beschreiben und
damit zudem den so lange vermissten politischen Charakter religiéser Bildung
wiederzugewinnen hilft.

»Die Religionsp&dagogik tragt auf diese Weise Uber die von ihr konzeptionierten und
begleiteten Bildungsprozesse nun nicht nur zu individuellen und gemeinschaftlichen
Orientierungen in den unterschiedlichen Lebens- und Weltverh&ltnissen bei, sondern
auchdazu, Wirklichkeit erschlieBende Differenz- und Deutungskompetenz als einem we-
sentlichen Moment religiéser Bildung zu vermitteln und so die Teilhabe und Gestaltung
gegenwartiger Welt und Gesellschaft zu erméglichen. Dies geschieht dann, wenn sie
auf die ihr inhdrente politische Dimension rekurriert, die so auch jedweder Gestaltung
religidser Bildungsprozesse zugehdrig ist. Offentlich im Sinne einer (zivil-)gesellschaft-
lichen Offentlichkeit ist Religionspadagogik also dann, wenn sie im Modus der Situati-
ons- und TraditionserschlieBung Bildungskompetenzen fordert, die zur Beteiligung am
Gemeinwesen, eben an der Zivilgesellschaft, verstanden als den gesellschaftlichen Ort,
an dem die alle angehenden Themen und Anliegen verhandelt werden, beitrégt, und da-
rin einen Beitrag zur Demokratiefdhigkeit und zur Bildung in der Demokratie leistet.«*°

Dabei gelingen Kénemann feinsinnige Differenzierungen, die fiir die Offent-
liche Religionspidagogik erhellend sind. Der 6ffentliche, genauer: zivilgesell-
schaftliche Beitrag der Kirchen beispielsweise kann dadurch abgehoben wer-
den von einem Religionsunterricht, der sowohl in der gesellschaftlichen wie
in der politischen Offentlichkeit verortet ist. Als res mixta ist er einerseits auf
der Ebene der politischen Offentlichkeit angesiedelt, unterliegt er doch kla-
ren grundgesetzlichen Regelungen; andererseits wird er von den Kirchen als
Korperschaften 6ffentlichen Rechts auch politisch verantwortet. Bezogen auf

46 | Vgl. Meyer, Was ist Politik 2010, 263-271; Habermas, Ach, Europa 2008, 165.

47 | Kénemann, Theologie, Kirche und Offentlichkeit 2016, 138.

48 | Vgl. Gerhardt, Offentlichkeit 2012, 235-368.

49 | Kénemann Theologie, Kirche und Offentlichkeit 2016, 150; vgl. auch Kénemann,
Art.: Politische Religionsp&dagogik 2016.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

religiose Sprachfihigkeit und Handlungsfihigkeit finden sich in ihm jedoch
zugleich Praktiken, die fiir eine zivilgesellschaftliche Offentlichkeit relevant
sind und die etwa im auflerunterrichtlichen Rahmen der Schulpastoral mit
ihren Angeboten von fiir das Zusammenleben bedeutsamen Orientierungen
und sinnstiftenden Erfahrungen noch intensiviert werden.*® Unter Hinweis
auf die Unterscheidung David Tracys zwischen einer akademischen, kirch-
lichen und gesellschaftlichen Offentlichkeit,” zeigt Kénemann zugleich den
jeweiligen Offentlichkeitscharakter der Theologie und der Religionspidago-
gik auf, der in charakteristischer Weise durchaus kontextuell und zielbezogen
changiert. Daraus resultiert schlieflich eine induktiv gewonnene Matrix, die
letztlich im Hintergrund ihrer Uberlegungen steht. Diese Matrix beruht auf
den sich gegenseitig durchdringenden vier Feldern des Gesellschaftlichen, des
Politischen, des direkten Agierens sowie des indirekten Agierens. Diese Matrix
soll es erlauben, sowohl die jeweiligen Offentlichkeiten, deren Praktiken, Orte
und deren Logik zu unterscheiden, auf die die Religionspidagogik als wissen-
schaftliche Reflexion religidser Bildung und Erziehung reflektiert.

Von einer solchen Matrix und solchen Unterscheidungen kann eine Of
fentliche Religionspddagogik profitieren. Sie fithren weiter, weil sie in prizi-
ser und differenzierter Weise den Offentlichkeitscharakter religiéser Bildung
und religiéser Erziehung markieren. So werden theologische und religions-
pidagogische Positionen eingebracht, wobei die Offentliche Theologie und die
Politische Theologie naturgemifl besonderes Gewicht erhalten. Der Akzent
liegt allerdings auf einer soziologischen und politikwissenschaftlichen Auflen-
perspektive, erkennbar darum bemiiht, sachkundig die Anschlussfihigkeit
entsprechender religionspidagogischer Uberlegungen aufzuweisen. Aus ihr
heraus wird nach den Momenten der diversen Offentlichkeiten gesucht, an
die religionspadagogische Konzeptualisierung, Didaktik und Methodik anzu-
schlieffen vermogen. Das alles ist sehr erhellend. Nur unterbleibt eine kriti-
sche Erdrterung dessen, was Offentlichkeit eigentlich ist, genauer: wie sie zu
denken ist.

Wohl zeigt Kénemann verschiedene Teil6ffentlichkeiten auf, wie sie sich
in den funktionalen Ausdifferenzierungsprozessen der Moderne herauskris-
tallisiert haben. Sie pripariert Elemente der Offentlichkeit heraus (Diskursivi-
tit; Niederschwelligkeit, Intermediaritit zwischen Staat und Biirgern etc.), die
offensichtlich auf einer vorrangig diskurstheoretischen Basis beruhen, was sie
aber eben nicht explizit macht. Der Offentlichkeitsbegriff selber, seine Impli-
kationen, seine Voraussetzungen, seine Praktiken und Konsequenzen, aber

50 | Vgl. Kdnemann, Theologie, Kirche und Offentlichkeit 2016, 146-149.

51 | Vgl. Tracy, The Analogical Imagination 1981, 5-100; dazu: Telser, Habermas und
die Offentliche Theologie 2017.

52 | Vgl. Kdnemann, Theologie, Kirche und Offentlichkeit 2016, 152.

- am 14.02.2026, 19:17:12.

33


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

auch seine stillschweigenden Exklusionen: sie werden nicht einer kritischen
Reflexion unterzogen. Angesichts der Anfragen von poststrukturalistischer,
sozialphilosophischer oder auch feministischer Seite an ein diskurstheoreti-
sches Offentlichkeitskonzept ist dies verwunderlich. Miisste die Religionspid-
agogik nicht deutlicher wissen, worauf sie sich einlisst, wenn sie sich als eine
Offentliche Religionspidagogik konturiert? Offensichtlich wird damit ein er-
heblicher wissenschaftstheoretischer Prizisierungsbedarf.

5.2 Gesuchte Anschlussfahigkeit an sozialphilosophische
Zugange: Manfred Pirner

Ist Judith Kénemann bestrebt, aus dem politik- und sozialwissenschaftlichen
Diskurs heraus einen Offentlichkeitsbegriff zu erarbeiten, von dem aus die
offentlichkeitsrelevanten Aspekte der Religionspadagogik in der Ausdifferen-
zierung verschiedener Lernorte analysierbar und reflektierbar werden, so setzt
Manfred Pirner den Akzent anders. Er argumentiert stirker aus religionspi-
dagogischer Perspektive und versucht, die sozialphilosophischen Debatten
tiber das Gemeinwohl und den méglichen Beitrag der Religionen mit den re-
ligionspidagogischen Diskursen einer 6ffentlichkeitsrelevanten Bildung und
deren Bedeutung fiir eine Allgemeine Bildung zusammenzufithren.”® Sein
Interesse liegt vornehmlich darin, die Diskussionen der Sozialphilosophie
als Anschlussstelle fiir religionspiddagogische Prozesse so zu rekonstruieren,
dass diese in ihrem Offentlichkeitscharakter fruchtbar werden und zugleich
ihrerseits aus diesem Dialog Impulse erhalten kénnen. Sozialphilosophie und
Theologie will er dabei in ein komplementires Verhiltnis setzen, um aus die-
ser Komplementaritit schlieRlich Leitlinien und Perspektiven fiir eine Offent-
liche Religionspadagogik abzuleiten.

Von theologischer Seite aus gilt es fiir Pirner, das Profil der Offentlichen
Religionspidagogik zu zeichnen. Dazu stellt er sich dezidiert in den Kontext
der public theology, die im Unterschied zur Politischen Theologie sich als
Beitrag zum Gemeinwohl verstehe und diese theologischen Beitrige »nicht
auf auf politische Diskussions- und Entscheidungsprozesse im engeren Sinn
beschrinken, sondern die gesellschaftliche Offentlichkeit in ihrer gesamten
Breite im Blick haben« will.>* Vor dieser Folie systematisiert Pirner, der inzwi-
schen in verdienstvoller Weise auch eine Forschungsstelle zur Offentlichen
Religionspidagogik begriindet hat, die bisherigen Forschungen zu einer Of-
tentlichen Religionspidagogik. In beeindruckender Akribie und detaillierter
Kenntnis fithrt er die bisherigen Argumentationsstringe in ihrem gemeinsa-
men Anliegen wie in ihrem je spezifischen Zugriff zusammen, um in diesem

53 | Vgl. Pirner, Offentliche Religionspadagogik 2015.
54 | Pirner, Offentliche Religionspadagogik 2015, 63.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

Konzert diverser Positionen seine eigene Perspektive auf eine Offentliche Re-
ligionspadagogik zu skizzieren. Ein Verdienst liegt sicher allein schon darin,
dass deren tiefe Verwurzelung in zentralen Traditionen der Religionspidago-
gik und damit ein Indiz fiir deren Kraft und Orientierungsfihigkeit deutlich
wird.>

Von der sozialphilosophischen Seite aus nimmt er bewusst die Diskussio-
nen zwischen dem liberalen Ansatz John Rawls und der deliberativen Theorie
kommunikativer Vernunft von Jiirgen Habermas als Referenzpunkt,® weil
diese die sozialphilosophische Debatte iiber das Gemeinwohl pluralistischer
Gesellschaften dominiert hitten.

»Denn die sozialphilosophische Grundfrage, was eine freiheitlich-demokratische, plu-
ralistische Gesellschaft tragt und zusammenhélt, findet ihre bildungstheoretische Ent-
sprechung in der Grundfrage, auf welche Bildungsziele fir 6ffentliche Bildung sich eine
solche Gesellschaft einigen kann. Und die bildungs- und schultheoretische Frage, was
der Religionsunterricht zu gemeinsamen gesellschaftlichen Bildungszielen - also zur
»Allgemeinbildung« - beitragen kann, hdngt eng zusammen mit der gesellschaftstheo-
retischen Frage, welche Beitrdge die Religionen auf welche Weise zum »Gemeinwohl«
leisten kdnnen.«7

Dieses Vorgehen ist bereits bemerkenswert. Allein die faktische Dominanz
von Rawls und Habermas, nicht eine inhaltliche Diskussion alternativer und
kontrirer Modelle sozialphilosophischer Ansitze geniigt Pirner demnach als
Begriindung. Die Frage danach, ob nicht vielleicht andere sozialphilosophi-
sche Konzepte einen plausibleren Referenzpunkt fiir die Religionspidagogik
bilden kénnten, stellt sich fiir Pirner offensichtlich nicht. Es ist ein rein positi-
vistisches Argument, dass die Auswahl begriindet.

Um aus dem Gegensatz von Rawls und Habermas religionspiddagogischen
Nutzen ziehen zu kénnen,*® rekonstruiert Pirner minutios die Konzeption
liberaler Offentlichkeit bei Rawls und deren Gesprichsfihigkeit mit den Re-
ligionen. Offentliche Vernunft und der overlapping consensus fungieren als
Zentralbegriffe. Eine pluralistische Gesellschaft kann sich im Unterschied zu
weltanschaulich mehr oder weniger geschlossenen Gesellschaften nicht mehr
auf eine fiir alle giiltige Vision guten und gerechten Lebens einigen. Zusam-
menbhalt einer Gesellschaft wird nur dann erzeugt, wenn im Forum univer-

55 | Vgl. Pirner, Offentliche Religionspadagogik 2015, 62-68.

56 | Vgl. Pirner, Religion und 6ffentliche Vernunft 2015. Ferner neuerdings Pirner, Of-
fentliche Religionspddagogik im globalen Horizont 2018; Pirner, Die blinden Flecken
interreligioser Kompetenzbildung 2018.

57 | Vgl. Pirner, Offentliche Religionspadagogik 2015, 68.

58 | Vgl. Pirner, Offentliche Religionspadagogik 2015, 68-72.

- am 14.02.2026, 19:17:12.

35


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

saler, fiir alle geltender Vernunft sich die partikularen comprehensive doctri-
nes der verschiedenen religiosen und kulturellen Traditionen zum Wohle des
Ganzen einbringen. Damit diese jedoch den zumeist religiés unmusikalischen
Zeitgenossen etwas sagen kénnen, bediirfen sie der Ubersetzung. Daraus re-
sultiert dann ein tiberlappender Konsens verschiedener Traditionen im Forum
der 6ffentlichen Vernunft.

Pirners Argumentation fokussiert besonders auf diese Ubersetzungsnot-
wendigkeit, fungiert diese doch als Ansatzpunkt seiner eigenen religions-
pidagogischen Perspektive. Hierfiir greift er auf Habermas Gegenentwurf
zuriick. Dieser wendet ja bekanntlich gegentiber Rawls ein, dass gerade eine
offentliche Vernunft die Gewichte der Ubersetzung nicht einseitig zu Lasten
der Religionen verteilen darf. Eine solche Asymmetrie unterlaufe die fiir alle
geltende Inklusion der Biirgergesellschaft. Sikulare wie religiése Biirgerinnen
und Biirger sind zur Ubersetzung ihrer eigenen Traditionen im Sinne &ffentli-
cher Verstindigung verpflichtet. Beide miissten miteinander und voneinander
lernbereit wie diskursfihig im Kontext 6ffentlicher Vernunft sein. Habermas
Folgerung eines »komplementiren« Lernprozesses gewinnt zentrale Rele-
vanz,” denn dieser legt jeder und jedem, ob sikular, agnostisch, atheistisch
oder eben religivs, die gleiche Ubersetzungspflicht auf. Nicht nur wiirde da-
mit die Gesellschaft von den religiésen Traditionen profitieren. Nicht minder
erhielten die religiosen Traditionen durch die Kraft aufgeklirter Vernunft zi-
vilisierende und orientierende Impulse. Diese Komplementaritit des Lernens
verlangt demnach ein »dialogisch-kooperatives Unternehmen« von religiésen
und nicht-religiésen Biirgerinnen und Biirgern.®

Aus diesem Konnex von Komplementaritit und Ubersetzung erwachsen
nun die entscheidenden Leitlinien fiir Pirners Ansatz Offentlicher Religions-
pidagogik. Ein solches wechselseitig-komplementires Lernen wiirde bereits
verfehlt, wiirde die Religionspidagogik ihre Rolle etwa so verstehen, dass
die gesellschaftlichen Defizite lediglich als Frageraum interpretiert wiirden,
in den hinein die Religionspadagogik ihre Antworten geben konnte. Dies
wiirde die Relevanz sikularer Vernunft und die Angewiesenheit religiGser
Traditionen auf das Gesprich mit den Anderen zu gering achten. Ahnliches
wiirde unter verinderten Vorzeichen ebenfalls fiir eine Zivilreligion gelten,
die an der kulturellen wie weltanschaulichen Heterogenitit moderner Gesell-
schaften vorbeisieht. Vielmehr stehen sikulare wie religiése Traditionen im
Dienst am Gemeinwohl, das gerade deren Spannung in einem dialogischen
Lernprozess produktiv aufnimmt. »Offentlich christlich-religiése Bildung ist

59 | Habermas, Kritik der Vernunft 2009, 117; vgl. Pirner, Offentliche Religionspéda-
gogik 2015, 71.

60 | Pirner, Offentliche Religionspadagogik 2015, 73; genauer: Pirner, Re-prasentation
und Ubersetzung 2015.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

dann begriindungstheoretisch v.a. vom historisch gewachsenen Vertrauen
und der aktuellen Evidenz getragen, dass das Christentum inhaltlich einen
Sprach-, Wahrnehmungs- und Reflexionsgewinn und damit letztlich einen
Lebensgewinn fiir Individuum und Gesellschaft erbringt und hat den Auftrag,
dies allen Schiilerinnen und Schiilern (gerade auch den anders- und nicht
religidsen) didaktisch zu erschlieRen.«®! Zu kritischer Selbstreflexion gegen-
uiber der moglichen gesellschaftlichen Funktionalisierung religioser Bildung
verpflichtet, stellt sich diese mitten in die gesellschaftlichen Diskurse hinein
und tiberwindet dabei die individualistische Drift mancher Religionspidago-
giken. Offentliche Religionspidagogik kann so schlieRlich den Blick iiber den
Religionsunterricht hinaus auf das Feld allgemeiner schulischer und nicht-
schulischer Bildung 6ffnen und in den lern- und korrekturbereiten Dialog mit
anderen Fichern der Fichergruppe (wie der Ethik oder dem Religionsunter-
richt anderer Religionen) sowie in den mit anderen Schulfichern treten. Auf
diese Weise avanciert schlieRlich der Religionsunterricht der Offentlichen Re-
ligionspadagogik selber zu einem Ort, an dem der weltanschaulich-religise
Diskurs praktiziert und damit jene Sprach-, Kommunikations- und Reflexions-
fihigkeiten und offene Lernbereitschaft performativ eingeiibt werden, derer
eine plurale Gesellschaft bedarf.%

Mit diesen Uberlegungen liefert Pirner die Grundlage fiir eine Offentliche
Religionspidagogik, die — theologisch fundiert und philosophisch anschluss-
fihig — sich zugleich lernbereit und dialogfihig zeigt. Gewiss miissen diese
Grundlinien grundlagentheoretisch fundiert, religionspiddagogisch kontextua-
lisiert und religionsdidaktisch weiter konkretisiert werden. Stirker als Judith
Kénemann gelingt es ihm jedoch, den genuin religionspiddagogischen Zugriff
auf eine Offentliche Religionspidagogik zu markieren. Gleichwohl findet sich
eine vergleichbare offene Flanke. Man mag bereits kritisch einwenden, ob nicht
schon ein Missverstindnis der Politischen Theologie vorliegt. Diese verstehtsich
doch ihrerseits dezidiert als Neuentwurf einer kontextuellen gesellschaftskriti-
schen Theologie in »Geschichte und Gesellschaft«, die weniger als die public
theology am Gemeinwohl und dem méglichen Beitrag religioser Traditionen
interessiert ist, sondern die weitaus stirker als die public theology den kritisch-
prophetischen, bei Metz gar apokalyptisch angeschirften Stachel biblischen
Erbes produktiv wie kritisch auch auf struktureller Ebene einbringen will.®?
Moglicherweise aber ist dies schon ein Indiz fiir eine zentrale Schwierigkeit,

61 | Pirner, Offentliche Religionspadagogik 2015, 75.

62 | Vgl. Pirner, Offentliche Religionspadagogik 2015, 77.

63 | Vgl. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft 1984; Metz, Memoria passionis
2006; als kritische Weiterentwicklung von Metz, dem empirische Defizite vorgehalten
werden, die durch Riickgang auf Bourdieu zu kompensieren seien: Kreutzer, Politische
Theologie fiir heute 2017.

- am 14.02.2026, 19:17:12.

37


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

die mit einer eigentiimlichen Beschrinkung einer kritisch-selbstreflexiven
Vernunft und der darauf beruhenden Konzeption von Offentlichkeit bei
Pirner zusammenhingt. Er diskutiert den Offentlichkeitsbegriff in seinen
verschiedenen Dimensionen. Er geht sogar soweit, »die ideologiekritische Fra-
ge nach den Wirkungsmechanismen und impliziten Normen von Offentlich-
keiten« eine zentrale Bedeutung innerhalb der Offentlichen Religionspidago-
gik selber beizumessen.®* Damit jedoch greift er indessen lediglich jene Ziige
einer notwendigen kritischen Selbstreflexivitit 6ffentlicher Vernunft auf, die
er selber als wesentliche Momente der Offentlichen Vernunft bei Rawls und
Habermas ausgemacht hat.® Es kommt ihm nicht in den Sinn, diese Form der
Offentlichkeit in den Bahnen liberaler Vernunft selber kritisch zu reflektieren
und die deliberative kommunikative Vernunft grundsitzlich zu problematisie-
ren. Diese bleibt als Referenzrahmen nicht nur unangetastet, sondern — wie
bemerkt — unausgewiesen. Die Kategorien der Offentlichkeit werden nicht
nochmals kritisch hinsichtlich ihrer reflexiven Verwendung bedacht. Vor
diesem Hintergrund kann er sich der Implikationen seiner Offentlichen Reli-
gionspadagogik nicht hinreichend Rechenschaft gegeben, die etwa in der Per-
spektive einer Diskursanalyse Foucaults mit seinen Auerungen verbunden
sind. Pirner wirbt fiir interreligiose und interkonfessionelle Verstindigung
und zu einem aus dem Menschenrechtsdiskurs rezipierten Inklusionsgedan-
ken, der insbesondere als Impuls zur Inklusion homosexueller Menschen
wichtige Lernprozesse innerhalb der Religionen angestoflen habe.*® Wie stark
freilich eine solche Rede wiederum auf hegemonialen Konstruktionen beruht,
inwieweit der Inklusionsgedanke seinerseits mit einer geheimen Dialektik von
Inklusion und Exklusion operiert, kann mit diesem spezifischen Vernunftins-
trumentarium allein nicht bearbeitet werden.®”

Insgesamt profiliert Pirner damit einen Begriff der Offentlichkeit als axio-
matische Basis seiner Offentlichen Religionspidagogik, dessen diskursive
Mechanismen ebenso wenig hinreichend bedacht werden wie ihre wissen-
schaftstheoretische Gestalt. Die Kategorien der Offentlichkeit werden nicht
ausreichend reflektiert.

64 | Pirner, Offentliche Religionspddagogik 2015, 77.

65 | Vgl. Pirner, Offentliche Religionspddagogik 2015, 68-72.
66 | Vgl. Pirner, Offentliche Religionspadagogik 2015, 77.

67 | Vgl. Grimme, Heterogenitat 2017, 206-244.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

5.3 Ein systematischer Entwurf offentlicher Religionspadagogik:
Bernd Schroder

Beschrinken sich Pirners bisherige Uberlegungen zur Offentlichen Reli-
gionspidagogik auf eine »Perspektive«,® so ist es Bernd Schréder, der wohl
als einziger unter den Vertretern der Offentlichen Religionspidagogik bislang
einen weitgehend elaborierten Entwurf hierzu vorgelegt hat. Ohne dass hier-
aus freilich bislang eine durchsystematisierte Monografie erwachsen wire, legt
er fiir diese ein breites und tragfihiges Fundament, das er auf theologische,
religionspadagogische, kirchliche wie gesellschaftliche Beziige griindet. Sein
Entwurf bleibt iiberwiegend programmatisch.

Religionspidagogik ist darin Bestandteil der verschiedenen Offentlichkei-
ten in Kirche, Gesellschaft, Theologie.

»Sie hat rezeptiv teil an den Entwicklungen einer biirgerlichen Offentlichkeitc bzw. plu-
raler Offentlichkeiten, sie hat konstruktiv teil am Offentlichkeitsanspruch von Evan-
gelium, Kirche und Theologie, sie hat auf Grund des ihr eigenen Gegenstandsfeldes,
ihrer zentralen Denkfiguren und ihrer Zielsetzung konstitutiv teil am Aufbau von religios
aufgeklarter Offentlichkeit - und eben diese Teilhabe ist ihr historisch schon in ihrer
Griinderzeit zugewachsen und entsprechend wahrgenommen worden.«%°

Den hier mitschwingenden Begriff aufgeklirter Offentlichkeit entnimmt
Schréder den genetisch-systematischen Rekonstruktionen von Jirgen Haber-
mas und dessen Beschreibung eines Strukturwandels biirgerlicher Offent-
lichkeit, die auf der normativ gefassten Partizipation der Freien und Gleichen
beruht. Er weitet ihn aber unter dem Eindruck der gegenwirtigen offentlich-
keitstheoretischen Debatten. In feinen Distinktionen erhebt Schréder verschie-
dene Merkmale eines normativ anspruchsvollen wie analytisch aussagekrafti-
gen Offentlichkeitsbegriffs.”® Diese Offentlichkeit ist — erstens — nicht bereits
vorhanden, ist nicht bereits vorauszusetzen. Sie ist stets in diskursiven Pro-
zessen je neu auch gegen Widerstinde und Deformierungen zu erringen und
durch eine Befihigung zur Teilhabe aufzubauen. Offen — zweitens — fiir alle,
weshalb sie eine Offentlichkeit der Gleichen und Freien sein soll, ist sie — drit-
tens — auf fiir das Gemeinwohl relevante Themen bezogen. Die die Offentlich-
keit strukturierende Kommunikation wird — viertens — nicht selbstreferentiell
fur sich selber gefiihrt. Sie ist ausgerichtet an der wachsenden Miindigkeit und
Aufgeklirtheit der Teilnehmenden, hat diese doch die »gewaltlose Ermittlung
des zugleich Richtigen und Rechten« in all den tiber das Private hinausgehen-

68 | Pirner, Offentliche Religionspadagogik 2015, 68.
69 | Schréder, Offentliche Religionspadagogik 2013, 123-124.
70 | Vgl. Schroder, Theologische Bildung 2017, 155f.

- am 14.02.2026, 19:17:12.

39


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

den Angelegenheiten zum Ziel.”! In ihrem tendenziell universalen Referenzbe-
reich, in ihrer Geltung fiir alle, liegt — fiinftens — ihre Medialitit begriindet. Sie
tiberschreitet die intersubjektive face-to-face-Kommunikation und hat lingst
in der Ausweitung der biirgerlichen Salons hin zu einer medial vermittelten
Kommunikation durch Presse, Funk und Fernsehen die virtuellen Rdume des
Internets als Offentlichkeit konstituiert. Allerdings ist Offentlichkeit in zweier-
lei Hinsicht — sechstens — plural strukturiert. Offentlichkeit ist einmal in sich
plural, weil nur so ein Diskurs zwischen Gleichen und Freien méglich ist. Zu-
gleich aber ist Offentlichkeit in der Unterscheidung von anderen Offentlich-
keiten plural verfasst. Sie kénnen entstehen durch riumliche Bezugsgréfien,
durch gesellschaftliche Stratifizierungen, durch Antagonismen zwischen ver-
schiedenen Gruppen als Teiloffentlichkeiten oder auch durch unterschiedli-
che Rezeptionsmuster von Medien. Gleichzeitig jedoch birgt die Offentlichkeit
auch eine »Dialektik«,7* sie ist nicht je schon gut. Denn Offentlichkeit kann
neben einer Partizipationsmoglichkeit auch Ausgrenzungs-, Repressions- und
Kontrollfunktionen bekommen.

Aus diesem komplexen Gefiige an Implikationen ergibt sich, dass eine Sa-
che nicht per se von sich her 6ffentlich ist. Sie kann Offentlichkeit beanspru-
chen, sie kann sich selber einen Offentlichkeitsauftrag attestieren. Aber es ist
nach Schréder die Offentlichkeit selbst, die entscheidet, wie in hnlicher Weise
Konrad Liessmann formuliert: »Erst wenn etwas faktisch eine Offentlichkeit
erreicht und im 6ffentlichen Diskurs Klirung erfihrt, ist es 6ffentlich.«”

Dieser Offentlichkeitsbegriff lisst verstehen, warum Bildung, auch religis-
se Bildung 6ffentlich relevant sein kénnen. »Offentlichkeit (als Prozess) meint
nicht den Diskurs um des Diskurses willen, sondern den kritisch-konstruk-
tiven Diskurs, der auf gesteigerte Miindigkeit der Einzelnen und Demokrati-
sierung der Gesellschaft zielt, Offentlichkeit (als Status einer Sache) ist nicht
fur alle moglichen Gegenstinde in Anspruch zu nehmen, sondern nur fiir
die nicht-privaten, alle angehenden Fragen des Gemeinwohls.«’* Hier kommt
Pidagogik ins Spiel, attestiert Schréder doch mit Volker Gerhardt der Offent-
lichkeit selber eine eminent pidagogische Leistung als der vermutlich wich-
tigsten »Instanz in der Selbsterziehung des Menschengeschlechts«.” Deshalb
hat sich die Religionspidagogik »seit jeher als 6ffentlich verstanden«.”® Folge-

71 | Habermas, Strukturwandel der Offentlichkeit 1990, 152.

72 | Schroder, Theologische Bildung 2017, 156. Vgl. Liessmann, Bildung als Provoka-
tion 2017, 176-178.

73 | Liessmann, Bildung als Provokation 2017, 156.

74 | Schrader, Offentliche Religionspadagogik 2013, 117.

75 | Gerhardt, Offentlichkeit 2012, 512; vgl. Schrdder, Theologische Bildung 2017,
155.

76 | Schréder, Offentliche Religionspadagogik 2013, 124.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

richtig ist Bildung eine 6ffentliche, das Gemeinwohl betreffende Angelegen-
heit. Gleichzeitig aber lisst dieser Offentlichkeitsbegriff verstehen, inwiefern
das Evangelium, inwiefern Theologie und Religionspidagogik je schon einen
Offentlichkeitsanspruch und die Kirche im Riickgriindung darauf einen Of-
fentlichkeitsauftrag haben, nicht aber je schon éffentlich sind.”” Daraus abge-
leitet versteht Schréder die Religionspidagogik in diesem Sinne als 6ffentlich:

»Religionspadagogik ist konstitutiv auf Offentlichkeit (als Adressat, Gegenstand und
Ziel) bezogen. Sie ist (nicht nur) im Blick auf diese ihre Offentlichkeit im Kanon der Dis-
ziplinen am engsten mit der ethischen Theologie verwandt. Wie jene ist sie [...] auf ihre
Art »die der [...] Lebenswirklichkeit zugewandte Weise, die Grundfragen der Theologie
selbstandig [...] zu entfaltens, ich mdchte erganzen: sie als 6ffentliche Angelegenheit
zu entfalten.«7®

Die Offentlichkeit ihrerseits ist demnach an der Konstitution der Relevanz von
Kirche, Theologie und Religionspidagogik mafigeblich beteiligt. Zwar kann
man mit Schréder aufzuzeigen versuchen, warum religiése Bildung fur eine
aufgeklirte Offentlichkeit sinnvoll und bedeutsam sein miisste. In dieser geht
es doch um die Anbahnung eines wert- und existenzbezogenen Selbstverste-
hens aller Biirgerinnen und Biirger, um die Erschieffung von Sinnressourcen
fur die Gesellschaft, um die Grundlegung eines gesellschaftlichen, interkul-
turellen und interreligiésen Dialogs, um die kritische Aufklirung der eigenen
Tradition und um eine kritische Selbstrelativierung gesellschaftlicher, politi-
scher und skonomischer Absolutheitsanspriiche.”® Aber genau diese Konstel-
lation, diese konstitutive Relevanz der Offentlichkeit fiir die Zuschreibung des
Offentlichkeitscharakters einer Wirklichkeit, macht es unumginglich, nach
der Struktur und dem Rang von Religion in der Offentlichkeit, nach Sikulari-
sierung, Privatisierung und Pluralisierung zu fragen, daraufhin die Sinn- und
Orientierungsleistung religionspidagogischer Prozesse und theologischer
Bildung auszurichten und das eigene Selbstverstindnis zwischen Identitit
und Verstindigung, oder radikaler: zwischen den Extremen exklusivistischer
Selbstverschrinkung einerseits und kommunikativer Selbstsikularisierung
andererseits zu konturieren.®

Erhellend ist Schroders Ausdifferenzierung von drei bedeutsamen unter-
schiedlichen Modi der Offentlichkeitswirksamkeit: der Selbstbeschrinkung,

77 | Vgl. Schréder, Offentliche Religionspadagogik 2013, 118-122; Schréder, Theolo-
gische Bildung 2017, 156.

78 | Schréder, Offentliche Religionspddagogik 2013, 111.

79 | Vgl. Schroder, Theologische Bildung 2017, 157.

80 | Vgl. Schréder, Theologische Bildung 2017, 158-165.

- am 14.02.2026, 19:17:12.

41


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

des positionell-pluralismusfihigen Dialogs, der Distinktion.®' Insofern Reli-
gionspidagogik und theologische Bildung in die Offentlichkeit dringen, ha-
ben sie zu entscheiden, welchen Modus sie wihlen, um ihrem Sinn und ihren
Adressaten am besten gerecht zu werden. Schroder liefert mit diesem fein zi-
selierten, vielschichtigen und mehrdimensionalen Offentlichkeitsbegriff eine
beeindruckende Begriindung einer Offentlichen Religionspidagogik. Klar
werden Offentlichkeit und Religionspidagogik jeweils profiliert und in ihrer
intrinsischen Wechselwirkung diskutiert. Thm gelingt eine ausdifferenzierte
Semantik des Offentlichkeitsbegriffs, die dessen Strukturen herauspripariert
und das Verhiltnis seiner Elemente bis in Einzelheiten hinein analytisch frei-
legt. Unterscheidungen wie Beziige zwischen deskriptiver und normativer
Ebene werden sichtbar und religionspidagogisch fruchtbar gemacht. Die nor-
mative Ausrichtung einer Offentlichen Religionspidagogik hat sich demnach
im Rahmen einer normativen Bestimmung der Offentlichkeit wie in dem einer
empirisch und hermeneutisch analysierten Offentlichkeit zu artikulieren. Ins-
besondere die aus dem Offentlichkeitsbegriff selber abgelesene pidagogische
Dynamik ldsst sich als Anschlussstelle wie als Orientierungslinie fiir eine
Offentliche Religionspidagogik begreifen. Offentlichkeit impliziert gerade in
ihrer Finalisierung auf Miindigkeit und Autonomie der Subjekte wesentlich
eine padagogische Dimension.

Einem solchen Offentlichkeitsbegriff kann die Offentliche Religionspida-
gogik damit wesentliche Kategorien ihrer Selbstkonzeptionierung entlehnen,
nicht zuletzt auch deshalb, weil dieser iiberdies offen ist fiir kritische Reflexio-
nen der Dialektik und Ideologisierbarkeit moderner Offentlichkeit. In materia-
ler Hinsicht ist das von Schréder erarbeitete semantische Potential religionspi-
dagogisch wegweisend. Formal jedoch bleibt es defizitir. Denn obschon er in
beeindruckender wie maRstabgebender Weise die Offentlichkeit in ihren Im-
plikationen, Strukturen und Momenten denken kann, thematisiert Schréder
nicht das Denken der Offentlichkeit selber. Er gibt sich zu wenig Rechenschaft
hinsichtlich der Begriffe und der Vernunft, mit denen er Offentlichkeit denkt.

An einem Beispiel ldsst sich dieses Desiderat illustrieren. Zu den elemen-
taren Merkmalen der Offentlichkeit zihlt Schréder die prinzipielle Offenheit
fur alle, die teilnehmen wollen und fiir »moglichst viele unter denen, die iiber
bestimmte Voraussetzungen fiir Partizipation verfiigen: Literalitit, einschli-
giges Diskursinteresse und kommunikative Umgangsformen«. Daraus folgt:
»Diejenigen, die teilhaben, werden als gleich anerkannt.«®* Man kann diese
Ausfiithrungen sicherlich als Beleg fiir die erwihnte intrinsische pidagogi-
sche Dimension der Offentlichkeit interpretieren. Um teilhabefihig zu sein,
braucht es Prozeduren und Praktiken, in denen die hierfiir notwendigen Fi-

81 | Vgl. Schrdder, Theologische Bildung 2017, 163f.
82 | Schrdder, Theologische Bildung 2017, 155.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

higkeiten, Motivationen und Kenntnisse angebahnt werden. Dies ist das insti-
tutionell verankerte traditionelle Geschift der Pidagogik. Doch wer verbiirgt,
dass alle diese Fihigkeiten erlangen kénnen? Werden die jeweilig individuel-
len wie zugleich strukturellen Voraussetzungen einer solchen Teilhabe auch
nur annihernd reflektiert, wie dies im Kontext einer inklusiven oder auch
einer heterogenititsfihigen Religionspidagogik diskutiert wird?®* Ohne sich
selber hinreichend tiber die Implikationen, tiber die Konsequenzen und her-
meneutischen Operationen Rechenschaft zu geben, wird schlicht eine im Mo-
dus diskursiver kommunikativer Rationalitit gedachte Vernunft vorausgesetzt.
In deren Lichte, mit ihren Operationen wird dann, gewiss unter Aufnahme
neuerer kritischer Fortschreibungen, ein materialer Offentlichkeitsbegriff ent-
faltet, der im Wesentlichen auf Habermas Analytik des Offentlichkeitsbegriffs
beruht. Ob Schréder durch die Art, Offentlichkeit zu denken, méglicherweise
trotz gegenliufiger Intention zu Exklusionen, hegemonialen Strukturen und
Missachtungen der Vielfalt heterogener Lebenswelten kommt, wird von ihm
nicht selbstreflexiv bedacht. Ob es eventuell noch andere Modi, Offentlichkeit
zu denken, ob es nicht seiner Intention noch besser entsprechende und diese
nicht konterkarierende Vernunftformen gibt, wird nicht erwogen. Dies aber
unterliuft die eigene erklirte Zielsetzung, in diesem Offentlichkeitsbegriff die
innere Pluralitit, die Heterogenitit, ja den Antagonismus verschiedener, etwa
marginalisierter und privilegierter Offentlichkeiten abzubilden oder auch die
mit der Offentlichkeit verbundene dunkle Seite ihrer Ideologisierbarkeit zu re-
flektieren.?* Kurz: Schréder kann wohl die Ideologisierbarkeit von Offentlich-
keit denken, nicht aber hinreichend die Ideologisierbarkeit des Offentlichkeits-
begriffs selber. Sein Offentlichkeitsbegriff bleibt formal unterbestimmt und
die Verbindung zwischen Form und Inhalt unklar.

6. AUFTRAG ZU EINER METATHEORIE OFFENTLICHER
RELIGIONSPADAGOGIK

So ist nun auch am elaboriertesten Offentlichkeitsbegriff im Konzert der
gegenwirtigen Offentlichen Religionspidagogik die entscheidende Schwiche
markiert. Weder Kénemann, weder Pirner noch Schréder — und auch der Au-
tor dieser Zeilen in seinem eigenem Entwurf Offentlicher Religionspidagogik
nicht — bedenken das Denken des Offentlichkeitsbegriffs hinreichend. Weder
eine selbstkritische Reflexion der eigenen Begriffsbildung, weder eine Dis-
kussion der Konzeption der zugrunde gelegten Vernunft noch eine selbstre-
flexive Uberpriifung der verwendeten Prozeduren, Operatoren und Praktiken

83 | Vgl. Grimme, Heterogenitadt 2017, 206-244; Schweiker, Prinzip Inklusion 2017.
84 | Vgl. Schrdder, Theologische Bildung 2017, 156.

- am 14.02.2026, 19:17:12.

43


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

l4sst sich im gegenwirtigen Diskurs Offentlicher Religionspidagogik in ange-
messener Qualitit nachweisen. So eindrucksvoll der Offentlichkeitsbegriff in
materialer Hinsicht auch ist, wie sehr dieser jeweils in seiner systematischen
Kraft und religionspiadagogischen Potenz tiberzeugt, so schwach bleibt dessen
metatheoretische Reflexion. Das Desiderat liegt somit auf epistemologischer
Ebene und damit auf dem Feld der Wissenschaftstheorie. Insbesondere das
Wie, weniger das Was des Offentlichkeitsbegriffs gilt es zu bedenken. Wie
muss Offentlichkeit gedacht werden, damit sie inhaltlich angemessen gefiillt
werden kann? Wer bestimmt, was angemessen ist? Im Fokus miissen darum
die Form des Offentlichkeitsbegriffs stehen, seine Begriffsbildung, weniger
seine Inhalte. Nicht die Offentlichkeit steht im Mittelpunkt, sondern die Weise,
wie sie gedacht wird. Nicht die Frage der Religion in der Offentlichkeit, nicht
die Formen diverser Offentlichkeiten und deren Verhiltnis zueinander, nicht
das Verhiltnis von privat und 6ffentlich, all dies ist nicht fokussiert. Die fol-
genden Uberlegungen kreisen allein um den Begriff der Offentlichkeit — und
dies in religionspidagogischem Interesse. Es geht um dessen rationale und
pragmatische Konstruktion. Mit anderen Worten: wer hier eine ausgewiesene
Konzeption von Offentlichkeit erwartet, die in das Konzert anderer Theorien
eingespielt werden soll, wird ebenso enttiuscht wie derjenige, der eine Syste-
matik Offentlicher Religionspidagogik erwartet. Es geht schlicht um die be-
griffliche Konstruktion des Offentlichkeitsbegriffs.

Allerdings ist die Sache komplizierter. Die Frage nach dem Was lisst sich
zwar offensichtlich nie ohne das Wie angemessen bearbeiten. Zugleich aber
ist auch die Suche nach dem Wie auf das Was angewiesen. Die Form braucht
ihrerseits den Inhalt. »Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne
Begriffe sind blind.«* Die Art, Offentlichkeit zu denken, muss intrinsisch kor-
relieren mit ihrem inhaltlich-strukturellen Profil. Zumindest kann deshalb
die Suche nach einem angemessenen Begriff der Offentlichkeit nicht ginzlich
abstrahieren von ihren inhaltlichen Konturen.

Damit kristallisiert sich die Hauptaufgabe der folgenden Uberlegungen
heraus. Begriffsklirung scheint dringlich geboten. Keine weitere Theorie der
Offentlichkeit, keine detaillierte inhaltliche Analyse diverser Offentlicher Re-
ligionspadagogiken ist beabsichtigt, schon gar kein eigener systematischer
Entwurf. Diese bilden in erster Linie einen Entdeckungs- und Problemati-
sierungszusammenhang fiir einen zu konturierenden Offentlichkeitsbegriff
der Offentlichen Religionspidagogik. Primir geht es um die Profilierung des
Offentlichkeitsbegriffs auf grundlagentheoretischer Ebene. Wir bewegen uns
also auf der Ebene der Denkform. Mit der >Denkformc« ist eine GroRe gemeint,
die eine Theoriebildung, deren Kategorien und Form, strukturell prigt, ohne

85 | Kant, Kritik der reinen Vernunft 1990, B 75, A 48.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufbruch zu einer Offentlichen Religionspadagogik

unvermittelt und direkt in Erscheinung zu treten.®® Danach handelt es sich bei
Denkformen

»niemals um leere, gegen jeden Inhalt noch gleichgiiltige Formen, sondern durchaus
schon um Geflige von Gehalten [...], die sich gegenseitig bestimmen. Denkformen sind
bereits [...] bestimmte Auslegungen der Gesamtwirklichkeit, die dann als Vorversténd-
nis«bei allem weiteren Verstehen von Wirklichkeit fungieren. Und es ist eben die schon
interne Bestimmtheit eines Denkens, durch die alle Inhalte, die es aufnimmt, ihrerseits
bestimmt werden, so wie es umgekehrt selbst durch sie weiterbestimmt und moglicher-
weise auch zur Revision veranlaft wird.«&7

Den folgenden Uberlegungen liegt demnach das prizise Bemithen um die
Denkform des Offentlichkeitsbegriffs zugrunde. Im Fokus stehen zwei Aspek-
te, die insofern auch den Gang der Untersuchung bestimmen: 1. einen analy-
tisch-kritischen und 2. einen konstruktiven Teil.

Demnach geht es 1. um die interdisziplindre Analyse diverser Reflexionen
von >Offentlichkeit< (Abschnitt C). Da es sich um wissenschaftstheoretische
Grundlegungen des Offentlichkeitsbegriffs handelt, werden deshalb entweder
vor allem solche Ansitze ausgewihlt, die auf grundlagentheoretischer Ebene
im Hintergrund bereits vorhandener Konzepte Offentlicher Religionspidago-
gik stehen. Dies gilt insbesondere fiir die Diskurstheorie Habermas. Oder es
werden solche hinzugezogen, die sich an eben dieser abarbeiten, sich dagegen
profilieren, von dorther Impulse beziehen oder sich radikal anders positio-
nieren. Sie haben exemplarische Bedeutung fiir mafgebliche philosophische
Denkrichtungen, die auch piadagogisch wie religionspidagogisch federfiih-
rend sind. Es sind also empirische Griinde wie Griinde der Exemplaritit. Die
Wahl der Ebene der Denkform bringt es iiberdies mit sich, dass nicht primir
substantielle Offentlichkeitstheorien herangezogen werden. Im Zentrum ste-
hen vielmehr philosophische Entwiirfe, aus denen bestimmte Konturierungen
der Offentlichkeitsbegriffs erwachsen. Dass diese ihrerseits entweder von die-
sen Autorinnen und Autoren selber oder von Rezipientinnen und Rezipien-
ten zu einem materialen Entwurf einer umfassenden Offentlichkeitstheorie
ausformuliert werden, ist wiederum nicht primirer Gegenstand der Untersu-
chung. Nicht die Binnenlogik der einzelnen Ansitze, nicht deren Autorinnen
und Autoren stehen im Vordergrund. Es geht um eine Analytik und Systematik
des jeweiligen Offentlichkeitsbegriffs.

Aus der Diskussion der einzelnen Ansitze heraus obliegt schliellich dann
dem 2. Teil die konstruktive Profilierung eines Begriffs von Offentlichkeit, der

86 | Vgl. Grimme, Auf Sand gebaut 2004, 266-279.
87 | Propper, Evangelium und freie Vernunft 2001, 13.

- am 14.02.2026, 19:17:12.

45


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

als Grundlage einer Offentlichen Religionspidagogik fungieren kénnte (Ab-
schnitt D; E).

Insgesamt beabsichtigen diese Uberlegungen damit eine kritisch-konst-
ruktive Reflexion des Offentlichkeitsbegriffs in religionspiddagogischer Ab-
sicht, nicht mehr, aber auch nicht weniger. Thr Akzent ist epistemologischer
und damit wissenschaftstheoretischer Natur. Insofern sind diese Uberlegun-
gen Bestandteil einer noch zu schreibenden wissenschaftlichen Metatheorie
Offentlicher Religionspidagogik im Kontext von Heterogenitit.

- am 14.02.2026, 19:17:12.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

