
218  

Die Historizität des Homo oeconomicus* 
Ein Plädoyer für die Relativität dieses Menschenbildes 

CHRISTIAN E. W. KREMSER** 

Der Artikel beschäftigt sich mit der Bedeutung des Homo oeconomicus für die Wirt-
schaftswissenschaften in der Vergangenheit, der Gegenwart und Zukunft. Quintes-
senz der Untersuchung ist, dass die wahre Bedeutung des Homo oeconomicus weni-
ger in seiner methodologischen Funktion zu sehen ist, als vielmehr in seinem Beitrag 
zur Emanzipation der Ökonomik von der praktischen Philosophie. Da es sich bei der 
Entwicklung der Ökonomik zu einer den Naturwissenschaften nahestehenden Diszip-
lin um einen historischen Prozess handelt, sollte der Homo oeconomicus relativ zu 
diesem betrachtet werden. 

Schlagwörter: Homo oeconomicus, Theoriegeschichte der Wirtschaftswissenschaften, 
Wirtschaftsethik, Wirtschaftsanthropologie, Methodologie 

The Historicity of Homo Oeconomicus 

This article deals with the importance of the homo oeconomicus for economics in the past, the present 
and the future. The bottom line of the study is that the actual value of the Homo oeconomicus lies less 
in its methodological function but rather in its contribution to the emancipation of economics from 
practical philosophy. Since the evolvement of economics into a independent discipline related to the 
natural sciences is a historical process, the Homo oeconomicus should be considered a result of this 
process. 

Keywords: Homo Oeconomicus, History of Economic Thought, Economic Ethics, Economic Anthro-
pology, Methodology 

1. Einleitung 
Wenn man über Wirtschaftsanthropologie spricht und über die Bedeutung, die einzel-
ne Menschenbilder für die ökonomische Theoriebildung haben, dann kommt man 
nicht umhin das bekannteste und zugleich wohl auch bedeutendste Menschenbild der 
Ökonomik zu nennen: den Homo oeconomicus. Vilfredo Pareto (1848–1923), der 
zwar dieses Menschenbild nicht erfand, aber seine lateinische Bezeichnung wie kaum 
ein anderer prägte, charakterisierte es wie folgt: 

________________________ 
*  Beitrag eingereicht am 31.10.2012, nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 25.05.2013. 
**  Christian E. W. Kremser, B.Sc. Wirtschaftswissenschaften, Arbeitsstelle Wirtschaftsethik, Goe-

the-Universität Frankfurt am Main, Grüneburgplatz 1, D-60323 Frankfurt am Main, E-Mail: 
kremser@wiwi.uni-frankfurt.de, Forschungsschwerpunkte: Theoriegeschichte, Wirtschaftsethik, 
Methodologie, Wirtschaftsanthropologie. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


zfwu 14/2 (2013), 218–236 219 

„Wie die analytische Mechanik materielle Punkte und starre Körper behandelt, 
so betrachtet die mathematische Wirtschaftslehre einen abstrakten Menschen, 
einen homo oeconomicus. Die menschlichen Handlungen sind außerordentlich 
mannigfaltig und bilden das Objekt verschiedener Wissenschaften. Es lassen 
sich aber gewisse Klassen von Charakteren A, B, C… isolieren und Menschen 
betrachten, die sich ausschließlich mit den Handlungen der Klasse A befassen 
oder aber mit denen der Klasse B usf. Der ‚homo oeconomicus‘ befaßt sich aus-
schließlich mit den rationalen Handlungen, die den Zweck haben, ökonomische 
Güter zu erwerben. Man kann sich mit demselben Rechte einen homo religio-
sus, einen homo ethicus, einen homo politicus, selbst einen homo eroticus usf. 
konstruieren; im realen Menschen steckt dann ein homo oeconomicus, ein ho-
mo religiosus etc. (...) Man hat gemeint, die mathematischen Ökonomisten be-
haupteten, der wirkliche Mensch sei ein homo oeconomicus; da war es denn nicht 
schwer zu beweisen, sie hätten unrecht.“ (Pareto 1902: 1100) 

Doch worin genau liegt die Bedeutung des Homo oeconomicus – dieses Menschen-
bildes, dessen Kritik genauso alt ist wie es selbst – in der Vergangenheit, der Gegen-
wart und der Zukunft für die wirtschaftliche Theoriebildung? Welche methodologi-
sche Aufgabe kommt ihm in den wissenschaftstheoretischen Grundlagen der Öko-
nomik zu? Der Beantwortung dieser Fragen ist der vorliegende Aufsatz gewidmet. 
Dazu soll zunächst die methodologische Funktion des Homo oeconomicus, nämlich 
die Verwendung als grundlegendes Axiom infolge einer deduktiven Methodik, erläu-
tert werden. Daraufhin soll die geschichtliche Bedeutung des Homo oeconomicus 
dargelegt werden. Der Homo oeconomicus kann als wenn auch nicht hinreichende, so 
doch zumindest notwendige Bedingung für die Entstehung einer eigenständigen 
Ökonomik verstanden werden. Im Laufe ihrer Geschichte hat die Ökonomik einen 
Paradigmenwechsel vollzogen, der in der Emanzipation von den übrigen Disziplinen 
der praktischen Philosophie hin zu einer von ihrem Selbstverständnis den Naturwis-
senschaften nahestehenden Wissenschaft bestand. Damit kam es dann auch zu dem 
Problem der „Zwei-Welten-Konzeption“ (Ulrich 1994: 77) von ökonomischer und 
moralischer Rationalität. Diese schrittweise Entwicklung nimmt ihren Anfang in einer 
Wandlung der anthropologischen Perspektive weg von religiösen Geboten hin zu 
einer positiven Methode, die den Menschen versucht so zu ergründen, „wie er ist“ 
(Hirschman 1987: 23), und soll anhand unterschiedlicher Theorieschritte in der Ge-
schichte des Homo oeconomicus verdeutlicht werden. Um etwaigen Missverständnis-
sen vorzubeugen: Es ist nicht Anliegen des Autors, eine Apologetik des methodologi-
schen Status quo der Wirtschaftswissenschaften zu verfassen. Wenn in diesem Aufsatz 
von der geschichtlichen Bedeutung des Homo oeconomicus gesprochen wird, dann soll 
damit keine Errungenschaft beschrieben oder ein Triumphzug geschildert werden, son-
dern die geschichtliche Wirkung, die der Homo oeconomicus entfaltet hat. In diesem 
Zusammenhang darf Emanzipation nicht im Sinne einer Befreiung von einer unberech-
tigten Hegemonie seitens der praktischen Philosophie verstanden werden, sondern 
vielmehr als eine Art Verselbstständigung. Wenn der Aufsatz die Historizität des Homo 
oeconomicus – also sein historisches Gewachsensein – herausstreicht und ihn damit in 
der Geschichte zu verorten sucht, dann nur um seine Relativität darzulegen. Diese Rela-
tivität ist in zweierlei Weise zu verstehen, woran sich das ambivalente Verhältnis des 
Autors zum Homo oeconomicus als Modell zeigt: Zum einen soll all denjenigen ent-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


220  

schieden widersprochen werden, die meinen, der Mensch sei tatsächlich ein Homo 
oeconomicus. Es gilt also das Menschenbild wortwörtlich zu relativieren und seinen 
Modellcharakter zu betonen. Zum anderen soll aber auch denjenigen, die eben diese 
Nichtübereinstimmung mit der Realität dem Homo oeconomicus zum Vorwurf ma-
chen, verständlich gemacht werden, warum die Ökonomik überhaupt ein unrealistisches 
Menschenbild als Grundlegung für ihre Theoriebildung verwendet. Dass sie so verfährt, 
hängt mit ihrem Selbstverständnis als einer den Naturwissenschaften nahestehenden 
Disziplin zusammen.1 Dass die Ökonomik ein solches Selbstverständnis entwickelt hat 
und entsprechend ihre Modelle so entwirft, wie sie es tut, lässt sich indes nur geschicht-
lich erklären, weswegen es unabdingbar ist, den Homo oeconomicus, der das Funda-
ment für diese Theoriebildung bildet, relativ zur Geschichte zu betrachten. Weder 
möchte dieser Aufsatz eine geschichtliche Legitimation, geschweige denn eine Glorifi-
zierung, für den Homo oeconomicus liefern noch stellt er den Versuch einer Immuni-
sierung vor Kritik dar. Es soll lediglich verständlich gemacht werden, warum die Wirt-
schaftswissenschaften mit dem Homo oeconomicus ein unrealistisches Menschenbild 
verwenden. Zu guter Letzt erfolgt in der Schlussbetrachtung noch ein Ausblick auf die 
mögliche Zukunft des Homo oeconomicus als Instrumentarium im Inventar der Wirt-
schaftswissenschaften. 

2. Die methodologische Funktion des Homo oeconomicus 
In der Theoriebildung, so wie ihr derzeit die Mehrheit der Vertreter der ökonomi-
schen Zunft nachgeht, dient der Homo oeconomicus als Arbeitshypothese. Grund-
sätzlich kann man als Rechtfertigung für die Verwendung dieses Menschenbildes vier 
unterschiedliche Alternativen unterscheiden: der Homo oeconomicus als Approxima-
tion für den wirtschaftlichen Gestus des Menschen, als Idealtyp, als Als-Ob-
Konstruktion (vgl. Schlicht 2003: 291ff.) und schließlich als wahres Wesen der 
menschlichen Natur.2 Der letztgenannten Rechtfertigung ist damit auch die Tatsache 
geschuldet, dass dem Homo oeconomicus häufig vorgeworfen wird, dass er keinerlei 
Wahrheitsgehalt besäße, weil sich menschliches Verhalten in der Realität auf diese 
Weise nicht begründen ließe. Dieser Kritik liegt aber ein großes Missverständnis zu-
________________________ 
1  Diese Art der Theoriemodellierung, wie sie in den Wirtschaftswissenschaften betrieben wird, 

steht oder fällt mit dem Homo oeconomicus. Solange es die Wirtschaftstheorie wie eine Natur-
wissenschaft als ihre Aufgabe betrachtet, ahistorische Gesetze wirtschaftlichen Handelns aufzu-
stellen – man denke an die Definition von Lionel Robbins (1898–1984): „Economics is the sci-
ence which studies human behavior as a relationship between given ends and scarce means which 
have alternative uses“ (Robbins 1932: 15) –, die unabhängig von Raum und Zeit Gültigkeit besit-
zen, ist sie auf den Homo oeconomicus oder einen artverwandten Modellmenschen angewiesen. 
Dass sie aber überhaupt ahistorische Wirtschaftsgesetze aufstellen möchte, hat allerdings einen 
geschichtlichen Grund, der erklärungsbedürftig ist. 

2  Der prominenteste Vertreter der letzten doch recht radikalen Position dürfte Ludwig von Mises 
(1881–1973) sein, der schrieb: „alles Handeln ist Wirtschaften mit den Mitteln, die zur Verwirkli-
chung erreichbarer Ziele zu Gebote stehen. Das Grundgesetz des Handelns ist das wirtschaftliche 
Prinzip; unter seiner Herrschaft steht alles Handeln“ (Mises 1933: 77). Der wissenschaftstheoreti-
sche Sinn der Zweckrationalität liegt aber gerade in seiner heuristischen Funktion, mit Hilfe derer 
das menschliche Verhalten vorausgesagt werden kann. Definiert man nun jegliches Handeln des 
Menschen als zweckrational, so geht diese heuristische Funktion des Rationalitätsbegriffs verloren, 
und er wird für die wirtschaftstheoretische Verwendung nutzlos. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


zfwu 14/2 (2013), 218–236 221 

grunde, denn der Homo oeconomicus versucht gar nicht erst die Realität abzubilden. 
Dass ihm dennoch immer wieder der fehlende Realitätsbezug vorgeworfen wird – 
Joseph Alois Schumpeter spricht diesbezüglich auch von dem „Fluch“ (Schumpeter 
1965/1954: 561) des Homo oeconomicus –, zeugt von einem mangelnden Verständ-
nis für die wissenschaftstheoretischen Grundlagen der Wirtschaftswissenschaften. Der 
Homo oeconomicus fungiert als eine Art Heuristik, mit Hilfe derer das menschliche 
Verhalten vorausgesagt werden kann. Definiert man den Menschen als ein Wesen, das 
seinen Eigennutzen maximieren möchte, so kann man auf diese Weise unter alternati-
ven Handlungen, die einem Menschen in einer bestimmten Situation zur Auswahl 
stehen, alle möglichen bis auf eine ausschließen, eben diejenige, in der er seinen Ei-
gennutzen maximiert. Das eröffnet die Möglichkeit, sich der Deduktion zu bedienen, 
denn der Mensch verliert, um es mit philosophischen Termini auszudrücken, seine 
Willensfreiheit, nur seine Handlungsfreiheit bleibt übrig. Der Homo oeconomicus 
bildet also die Voraussetzung, die erst ein axiomatisch-deduktives und damit verbun-
den ein mathematisch-quantitatives Vorgehen ermöglicht. Er ist ein Modellmensch, 
aus dem wirtschaftliche Gesetzmäßigkeiten abgeleitet werden sollen, nicht mehr, aber 
auch nicht weniger: So entpuppt sich „der märchenhafte homo oeconomicus, jene 
Spuk- und Schreckensgestalt, (...) als ganz harmloses Wesen (...), nämlich als fingiertes 
Subjekt unserer fingierten Handlungen in rationalen Schemata“ (Sombart 1930: 259). 

3. Der Paradigmenwechsel der Ökonomik hin zu einer Naturwissenschaft 

3.1 Der Homo oeconomicus als Grundlage für eine Naturwissenschaft 
Nachdem festgestellt wurde, dass der Homo oeconomicus als Axiom fungiert, um 
eine Verwendung der Deduktion zu ermöglichen, stellt sich die Frage: Warum wird so 
viel Wert gelegt auf diese Methodik? Die Antwort auf diese Frage lässt sich nur ver-
stehen, wenn man sich die beispiellosen Fortschritte vergegenwärtigt, die die Natur-
wissenschaften ab dem 16. Jahrhundert vollbrachten. Die wissenschaftlichen Erfolge 
eines Nikolaus Kopernikus, eines Johannes Kepplers, eines Galileo Galileis und eines 
Isaac Newtons, die Epoche machend waren, gingen nicht spurlos an den zeitgenössi-
schen Ökonomen vorbei. So lässt sich die Hinwendung zur Deduktion als Versuch 
verstehen, die naturwissenschaftlichen Erfolge nachzuahmen, in dem Glauben, dass 
solche Gesetzmäßigkeiten, die in der Natur entdeckt werden konnten, auch im zwi-
schenmenschlichen und gesellschaftlichen Leben des Menschen auffindbar seien.3 
Dies führte dazu, dass sich die Ökonomik in der Zeit der Physiokratie und der Klassik 
________________________ 
3  Der Gedanke, dass die Naturwissenschaften florierten und mit einem gewissen Selbstbewusstsein 

auftreten konnten, während die Disziplinen der praktischen Philosophie stagnierten und ins Hin-
tertreffen zu geraten drohten, ist in der damaligen Zeit häufig anzutreffen gewesen, so schreibt 
Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716): „Wen wundert es da, daß, seitdem wir die Sieger über 
den Erdball sind, ein Feind übrig geblieben ist: in uns selbst. Und alle Dinge gehorchen uns, nur 
nicht der Mensch dem Menschen, nur nicht der Körper dem Geiste, nur nicht der Geist sich 
selbst. (...) Daher ist es nicht verwunderlich, daß man bislang weder eine Wissenschaft vom An-
genehmen noch eine vom Nützlichen noch eine vom Gerechten begründet hat“ (Leibniz 
2003/1670: 217). Die Übernahme naturwissenschaftlicher Methoden durch die Ökonomik ent-
sprach also dem Zeitgeist, womit der Homo oeconomicus als Kind seiner Zeit betrachtet werden 
kann. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


222  

zunehmend der Methoden der jungen Naturwissenschaften, insbesondere denen der 
Physik und der Astronomie, bediente, was sich an einem Zitat von John Stuart Mill 
(1806–1873) veranschaulichen lässt: 

„Die Gesellschaftswissenschaft ist daher eine deductive Wissenschaft (...) nach 
dem Muster (...) der complicierteren Naturwissenschaften. (...) Ihre Methode ist 
mit einem Worte die concret deductive Methode, von der die Astronomie das 
vollendetste, die Physik ein etwas weniger vollkommenes Muster abgibt.“ (Mill 
1886/1843: 303) 

Neben der Übernahme der Deduktion, beginnen die Ökonomen aber auch weitere 
Methoden der jungen Naturwissenschaften zu kopieren. So erinnert der methodologi-
sche Individualismus, der mit der Einführung des Homo oeconomicus einhergeht, an 
die Atomisierung der Physik, die das Zusammenstoßen kleiner Teilchen untersucht. 
Somit wurde die Ökonomik zunehmend zu einer mathematisch-formalisierten Diszip-
lin, was sich eindrücklich an einem Zitat von William Stanley Jevons (1835–1882) 
belegen lässt, für den diese Entwicklung mehr als selbstverständlich war: 

„It is clear that Economics, if it is to be a science at all, must be mathematical 
science. (…) Many persons seem to think that physical sciences form the proper 
sphere of mathematical method, and that the moral sciences demand some oth-
er method, – I know not what. (...) To me it seems that our science must be mathe-
matical, simply because it deals with quantities.“ (Jevons 1888: 3) 

Da nun das Selbstverständnis der Wirtschaftswissenschaften als einer Naturwissen-
schaft dargelegt wurde, muss erläutert werden, wie sich dieser Paradigmenwechsel hin 
zu einer Naturwissenschaft historisch vollzog und welche Bedeutung dem Homo 
oeconomicus in diesem Prozess zukommt. 

3.2 Der Homo oeconomicus als notwendige Bedingung für den Paradig-
menwechsel der Wirtschaftswissenschaften 

Wie entwickelte sich die Ökonomik zu einer naturwissenschaftlichen Disziplin? Und 
wie war sie vor diesem Paradigmenwechsel beschaffen? Ursprünglich bildeten Öko-
nomik und Ethik gemeinsam mit der Politik die Trias der praktischen Philosophie. 
Diese Gliederung lässt sich bei Philosophen der Antike, Theologen des Mittelalters 
und auch bei Ökonomen der frühen Moderne finden. Die Ökonomik hatte somit eine 
nicht zu leugnende normative Komponente. Bedenkt man dies, so überrascht doch 
das „disziplinäre Nicht-Verhältnis“ (Ulrich 1994: 77), in dem Ökonomik und Ethik 
gegenwärtig zueinander stehen. Trotz dieses Nicht-Verhältnisses lassen sich auch 
heute noch Spuren der ursprünglichen Verwandtschaft und Gemeinsamkeiten in der 
Thematik feststellen, denn sowohl die Ökonomik als auch die Ethik nehmen für sich 
in Anspruch das Handeln rationaler Menschen zu untersuchen. Im Grunde versuchen 
beide eine Antwort auf die Frage „Wie soll ich handeln?“ zu formulieren (vgl. Göbel 
2010: 59). Dazu bedient sich die Ethik als Kriterium zur Beurteilung menschlichen 
Handelns der Moralität, während die Ökonomik die Effizienz als Maßstab verwendet. 
Die beiden Disziplinen unterscheiden sich also durch ihre unterschiedliche Auffas-
sung vom Begriff der Rationalität. Aber wie konnte es zu dieser „Zwei-Welten-
Konzeption“ (Ulrich 1994: 77) von ökonomischer und moralischer Rationalität und 
damit zu einer Trennung dieser beiden Wissenschaften kommen? Diese Auseinan-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


zfwu 14/2 (2013), 218–236 223 

derentwicklung ist als geschichtlicher Prozess zu verstehen, der bedingt worden ist 
durch die Herausbildung einer ökonomischen Rationalität, die konstituierend für das 
Entstehen einer eigenständigen Ökonomik gewirkt hat. Diese ökonomische Rationali-
tät ihrerseits scheint aber nach wie vor auf ethischen Grundlagen zu beruhen.4 So 
heißt es bei Karl Homann: 

„Der Preis, den die von der Philosophie emanzipierte Einzelwissenschaft Öko-
nomik zahlt, besteht darin, daß in ihren spezialisierten Untersuchungen grundle-
gende Zusammenhänge der Ethik nicht mehr diskutiert, sondern vorausgesetzt 
werden. (…) Daraus folgt (…) die Gefahr, daß die ethischen Voraussetzungen 
der Ökonomik in Vergessenheit geraten. (…) Fundamentaler Gedanke ist, daß 
Ethik und Ökonomik, da letztere Teil der Ethik bzw. Ausdifferenzierung von 
Ethik ist, systematisch nicht in Widerspruch geraten können: Sie haben eine 
identische Wurzel. Vermeintliche Konflikte zwischen Ethik und Ökonomik (…) 
sind damit als Gegensätze innerhalb der Ethik, nämlich zwischen verschiedenen 
moralischen Forderungen, zu rekonstruieren.“ (Homann 1994: 121) 

Der Ursprung der ökonomischen Rationalität ist die Handlungsanweisung einer be-
stimmten ethischen Position und demnach in der Moralphilosophie zu suchen. Sie ist 
das Resultat der Anthropologie bestimmter Autoren, die den Menschen als egoisti-
sches, materialistisches und hedonistisches Wesen charakterisierten. Im Folgenden 
sollen in einem ideengeschichtlichen Rückblick zum einen diese ethischen Grundlagen 
reflektiert werden und zum anderen soll gezeigt werden, wie sie später als ökonomi-
sche Rationalität Einzug in die Wissenschaftstheorie der Ökonomik gehalten haben. 
Es gilt einen Blick auf einzelne ausgewählte Entwicklungsschritte des Menschenbildes 
zu werfen, in dem sich die ökonomische Rationalität inkarniert: den Homo oecono-
micus, der fleischgewordenen ökonomischen Rationalität. Er ist zwar vielleicht keine 
hinreichende Bedingung für die Entwicklung, aber doch ganz gewiss eine notwendige 
gewesen. Der ideengeschichtliche Rückblick umfasst Vertreter des englischen Empi-
rismus, des Merkantilismus, der Physiokratie, der ökonomischen Klassik und des klas-
sischen Utilitarismus.  

________________________ 
4  Der kritische Leser mag einwenden, dass die Dichotomie von Moral einerseits und Effizienz 

andererseits hinfällig wird, wenn die ökonomische Rationalität ihren Ursprung in der Ethik hat, 
und er hätte damit nicht unrecht. Der Dualismus lässt sich aber dennoch aufrechterhalten, wenn 
man sich vor Augen führt, dass die ökonomische Rationalität zwar ihren Ursprung in der Ethik 
hat, sie sich aber durch die Emanzipation von der praktischen Philosophie gewissermaßen ver-
selbstständigt hat: „a Philosophy Got Mixed Up in the Mathematics“ (McCloskey 1998: 140). Ge-
rade das lässt aber diesen Prozess problematisch erscheinen: Ökonomen verhandeln tagtäglich 
über normative Sachverhalte, tun dies allerdings in einer positiven Sprache, die an die der Natur-
wissenschaften erinnert: „It is that along with their new mathematical way of talking the econo-
mists adopted a crusaiding faith, a set of philosophical doctrines, that makes them prone now to fa-
naticism and intolerance. (...) In the way of crusading faiths the doctrines have hardened into cer-
emony, and now support many monks, bishops, and cathedrals“ (McCloskey 1998: 140). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


224  

3.3 Ideengeschichtlicher Rückblick 

3.3.1 Englischer Empirismus 
Bedenkt man die Bedeutung von Thomas Hobbes (1588–1654) für die nachfolgenden 
Philosophen, so erscheint eine Auseinandersetzung mit seinem pessimistischen Men-
schenbild, das er unter anderem in seinem Werk ‚Leviathan‘ aus dem Jahre 1651 ent-
wickelt, als unumgänglich. Für Thomas Hobbes gilt, dass die Menschen – ohne den 
Staat – „sich in einem Zustand befinden, der Krieg genannt wird, und zwar in einem 
Krieg eines jeden gegen jeden“ (Hobbes 1984/1651: 96). Der Grund dafür muss in 
dem Wesen des Menschen gesucht werden. Thomas Hobbes nennt drei Wesenszüge, 
die dazu führen, dass sich die Menschen gegenseitig befehden: Die Menschen neigen 
erstens dazu, sofern sie nach demselben Gegenstand streben und ihn nicht gemeinsam 
genießen können, zu erbitterten Feinden zu werden und sich gegenseitig zu bekriegen. 
Da sich zweitens die Menschen dadurch misstrauen, versuchen sie aus Gründen der 
Vorsicht dem jeweils anderen zuvor zu kommen. Schließlich versuchen sich die Men-
schen drittens gegenseitig zu unterwerfen aus Gründen der Ruhmsucht. Die kriegeri-
sche Neigung des Menschen lässt sich letztlich auf den Wunsch nach Selbsterhaltung, 
der jeder menschlichen Handlung zugrunde liegt, zurückführen (vgl. Hobbes 
1984/1651: 95). In dem Krieg eines jeden gegen jeden ist es geboten, sich egoistisch 
zu verhalten: 

„Und weil sich die Menschen (...) im Zustand des Kriegs eines jeden gegen je-
den befinden, was bedeutet, daß jedermann von seiner eigenen Vernunft ange-
leitet wird, und weil es nichts gibt, das er nicht möglicherweise zum Schutz sei-
nes eigenen Lebens gegen seine Feinde verwenden könnte, so folgert daraus, 
daß in einem solchen Zustand jedermann ein Recht auf alles hat, selbst auf den 
Körper eines anderen.“ (Hobbes 1984/1651: 99) 

Um eben diesen Zustand zu überwinden, schließen die Menschen einer Gesellschaft 
miteinander einen Vertrag und treten Rechte ab an einen Souverän, dessen Aufgabe 
die Friedenserhaltung ist. Dies ist die Geburtsstunde des Leviathans, also des Staates. 
Erkenntnisse, die für diese Untersuchung hilfreich sind, können folgendermaßen zu-
sammengefasst werden: Thomas Hobbes sieht in den Bedürfnissen und Begierden 
den ausschlaggebenden Antrieb menschlichen Handelns und stellt damit den Mensch 
als ein egoistisches Wesen dar. 
John Locke (1632–1704) vertritt in seinem Werk ‚Versuch über den menschlichen 
Verstand‘ aus dem Jahre 1690 die Meinung, dass das menschliche Denken und Han-
deln allein auf das Erreichen von Freude oder Lust und das Vermeiden von Schmerz 
oder Unlust ausgerichtet ist. Der Mensch wird angetrieben von seinem Verlangen 
oder Begehren. John Locke nennt es Unbehagen. Das Unbehagen des Menschen stellt 
ein Gefühl der Unzufriedenheit dar, das ausgelöst wird durch die Abwesenheit eines 
Gutes, dessen er bedarf (vgl. Locke 2006/1690: 298ff.). Das Unbehagen schlägt sich 
dann in einem Willen nieder, der die Kraft und die Tätigkeit des Menschen auf das 
Erreichen eines einzigen Zieles richtet: die Beseitigung des Unbehagens, denn dieses 
bedeutet Glück. Das menschliche Streben dient also der Suche nach dem Glück: 
  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


zfwu 14/2 (2013), 218–236 225 

„Die Natur hat, das gebe ich zu, dem Menschen ein Verlangen nach Glück und 
eine Abneigung vor dem Unglück eingepflanzt; dies sind in der Tat angeborene 
(…) Prinzipien, die (…) tatsächlich dauernd auf all unsere Handlungen einwir-
ken und sie beeinflussen. Sie lassen sich beständig und durchweg bei allen Men-
schen und in jedem Lebensalter beobachten.“ (Locke 2006/1690: 54f.) 

Dieses Streben findet aber kein Ende, denn auch wenn der Mensch Glück empfindet, 
so setzt augenblicklich ein Begehren ein, sein Glück zu erhalten, und eine Furcht, sein 
Glück zu verlieren (vgl. Locke 2006/1690: 302). Indem nun John Locke den Sinn der 
Tätigkeit des Menschen „in dem eifrigen und unermüdlichen Streben nach wahrem 
und dauerndem Glück“ (Locke 2006/1690: 319) ausmacht und dieses Glück definiert 
als das Vermeiden von Unlust beziehungsweise als das Erreichen von Lust, scheint er 
eine eudaimonistisch-utilitaristische Ethik zu vertreten, die schon Entscheidendes von 
den Ausführungen Jeremy Benthams und John Stuart Mills, von denen noch zu spre-
chen sein wird, vorweg nimmt (vgl. Rolle 2005: 74). 
Mit seinen Schriften ‚Ein Traktat über die menschliche Natur‘ und ‚Eine Untersu-
chung über den menschlichen Verstand‘ übt David Hume (1711–1776) einen erhebli-
chen Einfluss auf seinen Freund Adam Smith aus. Obwohl David Hume dem Men-
schen durchaus edles Verhalten zuschreibt, charakterisiert er ihn als ein selbstsüchtiges 
Wesen. Für die Menschen gilt: „Jedermann liebt sich selbst mehr als irgend einen an-
deren einzelnen Menschen“ (Hume 1973/1739: 230). Beachtenswert ist aber, dass 
David Hume die Selbstsucht des Menschen nicht einfach als eine anthropologische 
Feststellung benutzt, die nicht weiter hinterfragt wird, sondern dass er gleichzeitig 
nach einem Grund für ihr Vorhandensein sucht. Die Ursache für die Selbstsucht fin-
det er in der Tatsache, dass der Mensch im Verhältnis zu seinen Bedürfnissen zu we-
nige Güter besitzt (vgl. Hume 1973/1739: 238). Güter dienen also der Befriedigung 
von menschlichen Bedürfnissen. An dieser Stelle lässt sich bereits ein gewisses hedo-
nistisches Element bei David Hume erkennen: 

„Dem menschlichen Geist ist das Gefühl der Lust und Unlust eingepflanzt; und 
dies Gefühl bildet die hauptsächlichste Triebfeder und den hauptsächlichsten 
bewegenden Faktor bei allen unseren Handlungen.“ (Hume 1973/1739: 162) 

Der Mensch lässt sich also zum einen als ein egoistisch und hedonistisch veranlagtes 
Wesen charakterisieren. Zum anderen stellt David Hume aber fest, dass der Mensch 
zum Leben auch anderer Menschen bedarf. Er betont die gegenseitige Abhängigkeit 
der Menschen in einer Gesellschaft (vgl. Hume 2007a/1748: 116). Der Mensch besitzt 
eine emphatische Kraft, die ihm Einblick in das Leiden anderer Menschen gewährt 
(vgl. Hume 1973/1739: 103). Er kann Mitgefühl, David Hume nennt es auch Sympa-
thie, empfinden: „Dieses Gefühl kann kein anderes sein als eine Sympathie mit dem 
Glück der Menschheit und eine Empörung über ihr Elend“ (Hume 2007b/1751: 220). 
Das Mitgefühl gibt dem Menschen eine lebhafte Vorstellung von der geistigen und 
seelischen Verfassung eines anderen Menschen. Deshalb verhalten sich „die Men-
schen (…) in ihrem Innern zueinander wie Spiegel“ (Hume 1973/1739: 98). Die Posi-
tion David Humes kann also dergestalt zusammengefasst werden, dass der Mensch ein 
egoistisches und hedonistisches Wesen ist. Es gibt aber auch eine Kraft, die Sympa-
thie, die dem Menschen zur Hilfe anderer handeln lässt. Sowohl diese Konstellation 
als auch bestimmte Begriffe werden uns bei Adam Smith wieder begegnen, der auch 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


226  

das Vermächtnis seines Freundes zu würdigen wusste, als er von ihm sagte, er sei der „bei 
weitem berühmteste Philosoph und Historiker unserer Zeit“ (Smith 1974/1776: 670). 

3.3.2 Bernard Mandeville 
In dem Gedicht ‚Der unzufriedene Bienenstock oder die ehrlich gewordenen Schur-
ken‘, das 1705 anonym als Sixpenny-Broschüre veröffentlicht wurde, später aber 
durch Anmerkungen in Form von Kommentaren, Essays und Dialogen erweitert als 
‚Die Bienenfabel oder Private Laster, öffentliche Vorteile‘ erschien, verfolgt Bernard 
Mandeville (1670–1733) die Absicht in Abgrenzung zur zeitgenössischen Moralphilo-
sophie, den Menschen nicht darzustellen, wie er sein sollte, sondern wie er in Wirk-
lichkeit ist (vgl. Mandeville 1980/1714: 93). Das Ergebnis seiner Untersuchung stellt 
eine Satire auf die englische Gesellschaft zu Beginn des 18. Jahrhunderts dar. Die 
äußerst provokante These des Gedichtes lautet, dass ausgerechnet die menschlichen 
Laster – und nur diese – verantwortlich sind für das allgemeine Wohl. Die Fabel be-
steht aus vier Teilen. In dem ersten Teil ist von einem Bienenstock, der sich in seiner 
Blütezeit befindet, sowohl materiell als auch kulturell, die Rede: 

„Ein Bienenstock, dem keiner sich / An Macht und Reichtum sonst verglich, / 
Des fleißige, wohlgenährte Scharen / Geehrt in Krieg und Frieden waren, / War 
als das rechte Heimatland / Von Kunst und Wissenschaft bekannt.“ (Mandeville 
1980/1714: 80) 

Bernard Mandeville schildert darauffolgend mit Scharfsinn und einem gewissen Witz 
die Missstände in der Gesellschaft. Die in der gesellschaftlichen Ordnung tiefer ste-
henden Schichten arbeiten hart, leben in Armut und werden ausgebeutet: 

„Millionen widmen Kraft und Zeit / Der Andern Lust und Eitelkeit, / Millionen 
wieder sind berufen, / Um zu zerstören, was jene schufen. (…) Indes mit Sense 
und mit Schaufel / Gar mancher fleißige arme Teufel / Bei seiner Arbeit schwit-
zend stand, / Damit er was zu knappern fand.“ (Mandeville 1980/1714: 81) 

Die in der gesellschaftlichen Ordnung höher stehenden Berufsgruppen dagegen lassen 
sich von ihrer Gier zu moralisch verwerflichem Handeln verleiten: Die Advokaten 
verdrehen das Recht und ziehen Prozesse unnötig in die Länge, Ärzte schreiben eifrig 
Rezepte, um mit dem Apotheker befreundet zu bleiben, Priester geben den Hilfsbe-
dürftigen keine Speisen, Minister bestehlen den König und die Richter schließlich sind 
korrupt und lassen sich bestechen (vgl. Mandeville 1980/1714: 81). Der geradezu 
paradox erscheinende Umstand dabei ist, dass es gerade diese Missstände sind, die erst 
den Reichtum und die Macht des Landes ermöglichen: 

„Trotz all dem sündlichen Gewimmel / War’s doch im ganzen wie im Himmel. 
(…) Der Allerschlechteste sogar / Fürs Allgemeinwohl tätig war.“ (Mandeville 
1980/1714: 84) 

Dieser Zusammenhang bedarf einer Erklärung. Das lasterhafte Wesen des Menschen 
ist insofern nützlich für das Wohl der Allgemeinheit, als es den Konsum und damit 
auch die Produktion anregt, wodurch der Reichtum und die Macht eines Landes ge-
währleistet werden. So betrachtet John Maynard Keynes Bernard Mandeville nicht zu 
Unrecht als einen geistigen Vorgänger seiner Theorie der effektiven Nachfrage (vgl. 
Keynes 2009/1936: 305). Im zweiten Teil wird der Ruf an die Götter nach Tugend-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


zfwu 14/2 (2013), 218–236 227 

haftigkeit laut (vgl. Mandeville 1980/1714: 86). Dieser wird von den Göttern erhört 
und die Gesellschaft von ihren Lastern befreit. Doch beginnt damit der Niedergang 
der Gesellschaft, der im dritten Teil beschrieben wird. Durch das tugendhafte Han-
deln seiner Bürger verliert die Gesellschaft plötzlich ihren Wohlstand: 

„Wie das Gewerbe nun gedeiht / Bei unsrer Bienen Ehrlichkeit, / Darauf achte 
man: Fort ist die Pracht, Verändert alles über Nacht. (…) Da man auf Luxus 
jetzt verzichtet, / So ist der Handel bald vernichtet. / Manch Handwerk mehr 
und mehr verfällt, / Betriebe werden eingestellt.“ (Mandeville 1980/1714: 89ff.) 

Durch den Verfall der Künste findet auch die Kultur ihr Ende. In dem vierten und 
letzten Teil schließlich, der die Überschrift „Die Moral“ trägt, heißt es: 

„So klag denn nicht: für Tugend hat’s / In großen Staaten nicht viel Platz. (…) 
Von Lastern frei zu sein, wird nie / Was andres sein als Utopie. / Stolz, Luxus 
und Betrügerei / Muß sein, damit ein Volk gedeih.“ (Mandeville 1980/1714: 92) 

Es besteht gemeinhin kein Grund, warum egoistisches Streben des Menschen unwei-
gerlich zu moralisch verwerflichen Handlungen führen sollte. Doch Bernard Mande-
ville überspannt diese Position, indem er den Egoismus verantwortlich macht für das 
allgemeine Wohl. Von seinen Widersachern wurde Bernard Mandeville unterstellt, er 
habe eine sehr strenge Definition von Tugend gebraucht, wodurch sehr viel was 
durchaus tugendhaft sei, als lasterhaft erscheint. Einer seiner Kritiker ist niemand 
anderes als Adam Smith, der in Bezug auf die Bienenfabel bemängelte, dass Mandevil-
le die Leidenschaften des Menschen in einem übertriebenen Maße darstelle, so dass 
man nicht umhin komme, sie als moralisch verwerflich zu geißeln, was aber nicht 
unbedingt notwendig sei, da die Handlungen des Menschen, sofern sie in bescheide-
nem Maße auftreten, nicht gegen die Moral verstoßen müssen (vgl. Smith 2010/1714: 
511f.). Der Grund dafür kann in Mandevilles Menschenbild ausgemacht werden, mit 
dem er sich in die Nachfolge Thomas Hobbes‘ stellt: 

„Es gibt nichts so allgemein Unverfälschtes auf Erden wie die Liebe, die jedes 
Geschöpf, das ihrer fähig ist, zu sich selbst hegt. Da es ferner keine Liebe ohne 
gleichzeitiges Streben nach Erhaltung des geliebten Gegenstandes gibt, so wird 
man in keinem lebenden Wesen etwas finden, was aufrichtiger gemeint wäre als 
sein Wille, Wunsch und Bemühen, das eigene Selbst zu erhalten.“ (Mandeville 
1980/1714: 236f.) 

Der Vorwurf seitens Smiths scheint also durchaus seine Berechtigung zu haben. Ber-
nard Mandeville leugnet tatsächlich die Möglichkeit jedweden altruistischen Handelns. 
Ihm zufolge agiert der Mensch selbst dann egoistisch, wenn er vorgibt altruistisch zu 
handeln. 

3.3.3 François Quesnay  
Mit der Physiokratie, was übersetzt „Herrschaft der Natur“ bedeutet, beginnt der 
Prozess, in dem sich die Ökonomik von den übrigen Sozialwissenschaften ab- und 
sich der Mathematik und Physik zuwendet. Dieser Vorgang lässt sich am ‚Tableau 
économique‘ darlegen. Mit dem ‚Tableau économique‘, das 1758 von François 
Quesnay (1695–1774) entwickelt wurde, finden wir das erste Beispiel in der Theorie-
geschichte für den Versuch einer quantitativen Darstellung von volkswirtschaftlichen 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


228  

Zusammenhängen. Durch die Wechselbeziehungen, in denen die Landwirtschaft (la 
classe productive), das Gewerbe und der Handel (la classe stérile) und die Grundei-
gentümer (classe des propriétaires) zueinander stehen, entsteht ein Wirtschaftskreis-
lauf, in dessen Fortgang der Mehrwert, der ausschließlich von der Natur geschaffen 
worden ist, unter den einzelnen gesellschaftlichen Klassen verteilt wird. Die Betrach-
tung der Volkswirtschaft erfolgt dabei unter Ausschluss aller anderen gesellschaftli-
chen und staatlichen Institutionen. Auf diese Weise entsteht eine rein ökonomische 
Sphäre. François Quesnay kann aber auch als derjenige gelten, der als erster die der 
ökonomischen Sphäre zugehörige Rationalität, wählt man zumindest die Deutlichkeit 
der Ausdrucksweise als Maßstab, ausformuliert hat: Das ökonomische Prinzip. Ihm 
zufolge sollte die größte Befriedigung der menschlichen Bedürfnisse mit dem gerings-
ten Aufwand erzielt werden. Die Effizienz wird dabei in einem hedonistischen Sinne 
verstanden. Bedenkt man, dass Jeremy Bentham das Prinzip der Nützlichkeit ähnlich 
definiert, kann man François Quesnay wohl als einen Wegbereiter der utilitaristischen 
Lehre betrachten (vgl. Schumpeter 1965/1954: 300f.). Bemerkenswert ist auch, dass 
bereits François Quesnay die Auffassung vertrat, dass bei Vorhandensein eines kom-
petitiven Marktes, auf dem vollständiger Wettbewerb herrscht, die größte Bedürfnis-
befriedigung aller Menschen dann eintritt, wenn jeder Mensch seinem Selbstinteresse 
gemäß handelt; ein Gedanke, dessen Urheberschaft oft mit Adam Smith und seiner 
Metapher der „unsichtbaren Hand“ verbunden wird. So empfiehlt er in einer seiner 
Maximen im Anschluss an das Tableau économique: 

„Daß es einem jeden freistehe, auf seinem Acker diejenigen Bodenprodukte an-
zubauen, die ihm sein Interesse, sein Vermögen, die Beschaffenheit des Bodens 
eingeben, um daraus den größtmöglichen Ertrag zu erzielen. Das Monopol darf 
beim Anbau von Grund und Boden niemals begünstigt werden, denn es schadet 
dem Gesamtrevenuen der Nation.“ (Quesnay 1971a/1758: 435) 

So wirkt also der egoistische Mensch, „der lenkt und leitet, der befiehlt und anweist; 
der die Ausgaben erhöht, um die Profite zu steigern, der indem er jedes Mittel aus-
nutzt und jeden persönlichen Vorteil wahrnimmt, zum Wohle aller“ (Quesnay 
1971b/1756: 50). 

3.3.4 Ökonomische Klassik 
In seinem ‚Wohlstand der Nationen‘ aus dem Jahre 1776 entwickelt Adam Smith ei-
nen Gedankengang, der viele Menschen faszinierte und sie in seinen Bann zog. Dort 
wird dem Selbstinteresse eine moralische Qualität zuerkannt, weil es einen Beitrag 
zum Allgemeinwohl leistet: 

„Nicht vom Wohlwollen des Metzgers, Brauers und Bäckers erwarten wir das, 
was wir zum Essen brauchen, sondern davon, daß sie ihre eigenen Interessen 
wahrnehmen. Wir wenden uns nicht an ihre Menschen- sondern an ihre Eigen-
liebe, und wir erwähnen nicht die eigenen Bedürfnisse, sondern sprechen von 
ihrem Vorteil.“ (Smith 1974/1776: 17) 

Adam Smith ist davon überzeugt, dass, wenn der richtige institutionelle Rahmen ge-
schaffen worden ist, das eigennützige Handeln der Individuen in für das Kollektiv 
förderliche Bahnen gelenkt werden kann. Auf der einen Seite bedeutet jede ökonomi-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


zfwu 14/2 (2013), 218–236 229 

sche Beschränkung seitens des Staates eine Behinderung für die Schaffung von Wohl-
stand: 

„Gibt man daher alle Systeme der Begünstigung und Beschränkung auf, so stellt 
sich ganz von selbst das einsichtige und einfache System der natürlichen Freiheit 
her. Solange der einzelne nicht die Gesetze verletzt, läßt man ihm völlige Frei-
heit, damit er das eigene Interesse auf seine Weise verfolgen kann.“ (Smith 
1974/1776: 582) 

Auf der anderen Seite strebt der Mensch unablässig nach materiellen Gegenständen, 
um seine Lebensbedingungen zu verbessern. Durch den Marktmechanismus führt 
dieses Streben der Menschen zu einer effizienten Allokation der Ressourcen, was ma-
teriellen Wohlstand zur Folge hat. Auf diese Weise wird jeder „von einer unsichtbaren 
Hand geleitet, um einen Zweck zu fördern, den zu erfüllen er in keiner Weise beab-
sichtigt hat“ (Smith 1974/1776: 371), und trägt dazu bei, seinen Eigennutzen in Ge-
meinnutzen zu transformieren. Doch ist der Mensch nach Adam Smith gar nicht so 
egoistisch, wie es bislang den Eindruck macht. Zwar macht er auch in seiner ‚Theorie 
der ethischen Gefühle‘ aus dem Jahre 1759 in dem Selbstinteresse eine der treibenden 
Kräfte menschlichen Handelns aus, denn 

„jedermann ist von der Natur in erster Linie und hauptsächlich seiner eigenen 
Obsorge anvertraut worden; und da er mehr dazu geeignet ist, für sich selbst zu 
sorgen als für irgendeinen anderen, so ist es recht und billig, daß er für sich selber 
sorge. Daher liegt jedermann weit mehr an demjenigen, was ihn selbst unmittel-
bar betrifft, als an dem, was einen anderen angeht.“ (Smith 2010/1759: 132) 

Jedoch grenzt sich Adam Smith ganz entschieden von dem Menschenbild Bernard 
Mandevilles (und damit von dem von Hobbes) ab: 

„Mag man den Menschen für noch so egoistisch halten, es liegen doch offenbar 
gewisse Prinzipien in seiner Natur, die ihn dazu bestimmen, an dem Schicksal 
anderer Anteil zu nehmen, und die ihm selbst die Glückseligkeit dieser anderen 
zum Bedürfnis machen, obgleich er keinen anderen Vorteil daraus zieht, als das 
Vergnügen, Zeuge davon zu sein.“ (Smith 2010/1759: 5) 

Der Mensch zeichnet sich Adam Smith zufolge durch die Eigenschaft aus, Mitgefühl 
für die Leiden und Freuden anderer Menschen empfinden zu können. Er besitzt das 
empathische Vermögen, die Gefühle eines anderen Menschen nachzuempfinden, 
indem er sich in dessen Situation hineinversetzt und sich vorzustellen versucht, wie er 
sich in diesem Augenblick selbst fühlen würde. Diese Fähigkeit nennt Adam Smith 
Sympathie (vgl. Smith 2010/1759: 6ff.). Die Sympathie ermöglicht es erst, die Ge-
fühlsregungen anderer Menschen beurteilen zu können. Je nach dem ob die eigenen 
mit den fremden Gefühlen übereinstimmen, können sie gebilligt werden oder nicht: 

„Derjenige, dessen Sympathie ebenso groß ist wie mein Kummer, wird nicht 
umhin können, zuzugeben, daß mein Gram begründet und vernunftgemäß ist. 
(…) Umgekehrt wird derjenige, der bei (…) verschiedenen Gelegenheiten keine 
derartige Gemütsbewegung empfindet wie ich oder keine, die in irgendeinem 
Verhältnis zu meinen Gefühlen stände, nicht umhin können, meine Empfin-
dungen zu mißbilligen, und zwar eben wegen ihrer Nichtübereinstimmung mit 
seinen eigenen.“ (Smith 2010/1759: 19) 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


230  

Die eigene Sympathie ist also der Maßstab, mit dem das Handeln anderer Menschen 
beurteilt wird. Es ist aber dem Menschen ein Anliegen, die Würdigung und Anerken-
nung anderer Menschen zu erhalten, denn 

„als die Natur den Menschen für die Gesellschaft bildete, da gab sie ihm (…) ein 
ursprüngliches Verlangen mit, seinen Brüdern zu gefallen, und eine ebenso ur-
sprüngliche Abneigung, ihnen wehe zu tun.“ (Smith 2010/1759: 187) 

Der Mensch muss also, um die Billigung seiner Mitmenschen erhalten zu können, sein 
Selbstinteresse zügeln. Das geschieht durch den unparteiischen Zuschauer. Der unpar-
teiische Zuschauer bezeichnet das Können des Menschen, in eine kritische Distanz zu 
sich selbst zu treten und auf diese Weise das eigene Handeln zu beurteilen: 

„Wir stellen uns selbst als die Zuschauer unseres eigenen Verhaltens vor und 
trachten nun, uns auszudenken, welche Wirkung es in diesem Lichte auf uns 
machen würde. Dies ist der einzige Spiegel, der es uns ermöglicht, die Schick-
lichkeit unseres eigenen Verhaltens einigermaßen mit den Augen anderer Leute 
zu untersuchen.“ (Smith 2010/1759: 180f.) 

Das Selbstinteresse ist bei Adam Smith also kein zügelloser Egoismus so wie bei 
Mandeville, sondern wird durch die Sympathie und den unparteiischen Zuschauer in 
seine Schranken verwiesen. Der Mensch muss nämlich, um die Anerkennung und 
Würdigung seiner Mitmenschen erhalten zu können, die „Anmaßungen seiner Selbst-
liebe dämpfen und diese auf jenen Grad herabstimmen, den andere Menschen noch 
nachzuempfinden vermögen“ (Smith 2010/1759: 133). 
Wie gezeigt wurde, vertritt Adam Smith noch das Bild eines ganzheitlichen Menschen 
frei von jeglicher Abstraktion.5 Das wird sich spätestens mit David Ricardo (1772–
1823) ändern. Sein Werk ‚Grundsätze der Volkswirtschaft und Besteuerung‘ aus dem 
Jahre 1817 stellt den Beginn einer aus ihrem philosophischen Zusammenhang heraus-
gelösten – einer reinen – Wirtschaftstheorie dar (vgl. Rolle 2005: 122). David Ricardos 
erklärtes Ziel dabei ist es, die unveränderlichen Gesetze der Wirtschaft ausfindig zu 
machen. Dogmengeschichtlich bedeutsam ist, dass David Ricardo sich als erster Öko-
nom des Hilfsmittels der Abstraktion bedient. Der Mensch wird nun aus seinen gesell-
schaftlichen und zwischenmenschlichen Beziehungen herausgehoben. David Ricardo 
wendet sich also von der Betrachtung der Realität ab, indem er keinen wirklichen 
Menschen mehr beschreibt. Dieser fiktive Mensch hat als Ziel nur noch die Maximie-
rung seines Eigennutzens (vgl. Rolle 2005: 122). Bereits Adam Smith hatte vor ihm 
den Eigennutzen als die entscheidende Eigenschaft des wirtschaftlich tätigen Men-
schen ausgemacht, diese Feststellung beruhte allerdings auf Beobachtung und einer 
dementsprechenden Anthropologie. David Ricardo dagegen verwendet den Eigennut-

________________________ 
5  Michael S. Aßländer verwehrt sich aus diesem Grund des Gedankens, Adam Smith als Begründer 

des Homo oeconomicus zu betrachten: „Der bis heute immer wieder unternommene Versuch, 
Adam Smith posthum zum ‚Vater‘ eines ‚homo oeconomicus‘ erklären zu wollen, entbehrt jed-
weder Grundlage. (…) Grundlegend für die Entstehung des ökonomischen Menschenbildes ei-
nes ‚homo oeconomicus‘ ist (…) vielmehr die utilitaristische Philosophie eines Jeremy Bentham 
und eines John Stuart Mill, die den Nutzen zum obersten Prinzip der Moralphilosophie erhebt“ 
(Aßländer 2007: 156f.). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


zfwu 14/2 (2013), 218–236 231 

zen als eine Prämisse, als eine vereinfachende Annahme.6 Selbstverständlich ist er sich 
bewusst, dass sich der Mensch auch von anderen Motiven als nur dem Eigennutzen 
leiten lässt, er vernachlässigt sie aber weitestgehend. Die Verkürzung des Menschen 
auf seinen Eigennutzen ist eine methodologische Notwendigkeit, um Gesetzmäßigkei-
ten deduktiv ableiten zu können. Der Eigennutzen dient lediglich als Axiom: 

„It is self-interest which regulates all the speculations of trade, and where that 
can be clearly and satisfactorily ascertained, we should not know where to stop 
if we admitted any other rule of action.“ (Ricardo 1962/1810–1811: 102) 

Der von David Ricardo begonnene Weg der Abstraktion wird nun von John Stuart 
Mill konsequent fortgesetzt.7 In seinem Essay ‚Über die Definition der politischen 
Ökonomie und die ihr angemessene Forschungsmethode‘, das 1844 mit weiteren Es-
says unter dem Titel ‚Einige ungelöste Probleme der politischen Ökonomie‘ veröffent-
licht wurde, legt er Rechenschaft ab über seine Wissenschaftstheorie. Die Ökonomik 
erhält bei ihm einen eigenen Forschungsgegenstand, so behandelt die Ökonomik 

„nicht die Gesamtheit der menschlichen Natur (…) und ebensowenig die Ge-
samtheit menschlichen Verhaltens in der Gesellschaft. Sie beschäftigt sich mit 
dem Menschen lediglich in seiner Eigenschaft als Wesen, das Reichtum besitzen 
möchte und das die relative Effizienz der Mittel zum Erreichen dieses Zieles 
beurteilen kann. (…) Sie abstrahiert völlig von allen anderen Leidenschaften o-
der Motiven des Menschen.“ (Mill 2008a/1844: 170) 

John Stuart Mill versteht den Menschen demnach als ein Wesen, das nach Reichtum 
strebt. Dabei weiß er um die mangelnde Realitätsnähe seines Menschenbildes: „Nicht, 
daß jemals ein politischer Ökonom so töricht gewesen wäre, anzunehmen, die 
Menschheit sei wirklich so beschaffen“ (Mill 2008a/1844: 171). Dessen ungeachtet 
hält er seine Abstraktion vom Menschen für gerechtfertigt, weil es tatsächlich Bereiche 
menschlicher Tätigkeit gibt, in denen das Streben nach Reichtum das Hauptmotiv des 
Menschen bildet (vgl. Mill 2008a/1844: 170). Diese Abstraktion bietet nun aber die 
Möglichkeit sich der Deduktion, die er hier als a-priori-Methode bezeichnet, zu bedie-
nen. Es besteht die Notwendigkeit sich der Deduktion zu bedienen, weil die Indukti-
on, die er a-posteriori-Methode nennt, auf dem Gebiet der Gesellschaft „insgesamt 
ein unbrauchbares Werkzeug ist“ (Mill 2008a/1844: 177), da es unmöglich sei, in der 
Gesellschaft Experimente durchzuführen, und demnach induktiv keine Gesetzmäßig-
keiten aus der Wirklichkeit abgeleitet werden könnten. Das Streben nach Reichtum 
________________________ 
6  Peter Ulrich schreibt diesbezüglich: „Der Lebensweg des homo oeconomicus begann eine Gene-

ration nach der klassischen liberalen Wirtschaftstheorie Smith’scher Prägung. Der von Anfang an 
auffallend kluge, aber etwas einseitig begabte Bursche ging erst aus der fruchtbaren Verbindung 
der klassischen politischen Ökonomie mit dem Utilitarismus hervor. Geburtshelfer war David 
Ricardo. Er entwarf den homo oeconomicus als methodische Hilfsfigur, um die wirtschaftstheo-
retischen Probleme von den Problemen der Wirklichkeit abzugrenzen und sie zu vereinfachen. 
Homo oeconomicus ist damit höchstpersönlich der symbolische Ausdruck für die Abkoppelung 
der ökonomischen Theorie von der Lebenswelt, also für die Entstehung der autonomen Öko-
nomik“ (Ulrich 1986: 196). 

7  Friedrich August von Hayek (1899–1992) meint sogar in John Stuart Mill den Urheber des Homo 
oeconomicus ausmachen zu können: „Sogar die berühmte Fiktion des homo oeconomicus (...) 
wurde neben vielem anderen (...) erst vom jüngeren Mill in die klassische Nationalökonomie ein-
geführt“ (Hayek 1991: 76f.). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


232  

dient also als Axiom, das willkürlich gesetzt worden ist. Er vergleicht das mit dem 
willkürlichen Setzen von Axiomen in der Mathematik, wo eine Gerade definiert ist als 
„das, was eine Länge, aber keine Breite hat“ (Mill 2008a/1844: 175). 

3.3.5 Der klassische Utilitarismus 
Bei dem Utilitarismus handelt es sich um einen Versuch moralische Normen mit Hilfe 
von wissenschaftlichen Methoden zu begründen (vgl. Höffe 2008: 8). Wie jeder ande-
re ethische Ansatz auch betrachtet es der Utilitarismus als seine Aufgabe, ein morali-
sches Kriterium für die Beurteilungen von Handlungen zu geben. Die utilitaristische 
Ethik zeichnet sich dabei aus, dass sie nicht bestimmten Handlungen unabhängig von 
ihren Konsequenzen einen moralischen Wert zuschreibt, sondern die Richtigkeit einer 
Handlung ausschließlich anhand ihrer Folgen beurteilt. Sie wird deswegen auch als 
teleologische Ethik bezeichnet. Als Maßstab zur Beurteilung der Folgen einer Hand-
lung dient der Nutzen (lat. utilitas). Der Nutzen einer Handlung gibt an, inwiefern sie 
dazu beiträgt, menschliche Bedürfnisse zu befriedigen: 

„Unter Nützlichkeit ist jene Eigenschaft an einem Objekt zu verstehen, durch 
die es dazu neigt, Gewinn, Vorteil, Freude, Gutes oder Glück hervorzubringen 
(…) oder (…) die Gruppe, deren Interesse erwogen wird, vor Unheil, Leid, Bö-
sem oder Unglück zu bewahren.“ (Bentham 2008/1780: 56) 

Jeremy Bentham meint in seiner ‚Einführung in die Prinzipien von Moral und Gesetz-
gebung‘, die im Jahre 1780 erschienen ist, eine anthropologische Grundaussage über 
den Menschen treffen zu können, wenn er schreibt: 

„Die Natur hat die Menschheit unter die Herrschaft zweier souveräner Gebieter 
– Leid und Freude – gestellt. Es ist an ihnen allein aufzuzeigen, was wir tun sol-
len, wie auch zu bestimmen, was wir tun werden. Sowohl der Maßstab für Rich-
tig und Falsch als auch die Kette der Ursachen und Wirkungen sind an ihrem 
Thron festgemacht. Sie beherrschen uns in allem, was wir tun, was wir sagen, 
was wir denken.“ (Bentham 2008/1780: 55) 

Der an dieser Stelle beschriebene Hedonismus stellt auf der einen Seite ein deskripti-
ves Element dar, um das Wesen des Menschen zu beschreiben, besitzt aber zum ande-
ren einen normativen Charakter, denn die Handlung, die am meisten Freude oder am 
wenigsten Leid bereitet, gilt als moralisch geboten (vgl. Höffe 2008: 16). Um Hand-
lungen bewerten zu können, führt Jeremy Bentham das hedonistische Kalkül ein. Mit 
Hilfe dessen wird der Eigennutzen eines jeden von der Handlung Betroffenen ermit-
telt. Jeremy Bentham führt zur Bestimmung des Eigennutzens sechs Kriterien an: 
Erstens die Intensität der Freude oder des Leids, zweitens die Dauer der Freude oder 
des Leids, drittens den Grad der Gewissheit, mit der die Freude oder das Leid wo-
möglich eintreten wird, viertens die Nähe oder die Ferne des Eintretens der Freude 
oder des Leids, fünftens die Folgenträchtigkeit und sechstens die Reinheit der Freude 
oder des Leids (vgl. Bentham 2008/1780: 80). Addiert man den Eigennutzen aller von 
der Handlung Betroffenen, erhält man als Summe den Gesamtnutzen: 
  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


zfwu 14/2 (2013), 218–236 233 

„Man ziehe die Bilanz; befindet sich das Übergewicht auf der Seite der Freude, 
so ergibt sich daraus für die betroffene Gesamtzahl oder Gemeinschaft von In-
dividuen eine allgemein gute Tendenz der Handlung; befindet es sich auf der 
Seite des Leids, ergibt sich daraus für die gleiche Gemeinschaft eine allgemein 
schlechte Tendenz.“ (Bentham 2008/1780: 81) 

Entscheidend hierbei ist, dass Jeremy Bentham glaubt, den Gesamtnutzen mathema-
tisch genau ermitteln und als Zahlenwert ausdrücken zu können. Aus diesem Grund 
gilt Jeremy Bentham als Vertreter eines quantitativen Utilitarismus. Großen Einfluss 
hatte er damit auf William Stanley Jevons (1835–1882), der ihn in seinem Hauptwerk 
‚The Theory of Political Economy‘ sogar namentlich erwähnt und von ihm die Defini-
tion des Nutzens unverändert übernimmt (vgl. Jevons 1888: 38). Auch John Stuart 
Mill stimmt mit Jeremy Bentham überein, 

„daß Lust und das Freisein von Unlust die einzigen Dinge sind, die als End-
zweck wünschenswert sind, und daß alle anderen wünschenswerten Dinge (…) 
entweder deshalb wünschenswert sind, weil sie selbst lustvoll sind oder weil sie 
Mittel sind zur Beförderung von Lust und zur Vermeidung von Unlust.“ (Mill 
2008b/1863: 86) 

Dennoch vollzieht der quantitative Utilitarismus durch John Stuart Mill einen Wandel 
zu einem qualitativen. John Stuart Mill sieht sich nämlich mit dem Vorwurf konfron-
tiert, dass der Hedonismus des Utilitarismus allzu stark die menschlichen Triebe beto-
nen würde, da man mit dem Begriff „Lust“ vor allem an die körperlichen Freuden, 
wie etwa die des Essens und Trinkens, die der Sexualität oder die des Ausspannens, in 
Verbindung bringen würde, „die nur der Schweine würdig wäre[n]“ (Mill 2008b/1863: 
86). Für John Stuart Mill stellt dies ein Missverständnis dar. Er meint, dass die intellek-
tuellen Freuden des Verstandes einen weit größeren Wert besitzen als die der Sinn-
lichkeit. Ihm zufolge muss nicht nur die Quantität, sondern auch die Qualität der 
Freude mit berücksichtig werden (vgl. Mill 2008b/1863: 87). So kann er auch schließ-
lich sagen: „Es ist besser ein unzufriedener Mensch zu sein, als einzufriedengestelltes 
Schwein; besser ein unzufriedener Sokrates als ein zufriedener Narr“ (Mill 
2008b/1863: 89). 

4. Schlussbetrachtung 
Der Mensch ist kein Homo oeconomicus. Er geht auf die anthropologischen Schriften 
bestimmter Autoren zurück, die den Menschen im Verlauf der Geschichte zuneh-
mend als egoistisches, materialistisches und hedonistisches Wesen portraitierten. Die-
ses Menschenbild fand schließlich Eingang in die wissenschaftstheoretischen Grund-
lagen der Wirtschaftswissenschaft, wodurch sich diese von der praktischen Philoso-
phie emanzipierte und zu einer den Naturwissenschaften nahestehenden Disziplin 
entwickelte. Würde man der Historizität dieses Menschenbildes und damit auch seiner 
Relativität mehr Beachtung schenken, dann würde sich die empirische Kritik an die-
sem Menschenbild, wie sie beispielsweise recht eindrücklich von Herbert A. Simon 
mit den Begriffen der „bounded rationality“ und des „satisficing“ formuliert wurde, 
als unnötig erweisen. Denn sie stellt – genauso wie die mit Hilfe spieltheoretischer 
Experimente erhobenen Vorwürfe – einen Versuch dar, etwas zu widerlegen, das von 
seiner Natur her keinen absoluten Geltungsanspruch auf Wahrheit formulieren kann. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


234  

Der immer wieder erhobene Vorwurf der Realitätsferne sollte weniger gegen das 
Menschenbild als solches gerichtet werden, als vielmehr gegen das positive und na-
turwissenschaftliche Selbstverständnis der Wirtschaftswissenschaften. 
Wie die Zukunft des Homo oeconomicus verlaufen wird, lässt sich schwerlich ein-
schätzen, da sie, wie Keynes es sagen würde, stets mit Unsicherheit behaftet ist. Aller-
dings kann man dem Homo oeconomicus durchaus noch ein langes Leben prophezei-
en, denn selbst wenn die gegenwärtige Finanzkrise zu einem Paradigmenwechsel in 
der Wirtschaftstheorie – verstanden als Aufstellen ahistorischer Wirtschaftsgesetze – 
führen und mit einer unkonventionellen ökonomischen Schule ein heterodoxes For-
schungsprogramm den Kampf um die Vorherrschaft in der Wissenschaft gewinnen 
sollte, wird der Homo oeconomicus seine grundlegende Funktion als Axiom nicht 
verlieren. Auch andere wirtschaftstheoretische Schulen wie etwa der Postkeynesianis-
mus, um ein Beispiel für eine Gruppe von oppositionellen Ökonomen zu nennen, 
müssen vereinfachende Annahmen über das Wesen des Menschen treffen, um deduk-
tiv Gesetzmäßigkeiten ableiten zu können. Diese Prophezeiung ist weniger Resultat 
eines methodologischen Arguments als vielmehr Folge eines nüchternen und pragma-
tischen Blickes auf die Theoriegeschichte der Ökonomik und ihrer Pfadabhängigkeit. 
Solange sich die Wirtschaftstheorie als Naturwissenschaft versteht, wird sie sich der 
Deduktion bedienen. Um sich der Deduktion bedienen zu können, muss sie auf den 
Homo oeconomicus zurückgreifen. Daran führt kein Weg vorbei. 
Vielleicht wird es aber in Zukunft möglich sein dem Theorieimperialismus des Homo 
oeconomicus seine Grenzen aufzuzeigen, denn die Übertragung des Homo oecono-
micus, der ja ursprünglich für wirtschaftliche Sachverhalte – und nur für diese – kon-
zipiert wurde, auf andere Teilbereiche des menschlichen und gesellschaftlichen Le-
bens, scheint problematisch zu sein. Prominente Beispiele sind zum einen Anthony 
Downs, der in seinem Aufsatz ‚Ökonomische Theorie der Demokratie‘ aus dem Jahre 
1957 Wähler und Parteien als Akteure modellierte, die nicht den Gemeinnutzen, son-
dern nur ihren Eigennutzen maximieren wollen, und zum anderen Gary S. Becker, der 
den ökonomischen Ansatz auf Fragen wie etwa rassische Diskriminierung, Drogen-
konsum und Eheverhalten anwendete (vgl. Suchanek/Kerscher 2007: 262). Der Ho-
mo oeconomicus mag als ungefähre Näherung für das menschliche Verhalten in wirt-
schaftlichen Belangen annehmbar sein, eine Anwendung auf andere Bereiche des 
menschlichen Lebens hingegen ist nicht akzeptabel, da er seine Kompetenzen damit 
weit überschreitet. Folge von dieser ökonomischen Reinterpretation sozialer Bezie-
hungen sind falsche Rückschlüsse über die Funktionsweisen von menschlichen Le-
bensbereichen, die sich gerade dadurch charakterisieren lassen, dass die ökonomische 
Sachlogik in ihnen nicht die ausschlaggebende ist. Die Wirtschaftswissenschaften soll-
ten aufhören mit ihrem speziellen Handlungsbegriff im Revier anderer Sozialwissen-
schaften zu wildern, denn ein solcher Theorieimperialismus lässt sich durch die Histo-
rizität und Relativität dieses Menschenbildes nicht rechtfertigen. Sattdessen sollte man 
die anderen Felder des zwischenmenschlichen Zusammenlebens, wie es auch ur-
sprünglich angedacht war, dem Homo religiosus, dem Homo ethicus, dem Homo 
politicus, dem Homo eroticus und, wie sie alle heißen mögen, überlassen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


zfwu 14/2 (2013), 218–236 235 

Literaturverzeichnis 

Aßländer, M. S. (2007): Adam Smith zur Einführung, Hamburg: Junius. 
Bentham, J. (2008/1780): Eine Einführung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung, in: 

Höffe, O. (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische Ethik, 4. Auflage, Tübingen: A. 
Francke, 55–83. 

Göbel, E. (2010): Unternehmensethik, 2. Auflage, Stuttgart: Lucius & Lucius. 
Hayek, F. A. (1991): Die Verfassung der Freiheit, 3. Auflage, Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Sie-

beck).  
Hirschman, A. O. (1987): Leidenschaften und Interessen – Politische Begründung des Kapitalis-

mus vor seinem Sieg, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Hobbes, T. (1984/1651): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürgerli-

chen Staates, 15. Auflage, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Höffe, O. (2008): Einleitung, in: Höffe, O. (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische Ethik, 4. Auf-

lage, Tübingen: A. Francke, 7–41. 
Homann, K. (1994): Marktwirtschaft und Unternehmensethik, in: Forum für Philosophie Bad 

Homburg: Markt und Moral (Hrsg.): Die Diskussion um die Unternehmensethik, Bern: 
Haupt, 109–130. 

Hume, D. (1973/1739): Ein Traktat über die menschliche Natur, herausgegeben von Brandt, R., 3. 
Auflage, Hamburg: Felix Meiner. 

Hume, D. (2007a/1748): Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand, Frankfurt: Suhr-
kamp. 

Hume, D. (2007b/1751): Über das moralische Gefühl, in: Höffe, O. (Hrsg.): Lesebuch zur Ethik – 
Philosophische Texte von der Antike bis zur Gegenwart, 4. Auflage, München: C.H. 
Beck, 219–221. 

Jevons, W. S. (1888): The Theory of Political Economy, 3. Auflage, London: Macmillian and Co. 
Keynes, J. M. (2009/1936): Allgemeine Theorie der Beschäftigung, des Zinses und des Geldes, 11. 

Auflage, Berlin: Duncker & Humblot. 
Leibniz, G. W. (2003/1670): Universale Gerechtigkeit als klug verteilte Liebe zu allen, in: Huber-

tus, B. (Hrsg.): Gottfried Wilhelm Leibniz – Frühe Schriften zum Naturrecht, Hamburg: 
Felix Meiner, 215–244. 

Locke, J. (2006/1690): Versuch über den menschlichen Verstand, Band I, Hamburg: Felix Meiner. 
Mandeville, B. (1980/1714): Die Bienenfabel, 2. Auflage, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
McCloskey, D. N. (1998): The Rhetoric of Economics, 2. Auflage, Madison: The University of 

Wisconsin Press. 
Mill, J. S. (1886/1843): System der deduktiven und induktiven Logik, in: Mill, J. S. (Hrsg.): Ge-

sammelte Werke, Band 4, Aalen: Scientia. 
Mill, J. S. (2008a/1844): Einige ungelöste Probleme der politischen Ökonomie, herausgegeben 

von Nutzinger, H. G., Marburg: Metropolis. 
Mill, J. S. (2008b/1863): Utilitarismus, in: Höffe, O. (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische 

Ethik, 4. Auflage, Tübingen: A. Francke, 84–97. 
Mises, L. (1933): Grundprobleme der Nationalökonomie – Untersuchungen über Verfahren, 

Aufgaben und Inhalt der Wirtschafts- und Gesellschaftslehre, Jena: Gustav Fischer. 
Pareto, V. (1902): Anwendungen der Mathematik auf Nationalökonomie, in: Encyklopädie der 

mathematischen Wissenschaften, Band 1, Halbband 2, Leipzig: B. G. Teubner, 1094–1120. 
Quesnay, F. (1971a/1758): Das ökonomische Tableau, 3. Ausgabe, in: Kuczynski, M. (Hrsg.): 

François Quesnay – ökonomische Schriften, Band I, 1. Halbband, Berlin: Akademie,  
373–448. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218


236  

Quesnay, F. (1971b/1756): Pächter, in: Kuczynski, M. (Hrsg.): François Quesnay – ökonomische 
Schriften, Band I, 1. Halbband, Berlin: Akademie, 1–56. 

Ricardo, D. (1962/1810–1811): The High Price of Bullion, in: Sraffa, P. (Hrsg.): The Works and 
Correspondence of David Ricardo, Band III, Cambridge: Cambridge University Press, 
47–128. 

Robbins, L. (1932): An Essay on the Nature and Significance of Economic Science, London: 
Macmillian and Co. 

Rolle, R. (2005): Homo oeconomicus – Wirtschaftsanthropologie in philosophischer Perspektive, 
Würzburg: Königshausen & Neumann. 

Schlicht, E. (2003): Der homo oeconomicus unter experimentellem Beschuss, in: Held, 
M./Kubon-Gilke, G./Sturn, R.: Experimente in der Ökonomik Jahrbuch Normative und 
institutionelle Grundfragen der Ökonomik 2, Marburg: Metropolis, 291–313. 

Schumpeter, J. A. (1965/1954): Geschichte der ökonomischen Analyse, Band I, Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht. 

Smith, A. (1974/1776): Der Wohlstand der Nationen – Eine Untersuchung seiner Natur und 
seiner Ursachen, München: C.H. Beck. 

Smith, A. (2010/1759): Theorie der ethischen Gefühle, Hamburg: Felix Meiner. 
Sombart, W. (1930): Die drei Nationalökonomie, München: Duncker & Humblot. 
Suchanek, A./Kerscher, K. J. (2007): Der Homo oeconomicus: Verfehltes Menschenbild oder leis-

tungsfähiges Analyseinstrument?, in: Lang, R./Schmidt, A. (Hrsg.): Individuum und Or-
ganisation: Neue Trends eines organisationswissenschaftlichen Forschungsfeldes, Wies-
baden: Gabler, 260–285. 

Ulrich, P. (1986): Transformation der ökonomischen Rationalität – Fortschrittsperspektiven der 
modernen Industriegesellschaft, Bern: Haupt. 

Ulrich, P. (1994): Integrative Wirtschafts- und Unternehmensethik – ein Rahmenkonzept, in: 
Forum für Philosophie Bad Homburg (Hrsg.): Markt und Moral: Die Diskussion um die 
Unternehmensethik, Bern: Haupt, 75–107. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

