218

Die Historizitat des Homo oeconomicus’

Ein Plidoyer fiir die Relativitit dieses Menschenbildes

CHRISTIAN E. W. KREMSER "~

Der Artikel beschiftigt sich mit der Bedeutung des Homo oeconomicus fiir die Wirt-
schaftswissenschaften in der Vergangenheit, der Gegenwart und Zukunft. Quintes-
senz der Untersuchung ist, dass die wahre Bedeutung des Homo oeconomicus weni-
ger in seiner methodologischen Funktion zu sehen ist, als vielmehr in seinem Beitrag
zur Emanzipation der Okonomik von der praktischen Philosophie. Da es sich bei der
Entwicklung der Okonomik zu einer den Naturwissenschaften nahestehenden Diszip-
lin um einen historischen Prozess handelt, sollte der Homo oeconomicus relativ zu
diesem betrachtet werden.

Schlagworter: Homo oeconomicus, Theoriegeschichte der Wirtschaftswissenschaften,
Wirtschaftsethik, Wirtschaftsanthropologie, Methodologie

The Historicity of Homo Oeconomicus

This article deals with the importance of the homo oeconomicus for economics in the past, the present
and the future. The botton line of the study is that the actual value of the Homo veconomicus lies less
in its methodological function but rather in ifs contribution to the emancipation of economics from
practical philosophy. Since the evolvement of economics into a independent discipline related to the
natural sciences is a historical process, the Homo oeconomicns should be considered a result of this
process.

Keywords: Homo Oeconomicus, History of Economic Thought, Economic Ethics, Economic Anthro-
pology, Methodology

1. Einleitung

Wenn man iiber Wirtschaftsanthropologie spricht und tber die Bedeutung, die einzel-
ne Menschenbilder fiir die 6konomische Theoriebildung haben, dann kommt man
nicht umhin das bekannteste und zugleich wohl auch bedeutendste Menschenbild der
Okonomik zu nennen: den Homo oeconomicus. Vilfredo Pareto (1848-1923), der
zwar dieses Menschenbild nicht erfand, aber seine lateinische Bezeichnung wie kaum
ein anderer prigte, charakterisierte es wie folgt:

* Beitrag eingereicht am 31.10.2012, nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren iiberarbeitete
Fassung angenommen am 25.05.2013.
- Christian E. W. Kremser, B.Sc. Wirtschaftswissenschaften, Arbeitsstelle Wirtschaftsethik, Goe-

the-Universitit Frankfurt am Main, Grineburgplatz 1, D-60323 Frankfurt am Main, E-Mail:
kremser@wiwi.uni-frankfurt.de, Forschungsschwerpunkte: Theoriegeschichte, Wirtschaftsethik,
Methodologie, Wirtschaftsanthropologie.

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

,»Wie die analytische Mechanik materielle Punkte und starre Kérper behandelt,
so betrachtet die mathematische Wirtschaftslehre einen abstrakten Menschen,
einen homo oeconomicus. Die menschlichen Handlungen sind auBerordentlich
mannigfaltig und bilden das Objekt verschiedener Wissenschaften. Es lassen
sich aber gewisse Klassen von Charakteren A, B, C... isolieren und Menschen
betrachten, die sich ausschlieSlich mit den Handlungen der Klasse A befassen
oder aber mit denen der Klasse B usf. Der ,homo oeconomicus‘ befalit sich aus-
schlieBlich mit den rationalen Handlungen, die den Zweck haben, 6konomische
Giiter zu erwerben. Man kann sich mit demselben Rechte einen homo religio-
sus, einen homo ethicus, einen homo politicus, selbst einen homo eroticus usf.
konstruieren; im realen Menschen steckt dann ein homo oeconomicus, ein ho-
mo religiosus etc. (...) Man hat gemeint, die mathematischen Okonomisten be-
haupteten, der wirkliche Mensch sei ein homo oeconomicus; da war es denn nicht
schwer zu beweisen, sie hitten unrecht.” (Pareto 1902: 1100)

Doch worin genau liegt die Bedeutung des Homo oeconomicus — dieses Menschen-
bildes, dessen Kritik genauso alt ist wie es selbst — in der Vergangenheit, der Gegen-
wart und der Zukunft fir die wirtschaftliche Theoriebildung? Welche methodologi-
sche Aufgabe kommt ihm in den wissenschaftstheoretischen Grundlagen der Oko-
nomik zu? Der Beantwortung dieser Fragen ist der vorliegende Aufsatz gewidmet.
Dazu soll zunichst die methodologische Funktion des Homo oeconomicus, nimlich
die Verwendung als grundlegendes Axiom infolge einer deduktiven Methodik, erldu-
tert werden. Daraufhin soll die geschichtliche Bedeutung des Homo oeconomicus
dargelegt werden. Der Homo oeconomicus kann als wenn auch nicht hinreichende, so
doch zumindest notwendige Bedingung fir die Entstehung einer eigenstindigen
Okonomik verstanden werden. Im Laufe ihrer Geschichte hat die Okonomik einen
Paradigmenwechsel vollzogen, der in der Emanzipation von den tibrigen Disziplinen
der praktischen Philosophie hin zu einer von ihrem Selbstverstindnis den Naturwis-
senschaften nahestehenden Wissenschaft bestand. Damit kam es dann auch zu dem
Problem der ,,Zwei-Welten-Konzeption® (Ulrich 1994: 77) von 6konomischer und
moralischer Rationalitit. Diese schrittweise Entwicklung nimmt ihren Anfang in einer
Wandlung der anthropologischen Perspektive weg von religiésen Geboten hin zu
ciner positiven Methode, die den Menschen versucht so zu ergriinden, ,,wie er ist“
(Hirschman 1987: 23), und soll anhand unterschiedlicher Theorieschritte in der Ge-
schichte des Homo oeconomicus verdeutlicht werden. Um etwaigen Missverstindnis-
sen vorzubeugen: Es ist nicht Anliegen des Autors, eine Apologetik des methodologi-
schen Status quo der Wirtschaftswissenschaften zu verfassen. Wenn in diesem Aufsatz
von der geschichtlichen Bedeutung des Homo oeconomicus gesprochen wird, dann soll
damit keine Errungenschaft beschrieben oder ein Triumphzug geschildert werden, son-
dern die geschichtliche Wirkung, die der Homo oeconomicus entfaltet hat. In diesem
Zusammenhang darf Emanzipation nicht im Sinne einer Befreiung von einer unberech-
tigten Hegemonie seitens der praktischen Philosophie verstanden werden, sondern
vielmehr als eine Art Verselbststindigung. Wenn der Aufsatz die Historizitit des Homo
oeconomicus — also sein historisches Gewachsensein — herausstreicht und ihn damit in
der Geschichte zu verorten sucht, dann nur um seine Relativitit darzulegen. Diese Rela-
tivitit ist in zweietlei Weise zu verstehen, woran sich das ambivalente Verhaltnis des
Autors zum Homo oeconomicus als Modell zeigt: Zum einen soll all denjenigen ent-

zfwu 14/2 (2013), 218-236 219

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

220

schieden widersprochen werden, die meinen, der Mensch sei tatsichlich ein Homo
oeconomicus. Es gilt also das Menschenbild wortwértlich zu relativieren und seinen
Modellcharakter zu betonen. Zum anderen soll aber auch denjenigen, die eben diese
Nichtiibereinstimmung mit der Realitit dem Homo oeconomicus zum Vorwurf ma-
chen, verstindlich gemacht werden, warum die Okonomik tiberhaupt ein unrealistisches
Menschenbild als Grundlegung fiir ihre Theoriebildung verwendet. Dass sie so verfdhrt,
hingt mit ithrem Selbstverstindnis als einer den Naturwissenschaften nahestehenden
Disziplin zusammen.! Dass die Okonomik ein solches Selbstverstindnis entwickelt hat
und entsprechend ihre Modelle so entwirft, wie sie es tut, ldsst sich indes nur geschicht-
lich erkliren, weswegen es unabdingbar ist, den Homo oeconomicus, der das Funda-
ment fir diese Theoriebildung bildet, relativ zur Geschichte zu betrachten. Weder
mochte dieser Aufsatz eine geschichtliche Legitimation, geschweige denn eine Glorifi-
zierung, flir den Homo oeconomicus liefern noch stellt er den Versuch einer Immuni-
sierung vor Kritik dar. Es soll lediglich verstindlich gemacht werden, warum die Wirt-
schaftswissenschaften mit dem Homo oeconomicus ein unrealistisches Menschenbild
verwenden. Zu guter Letzt erfolgt in der Schlussbetrachtung noch ein Ausblick auf die
mégliche Zukunft des Homo oeconomicus als Instrumentarium im Inventar der Wirt-
schaftswissenschaften.

2. Die methodologische Funktion des Homo oeconomicus

In der Theoriebildung, so wie ihr derzeit die Mehrheit der Vertreter der 6konomi-
schen Zunft nachgeht, dient der Homo oeconomicus als Arbeitshypothese. Grund-
sitzlich kann man als Rechtfertigung fiir die Verwendung dieses Menschenbildes vier
unterschiedliche Alternativen unterscheiden: der Homo oeconomicus als Approxima-
tion fir den wirtschaftlichen Gestus des Menschen, als Idealtyp, als Als-Ob-
Konstruktion (vgl. Schlicht 2003: 291ff)) und schlieBlich als wahres Wesen der
menschlichen Natur.? Der letztgenannten Rechtfertigung ist damit auch die Tatsache
geschuldet, dass dem Homo oeconomicus hiufig vorgeworfen wird, dass er keinerlei
Wahrheitsgehalt besile, weil sich menschliches Verhalten in der Realitit auf diese
Weise nicht begriinden lieBe. Dieser Kritik liegt aber ein groBles Missverstindnis zu-

1 Diese Art der Theoriemodellierung, wie sie in den Wirtschaftswissenschaften betrieben wird,
steht oder fillt mit dem Homo oeconomicus. Solange es die Wirtschaftstheorie wie eine Natur-
wissenschaft als ihre Aufgabe betrachtet, ahistorische Gesetze wirtschaftlichen Handelns aufzu-
stellen — man denke an die Definition von Lionel Robbins (1898-1984): , Economics is the sci-
ence which studies human behavior as a relationship between given ends and scarce means which
have alternative uses* (Robbins 1932: 15) —, die unabhingig von Raum und Zeit Giiltigkeit besit-
zen, ist sie auf den Homo oeconomicus oder einen artverwandten Modellmenschen angewiesen.
Dass sie aber tiberhaupt ahistorische Wirtschaftsgesetze aufstellen méchte, hat allerdings einen
geschichtlichen Grund, der erklirungsbediirftig ist.

2 Der prominenteste Vertreter der letzten doch recht radikalen Position diirfte Ludwig von Mises
(1881-1973) sein, der schrieb: ,,alles Handeln ist Wirtschaften mit den Mitteln, die zur Verwirkli-
chung erreichbarer Ziele zu Gebote stehen. Das Grundgesetz des Handelns ist das wirtschaftliche
Prinzip; unter seiner Herrschaft steht alles Handeln® (Mises 1933: 77). Der wissenschaftstheoreti-
sche Sinn der Zweckrationalitit liegt aber gerade in seiner heuristischen Funktion, mit Hilfe derer
das menschliche Verhalten vorausgesagt werden kann. Definiert man nun jegliches Handeln des
Menschen als zweckrational, so geht diese heuristische Funktion des Rationalititsbegriffs verloren,
und er wird fiir die wirtschaftstheoretische Verwendung nutzlos.

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

grunde, denn der Homo oeconomicus versucht gar nicht erst die Realitdt abzubilden.
Dass ihm dennoch immer wieder der fehlende Realititsbezug vorgeworfen wird —
Joseph Alois Schumpeter spricht diesbeziiglich auch von dem ,,Fluch® (Schumpeter
1965/1954: 561) des Homo oeconomicus —, zeugt von einem mangelnden Verstind-
nis fir die wissenschaftstheoretischen Grundlagen der Wirtschaftswissenschaften. Der
Homo oeconomicus fungiert als eine Art Heuristik, mit Hilfe derer das menschliche
Verhalten vorausgesagt werden kann. Definiert man den Menschen als ein Wesen, das
seinen Eigennutzen maximieren méochte, so kann man auf diese Weise unter alternati-
ven Handlungen, die einem Menschen in einer bestimmten Situation zur Auswahl
stehen, alle moglichen bis auf eine ausschlieBen, eben diejenige, in der er seinen Ei-
gennutzen maximiert. Das eroffnet die Mdglichkeit, sich der Deduktion zu bedienen,
denn der Mensch verliert, um es mit philosophischen Termini auszudriicken, seine
Willensfreiheit, nur seine Handlungsfreiheit bleibt tibrig. Der Homo oeconomicus
bildet also die Voraussetzung, die erst ein axiomatisch-deduktives und damit verbun-
den ein mathematisch-quantitatives Vorgehen ermdglicht. Er ist ein Modellmensch,
aus dem wirtschaftliche GesetzmalBigkeiten abgeleitet werden sollen, nicht mehr, aber
auch nicht weniger: So entpuppt sich ,,der mirchenhafte homo oeconomicus, jene
Spuk- und Schreckensgestalt, (...) als ganz harmloses Wesen (...), ndmlich als fingiertes
Subjekt unserer fingierten Handlungen in rationalen Schemata® (Sombart 1930: 259).

3. Der Paradigmenwechsel der Okonomik hin zu einer Naturwissenschaft

3.1 Der Homo oeconomicus als Grundlage fiir eine Naturwissenschaft

Nachdem festgestellt wurde, dass der Homo oeconomicus als Axiom fungiert, um
eine Verwendung der Deduktion zu erméglichen, stellt sich die Frage: Warum wird so
viel Wert gelegt auf diese Methodik? Die Antwort auf diese Frage ldsst sich nur ver-
stehen, wenn man sich die beispiellosen Fortschritte vergegenwirtigt, die die Natur-
wissenschaften ab dem 16. Jahrhundert vollbrachten. Die wissenschaftlichen Erfolge
eines Nikolaus Kopernikus, eines Johannes Kepplers, eines Galileo Galileis und eines
Isaac Newtons, die Epoche machend waren, gingen nicht spurlos an den zeitgendssi-
schen Okonomen vorbei. So lisst sich die Hinwendung zur Deduktion als Versuch
verstehen, die naturwissenschaftlichen Erfolge nachzuahmen, in dem Glauben, dass
solche GesetzmiBigkeiten, die in der Natur entdeckt werden konnten, auch im zwi-
schenmenschlichen und gesellschaftlichen Leben des Menschen auffindbar seien.’
Dies fiihrte dazu, dass sich die Okonomik in der Zeit der Physiokratie und der Klassik

3 Der Gedanke, dass die Naturwissenschaften florierten und mit einem gewissen Selbstbewusstsein
auftreten konnten, wihrend die Disziplinen der praktischen Philosophie stagnierten und ins Hin-
tertreffen zu geraten drohten, ist in der damaligen Zeit hiufig anzutreffen gewesen, so schreibt
Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716): ,,Wen wundert es da, dafB, seitdem wir die Sieger tber
den Erdball sind, ein Feind tibrig geblieben ist: in uns selbst. Und alle Dinge gehorchen uns, nur
nicht der Mensch dem Menschen, nur nicht der Kérper dem Geiste, nur nicht der Geist sich
selbst. (...) Daher ist es nicht verwunderlich, dal man bislang weder eine Wissenschaft vom An-
genehmen noch eine vom Nitzlichen noch eine vom Gerechten begriindet hat (Leibniz
2003/1670: 217). Die Ubernahme naturwissenschaftlicher Methoden durch die Okonomik ent-
sprach also dem Zeitgeist, womit der Homo oeconomicus als Kind seiner Zeit betrachtet werden
kann.

zfwu 14/2 (2013), 218-236 221

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

222

zunehmend der Methoden der jungen Naturwissenschaften, insbesondere denen der
Physik und der Astronomie, bediente, was sich an einem Zitat von John Stuart Mill
(1806—1873) veranschaulichen ldsst:

»Die Gesellschaftswissenschaft ist daher eine deductive Wissenschaft (...) nach
dem Muster (...) der complicierteren Naturwissenschaften. (...) IThre Methode ist
mit einem Worte die concret deductive Methode, von der die Astronomie das
vollendetste, die Physik ein etwas weniger vollkommenes Muster abgibt.” (Mill
1886/1843: 303)

Neben der Ubernahme der Deduktion, beginnen die Okonomen aber auch weitere
Methoden der jungen Naturwissenschaften zu kopieren. So erinnert der methodologi-
sche Individualismus, der mit der Einfithrung des Homo oeconomicus einhergeht, an
die Atomisierung der Physik, die das ZusammenstoB3en kleiner Teilchen untersucht.
Somit wurde die Okonomik zunehmend zu einer mathematisch-formalisierten Diszip-
lin, was sich eindriicklich an einem Zitat von Willlam Stanley Jevons (1835-1882)
belegen ldsst, fiir den diese Entwicklung mehr als selbstverstindlich war:

1t is clear that Economics, if it is to be a science at all, must be mathematical

science. (...) Many persons seem to think that physical sciences form the proper

sphere of mathematical method, and that the moral sciences demand some oth-

er method, — I know not what. (...) To me it seems that owr science must be mathe-

matical, simply because it deals with quantities.” (Jevons 1888: 3)

Da nun das Selbstverstindnis der Wirtschaftswissenschaften als einer Naturwissen-
schaft dargelegt wurde, muss erldutert werden, wie sich dieser Paradigmenwechsel hin
zu einer Naturwissenschaft historisch vollzog und welche Bedeutung dem Homo
oeconomicus in diesem Prozess zukommt.

3.2 Der Homo oeconomicus als notwendige Bedingung fiir den Paradig-
menwechsel der Wirtschaftswissenschaften

Wie entwickelte sich die Okonomik zu einer naturwissenschaftlichen Disziplin? Und
wie war sie vor diesem Paradigmenwechsel beschaffen? Urspriinglich bildeten Oko-
nomik und Ethik gemeinsam mit der Politik die Trias der praktischen Philosophie.
Diese Gliederung ldsst sich bei Philosophen der Antike, Theologen des Mittelalters
und auch bei Okonomen der frithen Moderne finden. Die Okonomik hatte somit eine
nicht zu leugnende normative Komponente. Bedenkt man dies, so tberrascht doch
das ,,disziplinire Nicht-Verhiltnis* (Ulrich 1994: 77), in dem Okonomik und Ethik
gegenwirtig zueinander stehen. Trotz dieses Nicht-Verhiltnisses lassen sich auch
heute noch Spuren der urspriinglichen Verwandtschaft und Gemeinsamkeiten in der
Thematik feststellen, denn sowohl die Okonomik als auch die Ethik nehmen fiir sich
in Anspruch das Handeln rationaler Menschen zu untersuchen. Im Grunde versuchen
beide eine Antwort auf die Frage ,,Wie soll ich handelnr* zu formulieren (vgl. Gobel
2010: 59). Dazu bedient sich die Ethik als Kriterium zur Beurteilung menschlichen
Handelns der Moralitit, wihrend die Okonomik die Effizienz als MafBstab verwendet.
Die beiden Disziplinen unterscheiden sich also durch ihre unterschiedliche Auffas-
sung vom Begriff der Rationalitit. Aber wie konnte es zu dieser ,,Zwei-Welten-
Konzeption® (Ulrich 1994: 77) von 6konomischer und moralischer Rationalitit und
damit zu einer Trennung dieser beiden Wissenschaften kommen? Diese Auseinan-

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

derentwicklung ist als geschichtlicher Prozess zu verstehen, der bedingt worden ist
durch die Herausbildung einer 6konomischen Rationalitit, die konstituierend fir das
Entstehen einer eigenstindigen Okonomik gewirkt hat. Diese 6konomische Rationali-
tit ihrerseits scheint aber nach wie vor auf ethischen Grundlagen zu beruhen.* So
heif3t es bei Karl Homann:

,Der Preis, den die von der Philosophie emanzipierte Einzelwissenschaft Oko-

nomik zahlt, besteht darin, dal3 in ihren spezialisierten Untersuchungen grundle-

gende Zusammenhinge der Ethik nicht mehr diskutiert, sondern vorausgesetzt

werden. (...) Daraus folgt (...) die Gefahr, dal} die ethischen Voraussetzungen

der Okonomik in Vergessenheit geraten. (...) Fundamentaler Gedanke ist, da3

Ethik und Okonomik, da letztere Teil der Ethik bzw. Ausdifferenzierung von

Ethik ist, systematisch nicht in Widerspruch geraten kénnen: Sie haben eine

identische Wurzel. Vermeintliche Konflikte zwischen Ethik und Okonomik (...)

sind damit als Gegensitze innerhalb der Ethik, nimlich zwischen verschiedenen

moralischen Forderungen, zu rekonstruieren.” (Homann 1994: 121)

Der Ursprung der 6konomischen Rationalitit ist die Handlungsanweisung einer be-
stimmten ethischen Position und demnach in der Moralphilosophie zu suchen. Sie ist
das Resultat der Anthropologie bestimmter Autoren, die den Menschen als egoisti-
sches, materialistisches und hedonistisches Wesen charakterisierten. Im Folgenden
sollen in einem ideengeschichtlichen Riickblick zum einen diese ethischen Grundlagen
reflektiert werden und zum anderen soll gezeigt werden, wie sie spiter als Skonomi-
sche Rationalitit Einzug in die Wissenschaftstheorie der Okonomik gehalten haben.
Es gilt einen Blick auf einzelne ausgewihlte Entwicklungsschritte des Menschenbildes
zu werfen, in dem sich die 6konomische Rationalitit inkarniert: den Homo oecono-
micus, der fleischgewordenen 6konomischen Rationalitit. Er ist zwar vielleicht keine
hinreichende Bedingung fir die Entwicklung, aber doch ganz gewiss eine notwendige
gewesen. Der ideengeschichtliche Riickblick umfasst Vertreter des englischen Empi-
rismus, des Merkantilismus, der Physiokratie, der 6konomischen Klassik und des klas-
sischen Utilitarismus.

4 Der kritische Leser mag einwenden, dass die Dichotomie von Moral einerseits und Effizienz
andererseits hinfillig wird, wenn die 6konomische Rationalitit ihren Ursprung in der Ethik hat,
und er hitte damit nicht unrecht. Der Dualismus ldsst sich aber dennoch aufrechterhalten, wenn
man sich vor Augen fiihrt, dass die 6konomische Rationalitit zwar ihren Ursprung in der Ethik
hat, sie sich aber durch die Emanzipation von der praktischen Philosophie gewissermafien ver-
selbststindigt hat: ,,a Philosophy Got Mixed Up in the Mathematics® (McCloskey 1998: 140). Ge-
rade das lisst aber diesen Prozess problematisch erscheinen: Okonomen verhandeln tagtiglich
Uber normative Sachverhalte, tun dies allerdings in einer positiven Sprache, die an die der Natur-
wissenschaften erinnert: ,,It is that along with their new mathematical way of talking the econo-
mists adopted a crusaiding faith, a set of philosophical doctrines, that makes them prone now to fa-
naticism and intolerance. (...) In the way of crusading faiths the doctrines have hardened into cer-
emony, and now support many monks, bishops, and cathedrals* (McCloskey 1998: 140).

zfwu 14/2 (2013), 218-236 223

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

224

3.3 Ideengeschichtlicher Riickblick

3.3.1 Englischer Empirismus

Bedenkt man die Bedeutung von Thomas Hobbes (1588—1654) fiir die nachfolgenden
Philosophen, so erscheint eine Auseinandersetzung mit seinem pessimistischen Men-
schenbild, das er unter anderem in seinem Werk Leviathan aus dem Jahre 1651 ent-
wickelt, als unumginglich. Far Thomas Hobbes gilt, dass die Menschen — ohne den
Staat — ,,sich in einem Zustand befinden, der Krieg genannt wird, und zwar in einem
Krieg eines jeden gegen jeden® (Hobbes 1984/1651: 96). Der Grund dafir muss in
dem Wesen des Menschen gesucht werden. Thomas Hobbes nennt drei Wesenszige,
die dazu fithren, dass sich die Menschen gegenseitig befehden: Die Menschen neigen
erstens dazu, sofern sie nach demselben Gegenstand streben und ihn nicht gemeinsam
genieflen kénnen, zu erbitterten Feinden zu werden und sich gegenseitig zu bekriegen.
Da sich zweitens die Menschen dadurch misstrauen, versuchen sie aus Grinden der
Vorsicht dem jeweils anderen zuvor zu kommen. Schliellich versuchen sich die Men-
schen drittens gegenseitig zu unterwerfen aus Griinden der Ruhmsucht. Die kriegeri-
sche Neigung des Menschen lisst sich letztlich auf den Wunsch nach Selbsterhaltung,
der jeder menschlichen Handlung zugrunde liegt, zurlckfihren (vgl. Hobbes
1984/1651: 95). In dem Krieg eines jeden gegen jeden ist es geboten, sich egoistisch
zu verhalten:

,Und weil sich die Menschen (...) im Zustand des Kriegs eines jeden gegen je-

den befinden, was bedeutet, daf} jedermann von seiner eigenen Vernunft ange-

leitet wird, und weil es nichts gibt, das er nicht méglicherweise zum Schutz sei-

nes eigenen Lebens gegen seine Feinde verwenden kénnte, so folgert daraus,

daf} in einem solchen Zustand jedermann ein Recht auf alles hat, selbst auf den
Korper eines anderen.” (Hobbes 1984/1651: 99)

Um eben diesen Zustand zu tberwinden, schlieBen die Menschen einer Gesellschaft
miteinander einen Vertrag und treten Rechte ab an einen Souverin, dessen Aufgabe
die Friedenserhaltung ist. Dies ist die Geburtsstunde des Leviathans, also des Staates.
Erkenntnisse, die fiir diese Untersuchung hilfreich sind, kénnen folgendermallen zu-
sammengefasst werden: Thomas Hobbes sicht in den Bediirfnissen und Begierden
den ausschlaggebenden Antrieb menschlichen Handelns und stellt damit den Mensch
als ein egoistisches Wesen dar.

John Locke (1632-1704) vertritt in seinem Werk ,Versuch tiber den menschlichen
Verstand® aus dem Jahre 1690 die Meinung, dass das menschliche Denken und Han-
deln allein auf das Erreichen von Freude oder Lust und das Vermeiden von Schmerz
oder Unlust ausgerichtet ist. Der Mensch wird angetrieben von seinem Verlangen
oder Begehren. John Locke nennt es Unbehagen. Das Unbehagen des Menschen stellt
ein Gefiihl der Unzufriedenheit dar, das ausgelost wird durch die Abwesenheit eines
Gutes, dessen er bedarf (vgl. Locke 2006/1690: 298ff.). Das Unbehagen schligt sich
dann in einem Willen nieder, der die Kraft und die Titigkeit des Menschen auf das
Erreichen eines einzigen Zieles richtet: die Beseitigung des Unbehagens, denn dieses
bedeutet Gliick. Das menschliche Streben dient also der Suche nach dem Gliick:

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

,,Die Natur hat, das gebe ich zu, dem Menschen ein Verlangen nach Glick und
eine Abneigung vor dem Ungliick eingepflanzt; dies sind in der Tat angeborene
(...) Prinzipien, die (...) tatsichlich dauernd auf all unsere Handlungen einwir-
ken und sie beeinflussen. Sie lassen sich bestindig und durchweg bei allen Men-
schen und in jedem Lebensalter beobachten.” (Locke 2006/1690: 54f.)

Dieses Streben findet aber kein Ende, denn auch wenn der Mensch Glick empfindet,
so setzt augenblicklich ein Begehren ein, sein Gliick zu erhalten, und eine Furcht, sein
Glick zu vetlieren (vgl. Locke 2006/1690: 302). Indem nun John Locke den Sinn der
Titigkeit des Menschen ,,in dem eifrigen und unermiidlichen Streben nach wahrem
und dauerndem Glick® (Locke 2006/1690: 319) ausmacht und dieses Gliick definiert
als das Vermeiden von Unlust beziechungsweise als das Erreichen von Lust, scheint er
eine eudaimonistisch-utilitaristische Ethik zu vertreten, die schon Entscheidendes von
den Ausfithrungen Jeremy Benthams und John Stuart Mills, von denen noch zu spre-
chen sein wird, vorweg nimmt (vgl. Rolle 2005: 74).

Mit seinen Schriften ,Ein Traktat Giber die menschliche Natur® und ,Eine Untersu-
chung iiber den menschlichen Verstand® bt David Hume (1711-1776) einen erhebli-
chen Einfluss auf seinen Freund Adam Smith aus. Obwohl David Hume dem Men-
schen durchaus edles Verhalten zuschreibt, charakterisiert er ihn als ein selbststichtiges
Wesen. Fiir die Menschen gilt: ,,Jedermann liebt sich selbst mehr als irgend einen an-
deren einzelnen Menschen® (Hume 1973/1739: 230). Beachtenswert ist aber, dass
David Hume die Selbstsucht des Menschen nicht einfach als eine anthropologische
Feststellung benutzt, die nicht weiter hinterfragt wird, sondern dass er gleichzeitig
nach einem Grund fiir ihr Vorhandensein sucht. Die Ursache fiir die Selbstsucht fin-
det er in der Tatsache, dass der Mensch im Verhiltnis zu seinen Bedirfnissen zu we-
nige Glter besitzt (vgl. Hume 1973/1739: 238). Guter dienen also der Befriedigung
von menschlichen Bediirfnissen. An dieser Stelle ldsst sich bereits ein gewisses hedo-
nistisches Element bei David Hume erkennen:

,Dem menschlichen Geist ist das Geftihl der Lust und Unlust eingepflanzt; und

dies Gefiihl bildet die hauptsichlichste Triebfeder und den hauptsichlichsten

bewegenden Faktor bei allen unseren Handlungen.* (Hume 1973/1739: 162)

Der Mensch lisst sich also zum einen als ein egoistisch und hedonistisch veranlagtes
Wesen charakterisieren. Zum anderen stellt David Hume aber fest, dass der Mensch
zum Leben auch anderer Menschen bedarf. Er betont die gegenseitige Abhidngigkeit
der Menschen in einer Gesellschaft (vgl. Hume 2007a/1748: 116). Der Mensch besitzt
cine emphatische Kraft, die ihm Einblick in das Leiden anderer Menschen gewihrt
(vgl. Hume 1973/1739: 103). Er kann Mitgefihl, David Hume nennt es auch Sympa-
thie, empfinden: ,,Dieses Gefiihl kann kein anderes sein als eine Sympathie mit dem
Gluck der Menschheit und eine Empérung uber ihr Elend” (Hume 2007b/1751: 220).
Das Mitgefiithl gibt dem Menschen eine lebhafte Vorstellung von der geistigen und
seelischen Verfassung eines anderen Menschen. Deshalb verhalten sich ,,die Men-
schen (...) in ihrem Innern zueinander wie Spiegel® (Hume 1973/1739: 98). Die Posi-
tion David Humes kann also dergestalt zusammengefasst werden, dass der Mensch ein
egoistisches und hedonistisches Wesen ist. Es gibt aber auch eine Kraft, die Sympa-
thie, die dem Menschen zur Hilfe anderer handeln lisst. Sowohl diese Konstellation
als auch bestimmte Begriffe werden uns bei Adam Smith wieder begegnen, der auch

zfwu 14/2 (2013), 218-236 225

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

226

das Vermichtnis seines Freundes zu wiirdigen wusste, als er von ithm sagte, er sei der ,,bei
weitem bertthmteste Philosoph und Historiker unserer Zeit (Smith 1974/1776: 670).

3.3.2 Bernard Mandeville

In dem Gedicht ,Der unzufriedene Bienenstock oder die ehrlich gewordenen Schur-
ken‘, das 1705 anonym als Sixpenny-Broschiire verdffentlicht wurde, spiter aber
durch Anmerkungen in Form von Kommentaren, Essays und Dialogen erweitert als
,Die Bienenfabel oder Private Laster, Sffentliche Vorteile‘ erschien, verfolgt Bernard
Mandeville (1670-1733) die Absicht in Abgrenzung zur zeitgendssischen Moralphilo-
sophie, den Menschen nicht darzustellen, wie er sein sollte, sondern wie er in Wirk-
lichkeit ist (vgl. Mandeville 1980/1714: 93). Das Ergebnis seiner Untersuchung stellt
cine Satire auf die englische Gesellschaft zu Beginn des 18. Jahrhunderts dar. Die
duBerst provokante These des Gedichtes lautet, dass ausgerechnet die menschlichen
Laster — und nur diese — verantwortlich sind fiir das allgemeine Wohl. Die Fabel be-
steht aus vier Teilen. In dem ersten Teil ist von einem Bienenstock, der sich in seiner
Blutezeit befindet, sowohl materiell als auch kulturell, die Rede:

,Ein Bienenstock, dem keiner sich / An Macht und Reichtum sonst verglich, /

Des fleilige, wohlgenidhrte Schaten / Geehrt in Krieg und Frieden waten, / War

als das rechte Heimatland / Von Kunst und Wissenschaft bekannt.“ (Mandeville

1980/1714: 80)

Bernard Mandeville schildert darauffolgend mit Scharfsinn und einem gewissen Witz
die Missstinde in der Gesellschaft. Die in der gesellschaftlichen Ordnung tiefer ste-
henden Schichten arbeiten hart, leben in Armut und werden ausgebeutet:
,,Millionen widmen Kraft und Zeit / Der Andern Lust und Eitelkeit, / Millionen
wieder sind berufen, / Um zu zerstoren, was jene schufen. (...) Indes mit Sense

und mit Schaufel / Gar mancher fleiBlige arme Teufel / Bei seiner Arbeit schwit-
zend stand, / Damit et was zu knappern fand.“ (Mandeville 1980/1714: 81)

Die in der gesellschaftlichen Ordnung hoher stehenden Berufsgruppen dagegen lassen
sich von ihrer Gier zu moralisch verwerflichem Handeln verleiten: Die Advokaten
verdrehen das Recht und ziehen Prozesse unnétig in die Linge, Arzte schreiben eifrig
Rezepte, um mit dem Apotheker befreundet zu bleiben, Priester geben den Hilfsbe-
diirftigen keine Speisen, Minister bestehlen den Kénig und die Richter schlieBlich sind
korrupt und lassen sich bestechen (vgl. Mandeville 1980/1714: 81). Der geradezu
paradox erscheinende Umstand dabei ist, dass es gerade diese Missstinde sind, die erst
den Reichtum und die Macht des Landes erméglichen:
,»Ttrotz all dem stindlichen Gewimmel / War’s doch im ganzen wie im Himmel.

(...) Der Allerschlechteste sogar / Furs Allgemeinwohl titig war.” (Mandeville
1980/1714: 84)

Dieser Zusammenhang bedarf einer Erklirung. Das lasterhafte Wesen des Menschen
ist insofern niitzlich fir das Wohl der Allgemeinheit, als es den Konsum und damit
auch die Produktion anregt, wodurch der Reichtum und die Macht eines Landes ge-
wihtleistet werden. So betrachtet John Maynard Keynes Bernard Mandeville nicht zu
Unrecht als einen geistigen Vorginger seiner Theorie der effektiven Nachfrage (vgl.
Keynes 2009/1936: 305). Im zweiten Teil wird der Ruf an die Gotter nach Tugend-

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

haftigkeit laut (vgl. Mandeville 1980/1714: 86). Dieser wird von den Gottern erhort
und die Gesellschaft von ihren Lastern befreit. Doch beginnt damit der Niedergang
der Gesellschaft, der im dritten Teil beschrieben wird. Durch das tugendhafte Han-
deln seiner Birger verliert die Gesellschaft plotzlich thren Wohlstand:

,»Wie das Gewerbe nun gedeiht / Bei unsrer Bienen Ehtlichkeit, / Darauf achte

man: Fort ist die Pracht, Veridndert alles Gber Nacht. (...) Da man auf Luxus

jetzt verzichtet, / So ist der Handel bald vernichtet. / Manch Handwerk mehr
und mehr verfill, / Betriebe werden eingestellt.” (Mandeville 1980/1714: 89ff.)

Durch den Verfall der Kunste findet auch die Kultur ihr Ende. In dem vierten und
letzten Teil schlieBlich, der die Uberschrift ,,Die Moral® trigt, heif3t es:

,»50 klag denn nicht: fur Tugend hat’s / In groBlen Staaten nicht viel Platz. (...)
Von Lastern frei zu sein, wird nie / Was andres sein als Utopie. / Stolz, Luxus
und Betriigerei / Muf3 sein, damit ein Volk gedeih. (Mandeville 1980/1714: 92)

Es besteht gemeinhin kein Grund, warum egoistisches Streben des Menschen unwei-
gerlich zu moralisch verwerflichen Handlungen fiithren sollte. Doch Bernard Mande-
ville iiberspannt diese Position, indem er den Egoismus verantwortlich macht fir das
allgemeine Wohl. Von seinen Widersachern wurde Bernard Mandeville unterstellt, er
habe eine sehr strenge Definition von Tugend gebraucht, wodurch sehr viel was
durchaus tugendhaft sei, als lasterhaft erscheint. Einer seiner Kritiker ist niemand
anderes als Adam Smith, der in Bezug auf die Bienenfabel bemingelte, dass Mandevil-
le die Leidenschaften des Menschen in einem Ubertriebenen Mal3e darstelle, so dass
man nicht umhin komme, sie als moralisch verwerflich zu geileln, was aber nicht
unbedingt notwendig sei, da die Handlungen des Menschen, sofern sie in bescheide-
nem Male auftreten, nicht gegen die Moral verstoBen missen (vgl. Smith 2010/1714:
511f). Der Grund dafiir kann in Mandevilles Menschenbild ausgemacht werden, mit
dem er sich in die Nachfolge Thomas Hobbes® stellt:

,»Es gibt nichts so allgemein Unverfilschtes auf Erden wie die Liebe, die jedes

Geschopf, das ihrer fihig ist, zu sich selbst hegt. Da es ferner keine Liebe ohne

gleichzeitiges Streben nach Erhaltung des geliebten Gegenstandes gibt, so wird

man in keinem lebenden Wesen etwas finden, was aufrichtiger gemeint wire als

sein Wille, Wunsch und Bemiihen, das eigene Selbst zu erhalten. (Mandeville
1980/1714: 236f.)

Der Vorwurf seitens Smiths scheint also durchaus seine Berechtigung zu haben. Ber-
nard Mandeville leugnet tatsachlich die Moglichkeit jedweden altruistischen Handelns.
Ihm zufolge agiert der Mensch selbst dann egoistisch, wenn er vorgibt altruistisch zu
handeln.

3.3.3 Frangois Quesnay

Mit der Physiokratie, was ubersetzt ,,Herrschaft der Natur” bedeutet, beginnt der
Prozess, in dem sich die Okonomik von den iibrigen Sozialwissenschaften ab- und
sich der Mathematik und Physik zuwendet. Dieser Vorgang lisst sich am ,Tableau
économique’ darlegen. Mit dem ,Tableau économique’, das 1758 von Francois
Quesnay (1695-1774) entwickelt wurde, finden wir das erste Beispiel in der Theorie-
geschichte fir den Versuch einer quantitativen Darstellung von volkswirtschaftlichen

zfwu 14/2 (2013), 218-236 227

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

228

Zusammenhingen. Durch die Wechselbezichungen, in denen die Landwirtschaft (la
classe productive), das Gewerbe und der Handel (la classe stérile) und die Grundei-
gentimer (classe des propriétaires) zueinander stehen, entsteht ein Wirtschaftskreis-
lauf, in dessen Fortgang der Mehrwert, der ausschlieSlich von der Natur geschaffen
worden ist, unter den einzelnen gesellschaftlichen Klassen verteilt wird. Die Betrach-
tung der Volkswirtschaft erfolgt dabei unter Ausschluss aller anderen gesellschaftli-
chen und staatlichen Institutionen. Auf diese Weise entsteht eine rein 6konomische
Sphire. Francois Quesnay kann aber auch als derjenige gelten, der als erster die der
O6konomischen Sphire zugehorige Rationalitit, wihlt man zumindest die Deutlichkeit
der Ausdrucksweise als Mal3stab, ausformuliert hat: Das 6konomische Prinzip. IThm
zufolge sollte die gréfite Befriedigung der menschlichen Bediirfnisse mit dem gerings-
ten Aufwand erzielt werden. Die Effizienz wird dabei in einem hedonistischen Sinne
verstanden. Bedenkt man, dass Jeremy Bentham das Prinzip der Niitzlichkeit dhnlich
definiert, kann man Francois Quesnay wohl als einen Wegbereiter der utilitaristischen
Lehte betrachten (vgl. Schumpeter 1965/1954: 300f). Bemerkenswert ist auch, dass
bereits Francois Quesnay die Auffassung vertrat, dass bei Vorhandensein eines kom-
petitiven Marktes, auf dem vollstindiger Wettbewerb herrscht, die groB3te Bediirfnis-
befriedigung aller Menschen dann eintritt, wenn jeder Mensch seinem Selbstinteresse
gemil} handelt; ein Gedanke, dessen Urheberschaft oft mit Adam Smith und seiner
Metapher der ,,unsichtbaren Hand“ verbunden wird. So empfiehlt er in einer seiner
Maximen im Anschluss an das Tableau économique:

»Dal es einem jeden freistehe, auf seinem Acker diejenigen Bodenprodukte an-

zubauen, die ihm sein Interesse, sein Vermégen, die Beschaffenheit des Bodens

eingeben, um daraus den groitmdéglichen Ertrag zu erzielen. Das Monopol darf

beim Anbau von Grund und Boden niemals begiinstigt werden, denn es schadet
dem Gesamtrevenuen der Nation.” (Quesnay 1971a/1758: 435)

So wirkt also der egoistische Mensch, ,,der lenkt und leitet, der befichlt und anweist;
der die Ausgaben erhdht, um die Profite zu steigern, der indem er jedes Mittel aus-
nutzt und jeden persdnlichen Vorteil wahrnimmt, zum Wohle aller (Quesnay

1971b/1756: 50).

3.3.4 Okonomische Klassik

In seinem ,Wohlstand der Nationen® aus dem Jahre 1776 entwickelt Adam Smith ei-
nen Gedankengang, der viele Menschen faszinierte und sie in seinen Bann zog. Dort
wird dem Selbstinteresse eine moralische Qualitit zuerkannt, weil es einen Beitrag
zum Allgemeinwohl leistet:

,»Nicht vom Wohlwollen des Metzgers, Brauers und Backers erwarten wir das,

was wir zum Essen brauchen, sondern davon, dal} sie ihre eigenen Interessen

wahrnehmen. Wir wenden uns nicht an ihre Menschen- sondern an ihre Eigen-

liebe, und wir erwihnen nicht die eigenen Bedirfnisse, sondern sprechen von
ihrem Vorteil.“ (Smith 1974/1776: 17)

Adam Smith ist davon iberzeugt, dass, wenn der richtige institutionelle Rahmen ge-
schaffen worden ist, das eigenniitzige Handeln der Individuen in fir das Kollektiv
férderliche Bahnen gelenkt werden kann. Auf der einen Seite bedeutet jede 6konomi-

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

sche Beschrinkung seitens des Staates eine Behinderung fiir die Schaffung von Wohl-
stand:

,,Gibt man daher alle Systeme der Beglinstigung und Beschrinkung auf, so stellt

sich ganz von selbst das einsichtige und einfache System der natiirlichen Freiheit

her. Solange der einzelne nicht die Gesetze verletzt, i3t man ihm vollige Frei-

heit, damit er das cigene Interesse auf seine Weise verfolgen kann.“ (Smith

1974/1776: 582)

Auf der anderen Seite strebt der Mensch unablissig nach materiellen Gegenstinden,
um seine Lebensbedingungen zu verbessern. Durch den Marktmechanismus fihrt
dieses Streben der Menschen zu einer effizienten Allokation der Ressourcen, was ma-
teriellen Wohlstand zur Folge hat. Auf diese Weise wird jeder ,,von einer unsichtbaren
Hand geleitet, um einen Zweck zu férdern, den zu erfiillen er in keiner Weise beab-
sichtigt hat* (Smith 1974/1776: 371), und trigt dazu bei, seinen Eigennutzen in Ge-
meinnutzen zu transformieren. Doch ist der Mensch nach Adam Smith gar nicht so
egoistisch, wie es bislang den Findruck macht. Zwar macht er auch in seiner ,Theorie
der ethischen Gefthle® aus dem Jahre 1759 in dem Selbstinteresse eine der treibenden
Krifte menschlichen Handelns aus, denn

»jedermann ist von der Natur in erster Linie und hauptsichlich seiner eigenen

Obsorge anvertraut worden; und da er mehr dazu geeignet ist, fiir sich selbst zu

sorgen als fiir irgendeinen anderen, so ist es recht und billig, dal3 er fiir sich selber

sorge. Daher liegt jedermann weit mehr an demjenigen, was ihn selbst unmittel-
bar betrifft, als an dem, was einen anderen angeht. (Smith 2010/1759: 132)

Jedoch grenzt sich Adam Smith ganz entschieden von dem Menschenbild Bernard
Mandevilles (und damit von dem von Hobbes) ab:
,»Mag man den Menschen fiir noch so egoistisch halten, es liegen doch offenbar
gewisse Prinzipien in seiner Natur, die ihn dazu bestimmen, an dem Schicksal
anderer Anteil zu nehmen, und die ihm selbst die Gliickseligkeit dieser anderen

zum Bediirfnis machen, obgleich er keinen anderen Vorteil daraus zicht, als das
Vergniigen, Zeuge davon zu sein.* (Smith 2010/1759: 5)

Der Mensch zeichnet sich Adam Smith zufolge durch die Eigenschaft aus, Mitgefihl
fir die Leiden und Freuden anderer Menschen empfinden zu kénnen. Er besitzt das
empathische Vermdgen, die Gefiihle ecines anderen Menschen nachzuempfinden,
indem er sich in dessen Situation hineinversetzt und sich vorzustellen versucht, wie er
sich in diesem Augenblick selbst fithlen wirde. Diese Fdhigkeit nennt Adam Smith
Sympathie (vgl. Smith 2010/1759: 6ff.). Die Sympathie ermdglicht es erst, die Ge-
fithlsregungen anderer Menschen beurteilen zu kénnen. Je nach dem ob die eigenen
mit den fremden Gefiihlen Gibereinstimmen, kénnen sie gebilligt werden oder nicht:
,Derjenige, dessen Sympathie ebenso grof3 ist wie mein Kummer, wird nicht
umhin kénnen, zuzugeben, dal mein Gram begriindet und vernunftgemal ist.
(...) Umgekehrt wird derjenige, der bei (...) verschiedenen Gelegenheiten keine
derartige Gemiitsbewegung empfindet wie ich oder keine, die in irgendeinem
Verhiltnis zu meinen Gefiihlen stinde, nicht umhin kénnen, meine Empfin-

dungen zu miBbilligen, und zwar eben wegen ihrer Nichtiibereinstimmung mit
seinen eigenen.* (Smith 2010/1759: 19)

zfwu 14/2 (2013), 218-236 229

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

230

Die eigene Sympathie ist also der Maf3stab, mit dem das Handeln anderer Menschen
beurteilt wird. Es ist aber dem Menschen ein Anliegen, die Wiirdigung und Anerken-
nung anderer Menschen zu erhalten, denn

,,als die Natur den Menschen fiir die Gesellschaft bildete, da gab sie ihm (...) ein

urspriingliches Verlangen mit, seinen Briidern zu gefallen, und eine ebenso ur-
sprungliche Abneigung, ihnen wehe zu tun.* (Smith 2010/1759: 187)

Der Mensch muss also, um die Billigung seiner Mitmenschen erhalten zu kénnen, sein
Selbstinteresse ziigeln. Das geschieht durch den unparteiischen Zuschauer. Der unpar-
telische Zuschauer bezeichnet das Konnen des Menschen, in eine kritische Distanz zu
sich selbst zu treten und auf diese Weise das eigene Handeln zu beurteilen:
,»Wir stellen uns selbst als die Zuschauer unseres eigenen Verhaltens vor und
trachten nun, uns auszudenken, welche Wirkung es in diesem Lichte auf uns
machen wiirde. Dies ist der einzige Spiegel, der es uns ermdglicht, die Schick-

lichkeit unseres eigenen Verhaltens einigermalB3en mit den Augen anderer Leute
zu untersuchen.” (Smith 2010/1759: 180f.)

Das Selbstinteresse ist bei Adam Smith also kein ziigelloser Egoismus so wie bei
Mandeville, sondern wird durch die Sympathie und den unparteiischen Zuschauer in
seine Schranken verwiesen. Der Mensch muss ndmlich, um die Anerkennung und
Wiirdigung seiner Mitmenschen erhalten zu kénnen, die ,,Anmallungen seiner Selbst-
liebe dimpfen und diese auf jenen Grad herabstimmen, den andere Menschen noch
nachzuempfinden vermogen® (Smith 2010/1759: 133).

Wie gezeigt wurde, vertritt Adam Smith noch das Bild eines ganzheitlichen Menschen
frei von jeglicher Abstraktion.> Das wird sich spitestens mit David Ricardo (1772-
1823) dndern. Sein Werk ,Grundsitze der Volkswirtschaft und Besteuerung® aus dem
Jahre 1817 stellt den Beginn einer aus threm philosophischen Zusammenhang heraus-
gelsten — einer reinen — Wirtschaftstheorie dar (vgl. Rolle 2005: 122). David Ricardos
erklirtes Ziel dabei ist es, die unverinderlichen Gesetze der Wirtschaft ausfindig zu
machen. Dogmengeschichtlich bedeutsam ist, dass David Ricardo sich als erster Oko-
nom des Hilfsmittels der Abstraktion bedient. Der Mensch wird nun aus seinen gesell-
schaftlichen und zwischenmenschlichen Beziehungen herausgehoben. David Ricardo
wendet sich also von der Betrachtung der Realitdt ab, indem er keinen wirklichen
Menschen mehr beschreibt. Dieser fiktive Mensch hat als Ziel nur noch die Maximie-
rung seines Higennutzens (vgl. Rolle 2005: 122). Bereits Adam Smith hatte vor ihm
den Eigennutzen als die entscheidende Eigenschaft des wirtschaftlich titigen Men-
schen ausgemacht, diese Feststellung beruhte allerdings auf Beobachtung und einer
dementsprechenden Anthropologie. David Ricardo dagegen verwendet den Eigennut-

> Michael S. ABlinder verwehrt sich aus diesem Grund des Gedankens, Adam Smith als Begriinder
des Homo oeconomicus zu betrachten: ,,.Der bis heute immer wieder unternommene Versuch,
Adam Smith posthum zum ,Vater‘ eines ,homo oeconomicus® erkliren zu wollen, entbehrt jed-
weder Grundlage. (...) Grundlegend fiir die Entstehung des konomischen Menschenbildes ei-
nes ,homo oeconomicus‘ ist (...) vielmehr die utilitaristische Philosophie eines Jeremy Bentham
und eines John Stuart Mill, die den Nutzen zum obersten Prinzip der Moralphilosophie erhebt®
(ABliander 2007: 156f.).

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

zen als eine Primisse, als eine vereinfachende Annahme.¢ Selbstverstindlich ist er sich
bewusst, dass sich der Mensch auch von anderen Motiven als nur dem Eigennutzen
leiten ldsst, er vernachlissigt sie aber weitestgehend. Die Verkiirzung des Menschen
auf seinen Higennutzen ist eine methodologische Notwendigkeit, um GesetzmalBigkei-
ten deduktiv ableiten zu kénnen. Der FEigennutzen dient lediglich als Axiom:

,It is self-interest which regulates all the speculations of trade, and where that

can be clearly and satisfactorily ascertained, we should not know where to stop
if we admitted any other rule of action. (Ricardo 1962/1810-1811: 102)

Der von David Ricardo begonnene Weg der Abstraktion wird nun von John Stuart
Mill konsequent fortgesetzt.” In seinem Essay ,Uber die Definition der politischen
Okonomie und die ihr angemessene Forschungsmethode’, das 1844 mit weiteren Es-
says unter dem Titel ,Einige ungeléste Probleme der politischen Okonomie® veroffent-
licht wurde, legt er Rechenschaft ab iiber seine Wissenschaftstheorie. Die Okonomik
erhilt bei ihm einen eigenen Forschungsgegenstand, so behandelt die Okonomik
,»nicht die Gesamtheit der menschlichen Natur (...) und ebensowenig die Ge-
samtheit menschlichen Verhaltens in der Gesellschaft. Sie beschiftigt sich mit
dem Menschen lediglich in seiner Eigenschaft als Wesen, das Reichtum besitzen
mo6chte und das die relative Effizienz der Mittel zum Erreichen dieses Zieles

beurteilen kann. (...) Sie abstrahiert v6llig von allen anderen Leidenschaften o-
der Motiven des Menschen.* (Mill 2008a/1844: 170)

John Stuart Mill versteht den Menschen demnach als ein Wesen, das nach Reichtum
strebt. Dabei weil3 er um die mangelnde Realitdtsnihe seines Menschenbildes: ,,Nicht,
daB jemals ein politischer Okonom so toricht gewesen wire, anzunehmen, die
Menschheit sei wirklich so beschaffen® (Mill 2008a/1844: 171). Dessen ungeachtet
hilt er seine Abstraktion vom Menschen fiir gerechtfertigt, weil es tatsichlich Bereiche
menschlicher Titigkeit gibt, in denen das Streben nach Reichtum das Hauptmotiv des
Menschen bildet (vgl. Mill 20082/1844: 170). Diese Abstraktion bietet nun aber die
Moglichkeit sich der Deduktion, die er hier als a-priori-Methode bezeichnet, zu bedie-
nen. Es besteht die Notwendigkeit sich der Deduktion zu bedienen, weil die Indukti-
on, die er a-posteriori-Methode nennt, auf dem Gebiet der Gesellschaft ,,insgesamt
ein unbrauchbares Werkzeug ist“ (Mill 2008a/1844: 177), da es unmoglich sei, in der
Gesellschaft Experimente durchzufithren, und demnach induktiv keine Gesetzmafig-
keiten aus der Wirklichkeit abgeleitet werden kénnten. Das Streben nach Reichtum

6 Peter Ulrich schreibt diesbeziiglich: ,,Der Lebensweg des homo oeconomicus begann eine Gene-
ration nach der klassischen liberalen Wirtschaftstheorie Smith’scher Prigung. Der von Anfang an
auffallend kluge, aber etwas einseitig begabte Bursche ging erst aus der fruchtbaren Verbindung
der klassischen politischen Okonomie mit dem Utilitarismus hervor. Geburtshelfer war David
Ricardo. Er entwarf den homo oeconomicus als methodische Hilfsfigur, um die wirtschaftstheo-
retischen Probleme von den Problemen der Wirklichkeit abzugrenzen und sie zu vereinfachen.
Homo oeconomicus ist damit hchstpersonlich der symbolische Ausdruck fir die Abkoppelung
der 6konomischen Theorie von der Lebenswelt, also fiir die Entstehung der autonomen Oko-

nomik* (Ulrich 1986: 196).

7 Friedrich August von Hayek (1899—-1992) meint sogar in John Stuart Mill den Urheber des Homo
oeconomicus ausmachen zu kénnen: ,,Sogar die bertihmte Fiktion des homo oeconomicus (...)
wurde neben vielem anderen (...) erst vom jingeren Mill in die klassische National6konomie ein-

gefithrt® (Hayek 1991: 76f.).

zfwu 14/2 (2013), 218-236 231

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

232

dient also als Axiom, das willkiirlich gesetzt worden ist. Er vergleicht das mit dem
willkiirlichen Setzen von Axiomen in der Mathematik, wo eine Gerade definiert ist als
,,das, was eine Linge, aber keine Breite hat™ (Mill 20082/1844: 175).

3.3.5 Der klassische Utilitarismus

Bei dem Utilitarismus handelt es sich um einen Versuch moralische Normen mit Hilfe
von wissenschaftlichen Methoden zu begriinden (vgl. Hoffe 2008: 8). Wie jeder ande-
re ethische Ansatz auch betrachtet es der Utilitarismus als seine Aufgabe, ein morali-
sches Kriterium fiir die Beurteilungen von Handlungen zu geben. Die utilitaristische
Ethik zeichnet sich dabei aus, dass sie nicht bestimmten Handlungen unabhingig von
ihren Konsequenzen einen moralischen Wert zuschreibt, sondern die Richtigkeit einer
Handlung ausschlieSlich anhand ihrer Folgen beurteilt. Sie wird deswegen auch als
teleologische Ethik bezeichnet. Als Maf3stab zur Beurteilung der Folgen einer Hand-
lung dient der Nutzen (lat. utilitas). Der Nutzen einer Handlung gibt an, inwiefern sie
dazu beitrigt, menschliche Bediirfnisse zu befriedigen:

,Unter Nitzlichkeit ist jene Eigenschaft an einem Objekt zu verstehen, durch

die es dazu neigt, Gewinn, Vorteil, Freude, Gutes oder Gliick hervorzubringen

(...) oder (...) die Gruppe, deren Interesse erwogen wird, vor Unheil, Leid, B6-
sem oder Ungliick zu bewahren.“ (Bentham 2008/1780: 56)

Jeremy Bentham meint in seiner ,Einfiihrung in die Prinzipien von Moral und Gesetz-
gebung’, die im Jahre 1780 erschienen ist, eine anthropologische Grundaussage iiber
den Menschen treffen zu konnen, wenn er schreibt:

,,Die Natur hat die Menschheit unter die Herrschaft zweier souveriner Gebieter

— Leid und Freude — gestellt. Es ist an ihnen allein aufzuzeigen, was wir tun sol-

len, wie auch zu bestimmen, was wir tun werden. Sowohl der MaB3stab fiir Rich-

tig und Falsch als auch die Kette der Ursachen und Wirkungen sind an ihrem

Thron festgemacht. Sie beherrschen uns in allem, was wir tun, was wir sagen,
was wir denken.” (Bentham 2008/1780: 55)

Der an dieser Stelle beschriebene Hedonismus stellt auf der einen Seite ein deskripti-
ves Element dar, um das Wesen des Menschen zu beschreiben, besitzt aber zum ande-
ren einen normativen Charakter, denn die Handlung, die am meisten Freude oder am
wenigsten Leid bereitet, gilt als moralisch geboten (vgl. Hoffe 2008: 16). Um Hand-
lungen bewerten zu kénnen, fihrt Jeremy Bentham das hedonistische Kalkil ein. Mit
Hilfe dessen wird der Eigennutzen eines jeden von der Handlung Betroffenen ermit-
telt. Jeremy Bentham fihrt zur Bestimmung des Eigennutzens sechs Kriterien an:
Erstens die Intensitit der Freude oder des Leids, zweitens die Dauer der Freude oder
des Leids, drittens den Grad der Gewissheit, mit der die Freude oder das Leid wo-
moglich eintreten wird, viertens die Ndhe oder die Ferne des Eintretens der Freude
oder des Leids, fiinftens die Folgentrichtigkeit und sechstens die Reinheit der Freude
oder des Leids (vgl. Bentham 2008/1780: 80). Addiert man den Eigennutzen aller von
der Handlung Betroffenen, erhilt man als Summe den Gesamtnutzen:

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

,Man ziche die Bilanz; befindet sich das Ubergewicht auf der Seite der Freude,
so ergibt sich daraus fir die betroffene Gesamtzahl oder Gemeinschaft von In-
dividuen cine allgemein gute Tendenz der Handlung; befindet es sich auf der
Seite des Leids, ergibt sich daraus fiir die gleiche Gemeinschaft eine allgemein
schlechte Tendenz.“ (Bentham 2008/1780: 81)

Entscheidend hierbet ist, dass Jeremy Bentham glaubt, den Gesamtnutzen mathema-
tisch genau ermitteln und als Zahlenwert ausdriicken zu kénnen. Aus diesem Grund
gilt Jeremy Bentham als Vertreter eines quantitativen Utilitarismus. Groflen Einfluss
hatte er damit auf William Stanley Jevons (1835-1882), der ihn in seinem Hauptwerk
,The Theory of Political Economy‘ sogar namentlich erwihnt und von ihm die Defini-
tion des Nutzens unverindert Gbernimmt (vgl. Jevons 1888: 38). Auch John Stuart
Mill stimmt mit Jeremy Bentham tberein,

,»,daB Lust und das Freisein von Unlust die einzigen Dinge sind, die als End-

zweck winschenswert sind, und daf3 alle anderen wiinschenswerten Dinge (...)

entweder deshalb winschenswert sind, weil sie selbst lustvoll sind oder weil sie

Mittel sind zur Beférderung von Lust und zur Vermeidung von Unlust.” (Mill
2008b/1863: 86)

Dennoch vollzieht der quantitative Utilitarismus durch John Stuart Mill einen Wandel
zu einem qualitativen. John Stuart Mill sieht sich ndmlich mit dem Vorwurf konfron-
tiert, dass der Hedonismus des Utilitarismus allzu stark die menschlichen Ttiebe beto-
nen wirde, da man mit dem Begriff ,,Lust™ vor allem an die korperlichen Freuden,
wie etwa die des Essens und Trinkens, die der Sexualitit oder die des Ausspannens, in
Verbindung bringen wiirde, ,,die nur der Schweine wiirdig wire[n]* (Mill 2008b/1863:
86). Fiir John Stuart Mill stellt dies ein Missverstindnis dar. Er meint, dass die intellek-
tuellen Freuden des Verstandes einen weit groleren Wert besitzen als die der Sinn-
lichkeit. IThm zufolge muss nicht nur die Quantitit, sondern auch die Qualitit der
Freude mit beriicksichtig werden (vgl. Mill 2008b/1863: 87). So kann er auch schlie3-
lich sagen: ,,Es ist besser ein unzufriedener Mensch zu sein, als einzufriedengestelltes
Schwein; besser ein unzufriedener Sokrates als ein zufriedener Narr® (Mill
2008b/1863: 89).

4.  Schlussbetrachtung

Der Mensch ist kein Homo oeconomicus. Er geht auf die anthropologischen Schriften
bestimmter Autoren zurlck, die den Menschen im Verlauf der Geschichte zuneh-
mend als egoistisches, materialistisches und hedonistisches Wesen portraitierten. Die-
ses Menschenbild fand schlieSlich Eingang in die wissenschaftstheoretischen Grund-
lagen der Wirtschaftswissenschaft, wodurch sich diese von der praktischen Philoso-
phie emanzipierte und zu einer den Naturwissenschaften nahestehenden Disziplin
entwickelte. Wiirde man der Historizitit dieses Menschenbildes und damit auch seiner
Relativitit mehr Beachtung schenken, dann wiirde sich die empirische Kritik an die-
sem Menschenbild, wie sie beispielsweise recht eindriicklich von Herbert A. Simon
mit den Begriffen der ,,bounded rationality” und des ,,satisficing* formuliert wurde,
als unnétig erweisen. Denn sie stellt — genauso wie die mit Hilfe spieltheoretischer
Experimente erhobenen Vorwiirfe — einen Versuch dar, etwas zu widerlegen, das von
seiner Natur her keinen absoluten Geltungsanspruch auf Wahrheit formulieren kann.

zfwu 14/2 (2013), 218-236 233

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

234

Der immer wieder erhobene Vorwurf der Realitdtsferne sollte weniger gegen das
Menschenbild als solches gerichtet werden, als vielmehr gegen das positive und na-
turwissenschaftliche Selbstverstindnis der Wirtschaftswissenschaften.

Wie die Zukunft des Homo oeconomicus verlaufen wird, lisst sich schwerlich ein-
schitzen, da sie, wie Keynes es sagen wiirde, stets mit Unsicherheit behaftet ist. Aller-
dings kann man dem Homo oeconomicus durchaus noch ein langes Leben prophezei-
en, denn selbst wenn die gegenwirtige Finanzkrise zu einem Paradigmenwechsel in
der Wirtschaftstheorie — verstanden als Aufstellen ahistorischer Wirtschaftsgesetze —
fuihren und mit einer unkonventionellen 6konomischen Schule ein heterodoxes For-
schungsprogramm den Kampf um die Vorherrschaft in der Wissenschaft gewinnen
sollte, wird der Homo oeconomicus seine grundlegende Funktion als Axiom nicht
verlieren. Auch andere wirtschaftstheoretische Schulen wie etwa der Postkeynesianis-
mus, um ein Beispiel fiir eine Gruppe von oppositionellen Okonomen zu nennen,
miussen vereinfachende Annahmen tiber das Wesen des Menschen treffen, um deduk-
tiv GesetzmiBigkeiten ableiten zu kénnen. Diese Prophezeiung ist weniger Resultat
cines methodologischen Arguments als vielmehr Folge eines niichternen und pragma-
tischen Blickes auf die Theoriegeschichte der Okonomik und ihrer Pfadabhingigkeit.
Solange sich die Wirtschaftstheorie als Naturwissenschaft versteht, wird sie sich der
Deduktion bedienen. Um sich der Deduktion bedienen zu kénnen, muss sie auf den
Homo oeconomicus zuriickgreifen. Daran fithrt kein Weg vorbei.

Vielleicht wird es aber in Zukunft méglich sein dem Theorieimperialismus des Homo
oeconomicus seine Grenzen aufzuzeigen, denn die Ubertragung des Homo oecono-
micus, der ja urspriinglich fiir wirtschaftliche Sachverhalte — und nur fiir diese — kon-
zipiert wurde, auf andere Teilbereiche des menschlichen und gesellschaftlichen Le-
bens, scheint problematisch zu sein. Prominente Beispiele sind zum einen Anthony
Downs, der in seinem Aufsatz ,Okonomische Theorie der Demokratie® aus dem Jahre
1957 Wihler und Parteien als Akteure modellierte, die nicht den Gemeinnutzen, son-
dern nur ihren Eigennutzen maximieren wollen, und zum anderen Gary S. Becker, der
den 6konomischen Ansatz auf Fragen wie etwa rassische Diskriminierung, Drogen-
konsum und Eheverhalten anwendete (vgl. Suchanek/Kerscher 2007: 262). Der Ho-
mo oeconomicus mag als ungefihre Niherung fiir das menschliche Verhalten in wirt-
schaftlichen Belangen annehmbar sein, eine Anwendung auf andere Bereiche des
menschlichen Lebens hingegen ist nicht akzeptabel, da er seine Kompetenzen damit
weit iberschreitet. Folge von dieser 6konomischen Reinterpretation sozialer Bezie-
hungen sind falsche Riickschliisse iber die Funktionsweisen von menschlichen Le-
bensbereichen, die sich gerade dadurch charakterisieren lassen, dass die 6konomische
Sachlogik in ihnen nicht die ausschlaggebende ist. Die Wirtschaftswissenschaften soll-
ten aufthéren mit ihrem speziellen Handlungsbegriff im Revier anderer Sozialwissen-
schaften zu wildern, denn ein solcher Theorieimperialismus ldsst sich durch die Histo-
rizitdt und Relativitit dieses Menschenbildes nicht rechtfertigen. Sattdessen sollte man
die anderen Felder des zwischenmenschlichen Zusammenlebens, wie es auch ur-
springlich angedacht war, dem Homo religiosus, dem Homo ethicus, dem Homo
politicus, dem Homo eroticus und, wie sie alle heilen mégen, tiberlassen.

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

Literaturverzeichnis

AfSlinder, M. S. (2007): Adam Smith zur Einfithrung, Hamburg: Junius.

Bentham, ]. (2008/1780): Eine Einfihrung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung, in:
Hoffe, O. (Hrsg): Einfihrung in die utilitaristische Ethik, 4. Auflage, Tibingen: A.
Francke, 55-83.

Gabel, E. (2010): Unternehmensethik, 2. Auflage, Stuttgart: Lucius & Lucius.

Hayek, F. A. (1991): Die Verfassung der Freiheit, 3. Auflage, Ttibingen: ].C.B. Mohr (Paul Sie-
beck).

Hirschman, A. O. (1987): Leidenschaften und Interessen — Politische Begriindung des Kapitalis-
mus vor seinem Sieg, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Hobbes, T. (1984/1651): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und burgetli-
chen Staates, 15. Auflage, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Hife, O. (2008): Einleitung, in: Héffe, O. (Hrsg.): Einfithrung in die utilitaristische Ethik, 4. Auf-
lage, Tibingen: A. Francke, 7—41.

Homann, K. (1994): Marktwirtschaft und Unternehmensethik, in: Forum fiir Philosophie Bad
Homburg: Markt und Moral (Hrsg.): Die Diskussion um die Unternehmensethik, Bern:
Haupt, 109-130.

Hume, D. (1973/1739): Ein Traktat tiber die menschliche Natur, herausgegeben von Brandt, R., 3.
Auflage, Hamburg: Felix Meiner.

Hume, D. (2007a/1748): Eine Untersuchung tber den menschlichen Verstand, Frankfurt: Suhr-
kamp.

Hume, D. (2007b/1751): Uber das moralische Gefiihl, in: Hoffe, O. (Hrsg.): Lesebuch zur Ethik —
Philosophische Texte von der Antike bis zur Gegenwart, 4. Auflage, Miinchen: C.H.
Beck, 219-221.

Jevons, W. S. (1888): The Theory of Political Economy, 3. Auflage, London: Macmillian and Co.

Keynes, . M. (2009/19306): Allgemeine Theotie det Beschiftigung, des Zinses und des Geldes, 11.
Auflage, Betlin: Duncker & Humblot.

Leibnizy, G. W. (2003/1670): Universale Gerechtigkeit als klug verteilte Liebe zu allen, in: Hubet-
tus, B. (Hrsg.): Gottfried Wilhelm Leibniz — Frithe Schriften zum Naturrecht, Hamburg:
Felix Meiner, 215-244.

Locke, |. (2006/1690): Vetsuch tuber den menschlichen Verstand, Band I, Hamburg: Felix Meiner.

Mandeville, B. (1980/1714): Die Bienenfabel, 2. Auflage, Frankfurt am Main: Suhtkamp.

McCloskey, D. N. (1998): The Rhetoric of Economics, 2. Auflage, Madison: The University of
Wisconsin Press.

Ml ]. S. (1886/1843): System der deduktiven und induktiven Logik, in: Mill, J. S. (Hrsg.): Ge-
sammelte Werke, Band 4, Aalen: Scientia.

Mill, J. S. (2008a/1844): Einige ungeldste Probleme der politischen Okonomie, herausgegeben
von Nutzinger, H. G., Marburg: Metropolis.

Ml ]. S. (2008b/1863): Udlitarismus, in: Hoffe, O. (Hrsg.): Einfuhrung in die utilitaristische
Ethik, 4. Auflage, Tibingen: A. Francke, 84-97.

Mises, L. (1933): Grundprobleme der Nationalokonomie — Untersuchungen tber Verfahren,
Aufgaben und Inhalt der Wirtschafts- und Gesellschaftslehre, Jena: Gustav Fischer.

Pareto, 17. (1902): Anwendungen der Mathematik auf Nationalkonomie, in: Encyklopidie der
mathematischen Wissenschaften, Band 1, Halbband 2, Leipzig: B. G. Teubner, 1094-1120.

QOunesnay, F. (1971a/1758): Das okonomische Tableau, 3. Ausgabe, in: Kuczynski, M. (Hrsg.):
Francois Quesnay — 6konomische Schriften, Band I, 1. Halbband, Betlin: Akademie,
373-448.

zfwu 14/2 (2013), 218-236 235

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

236

QOunesnay, F. (1971b/1756): Pichter, in: Kuczynski, M. (Hrsg.): Francois Quesnay — ékonomische
Schriften, Band I, 1. Halbband, Berlin: Akademie, 1-56.

Ricardo, D. (1962/1810-1811): The High Price of Bullion, in: Sraffa, P. (Hrsg.): The Wotks and
Correspondence of David Ricardo, Band 111, Cambridge: Cambridge University Press,
47-128.

Robbins, I.. (1932): An Essay on the Nature and Significance of Economic Science, London:
Macmillian and Co.

Rolle, R. (2005): Homo oeconomicus — Wirtschaftsanthropologie in philosophischer Perspektive,
Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Schlicht, E. (2003): Der homo oeconomicus unter experimentellem Beschuss, in: Held,
M./Kubon-Gilke, G./Sturn, R.: Experimente in der Okonomik Jahrbuch Normative und
institutionelle Grundfragen der Okonomik 2, Marburg: Metropolis, 291-313.

Schumpeter, J. A. (1965/1954): Geschichte der okonomischen Analyse, Band I, Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Smith, A. (1974/1776): Der Wohlstand der Nationen — Eine Untersuchung seiner Natur und
seiner Ursachen, Minchen: C.H. Beck.

Smith, A. (2010/1759): Theotie der ethischen Gefiihle, Hamburg: Felix Meiner.

Sombart, W. (1930): Die drei Nationaldkonomie, Minchen: Duncker & Humblot.

Suchanek, A./Kerscher, K. ]. (2007): Der Homo oeconomicus: Vetfehltes Menschenbild oder leis-
tungsfihiges Analyseinstrument?, in: Lang, R./Schmidt, A. (Hrsg.): Individuum und Ot-
ganisation: Neue Trends cines organisationswissenschaftlichen Forschungsfeldes, Wies-
baden: Gabler, 260-285.

Ulrich, P. (1986): Transformation der 6konomischen Rationalitit — Fortschrittsperspektiven der
modernen Industriegesellschaft, Bern: Haupt.

Ulrich, P. (1994): Integrative Wirtschafts- und Unternchmensethik — ein Rahmenkonzept, in:
Forum fur Philosophie Bad Homburg (Hrsg.): Markt und Moral: Die Diskussion um die
Unternehmensethik, Bern: Haupt, 75-107.

.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:58. Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-218

