Wie Institutionalisierungen Freirdume schaffen.
»Die Marquise von 0....«, »Die heilige Cicilie«
und einige Anekdoten

FRrIiTZ BREITHAUPT

I. Institution als Idee

Die letzten Jahrzehnte waren ungewohnlich reich an Diskussionen um
die Krafte, die gesellschaftliches Handeln pragen. Besonders bemer-
kenswert an diesen Auseinandersetzungen ist, dafl sich nicht nur eine,
sondern gleich mehrere der konkurrierenden Theoriebildungen durch-
setzen und in akademischen wie 6ffentlichen Diskussionen etablieren
konnten. Zu nennen waren hier etwa Jiirgen Habermas’ Theorie kom-
munikativen Handelns, Michel Foucaults Diskursanalyse, Niklas Luh-
manns Systemtheorie und die etwas diffuseren Ritual Studies. Aber
auch die Dekonstruktion von Paul de Man und Jacques Derrida sowie
die reichen Diskussionen um Gender Studies haben komplexe Analysen
gesellschaftlichen Handelns motiviert. Bereits die Vielfalt paralleler
Theoriebildungen legt die Vermutung nahe, da zwischen ihnen mehr
als nur oberflachliche Affinititen bestehen. In der Tat wird fiir die
Mehrzahl dieser Theorien als gemeinsamer Ursprung der Russische
Formalismus zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts angenommen,
der sich iliber die Transformationen im Prager Strukturalismus und das
Exil einiger Denker in Frankreich aber auch Deutschland ausgebreitet
und vielfdltig differenziert hat. Der mogliche gemeinsame Ursprung
verhindert natiirlich nicht, dafl zwischen den Denkern verschiedener
Schulen tiefe Graben bestehen, die, unabhadngig davon, ob sie auf Mif3-
verstindnissen beruhen oder nicht, heftige Auseinandersetzungen ent-
facht haben.

Dieser Aufsatz mochte den Vorschlag machen, den gemeinsamen
Ursprung dieser Theoriebildungen um gut hundert Jahre vorzuverlegen
und damit auch die Geschichte der Theorieentzweiung bereits als ein
Resultat der Auseinandersetzungen von etwa 1770 an zu erwagen. Der
Vorschlag besteht in der Einsetzung der Konzeption der »Institution«

209

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

oder »Einrichtung« als zentraler Kategorie gesellschaftlichen und indi-
viduellen Handelns seit dem spadteren achtzehnten Jahrhundert. Die
Leitthese besteht darin, da ein expliziter oder impliziter Begriff von
»Institution« an eben die Stelle gesetzt wird, an der die zeitspezifisch
entscheidenden gesellschaftlichen Fragen verhandelt werden. Seit der
Wende- oder »Sattelzeit«, von der Koselleck spricht und die er um etwa
1770 ansetzt,’ ist es vor allem das individuelle menschliche Handeln,
an dem die gesellschaftlich brisanten Fragen verhandelt werden (wich-
tig sind hier nattirlich schon die Schriften Pascals, Hobbes und Lockes).
Abgelost wird damit das Paradigma des Glaubens, der Konfession und
inneren Einstellung; Fausts »Am Anfang war die Tat« gewinnt iiber die
Gretchenfrage. Menschliches Handeln, so also die These dieses Aufsat-
zes, wird seit dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts zunehmend in
Begriffen von Institution erklart. Dies bedeutet, da zum Verstehen des
eigenen und fremden Handelns nicht mehr die Kenntnis der individuel-
len Intention des Handelnden geniigt. Vielmehr mufl die Handlung
transparent gemacht werden auf die Institutionen, die es leiten (egal ob
der Handelnde sich selbst dieser Institutionen bewulit ist oder nicht).
Galt den Aufkldrern also die menschliche Freiheit als der Letztgrund
menschlicher Entscheidungen, so setzten die Menschen der folgenden
Epochen, die das aufkldrerische Projekt entweder fiir gescheitert halten
oder als idealistisch ansehen, institutionelle Zwange in eben diese Posi-
tion. Pointiert gesagt: die Sattelzeit um 1770 markiert den Umschlag von
Intentionalismus zu Institutionalismus.

Ein Beispiel soll die Wende um 1770 illustrieren: die Diskussion
des Kindesmords im Sturm und Drang. Das To6ten eines Kleinkindes
durch die Mutter galt bis zu dieser Epoche als unentschuldbares Kapi-
talverbrechen. Dafiir gab es eine ebenso einfache wie verbreitete Erkla-
rung: Eine solche Mutter mufl von Grund auf verdorben, unnatirlich
und siindhaft sein; ihre Ausmerzung ist Pflicht. Eben diese Erklarung
der Intention der Mutter wird den Juristen und Schriftstellern im Sturm
und Drang grundsdtzlich suspekt. Dabei bezweifeln sie nicht die To-
tungsabsicht, sondern suchen den eigentlichen Handlungsgrund noch
jenseits der blofen Intention. So konnte es um 1770 iberhaupt erst zur
Frage werden, wer oder was den Kindesmord verursacht, wie die Mann-
heimer Akademie es 1780 in einer viel beachteten Preisfrage beantwor-
tet haben wollte. Betont werden nun die vielfachen gesellschaftlichen
Zwange, denen sich die Mutter ausgeliefert sieht und die es ihr nicht
erlauben, eine gute Mutter zu sein, etwa wenn sie unverheiratet ist. Die
Literatur, angefangen mit Heinrich Leopold Wagners Die Kindermor-
derin (1776) bis zu Goethes Faust, produziert das Bild einer unschuldi-
gen Biirgerstochter, die ihr Kind eben deshalb umbringt, weil sie eine

1. Vgl. Reinhart Koselleck: Vergangene Zukunft, Frankfurt am Main 1979.

210

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

gute Mutter ist, da sie ihr Kind vor dem Schicksal eines Bastardkindes
schiitzen will. Nicht die bdse Intention leitet sie, sondern die von ihr
affirmierte Institution der Mutter, der sie nicht zu gentligen vermag.
Kindesmord ist demnach also nicht das Resultat einer schlechten Mut-
ter, sondern der Institution Mutterschaft, die einen Exzell produziert,
denn noch indem die Mutter das Kind totet, folgt sie dem institutionel-
len Gebot der Mutterschaft und ist insofern eine gute Mutter, als sie das
Kind beschiitzt sowohl vor der harten Zukunft eines illegitimen Kindes
als auch vor allem vor ihr selbst, der schlechten Mutter.?

Das Beispiel von Mutterschaft als Institution zeigt bereits an, da
es sich in den Institutionen nicht um blofle Verwaltungseinheiten han-
delt, sondern um mentale Konstrukte, die Bestand haben, nur weil die
Menschen glauben, daR sie Bestand haben. Institutionen beschranken
sich nicht auf dasjenige, was dazu tendiert, sich in einer sichtbaren Ar-
chitektur zu manifestieren (Parlamente, Banken, Grenzstationen, Schu-
len, Kirchen, Zeitarbeitsagenturen, Gerichte, Kasernen, Psychiatrien,
Bestattungsinstitute, Universitdten etc). Vielmehr umfallt das, was zur
Begriindung menschlichen Verhaltens bemiiht wird, auch eine Viel-
zahl von Verhaltensformen, die einer solchen Fassade fern stehen, aber
durchaus als Institution zu erfassen sind. Um 1800 waren etwa zu nen-
nen: Mutterschaft, der Erwachsene, das Ich, Liebe, Geheimbiinde und
die Institution des Kindes, welche das Verhalten nicht der Unmiindi-
gen, sondern der Erwachsenen bestimmt. Gemeinsam haben diese
letztgenannten nicht nur eine — im folgenden ndher zu bestimmende —
Struktur von Institutionalitdt, sondern auch daB sie sich um 1800 in
einer intensiv verhandelten Krise ihrer Institutionalisierung befinden,
und daB sie von ihren Zeitgenossen bereits in der Semantik von Institu-
tionen und eben nicht als natiirliche Gegebenheiten erfalt werden.

Anders gesagt: >Kultur« wird ab 1770 zunehmend auf den Institu-
tionsgedanken umgestellt. Abgelost werden damit neben dem Paradig-
ma der Intention auch die Begriindungen von Kultur durch Sprache,
Volkskunst, politische Einheit, Konfession und gemeinsame Geschichte.
Was fungiert also in den Begriffswelten in Deutschland ab etwa 1770
(implizit oder explizit) als Institution?

Als Minimaldefinition dessen, was als Institution hervortritt,
kann folgendes vorgeschlagen werden: Eine Institution ist der Rahmen,
innerhalb dessen die Wiederholbarkeit und Identitdt von menschlichen
Akten gesichert wird. Daraus folgt unmittelbar, da sich mit jedem

2. Vgl. zur diskursiven Formierung von Mutterschaft um 1800 Friedrich A. Kittler: Dich-
ter, Mutter, Kind, Miinchen 1991. Vgl. zu dieser Definition von Institution und zum
Fall des Kindesmordes ausfiihrlicher Fritz Breithaupt: »Anonymous Forces of History.
The Case of Infanticide in the Sturm-und-Drang, in: New German Critique 79 (Winter
2000), 157-176.

211

14,02,2026, 06:27:50.,


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

durch die Institution geleiteten Akt diese zugleich perpetuiert und re-
dupliziert.?

Entscheidend an dieser Definition ist das doppelte Verhdltnis
von menschlichem Akt und Institution. Einerseits namlich folgen viele
menschliche Akte den Regeln einer Institution, das heift, sie fithren ex-
akt aus, was in der Institution vorgezeichnet ist. Die Institution ist mit-
hin der Ort, von dem aus die Akte derartig beobachtet werden kénnen,
dall ihre Identitdt, und das ist: Wiederholbarkeit, sichtbar wird. Daher
bleiben die Akte in Hinsicht auf die Institution rein neutral. Doch ande-
rerseits sind es ebenfalls die menschlichen Akte, welche die Institution
einsetzen, perpetuieren, legitimieren und zur Erklarung von Verhalten
notwendig machen. Anders gesagt: Menschliche Akte sind einerseits
exemplarisch und andererseits >performativ«. Einerseits namlich sind
sie reine Exekutionen des in den Institutionen vorgegebenen, reine Bei-
spiele der von ihnen vorgezeichneten Verlaufsform. Andererseits sind
sie es, die iiberhaupt einen Erklarungsbedarf entstehen lassen und so-
mit den Grund liefern fir die Moglichkeit der Beobachtung und Nor-
mierung der Akte. Insofern sind nicht nur die »klassischen«< performati-
ven Akte wie etwa Versprechen, Namensgebung und Bitte performativ,
sondern alle Akte, insofern sie die Frage ihrer Erkldrbarkeit und Beob-
achtbarkeit aufwerfen. Noch der banalste Akt wie das Uberweisen von
Geld in der Bank hat neben dem rein exemplarischen Charakter noch
die Eigenschaft, die Bank als solches zu bestdtigen, sie notwendig zu
machen und damit zu perpetuieren. Was aber perpetuiert, kann auch
suspendieren.

In dieser doppelten Natur menschlicher Akte ist denn auch die
Spannung von Fiktions- und Realitatseffekten der Institution begrin-
det. Die Fiktionalitat der Institution tritt zutage, wenn man sich auf die
performative Eigenart der Akte bezieht, Institutionen einzusetzen und
zu suspendieren. Die realitatsschaffende Kraft der Institution tritt her-
vor, sofern man sich auf die Steuerung menschlichen Verhaltens kon-
zentriert.

Eine der Konsequenzen dieses Institutionsbegriffs betrifft das

3. Diese Definition kniipft an die Arbeiten von einer Vielzahl von Denkern an, von de-
nen hier nur drei genannt werden sollen. Damit sei zumindest angedeutet, daf ich fiir
meine Begriffsarbeit wenig Originalitdt in Anspruch nehmen kann. Die Struktur von
Wiederholbarkeit (itérabilité) ist von Jacques Derrida anhand des Sprachlichen disku-
tiert worden, vgl. Jacques Derrida: »Signature Evénement Contexte« in: ders., Marges
de la Philosophie, Paris 1972, 365-393; die »self-duplicating systems« sind einer der
Leitgedanken von Niklas Luhmann; der Begriff der Institution ist fiir die vorliegenden
Zusammenhdnge von Samuel Weber entfaltet worden, vgl. Samuel Weber: Institution
and Interpretation, Minneapolis 1987.

212

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

Verstdndnis von Geschichte.* Eine Geschichte gibt es fiir die moderne
Gesellschaft vor allem von Institutionen. Institutionen erheben mehr
oder weniger direkt den Anspruch auf iiberzeitliche Giiltigkeit, da sie
zum einen dazu tendieren, sich identisch zu reduplizieren und perpetu-
ieren, als hétten sie einen Selbsterhaltungstrieb, und da sie zum ande-
ren den menschlichen Akten ihre zeitliche Dimension entziehen, indem
sie sie als bloRe Wiederholungen deklarieren. Eben an dem Anspruch
der Uberzeitlichkeit aber kénnen historische Ereignisse einzig gemes-
sen werden: als der Triumph der Zeit iiber diese. Dies fiihrt zu einer
fundamentalen Paradoxie der modernen Geschichtswissenschaften: Er-
eignis ist dasjenige, was eine Institution verandert, erschiittert, und da-
mit eben das, was selbst nicht mehr addquat wahrgenommen werden
kann, da es beschrieben werden konnte nur von dem festen Standpunkt
der uberzeitlichen Institution, die es betraf und erschiitterte. Das ge-
schichtliche Ereignis ist ein solches nur vor dem Hintergrund eines
Rahmens, den es zertrimmert. Im Stattfinden von Geschichte zieht sich
Geschichte den Boden unter den FiiBen weg. Die moderne Geschichts-
wissenschaft befindet sich entsprechend seit zwei Jahrhunderten in der
durchaus fruchtbaren Krise der Wahrnehmbarkeit ihres Gegenstandes,
den Ereignissen.> Aufgrund dieses Wahrnehmungsverlustes ist jedes

4. Die folgenden Uberlegungen sind entstanden in Auseinandersetzung mit dem Text
von Werner Hamacher: »Uber einige Unterschiede zwischen der Geschichte literari-
scher und der Geschichte phdanomenaler Ereignisse«, in: Wilhelm VoRkamp/Eberhard
Lammert (Hg.), Historische und aktuelle Konzepte der Literaturgeschichtsschreibung.
Zwei Kénigskinder? Zum Verhdltnis von Literatur und Literaturwissenschaft, Tiibingen
1986, 5-15.

5. Zu einem dhnlichen Befund kommt Sibylle Peters, ebenfalls anhand einer Diskussion
der Anekdoten Kleists. Peters argumentiert, da® das geschichtsphilosophische Para-
dox der Epoche in der Betonung des unerwarteten Ereignisses besteht: »Geschichte
gibt es nur, wenn das, was geschieht, zugleich fremdartig, unerwartet, neu ist, und
doch bereits von vornherein mit Sinn erfiillt.« Sibylle Peters: »Wie Geschichte gesche-
hen lassen? Theatralitdt und Anekdozitdt in den Berliner Abendblittern«, in: Kleist-
Jahrbuch 1999, 67-86, hier 69. Das Geschehen-Lassen von Geschichte wird zum Pro-
blem also genau dort, wo das Stattfinden von Geschichte sich gegen die Wahrnehm-
barkeit des Geschichtlichen wendet: Das absolut Neue bricht aus eben den Sinnzu-
sammenhdngen, innerhalb derer es einzig Relevanz (als Neues) besitzt. Kleist wiede-
rum, so Peters, reagiere mit einer »szenischen Entparadoxierung des Geschichtlichen«
(69), denn in einer theatralischen Szene bekomme das Ereignis wieder die Stabilitdt,
die ihm im Stattfinden von Geschichte fehlt. Doch in dieser Theatralisierung, so weiter
Peters, findet der historische Augenblick, das Ereignis, nicht einfach statt, sondern
nur, ununterscheidbar, als Doppel von »Finte und dem wirklichem Schlag« (74). An-
ders gesagt, Peters zufolge transformiert Kleist ein Wahrnehmungsparadox der Ge-
schichte in ein Paradox des Stattfindens von Geschichte, bleibt damit also letztlich im

213

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Ereignis fiir die Geschichtswissenschaften zugleich auch ein Nicht-Er-
eignis.

Gegen diese Definition von »>Institution< kénnten eine Reihe von
Bedenken erhoben werden. Auf rein theoretischer Ebene konnte man
einwenden, daf diese Definiton zu weit greift und etwa auch kultische
Rituale umfaft, da diese auch bestimmte Verhaltensabldufe kodieren
und somit wiederholbar machen. Und in der Tat ist eben das, was hier
mit dem technischen Wort der >Institution« oder »Einrichtung« zu grei-
fen gesucht wird, durchaus als Ritual zu beschreiben, wenn man den
Horizont dieses Wortes tiber das Religiose hinaus erhebt. Institutionen
sind Rituale, gerade weil die Rationalitdt der von ihnen geregelten Akte
ihnen nicht vorausgeht, sondern erst von ihnen erzeugt wird.°®

Dies konnte den Folgeeinwand motivieren, daf der Begriff der
Institution damit an Schérfe verliert, da eine Vielfalt tradierter Verhal-
tensformen als >Institution< beschreibbar ist. Doch eben um diese Be-
schreibbarkeit geht es. In der Tat ist bemerkenswert, daf$ seit Ende des
achtzehnten Jahrhunderts eine zunehmende Anzahl von Lebensberei-
chen und Verhaltensweisen als Institution beschrieben wird. Eben diese
Ausweitung des Institutionsgedanken iiber die klassischen Institutionen
wie den Staat hinaus ist das Faktum, dem es nachzugehen gilt (neben-
sachlich ist dabei, ob je das explizite Wort >Institution¢, die deutsche
Form »>Einrichtung« oder die blofe Struktur des Institutionsgedanken
vorliegt). Es geht hier also zundchst um eine historische und struktu-
relle Semantik, die (auch historisch riickgreifend) die Lebenswelt als
durch Institutionen geleitet beschreibt. Entscheidend ist also zundchst
die einfache Feststellung, daR der Begriff von Institution zum Leitpa-
radigma von Kultur tiberhaupt avanciert. Abgel6st werden damit zahl-
reiche andere mogliche und historisch verwendete Paradigmen wie et-
wa die bereits genannten Vorstellungen von Intention und Konfession,
aber auch von Werten, Leistungen, Zielvorgaben und allen menschli-
chen Eigenschaften (wie etwa Klugheit, Ehrlichkeit, Frommigkeit). Der
Institutionsgedanke steht zudem in Konkurrenz zu einer Reihe von
anderen kulturellen Paradigmen wie etwa Zugehorigkeitsmodellen
(Freundschaftsbiinde, Geselligkeit), Einheitsmodellen (Sprache, Ge-
schichte, Volkslieder etc.), Ordnungsparadigmen (natiirlicher, gottli-
cher, zivilisatorischer Art und Weise) und der Elitenbildung (ausge-
zeichnete Personen, Wissensvorspriinge, Kunstwerke). Natiirlich ver-

Kreis des allgemeinen Wahrnehmungsparadoxes. Freilich unterstellt Peters dabei, dal}
es Kleist um das Retten des alten Geschichtsgedanken zu tun ist, nicht um eine
grundsétzliche Reformation der Konstellation von Fiktion — Realitat — Geschichte.

6. Natiirlich sind Rituale umgekehrt nicht automatisch als Institution zu denken, zumal
sie je einen nicht-kommunizierbaren Kern besitzen, den sie perpetuieren, ohne ihn
explizit zu machen. Vgl. Niklas Luhmann: Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt 2000.

214

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

hindert diese Konkurrenz dabei nicht, dal Institutionsgedanken nicht
auch etwa Fragen der Werte und der Zugehorigkeiten regeln kénnen,
doch tun sie dies auf eine grundsatzlich andere Art und Weise, namlich
indem sie diese auf Mechaniken der Wiederholbarkeit festlegen (wobei
zugleich angenommen wird, die Wiederholung und damit Erhaltung der
Institution sei Zweck an sich).

Auch iiber die historische Semantik hinaus ist der Begriff der In-
stitution in heuristischer Hinsicht zumindest geschaftsfahig, da er eine
Reihe von Binnenunterscheidungen ermoglicht und nahelegt. Fiir die
vorliegende Untersuchung sind vor allem zwei zu nennen. Zundachst
folgt aus der Differenz zwischen exemplarischen und performativen
Akten die Unterscheidung zwischen rein tradierten Institutionen und
akuten Institutionalisierungen. Die Perpetuierung einer Institution ge-
lingt in der Unterdriickung derjenigen performativen Akte, die sich auf
die Institution beziehen konnten (was theoretisch unmoglich ist, prak-
tisch aber anscheinend sehr wohl gelingt). Zu Institutionalisierungen
kommt es umgekehrt genau dort, wo die individuellen Akte den Institu-
tionen vorausgreifen und diese zugleich zu ihrer Erkldrung notwendig
machen. Die zweite Unterscheidung, die in diesem Text benotigt wird,
ist diejenige zwischen praskriptiven und interpretativen Institutionen:
also solchen Institutionen, welche die tatsdchliche Ausfithrung von
Handlungen a priori leiten und solchen Institutionen, die Handlungen
ex post mit Sinn ausstatten.

Historisch und insbesondere begriffsgeschichtlich konnte mo-
niert werden, da eine solche Definition nirgendwo um 1800 explizit zu
finden ist und erst im zwanzigsten Jahrhundert in den Werken etwa von
Georg Simmel, Arnold Gehlen, Niklas Luhmann und Cornelius Castori-
adis” erscheint. Doch dieser Anschein entsteht nur, wenn man sich auf
die expliziten Begriffsbildungen der philosophisch-gesellschaftstheore-
tischen Schriften beschrankt. Es waren vor allem literarische aber auch
juristische, pddagogische und politische Texte, die im Anschlufl an die
Aufklarung Institutionen in die Position gesetzt haben, menschliches
Verhalten akkurat zu erkldren. Auch wenn es also eine eigentliche Wis-
senschaft der Institutionen nie gegeben hat, so kann denn untersucht
werden, wie in der Literatur seit gut zweihundert Jahren ein — implizier-
ter — Begriff der Institution ins Zentrum der Erklarung menschlichen
Verhaltens riickt. Benjamin Bennett hat in seiner Analyse von Lessings
Komddien in diesem Sinne hervorgehoben, dafl zwischen Lessings frii-
heren und spateren Werken eine Verschiebung von Fragen der Gesel-
ligkeit zu solchen der Gesellschaft und Institution stattfindet.® Mit

7. Cornelius Castoriadis: L'institution imaginaire de la société, Paris 1975.
8. Vgl. Benjamin Bennett: »The Generic Constant in Lessing’s Development of a Come-
dy of Institutions and Alienation, in: The German Quarterly 56 (1983), 231-242.

215

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Blick auf die Literatur ab 1770 denke man auch etwa an die institutio-
nellen Zwinge der Geschlechterrollen (beginnend mit Richardsons Pa-
mela, De La Roches Frdulein von Sternheim und Lessings Emilia Galotti
ware um 1800 zu denken etwa an Novalis’ und Friedrich Schlegels
Theorien der Weiblichkeit, Fichtes Rechtsphilosophie aber auch an die
Alternativen der Gilinderode), von Mutterschaft (die bereits genannte
Kindesroman-Debatte, an der sich neben nahezu allen Autoren des
Sturm und Drang auch Pestalozzi, Friedrich der GroRe und Justus Mo-
ser beteiligten) und des Ich (angelegt bereits in der pietistischen Be-
kenntnisliteratur dann in Moritz" Anton Reiser, Goethes Wilhelm Mei-
sters Lehrjahre und den folgenden »Bildungsromanen«). Auch traditio-
nelle Institutionen werden um 1800 intensiv verhandelt, offensichtlich
etwa der Staat und das Erziehungswesen, aber auch die Institution der
Ehe (Friedrich Schlegels Lucinde und Goethes Die Wahlverwandtschaf-
ten). Den deutlichsten definitorischen Zugriff auf Fragen der Institution
vor der Soziologie des zwanzigsten Jahrhunderts liefert Fichtes Wissen-
schaftslehre, die im ersten unbedingten Grundsatz die Identitdt und
Selbstbezogenheit jeder Institution verabsolutiert (eine Anwendung auf
eine tatsdchliche Institution liefert Fichte dann in Der geschlossene
Handelsstaat). Es ist vielleicht nur auf den ersten Blick abwegig, die
neue Literatur der Romane und Dramen seit dem spdten achtzehnten
Jahrhundert aufs engste mit dem Institutionsgedanken zu verkniipfen
und den Erfolg der Literatur mit der erkannten Verselbstindigung, ja
>Verselbstung« von Institutionen in Verbindung zu bringen. Doch dies
sei hier nur am Rande angemerkt. Eine allgemeine oder literarische Ge-
schichte des Institutionsgedanken kann hier nicht einmal angerissen
werden. Es sei nur noch darauf hingewiesen, daf§ sich erst im Laufe des
neunzehnten Jahrhunderts ein neues Denkmodell breit macht, welches
der institutionellen Erkldrung menschlichen Verhaltens zunehmend
den Rang abzulaufen vermag: die Okonomie.

Bemerkenswerterweise hat sich — trotz Fichte und Hegel — keine
eigentliche akademische Disziplin der Institution durchgesetzt. Der Sta-
tus der Institution zwischen Realitdt und Fiktion ruft dabei durchaus ei-
ne Vielzahl von Disziplinen auf den Plan, ebenso wie er ihnen Probleme
bereitet. Die Soziologie, Politologie und Geschichtswissenschaft, die
sich von Amts wegen mit Institutionen auseinandersetzen, stehen unter
den institutionalisierten Zwangen ihrer Disziplinen, sich auf »Realitat«
und nicht »Fiktion« zu beziehen. Sicherlich haben diese Disziplinen je
Wege gefunden, Fiktionalisierungen auf komplexe Art und Weise in ih-
re Untersuchungen einzubeziehen und den naiven Dualismus von Fik-
tion und Realitat zu hintergehen, doch der Legitimations- und also Re-
alitdtsdruck bleibt bestehen und fiihrt, wie etwa in den Geschichtswis-
senschaften zu Spaltungen innerhalb der Disziplin zwischen der Analy-
se der Realhistorie, Ideengeschichte und Diskursanalyse. Die Literatur-
wissenschaft wiederum braucht sich vor der Fiktionalitdt der Institutio-

216

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

nen nicht zu flirchten, steht dabei aber umgekehrt unter dem institutio-
nellen Imperativ, ihre Zustandigkeit durch Inflation der Fiktionalitat zu
erweitern. Vielleicht hat eben die unklare Zustindigkeit, wer sich mit
»Institutionen«< zu beschéaftigen habe, dafiir gesorgt, daf die Semantik
der Institution eine solche Aufwertung erfahren konnte, da lange Zeit
keine Disziplin den Begriff vollstandig erfassen und damit auch etwa
verwerfen und revidieren konnte. Doch unsere Untersuchung muf§ sich
mit einer anderen Frage bescheiden, ndamlich derjenigen, wo und mit
welchen Konsequenzen der Institutionsgedanke in der Literatur er-
scheint. Und auch diese Frage kann hier aus Platzgriinden nur anhand
eines, wenn auch ausgezeichneten, Falls erortert werden.

Doch Vorsicht ist geboten. Wer sich begrifflich bewaffnet einem
literarischen Text ndahert, muR hoffen, einen archimedischen Punkt der
Analyse zu besitzen. Zugleich aber setzt er sich der Gefahr der Ver-
blendung aus, der Gefahr der Erklarungswut und begrifflichen Gleich-
macherei aus. Der Begriff der Institution, den wir hier in Anschlag brin-
gen, hat nun den Vorzug der Unattraktivitdt, weshalb er, so konnen wir
hoffen, weniger zu begrifflichen Kurzschliissen geeignet ist. Allerdings
kann eben diese unsere Selbstberuhigung seinerseits zur Falle des le-
senden Blickes werden. Die Hoffnung der Korrektur einer solchen fal-
schen Selbstgewiheit und begrifflichen Verblendung kann vielleicht
nur in der Offentlichmachung dieser Lektiire liegen, um den Wider-
spruch anderer Leser zu provozieren. Aber auch in dieser Hinsicht
miissen die Leser gewarnt werden vor dem, was die Lektiire von Kleists
Texten uns zu denken geben wird: dafl Veroffentlichungen noch die
vermeintlichen Einspriiche zu steuern pflegen.

Fir die Lektiire von Kleists Texten wird sich im Laufe der Analy-
se zudem ein Vorzug des Begriffs der Institution abzeichnen. Er erlaubt
es, zwel der zentralen Momente des Kleistschen Schreibens in Bezie-
hung zu setzen: die spezifische Konstruktion von Ereignissen sowie die
gezielte Steuerung des Verdachts.

II. Institution und Ereignis:
»Der Branntweinsdufer und die Berliner Glocken«

Es mag den Leser an dieser Stelle freuen, nach den reichlich abstrakten
Worten zundchst eine klassische Institution vorgestellt zu sehen, die es
ihm leicht machen wird, den Begriff der Institution in Anschlag zu brin-
gen: das Militdr. In der Anekdote Der Branntweinsdufer und die Berliner
Glocken versuchen einige Offiziere der preuflischen Armee, einen Alko-
holiker von der Sucht zu trinken zu kurieren. Fiir die straff organisierte
Armee Preufens ist ein betrunkener Soldat und noch viel mehr ein Al-
koholiker ein inakzeptables Argernis, denn sie muR darauf bauen kén-
nen, dall jeder Soldat jederzeit einsatzbereit ist. Von einer solchen

217

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Sucht ist potentiell das Militdrwesen und das Staatsgefiige als ganzes
bedroht. Was hier im Einzelfall exerziert wird, ist also von hochster Be-
deutung zur Bewahrung der Struktur des Militarstaates.

Die Offiziere leiten ihre erzieherische MafRnahme mit Priigeln
ein, um dem Soldaten nach »unendlichen Schligen« das Versprechen
abzunehmen, sich des Branntweins zu enthalten. Doch der Soldat wird
bereits nach drei Tagen riickfdllig und betrunken in Arrest genommen.
Dennoch leitet der Soldat seine Verteidigungsrede durch die Beteue-
rung seiner Schuldlosigkeit ein: »Herr Hauptmann, es ist nicht meine
Schuld.« Schuldlos kann er nur sein, wenn er nachweisen kann, dafd er,
noch als er sich dem Trunk ergab, weiterhin gehorsam war. Doch seine
folgende Erzdahlung scheint wenig geeignet zu sein, seine Schuldlosig-
keit nachzuweisen. Er erzahlt, dal ihm, als er durch Berlin ging, die
Glocken die Namen von Alkoholika zugeldutet hatten: Pommeranzen,
Kiimmel, Anisette.

»Der Branntweinsaufer und die Berliner Glocken.

(Eine Anekdote.)

Ein Soldat vom ehemaligen Regiment Lichnowsky, ein heilloser und unverbesserlicher
Saufer, versprach nach unendlichen Schldgen, die er deshalb bekam, daR er seine Auffiih-
rung bessern und sich des Brannteweins enthalten wolle. Er hielt auch, in der That, Wort,
wahrend drei Tage: ward aber am Vierten wieder besoffen in einem Rennstein gefunden,
und, von einem Unterofficier, in Arrest gebracht. Im Verhor befragte man ihn, warum er,
seines Vorsatzes uneingedenk, sich von Neuem dem Laster des Trunks ergeben habe?
»Herr Hauptmann!< antwortete er; »es ist nicht meine Schuld. Ich ging in Geschaften eines
Kaufmanns, mit einer Kiste Farbholz, iiber den Lustgarten; da lduteten vom Dom herab
die Glocken: Pommeranzen! Pommeranzen! Pommeranzen!< Laut, Teufel, ldut! sprach ich,
und gedachte meines Vorsatzes und trank nichts. In der KonigstraRe, wo ich die Kiste ab-
geben sollte, steh ich einen Augenblick, um mich auszuruhen, vor dem Rathhaus still: da
bimmelt es vom Thurm herab: sKiimmel! Kiimmel! Kiimmel! — Kiimmel! Kimmel! Kimmel!<
Ich sage, zum Thurm: bimmle du, daR die Wolken reiRen — und gedenke, mein Seel, ge-
denke meines Vorsatzes, ob ich gleich durstig war, und trinke nichts. Drauf fiihrt mich der
Teufel, auf dem Riickweg, iiber den Spittelmarkt; und da ich eben vor einer Kneipe, wo
mehr denn dreiRig Gaste beisammen waren, stehe, geht es, vom Spittelthurm herab: >Ani-
sette! Anisette! Anisette!< Was kostet das Glas, frag” ich? Der Wirth spricht: Sechs Pfen-
nige. Geb’ er her, sag’ ich — und was weiter aus mir geworden ist, das weiR ich nicht.«’

Die verfiihrerische Kraft dieser Namen kann, juristisch gesprochen, als

9. Zitiert wird hier und im folgenden nach Roland ReuR/Peter Staengle/(ab 1992)
Ingeborg Harms (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke, Brandenburger (1988-91
Berliner) Kleist-Ausgabe (BKA), Basel, Frankfurt am Main 1988ff. Die Anekdote Der
Branntweinsdufer und die Berliner Glocken erschien am 19.10.1810 in den Berliner
Abendblittern, unterschrieben »xyz«, BKA II/7, 90-91.

218

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

personlicher Entschuldigungsgrund gelten und mildernde Umstdnde
gelten machen, doch Schuldlosigkeit kann der Soldat dadurch nicht
nachweisen. Der Soldat behauptet aber, schuldlos zu sein. Die Frage
seiner Schuld beriihrt das Versprechen, welches er unter Schldgen ab-
legt. Offenbar miRRtrauen die Offiziere dem freien Willen des Soldaten
und vertrauen stattdessen auf die Schlédge als einem geeigneten Mittel
zur Internalisierung ihrer Order. Sie zweifeln sowenig an der Moglich-
keit, er werde ihrer Order folgen, daB sie ihm nach seinem Riickfall
verwundert fragen, warum er seinen Vorsatz brach. Diejenigen, die den
Soldaten durch Schldge erziehen, miissen also annehmen, dal er Schla-
gen Folge leistet.

Was aber geschieht, als der Soldat durch Berlin wandert? — Die
Glocken schlagen. Und sie schlagen ihm ihre Worter ein, so wie die Offi-
ziere ihm zuvor »seinen« Vorsatz einschlugen: Pommeranzen, Kiimmel,
Anisette. Wenn er sich wieder der Sucht fiigt, gibt der Soldat erneut den
»unendlichen Schldgen« nach, die ihm einen Befehl mitteilen. Zunadchst
schlugen ihn die preuischen Offiziere, nun sind es die Glocken, die die
weltliche Institution der Staaten und die geistliche der Kirche reprasen-
tieren. Die Offiziere konnen ihm mithin keinen Vorwurf machen, da er
durch denselben Mechanismus der Schlige wieder zum Saufer wurde,
den sie selbst anwandten, um ihn vom Alkohol abzubringen. Er ist also
weiterhin gehorsam und kann daher zurecht — zumindest vor dem
adressierten Hauptmann - seine Schuldlosigkeit behaupten. Er bricht
zwar das konstative Wort des Versprechens, nicht zu trinken, doch er
bleibt der vorrangigen performativen Bedingung des Versprechens treu:
Schlédgen zu folgen.

Der Witz der Anekdote verdankt sich einer Verdoppelung. Ver-
doppelt wird die Szene des Versprechens. Wahrend der Trinker zu-
nachst von den Offizieren Schldage erhadlt, schlagen spater die Glocken.
Doch anstelle der Offiziere ist es nun, im Wort des Soldaten, der »Teu-
fel«, der diese Schldge austeilt. Wo das Wort des Versprechens darin
besteht, sich des Alkohols zu enthalten, rufen ihm die Glocken die Na-
men von Alkoholika zu. Und wo er zundchst den Offizieren gehorsam
ist, horcht er nun und gehorcht den Glocken.

Der Witz ist mehr als eine blofle Fehlleistung, sondern beriihrt
die Kernstruktur der Institution des Militars: Gehorsamkeit. Die Mini-
malstruktur des Gehorsams besteht darin, Befehle zu horen und Schla-
gen zu folgen. Gehorsam lernt der Soldat durch die Schldge, die ihn
entmiindigen und den Vorgesetzten horig machen. Gehorsam ist ein
Soldat, wenn er unbefragt ausfiihrt, was er als Befehl hort. Und ent-
sprechend ist der Soldat der Anekdote durchaus gehorsam und dies auf
gehorsame Art und Weise. Er hort und er hort den Befehl noch im
Glockenschlag. Und gehorsam wie er ist, folgt er dem, was er hort. Wer
Gehorsam 1iibt, kann fiir seine Tat nicht zur Verantwortung gezogen
werden, denn er ist ein passives Zweckorgan, das einem fremden Wil-

219

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

len folgt. Und so lehnt auch der Soldat jede Kontrolle iiber sich ab,
wenn er sich selbst zum bloen Objekt erkldrt, das sich seinem Wissen
entzieht: — »und was weiter aus mir geworden ist, weill ich nicht.«

Es zeigt sich, daR die Struktur des Gehorsams, auf der das preu-
Rische Heereswesen und mit ihm der preuische Militdrstaat ruht, nicht
in der Lage ist, einen ExzeR dieses Gehorsams zu verhindern. Tatsach-
lich wird dieser ExzeR sogar nahegelegt durch eben die Minimalstruktur
des Gehorsams, Schldgen nachzugeben, die die Stabilitdt der Institution
gewahrleisten soll. Schldge sollen ihm seine Sucht austreiben, aber
Schldage zwingen ihm dieselbe wieder auf. Was er hort, ist einmal das
Verbot, ein andermal das Gebot zu trinken. Seine akustische Halluzina-
tion bedient sich also der rein formellen Struktur des Horens auf Schla-
ge, um sie mit einer bestimmten konstativen Bedeutung zu verbinden.
Diese Bedeutung richtet sich hier gegen die dem Gehorsam beigelegte
Intention, das heif3t, gegen die Intention der Heeres- und Staatsleitung,
der sie zugleich formal folgt. Damit wird eben die Struktur, die Stabili-
tat, Kontinuitdt und Stdrke gewahren soll, Anlafl von Ungehorsam, Dis-
kontinuitat und Rausch.

Indem die einheitsstiftende padagogische Instanz, die unkontrol-
lierten Wandel unterbinden soll, ausfdllt und in ihrem Ausfall unvor-
herbestimmte und unregulierte Ereignisse nicht nur nicht verhindern
kann, sondern provoziert, findet in dieser Anekdote nichts weniger als
Geschichte statt.*® Geschichte liegt nicht darin, daf8 eine Institution wie
die preuflische Armee eine Operation plangerecht durchfiihrt — sei’s die
Bestrafung eines Soldaten, sei’s ein Feldzug —, sondern darin, daf die
allgemeine formale Struktur der Institution selbst Gegenstand eines Er-
eignisses wird, das ihre Sicherungsfunktion zerbricht und das den Akt,
der die Institution stiitzen sollte, gegen diese kehrt.** Das eigentlich ge-
schichtliche Moment liegt also nicht im Stattfinden des Unstrukturier-

10. Vgl. zur Frage des Geschichtlichen in Kleists Anekdoten auch die Arbeit von Peters,
»Wie Geschichte Geschehen lassen?«.

11. So wie der Branntweinsdufer die Hierarchie der preuRischen Armee unterlduft, so
hebelt der Schauspieler Unzelmann in der Anekdote Korrespondenz-Nachricht vom
8.11.1810 die Anordnungen aus, die er von der Direktion seines Theaters erhilt. Es
wird ihm verboten zu improvisieren. Unzelmann halt sich an dieses Verbot, bis ein
Pferd auf der Biihne, »zur groRen Bestiirzung des Publikums«, Mist fallen ldRt. Un-
zelmann wendet sich daraufhin, »indem er die Rede unterbrach, zu dem Pferde und
sprach: sHat dir die Direction nicht verboten, zu improvisieren?« Indem Unzelmann
das Wort der Direktion verbreitet, bejaht er es einerseits und bricht es andererseits,
denn er improvisiert ja, ohne dal ihm dies zum Vorwurf gemacht werden kann. Die
einfache formale Struktur der Institution des Theaters, nicht zu improvisieren, wird
AnlaR des Bruchs ihrer Struktur. Und die Direktion, die ihm zuvor als Autoritdt ge-
geniiberstand, wird nun zum Publikum und lacht.

220

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

ten, Unerwarteten und damit Zufilligen, sondern im Moment des Uber-
sprungs eines Strukturierten in ein Unstrukturiertes aus struktureller
Notwendigkeit. Geschichte geschieht dort, wo die kognitiven und prag-
matischen Ordnungen, in denen sich politische und insbesondere hier-
archische Instanzen konsolidieren und reproduzieren, an ihrem eigenen
ExzeR zerfallen. Sie geschieht nicht als die Destruktion, sondern als die
Destrukturierung von Strukturen und als die Destitutionalisierung von
Institutionen.*?

Bemerkenswert an dieser Anekdote ist, dal eine Institution nicht
schlicht einen thematischen Rahmen vorgibt und nicht schlicht Gegen-
stand eines Ereignisses ist, sondern selbst zum Produzenten eines Er-
eignisses wird. Gegeniliber dem naiven Verstdndnis, dafl der Mensch
frei handelt und die Institution dem Menschen dient, sind die Rollen
nun invertiert und in sich verdoppelt: Die Institution agiert und hat bei
aller Rigiditdt noch die Freiheit zum Selbstwiderspruch; der Mensch
aber spielt der Realitdt der Institution zu; der Witz ist sein letztes Aus-

12. Ahnliche Figuren des Widerstreits einer Institution in sich finden sich in einer Reihe
von Werken Kleists, man denke etwa an den Ungehorsam in Kleists Prinz Friedrich
von Homburg. Auch dort kommt es zu einem lokalen Versagen einer Institution, der
Institution der reprasentativen Monarchie. Die Monarchie beruht auf der Minimal-
struktur der Subordination unter den Monarchen als einziger Autoritdt. Diese forma-
le Struktur setzt einen voraus, der sich nicht unterordnet, den Monarchen und Re-
prasentanten des Staates, der auRerhalb der Struktur und des Gesetzes steht. Als
Herrscher fordert er Unterordnung, doch als »>Vorbild< oder >Vater< appelliert er zu-
gleich an die Untergebenen, wie er zu sein. Eben diese doppelte Funktion des repra-
sentativen Herrschers wird fiir den Prinzen zum double-bind: Er gehorcht dem Mon-
archen, indem er sich wie dieser verhalt, indem er sich tiber dessen Wort erhebt. Und
wie der Trinker in Der Branntweinsdufer und die Berliner Glocken konnte der Prinz auf
Schuldlosigkeit hinsichtlich seines Wortbruchs bestehen. Diese Ambivalenz zeigt sich
im Traum des Prinzen, in dem er vom Kurfiirsten unter Aussetzung der Grenze von
Wahrheit und Traum gekront wird. Nach diesem Traum folgt der Prinz nicht mehr
dem angeordneten Kriegsplan und handelt eigenmachtig. Zugleich bricht er das
Gesetz und bewahrt es, da er wie ein Kurfiirst handelt. Er verdient die Todesstrafe
und er verdient, als Held gefeiert zu werden. Dieser der Reprasentation innewoh-
nende Konflikt ist der Konflikt zwischen der formalen Struktur der Subordination und
der Bedeutung dieser Struktur, die in der Nachahmung von >Vater< Kurfiirst auRer-
halb der Subordination liegt. So argumentiert auch Kottwitz in der Verteidigung des
Prinzen, dalk die Soldaten nicht fiir das Gesetz, sondern fiir das »Vaterland« kampfen
wiirden. Wenn am Ende eine Versohnung stattfindet, dann ist es nicht einfach die
Monarchie, die wieder errichtet wird, sondern es ist die Institution der Monarchie
und die Moglichkeit ihrer Suspendierung. Diese Mdglichkeit ist die Mdglichkeit von
Geschichte.

221

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

drucksmedium. Institution und Freiheit sind die beiden Seiten dieser
Ordnung der Dinge.

III. Praskriptive und interpretative Institution

Um das Feld der Institutionen durchmessen zu konnen, ist eine weitere
Unterscheidung hilfreich: diejenige zwischen praskriptiven oder norma-
tiven einerseits und deskriptiven oder auch interpretativen Institutio-
nen andererseits. Das Militdr in der vorausgegangenen Anekdote ist ei-
ne praskriptive Institution, die Verhaltensregeln gibt und Order erldf3t,
denen zukiinftige menschliche Akte zu folgen haben. Eine deskriptive
oder interpretative Institution findet umgekehrt zu bereits ausgefiihr-
ten, versuchten oder vorbereiteten Akten eine Erklarung, um sie sol-
cherart nachtrdglich mit Sinn auszustatten. Auch diese interpretativen
Institutionen sind dabei durchaus Institutionen gemafR unserer Mini-
maldefinition: »Eine Institution ist der Rahmen, innerhalb dessen
die Wiederholbarkeit und Identitit von menschlichen Akten gesichert
wird«, denn erst eine Interpretation von Verhalten macht dieses im ei-
gentlichen Sinne wiederholbar, da es dem Verhalten sein Ziel verleiht,
auf dessen Beforderung hin zwei Akte Identitat haben konnen. Auch die
Ableitung von unserer Definition gilt, dafl »mit jedem durch die Institu-
tion geleiteten Akt sich auch die Institution redupliziert«, denn eine In-
terpretation wird maéchtiger, je mehr Akte sie mit Sinn auszustatten
vermag. Es ist nun offensichtlich, daf} jede Institution sowohl praskrip-
tiv als auch interpretativ ist — jede praskriptive Institution liefert eine
Interpretation von Situationen, und eine interpretative Institution wird
praskriptiv, insofern sie die Deutung zukiinftigen Verhaltens leistet —
doch die prinzipielle Unterscheidung besteht in der Richtung der Insti-
tutionalisierung als je rickgreifend oder vorgreifend.

Es ist wohl nicht zu entscheiden, ob die normative oder perfor-
mative Dimension von Institutionen fiir Kleist entscheidender ist. Um
als Beispiel einer interpretativen Institution zundchst ebenfalls eine
Anekdote zu bemiihen, sei an die Anekdote aus dem letzten preufSischen
Kriege erinnert (Berliner Abendbldtter, 6. Oktober 1810)."3> Dort verhélt
sich ein tollkithner preufischer Reiter scheinbar wider alle Vernunft,
wenn er sich allein in einem von den Franzosen umringten Dorf wie ein
siegesgewisser General aufspielt. Doch eben sein wahnsinniges Verhal-

13. Vgl. zu dieser Anekdote Rolf Selbmann: »Die andere Wirklichkeit des Erzdhlens. Zu
Heinrich von Kleists Anekdote aus dem letzten preufSischen Kriege«, in: Kleist-Jahr-
buch 1996, 202-206. Vgl. auch Fritz Breithaupt: »Kleists Anekdoten und die Mog-
lichkeit von Geschichte«, in: Wolfgang Wirth/Jorn Wegner (Hg.), Literarische Trans-
Rationalitdt. Fiir Gunter Martens, Wiirzburg 2003, 335-351.

222

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

ten gereicht ihm zur Rettung. Indem er namlich allein auf drei franzosi-
sche Reiter zuprescht »als ob er das ganze Hohenlohische Corps hinter
sich hdtte«'4, stutzen die drei, weil sie in der Tat sein Verhalten nur er-
Kkliren kénnen, indem sie eine Ubermacht von PreuBen dazu erfinden.
Statt die Diskrepanz zwischen seinem Verhalten und seiner Situation zu
erkennen, >»normalisierenc sie sein Verhalten, indem sie eine Situation
erfinden, die seinem Verhalten angemessen ware und erliegen solcher-
art dem Normalitatseffekt des Anormalen. Eben diese Interpretation ei-
ner suggerierten angreifenden preuischen Armee »institutionalisierenc
sie dergestalt, daR sie ihr eigenes Verhalten darauf abstimmen: sie z6-
gern. Und das wird ihnen zum Verhdngnis, der eine und einzig reale
Reiter rennt sie iiber den Haufen. Die bloRe Interpretation des abson-
derlichen Verhaltens des Preulen wird zur Institution in dem Augen-
blick, in dem kiinftiges Verhalten auf diese Interpretation eingestellt
wird und sie darin zugleich im Sieg des Preullen bestdtigt und fortsetzt.

Die interpretativen Institutionen (oder auch institutionalisierten
Interpretationen) in Kleists Werken beschrdanken sich dabei nicht auf
die Figuren der Erzdhlungen. Vielmehr sind es regelmaflig auch die
Leser, die veranlat werden, eine Erklarung zu einem Verhalten zu fin-
den und zu erfinden, die ihnen Vorhersagen fiir vergangenes oder kiinf-
tiges Verhalten erlauben kénnte. Angeregt werden diese Versuche einer
Erklarung durch »den Charakter als Ratsel und das rdtselhafte Fak-
tum.«*> Anders gesagt: weil die Akteure privat bleiben, scheint die In-
stitutionalisierung einer Deutung um so notwendiger. Und es ist eben
dieser Prozel3 der Einrichtung einer Deutung, den Kleist einkalkuliert,
um die Leser zu lenken und ihnen bisweilen ein Hohenlohisches Corps
vorzugaukeln, wo — vielleicht — unter der Hand eine andere Erklarung
auf der Hand liegen konnte. Die andere Seite der Miinze von institutio-
nalisierten Interpretationen ist daher die Privation: das Unbekannt-
Bleiben dessen, was in der Institution verschwindet.

IV. Privationen: »Die heilige Cicilie oder
die Gewalt der Musik«

Bevor wir uns der komplexeren Struktur von Die Marquise von O....
zuwenden, ist es zumindest zur Veranschaulichung forderlich, einen
der einfacheren Fille einer institutionalisierten Interpretation darzu-
stellen. Einfacher ist dieser Fall, da die Institutionalisierung einer
bestimmten Erklarung von allen Mitspielern direkt akzeptiert wird, da

14. BKAIL/7, 35.
15. So Max Kommerell: Geist und Buchstabe in der Dichtung. Goethe, Schiller, Kleist, Hol-
derlin, Frankfurt am Main 1944, 3. vermehrte Aufl., 245.

223

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

sie dem Eigeninteresse aller (wenn auch je verschieden) entgegen-
kommt.

Es mul in aller Banalitdt gesagt werden: Die heilige Cdcilie oder
die Gewalt der Musik ist die Novelle von vier Briidern, die den Wahn-
sinn vortauschen, um der Todesstrafe zu entgehen. Alles andere ist Le-
gende, und von der Legendenbildung handelt die Geschichte. Nachdem
dies gesagt ist, muR erganzt werden, dall Kleists Text dem Leser trotz
einiger Indizien die letzte Gewiheit iiber die Simulation des Wahn-
sinns verweigert. Wenn daher die folgenden Anmerkungen die Rationa-
litat aller Personen der Novelle behaupten, so schreibt sich diese Lektii-
re ein in die Legendenbildung: fortgewebt wird hier — das Oxymoron ist
hier angemessen — die protestantische Legende der Rationalitat.

Die vier Briider sind die Radelsfiihrer eines Bildersturms auf ein
deutsches Kloster nahe der Grenze Hollands in der Zeit des Ikonoklas-
mus. Der Bildersturm steht kurz vor dem Ausbruch, »mehr denn hun-
dert« bewaffnete Protestanten haben sich zur Andacht in dem Nonnen-
kloster eingefunden und warten nur auf »das zur Bilderstiirmerei ver-
abredete Zeichen« der Briider®S, die Kirche in Schutt und Asche zu zer-
legen. Allerdings sind inzwischen auch Soldaten eingetroffen, wie Kleist
als scheinbare Nebensache erwdhnt'’: Die Bilderstiirmer, die gegen die
kaiserliche Garde wohl machtlos sind, tun gut daran, die Waffen ruhen
zu lassen. Doch die Radelsfiihrer werden wenig Hoffnung haben, dem
Todesurteil zu entgehen, zumal sie in dieser Stadt Fremde sind. Nur ihr
tollkiihnes Verhalten als Wahnsinnige rettet sie vor dem sicheren Tod
und sichert ihnen ein ertrdagliches Leben im Irrenhaus. Ohne sich ab-
sprechen zu konnen, verfallen die vier auf die namliche Losung, als sie
die Soldaten in der Kirche wahrnehmen: sie horen nicht auf zu beten,
denn als Betende werden sie nicht behelligt. Spater im Wirtshaus kon-
nen sie darauf rechnen, daf sich im Kreise ihrer Freunde ein Verrdter
befindet — der Tuchhéandler Veit Gotthelf, wie die Leser an einigen Indi-
zien erraten konnen*® -, so daB sie klug daran tun, ihre Maskerade als

16. BKAII/5, 79, 88.

17. Zundchst heilt es, daR der Officier, »der in der Stadt commandirte« und »der selbst
ein Feind des Pabstthums, und als solcher, wenigstens unter der Hand, der neuen
Lehre zugetan war, der Abtissin »die Wache zu verweigern« wuRte. BKA II/5, 77.
Doch dann heilt es in einem nachgeschobenen Bericht, daR der »Commandant«
zumindest zu einem spateren Zeitpunkt, namlich als die Briider beginnen, sich auf-
fallig unauffallig zu benehmen, durchaus in der Kirche sei und durchaus nicht zéger-
te »mehrere Arretirungen« zu verfiigen, die die Wache sofort ausfiihrt. BKA II/5, 89.

18. Als Veit Gotthelf spater die Mutter der nun offiziell Wahnsinnigen trifft, [aRt er er-
kennen, daR er vermutlich immer schon katholisch war, wenn er in bezug auf die
Ikonoklasten von »unserer damals irregeleiteten Stadt« spricht. Wichtiger ist aber,
dal er auch zur spdteren Zeit des Eintreffens der Mutter als Informant der heiligen

224

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

bekehrte Wahnsinnige beizubehalten. Um Mitternacht reagieren sie
sich fortan ab, um einen Ausgleich fiir ihr strenges Leben im vorge-
tauschten Wahnsinn zu finden.

Gestiitzt wird ihre Tarnung und Beglaubigung als Wahnsinnige
auch von dem Interesse der Abtissin, die den gestoppten Uberfall gerne
als Wunder sanktioniert wissen mochte: von einem solchen Vorfall hat
ein Kloster viel zu gewinnen. So verfallen sie und andere darauf, den
plotzlichen Wahnsinn der Briider als wunderbare Wirkung der christli-
chen Musik zu inszenieren. Und so gefillt sich die Abtissin damit, den
plotzlichen Wahnsinn der Briider zu akzeptieren, ja zu plausibilieren
und als gottliche Intervention der Namensgeberin des Klosters, der hei-
ligen Cécilie, die ja Heilige der Musik ist, darzustellen.*® Der Testfall ist
die Mutter der vier Briider, die nach einigen Jahren ihre S6hne auffin-
det und sich die Geschichte von der schlauen Abtissin erkliren 148t und
anschliefend zum Katholizismus konvertiert. Sowohl die Briider als
auch die Abtissin, aber auch die ehemaligen Verbiindeten der Bilder-
stiirmer und der eingeschaltete Papst haben ein je verschiedenes aber
gemeinsames Interesse an dem >wirklichen« Wahnsinn der Briider und
entsprechend wird er von allen akzeptiert und abgesegnet. In diese Li-
ste der am Wahnsinn der Briider interessierten Parteien sind nicht zu-
letzt die Apologeten der Asthetik-Diskussion aufzunehmen, also dieje-
nigen, die diese Novelle als Dokument der musikalischen Wirkung gele-
sen sehen mochten.*® Der Bildersturm wird in dieser Novelle so lange
abgewehrt, als die Leser das Bild des Wahnsinns der Briider akzeptie-

romischen Kirche aktiv ist. Die Mutter tragt namlich einen Brief der vier Briider bei
sich, den sie niemandem als Veit Gotthelf gegeniiber erwdhnt. Ein solcher Brief
konnte im Positiven und vor allem Negativen entscheidende Bedeutung fiir den Ver-
such der Abtissin haben, den abgewehrten Bildersturm als Wunder sanktioniert zu
sehen. Und entsprechend kann der Leser folgern, daR die Abtissin von Veit Gotthelf
tiber die Existenz des Briefes informiert ist, als die Mutter bei ihr erscheint und sich
den Brief ausbittet.

19. Zur Frage der Legendenbildung als Zeichenkrieg, vgl. Gerhard Neumann: »Eselsge-
schrei und Sphérenklang. Zeichensystem der Musik und Legitimation der Legende in
Kleists Novelle Die heilige Cdcilie oder die Gewalt der Musik, in: Gerhard Neumann
(Hg.), Heinrich von Kleist: Kriegsfall — Rechtsfall — Siindenfall, Freiburg 1994, 365-
389; und Bianca Theisen: Bogenschluf3. Kleists Formalisierungen des Lesens, Freiburg
1996, 111-135.

20. Vgl. zu den komplexen Maglichkeiten einer Diskussion der Musik- und Rezeptions-
asthetik Christine Lubkoll: »Die heilige Musik oder Die Gewalt der Zeichen. Zur musi-
kalischen Poetik in Heinrich von Kleists Cacilien-Novelle«, in: Gerhard Neumann
(Hg.), Heinrich von Kleist: Kriegsfall — Rechtsfall — Siindenfall, Freiburg 1994, 337-
364; und Bernhard Greiner: Kleists Dramen und Erzihlungen, Tiibingen, Basel 2000,
397-419.

225

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

ren. Kritiker der hier nur skizzierten Lektlire konnen mir, zurecht, ein
Lesen mit der Brechstange nachsagen. In der Tat scheint es mir — um
einmal im Bild zu bleiben — dall eine Lektlire ohne Brechstange den
Wahnsinn vortauscht oder, Gott behiite, erleidet und versaumt, das
Zeichen zum Sturm gegen die tduschenden Bilder zu geben.

V. Insemination und Bedeutung:
»Die Marquise von 0....«

Wahrend Die Heilige Cdcilie von der Institutionalisierung einer be-
stimmten vom Text angebotenen Interpretation (dem Wahnsinn der
Briider) handelt, inszeniert Die Marquise von O.... dagegen eben den
Mechanismus der Institutionalisierung von Interpretationen.

Die Novelle beginnt mit einer Ver6ffentlichung.** In eine lokale

21. Wie wohl die Texte keines anderen Autors dulden Kleists Texte keine Multiplizitat
der Deutungen, obgleich oder wohl eben weil sie eine Vielfalt von ihnen provozie-
ren. Gerade weil Kleists Texte je als Echoraum eines einzigen Ereignisses oder Rat-
sels erscheinen, konnen keine zwei Erklarungen nebeneinander bestehen. Damit
steht jede einzelne Deutung, die vorliegende nicht ausgenommen, vor der unange-
nehmen Aufgabe, sich zu monopolisieren. Vor Kleists Texten werden die Kritiker ein-
sam. — Dennoch kann auf eine Komplizenschaft gehofft werden, eine Komplizen-
schaft der produktiven Abgrenzung. Fiir die vorliegende Untersuchung sind es die
folgenden Lektiiren, die mir gerade aufgrund ihrer Qualitat einen Einspruch abnoti-
gen. Uffe Hansen hat in einer bisher leider nicht sehr beachteten Arbeit ein altes
Argument, dal® namlich die Marquise durchaus wisse, was in ihrer Bewultlosigkeit
passiert sei, neu belebt, indem er die psychologischen Theorien untersucht, mit
denen Kleist sich eben zur Zeit der Verfassung der Marquise von O.... lebhaft ausein-
andergesetzt hat, namentlich die Theorien des Somnabulismus. Kleist hat diese
Theorien personlich durch Gotthilf Heinrich Schubert kennengelernt, und Schubert
selbst erwdhnt Kleist als seinen neugierigsten Horer in Dresden. Kleist lernt so das
Wissen seiner Zeit von einem unbewul3ten und, wie wir heute sagen wiirden, hypno-
tischen Zustand gesteigerter Wahrnehmungsfahigkeit kennen. Unter dem Druck
groRer Erschiitterungen kdnne, so Schubert, der Zustand einer zweiten latenten
Personlichkeit hervorgerufen werden. Hansens Deutung der Marquise von O.... er-
kennt solche Erschiitterungen und Personlichkeitsspaltungen sowohl in der Szene
der Vergewaltigung als auch in der plétzlichen Verséhnung mit dem Vater, in der
dieser abrupt zu einem gewandelten Menschen wird. Hansen versucht nun ausge-
hend von diesen Einsichten, das gesamte Verhalten der Marquise und ihres Vaters
als nicht nur plausibel, sondern auch rational zu erklaren. Hansens Lektiire hat
damit zudem den Vorteil, dal} sie dem Paradigma des Begehrens, welches die mei-
sten Deutungen dominiert, eines der (psychologisch erkldrbaren) Rationalitét
entgegenhdlt. Schwierigkeiten bekommt diese Deutung dabei allerdings, was

226

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

Zeitung setzt die jung verwitwete Marquise die Anzeige, »dal’ sie, ohne
ihr Wissen, in andre Umstinde gekommen sey, dafl der Vater zu dem
Kinde, das sie gebdahren wiirde, sich melden solle: und daR sie, aus Fa-
milien-Riicksichten, entschlossen ware, ihn zu heirathen« (7). Der Ef-
fekt ist der zu erwartende. Niemand glaubt der Marquise, daf§ sie den
Vater nicht kenne. Alle gehen davon aus, sie wisse, was sich zugetra-
gen habe, und halten die Verdffentlichung fiir eine Finte, die es ihr er-
lauben soll, unschuldig zu scheinen und somit eine Schwangerschaft
noch auBerhalb der Ehe salonfahig zu machen. Der Vater fafit dies ein-
mal so zusammen:

»Auswendig gelernt ist sie schon, die Fabel, die sie uns beide, sie und er, [...] hier auf-
biirden wollen. Mein liebstes Tochterchen, sollich sagen, das wulite ich nicht, wer konnte
das denken, vergieb mir, nimm meinen Seegen, und sey wieder gut [...].«?

Der von allen hinzugedachte heimliche Liebhaber wird denn auch das
Thema der Spekulation, die Marquise ihrerseits erscheint solcherart als
naive Heuchlerin. Gerade weil die 6ffentliche Anzeige von allen als
Versuch der Verschleierung gedeutet wird, sind sie um so gewisser, daf§
sie nun in groben Ziigen das in ihr Verheimlichte lesen kénnen. Die
Veroffentlichung provoziert eine Interpretation des in ihr Ungesagten,
namlich die Motivation zur Veroffentlichung.

Auch fiir die keineswegs allwissenden Leser der Novelle wird das
Privatleben der Marquise Thema. Die Leser befinden sich in der son-
derbaren Situation, nach der Zeitungsannonce zu Beginn der Novelle
die vorhergehende und umstiandliche Geschichte der Belagerung einer
Festung zu erfahren. Zum Zeitpunkt ihrer Eroberung befindet sich die
Marquise in der Festung unter dem Kommando ihres Vaters. Nachdem
ein russischer Offizier die Marquise (man nimmt an: rechtzeitig) vor der
Vergewaltigung durch einige Soldaten gerettet hat, sinkt sie allein mit
dem adligen Offizier ohnmaéchtig zu Boden. Doch dann bleiben auch die
Leser wieder auflen vor und lesen nur einen sonderbaren Gedanken-
strich auf, der die Ohnmacht von allen spdteren Ereignissen trennt.
Mehr oder weniger bald ahnen die Leser denn auch, daR sie eben die-
sen Gedankenstrich als Ereignis lesen kénnten, als ein Privates, Intim-
stes, namlich den Einbruch in ein Intimstes, die Vergewaltigung der

Hansen durchaus explizit macht, an der Erklarung der Verdffentlichung der Annonce.
Eben dort soll hier denn auch abweichend angesetzt werden, ohne die Leistung von
Hansen zu verkennen. Vgl. Uffe Hansen: »Der Aufklarer in extremis. Heinrich von
Kleists Die Marquise von O.... und die Psychologie des Unbewul3ten im Jahre 1807«,
in: Klaus Bohnen/Per @hrgaard (Hg.), Aufklirung als Problem und Aufgabe: Fest-
schrift fiir Sven-Aage Jorgensen, Miinchen, Kopenhagen 1994, 216-234.

22. BKAIL/2, 75.

227

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

bewultlosen Marquise durch den russischen Offizier, den Grafen F...
Die Leser der Novelle befinden sich also in einer dhnlichen Situation
wie die Leser der Zeitungsannonce. Sie lesen eine Veroffentlichung und
schlieBen mehr oder weniger schnell auf das darin Ausgeschlossene
und Nicht-Veroffentlichte. In beiden Féllen wird das Verdtffentlichte
Sache eines Verdachts, der eine Erklarung noch jenseits der Veroffent-
lichung sucht. Und in beiden Fdllen ist die Natur dieser Erkldrung ein
Vater. Die Leser der Zeitungsannonce erganzen einen heimlichen Lieb-
haber, den »muntere[n] Corsar« (55), wie sich die Hebamme ausdriickt,
die Leser der Novelle setzen — vermutlich — den Grafen in die Rolle des
biologischen Vaters.

Durch die Interpretation festgestellt, wird der Urheber, der Vater,
derjenige also, der per defintionem immer ungewil} ist, pater semper
incertus.”> Die UngewiRheit des Vaters wird hier derartig gesteigert,
dall — vielleicht — weder die Marquise mit Gewiheit den Vater kennt,
noch dieser sich seiner selbst sicher sein kann. Doch eben diese Unge-
wiheit wird durch die Setzung eines Vaters — durch die Leser der An-
nonce oder die Leser der Novelle — mehr als kompensiert: Wer das Ver-
heimlichte hinter dem Akt der Veroffentlichung erraten zu haben
meint, instutionalisiert es dergestalt als >Interpretation¢, da er oder sie
alles weitere Verhalten durch sie zu erkldaren sucht. Dadurch wird der
erfundene Vater einfluBreicher, als ein realer Vater es je sein konnte.
Diejenigen, die einen Verdacht schopfen — seien es die Zeitgenossen der
Marquise, seien es die Leser der Kleistschen Novelle —, halten an der
Fahrte des von ihnen erfundenen Vaters fest und finden in der Novelle
um so gewisser viele weitere Indizien fiir seine Existenz. Anders gesagt:
Sie werden von dem erfundenen Vater derart fasziniert, dafl sie den
Blick fiir andere Vater, andere mogliche Wirklichkeiten verlieren. Daf§
es sich bei diesen Vater-Setzungen je um eine >Institution< handelt,
zeigt sich darin, daR die jeweilige Interpretation fortwahrend Erklarun-
gen von Verhalten liefert, auch wo diese keineswegs wahrscheinlich
sind. Die Institutionalisierung einer Interpretation produziert ihre eige-
ne Rationalitdt, die darauf zielt, sich auch gegen die Fakten fortzusetzen
und zu duplizieren. Nach der ndmlichen Struktur der Suggestion in An-

23. Gerhard Gonner lokalisiert in diesem Zusammenhang das eigentlich »Diabolische der
Vergewaltigung« darin, daR sie sich nicht als Gewalttat zeigt und nur von der
Schwangerschaft deduziert werden kann. Die UngewilRheit des Vaters ware, wenn wir
dies weiterspinnen diirfen, also per se bereits die Vergewaltigung, so da® noch die
aufdeckende Festschreibung, die institutionalisierte Erkldrung der Schwangerschaft
- selbst durch Vergewaltigung — Teil einer enttraumatisierenden Bewaltigungsstra-
tegie ware; Gerhard Gonner: Von »zerspaltenen Herzen« und der »gebrechlichen Ein-
richtung der Welt« — Versuch einer Phdnomenologie der Gewalt bei Kleist, Stuttgart
1989, 44.

228

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

ekdote vom letzten preufSischen Kriege schldgt das interpretatorische Po-
tential der Institutionalisierung um in eine Kraft der Tauschung: inter-
pretative Institutionen schwédngern ihre Umwelt mit illegitimen Kin-
dern.

In dem Mafle, in dem der Mechanismus des Lenkens eines Ver-
dachts mittels der Veroffentlichung durchschaut ist, eignet er sich zur
Manipulation oder — neutraler gesagt — zur Steuerung. Und eben dies
fiihrt Kleist in der Marquise von O.... vor. Es ist anzunehmen, daR die
Marquise sehr wohl weil}, was die Vertffentlichung ihrer Anzeige be-
wirken wird und was sich die schmunzelnden Leser der Anzeige dazu
ausdenken werden. Dafl sie die Anzeige dennoch aufgibt, ist sinnvoll
vor allem dann, wenn es eine List ist. Es ist ndmlich vorstellbar, dal der
Koder, den die Marquise auswirft — das Lachen iiber den heimlichen
Liebhaber und iber die naive List der Marquise, ihr Verhaltnis als un-
wissentlich ausgeben zu wollen — nichts als ein Ablenkungsmandover ist,
um sie vor einem viel gefihrlicheren Verdacht zu schiitzen.?* Denn die
Marquise lenkt den spekulierenden und Verdacht schopfenden Blick ab
von dem Kreis ihrer Familie und setzt ihn auf die Fahrte eines Liebha-
bers, von dem alle erwarten, die Marquise wolle ihn der Familie in einer
vorbereiteten Szene prdsentieren. Das durch diesen Verdacht Verbor-
gene ist der gedoppelte Vater: der Vater der Marquise als Vaterschafts-
kandidat seines eigenen Enkels. Immerhin 148t der Text, der die krass
inzestuds gefdarbte Versohnungsszene — mit »lechzende[n] Kiisse[n]«,
dem sich »wie ein Verliebter« benehmenden Vater (90) und den »Braut-
leute[n]« (91), so von der Mutter »durchs Schliisselloch« (90) beobachtet
— ausfiihrlich schildert, die Vermutung zu, daf§ hier eine alte Beziehung
aufgefrischt wird, dafl also in der Tat ein fritheres Liebesverhaltnis be-
stand und dal des Vaters wilde Taten als Taten der Eifersucht und der
Verzweiflung iiber sich selbst zu gelten haben.?® Und wer einmal auf
dieser Spur ist, dem kann es nicht einmal ausgeschlossen scheinen, dafy
auch die anderen Kinder bereits Kinder ihres Grofvaters sind (der Ge-
mahl der Marquise starb auf Reisen, heiflt es), so daB die Marquise und
der Vater durchaus Grund hdtten, sich um die Kinder zu streiten. Wenn
dies so ware oder auch nur Gegenstand eines Verdachts werden wiirde,
so miillte dies um jeden Preis geheim bleiben: denn auf ausgefiihrten
Inzest steht nach dem Allgemeinen Landrecht fiir die preufSischen Staaten

24. Dal der Verdacht der Liige letztlich harmlos ist, belegt etwa die Mutter, wenn sie
sagt: »Ein Fehltritt [...] er lieRe sich, und ich mii3te ihn zuletzt verzeihn« (51).

25. Die Moglichkeit der tatsachlichen Vaterschaft des Vaters wurde auch von denjenigen
Autoren, die das Inzestudse der Beziehung betonen, kaum je erwogen: »Zwar hat der
Obrist das Kind seiner Tochter nicht gezeugt«, so exemplarisch Claudia Liebrand:
»Pater semper incertus est. Kleists Marguise von 0... mit Boccaccio gelesen, in:
Kleist-Jahrbuch 2000, 46-60, hier 55.

229

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

(ALR) die Todesstrafe. Jede und noch die kompromittierendste Alterna-
tive zum Inzest miiflite der Marquise also willkommen sein. Indem die
Marquise mittels der Veroffentlichung noch den Verdacht steuert, re-
flektiert sie ihn fort von dem, was unter keinen Umstdnden preisgege-
ben werden darf und das als Privates auch jeder Offentlichkeit entzogen
bleibt. Die Marquise wdre also eine Verfiihrerin im doppelten Sinn: sie
verfiihrt ihren Vater und sie verfiihrt die Leser zur von ihr manipulier-
ten Vatersetzung. Wie Die heilige Cdcilie oder die Macht der Musik (aber
auch Prinz Friedrich von Homburg)®® zeigt, ist das Verschanzen hinter
einer institutionalisierten Interpretation im Angesicht der Todesstrafe
in Kleists Texten keine Ausnahme, sondern der Rationalitdts-Effekt des
nackten Uberlebenswillen.?’

Es ist wohl unnotig zu betonen, daf hier nicht auf die GewilSheit
einer Vaterfindung gepocht wird, als vielmehr auf die Steuerung von
Verdachtsmomenten. Novellenfiguren eignen sich nicht zum Gentest.
Statt dessen kann registriert werden, wie die Einsetzung einer jeden
Deutung sich im Text fortpflanzt, iiber das Ziel hinausschief3t und aus
Leerstellen Klarheiten macht. So konnte etwa die Schuflszene als ver-
suchter Selbstmord des Obristen gelten. Und seine Bemerkung »o sie ist
unschuldig [...] Sie hat es im Schlafe gethan« (73) ebenso wie sein Aus-
ruf »o die verschmitzte Heuchlerin! Zehnmal die Schamlosigkeit einer
Hiindin mit zehnfacher List des Fuchses gepaart« (74) waren beim Wort
zu nehmen. Auch das wolfsartige Heulen des Vaters in der Versoh-

26. In genau umgekehrter Art und Weise zeigt Der verlegene Magistrat die strategische
Kalkulation vor einem Todesurteil.

27. Harriet Murphy griindet ihre Analyse der Marguise von O... auf die Darwinsche Uber-
lebensokonomie, wenn auch mit anderem Ergebnis als die vorliegende: »No emotion
is, as a consequence, expressive of love, because individuals are only able or willing
to recognise the existence of other selves on the condition that others are actual or
potential exponents of impersonal ideas assertive of the need to survival. Emotion is
conditional, not unconditional.« Harriet Murphy: »Theatres of Emptiness. The Case
of Kleist's Marquise von 0...«, in: Oxford German Studies 24 (1995), 80-111, hier 85.
Dies fiihrt Murphy zu der These, daR der beriihmte Bindestrich der Erzahlung »sym-
bolisch« sei fiir die Spaltung des Individuums von seinen personlichen Gefiihlen:
»The dash becomes symbolic of the extent to which the individual is exiled from per-
sonal feeling, from person responsibility and from fullness of self, only because it is
the most obvious statement of a refusal to integrate desire into the personality as a
whole« (92). Wahrend Murphy diese Spaltung als Unféhigkeit und Verweigerung ein-
ordnet, die aus dem Darwinschen Uberlebenskampf hervorgeht, beobachte ich hier
die Intergration von Begehren und Handlungen unter den Auspizien des instituier-
ten Individuums. Das Individuum (und sein Begehren) ist kein Gegenbegriff, der von
Kleist gegen gesellschaftliche Zwange stark gemacht werden kdnnte, da beide die
gleiche Struktur besitzen.

230

14.02.2028, 08:27:50. i [



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

nungsszene — »und heulte, daR die Wande erschallten« (88) — erinnert
plétzlich deutlicher an die vier Simulanten in Die heilige Cdcilie.?®

Dies ist also die Kernstruktur der Novelle: die Re-Privatisierung
durch Veroffentlichung. Indem die Veroffentlichung den Verdacht der
Leser auf das Gegenteil des Veroffentlichten lenkt, wird jenseits von
Veroffentlichung und Verdacht ein drittes Privates gesichert. Formal
gesagt: die Veroffentlichung A erzeugt einen teilweise gegenteiligen
Verdacht B, weshalb C nicht einmal einem Verdacht ausgesetzt wird.
Die Leser der Anzeige konnen der Annonce also nicht genug und nicht
zu wenig glauben schenken. Die Privation mittels der Verdffentlichung
folgt damit dem von Kleist (und Goethe®’) des ofteren artikulierten
Gegenteilssinn. Was gesagt wird, ist daraufhin kalkuliert, im Gegenteil
des Gesagten zu miinden. Dall der Gegenteilssinns in Die Marquise von
O.... eine geladufige rhetorische Strategie ist, darauf weist die Rede des
Forstmeisters hin, in der dieser den Grafen bezichtigt, dafy er durch sei-
ne dreisten Taten »gerade das Gegentheil bewirken« wolle (31), und daf
deshalb jedes Entgegenkommen zum Grafen, diesen in seiner Strategie
bestdarken wiirde. Keine Rede in der Novelle kann also dem Verdacht
entgehen, als veroffentlichte Rede ein Gegenteiliges erreichen oder
verbergen zu wollen.3° Die Marquise aber erscheint als Meisterin die-
ses Spiels, da sie in der Erregung des Gegenteils durch ihre Veroffentli-
chung - moglicherweise — das Gegenteil des Gegenteils zu verbergen
sucht. Anders gesagt: die Struktur der Verdachtssteuerung durch den
Gegenteilssinn kann verdoppelt und beliebig potenziert werden, so dal
am Ende keiner, auch nicht der Leser der Novelle, wissen kann, wer
wen wie manipuliert hat oder eben doch so naiv ist, wie es auf den er-
sten Blick scheinen mag.

Die weitaus meisten Leser der Novelle sehen sich unter dem
Zwang einer Abwagung: Vergewaltigung oder Inzest.3* Mir scheint es

28. »So mogen sich Leoparden und Wolfe anhdren lassen, wenn sie [...] das Firmament
anbriillen: die Pfeiler des Hauses [...] erschiitterten«. BKA II/5, 93.

29. Vgl. etwa zeitgleich zur Marquise von O....: »Es darf sich nur einer fiir frei erkldren, so
fiihlt er sich den Augenblick als bedingt. Wagt er es, sich fiir bedingt zu erkldren, so
fiihlt er sich frei.« Johann Wolfgang von Goethe: »Die Wahlverwandtschaften, in:
Erich Trunz (Hg.), Johann Wolfgang von Goethe. Werke, Hamburger Ausgabe, 1948-
1964, Miinchen 1981, Bd. VI, 397.

30. Und zudem kann weiter artikuliert werden, wie Jochen Schmidt es vorschlagt, da
alle moralischen Wertungen und Urteile in dieser Novelle nicht zutreffen und je ins
Gegenteil zu verkehren sind; Jochen Schmidt: »Die Marquise von 0...«, in: Walter
Hinderer, Interpretationen. Kleists Erzihlungen, Stuttgart 1998, 67-84.

31. Recht wenige Leser haben es gewagt, an der alleinigen Vaterschaft des Grafen zu
zweifeln und die Komplizenschaft des Lesers in der Vatersetzung zu erwéagen. Vgl.
Roland Reul3: »Kleists Text ist [...] so gefiihrt, daB von dem omindsen Gedanken-

231

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

hier zundchst einmal interessanter zu sein, die dhnliche Struktur der
Institutionalisierung und Steuerung von Verdachtselementen gerade
mittels der Veroffentlichung zu beobachten, die in beiden Varianten der
Erklarung erscheint, ebenso wie in weiteren, wie etwa dem heimlichen
Einverstindnis der Marquise zur Vergewaltigung,3* dem tatsdchlichen
Fehltritt mit einem Dritten (Leopardo), Vierten (dem Forstmeister) oder
unbekannten Finften. Die Geschichte der Abwesenheit des Vaters
schldgt um in ein UbermaR an Vitern, verwickelt solcherart auch den
Leser in das Geschehen und versucht, auch ihm eine Vatersetzung und
damit gewissermaflen Mitschuld abzuringen.

Der Vater ist so wie die Institution einerseits das Unsicherste,
andererseits aber der archimedische Punkt der Beobachtbarkeit der
Welt und das Gesetz selbst, das die erkldrbare Wirklichkeit erst be-
grindet. Parallel heiflt es explizt von den Institutionen, »Einrichtun-
gen, dall sie einerseits das Stabilste und Stabilisierende sind und ande-
rerseits das Gebrechlichste. So heilt es zu Beginn, als vermeintlich
niemand den Vater kennt, die Marquise »gab sich ganz unter der gro-
RBen, heiligen und unerklarlichen Einrichtung der Welt gefangen« (60).
Spéter jedoch, als der Graf sich als Vaterschaftskandidat durchgesetzt
hat, handelt die Marquise »um der gebrechlichen Einrichtung der Welt
willen« (102).

Neben der biologischen und detektivischen Frage der Vater-
schaft erhdlt die Suche des Vaters auch Relevanz als Darstellung einer

strich an die Vorstellung, es habe tatsdchlich eine Vergewaltigung stattgefunden,
zunehmend die Einbildungskraft des Lesers penetriert — so der Leser das zulaRt. [...]
[D]er Schock, den man sich in der Rezeption dieses Textes zuziehen kann [...], ist das
genaue Pendant zu der vom Leser selbst rekonstruierten Vergewaltigung auf der
Ebene des Plots.« Roland ReuR: »Was ist das Kritische an einer kritischen Ausgabe?
Erste Gedanken anldRlich der Edition von Kleists Erzahlung Die Marquise von 0....«,
in: Berliner Kleist Bldtter 2 (1989), 3-20, hier 17. Vgl. zudem die abwdgende Arbeit
von Irmela Marei Kriiger-Fiirhoff: »Epistomological Asymetries and Erotic Stagings.
Father-Daughter Incest in Heinrich von Kleist's The Marquise of O...«, in: Women in
German Yearbook 12, 1996, 71-86. Kriiger-Fiirhoff erdrtert auch den fiir die Novelle
relevanten medizinischen Diskurs der Zeit und betont, dal} Schwangerschaft medizi-
nisch nur fiir moglich gehalten wurde, wenn es tatsachlich auch Lust von Seiten der
Mutter gegeben habe. Die Unschuld der Marquise wird demzufolge durch ihren
schwangeren Leib ausgeschlossen. Eine weitere relevante medizinhistorische Frage
scheint mir in Hinsicht auf Die Marquise von O.... unbeantwortet zu sein: kannte
Kleist die Diskussionen um die Moglichkeit einer >unbefleckten Empfangnis< durch
die Ubertragung von Spermien nur durch Fingerkontakt?

32. Vgl. Dorrit Cohn: »Kleist's Marquise von O... The Problem of Knowledgex, in: Monats-
hefte 67 (1975), 129-144.

232

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

Leseszene.33 Inszeniert wird die Insemination durch Interpretation. Am
deutlichsten zeichnet sich die Leseszene gerade in den Lesern ab, die
das Unbehagen an sich spiiren, eine Vergewaltigung im Text zu postu-
lieren oder gar einen Inzest. Gibt es hier eine Vergewaltigung oder ist
er, der Leser, derjenige, der hier einen Text vergewaltigt und ihn ge-
walttdtig inseminiert mit einer (ihrerseits gewalttitigen) Bedeutung?
Die verhandelte Frage der Vaterfindung lautet in der Leseszene also, ob
textuelle Bedeutung durch einen Akt der gewalttitigen Setzung ent-
steht. Anders gesagt: konnen Leser in einem Text Bedeutung nur fin-
den, indem sie sich dem Verdacht der gewalttatigen Vaterermachtigung
und also der eigenen Vaterschaft aussetzen?34 Oder aber wird hier der
Leser von seiner eigenen Phantasiegeburt verfiihrt, einen Inzest hinzu-
zudichten, wo schlichtes Familiengliick herrscht?3> In beiden Fillen
erfindet der Leser, was er selbst tut: er »vergewaltigt« den Text, indem er
einen Vergewaltiger hinzudichtet und er wahnt, verfiihrt von seinem ei-
genen Gedankenkind, einen Inzest.3® In dieser Verdoppelung von Ge-
schlechtsakt und Leseszene verlieren die Leser die iibergeordnete Posi-
tion des urteilenden Richtenden und verstricken sich in die Schuld, de-
ren Auflésung sie zu befordern antraten.3?

33. Zu dieser Leseszene vgl. auch Michel Chaouli, »The Lure of Closure. The Epistemolo-
gy of Reading The Marquise of 0...«, (bisher unverdffentlichtes Aufsatz-Manuskript).

34. Bianca Theisen formuliert dies in Hinsicht auf Kleists Texte im allgemeinen: »Die
Kunst zu schlieRen tberldRt Kleist seinen Lesern. Seine Texte sind auf SchluR- und
Urteilsprozesse hin angelegt, die fiir seine Leser zur Leserfalle werden kdnnen. Ver-
vollstandigen sie die triigerischen Urteile, supplementieren sie die {iber Leerstellen
organisierten SchluBprozesse, werden ihre Urteile und Schliisse an sich selbst ge-
spiegelt und immer wieder nur auf sich selbst zuriickgefiihrt. Indem sie die in den
Texten angelegten SchluR- und Urteilsprozesse zu Ende fiihren und iiber den Leer-
stellen schlieRen, entdecken Kleists Leser die eigenen SchlieRungsoperationen.
Kleists Leser lesen, wie sie lesen.« Theisen, Bogenschluf3, 11.

35. Vgl. Anthony Stephens/Yixu Lii: »Die Verfiihrung des Lesers im Erzahlwerk Kleists«,
in: Kleist-Jahrbuch 1994, 104-118, dort allerdings ohne Erwdgung der Fragen von
Schuldkomplexen, die sich aus den keineswegs unschuldigen Verfiihrungen ergeben.

36. Dal solche strukturellen Reduplikationen im Werk Kleists keine Ausnahme sind,
zeigt die wichtige Lektiire von Karl-Heinz Maurer: »Gerechtigkeit zwischen Differenz
und Identitdt in Heinrich von Kleists Michael Kohlhaas«, in: Deutsche Vierteljahrs-
schrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte (DVjs) 75 (2001), 123-144.

37. Neben Der zerbrochne Krug sei hier an die Anekdote Tagesbegebenheit erinnert. Chri-
stian Moser zeigt in seiner Lektiire die Ausweitung des Geschehens auf den urteilen-
den Leser. Der Arbeitsmann Brietz wird, nachdem er sich einer Unhéflichkeit gegen
einen Hohergestellten schuldig machte, vom Blitz erschlagen. Die Aufeinanderfolge
beider Begebenheiten legt eine kausale Verkniipfung nahe: der Arbeitsmann erhalt
die Strafe fiir seine Unhoflichkeit. Diese kausale Verkniipfung beider Begebenheiten

233

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Wer sich fiir geschlechtsspezifische Codierungen interessiert,
kann Institutionen nun leicht als »vdterlich« einstufen. Als Gesetz ndm-
lich schreiben sie ihre Umwelt auf sich zu. Doch zu den vaterlichen In-
stitutionen, den Institutionen der Vaterschaft und Bedeutung, gibt es
einen »weiblichen« Subtext. Die Institutionalisierung namlich, die Ein-
setzung des Vaters, mag das Produkt der weiblichen List und inzestuo-
sen Verfiihrung sein.

Die Kalkulation der Marquise — wenn es denn eine ist und nicht
nur ein durch die Novelle gesteuerter Verdacht — hat eine Nullstelle:
den russischen Grafen. Der Graf hdlt sich, anscheinend nicht zu un-
recht, ebenfalls fiir den Vater. So sehr dies der Marquise willkommen
sein konnte, um den Verdacht von sich abzulenken, so sehr muf} es ihr
auch als Storung erscheinen, da eine Ehe die geliebte Zweisamkeit mit
dem Vater storen muR. Vor allem darf sie auch als wirklich irritiert
durch die Anspriiche des Grafen gelten. Denn bevor die Marquise er-
kennt, dafl der Graf tatsdchlich ein Vaterschaftskandidat ist, muf} sie
verstindnislos sein, da sie die Annonce - vermutlich — aufgab in der
Annahme, da es keinen echten Vaterschaftskandidaten gdbe. Jeder
mogliche Kandidat wie Leopardo mulf$ ihr von daher wie ein NutznieRer
der Anzeige erscheinen, ein Betriiger. Zugleich kann die Marquise dar-
auf rechnen, daR jeder Bewerber von niederem Stand und ohne Vermo-
gen von ihrer Familie als inakzeptabel abgelehnt wird, so dal} sie von
ihrem eigenen Wort geschiitzt wird, sich dem angeblichen Vater zu
vermihlen.3® Leopardo ist also ungefihrlich, und die Marquise kann
gefalt reagieren, als die Mutter ihn, gemaR ihrer leicht durchschauba-
ren Testanordnung,® prasentiert. Die Rechnung der Marquise geht

werde, so Moser, zwar im Text provoziert, sei jedoch zugleich in dem MaR der Strafe
derart unangemessen, dal} der Leser dazu gezwungen werde, die Unangemessenheit
der durch ihn vorgenommenen Verkniipfung zu reflektieren; Christian Moser: Verfehl-
te Gefiihle. Wissen — Begehren — Darstellen bei Kleist und Rousseau, Wiirzburg 1993,
150-159. Um Mosers Argument zu steigern, kann man anfiigen, dal® der Leser, der
die Kausalverkniipfung vollzieht und den Tod des Arbeiters als Strafe bezeichnet,
sich einer ebensolchen unangemessenen Unhoflichkeit schuldig macht, wie der Ar-
beitsmann Brietz. Damit miiRte, der Logik der Anekdote nach, auch der Leser sein
ungerechtfertigtes Verhalten biiRen und vom Blitz erschlagen werden. Und was ge-
schieht mit dem Kritiker, der soeben diese fiir den ersten urteilenden Leser todliche
Verkniipfung gezogen hat?

38. »Sollten die Verhiltnisse derselben [der Person, das ist, der Vater des ungeborenen
Kindes] jedoch so beschaffen seyn, dal} sie selbst dann, wenn man ihnen durch Be-
glinstigungen zu Hiilfe kdme, zu weit hinter den Verhaltnissen der Marquise zuriick-
blieben, so widersetzten sich die Eltern der Heirath; sie beschlossen, die Marquise
nach wie vor bei sich zu behalten, und das Kind zu adoptieren« (92).

39. Zu den Testanordnungen vgl. Gerhard Neumann: »Skandalon. Geschlechterrolle und

234

14.02.2028, 08:27:50. i [



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

aber nicht auf, da ein Adliger erscheint: der Graf. Ihn kann die Familie
nicht zurtickweisen. Entsprechend echauffiert ist die Marquise, als eben
dieser am gesetzten Tag erscheint, so daB selbst die Mutter erstaunt
iber das Verhalten der Tochter ist, da die Mutter doch wahnt, jeder
miisse der Marquise an diesem Tag moglich scheinen: »ich bitte dich,
Julietta! [...] wen erwarten wir denn — ? Die Marquise rief [...] nun?
doch nicht ihn?« (95). Wenig spater ruft die Marquise, »indessen Bldsse
des Todes ihr Antlitz iiberflog« (95): »gehn Sie! gehn Sie! gehn Sie! [...],
indem sie aufstand; auf einen Lasterhaften war ich gefaft, aber auf kei-
nen — — — Teufell« (96). Sie rechnet auf einen Liigner, der sich in die rei-
che Familie einschleichen will, nicht auf einen unabweisbaren und
wirklichen Vaterschaftskandidaten. Es ist also kein Wunder, da der
Graf der Marquise wie ein Teufel erscheinen muR, ein Teufel, der ihren
feinen Plan der Verdachtsabwendung und der Bewahrung ihrer fami-
lidren Umstande durchkreuzt.

Die Vatersuche findet ein institutionelles Ende. Die Ehe zwi-
schen dem Grafen und der Marquise wird geschlossen. In der heiligen
Institution der Ehe zeigt sich denn auch das eigentliche Wesen der in-
terpretativen Institution. Die Ehe namlich deckt nicht auf, was tatsdch-
lich passiert ist, sondern sie beendet das Raten und Suchen. In der Ehe
am Ende wird die Frage suspendiert, wer der Vater war. Statt eines di-
rekten Redeverbots, wie die religiosen Institutionen es nicht nur in Die
heilige Cdcilie benotigen, beendigt die Ehe alle Spekulationen um die
Schwangerschaft mit einer Erlaubnis: was auch immer geschah, die Ehe
sanktioniert es riickwirkend, so daf§ jedes weitere zweifelnde Wort als
Anfechtung nicht allein der Ehrenhaftigkeit des Grafen (oder der Mar-
quise), sondern auch der heiligen Institution selbst zu gelten hatte. Die
Ehe offeriert eine Interpretation des Vergangenen nur insofern, als sie
jede Interpretation des Vergangenen fiir unnotig erklart. In Die heilige
Cdcilie ist es Schwester Antonia, die das Leitwort der interpretativen In-
stitution ausspricht, wenn sie auf jede Frage nur »gleichviel, gleichviel«
erwidert. In Die Marquise von O.... spricht die Marquise das Wort der In-
stitution aus: »Ich will nichts wissen« (68).4° Die interpretative Institu-

soziale Identitdt in Kleists Marquise von 0... und Cervantes’ Novelle La fuerza de la
sangrex, in: ders. (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall — Rechtsfall - Siindenfall, Frei-
burg 1994, 149-192.

40. Mit ihrer Lektiire eben dieses Ausrufs der Marquise »Ich will nichts wissen« hat Dor-
rit Cohn eine wichtige Wende der Rezeption der Novelle eingeleitet. Cohn argumen-
tiert, dal} die Weigerung der Marquise »may be the cause as well as the effect of her
loss of consciousness«. Cohn, »Kleist's Marquise von O...«, 133. Solange man an der
Struktur des Begehrens als der Grundstruktur der Novelle festhdlt, ist an dieser Lek-
tlire nichts zu ergdnzen, auBer vielleicht der Frage, was die produktiven Effekte des

235

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

tion steht anstelle eines Wissens, schreibt dieses Nicht-Wissen fest als
stabilen, sich perpetuierenden Zustand, so daR die Institution in der Tat
zur Interpretation avancieren kann. Der Wille zur Beendigung der
Suche von Erkldrungen kristallisiert sich als Institution.

Ahnlich wie der allgemein akzeptierte Wahnsinn in Die heilige
Cdcilie ist die Ehe zwischen Graf und Marquise am Ende von Die Mar-
quise von O.... das kleinste gemeinsame Ubel, mit dem sich alle arrangie-
ren konnen. Die Kerninstitution der »heiligen Familie« wird wieder
hergestellt,** Schuld und Verdacht sind erfolgreich von der Familie des
Obristen abgewdlzt. Der russische Graf kann mit dieser Losung mehr
als zufrieden sein, da er die Vergewaltigung nie aussprechen muf (falls
es eine war) und somit anders als die Landsknechte der ErschieSung als
Vergewaltiger entgeht.*? Der Graf, der zugleich diimmste wie schlauste
Spieler, hat sich bereit gezeigt, sein Verhalten ebenso wie das mogliche
Verbrechen mit klingender Miinze abzuleisten. Und so darf auch er
denn doch nach einer Entwohnungszeit zwischen dem Vater und der
Marquise die Ehe vollziehen. Und in der Spirale moglicher Tduschun-
gen und Erregungen des Gegenteilssinnes ist es nicht einmal ausge-
schlossen, dafl er der schlauste Spieler der Novelle ist, der vielleicht
noch die Marquise iliberlistet hat (auch dafiir gibt es mehrere Varianten,
inklusive derjenigen, daB er nur Zeuge der Vergewaltigung war).*3
Selbst die naive Mutter der Marquise gewinnt: sie hat sich die zweite
Vermdhlung der Tochter langst gewiinscht. Selbst ihre o6ffentlich zur
Schau gestellte Naivitdt wird zur moglichen Strategie der Verbergung
und Institutierung geheimer Absichten.

Was Kleist in dieser Novelle vorfiihrt, ist also nicht nur die Ma-
nipulation der Institutionalisierung einer Interpretation, nicht nur das

Nicht-Wissens sind und worin also die (nicht psychologische) Notwendigkeit besteht,
nicht zu wissen.

41. Zur Institutionalisierung der Familie in Kleists Novelle vgl. Albrecht Koschorke: Die
Heilige Familie und ihre Folgen, Frankfurt am Main 2000, 195-202; zur Institutionali-
sierung der Geschlechtsrollen vgl. auch Barbara Vinken/Anselm Haverkamp: »Die zu-
rechtgelegte Frau. Gottesbegehren und transzendentale Familie in Kleists Marquise
von 0...«, in: Gerhard Neumann (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall — Rechtsfall —
Siindenfall, Freiburg 1994, 127-148.

42. Siehe Schmidt: »Die Marquise von 0...«, 73, vgl. Anthony Stephens: Heinrich von
Kleist. The Dramas and Stories, Oxford, Providence 1994, 219.

43. Die meisten Deutungen der Figur des Grafen betonen dagegen seine Animalitdt als
Vergewaltiger oder seine gesellschaftliche Blasiertheit als Adliger (»the Count does
not really understand just how serious a crime he has committed«), Sean Allan: »...
Auf einen Lasterhaften war ich gefal3t, aber auf keinen — — - Teufel. Heinrich von
Kleist's Die Marquise von 0...«, in: German Life and Letters (July 1997), 307-322, hier
309.

236

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

Verbergen mittels der Vertffentlichung und nicht nur die Verleitung
der Leser zur gewalttatigen Bedeutungssetzung, sondern vielmehr wie
sich eine interpretative Institution durchsetzt, die von keinem einzelnen
so gewollt wurde und die dennoch den Interessen aller entspricht, in-
dem sie garantiert, diese Interessen der 6ffentlichen Einsicht zu entzie-
hen. Anders gesagt: Institutionen und auch interpretative Institutionen
sind komplexe soziale Konstellationen, die manipulierbar aber nicht be-
herrschbar sind. Keiner erhélt in der Novelle umweglos, was er wiinscht,
und dennoch konsolidieren sich (wie wir annehmen) die Wiinsche aller
in der abschliefenden Ehe. — Mit Kleist wird das Denken des self-inter-
est in der deutschen Literatur zugleich komplex und hoffdhig.

Dies hat auch fiir die Literatur Konsequenzen, wie bereits in der
Leseszene der Vergewaltigung angedeutet wurde. Literatur findet statt,
wo die Entscheidung zwischen der Skylla und Charibdis des Lesens su-
spendiert wird, wo es also weder zur Vergewaltigung des Textes durch
den bedeutungssuchenden Leser, noch zur inzestuésen Verfiithrung des
Lesers durch den Text kommt. In dem einen Fall dominiert der Leser
leichtfertig tiber den Text, im anderen Fall ist es der Text, der den Leser
zum willenlosen und entmaédnnlichten Liebkosen des Imagindren ver-
fiihrt. Indem die Novelle in der institutionalisierten Losung am Ende die
Frage suspendiert, ob Vergewaltigung oder Inzest vorliegt, besteht sie
fort als Literatur.** In Hinblick auf die Leseszene darf hier getrost ge-
folgert werden, dafl beides — brutale Bedeutungssetzung und inzestutse
Verfithrung - stattgefunden haben und immer wieder neu stattfinden
mulf3, so lange sich die Literatur als Literatur zu perpetuerien und - es
kann die Leser nun nicht iiberraschen - zu institutionalisieren vermag.

VI. Freiheit und Institution

Kleist affirmiert einerseits die Wirkungsmacht des Institutionellen, um
andererseits nicht auerhalb, sondern innerhalb des Institutionellen ein
Moment von Freiheit zu finden. Und stets blitzt eben dort ein Moment
von Freiheit auf, wo die Institutionen einen abschliefenden Zugriff auf
die Welt zu tun scheinen.

Gewil, was hier Freiheit heiflt, variiert von Fall zu Fall erheblich.
In Der Branntweinsdufer und die Berliner Glocken erscheint Freiheit
nicht als Zustand eines Menschen, sondern als Zerfallsstruktur der In-
stitution und damit der Destrukturierung per se. In Anekdote aus dem

44. Eine zweite Wurzel in Kleists Texten diirfte das Witzige, Anekdotische sein, welches
auch in dieser Novelle erscheint, wie Bernhard Greiner aufweist, wenn er Sprachwit-
ze, wie etwa die Verwandlung der Annunciata, zur bloRen Annonce aufdeckt, vgl.
Greiner, Kleists Dramen und Erzihlungen, 286-326.

237

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

letzten preufSischen Kriege ist es die Angstfreiheit des preuflischen Rei-
ters, die zur Suggestion und Institutionalisierung verleitet und die dem
Reiter darin die tatsdchliche Freiheit ermoglicht. In Die heilige Cdcilie
oder die Gewalt der Musik und in Die Marquise von O.... sind es die insti-
tutionalisierten Interpretationen, hinter denen Verantwortungs- und
Straffreiheit moglich werden. Hinter 6ffentlich angebotenen Institutio-
nen ist alles moglich, inklusive des Inzests. Freiheit ist hier also das,
was mit jeder Interpretation mitgesetzt ist als Moglichkeit der unbe-
weisbaren Andersheit: es bleibt vielleicht alles anders. Mit der Institu-
tion entsteht ein institutionsfreier Raum: sei es, daf§ sich die Institution
gegen sich selbst wendet und in ihrem Zerfall einen rechts- und ord-
nungsfreien Raum aufwirft, sei es, daR freies Verhalten gerade deshalb
in der Institution moglich wird, da die Institution jedes Nachforschen
fiir beendet erkldart. Gemeinsam ist den Versionen von Kleists Institu-
tionsdramen damit, da der Gedanke der Institution alles verspricht,
auller dem, was geldufig mit Institutionen verbunden wird: Stabilitat
und Verbindlichkeit. Die Koexistenz von Institution einerseits und
menschlicher Freiheit andererseits ist denn auch das eigentliche Si-
gnum von Kleists Schreiben.

Es darf spekuliert werden, daf§ diese Porositat der Institution fir
Freiheitskonzeptionen nicht nur Kleists Interesse an Institutionen mo-
tiviert hat. Die Selbstbeschreibungen der sogenannten Moderne iiber-
filhren regelmédflig eine externe Opposition von »>Institution« und >Frei-
heit« (und analogen Oppositionen wie etwa System und Individualiat,
Struktur und Subversion, Bewulitsein und Unbewulites, Zwang und
Kreativitat, Ordnung und Genie etc.) in eine interne Opposition derge-
stalt, da Freiheit sich als strukturelles Moment des Institutionellen von
diesem unterscheidet. Anders gesagt: der Institutionsgedanke legt einen
nicht fest, er hat eine geheime Hintertiir, durch die zahlreiche Hoffnun-
gen auf eine wie auch immer geartete Andersheit unterhalten werden
konnen.

Es ist hier nicht der Ort, eine Hypothese zur Karriere des Institu-
tionsgedanken zu entfalten, doch es sei erlaubt, eine blofe Vermutung
zu aullern. Auch fiir die Gesellschaftstheorien, der wir eingangs ge-
dachten, ist der Institutionsgedanke nicht deshalb attraktiv, weil er eine
akkurate Interpretation menschlichen Handelns liefert, vielmehr liefert
er eine Ersatzerklarung und einen Ersatz fiir Erklarung. In Kiirze: der
Institutionsgedanke institutionalisiert sich, weil er die Aufmerksamkeit
ablenkt von einem Ist-Zustand und auf das mittels der Institution denk-
bar gewordene verweist: die Verdnderung, die Geschichte, die Freiheit.
Foucaults Begriff des Dispositivs, Habermas’ sozial eingeiibte Prakti-
ken, de Mans Verstandnis von Ideologie als perpetuierter Setzung, La-

238

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

coue-Labarthes Analyse der »Fiktion«*> und die Geschlechterrollen der
Gender Studies haben gemeinsam, daR sie, ganz gleich ob sie unter po-
sitivem oder negativem Zeichen stehen, den Blick zugleich von der In-
stitution ableiten und auf ihre Alternativen lenken (Luhmanns Gesell-
schaftstheorie mag in diesem Aspekt der Vorzug der Immanenz zu-
kommen). Anders gesagt: Moderne Gesellschaftstheorie ist Sache der
Paradigmenwechsel, nicht der Paradigmen selbst. Sonderbarerweise ist
gerade der jeweilige Ist-Zustand am Schwierigsten zu beschreiben. Und
diese partielle Blindheit und sonderbare Verfehlung des Gegenstandes
durch die Gesellschaftstheorien wird ermoglicht durch die Semantik
und Konzeption der Institution, der ihre Freiheit eingeschrieben
scheint. Was bei Kleist zur Entdeckung wird, die Freiheit in der Institu-
tion, ist leicht zu funktionalisieren in der Produktion unverbindlicher
Gesellschaftstheorien.

Literatur

Allan, Sedn: »>... Auf einen Lasterhaften war ich gefaf§t, aber auf keinen —
— — Teufel«. Heinrich von Kleist's Die Marquise von O...«, in: German
Life and Letters (July 1997), 307-322.

Breithaupt, Fritz: »Kleists Anekdoten und die Moglichkeit von Geschich-
te«, in: Wolfgang Wirth/Jérn Wegner (Hg.), Literarische Trans-Ra-
tionalitdt. Fiir Gunter Martens, Wiirzburg 2003, 335-351.

Breithaupt, Fritz: » Anonymous Forces of History. The Case of Infanticide
in the Sturm-und-Drangx, in: New German Critique 79 (Winter 2000),
157-176.

Bennett, Benjamin: »The Generic Constant in Lessing’s Development of a
Comedy of Institutions and Alienation, in: The German Quarterly 56
(1983), 231-242.

Castoriadis, Cornelius: L institution imaginaire de la société, Paris 1975.
Chaouli, Michel: »The Lure of Closure. The Epistemology of Reading The
Marquise of O...« (bisher unveroffentlichtes Aufsatz-Manuskript).
Cohn, Dorrit: »Kleist's Marquise von O... The Problem of Knowledge, in:

Monatshefte 67 (1975), 129-144-.

Derrida, Jacques: Marges de la Philosophie, Paris 1972.

Esch, Deborah: »Toward a Midwifery of Thought. Reading Kleist’s Die
Marquise von O...«, in: Mary Ann Caws (Hg.), Textual Analysis. Some
Readers Reading, New York 1986, 144-155.

45. Philippe Lacoue-Labarthe: Die Fiktion des Politischen. Heidegger, die Kunst und die
Politik, aus dem Franzosischen von Thomas Schestag, Stuttgart 1990.

239

14,02,2026, 06:27:50.,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Gonner, Gerhard: Von »zerspaltenen Herzen« und der »gebrechlichen Ein-
richtung der Welt« — Versuch einer Phdnomenologie der Gewalt bei
Kleist, Stuttgart 1989.

Goethe, Johann Wolfgang von: »Die Wahlverwandtschaften«, in: Erich
Trunz (Hg.), Johann Wolfgang von Goethe. Werke. Hamburger Ausga-
be, 1948-1964, Miinchen 1981, Bd. VL.

Grathoff, Dirk: »Die Zeichen der Marquise. Das Schweigen, die Sprache
und die Schriften«, in: ders., Kleist. Geschichte, Politik, Sprache. Auf-
sdtze zu Leben und Werk Heinrich von Kleists, Opladen 1999, (zuerst
1988) 75-95.

Greiner, Bernhard: Kleists Dramen und Erzdhlungen, Tiibingen, Basel 2000.

Hamacher, Werner: »Uber einige Unterschiede zwischen der Geschichte
literarischer und der Geschichte phdnomenaler Ereignisse«, in:
Wilhelm VoRkamp/Eberhard Lammert (Hg.), Historische und aktu-
elle Konzepte der Literaturgeschichtsschreibung. Zwei Konigskinder?
Zum Verhdltnis von Literatur und Literaturwissenschaft, Tiibingen
1986, 5-15.

Hansen, Uffe: »Der Aufklédrer in extremis. Heinrich von Kleists Die Mar-
quise von O... und die Psychologie des Unbewuften im Jahre 1807«,
in: Klaus Bohnen/Per @hrgaard (Hg.), Aufkldrung als Problem und
Aufgabe. Festschrift fiir Sven-Aage Jorgensen, Miinchen, Kopenha-
gen 1994, 216-234.

Kittler, Friedrich A.: Dichter, Mutter, Kind, Miinchen 1991.

Kleist, Heinrich von: Sémtliche Werke, in: Roland Reuf3/Peter Staengle/(ab
1992) Ingeborg Harms, Brandenburger (1988-91 Berliner) Kleist-
Ausgabe (BKA), Basel, Frankfurt am Main 1988ff.

Kommerell, Max: Geist und Buchstabe in der Dichtung. Goethe, Schiller,
Kleist, Holderlin, Frankfurt am Main 1944, 3. vermehrte Aufl.

Koschorke, Albrecht: Die Heilige Familie und ihre Folgen, Frankfurt am
Main 2000.

Koselleck, Reinhart: Vergangene Zukunft, Frankfurt am Main 1979.

Kriiger-Fiirhoff, Irmela Marei: »Epistomological Asymetries and Erotic Sta-
gings. Father-Daughter Incest in Heinrich von Kleist's The Marquise
of O...«, in: Women in German Yearbook 12, 1996, 71-86.

Lacoue-Labarthe, Philippe: Die Fiktion des Politischen. Heidegger, die Kunst
und die Politik, aus dem Franzosischen von Thomas Schestag, Stutt-
gart 1990.

Liebrand, Claudia: »Pater semper incertus est. Kleists Marquise von O mit
Boccaccio gelesenc, in: Kleist-Jahrbuch 2000, 46-60.

Lubkoll, Christine: »Die heilige Musik oder Die Gewalt der Zeichen. Zur
musikalischen Poetik in Heinrich von Kleists Cécilien-Novelle, in:
Gerhard Neumann (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall — Rechtsfall -
Siindenfall, Freiburg 1994, 337-364.

Luhmann, Niklas: Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt am Main 2000.

240

14.02.2028, 08:27:50. i [


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

Maurer, Karl-Heinz: »Gerechtigkeit zwischen Differenz und Identitdt in
Heinrich von Kleists Michael Kohlhaas«, in: Deutsche Vierteljahrs-
schrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte (DVjs) 75
(2001), 123-144.

Moser, Christian: Verfehite Gefiihle. Wissen — Begehren — Darstellen bei
Kleist und Rousseau, Wiirzburg 1993.

Murphy, Harriet: »Theatres of Emptiness. The Case of Kleist's Marquise
von O...«, in: Oxford German Studies 24 (1995), 80-111.

Neumann, Gerhard: »Skandalon. Geschlechterrolle und soziale Identitit in
Kleists Marquise von O... und Cervantes’ Novelle La fuerza de la san-
gre«, in: ders. (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall — Rechtsfall — Siin-
denfall, Freiburg 1994, 149-192.

Neumann, Gerhard: »Eselsgeschrei und Sphérenklang: Zeichensystem der
Musik und Legitimation der Legende in Kleists Novelle Die heilige
Cicilie oder die Gewalt der Musik«, in: ders. (Hg.), Heinrich von Kleist.
Kriegsfall — Rechtsfall — Siindenfall, Freiburg 1994, 365-389.

Peters, Sibylle: »Wie Geschichte geschehen lassen? Theatralitdt und An-
ekdozitdt in den Berliner Abendbldttern«, in: Kleist-Jahrbuch 1999,
67-86.

ReuB, Roland: »Was ist das Kritische an einer kritischen Ausgabe? Erste
Gedanken anladBlich der Edition von Kleists Erzahlung Die Marquise
von O....«, in: Berliner Kleist Bldtter 2 (1989), 3-20.

Schmidt, Jochen: »Die Marquise von O...«, in: Walter Hinderer (Hg.), In-
terpretationen. Kleists Erzdhlungen, Stuttgart 1998, 67-84.

Selbmann, Rolf: »Die andere Wirklichkeit des Erzidhlens. Zu Heinrich von
Kleists Anekdote aus dem letzten preufSischen Kriege«, in: Kleist-Jahr-
buch 1996, 202-206.

Stephens, Anthony: Heinrich von Kleist. The Dramas and Stories, Oxford,
Providence 1994.

Stephens, Anthony/Lii, Yixu: »Die Verfiihrung des Lesers im Erzdhlwerk
Kleists«, in: Kleist-Jahrbuch 1994, 104-118.

Theisen, Bianca: BogenschlufS. Kleists Formalisierungen des Lesens, Frei-
burg 1996.

Vinken, Barbara/Haverkamp, Anselm: »Die zurechtgelegte Frau. Gottesbe-
gehren und transzendentale Familie in Kleists Marquise von O...«,
in: Gerhard Neumann (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall — Rechts-
fall - Siindenfall, Freiburg 1994, 127-148.

Weber, Samuel: Institution and Interpretation, Minneapolis 1987.

241

14,02,2026, 06:27:50.,


https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

