
FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

 

 

 

 

 

 

Wie Institutionalisierungen Freiräume schaffen.

»Die Marquise von O.…«, »Die heilige Cäcilie«

und einige Anekdoten

Fritz Breithaupt

I. Institution als Idee

Die letzten Jahrzehnte waren ungewöhnlich reich an Diskussionen um

die Kräfte, die gesellschaftliches Handeln prägen. Besonders bemer-

kenswert an diesen Auseinandersetzungen ist, daß sich nicht nur eine,

sondern gleich mehrere der konkurrierenden Theoriebildungen durch-

setzen und in akademischen wie öffentlichen Diskussionen etablieren

konnten. Zu nennen wären hier etwa Jürgen Habermas’ Theorie kom-

munikativen Handelns, Michel Foucaults Diskursanalyse, Niklas Luh-

manns Systemtheorie und die etwas diffuseren Ritual Studies. Aber

auch die Dekonstruktion von Paul de Man und Jacques Derrida sowie

die reichen Diskussionen um Gender Studies haben komplexe Analysen

gesellschaftlichen Handelns motiviert. Bereits die Vielfalt paralleler

Theoriebildungen legt die Vermutung nahe, daß zwischen ihnen mehr

als nur oberflächliche Affinitäten bestehen. In der Tat wird für die

Mehrzahl dieser Theorien als gemeinsamer Ursprung der Russische

Formalismus zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts angenommen,

der sich über die Transformationen im Prager Strukturalismus und das

Exil einiger Denker in Frankreich aber auch Deutschland ausgebreitet

und vielfältig differenziert hat. Der mögliche gemeinsame Ursprung

verhindert natürlich nicht, daß zwischen den Denkern verschiedener

Schulen tiefe Gräben bestehen, die, unabhängig davon, ob sie auf Miß-

verständnissen beruhen oder nicht, heftige Auseinandersetzungen ent-

facht haben.

           Dieser Aufsatz möchte den Vorschlag machen, den gemeinsamen

Ursprung dieser Theoriebildungen um gut hundert Jahre vorzuverlegen

und damit auch die Geschichte der Theorieentzweiung bereits als ein

Resultat der Auseinandersetzungen von etwa 1770 an zu erwägen. Der

Vorschlag besteht in der Einsetzung der Konzeption der »Institution«

 

209

2003-09-08 16-03-53 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

oder »Einrichtung« als zentraler Kategorie gesellschaftlichen und indi-

viduellen Handelns seit dem späteren achtzehnten Jahrhundert. Die

Leitthese besteht darin, daß ein expliziter oder impliziter Begriff von

»Institution« an eben die Stelle gesetzt wird, an der die zeitspezifisch

entscheidenden gesellschaftlichen Fragen verhandelt werden. Seit der

Wende- oder »Sattelzeit«, von der Koselleck spricht und die er um etwa
11770 ansetzt, ist es vor allem das individuelle menschliche Handeln,

an dem die gesellschaftlich brisanten Fragen verhandelt werden (wich-

tig sind hier natürlich schon die Schriften Pascals, Hobbes und Lockes).

Abgelöst wird damit das Paradigma des Glaubens, der Konfession und

inneren Einstellung; Fausts »Am Anfang war die Tat« gewinnt über die

Gretchenfrage. Menschliches Handeln, so also die These dieses Aufsat-

zes, wird seit dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts zunehmend in

Begriffen von Institution erklärt. Dies bedeutet, daß zum Verstehen des

eigenen und fremden Handelns nicht mehr die Kenntnis der individuel-

len Intention des Handelnden genügt. Vielmehr muß die Handlung

transparent gemacht werden auf die Institutionen, die es leiten (egal ob

der Handelnde sich selbst dieser Institutionen bewußt ist oder nicht).

Galt den Aufklärern also die menschliche Freiheit als der Letztgrund

menschlicher Entscheidungen, so setzten die Menschen der folgenden

Epochen, die das aufklärerische Projekt entweder für gescheitert halten

oder als idealistisch ansehen, institutionelle Zwänge in eben diese Posi-

tion. Pointiert gesagt: die Sattelzeit um 1770 markiert den Umschlag von

Intentionalismus zu Institutionalismus.

           Ein Beispiel soll die Wende um 1770 illustrieren: die Diskussion

des Kindesmords im Sturm und Drang. Das Töten eines Kleinkindes

durch die Mutter galt bis zu dieser Epoche als unentschuldbares Kapi-

talverbrechen. Dafür gab es eine ebenso einfache wie verbreitete Erklä-

rung: Eine solche Mutter muß von Grund auf verdorben, unnatürlich

und sündhaft sein; ihre Ausmerzung ist Pflicht. Eben diese Erklärung

der Intention der Mutter wird den Juristen und Schriftstellern im Sturm

und Drang grundsätzlich suspekt. Dabei bezweifeln sie nicht die Tö-

tungsabsicht, sondern suchen den eigentlichen Handlungsgrund noch

jenseits der bloßen Intention. So konnte es um 1770 überhaupt erst zur
Frage werden, wer oder was den Kindesmord verursacht, wie die Mann-

heimer Akademie es 1780 in einer viel beachteten Preisfrage beantwor-

tet haben wollte. Betont werden nun die vielfachen gesellschaftlichen

Zwänge, denen sich die Mutter ausgeliefert sieht und die es ihr nicht

erlauben, eine gute Mutter zu sein, etwa wenn sie unverheiratet ist. Die

Literatur, angefangen mit Heinrich Leopold Wagners Die Kindermör-
derin (1776) bis zu Goethes Faust, produziert das Bild einer unschuldi-

gen Bürgerstochter, die ihr Kind eben deshalb umbringt, weil sie eine

               

1. Vgl. Reinhart Koselleck: Vergangene Zukunft, Frankfurt am Main 1979.
 

210

2003-09-08 16-03-53 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

gute Mutter ist, da sie ihr Kind vor dem Schicksal eines Bastardkindes

schützen will. Nicht die böse Intention leitet sie, sondern die von ihr

affirmierte Institution der Mutter, der sie nicht zu genügen vermag.

Kindesmord ist demnach also nicht das Resultat einer schlechten Mut-

ter, sondern der Institution Mutterschaft, die einen Exzeß produziert,

denn noch indem die Mutter das Kind tötet, folgt sie dem institutionel-

len Gebot der Mutterschaft und ist insofern eine gute Mutter, als sie das

Kind beschützt sowohl vor der harten Zukunft eines illegitimen Kindes
2als auch vor allem vor ihr selbst, der schlechten Mutter.

           Das Beispiel von Mutterschaft als Institution zeigt bereits an, daß

es sich in den Institutionen nicht um bloße Verwaltungseinheiten han-

delt, sondern um mentale Konstrukte, die Bestand haben, nur weil die

Menschen glauben, daß sie Bestand haben. Institutionen beschränken

sich nicht auf dasjenige, was dazu tendiert, sich in einer sichtbaren Ar-

chitektur zu manifestieren (Parlamente, Banken, Grenzstationen, Schu-

len, Kirchen, Zeitarbeitsagenturen, Gerichte, Kasernen, Psychiatrien,

Bestattungsinstitute, Universitäten etc). Vielmehr umfaßt das, was zur

Begründung menschlichen Verhaltens bemüht wird, auch eine Viel-

zahl von Verhaltensformen, die einer solchen Fassade fern stehen, aber

durchaus als Institution zu erfassen sind. Um 1800 wären etwa zu nen-

nen: Mutterschaft, der Erwachsene, das Ich, Liebe, Geheimbünde und

die Institution des Kindes, welche das Verhalten nicht der Unmündi-

gen, sondern der Erwachsenen bestimmt. Gemeinsam haben diese

letztgenannten nicht nur eine – im folgenden näher zu bestimmende –

Struktur von Institutionalität, sondern auch daß sie sich um 1800 in

einer intensiv verhandelten Krise ihrer Institutionalisierung befinden,

und daß sie von ihren Zeitgenossen bereits in der Semantik von Institu-

tionen und eben nicht als natürliche Gegebenheiten erfaßt werden.

           Anders gesagt: ›Kultur‹ wird ab 1770 zunehmend auf den Institu-

tionsgedanken umgestellt. Abgelöst werden damit neben dem Paradig-

ma der Intention auch die Begründungen von Kultur durch Sprache,

Volkskunst, politische Einheit, Konfession und gemeinsame Geschichte.

Was fungiert also in den Begriffswelten in Deutschland ab etwa 1770

(implizit oder explizit) als Institution?

           Als Minimaldefinition dessen, was als Institution hervortritt,

kann folgendes vorgeschlagen werden: Eine Institution ist der Rahmen,

innerhalb dessen die Wiederholbarkeit und Identität von menschlichen

Akten gesichert wird. Daraus folgt unmittelbar, daß sich mit jedem

               

2. Vgl. zur diskursiven Formierung von Mutterschaft um 1800 Friedrich A. Kittler: Dich-
ter, Mutter, Kind, München 1991. Vgl. zu dieser Definition von Institution und zum
Fall des Kindesmordes ausführlicher Fritz Breithaupt: »Anonymous Forces of History.
The Case of Infanticide in the Sturm-und-Drang«, in: New German Critique 79 (Winter
2000), 157-176.

 

211

2003-09-08 16-03-53 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

durch die Institution geleiteten Akt diese zugleich perpetuiert und re-
3dupliziert.

           Entscheidend an dieser Definition ist das doppelte Verhältnis

von menschlichem Akt und Institution. Einerseits nämlich folgen viele

menschliche Akte den Regeln einer Institution, das heißt, sie führen ex-

akt aus, was in der Institution vorgezeichnet ist. Die Institution ist mit-

hin der Ort, von dem aus die Akte derartig beobachtet werden können,

daß ihre Identität, und das ist: Wiederholbarkeit, sichtbar wird. Daher

bleiben die Akte in Hinsicht auf die Institution rein neutral. Doch ande-

rerseits sind es ebenfalls die menschlichen Akte, welche die Institution

einsetzen, perpetuieren, legitimieren und zur Erklärung von Verhalten

notwendig machen. Anders gesagt: Menschliche Akte sind einerseits

exemplarisch und andererseits ›performativ‹. Einerseits nämlich sind

sie reine Exekutionen des in den Institutionen vorgegebenen, reine Bei-

spiele der von ihnen vorgezeichneten Verlaufsform. Andererseits sind

sie es, die überhaupt einen Erklärungsbedarf entstehen lassen und so-

mit den Grund liefern für die Möglichkeit der Beobachtung und Nor-

mierung der Akte. Insofern sind nicht nur die ›klassischen‹ performati-

ven Akte wie etwa Versprechen, Namensgebung und Bitte performativ,

sondern alle Akte, insofern sie die Frage ihrer Erklärbarkeit und Beob-

achtbarkeit aufwerfen. Noch der banalste Akt wie das Überweisen von

Geld in der Bank hat neben dem rein exemplarischen Charakter noch

die Eigenschaft, die Bank als solches zu bestätigen, sie notwendig zu

machen und damit zu perpetuieren. Was aber perpetuiert, kann auch

suspendieren.

           In dieser doppelten Natur menschlicher Akte ist denn auch die

Spannung von Fiktions- und Realitätseffekten der Institution begrün-

det. Die Fiktionalität der Institution tritt zutage, wenn man sich auf die

performative Eigenart der Akte bezieht, Institutionen einzusetzen und

zu suspendieren. Die realitätsschaffende Kraft der Institution tritt her-

vor, sofern man sich auf die Steuerung menschlichen Verhaltens kon-

zentriert.

           Eine der Konsequenzen dieses Institutionsbegriffs betrifft das

               

3. Diese Definition knüpft an die Arbeiten von einer Vielzahl von Denkern an, von de-
nen hier nur drei genannt werden sollen. Damit sei zumindest angedeutet, daß ich für
meine Begriffsarbeit wenig Originalität in Anspruch nehmen kann. Die Struktur von
Wiederholbarkeit (itérabilité) ist von Jacques Derrida anhand des Sprachlichen disku-
tiert worden, vgl. Jacques Derrida: »Signature Événement Contexte« in: ders., Marges
de la Philosophie, Paris 1972, 365-393; die »self-duplicating systems« sind einer der
Leitgedanken von Niklas Luhmann; der Begriff der Institution ist für die vorliegenden
Zusammenhänge von Samuel Weber entfaltet worden, vgl. Samuel Weber: Institution
and Interpretation, Minneapolis 1987.

 

212

2003-09-08 16-03-53 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

4Verständnis von Geschichte. Eine Geschichte gibt es für die moderne

Gesellschaft vor allem von Institutionen. Institutionen erheben mehr

oder weniger direkt den Anspruch auf überzeitliche Gültigkeit, da sie

zum einen dazu tendieren, sich identisch zu reduplizieren und perpetu-

ieren, als hätten sie einen Selbsterhaltungstrieb, und da sie zum ande-

ren den menschlichen Akten ihre zeitliche Dimension entziehen, indem

sie sie als bloße Wiederholungen deklarieren. Eben an dem Anspruch

der Überzeitlichkeit aber können historische Ereignisse einzig gemes-

sen werden: als der Triumph der Zeit über diese. Dies führt zu einer

fundamentalen Paradoxie der modernen Geschichtswissenschaften: Er-

eignis ist dasjenige, was eine Institution verändert, erschüttert, und da-

mit eben das, was selbst nicht mehr adäquat wahrgenommen werden

kann, da es beschrieben werden könnte nur von dem festen Standpunkt

der überzeitlichen Institution, die es betraf und erschütterte. Das ge-

schichtliche Ereignis ist ein solches nur vor dem Hintergrund eines

Rahmens, den es zertrümmert. Im Stattfinden von Geschichte zieht sich

Geschichte den Boden unter den Füßen weg. Die moderne Geschichts-

wissenschaft befindet sich entsprechend seit zwei Jahrhunderten in der

durchaus fruchtbaren Krise der Wahrnehmbarkeit ihres Gegenstandes,
5den Ereignissen. Aufgrund dieses Wahrnehmungsverlustes ist jedes

               

4. Die folgenden Überlegungen sind entstanden in Auseinandersetzung mit dem Text
von Werner Hamacher: »Über einige Unterschiede zwischen der Geschichte literari-
scher und der Geschichte phänomenaler Ereignisse«, in: Wilhelm Voßkamp/Eberhard
Lämmert (Hg.), Historische und aktuelle Konzepte der Literaturgeschichtsschreibung.
Zwei Königskinder? Zum Verhältnis von Literatur und Literaturwissenschaft, Tübingen
1986, 5-15.

5. Zu einem ähnlichen Befund kommt Sibylle Peters, ebenfalls anhand einer Diskussion
der Anekdoten Kleists. Peters argumentiert, daß das geschichtsphilosophische Para-
dox der Epoche in der Betonung des unerwarteten Ereignisses besteht: »Geschichte
gibt es nur, wenn das, was geschieht, zugleich fremdartig, unerwartet, neu ist, und
doch bereits von vornherein mit Sinn erfüllt.« Sibylle Peters: »Wie Geschichte gesche-
hen lassen? Theatralität und Anekdozität in den Berliner Abendblättern«, in: Kleist-
Jahrbuch 1999, 67-86, hier 69. Das Geschehen-Lassen von Geschichte wird zum Pro-
blem also genau dort, wo das Stattfinden von Geschichte sich gegen die Wahrnehm-
barkeit des Geschichtlichen wendet: Das absolut Neue bricht aus eben den Sinnzu-
sammenhängen, innerhalb derer es einzig Relevanz (als Neues) besitzt. Kleist wiede-
rum, so Peters, reagiere mit einer »szenischen Entparadoxierung des Geschichtlichen«
(69), denn in einer theatralischen Szene bekomme das Ereignis wieder die Stabilität,
die ihm im Stattfinden von Geschichte fehlt. Doch in dieser Theatralisierung, so weiter
Peters, findet der historische Augenblick, das Ereignis, nicht einfach statt, sondern
nur, ununterscheidbar, als Doppel von »Finte und dem wirklichem Schlag« (74). An-
ders gesagt, Peters zufolge transformiert Kleist ein Wahrnehmungsparadox der Ge-
schichte in ein Paradox des Stattfindens von Geschichte, bleibt damit also letztlich im

 

213

2003-09-08 16-03-53 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

Ereignis für die Geschichtswissenschaften zugleich auch ein Nicht-Er-

eignis.

           Gegen diese Definition von ›Institution‹ könnten eine Reihe von

Bedenken erhoben werden. Auf rein theoretischer Ebene könnte man

einwenden, daß diese Definiton zu weit greift und etwa auch kultische

Rituale umfaßt, da diese auch bestimmte Verhaltensabläufe kodieren

und somit wiederholbar machen. Und in der Tat ist eben das, was hier

mit dem technischen Wort der ›Institution‹ oder ›Einrichtung‹ zu grei-

fen gesucht wird, durchaus als Ritual zu beschreiben, wenn man den

Horizont dieses Wortes über das Religiöse hinaus erhebt. Institutionen

sind Rituale, gerade weil die Rationalität der von ihnen geregelten Akte
6ihnen nicht vorausgeht, sondern erst von ihnen erzeugt wird.

           Dies könnte den Folgeeinwand motivieren, daß der Begriff der

Institution damit an Schärfe verliert, da eine Vielfalt tradierter Verhal-

tensformen als ›Institution‹ beschreibbar ist. Doch eben um diese Be-

schreibbarkeit geht es. In der Tat ist bemerkenswert, daß seit Ende des

achtzehnten Jahrhunderts eine zunehmende Anzahl von Lebensberei-

chen und Verhaltensweisen als Institution beschrieben wird. Eben diese

Ausweitung des Institutionsgedanken über die klassischen Institutionen

wie den Staat hinaus ist das Faktum, dem es nachzugehen gilt (neben-

sächlich ist dabei, ob je das explizite Wort ›Institution‹, die deutsche

Form ›Einrichtung‹ oder die bloße Struktur des Institutionsgedanken

vorliegt). Es geht hier also zunächst um eine historische und struktu-

relle Semantik, die (auch historisch rückgreifend) die Lebenswelt als

durch Institutionen geleitet beschreibt. Entscheidend ist also zunächst

die einfache Feststellung, daß der Begriff von Institution zum Leitpa-

radigma von Kultur überhaupt avanciert. Abgelöst werden damit zahl-

reiche andere mögliche und historisch verwendete Paradigmen wie et-

wa die bereits genannten Vorstellungen von Intention und Konfession,

aber auch von Werten, Leistungen, Zielvorgaben und allen menschli-

chen Eigenschaften (wie etwa Klugheit, Ehrlichkeit, Frömmigkeit). Der

Institutionsgedanke steht zudem in Konkurrenz zu einer Reihe von

anderen kulturellen Paradigmen wie etwa Zugehörigkeitsmodellen

(Freundschaftsbünde, Geselligkeit), Einheitsmodellen (Sprache, Ge-

schichte, Volkslieder etc.), Ordnungsparadigmen (natürlicher, göttli-

cher, zivilisatorischer Art und Weise) und der Elitenbildung (ausge-

zeichnete Personen, Wissensvorsprünge, Kunstwerke). Natürlich ver-

               

Kreis des allgemeinen Wahrnehmungsparadoxes. Freilich unterstellt Peters dabei, daß
es Kleist um das Retten des alten Geschichtsgedanken zu tun ist, nicht um eine
grundsätzliche Reformation der Konstellation von Fiktion – Realität – Geschichte.

6. Natürlich sind Rituale umgekehrt nicht automatisch als Institution zu denken, zumal
sie je einen nicht-kommunizierbaren Kern besitzen, den sie perpetuieren, ohne ihn
explizit zu machen. Vgl. Niklas Luhmann: Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt 2000.

 

214

2003-09-08 16-03-53 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

hindert diese Konkurrenz dabei nicht, daß Institutionsgedanken nicht

auch etwa Fragen der Werte und der Zugehörigkeiten regeln können,

doch tun sie dies auf eine grundsätzlich andere Art und Weise, nämlich

indem sie diese auf Mechaniken der Wiederholbarkeit festlegen (wobei

zugleich angenommen wird, die Wiederholung und damit Erhaltung der

Institution sei Zweck an sich).

           Auch über die historische Semantik hinaus ist der Begriff der In-

stitution in heuristischer Hinsicht zumindest geschäftsfähig, da er eine

Reihe von Binnenunterscheidungen ermöglicht und nahelegt. Für die

vorliegende Untersuchung sind vor allem zwei zu nennen. Zunächst

folgt aus der Differenz zwischen exemplarischen und performativen

Akten die Unterscheidung zwischen rein tradierten Institutionen und

akuten Institutionalisierungen. Die Perpetuierung einer Institution ge-

lingt in der Unterdrückung derjenigen performativen Akte, die sich auf

die Institution beziehen könnten (was theoretisch unmöglich ist, prak-

tisch aber anscheinend sehr wohl gelingt). Zu Institutionalisierungen

kommt es umgekehrt genau dort, wo die individuellen Akte den Institu-

tionen vorausgreifen und diese zugleich zu ihrer Erklärung notwendig

machen. Die zweite Unterscheidung, die in diesem Text benötigt wird,

ist diejenige zwischen präskriptiven und interpretativen Institutionen:

also solchen Institutionen, welche die tatsächliche Ausführung von

Handlungen a priori leiten und solchen Institutionen, die Handlungen

ex post mit Sinn ausstatten.

           Historisch und insbesondere begriffsgeschichtlich könnte mo-

niert werden, daß eine solche Definition nirgendwo um 1800 explizit zu

finden ist und erst im zwanzigsten Jahrhundert in den Werken etwa von

Georg Simmel, Arnold Gehlen, Niklas Luhmann und Cornelius Castori-
7adis erscheint. Doch dieser Anschein entsteht nur, wenn man sich auf

die expliziten Begriffsbildungen der philosophisch-gesellschaftstheore-

tischen Schriften beschränkt. Es waren vor allem literarische aber auch

juristische, pädagogische und politische Texte, die im Anschluß an die

Aufklärung Institutionen in die Position gesetzt haben, menschliches

Verhalten akkurat zu erklären. Auch wenn es also eine eigentliche Wis-

senschaft der Institutionen nie gegeben hat, so kann denn untersucht

werden, wie in der Literatur seit gut zweihundert Jahren ein – implizier-

ter – Begriff der Institution ins Zentrum der Erklärung menschlichen

Verhaltens rückt. Benjamin Bennett hat in seiner Analyse von Lessings

Komödien in diesem Sinne hervorgehoben, daß zwischen Lessings frü-

heren und späteren Werken eine Verschiebung von Fragen der Gesel-
8ligkeit zu solchen der Gesellschaft und Institution stattfindet. Mit

               

7. Cornelius Castoriadis: L’institution imaginaire de la société, Paris 1975.
8. Vgl. Benjamin Bennett: »The Generic Constant in Lessing’s Development of a Come-

dy of Institutions and Alienation«, in: The German Quarterly 56 (1983), 231-242.
 

215

2003-09-08 16-03-53 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

Blick auf die Literatur ab 1770 denke man auch etwa an die institutio-

nellen Zwänge der Geschlechterrollen (beginnend mit Richardsons Pa-
mela, De La Roches Fräulein von Sternheim und Lessings Emilia Galotti
wäre um 1800 zu denken etwa an Novalis’ und Friedrich Schlegels

Theorien der Weiblichkeit, Fichtes Rechtsphilosophie aber auch an die

Alternativen der Günderode), von Mutterschaft (die bereits genannte

Kindesroman-Debatte, an der sich neben nahezu allen Autoren des

Sturm und Drang auch Pestalozzi, Friedrich der Große und Justus Mö-

ser beteiligten) und des Ich (angelegt bereits in der pietistischen Be-

kenntnisliteratur dann in Moritz’ Anton Reiser, Goethes Wilhelm Mei-
sters Lehrjahre und den folgenden »Bildungsromanen«). Auch traditio-

nelle Institutionen werden um 1800 intensiv verhandelt, offensichtlich

etwa der Staat und das Erziehungswesen, aber auch die Institution der

Ehe (Friedrich Schlegels Lucinde und Goethes Die Wahlverwandtschaf-
ten). Den deutlichsten definitorischen Zugriff auf Fragen der Institution

vor der Soziologie des zwanzigsten Jahrhunderts liefert Fichtes Wissen-
schaftslehre, die im ersten unbedingten Grundsatz die Identität und

Selbstbezogenheit jeder Institution verabsolutiert (eine Anwendung auf

eine tatsächliche Institution liefert Fichte dann in Der geschlossene
Handelsstaat). Es ist vielleicht nur auf den ersten Blick abwegig, die

neue Literatur der Romane und Dramen seit dem späten achtzehnten

Jahrhundert aufs engste mit dem Institutionsgedanken zu verknüpfen

und den Erfolg der Literatur mit der erkannten Verselbständigung, ja

›Verselbstung‹ von Institutionen in Verbindung zu bringen. Doch dies

sei hier nur am Rande angemerkt. Eine allgemeine oder literarische Ge-

schichte des Institutionsgedanken kann hier nicht einmal angerissen

werden. Es sei nur noch darauf hingewiesen, daß sich erst im Laufe des

neunzehnten Jahrhunderts ein neues Denkmodell breit macht, welches

der institutionellen Erklärung menschlichen Verhaltens zunehmend

den Rang abzulaufen vermag: die Ökonomie.

           Bemerkenswerterweise hat sich – trotz Fichte und Hegel – keine

eigentliche akademische Disziplin der Institution durchgesetzt. Der Sta-

tus der Institution zwischen Realität und Fiktion ruft dabei durchaus ei-

ne Vielzahl von Disziplinen auf den Plan, ebenso wie er ihnen Probleme

bereitet. Die Soziologie, Politologie und Geschichtswissenschaft, die

sich von Amts wegen mit Institutionen auseinandersetzen, stehen unter

den institutionalisierten Zwängen ihrer Disziplinen, sich auf »Realität«

und nicht »Fiktion« zu beziehen. Sicherlich haben diese Disziplinen je

Wege gefunden, Fiktionalisierungen auf komplexe Art und Weise in ih-

re Untersuchungen einzubeziehen und den naiven Dualismus von Fik-

tion und Realität zu hintergehen, doch der Legitimations- und also Re-

alitätsdruck bleibt bestehen und führt, wie etwa in den Geschichtswis-

senschaften zu Spaltungen innerhalb der Disziplin zwischen der Analy-

se der Realhistorie, Ideengeschichte und Diskursanalyse. Die Literatur-

wissenschaft wiederum braucht sich vor der Fiktionalität der Institutio-

 

216

2003-09-08 16-03-53 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

nen nicht zu fürchten, steht dabei aber umgekehrt unter dem institutio-

nellen Imperativ, ihre Zuständigkeit durch Inflation der Fiktionalität zu

erweitern. Vielleicht hat eben die unklare Zuständigkeit, wer sich mit

›Institutionen‹ zu beschäftigen habe, dafür gesorgt, daß die Semantik

der Institution eine solche Aufwertung erfahren konnte, da lange Zeit

keine Disziplin den Begriff vollständig erfassen und damit auch etwa

verwerfen und revidieren konnte. Doch unsere Untersuchung muß sich

mit einer anderen Frage bescheiden, nämlich derjenigen, wo und mit

welchen Konsequenzen der Institutionsgedanke in der Literatur er-

scheint. Und auch diese Frage kann hier aus Platzgründen nur anhand

eines, wenn auch ausgezeichneten, Falls erörtert werden.

           Doch Vorsicht ist geboten. Wer sich begrifflich bewaffnet einem

literarischen Text nähert, muß hoffen, einen archimedischen Punkt der

Analyse zu besitzen. Zugleich aber setzt er sich der Gefahr der Ver-

blendung aus, der Gefahr der Erklärungswut und begrifflichen Gleich-

macherei aus. Der Begriff der Institution, den wir hier in Anschlag brin-

gen, hat nun den Vorzug der Unattraktivität, weshalb er, so können wir

hoffen, weniger zu begrifflichen Kurzschlüssen geeignet ist. Allerdings

kann eben diese unsere Selbstberuhigung seinerseits zur Falle des le-

senden Blickes werden. Die Hoffnung der Korrektur einer solchen fal-

schen Selbstgewißheit und begrifflichen Verblendung kann vielleicht

nur in der Öffentlichmachung dieser Lektüre liegen, um den Wider-

spruch anderer Leser zu provozieren. Aber auch in dieser Hinsicht

müssen die Leser gewarnt werden vor dem, was die Lektüre von Kleists

Texten uns zu denken geben wird: daß Veröffentlichungen noch die

vermeintlichen Einsprüche zu steuern pflegen.

           Für die Lektüre von Kleists Texten wird sich im Laufe der Analy-

se zudem ein Vorzug des Begriffs der Institution abzeichnen. Er erlaubt

es, zwei der zentralen Momente des Kleistschen Schreibens in Bezie-

hung zu setzen: die spezifische Konstruktion von Ereignissen sowie die

gezielte Steuerung des Verdachts.

II. Institution und Ereignis:
»Der Branntweinsäufer und die Berliner Glocken«

Es mag den Leser an dieser Stelle freuen, nach den reichlich abstrakten

Worten zunächst eine klassische Institution vorgestellt zu sehen, die es

ihm leicht machen wird, den Begriff der Institution in Anschlag zu brin-

gen: das Militär. In der Anekdote Der Branntweinsäufer und die Berliner
Glocken versuchen einige Offiziere der preußischen Armee, einen Alko-

holiker von der Sucht zu trinken zu kurieren. Für die straff organisierte

Armee Preußens ist ein betrunkener Soldat und noch viel mehr ein Al-

koholiker ein inakzeptables Ärgernis, denn sie muß darauf bauen kön-

nen, daß jeder Soldat jederzeit einsatzbereit ist. Von einer solchen

 

217

2003-09-08 16-03-53 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

Sucht ist potentiell das Militärwesen und das Staatsgefüge als ganzes

bedroht. Was hier im Einzelfall exerziert wird, ist also von höchster Be-

deutung zur Bewahrung der Struktur des Militärstaates.

           Die Offiziere leiten ihre erzieherische Maßnahme mit Prügeln

ein, um dem Soldaten nach »unendlichen Schlägen« das Versprechen

abzunehmen, sich des Branntweins zu enthalten. Doch der Soldat wird

bereits nach drei Tagen rückfällig und betrunken in Arrest genommen.

Dennoch leitet der Soldat seine Verteidigungsrede durch die Beteue-

rung seiner Schuldlosigkeit ein: »Herr Hauptmann, es ist nicht meine

Schuld.« Schuldlos kann er nur sein, wenn er nachweisen kann, daß er,

noch als er sich dem Trunk ergab, weiterhin gehorsam war. Doch seine

folgende Erzählung scheint wenig geeignet zu sein, seine Schuldlosig-

keit nachzuweisen. Er erzählt, daß ihm, als er durch Berlin ging, die

Glocken die Namen von Alkoholika zugeläutet hätten: Pommeranzen,

Kümmel, Anisette.

»Der Branntweinsäufer und die Berliner Glocken.
(Eine Anekdote.)
Ein Soldat vom ehemaligen Regiment Lichnowsky, ein heilloser und unverbesserlicher
Säufer, versprach nach unendlichen Schlägen, die er deshalb bekam, daß er seine Auffüh-
rung bessern und sich des Brannteweins enthalten wolle. Er hielt auch, in der That, Wort,
während drei Tage: ward aber am Vierten wieder besoffen in einem Rennstein gefunden,
und, von einem Unterofficier, in Arrest gebracht. Im Verhör befragte man ihn, warum er,
seines Vorsatzes uneingedenk, sich von Neuem dem Laster des Trunks ergeben habe?
›Herr Hauptmann!‹ antwortete er; ›es ist nicht meine Schuld. Ich ging in Geschäften eines
Kaufmanns, mit einer Kiste Färbholz, über den Lustgarten; da läuteten vom Dom herab
die Glocken: Pommeranzen! Pommeranzen! Pommeranzen!‹ Läut, Teufel, läut! sprach ich,
und gedachte meines Vorsatzes und trank nichts. In der Königstraße, wo ich die Kiste ab-
geben sollte, steh ich einen Augenblick, um mich auszuruhen, vor dem Rathhaus still: da
bimmelt es vom Thurm herab: ›Kümmel! Kümmel! Kümmel! – Kümmel! Kümmel! Kümmel!‹
Ich sage, zum Thurm: bimmle du, daß die Wolken reißen – und gedenke, mein Seel, ge-
denke meines Vorsatzes, ob ich gleich durstig war, und trinke nichts. Drauf führt mich der
Teufel, auf dem Rückweg, über den Spittelmarkt; und da ich eben vor einer Kneipe, wo
mehr denn dreißig Gäste beisammen waren, stehe, geht es, vom Spittelthurm herab: ›Ani-
sette! Anisette! Anisette!‹ Was kostet das Glas, frag’ ich? Der Wirth spricht: Sechs Pfen-

9nige. Geb’ er her, sag’ ich – und was weiter aus mir geworden ist, das weiß ich nicht.«

Die verführerische Kraft dieser Namen kann, juristisch gesprochen, als

               
9. Zitiert wird hier und im folgenden nach Roland Reuß/Peter Staengle/(ab 1992)

Ingeborg Harms (Hg.): Heinrich von Kleist. Sämtliche Werke, Brandenburger (1988-91
Berliner) Kleist-Ausgabe (BKA), Basel, Frankfurt am Main 1988ff. Die Anekdote Der
Branntweinsäufer und die Berliner Glocken erschien am 19.10.1810 in den Berliner
Abendblättern, unterschrieben »xyz«, BKA II/7, 90-91.

 

218

2003-09-08 16-03-54 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

persönlicher Entschuldigungsgrund gelten und mildernde Umstände

gelten machen, doch Schuldlosigkeit kann der Soldat dadurch nicht

nachweisen. Der Soldat behauptet aber, schuldlos zu sein. Die Frage

seiner Schuld berührt das Versprechen, welches er unter Schlägen ab-

legt. Offenbar mißtrauen die Offiziere dem freien Willen des Soldaten

und vertrauen stattdessen auf die Schläge als einem geeigneten Mittel

zur Internalisierung ihrer Order. Sie zweifeln sowenig an der Möglich-

keit, er werde ihrer Order folgen, daß sie ihm nach seinem Rückfall

verwundert fragen, warum er seinen Vorsatz brach. Diejenigen, die den

Soldaten durch Schläge erziehen, müssen also annehmen, daß er Schlä-

gen Folge leistet.

           Was aber geschieht, als der Soldat durch Berlin wandert? – Die

Glocken schlagen. Und sie schlagen ihm ihre Wörter ein, so wie die Offi-

ziere ihm zuvor »seinen« Vorsatz einschlugen: Pommeranzen, Kümmel,

Anisette. Wenn er sich wieder der Sucht fügt, gibt der Soldat erneut den

»unendlichen Schlägen« nach, die ihm einen Befehl mitteilen. Zunächst

schlugen ihn die preußischen Offiziere, nun sind es die Glocken, die die

weltliche Institution der Staaten und die geistliche der Kirche repräsen-

tieren. Die Offiziere können ihm mithin keinen Vorwurf machen, da er

durch denselben Mechanismus der Schläge wieder zum Säufer wurde,

den sie selbst anwandten, um ihn vom Alkohol abzubringen. Er ist also

weiterhin gehorsam und kann daher zurecht – zumindest vor dem

adressierten Hauptmann – seine Schuldlosigkeit behaupten. Er bricht

zwar das konstative Wort des Versprechens, nicht zu trinken, doch er

bleibt der vorrangigen performativen Bedingung des Versprechens treu:

Schlägen zu folgen.

           Der Witz der Anekdote verdankt sich einer Verdoppelung. Ver-

doppelt wird die Szene des Versprechens. Während der Trinker zu-

nächst von den Offizieren Schläge erhält, schlagen später die Glocken.

Doch anstelle der Offiziere ist es nun, im Wort des Soldaten, der »Teu-

fel«, der diese Schläge austeilt. Wo das Wort des Versprechens darin

besteht, sich des Alkohols zu enthalten, rufen ihm die Glocken die Na-

men von Alkoholika zu. Und wo er zunächst den Offizieren gehorsam

ist, horcht er nun und gehorcht den Glocken.

           Der Witz ist mehr als eine bloße Fehlleistung, sondern berührt

die Kernstruktur der Institution des Militärs: Gehorsamkeit. Die Mini-

malstruktur des Gehorsams besteht darin, Befehle zu hören und Schlä-

gen zu folgen. Gehorsam lernt der Soldat durch die Schläge, die ihn

entmündigen und den Vorgesetzten hörig machen. Gehorsam ist ein

Soldat, wenn er unbefragt ausführt, was er als Befehl hört. Und ent-

sprechend ist der Soldat der Anekdote durchaus gehorsam und dies auf

gehörsame Art und Weise. Er hört und er hört den Befehl noch im

Glockenschlag. Und gehorsam wie er ist, folgt er dem, was er hört. Wer

Gehorsam übt, kann für seine Tat nicht zur Verantwortung gezogen

werden, denn er ist ein passives Zweckorgan, das einem fremden Wil-

 

219

2003-09-08 16-03-54 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

len folgt. Und so lehnt auch der Soldat jede Kontrolle über sich ab,

wenn er sich selbst zum bloßen Objekt erklärt, das sich seinem Wissen

entzieht: – »und was weiter aus mir geworden ist, weiß ich nicht.«

           Es zeigt sich, daß die Struktur des Gehorsams, auf der das preu-

ßische Heereswesen und mit ihm der preußische Militärstaat ruht, nicht

in der Lage ist, einen Exzeß dieses Gehorsams zu verhindern. Tatsäch-

lich wird dieser Exzeß sogar nahegelegt durch eben die Minimalstruktur

des Gehorsams, Schlägen nachzugeben, die die Stabilität der Institution

gewährleisten soll. Schläge sollen ihm seine Sucht austreiben, aber

Schläge zwingen ihm dieselbe wieder auf. Was er hört, ist einmal das

Verbot, ein andermal das Gebot zu trinken. Seine akustische Halluzina-

tion bedient sich also der rein formellen Struktur des Hörens auf Schlä-

ge, um sie mit einer bestimmten konstativen Bedeutung zu verbinden.

Diese Bedeutung richtet sich hier gegen die dem Gehorsam beigelegte

Intention, das heißt, gegen die Intention der Heeres- und Staatsleitung,

der sie zugleich formal folgt. Damit wird eben die Struktur, die Stabili-

tät, Kontinuität und Stärke gewähren soll, Anlaß von Ungehorsam, Dis-

kontinuität und Rausch.

           Indem die einheitsstiftende pädagogische Instanz, die unkontrol-

lierten Wandel unterbinden soll, ausfällt und in ihrem Ausfall unvor-

herbestimmte und unregulierte Ereignisse nicht nur nicht verhindern

kann, sondern provoziert, findet in dieser Anekdote nichts weniger als
10Geschichte statt. Geschichte liegt nicht darin, daß eine Institution wie

die preußische Armee eine Operation plangerecht durchführt – sei’s die

Bestrafung eines Soldaten, sei’s ein Feldzug –, sondern darin, daß die

allgemeine formale Struktur der Institution selbst Gegenstand eines Er-

eignisses wird, das ihre Sicherungsfunktion zerbricht und das den Akt,
11der die Institution stützen sollte, gegen diese kehrt. Das eigentlich ge-

schichtliche Moment liegt also nicht im Stattfinden des Unstrukturier-

               

10. Vgl. zur Frage des Geschichtlichen in Kleists Anekdoten auch die Arbeit von Peters,
»Wie Geschichte Geschehen lassen?«.

11. So wie der Branntweinsäufer die Hierarchie der preußischen Armee unterläuft, so
hebelt der Schauspieler Unzelmann in der Anekdote Korrespondenz-Nachricht vom
8.11.1810 die Anordnungen aus, die er von der Direktion seines Theaters erhält. Es
wird ihm verboten zu improvisieren. Unzelmann hält sich an dieses Verbot, bis ein
Pferd auf der Bühne, »zur großen Bestürzung des Publikums«, Mist fallen läßt. Un-
zelmann wendet sich daraufhin, »indem er die Rede unterbrach, zu dem Pferde und
sprach: ›Hat dir die Direction nicht verboten, zu improvisieren?‹« Indem Unzelmann
das Wort der Direktion verbreitet, bejaht er es einerseits und bricht es andererseits,
denn er improvisiert ja, ohne daß ihm dies zum Vorwurf gemacht werden kann. Die
einfache formale Struktur der Institution des Theaters, nicht zu improvisieren, wird
Anlaß des Bruchs ihrer Struktur. Und die Direktion, die ihm zuvor als Autorität ge-
genüberstand, wird nun zum Publikum und lacht.

 

220

2003-09-08 16-03-54 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

ten, Unerwarteten und damit Zufälligen, sondern im Moment des Über-

sprungs eines Strukturierten in ein Unstrukturiertes aus struktureller

Notwendigkeit. Geschichte geschieht dort, wo die kognitiven und prag-

matischen Ordnungen, in denen sich politische und insbesondere hier-

archische Instanzen konsolidieren und reproduzieren, an ihrem eigenen

Exzeß zerfallen. Sie geschieht nicht als die Destruktion, sondern als die

Destrukturierung von Strukturen und als die Destitutionalisierung von
12Institutionen.

           Bemerkenswert an dieser Anekdote ist, daß eine Institution nicht

schlicht einen thematischen Rahmen vorgibt und nicht schlicht Gegen-

stand eines Ereignisses ist, sondern selbst zum Produzenten eines Er-

eignisses wird. Gegenüber dem naiven Verständnis, daß der Mensch

frei handelt und die Institution dem Menschen dient, sind die Rollen

nun invertiert und in sich verdoppelt: Die Institution agiert und hat bei

aller Rigidität noch die Freiheit zum Selbstwiderspruch; der Mensch

aber spielt der Realität der Institution zu; der Witz ist sein letztes Aus-

               

12. Ähnliche Figuren des Widerstreits einer Institution in sich finden sich in einer Reihe
von Werken Kleists, man denke etwa an den Ungehorsam in Kleists Prinz Friedrich
von Homburg. Auch dort kommt es zu einem lokalen Versagen einer Institution, der
Institution der repräsentativen Monarchie. Die Monarchie beruht auf der Minimal-
struktur der Subordination unter den Monarchen als einziger Autorität. Diese forma-
le Struktur setzt einen voraus, der sich nicht unterordnet, den Monarchen und Re-
präsentanten des Staates, der außerhalb der Struktur und des Gesetzes steht. Als
Herrscher fordert er Unterordnung, doch als ›Vorbild‹ oder ›Vater‹ appelliert er zu-
gleich an die Untergebenen, wie er zu sein. Eben diese doppelte Funktion des reprä-
sentativen Herrschers wird für den Prinzen zum double-bind: Er gehorcht dem Mon-
archen, indem er sich wie dieser verhält, indem er sich über dessen Wort erhebt. Und
wie der Trinker in Der Branntweinsäufer und die Berliner Glocken könnte der Prinz auf
Schuldlosigkeit hinsichtlich seines Wortbruchs bestehen. Diese Ambivalenz zeigt sich
im Traum des Prinzen, in dem er vom Kurfürsten unter Aussetzung der Grenze von
Wahrheit und Traum gekrönt wird. Nach diesem Traum folgt der Prinz nicht mehr
dem angeordneten Kriegsplan und handelt eigenmächtig. Zugleich bricht er das
Gesetz und bewahrt es, da er wie ein Kurfürst handelt. Er verdient die Todesstrafe
und er verdient, als Held gefeiert zu werden. Dieser der Repräsentation innewoh-
nende Konflikt ist der Konflikt zwischen der formalen Struktur der Subordination und
der Bedeutung dieser Struktur, die in der Nachahmung von ›Vater‹ Kurfürst außer-
halb der Subordination liegt. So argumentiert auch Kottwitz in der Verteidigung des
Prinzen, daß die Soldaten nicht für das Gesetz, sondern für das »Vaterland« kämpfen
würden. Wenn am Ende eine Versöhnung stattfindet, dann ist es nicht einfach die
Monarchie, die wieder errichtet wird, sondern es ist die Institution der Monarchie
und die Möglichkeit ihrer Suspendierung. Diese Möglichkeit ist die Möglichkeit von
Geschichte.

 

221

2003-09-08 16-03-54 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

drucksmedium. Institution und Freiheit sind die beiden Seiten dieser

Ordnung der Dinge.

III. Präskriptive und interpretative Institution

Um das Feld der Institutionen durchmessen zu können, ist eine weitere

Unterscheidung hilfreich: diejenige zwischen präskriptiven oder norma-

tiven einerseits und deskriptiven oder auch interpretativen Institutio-

nen andererseits. Das Militär in der vorausgegangenen Anekdote ist ei-

ne präskriptive Institution, die Verhaltensregeln gibt und Order erläßt,

denen zukünftige menschliche Akte zu folgen haben. Eine deskriptive

oder interpretative Institution findet umgekehrt zu bereits ausgeführ-

ten, versuchten oder vorbereiteten Akten eine Erklärung, um sie sol-

cherart nachträglich mit Sinn auszustatten. Auch diese interpretativen

Institutionen sind dabei durchaus Institutionen gemäß unserer Mini-

maldefinition: »Eine Institution ist der Rahmen, innerhalb dessen

die Wiederholbarkeit und Identität von menschlichen Akten gesichert

wird«, denn erst eine Interpretation von Verhalten macht dieses im ei-

gentlichen Sinne wiederholbar, da es dem Verhalten sein Ziel verleiht,

auf dessen Beförderung hin zwei Akte Identität haben können. Auch die

Ableitung von unserer Definition gilt, daß »mit jedem durch die Institu-

tion geleiteten Akt sich auch die Institution redupliziert«, denn eine In-

terpretation wird mächtiger, je mehr Akte sie mit Sinn auszustatten

vermag. Es ist nun offensichtlich, daß jede Institution sowohl präskrip-

tiv als auch interpretativ ist – jede präskriptive Institution liefert eine

Interpretation von Situationen, und eine interpretative Institution wird

präskriptiv, insofern sie die Deutung zukünftigen Verhaltens leistet –

doch die prinzipielle Unterscheidung besteht in der Richtung der Insti-

tutionalisierung als je rückgreifend oder vorgreifend.

           Es ist wohl nicht zu entscheiden, ob die normative oder perfor-

mative Dimension von Institutionen für Kleist entscheidender ist. Um

als Beispiel einer interpretativen Institution zunächst ebenfalls eine

Anekdote zu bemühen, sei an die Anekdote aus dem letzten preußischen
13Kriege erinnert (Berliner Abendblätter, 6. Oktober 1810). Dort verhält

sich ein tollkühner preußischer Reiter scheinbar wider alle Vernunft,

wenn er sich allein in einem von den Franzosen umringten Dorf wie ein

siegesgewisser General aufspielt. Doch eben sein wahnsinniges Verhal-

               

13. Vgl. zu dieser Anekdote Rolf Selbmann: »Die andere Wirklichkeit des Erzählens. Zu
Heinrich von Kleists Anekdote aus dem letzten preußischen Kriege«, in: Kleist-Jahr-
buch 1996, 202-206. Vgl. auch Fritz Breithaupt: »Kleists Anekdoten und die Mög-
lichkeit von Geschichte«, in: Wolfgang Wirth/Jörn Wegner (Hg.), Literarische Trans-
Rationalität. Für Gunter Martens, Würzburg 2003, 335-351.

 

222

2003-09-08 16-03-54 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

ten gereicht ihm zur Rettung. Indem er nämlich allein auf drei französi-

sche Reiter zuprescht »als ob er das ganze Hohenlohische Corps hinter
14sich hätte« , stutzen die drei, weil sie in der Tat sein Verhalten nur er-

klären können, indem sie eine Übermacht von Preußen dazu erfinden.

Statt die Diskrepanz zwischen seinem Verhalten und seiner Situation zu

erkennen, ›normalisieren‹ sie sein Verhalten, indem sie eine Situation

erfinden, die seinem Verhalten angemessen wäre und erliegen solcher-

art dem Normalitätseffekt des Anormalen. Eben diese Interpretation ei-

ner suggerierten angreifenden preußischen Armee ›institutionalisieren‹

sie dergestalt, daß sie ihr eigenes Verhalten darauf abstimmen: sie zö-

gern. Und das wird ihnen zum Verhängnis, der eine und einzig reale

Reiter rennt sie über den Haufen. Die bloße Interpretation des abson-

derlichen Verhaltens des Preußen wird zur Institution in dem Augen-

blick, in dem künftiges Verhalten auf diese Interpretation eingestellt

wird und sie darin zugleich im Sieg des Preußen bestätigt und fortsetzt.

           Die interpretativen Institutionen (oder auch institutionalisierten

Interpretationen) in Kleists Werken beschränken sich dabei nicht auf

die Figuren der Erzählungen. Vielmehr sind es regelmäßig auch die

Leser, die veranlaßt werden, eine Erklärung zu einem Verhalten zu fin-

den und zu erfinden, die ihnen Vorhersagen für vergangenes oder künf-

tiges Verhalten erlauben könnte. Angeregt werden diese Versuche einer

Erklärung durch »den Charakter als Rätsel und das rätselhafte Fak-
15tum.« Anders gesagt: weil die Akteure privat bleiben, scheint die In-

stitutionalisierung einer Deutung um so notwendiger. Und es ist eben

dieser Prozeß der Einrichtung einer Deutung, den Kleist einkalkuliert,

um die Leser zu lenken und ihnen bisweilen ein Hohenlohisches Corps

vorzugaukeln, wo – vielleicht – unter der Hand eine andere Erklärung

auf der Hand liegen könnte. Die andere Seite der Münze von institutio-

nalisierten Interpretationen ist daher die Privation: das Unbekannt-

Bleiben dessen, was in der Institution verschwindet.

IV. Privationen: »Die heilige Cäcilie oder
die Gewalt der Musik«

Bevor wir uns der komplexeren Struktur von Die Marquise von O.…
zuwenden, ist es zumindest zur Veranschaulichung förderlich, einen

der einfacheren Fälle einer institutionalisierten Interpretation darzu-

stellen. Einfacher ist dieser Fall, da die Institutionalisierung einer

bestimmten Erklärung von allen Mitspielern direkt akzeptiert wird, da

               

14. BKA II/7, 35.
15. So Max Kommerell: Geist und Buchstabe in der Dichtung. Goethe, Schiller, Kleist, Höl-

derlin, Frankfurt am Main 1944, 3. vermehrte Aufl., 245.
 

223

2003-09-08 16-03-54 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

sie dem Eigeninteresse aller (wenn auch je verschieden) entgegen-

kommt.

           Es muß in aller Banalität gesagt werden: Die heilige Cäcilie oder
die Gewalt der Musik ist die Novelle von vier Brüdern, die den Wahn-

sinn vortäuschen, um der Todesstrafe zu entgehen. Alles andere ist Le-

gende, und von der Legendenbildung handelt die Geschichte. Nachdem

dies gesagt ist, muß ergänzt werden, daß Kleists Text dem Leser trotz

einiger Indizien die letzte Gewißheit über die Simulation des Wahn-

sinns verweigert. Wenn daher die folgenden Anmerkungen die Rationa-

lität aller Personen der Novelle behaupten, so schreibt sich diese Lektü-

re ein in die Legendenbildung: fortgewebt wird hier – das Oxymoron ist

hier  angemessen – die protestantische Legende der Rationalität.

           Die vier Brüder sind die Rädelsführer eines Bildersturms auf ein

deutsches Kloster nahe der Grenze Hollands in der Zeit des Ikonoklas-

mus. Der Bildersturm steht kurz vor dem Ausbruch, »mehr denn hun-

dert« bewaffnete Protestanten haben sich zur Andacht in dem Nonnen-

kloster eingefunden und warten nur auf »das zur Bilderstürmerei ver-
16abredete Zeichen« der Brüder , die Kirche in Schutt und Asche zu zer-

legen. Allerdings sind inzwischen auch Soldaten eingetroffen, wie Kleist
17als scheinbare Nebensache erwähnt : Die Bilderstürmer, die gegen die

kaiserliche Garde wohl machtlos sind, tun gut daran, die Waffen ruhen

zu lassen. Doch die Rädelsführer werden wenig Hoffnung haben, dem

Todesurteil zu entgehen, zumal sie in dieser Stadt Fremde sind. Nur ihr

tollkühnes Verhalten als Wahnsinnige rettet sie vor dem sicheren Tod

und sichert ihnen ein erträgliches Leben im Irrenhaus. Ohne sich ab-

sprechen zu können, verfallen die vier auf die nämliche Lösung, als sie

die Soldaten in der Kirche wahrnehmen: sie hören nicht auf zu beten,

denn als Betende werden sie nicht behelligt. Später im Wirtshaus kön-

nen sie darauf rechnen, daß sich im Kreise ihrer Freunde ein Verräter

befindet – der Tuchhändler Veit Gotthelf, wie die Leser an einigen Indi-
18zien erraten können –, so daß sie klug daran tun, ihre Maskerade als

               

16. BKA II/5, 79, 88.
17. Zunächst heißt es, daß der Officier, »der in der Stadt commandirte« und »der selbst

ein Feind des Pabstthums, und als solcher, wenigstens unter der Hand, der neuen
Lehre zugetan war«, der Äbtissin »die Wache zu verweigern« wußte. BKA II/5, 77.
Doch dann heißt es in einem nachgeschobenen Bericht, daß der »Commandant«
zumindest zu einem späteren Zeitpunkt, nämlich als die Brüder beginnen, sich auf-
fällig unauffällig zu benehmen, durchaus in der Kirche sei und durchaus nicht zöger-
te »mehrere Arretirungen« zu verfügen, die die Wache sofort ausführt. BKA II/5, 89.

18. Als Veit Gotthelf später die Mutter der nun offiziell Wahnsinnigen trifft, läßt er er-
kennen, daß er vermutlich immer schon katholisch war, wenn er in bezug auf die
Ikonoklasten von »unserer damals irregeleiteten Stadt« spricht. Wichtiger ist aber,
daß er auch zur späteren Zeit des Eintreffens der Mutter als Informant der heiligen

 

224

2003-09-08 16-03-54 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

bekehrte Wahnsinnige beizubehalten. Um Mitternacht reagieren sie

sich fortan ab, um einen Ausgleich für ihr strenges Leben im vorge-

täuschten Wahnsinn zu finden.

           Gestützt wird ihre Tarnung und Beglaubigung als Wahnsinnige

auch von dem Interesse der Äbtissin, die den gestoppten Überfall gerne

als Wunder sanktioniert wissen möchte: von einem solchen Vorfall hat

ein Kloster viel zu gewinnen. So verfallen sie und andere darauf, den

plötzlichen Wahnsinn der Brüder als wunderbare Wirkung der christli-

chen Musik zu inszenieren. Und so gefällt sich die Äbtissin damit, den

plötzlichen Wahnsinn der Brüder zu akzeptieren, ja zu plausibilieren

und als göttliche Intervention der Namensgeberin des Klosters, der hei-
19ligen Cäcilie, die ja Heilige der Musik ist, darzustellen. Der Testfall ist

die Mutter der vier Brüder, die nach einigen Jahren ihre Söhne auffin-

det und sich die Geschichte von der schlauen Äbtissin erklären läßt und

anschließend zum Katholizismus konvertiert. Sowohl die Brüder als

auch die Äbtissin, aber auch die ehemaligen Verbündeten der Bilder-

stürmer und der eingeschaltete Papst haben ein je verschiedenes aber

gemeinsames Interesse an dem ›wirklichen‹ Wahnsinn der Brüder und

entsprechend wird er von allen akzeptiert und abgesegnet. In diese Li-

ste der am Wahnsinn der Brüder interessierten Parteien sind nicht zu-

letzt die Apologeten der Ästhetik-Diskussion aufzunehmen, also dieje-

nigen, die diese Novelle als Dokument der musikalischen Wirkung gele-
20sen sehen möchten. Der Bildersturm wird in dieser Novelle so lange

abgewehrt, als die Leser das Bild des Wahnsinns der Brüder akzeptie-

               

römischen Kirche aktiv ist. Die Mutter trägt nämlich einen Brief der vier Brüder bei
sich, den sie niemandem als Veit Gotthelf gegenüber erwähnt. Ein solcher Brief
könnte im Positiven und vor allem Negativen entscheidende Bedeutung für den Ver-
such der Äbtissin haben, den abgewehrten Bildersturm als Wunder sanktioniert zu
sehen. Und entsprechend kann der Leser folgern, daß die Äbtissin von Veit Gotthelf
über die Existenz des Briefes informiert ist, als die Mutter bei ihr erscheint und sich
den Brief ausbittet.

19. Zur Frage der Legendenbildung als Zeichenkrieg, vgl. Gerhard Neumann: »Eselsge-
schrei und Sphärenklang. Zeichensystem der Musik und Legitimation der Legende in
Kleists Novelle Die heilige Cäcilie oder die Gewalt der Musik«, in: Gerhard Neumann
(Hg.), Heinrich von Kleist: Kriegsfall – Rechtsfall – Sündenfall, Freiburg 1994, 365-
389; und Bianca Theisen: Bogenschluß. Kleists Formalisierungen des Lesens, Freiburg
1996, 111-135.

20. Vgl. zu den komplexen Möglichkeiten einer Diskussion der Musik- und Rezeptions-
ästhetik Christine Lubkoll: »Die heilige Musik oder Die Gewalt der Zeichen. Zur musi-
kalischen Poetik in Heinrich von Kleists Cäcilien-Novelle«, in: Gerhard Neumann
(Hg.), Heinrich von Kleist: Kriegsfall – Rechtsfall – Sündenfall, Freiburg 1994, 337-
364; und Bernhard Greiner: Kleists Dramen und Erzählungen, Tübingen, Basel 2000,
397-419.

 

225

2003-09-08 16-03-54 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

ren. Kritiker der hier nur skizzierten Lektüre können mir, zurecht, ein

Lesen mit der Brechstange nachsagen. In der Tat scheint es mir – um
einmal im Bild zu bleiben – daß eine Lektüre ohne Brechstange den

Wahnsinn vortäuscht oder, Gott behüte, erleidet und versäumt, das

Zeichen zum Sturm gegen die täuschenden Bilder zu geben.

V. Insemination und Bedeutung:
»Die Marquise von O.…«

Während Die Heilige Cäcilie von der Institutionalisierung einer be-

stimmten vom Text angebotenen Interpretation (dem Wahnsinn der

Brüder) handelt, inszeniert Die Marquise von O.… dagegen eben den

Mechanismus der Institutionalisierung von Interpretationen.
21

           Die Novelle beginnt mit einer Veröffentlichung. In eine lokale

               

21. Wie wohl die Texte keines anderen Autors dulden Kleists Texte keine Multiplizität
der Deutungen, obgleich oder wohl eben weil sie eine Vielfalt von ihnen provozie-
ren. Gerade weil Kleists Texte je als Echoraum eines einzigen Ereignisses oder Rät-
sels erscheinen, können keine zwei Erklärungen nebeneinander bestehen. Damit
steht jede einzelne Deutung, die vorliegende nicht ausgenommen, vor der unange-
nehmen Aufgabe, sich zu monopolisieren. Vor Kleists Texten werden die Kritiker ein-
sam. – Dennoch kann auf eine Komplizenschaft gehofft werden, eine Komplizen-
schaft der produktiven Abgrenzung. Für die vorliegende Untersuchung sind es die
folgenden Lektüren, die mir gerade aufgrund ihrer Qualität einen Einspruch abnöti-
gen. Uffe Hansen hat in einer bisher leider nicht sehr beachteten Arbeit ein altes
Argument, daß nämlich die Marquise durchaus wisse, was in ihrer Bewußtlosigkeit
passiert sei, neu belebt, indem er die psychologischen Theorien untersucht, mit
denen Kleist sich eben zur Zeit der Verfassung der Marquise von O.… lebhaft ausein-
andergesetzt hat, namentlich die Theorien des Somnabulismus. Kleist hat diese
Theorien persönlich durch Gotthilf Heinrich Schubert kennengelernt, und Schubert
selbst erwähnt Kleist als seinen neugierigsten Hörer in Dresden. Kleist lernt so das
Wissen seiner Zeit von einem unbewußten und, wie wir heute sagen würden, hypno-
tischen Zustand gesteigerter Wahrnehmungsfähigkeit kennen. Unter dem Druck
großer Erschütterungen könne, so Schubert, der Zustand einer zweiten latenten
Persönlichkeit hervorgerufen werden. Hansens Deutung der Marquise von O.… er-
kennt solche Erschütterungen und Persönlichkeitsspaltungen sowohl in der Szene
der Vergewaltigung als auch in der plötzlichen Versöhnung mit dem Vater, in der
dieser abrupt zu einem gewandelten Menschen wird. Hansen versucht nun ausge-
hend von diesen Einsichten, das gesamte Verhalten der Marquise und ihres Vaters
als nicht nur plausibel, sondern auch rational zu erklären. Hansens Lektüre hat
damit zudem den Vorteil, daß sie dem Paradigma des Begehrens, welches die mei-
sten Deutungen dominiert, eines der (psychologisch erklärbaren) Rationalität
entgegenhält. Schwierigkeiten bekommt diese Deutung dabei allerdings, was

 

226

2003-09-08 16-03-54 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

Zeitung setzt die jung verwitwete Marquise die Anzeige, »daß sie, ohne

ihr Wissen, in andre Umstände gekommen sey, daß der Vater zu dem

Kinde, das sie gebähren würde, sich melden solle: und daß sie, aus Fa-

milien-Rücksichten, entschlossen wäre, ihn zu heirathen« (7). Der Ef-

fekt ist der zu erwartende. Niemand glaubt der Marquise, daß sie den

Vater nicht kenne. Alle gehen davon aus, sie wisse, was sich zugetra-

gen habe, und halten die Veröffentlichung für eine Finte, die es ihr er-

lauben soll, unschuldig zu scheinen und somit eine Schwangerschaft

noch außerhalb der Ehe salonfähig zu machen. Der Vater faßt dies ein-

mal so zusammen:

»Auswendig gelernt ist sie schon, die Fabel, die sie uns beide, sie und er, […] hier auf-
bürden wollen. Mein liebstes Töchterchen, soll ich sagen, das wußte ich nicht, wer konnte

22das denken, vergieb mir, nimm meinen Seegen, und sey wieder gut […].«

Der von allen hinzugedachte heimliche Liebhaber wird denn auch das

Thema der Spekulation, die Marquise ihrerseits erscheint solcherart als

naive Heuchlerin. Gerade weil die öffentliche Anzeige von allen als

Versuch der Verschleierung gedeutet wird, sind sie um so gewisser, daß

sie nun in groben Zügen das in ihr Verheimlichte lesen können. Die

Veröffentlichung provoziert eine Interpretation des in ihr Ungesagten,

nämlich die Motivation zur Veröffentlichung.

           Auch für die keineswegs allwissenden Leser der Novelle wird das

Privatleben der Marquise Thema. Die Leser befinden sich in der son-

derbaren Situation, nach der Zeitungsannonce zu Beginn der Novelle

die vorhergehende und umständliche Geschichte der Belagerung einer

Festung zu erfahren. Zum Zeitpunkt ihrer Eroberung befindet sich die

Marquise in der Festung unter dem Kommando ihres Vaters. Nachdem

ein russischer Offizier die Marquise (man nimmt an: rechtzeitig) vor der

Vergewaltigung durch einige Soldaten gerettet hat, sinkt sie allein mit

dem adligen Offizier ohnmächtig zu Boden. Doch dann bleiben auch die

Leser wieder außen vor und lesen nur einen sonderbaren Gedanken-

strich auf, der die Ohnmacht von allen späteren Ereignissen trennt.

Mehr oder weniger bald ahnen die Leser denn auch, daß sie eben die-

sen Gedankenstrich als Ereignis lesen könnten, als ein Privates, Intim-

stes, nämlich den Einbruch in ein Intimstes, die Vergewaltigung der

               

Hansen durchaus explizit macht, an der Erklärung der Veröffentlichung der Annonce.
Eben dort soll hier denn auch abweichend angesetzt werden, ohne die Leistung von
Hansen zu verkennen. Vgl. Uffe Hansen: »Der Aufklärer in extremis. Heinrich von
Kleists Die Marquise von O.… und die Psychologie des Unbewußten im Jahre 1807«,
in: Klaus Bohnen/Per Øhrgaard (Hg.), Aufklärung als Problem und Aufgabe: Fest-
schrift für Sven-Aage Jørgensen, München, Kopenhagen 1994, 216-234.

22. BKA II/2, 75.
 

227

2003-09-08 16-03-55 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

bewußtlosen Marquise durch den russischen Offizier, den Grafen F…

Die Leser der Novelle befinden sich also in einer ähnlichen Situation

wie die Leser der Zeitungsannonce. Sie lesen eine Veröffentlichung und

schließen mehr oder weniger schnell auf das darin Ausgeschlossene

und Nicht-Veröffentlichte. In beiden Fällen wird das Veröffentlichte

Sache eines Verdachts, der eine Erklärung noch jenseits der Veröffent-

lichung sucht. Und in beiden Fällen ist die Natur dieser Erklärung ein

Vater. Die Leser der Zeitungsannonce ergänzen einen heimlichen Lieb-

haber, den »muntere[n] Corsar« (55), wie sich die Hebamme ausdrückt,

die Leser der Novelle setzen – vermutlich – den Grafen in die Rolle des

biologischen Vaters.

           Durch die Interpretation festgestellt, wird der Urheber, der Vater,

derjenige also, der per defintionem immer ungewiß ist, pater semper
23incertus. Die Ungewißheit des Vaters wird hier derartig gesteigert,

daß – vielleicht – weder die Marquise mit Gewißheit den Vater kennt,

noch dieser sich seiner selbst sicher sein kann. Doch eben diese Unge-

wißheit wird durch die Setzung eines Vaters – durch die Leser der An-

nonce oder die Leser der Novelle – mehr als kompensiert: Wer das Ver-

heimlichte hinter dem Akt der Veröffentlichung erraten zu haben

meint, instutionalisiert es dergestalt als ›Interpretation‹, daß er oder sie

alles weitere Verhalten durch sie zu erklären sucht. Dadurch wird der

erfundene Vater einflußreicher, als ein realer Vater es je sein könnte.

Diejenigen, die einen Verdacht schöpfen – seien es die Zeitgenossen der

Marquise, seien es die Leser der Kleistschen Novelle –, halten an der

Fährte des von ihnen erfundenen Vaters fest und finden in der Novelle

um so gewisser viele weitere Indizien für seine Existenz. Anders gesagt:

Sie werden von dem erfundenen Vater derart fasziniert, daß sie den

Blick für andere Väter, andere mögliche Wirklichkeiten verlieren. Daß

es sich bei diesen Vater-Setzungen je um eine ›Institution‹ handelt,

zeigt sich darin, daß die jeweilige Interpretation fortwährend Erklärun-

gen von Verhalten liefert, auch wo diese keineswegs wahrscheinlich

sind. Die Institutionalisierung einer Interpretation produziert ihre eige-

ne Rationalität, die darauf zielt, sich auch gegen die Fakten fortzusetzen

und zu duplizieren. Nach der nämlichen Struktur der Suggestion in An-

               

23. Gerhard Gönner lokalisiert in diesem Zusammenhang das eigentlich »Diabolische der
Vergewaltigung« darin, daß sie sich nicht als Gewalttat zeigt und nur von der
Schwangerschaft deduziert werden kann. Die Ungewißheit des Vaters wäre, wenn wir
dies weiterspinnen dürfen, also per se bereits die Vergewaltigung, so daß noch die
aufdeckende Festschreibung, die institutionalisierte Erklärung der Schwangerschaft
– selbst durch Vergewaltigung – Teil einer enttraumatisierenden Bewältigungsstra-
tegie wäre; Gerhard Gönner: Von »zerspaltenen Herzen« und der »gebrechlichen Ein-
richtung der Welt« – Versuch einer Phänomenologie der Gewalt bei Kleist, Stuttgart
1989, 44.

 

228

2003-09-08 16-03-55 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

ekdote vom letzten preußischen Kriege schlägt das interpretatorische Po-

tential der Institutionalisierung um in eine Kraft der Täuschung: inter-

pretative Institutionen schwängern ihre Umwelt mit illegitimen Kin-

dern.

           In dem Maße, in dem der Mechanismus des Lenkens eines Ver-

dachts mittels der Veröffentlichung durchschaut ist, eignet er sich zur

Manipulation oder – neutraler gesagt – zur Steuerung. Und eben dies

führt Kleist in der Marquise von O.… vor. Es ist anzunehmen, daß die

Marquise sehr wohl weiß, was die Veröffentlichung ihrer Anzeige be-

wirken wird und was sich die schmunzelnden Leser der Anzeige dazu

ausdenken werden. Daß sie die Anzeige dennoch aufgibt, ist sinnvoll

vor allem dann, wenn es eine List ist. Es ist nämlich vorstellbar, daß der

Köder, den die Marquise auswirft – das Lachen über den heimlichen

Liebhaber und über die naive List der Marquise, ihr Verhältnis als un-

wissentlich ausgeben zu wollen – nichts als ein Ablenkungsmanöver ist,
24um sie vor einem viel gefährlicheren Verdacht zu schützen. Denn die

Marquise lenkt den spekulierenden und Verdacht schöpfenden Blick ab

von dem Kreis ihrer Familie und setzt ihn auf die Fährte eines Liebha-

bers, von dem alle erwarten, die Marquise wolle ihn der Familie in einer

vorbereiteten Szene präsentieren. Das durch diesen Verdacht Verbor-

gene ist der gedoppelte Vater: der Vater der Marquise als Vaterschafts-

kandidat seines eigenen Enkels. Immerhin läßt der Text, der die krass

inzestuös gefärbte Versöhnungsszene – mit »lechzende[n] Küsse[n]«,

dem sich »wie ein Verliebter« benehmenden Vater (90) und den »Braut-

leute[n]« (91), so von der Mutter »durchs Schlüsselloch« (90) beobachtet

– ausführlich schildert, die Vermutung zu, daß hier eine alte Beziehung

aufgefrischt wird, daß also in der Tat ein früheres Liebesverhältnis be-

stand und daß des Vaters wilde Taten als Taten der Eifersucht und der
25Verzweiflung über sich selbst zu gelten haben. Und wer einmal auf

dieser Spur ist, dem kann es nicht einmal ausgeschlossen scheinen, daß

auch die anderen Kinder bereits Kinder ihres Großvaters sind (der Ge-

mahl der Marquise starb auf Reisen, heißt es), so daß die Marquise und

der Vater durchaus Grund hätten, sich um die Kinder zu streiten. Wenn

dies so wäre oder auch nur Gegenstand eines Verdachts werden würde,

so müßte dies um jeden Preis geheim bleiben: denn auf ausgeführten

Inzest steht nach dem Allgemeinen Landrecht für die preußischen Staaten

               

24. Daß der Verdacht der Lüge letztlich harmlos ist, belegt etwa die Mutter, wenn sie
sagt: »Ein Fehltritt […] er ließe sich, und ich müßte ihn zuletzt verzeihn« (51).

25. Die Möglichkeit der tatsächlichen Vaterschaft des Vaters wurde auch von denjenigen
Autoren, die das Inzestuöse der Beziehung betonen, kaum je erwogen: »Zwar hat der
Obrist das Kind seiner Tochter nicht gezeugt«, so exemplarisch Claudia Liebrand:
»Pater semper incertus est. Kleists Marquise von O… mit Boccaccio gelesen«, in:
Kleist-Jahrbuch 2000, 46-60, hier 55.

 

229

2003-09-08 16-03-55 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

(ALR) die Todesstrafe. Jede und noch die kompromittierendste Alterna-

tive zum Inzest müßte der Marquise also willkommen sein. Indem die

Marquise mittels der Veröffentlichung noch den Verdacht steuert, re-

flektiert sie ihn fort von dem, was unter keinen Umständen preisgege-

ben werden darf und das als Privates auch jeder Öffentlichkeit entzogen

bleibt. Die Marquise wäre also eine Verführerin im doppelten Sinn: sie

verführt ihren Vater und sie verführt die Leser zur von ihr manipulier-

ten Vatersetzung. Wie Die heilige Cäcilie oder die Macht der Musik (aber
26auch Prinz Friedrich von Homburg) zeigt, ist das Verschanzen hinter

einer institutionalisierten Interpretation im Angesicht der Todesstrafe

in Kleists Texten keine Ausnahme, sondern der Rationalitäts-Effekt des
27nackten Überlebenswillen.

           Es ist wohl unnötig zu betonen, daß hier nicht auf die Gewißheit

einer Vaterfindung gepocht wird, als vielmehr auf die Steuerung von

Verdachtsmomenten. Novellenfiguren eignen sich nicht zum Gentest.

Statt dessen kann registriert werden, wie die Einsetzung einer jeden

Deutung sich im Text fortpflanzt, über das Ziel hinausschießt und aus

Leerstellen Klarheiten macht. So könnte etwa die Schußszene als ver-

suchter Selbstmord des Obristen gelten. Und seine Bemerkung »o sie ist

unschuldig […] Sie hat es im Schlafe gethan« (73) ebenso wie sein Aus-

ruf »o die verschmitzte Heuchlerin! Zehnmal die Schamlosigkeit einer

Hündin mit zehnfacher List des Fuchses gepaart« (74) wären beim Wort

zu nehmen. Auch das wolfsartige Heulen des Vaters in der Versöh-

               

26. In genau umgekehrter Art und Weise zeigt Der verlegene Magistrat die strategische
Kalkulation vor einem Todesurteil.

27. Harriet Murphy gründet ihre Analyse der Marquise von O… auf die Darwinsche Über-
lebensökonomie, wenn auch mit anderem Ergebnis als die vorliegende: »No emotion
is, as a consequence, expressive of love, because individuals are only able or willing
to recognise the existence of other selves on the condition that others are actual or
potential exponents of impersonal ideas assertive of the need to survival. Emotion is
conditional, not unconditional.« Harriet Murphy: »Theatres of Emptiness. The Case
of Kleist’s Marquise von O…«, in: Oxford German Studies 24 (1995), 80-111, hier 85.
Dies führt Murphy zu der These, daß der berühmte Bindestrich der Erzählung »sym-
bolisch« sei für die Spaltung des Individuums von seinen persönlichen Gefühlen:
»The dash becomes symbolic of the extent to which the individual is exiled from per-
sonal feeling, from person responsibility and from fullness of self, only because it is
the most obvious statement of a refusal to integrate desire into the personality as a
whole« (92). Während Murphy diese Spaltung als Unfähigkeit und Verweigerung ein-
ordnet, die aus dem Darwinschen Überlebenskampf hervorgeht, beobachte ich hier
die Intergration von Begehren und Handlungen unter den Auspizien des instituier-
ten Individuums. Das Individuum (und sein Begehren) ist kein Gegenbegriff, der von
Kleist gegen gesellschaftliche Zwänge stark gemacht werden könnte, da beide die
gleiche Struktur besitzen.

 

230

2003-09-08 16-03-55 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

nungsszene – »und heulte, daß die Wände erschallten« (88) – erinnert
28plötzlich deutlicher an die vier Simulanten in Die heilige Cäcilie.

           Dies ist also die Kernstruktur der Novelle: die Re-Privatisierung

durch Veröffentlichung. Indem die Veröffentlichung den Verdacht der

Leser auf das Gegenteil des Veröffentlichten lenkt, wird jenseits von

Veröffentlichung und Verdacht ein drittes Privates gesichert. Formal

gesagt: die Veröffentlichung A erzeugt einen teilweise gegenteiligen

Verdacht B, weshalb C nicht einmal einem Verdacht ausgesetzt wird.

Die Leser der Anzeige können der Annonce also nicht genug und nicht

zu wenig glauben schenken. Die Privation mittels der Veröffentlichung
29folgt damit dem von Kleist (und Goethe ) des öfteren artikulierten

Gegenteilssinn. Was gesagt wird, ist daraufhin kalkuliert, im Gegenteil

des Gesagten zu münden. Daß der Gegenteilssinns in Die Marquise von
O.… eine geläufige rhetorische Strategie ist, darauf weist die Rede des

Forstmeisters hin, in der dieser den Grafen bezichtigt, daß er durch sei-

ne dreisten Taten »gerade das Gegentheil bewirken« wolle (31), und daß

deshalb jedes Entgegenkommen zum Grafen, diesen in seiner Strategie

bestärken würde. Keine Rede in der Novelle kann also dem Verdacht

entgehen, als veröffentlichte Rede ein Gegenteiliges erreichen oder
30verbergen zu wollen. Die Marquise aber erscheint als Meisterin die-

ses Spiels, da sie in der Erregung des Gegenteils durch ihre Veröffentli-

chung – möglicherweise – das Gegenteil des Gegenteils zu verbergen

sucht. Anders gesagt: die Struktur der Verdachtssteuerung durch den

Gegenteilssinn kann verdoppelt und beliebig potenziert werden, so daß

am Ende keiner, auch nicht der Leser der Novelle, wissen kann, wer

wen wie manipuliert hat oder eben doch so naiv ist, wie es auf den er-

sten Blick scheinen mag.

           Die weitaus meisten Leser der Novelle sehen sich unter dem
31Zwang einer Abwägung: Vergewaltigung oder Inzest. Mir scheint es

               

28. »So mögen sich Leoparden und Wölfe anhören lassen, wenn sie […] das Firmament
anbrüllen: die Pfeiler des Hauses […] erschütterten«. BKA II/5, 93.

29. Vgl. etwa zeitgleich zur Marquise von O.…: »Es darf sich nur einer für frei erklären, so
fühlt er sich den Augenblick als bedingt. Wagt er es, sich für bedingt zu erklären, so
fühlt er sich frei.« Johann Wolfgang von Goethe: »Die Wahlverwandtschaften«, in:
Erich Trunz (Hg.), Johann Wolfgang von Goethe. Werke, Hamburger Ausgabe, 1948-
1964, München 1981, Bd. VI, 397.

30. Und zudem kann weiter artikuliert werden, wie Jochen Schmidt es vorschlägt, daß
alle moralischen Wertungen und Urteile in dieser Novelle nicht zutreffen und je ins
Gegenteil zu verkehren sind; Jochen Schmidt: »Die Marquise von O…«, in: Walter
Hinderer, Interpretationen. Kleists Erzählungen, Stuttgart 1998, 67-84.

31. Recht wenige Leser haben es gewagt, an der alleinigen Vaterschaft des Grafen zu
zweifeln und die Komplizenschaft des Lesers in der Vatersetzung zu erwägen. Vgl.
Roland Reuß: »Kleists Text ist […] so geführt, daß von dem ominösen Gedanken-

 

231

2003-09-08 16-03-55 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

hier zunächst einmal interessanter zu sein, die ähnliche Struktur der

Institutionalisierung und Steuerung von Verdachtselementen gerade

mittels der Veröffentlichung zu beobachten, die in beiden Varianten der

Erklärung erscheint, ebenso wie in weiteren, wie etwa dem heimlichen
32Einverständnis der Marquise zur Vergewaltigung, dem tatsächlichen

Fehltritt mit einem Dritten (Leopardo), Vierten (dem Forstmeister) oder

unbekannten Fünften. Die Geschichte der Abwesenheit des Vaters

schlägt um in ein Übermaß an Vätern, verwickelt solcherart auch den

Leser in das Geschehen und versucht, auch ihm eine Vatersetzung und

damit gewissermaßen Mitschuld abzuringen.

           Der Vater ist so wie die Institution einerseits das Unsicherste,

andererseits aber der archimedische Punkt der Beobachtbarkeit der

Welt und das Gesetz selbst, das die erklärbare Wirklichkeit erst be-

gründet. Parallel heißt es explizt von den Institutionen, »Einrichtun-

gen«, daß sie einerseits das Stabilste und Stabilisierende sind und ande-

rerseits das Gebrechlichste. So heißt es zu Beginn, als vermeintlich

niemand den Vater kennt, die Marquise »gab sich ganz unter der gro-

ßen, heiligen und unerklärlichen Einrichtung der Welt gefangen« (60).

Später jedoch, als der Graf sich als Vaterschaftskandidat durchgesetzt

hat, handelt die Marquise »um der gebrechlichen Einrichtung der Welt

willen« (102).

           Neben der biologischen und detektivischen Frage der Vater-

schaft erhält die Suche des Vaters auch Relevanz als Darstellung einer

               

strich an die Vorstellung, es habe tatsächlich eine Vergewaltigung stattgefunden,
zunehmend die Einbildungskraft des Lesers penetriert – so der Leser das zuläßt. […]
[D]er Schock, den man sich in der Rezeption dieses Textes zuziehen kann […], ist das
genaue Pendant zu der vom Leser selbst rekonstruierten Vergewaltigung auf der
Ebene des Plots.« Roland Reuß: »Was ist das Kritische an einer kritischen Ausgabe?
Erste Gedanken anläßlich der Edition von Kleists Erzählung Die Marquise von O.…«,
in: Berliner Kleist Blätter 2 (1989), 3-20, hier 17. Vgl. zudem die abwägende Arbeit
von Irmela Marei Krüger-Fürhoff: »Epistomological Asymetries and Erotic Stagings.
Father-Daughter Incest in Heinrich von Kleist’s The Marquise of O…«, in: Women in
German Yearbook 12, 1996, 71-86. Krüger-Fürhoff erörtert auch den für die Novelle
relevanten medizinischen Diskurs der Zeit und betont, daß Schwangerschaft medizi-
nisch nur für möglich gehalten wurde, wenn es tatsächlich auch Lust von Seiten der
Mutter gegeben habe. Die Unschuld der Marquise wird demzufolge durch ihren
schwangeren Leib ausgeschlossen. Eine weitere relevante medizinhistorische Frage
scheint mir in Hinsicht auf Die Marquise von O.… unbeantwortet zu sein: kannte
Kleist die Diskussionen um die Möglichkeit einer ›unbefleckten Empfängnis‹ durch
die Übertragung von Spermien nur durch Fingerkontakt?

32. Vgl. Dorrit Cohn: »Kleist’s Marquise von O… The Problem of Knowledge«, in: Monats-
hefte 67 (1975), 129-144.

 

232

2003-09-08 16-03-55 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

33Leseszene. Inszeniert wird die Insemination durch Interpretation. Am

deutlichsten zeichnet sich die Leseszene gerade in den Lesern ab, die

das Unbehagen an sich spüren, eine Vergewaltigung im Text zu postu-

lieren oder gar einen Inzest. Gibt es hier eine Vergewaltigung oder ist

er, der Leser, derjenige, der hier einen Text vergewaltigt und ihn ge-

walttätig inseminiert mit einer (ihrerseits gewalttätigen) Bedeutung?

Die verhandelte Frage der Vaterfindung lautet in der Leseszene also, ob

textuelle Bedeutung durch einen Akt der gewalttätigen Setzung ent-

steht. Anders gesagt: können Leser in einem Text Bedeutung nur fin-

den, indem sie sich dem Verdacht der gewalttätigen Vaterermächtigung
34und also der eigenen Vaterschaft aussetzen? Oder aber wird hier der

Leser von seiner eigenen Phantasiegeburt verführt, einen Inzest hinzu-
35zudichten, wo schlichtes Familienglück herrscht? In beiden Fällen

erfindet der Leser, was er selbst tut: er ›vergewaltigt‹ den Text, indem er

einen Vergewaltiger hinzudichtet und er wähnt, verführt von seinem ei-
36genen Gedankenkind, einen Inzest. In dieser Verdoppelung von Ge-

schlechtsakt und Leseszene verlieren die Leser die übergeordnete Posi-

tion des urteilenden Richtenden und verstricken sich in die Schuld, de-
37ren Auflösung sie zu befördern antraten.

               

33. Zu dieser Leseszene vgl. auch Michel Chaouli, »The Lure of Closure. The Epistemolo-
gy of Reading The Marquise of O…«, (bisher unveröffentlichtes Aufsatz-Manuskript).

34. Bianca Theisen formuliert dies in Hinsicht auf Kleists Texte im allgemeinen: »Die
Kunst zu schließen überläßt Kleist seinen Lesern. Seine Texte sind auf Schluß- und
Urteilsprozesse hin angelegt, die für seine Leser zur Leserfalle werden können. Ver-
vollständigen sie die trügerischen Urteile, supplementieren sie die über Leerstellen
organisierten Schlußprozesse, werden ihre Urteile und Schlüsse an sich selbst ge-
spiegelt und immer wieder nur auf sich selbst zurückgeführt. Indem sie die in den
Texten angelegten Schluß- und Urteilsprozesse zu Ende führen und über den Leer-
stellen schließen, entdecken Kleists Leser die eigenen Schließungsoperationen.
Kleists Leser lesen, wie sie lesen.« Theisen, Bogenschluß, 11.

35. Vgl. Anthony Stephens/Yixu Lü: »Die Verführung des Lesers im Erzählwerk Kleists«,
in: Kleist-Jahrbuch 1994, 104-118, dort allerdings ohne Erwägung der Fragen von
Schuldkomplexen, die sich aus den keineswegs unschuldigen Verführungen ergeben.

36. Daß solche strukturellen Reduplikationen im Werk Kleists keine Ausnahme sind,
zeigt die wichtige Lektüre von Karl-Heinz Maurer: »Gerechtigkeit zwischen Differenz
und Identität in Heinrich von Kleists Michael Kohlhaas«, in: Deutsche Vierteljahrs-
schrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte (DVjs) 75 (2001), 123-144.

37. Neben Der zerbrochne Krug sei hier an die Anekdote Tagesbegebenheit erinnert. Chri-
stian Moser zeigt in seiner Lektüre die Ausweitung des Geschehens auf den urteilen-
den Leser. Der Arbeitsmann Brietz wird, nachdem er sich einer Unhöflichkeit gegen
einen Höhergestellten schuldig machte, vom Blitz erschlagen. Die Aufeinanderfolge
beider Begebenheiten legt eine kausale Verknüpfung nahe: der Arbeitsmann erhält
die Strafe für seine Unhöflichkeit. Diese kausale Verknüpfung beider Begebenheiten

 

233

2003-09-08 16-03-55 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

           Wer sich für geschlechtsspezifische Codierungen interessiert,

kann Institutionen nun leicht als »väterlich« einstufen. Als Gesetz näm-

lich schreiben sie ihre Umwelt auf sich zu. Doch zu den väterlichen In-

stitutionen, den Institutionen der Vaterschaft und Bedeutung, gibt es

einen »weiblichen« Subtext. Die Institutionalisierung nämlich, die Ein-

setzung des Vaters, mag das Produkt der weiblichen List und inzestuö-

sen Verführung sein.

           Die Kalkulation der Marquise – wenn es denn eine ist und nicht

nur ein durch die Novelle gesteuerter Verdacht – hat eine Nullstelle:

den russischen Grafen. Der Graf hält sich, anscheinend nicht zu un-

recht, ebenfalls für den Vater. So sehr dies der Marquise willkommen

sein könnte, um den Verdacht von sich abzulenken, so sehr muß es ihr

auch als Störung erscheinen, da eine Ehe die geliebte Zweisamkeit mit

dem Vater stören muß. Vor allem darf sie auch als wirklich irritiert

durch die Ansprüche des Grafen gelten. Denn bevor die Marquise er-

kennt, daß der Graf tatsächlich ein Vaterschaftskandidat ist, muß sie

verständnislos sein, da sie die Annonce – vermutlich – aufgab in der

Annahme, daß es keinen echten Vaterschaftskandidaten gäbe. Jeder

mögliche Kandidat wie Leopardo muß ihr von daher wie ein Nutznießer

der Anzeige erscheinen, ein Betrüger. Zugleich kann die Marquise dar-

auf rechnen, daß jeder Bewerber von niederem Stand und ohne Vermö-

gen von ihrer Familie als inakzeptabel abgelehnt wird, so daß sie von

ihrem eigenen Wort geschützt wird, sich dem angeblichen Vater zu
38vermählen. Leopardo ist also ungefährlich, und die Marquise kann

gefaßt reagieren, als die Mutter ihn, gemäß ihrer leicht durchschauba-
39ren Testanordnung, präsentiert. Die Rechnung der Marquise geht

               

werde, so Moser, zwar im Text provoziert, sei jedoch zugleich in dem Maß der Strafe
derart unangemessen, daß der Leser dazu gezwungen werde, die Unangemessenheit
der durch ihn vorgenommenen Verknüpfung zu reflektieren; Christian Moser: Verfehl-
te Gefühle. Wissen – Begehren – Darstellen bei Kleist und Rousseau, Würzburg 1993,
150-159. Um Mosers Argument zu steigern, kann man anfügen, daß der Leser, der
die Kausalverknüpfung vollzieht und den Tod des Arbeiters als Strafe bezeichnet,
sich einer ebensolchen unangemessenen Unhöflichkeit schuldig macht, wie der Ar-
beitsmann Brietz. Damit müßte, der Logik der Anekdote nach, auch der Leser sein
ungerechtfertigtes Verhalten büßen und vom Blitz erschlagen werden. Und was ge-
schieht mit dem Kritiker, der soeben diese für den ersten urteilenden Leser tödliche
Verknüpfung gezogen hat?

38. »Sollten die Verhältnisse derselben [der Person, das ist, der Vater des ungeborenen
Kindes] jedoch so beschaffen seyn, daß sie selbst dann, wenn man ihnen durch Be-
günstigungen zu Hülfe käme, zu weit hinter den Verhältnissen der Marquise zurück-
blieben, so widersetzten sich die Eltern der Heirath; sie beschlossen, die Marquise
nach wie vor bei sich zu behalten, und das Kind zu adoptieren« (92).

39. Zu den Testanordnungen vgl. Gerhard Neumann: »Skandalon. Geschlechterrolle und
 

234

2003-09-08 16-03-56 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

aber nicht auf, da ein Adliger erscheint: der Graf. Ihn kann die Familie

nicht zurückweisen. Entsprechend echauffiert ist die Marquise, als eben

dieser am gesetzten Tag erscheint, so daß selbst die Mutter erstaunt

über das Verhalten der Tochter ist, da die Mutter doch wähnt, jeder

müsse der Marquise an diesem Tag möglich scheinen: »ich bitte dich,

Julietta! […] wen erwarten wir denn – ? Die Marquise rief […] nun?

doch nicht ihn?« (95). Wenig später ruft die Marquise, »indessen Blässe

des Todes ihr Antlitz überflog« (95): »gehn Sie! gehn Sie! gehn Sie! […],

indem sie aufstand; auf einen Lasterhaften war ich gefaßt, aber auf kei-

nen – – – Teufel!« (96). Sie rechnet auf einen Lügner, der sich in die rei-

che Familie einschleichen will, nicht auf einen unabweisbaren und

wirklichen Vaterschaftskandidaten. Es ist also kein Wunder, daß der

Graf der Marquise wie ein Teufel erscheinen muß, ein Teufel, der ihren

feinen Plan der Verdachtsabwendung und der Bewahrung ihrer fami-

liären Umstände durchkreuzt.

           Die Vatersuche findet ein institutionelles Ende. Die Ehe zwi-

schen dem Grafen und der Marquise wird geschlossen. In der heiligen

Institution der Ehe zeigt sich denn auch das eigentliche Wesen der in-

terpretativen Institution. Die Ehe nämlich deckt nicht auf, was tatsäch-

lich passiert ist, sondern sie beendet das Raten und Suchen. In der Ehe

am Ende wird die Frage suspendiert, wer der Vater war. Statt eines di-

rekten Redeverbots, wie die religiösen Institutionen es nicht nur in Die
heilige Cäcilie benötigen, beendigt die Ehe alle Spekulationen um die

Schwangerschaft mit einer Erlaubnis: was auch immer geschah, die Ehe

sanktioniert es rückwirkend, so daß jedes weitere zweifelnde Wort als

Anfechtung nicht allein der Ehrenhaftigkeit des Grafen (oder der Mar-

quise), sondern auch der heiligen Institution selbst zu gelten hätte. Die

Ehe offeriert eine Interpretation des Vergangenen nur insofern, als sie

jede Interpretation des Vergangenen für unnötig erklärt. In Die heilige
Cäcilie ist es Schwester Antonia, die das Leitwort der interpretativen In-

stitution ausspricht, wenn sie auf jede Frage nur »gleichviel, gleichviel«

erwidert. In Die Marquise von O.… spricht die Marquise das Wort der In-
40stitution aus: »Ich will nichts wissen« (68). Die interpretative Institu-

               

soziale Identität in Kleists Marquise von O… und Cervantes’ Novelle La fuerza de la
sangre«, in: ders. (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall – Rechtsfall – Sündenfall, Frei-
burg 1994, 149-192.

40. Mit ihrer Lektüre eben dieses Ausrufs der Marquise »Ich will nichts wissen« hat Dor-
rit Cohn eine wichtige Wende der Rezeption der Novelle eingeleitet. Cohn argumen-
tiert, daß die Weigerung der Marquise »may be the cause as well as the effect of her
loss of consciousness«. Cohn, »Kleist’s Marquise von O…«, 133. Solange man an der
Struktur des Begehrens als der Grundstruktur der Novelle festhält, ist an dieser Lek-
türe nichts zu ergänzen, außer vielleicht der Frage, was die produktiven Effekte des

 

235

2003-09-08 16-03-56 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

tion steht anstelle eines Wissens, schreibt dieses Nicht-Wissen fest als

stabilen, sich perpetuierenden Zustand, so daß die Institution in der Tat

zur Interpretation avancieren kann. Der Wille zur Beendigung der

Suche von Erklärungen kristallisiert sich als Institution.

           Ähnlich wie der allgemein akzeptierte Wahnsinn in Die heilige
Cäcilie ist die Ehe zwischen Graf und Marquise am Ende von Die Mar-
quise von O.… das kleinste gemeinsame Übel, mit dem sich alle arrangie-

ren können. Die Kerninstitution der »heiligen Familie« wird wieder
41hergestellt, Schuld und Verdacht sind erfolgreich von der Familie des

Obristen abgewälzt. Der russische Graf kann mit dieser Lösung mehr

als zufrieden sein, da er die Vergewaltigung nie aussprechen muß (falls

es eine war) und somit anders als die Landsknechte der Erschießung als
42Vergewaltiger entgeht. Der Graf, der zugleich dümmste wie schlauste

Spieler, hat sich bereit gezeigt, sein Verhalten ebenso wie das mögliche

Verbrechen mit klingender Münze abzuleisten. Und so darf auch er

denn doch nach einer Entwöhnungszeit zwischen dem Vater und der

Marquise die Ehe vollziehen. Und in der Spirale möglicher Täuschun-

gen und Erregungen des Gegenteilssinnes ist es nicht einmal ausge-

schlossen, daß er der schlauste Spieler der Novelle ist, der vielleicht

noch die Marquise überlistet hat (auch dafür gibt es mehrere Varianten,
43inklusive derjenigen, daß er nur Zeuge der Vergewaltigung war).

Selbst die naive Mutter der Marquise gewinnt: sie hat sich die zweite

Vermählung der Tochter längst gewünscht. Selbst ihre öffentlich zur

Schau gestellte Naivität wird zur möglichen Strategie der Verbergung

und Institutierung geheimer Absichten.

           Was Kleist in dieser Novelle vorführt, ist also nicht nur die Ma-

nipulation der Institutionalisierung einer Interpretation, nicht nur das

               

Nicht-Wissens sind und worin also die (nicht psychologische) Notwendigkeit besteht,
nicht zu wissen.

41. Zur Institutionalisierung der Familie in Kleists Novelle vgl. Albrecht Koschorke: Die
Heilige Familie und ihre Folgen, Frankfurt am Main 2000, 195-202; zur Institutionali-
sierung der Geschlechtsrollen vgl. auch Barbara Vinken/Anselm Haverkamp: »Die zu-
rechtgelegte Frau. Gottesbegehren und transzendentale Familie in Kleists Marquise
von O…«, in: Gerhard Neumann (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall – Rechtsfall –
Sündenfall, Freiburg 1994, 127-148.

42. Siehe Schmidt: »Die Marquise von O…«, 73, vgl. Anthony Stephens: Heinrich von
Kleist. The Dramas and Stories, Oxford, Providence 1994, 219.

43. Die meisten Deutungen der Figur des Grafen betonen dagegen seine Animalität als
Vergewaltiger oder seine gesellschaftliche Blasiertheit als Adliger (»the Count does
not really understand just how serious a crime he has committed«), Seán Allan: »›…
Auf einen Lasterhaften war ich gefaßt, aber auf keinen – – – Teufel‹. Heinrich von
Kleist’s Die Marquise von O…«, in: German Life and Letters (July 1997), 307-322, hier
309.

 

236

2003-09-08 16-03-56 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

Verbergen mittels der Veröffentlichung und nicht nur die Verleitung

der Leser zur gewalttätigen Bedeutungssetzung, sondern vielmehr wie

sich eine interpretative Institution durchsetzt, die von keinem einzelnen

so gewollt wurde und die dennoch den Interessen aller entspricht, in-

dem sie garantiert, diese Interessen der öffentlichen Einsicht zu entzie-

hen. Anders gesagt: Institutionen und auch interpretative Institutionen

sind komplexe soziale Konstellationen, die manipulierbar aber nicht be-

herrschbar sind. Keiner erhält in der Novelle umweglos, was er wünscht,

und dennoch konsolidieren sich (wie wir annehmen) die Wünsche aller

in der abschließenden Ehe. – Mit Kleist wird das Denken des self-inter-
est in der deutschen Literatur zugleich komplex und hoffähig.

           Dies hat auch für die Literatur Konsequenzen, wie bereits in der

Leseszene der Vergewaltigung angedeutet wurde. Literatur findet statt,

wo die Entscheidung zwischen der Skylla und Charibdis des Lesens su-

spendiert wird, wo es also weder zur Vergewaltigung des Textes durch

den bedeutungssuchenden Leser, noch zur inzestuösen Verführung des

Lesers durch den Text kommt. In dem einen Fall dominiert der Leser

leichtfertig über den Text, im anderen Fall ist es der Text, der den Leser

zum willenlosen und entmännlichten Liebkosen des Imaginären ver-

führt. Indem die Novelle in der institutionalisierten Lösung am Ende die

Frage suspendiert, ob Vergewaltigung oder Inzest vorliegt, besteht sie
44fort als Literatur. In Hinblick auf die Leseszene darf hier getrost ge-

folgert werden, daß beides – brutale Bedeutungssetzung und inzestuöse

Verführung – stattgefunden haben und immer wieder neu stattfinden

muß, so lange sich die Literatur als Literatur zu perpetuerien und – es

kann die Leser nun nicht überraschen – zu institutionalisieren vermag.

VI. Freiheit und Institution

Kleist affirmiert einerseits die Wirkungsmacht des Institutionellen, um

andererseits nicht außerhalb, sondern innerhalb des Institutionellen ein

Moment von Freiheit zu finden. Und stets blitzt eben dort ein Moment

von Freiheit auf, wo die Institutionen einen abschließenden Zugriff auf

die Welt zu tun scheinen.

           Gewiß, was hier Freiheit heißt, variiert von Fall zu Fall erheblich.

In Der Branntweinsäufer und die Berliner Glocken erscheint Freiheit

nicht als Zustand eines Menschen, sondern als Zerfallsstruktur der In-

stitution und damit der Destrukturierung per se. In Anekdote aus dem

               

44. Eine zweite Wurzel in Kleists Texten dürfte das Witzige, Anekdotische sein, welches
auch in dieser Novelle erscheint, wie Bernhard Greiner aufweist, wenn er Sprachwit-
ze, wie etwa die Verwandlung der Annunciata, zur bloßen Annonce aufdeckt, vgl.
Greiner, Kleists Dramen und Erzählungen, 286-326.

 

237

2003-09-08 16-03-56 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

letzten preußischen Kriege ist es die Angstfreiheit des preußischen Rei-

ters, die zur Suggestion und Institutionalisierung verleitet und die dem

Reiter darin die tatsächliche Freiheit ermöglicht. In Die heilige Cäcilie
oder die Gewalt der Musik und in Die Marquise von O.… sind es die insti-

tutionalisierten Interpretationen, hinter denen Verantwortungs- und

Straffreiheit möglich werden. Hinter öffentlich angebotenen Institutio-

nen ist alles möglich, inklusive des Inzests. Freiheit ist hier also das,

was mit jeder Interpretation mitgesetzt ist als Möglichkeit der unbe-

weisbaren Andersheit: es bleibt vielleicht alles anders. Mit der Institu-

tion entsteht ein institutionsfreier Raum: sei es, daß sich die Institution

gegen sich selbst wendet und in ihrem Zerfall einen rechts- und ord-

nungsfreien Raum aufwirft, sei es, daß freies Verhalten gerade deshalb

in der Institution möglich wird, da die Institution jedes Nachforschen

für beendet erklärt. Gemeinsam ist den Versionen von Kleists Institu-

tionsdramen damit, daß der Gedanke der Institution alles verspricht,

außer dem, was geläufig mit Institutionen verbunden wird: Stabilität

und Verbindlichkeit. Die Koexistenz von Institution einerseits und

menschlicher Freiheit andererseits ist denn auch das eigentliche Si-

gnum von Kleists Schreiben.

           Es darf spekuliert werden, daß diese Porosität der Institution für

Freiheitskonzeptionen nicht nur Kleists Interesse an Institutionen mo-

tiviert hat. Die Selbstbeschreibungen der sogenannten Moderne über-

führen regelmäßig eine externe Opposition von ›Institution‹ und ›Frei-

heit‹ (und analogen Oppositionen wie etwa System und Individualiät,

Struktur und Subversion, Bewußtsein und Unbewußtes, Zwang und

Kreativität, Ordnung und Genie etc.) in eine interne Opposition derge-

stalt, daß Freiheit sich als strukturelles Moment des Institutionellen von

diesem unterscheidet. Anders gesagt: der Institutionsgedanke legt einen

nicht fest, er hat eine geheime Hintertür, durch die zahlreiche Hoffnun-

gen auf eine wie auch immer geartete Andersheit unterhalten werden

können.

           Es ist hier nicht der Ort, eine Hypothese zur Karriere des Institu-

tionsgedanken zu entfalten, doch es sei erlaubt, eine bloße Vermutung

zu äußern. Auch für die Gesellschaftstheorien, der wir eingangs ge-

dachten, ist der Institutionsgedanke nicht deshalb attraktiv, weil er eine

akkurate Interpretation menschlichen Handelns liefert, vielmehr liefert

er eine Ersatzerklärung und einen Ersatz für Erklärung. In Kürze: der

Institutionsgedanke institutionalisiert sich, weil er die Aufmerksamkeit

ablenkt von einem Ist-Zustand und auf das mittels der Institution denk-

bar gewordene verweist: die Veränderung, die Geschichte, die Freiheit.

Foucaults Begriff des Dispositivs, Habermas’ sozial eingeübte Prakti-

ken, de Mans Verständnis von Ideologie als perpetuierter Setzung, La-

 

238

2003-09-08 16-03-56 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

45coue-Labarthes Analyse der »Fiktion« und die Geschlechterrollen der

Gender Studies haben gemeinsam, daß sie, ganz gleich ob sie unter po-

sitivem oder negativem Zeichen stehen, den Blick zugleich von der In-

stitution ableiten und auf ihre Alternativen lenken (Luhmanns Gesell-

schaftstheorie mag in diesem Aspekt der Vorzug der Immanenz zu-

kommen). Anders gesagt: Moderne Gesellschaftstheorie ist Sache der

Paradigmenwechsel, nicht der Paradigmen selbst. Sonderbarerweise ist

gerade der jeweilige Ist-Zustand am Schwierigsten zu beschreiben. Und

diese partielle Blindheit und sonderbare Verfehlung des Gegenstandes

durch die Gesellschaftstheorien wird ermöglicht durch die Semantik

und Konzeption der Institution, der ihre Freiheit eingeschrieben

scheint. Was bei Kleist zur Entdeckung wird, die Freiheit in der Institu-

tion, ist leicht zu funktionalisieren in der Produktion unverbindlicher

Gesellschaftstheorien.

Literatur

Allan, Seán: »›… Auf einen Lasterhaften war ich gefaßt, aber auf keinen –

– – Teufel‹. Heinrich von Kleist’s Die Marquise von O…«, in: German
Life and Letters (July 1997), 307-322.

Breithaupt, Fritz: »Kleists Anekdoten und die Möglichkeit von Geschich-

te«, in: Wolfgang Wirth/Jörn Wegner (Hg.), Literarische Trans-Ra-
tionalität. Für Gunter Martens, Würzburg 2003, 335-351.

Breithaupt, Fritz: »Anonymous Forces of History. The Case of Infanticide

in the Sturm-und-Drang«, in: New German Critique 79 (Winter 2000),

157-176.

Bennett, Benjamin: »The Generic Constant in Lessing’s Development of a

Comedy of Institutions and Alienation«, in: The German Quarterly 56

(1983), 231-242.

Castoriadis, Cornelius: L’institution imaginaire de la société, Paris 1975.

Chaouli, Michel: »The Lure of Closure. The Epistemology of Reading The
Marquise of O…« (bisher unveröffentlichtes Aufsatz-Manuskript).

Cohn, Dorrit: »Kleist’s Marquise von O… The Problem of Knowledge«, in:

Monatshefte 67 (1975), 129-144.

Derrida, Jacques: Marges de la Philosophie, Paris 1972.

Esch, Deborah: »Toward a Midwifery of Thought. Reading Kleist’s Die
Marquise von O…«, in: Mary Ann Caws (Hg.), Textual Analysis. Some
Readers Reading, New York 1986, 144-155.

               

45. Philippe Lacoue-Labarthe: Die Fiktion des Politischen. Heidegger, die Kunst und die
Politik, aus dem Französischen von Thomas Schestag, Stuttgart 1990.

 

239

2003-09-08 16-03-56 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RECHT

Gönner, Gerhard: Von »zerspaltenen Herzen« und der »gebrechlichen Ein-
richtung der Welt« – Versuch einer Phänomenologie der Gewalt bei
Kleist, Stuttgart 1989.

Goethe, Johann Wolfgang von: »Die Wahlverwandtschaften«, in: Erich

Trunz (Hg.), Johann Wolfgang von Goethe. Werke. Hamburger Ausga-

be, 1948-1964, München 1981, Bd. VI.

Grathoff, Dirk: »Die Zeichen der Marquise. Das Schweigen, die Sprache

und die Schriften«, in: ders., Kleist. Geschichte, Politik, Sprache. Auf-
sätze zu Leben und Werk Heinrich von Kleists, Opladen 1999, (zuerst

1988) 75-95.

Greiner, Bernhard: Kleists Dramen und Erzählungen, Tübingen, Basel 2000.

Hamacher, Werner: »Über einige Unterschiede zwischen der Geschichte

literarischer und der Geschichte phänomenaler Ereignisse«, in:

Wilhelm Voßkamp/Eberhard Lämmert (Hg.), Historische und aktu-
elle Konzepte der Literaturgeschichtsschreibung. Zwei Königskinder?
Zum Verhältnis von Literatur und Literaturwissenschaft, Tübingen

1986, 5-15.

Hansen, Uffe: »Der Aufklärer in extremis. Heinrich von Kleists Die Mar-
quise von O… und die Psychologie des Unbewußten im Jahre 1807«,

in: Klaus Bohnen/Per Øhrgaard (Hg.), Aufklärung als Problem und
Aufgabe. Festschrift für Sven-Aage Jørgensen, München, Kopenha-

gen 1994, 216-234.

Kittler, Friedrich A.: Dichter, Mutter, Kind, München 1991.

Kleist, Heinrich von: Sämtliche Werke, in: Roland Reuß/Peter Staengle/(ab

1992) Ingeborg Harms, Brandenburger (1988-91 Berliner) Kleist-

Ausgabe (BKA), Basel, Frankfurt am Main 1988ff.

Kommerell, Max: Geist und Buchstabe in der Dichtung. Goethe, Schiller,
Kleist, Hölderlin, Frankfurt am Main 1944, 3. vermehrte Aufl.

Koschorke, Albrecht: Die Heilige Familie und ihre Folgen, Frankfurt am

Main 2000.

Koselleck, Reinhart: Vergangene Zukunft, Frankfurt am Main 1979.

Krüger-Fürhoff, Irmela Marei: »Epistomological Asymetries and Erotic Sta-

gings. Father-Daughter Incest in Heinrich von Kleist’s The Marquise
of O…«, in: Women in German Yearbook 12, 1996, 71-86.

Lacoue-Labarthe, Philippe: Die Fiktion des Politischen. Heidegger, die Kunst
und die Politik, aus dem Französischen von Thomas Schestag, Stutt-

gart 1990.

Liebrand, Claudia: »Pater semper incertus est. Kleists Marquise von O mit

Boccaccio gelesen«, in: Kleist-Jahrbuch 2000, 46-60.

Lubkoll, Christine: »Die heilige Musik oder Die Gewalt der Zeichen. Zur

musikalischen Poetik in Heinrich von Kleists Cäcilien-Novelle«, in:

Gerhard Neumann (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall – Rechtsfall –
Sündenfall, Freiburg 1994, 337-364.

Luhmann, Niklas: Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt am Main 2000.

 

240

2003-09-08 16-03-56 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRÄUME SCHAFFEN

Maurer, Karl-Heinz: »Gerechtigkeit zwischen Differenz und Identität in

Heinrich von Kleists Michael Kohlhaas«, in: Deutsche Vierteljahrs-
schrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte (DVjs) 75

(2001), 123-144.

Moser, Christian: Verfehlte Gefühle. Wissen – Begehren – Darstellen bei
Kleist und Rousseau, Würzburg 1993.

Murphy, Harriet: »Theatres of Emptiness. The Case of Kleist’s Marquise
von O…«, in: Oxford German Studies 24 (1995), 80-111.

Neumann, Gerhard: »Skandalon. Geschlechterrolle und soziale Identität in

Kleists Marquise von O… und Cervantes’ Novelle La fuerza de la san-
gre«, in: ders. (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall – Rechtsfall – Sün-
denfall, Freiburg 1994, 149-192.

Neumann, Gerhard: »Eselsgeschrei und Sphärenklang: Zeichensystem der

Musik und Legitimation der Legende in Kleists Novelle Die heilige
Cäcilie oder die Gewalt der Musik«, in: ders. (Hg.), Heinrich von Kleist.
Kriegsfall – Rechtsfall – Sündenfall, Freiburg 1994, 365-389.

Peters, Sibylle: »Wie Geschichte geschehen lassen? Theatralität und An-

ekdozität in den Berliner Abendblättern«, in: Kleist-Jahrbuch 1999,

67-86.

Reuß, Roland: »Was ist das Kritische an einer kritischen Ausgabe? Erste

Gedanken anläßlich der Edition von Kleists Erzählung Die Marquise
von O.…«, in: Berliner Kleist Blätter 2 (1989), 3-20.

Schmidt, Jochen: »Die Marquise von O…«, in: Walter Hinderer (Hg.), In-
terpretationen. Kleists Erzählungen, Stuttgart 1998, 67-84.

Selbmann, Rolf: »Die andere Wirklichkeit des Erzählens. Zu Heinrich von

Kleists Anekdote aus dem letzten preußischen Kriege«, in: Kleist-Jahr-
buch 1996, 202-206.

Stephens, Anthony: Heinrich von Kleist. The Dramas and Stories, Oxford,

Providence 1994.

Stephens, Anthony/Lü, Yixu: »Die Verführung des Lesers im Erzählwerk

Kleists«, in: Kleist-Jahrbuch 1994, 104-118.

Theisen, Bianca: Bogenschluß. Kleists Formalisierungen des Lesens, Frei-

burg 1996.

Vinken, Barbara/Haverkamp, Anselm: »Die zurechtgelegte Frau. Gottesbe-

gehren und transzendentale Familie in Kleists Marquise von O…«,

in: Gerhard Neumann (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall – Rechts-
fall – Sündenfall, Freiburg 1994, 127-148.

Weber, Samuel: Institution and Interpretation, Minneapolis 1987.

 

241

2003-09-08 16-03-56 --- Projekt: transcript.kumedi.kleist lesen / Dokument: FAX ID 018531302948874|(S. 209-241) T03_02 breithaupt.p 31302950370

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009 - am 14.02.2026, 06:27:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401057-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

