DANIEL C. HENRICH
Iwischen
Bewusstseinsphilosophie
und Naturalismus

Zu den metaphysischen
Implikationen der Diskursethik

von Juirgen Habermas

[transcript]

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access - [{- KXz


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Daniel C. Henrich
Zwischen Bewusstseinsphilosophie und Naturalismus

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Daniel C. Henrich (Dr. phil.) hat als Stipendiat der Studienstiftung des
Deutschen Volkes bei Prof. Axel Honneth (Frankfurt/Main) und Prof. Man-
fred Kithn (Boston) promoviert.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16. Access



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DanieL C. HENRICH
Zwischen Bewusstseinsphilosophie und Naturalismus

Zu den metaphysischen Implikationen der Diskursethik

von Jurgen Habermas

[transcript]

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16. Access


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers
die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder
Medium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird.

(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2007 im transcript Verlag, Bielefeld
© Daniel C. Henrich

Umschlaggestaltung & Innenlayout: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Daniel C. Henrich

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-89942-620-5

PDF-ISBN 978-3-8394-0620-5
https://doi.org/10.14361/9783839406205

Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhalt

EINLEITUNG ..ottt ettt ettt ettt st et e e e nnn e e e nrne e 9
Zur Absicht der vorliegenden Arbeit............oooooiiiiii 9
Zur inneren Strukturlogik der Arbeit...........oooiciiiiiiiiieeeeeeee e 11
Zur Verwendung des Begriffs »NaturalisSmus« .........ccccceeeeeeiiiiiciiiiiiiiiiiieeeeee, 15
|. DER METAPHYSIKBEGRIFF BEI JURGEN HABERMAS ...........ooocviiiniieinieneee e 19

1. Aligemeine Uberlegungen zum Begrif »Metaphysik« bei

JUrgen Habermas..........uieiiiii e 19
1.1 Das 1dentitAtSAenKEN ...........cooiiiiiiiiii e 22
1.2 Der [d aliSMUS .......eoiiiiiiiiie ettt 23
1.3 Das bewusstseinsphilosophische Denken .............ccccccoviiiiiiiiiiieneenneee. 26
1.4 Der starke Theoriebegriff ... 28

2.Dieter Henrich und Jurgen Habermas: Zur Exklusivitét des Wissens

VON SICN SEIDST.....eeee e 29
2.1 Der Philosophiebegriff...........ccoiiiiiiiiiii e 29
2.2 Selbstbewusstsein, Metaphysik und Moderne ..........cccocccoeeiiiiiieneeeee. 32
Il. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS ........cccuvviieiiiiiiieeeeiiieeeeesnneenn 37
1. Rationalisierung und Individuum bei Jirgen Habermas .............ccccceeiieens 37

1.1 Das Individuum im Kontext der kulturellen Rationalisierung

1.2 Der Begriff der Individualitét und seine Problematik................cccccceeeie.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Mead als Philosoph des Paradigmenwechsels.............cccccoviiiieiiniiiee e, 44
2.1 Anerkennung und Identitat — Die Erschdpfung des Paradigmas der
Bewusstseinsphilosophie ............ouveiiiiieiiiiiiicee e 44
2.2 Meads Bedeutung fiir die Uberwindung der bewusstseins-

PhilosophiSChen APOFIEN ........uiviiiiiiieiieee e 50

3. Individuierung durch Vergesellschaftung: Das Selbstbewusstsein als
kommunikativ erzeugtes PhAnOmMeN .............ccooiiiiiiiiiieee e 55
3.1 Semantisierung: Von der gestenvermittelten zur symbolischen

INEEraKEON ... 56

3.2 Das darwinistische Modell der Einstellungstibernahme:

Naturalismus statt Metaphysik ..........ccccceeiiiiiiiiiii s 61
3.3 Die habermassche Erweiterung des Modells der Einstellungs-
Ubernahme um den Aspekt der Adressierung...........cccceeecvvereeieciieeeenne 62
3.4 Das Selbstbewusstsein als kommunikativ erzeugtes Phanomen............ 64
3.5 Der Verlust des privilegierten Zugangs zu den res cogitans ................... 65
3.6 Epistemisches und praktisches Selbstbewusstsein ............ccccccvveeeeeennn. 66
4. Zusammenfassung: Die Sakularisierung des Selbstbewusstseins............... 70
5. KritiK UNd AUSDIICK ....ooiiiiiieii e 72
5.1 Der Zirkel des habermasschen Ansatzes: Selbstbezug als
Bedingung der Mdéglichkeit von Naturalisierung ............ccccoccovieiniiinneee 72
5.2 Naturalistische Implikationen und ihre Konsequenzen............cccccceeee.... 74
5.3 Alternative TheOoriEN .........ciiiiiii e 85
lll. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? .......cciiiiiiiiiaaiiiieaeeaiieae e e sieeea e e neeee s 97

1. Die Diskursethik als Antwort auf die ethischen Herausforderungen der
MOAEINE ... e
1.1 Karl-Otto Apel

1.2 Jurgen Habermas

2. Handlungskoordinierung und Sprechaktanalyse

2.1 Die Sprechaktanalyse von John Austin..........ccccooiiiiiiiiiii e

3. Sprache statt Metaphysik: Die Diskursethik und die kantische Ethik......... 126
3.1 Merkmale der Diskursethik und die kantische Ethik..............ccccceeeeee.. 127

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.2 Grundbegriffe der Diskursethik: Der Diskurs und der

Universalisierungsgrundsatz »Uc .........oocuiiiiiiiiiiie e 136
3.3 Die Detranszendentalisierung der kantischen Ethik............................. 145
4. Der Begriindungsstatus der Diskursethik und die Rolle der Sprache.......... 152

4.1 Die transzendentalpragmatische Letztbegriindung der Ethik
bei Karl-Oto APEL. ...coeeeeeeeeee e 154
4.2 Letztbegrindung als transzendentalpragmatische Vermittlung

zwischen neuzeitlicher Ursprungsphilosophie und

sprachanalytischer Philosophie.............cooiiiiiiiiiiie e 163
Exkurs: Die Logic of Science und die semiotische Transformation der
Philosophie Kants ..........oooiiiiiiiiee e 166
4.3 Die universalpragmatische Begriindungskonzeption von
HADEIMMAS....ceeeeieiee e 173
4.4 Der Status der habermasschen Begriindungskonzeption und
seine Differenzen zur Transzendentalpragmatik Apels..............ccoc..c... 184
5. RESURALE ... 189
6. Schwacher Naturalismus als ProblemI&sung?...........ccccoviveriienieeenieenne 195

IV. HEGEL: URSPRUNGE DES HABERMASSCHEN NATURALISMUS UND

MOGLICHE ALTERNATIVEN ......oovttitiiiiiieieeeeeeeeeeeeeeeeesiteaeeaeeeeeeeaeeeeeesenassannaeenns 205
V. METAPHYSISCHE IMPLIKATIONEN IN DER DISKURSETHIK? .......cvvieieeieeeeeeeeeeeen, 215
LITERATURVERZEICHNIS .......ooovittttueiieeeeeeeeeeeeeeeeeeettteae e e e e e e e eeaeeeeeeesasannane e ns 225

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.

Access


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Zur Absicht der vorliegenden Arbeit

In der Theorie des kommunikativen Handelns behauptet Jiirgen Habermas, ohne
metaphysische Riickendeckung zu operieren.! Im Zentrum der vorliegenden Ar-
beit steht die Frage, wie Habermas versucht, diesem Anspruch gerecht zu werden
und welche Bedeutung sein Vorgehen fiir die Diskursethik hat. Dabei soll auch
kritisch hinterfragt werden, ob an manchen Stellen ein verindertes Vorgehen
dem Anspruch eher gerecht geworden wire.

Ein wichtiges Ergebnis ist die Erkenntnis, dass die Metaphysikkritik von Jiir-
gen Habermas ihren Ausdruck in einer naturalistischen Argumentationsstrategie
findet, deren Spuren sich bis in die Friihschriften Habermas’ zuriickverfolgen
lassen. Dieses Resultat mag fiir jene {iberraschend sein, die Habermas noch im-
mer ausschlieflich als Nachfolger der Frankfurter Schule und deren Szientismus-
kritik beurteilen. Schon in seinen fritheren Schriften werden allerdings naturalis-
tische Tendenzen deutlich” und auch das regelmiBig bekundete Interesse an einer
Vereinigung von Kant und Darwin spricht gegen einen strikten Anti-Naturalis-
mus bei Jiirgen Habermas.® In jiingeren Publikationen, wie beispielsweise Wahr-
heit und Rechtfertigung oder Freiheit und Determinismus geht Habermas nun

1 Vgl Jirgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Bd.1, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1999, S. 198.

2 Vgl. Jirgen Habermas: »Arbeit und Interaktion, in: Ders., Technik und Wissen-
schaft als »Ideologie«, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1979, S. 28.

3 Vgl. Jirgen Habermas: »Metaphysik nach Kant«, in: Ders. Nachmetaphysisches
Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 28. Jiir-
gen Habermas: »Motive Nachmetaphysischen Denkens«, in: Ders. Nachmetaphysi-
sches Denken Philosophische Aufsétze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 53.
Jurgen Habermas: »Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende,
in: Ders. Wahrheit und Rechtfertigung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 17.
Jurgen Habermas: »Freiheit und Determinismus«, in: Ders. Zwischen Naturalismus
und Religion, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005, S. 872.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

auch explizit auf die Bedeutung des Naturalismus fiir seine Theorie ein und ent-
wickelt ein Konzept des so genannten »schwachen« bzw. »weichen Naturalis-
mus«. Hier wird deutlich, wie wichtig das Verhiltnis von Kant und Darwin fiir
die Leitfrage der vorliegenden Arbeit ist. »Heute mochten wir ohne solche meta-
physischen Hintergrundannahmen auskommen. Dann miissen wir aber das, was
wir von Kant iiber die transzendentalen Bedingungen der Erkenntnis gelernt ha-
ben, mit dem, was uns Darwin iiber die natiirliche Evolution gelehrt hat, in Ein-
klang bringen.«* Damit steht sowohl das Ziel als auch das Programm des schwa-
chen Naturalismus fest: schwacher Naturalismus bedeutet fiir Habermas die Ver-
einigung von Kant und Darwin und nicht die Reduktion Kants auf Darwin. Da
die naturalistischen Elemente bei Habermas also eine metaphysikkritische Be-
deutung entwickeln, und sich die Leitfrage der vorliegenden Arbeit auf die prak-
tische und nicht auf die theoretische Philosophie von Jiirgen Habermas bezicht,
findet zugleich eine Analyse der Konsequenzen naturalistischer Argumentations-
strategien auf eine ethische Theorie statt. Da Willard van Orman Quine den Na-
turalismus im Zusammenhang epistemologischer Uberlegungen entwickelt hat,
wird die Diskussion tiber den Naturalismus bis heute eher selten auf die Ethik
bezogen. Dies mag daran liegen, dass Quine der Ethik selbst eine Sonderstellung
in seinem Naturalisierungsprogramm zugesteht.” Eine Analyse der Auswirkun-
gen des Konzepts des »schwachen Naturalismus« auf die Diskursethik liegt, so-
weit ich weil3, bisher noch gar nicht vor. Dies ist wohl darauf zuriickzufiihren,
dass das Verhéltnis von Metaphysik und Ethik von Habermas nie explizit mit
dem Naturalismus in Verbindung gebracht, sondern vor allem unter Uberschrif-
ten, wie »Detranszendentalisierung« oder »Neusituierung der Vernunft« behan-
delt wird. Die vorliegende Arbeit mochte dies @ndern und dazu unter anderem
aufzeigen, dass die Strategien der Metaphysikkritik letztendlich selbst unter der
Uberschrift »Naturalisierung« zusammengefasst werden konnen. Zu diesem
Zweck wird zunéchst der Metaphysikbegriff von Habermas dargestellt, und an-
schlieBend seine Kritik durch Habermas anhand von zwei Hauptaspekten
(Selbstbewusstseins- und Begriindungsbegriff) erortert. Diese Aspekte werden in
den Teilen II und III mit dem Naturalismus in Zusammenhang gebracht. Das
verbindendende Element der beiden erorterten Aspekte ist der Sprachbegriff. Die
kritische Bewertung findet teilweise direkt in den jeweiligen Kapiteln statt, wird
aber am Ende der Abschnitte noch einmal in einen umfassenderen Zusammen-
hang gestellt.

Damit ergibt sich folgende Aufgabe fiir die vorliegende Arbeit: nach einer
Darstellung des Metaphysikbegriffs und seiner Kritik bei Habermas, muss zu-
nichst eine Ausarbeitung der systematischen Bedeutung der naturalistischen Ar-
gumente im Zusammenhang der Metaphysikkritik erarbeitet werden. Anschlie-

4 Vgl. Habermas: Freiheit und Determinismus, S. 872.

5 Vgl. Willard van Orman Quine, Theories and Things, New York: Belknap 1986.
Owen J. Flanagan, »Quinean Ethics«, in: Dagfinn Fellesdal (Hg.), Naturalism and
Ethics, New York: Garland Publishing 2000, S. 350-368.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 11

AnschlieBend ist der Zusammenhang dieser Naturalisierung zur Diskursethik
einsichtig darzustellen, um die ethischen Konsequenzen aufzeigen zu konnen. Im
vierten Teil der Arbeit werden unter Bezugnahme auf Hegel mogliche Alternati-
ven aufgewiesen, um im flinften Teil die Ergebnisse zusammenzufassen.

Zur inneren Strukturlogik der Arbeit

Die Arbeit beginnt (I.1) mit der Darstellung des Metaphysikbegriffs bei Haber-
mas. Dieser orientiert sich an vier Merkmalen: »ldee«, »ldentitit«, »Bewusst-
seinsphilosophie« und »starker Theoriebegriff«. Die ersten beiden Merkmale
(»Idee« und »ldentitdt«) stehen in einem Bezug zur antiken Philosophie, zu der
sich Habermas eher selten duBert. Da sie fiir die weitere Entwicklung der Arbeit
eine nur untergeordnete Rolle spielen, philosophiehistorisch aber von Bedeutung
sind, werden sie hier kurz dargestellt, spielen aber im weiteren systematischen
Aufbau der Arbeit keine besondere Rolle. An den beiden letzten Merkmalen
(»Bewusstseinsphilosophie« und »starker Theoriebegriff«) orientiert sich hinge-
gen der Aufbau der gesamten Arbeit: der Versuch, die Bewusstseinsphilosophie
und deren, fiir Habermas problematische Annahmen zu {iberwinden, ist zentraler
Bestandteil des ersten Teils der Arbeit. Die Debatte zwischen Dieter Henrich und
Jirgen Habermas (I. 2) bildet dafiir einen sehr guten Ausgangspunkt, denn Ha-
bermas kritisiert Henrichs Selbstbewusstseinsbegriff als metaphysisch und fiihrt
dies auf Henrichs bewusstseinsphilosophische Argumentationsfigur zuriick. Hen-
rich wirft Habermas seinerseits einen »semantischen Naturalismus« vor, der als
Substitution metaphysischen Gedankengutes dienen soll, nach Ansicht von Hen-
rich aber keine hinreichende Alternative sondern seinerseits nur »schlechte Me-
taphysik« darstellt. Da im Zentrum der Auseinandersetzung die Frage nach dem
Status des Selbstbewusstseinsbegriffs steht, muss genauer analysiert werden,
welches Verstindnis Habermas von diesem Begriff entwickelt, und inwiefern
sich dieses vom bewusstseinsphilosophischen Ansatz unterscheidet.

Dies ist die Aufgabe des zweiten Teils (II.). Habermas stellt die Frage nach
dem Status des Selbstbewusstseinsbegriffs in einen direkten Zusammenhang zum
Begriff der Individualitit, worin sich bereits die Abkehr von einer transzenden-
talphilosophischen Argumentationsstruktur verdeutlicht: Habermas erschlief3t
den Status von Selbstbewusstsein nicht iiber den Begriff des transzendentalen
Subjekts, sondern iiber die konkreten Verhéltnisse, in die die Subjekte als soziale
Wesen eingebunden sind. Das erste Kapitel des zweiten Teils (II.1.1) beginnt da-
her mit einer Analyse der Theorie von der kulturellen Rationalisierung und ihren
Auswirkungen auf das einzelne Subjekt als Individuum bei Habermas. Diese so-
ziologischen Uberlegungen verorten das Individuum in einem Spannungsfeld
von neuen Freiheiten und neuer Uniibersichtlichkeit. Damit sind die Vorausset-
zungen geschaffen, um den Ubergang zur Frage nach der eigentlichen Bestim-
mung des Begriffs »Individuum« nachzuvollziehen (I1.1.2). Schon hier wird die

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Bedeutung von George Herbert Mead® zum ersten Mal deutlich. Mead spielt die
entscheidende Rolle fiir die kommunikationstheoretische Transformation des
Selbstbewusstseinsbegriffs bei Habermas. Diese Rolle wird anschlieBend (I1.2)
ndher analysiert. Damit wird eine theoretische Ausgangslage geschaffen, vor de-
ren Hintergrund die Frage nach dem Selbstbewusstseinsbegriff von Habermas
und der damit zusammenhingenden Bedeutung von Mead einer genaueren Ana-
lyse unterzogen werden kann. Dies geschieht im dritten Kapitel des zweiten
Teils (I1.3). In mehreren Durchgidngen wird das evolutionstheoretisch orientierte
Modell der Sprachgenese Meads aus der Sicht von Habermas dargestellt. Damit
finden einerseits die Details der Bezugnahme auf Mead Erwahnung und anderer-
seits wird gleichzeitig das habermassche Modell durch die Abgrenzung gegenti-
ber Mead in seinen eigenen Konturen besser nachvollziehbar. Zunichst steht die
Frage nach dem Ubergang der gesten- zur lautvermittelten Interaktion im Vor-
dergrund (»Semantisierung: Von der gestenvermittelten zur symbolischen Inter-
aktion«). AnschlieBend werden daraus resultierende Probleme (»Das darwinisti-
sche Modell der Einstellungsiibernahme«) und Abgrenzungen von Habermas ge-
geniiber Mead diskutiert (»Die habermassche Erweiterung des Modells der Ein-
stellungstibernahme um den Aspekt der Adressierung«). Damit sind die Grundla-
gen geschaffen, um zu erldutern, was Habermas mit der Rede vom »Selbstbe-
wusstsein als kommunikativ erzeugtes Phidnomen« ausdriicken mdochte. Diese
Bestimmung des Selbstbewusstseinsbegriffs impliziert eine Kritik an dem privi-
legierten Zugang zu den res cogitans, in der sich interessante Parallelen zwischen
Habermas und aktuellen analytischen, ebenfalls metaphysikkritischen Ansdtzen
finden. Auf diese Parallelen wird in dem Abschnitt »Der Verlust des privilegier-
ten Zugangs zu den res cogitans« kurz hingewiesen. Seinen Abschluss findet das
dritte Kapitel des zweiten Teils in der Darstellung der habermasschen Differen-
zierung eines epistemischen von einem praktischen Selbstverhdltnis. Mit dieser
Unterscheidung geht Habermas seiner eigenen Ansicht nach erneut tiber Mead
hinaus, um eine verdnderte Perspektive auf den von Mead iibernommenen Be-
griff des »generalized other« zu entwickeln.

Das vierte Kapitel (I1.4) besteht in einer kurzen Zusammenfassung der Be-
deutung des erlduterten Selbstbewusstseinsbegriffs bei Habermas flir die Ab-
grenzung von der Bewusstseinsphilosophie einerseits und die Bedeutung fiir eine
politische Konzeption andererseits.

Schwerpunkt des fiinften Kapitels (I1.5) ist die Kritik an Jiirgen Habermas.
Hauptanliegen dieser Kritik ist es, Widerspriiche zwischen Habermas’ Naturali-
sierungsstrategie und seiner praktischen Philosophie, der Diskursethik herauszu-
arbeiten. Zunichst (5.1 Der Zirkel des habermasschen Ansatzes) wird allerdings

6 Mead wird hier in Englisch zitiert nach George Herbert Mead: Mind, Self, and So-
ciety from the Standpoint of a Social Behaviorist, London: University of Chicago
Press 1967. Die deutsche Ubersetzung ist zu Recht umstritten. Siehe dazu auch
»Nachbemerkungen zur Ubersetzung.«, in: George Herbert Mead: Geist, Identitit
und Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 441-443.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 13

ein grundlegendes Argument von Dieter Henrich dargestellt, welches behauptet,
Habermas miisse seinerseits bereits eine gewisse Form von Selbstbeziehung vor-
aussetzen, um die Genese von reziproken Verhiltnissen zwischen Subjekten bzw.
Organismen erkldren zu kénnen. Dieses Argument steht nicht im Zentrum der
hier dargstellten Kritik an Habermas und wird von diesem, soweit ich sehe, auch
an keiner Stelle behandelt. Aufgrund seiner Bedeutsamkeit wird es im anschlie-
Benden Abschnitt (I1.5.3 Alternative Theorien) aber erneut aufgenommen. Im
Hauptteil der Kritik an der habermasschen Theorie (I1.5.2 Naturalistische Impli-
kationen und ihre Konsequenzen) wird das behavioristische Modell von Mead
zundchst gegen Habermas selbst gewendet (Handlungskoordinierung als Anpas-
sung), wodurch deutlich wird, dass Habermas’ eigene Konzeption in einer Weise
interpretiert werden kann, die seinen moralphilosophischen Uberzeugungen wi-
derspricht. Anschlieend (Das Argument der Performanz) wird aus dem haber-
masschen Text ein mogliches Gegenargument rekonstruiert, um zu priifen, ob
dadurch die Kritik widerlegt werden kann. In dem folgenden Abschnitt (Die Kri-
tik an Individuierung durch Vergesellschaftung) wird erldutert, weshalb Haber-
mas’ eigene kritische Einstellung gegeniiber einem starken Naturalismus nichts
an der erarbeiteten Kritik dndert. Im Gegenteil, Habermas entzieht sich durch die
Bezugnahme auf eine (wie auch immer schwach-)naturalistische Argumentati-
onsstrategie selbst der Moglichkeit, seinen eigenen Kommunikationsbegriff von
jenen Momenten freizuhalten, die seiner Auffassung nach das grofite ethische
Problem des starken Naturalismus darstellen: die Objektivierung normativer Zu-
sammenhinge. Der zweite Teil wird durch eine Betrachtung von zwei alternati-
ven sprachphilosophischen Selbstbewusstseinstheorien abgeschlossen (I1.5.3 Al-
ternative Theorien), die ihrerseits Beispiele fiir nach-bewusstseinsphilosophische
Ansitze darstellen und in grundlegender Hinsicht mit Habermas iibereinstimmen.
Dabei dient der Hinweis auf den Ansatz von Lynn Rudder Baker vor allem dem
Zweck, dem unter Punkt I1.5.1 behandelten und von Dieter Henrich vorgetrage-
nen Zirkelargument gegen Habermas einen moglichen Losungsweg aufzuzeigen.
Die Darstellung des Ansatzes von Tugendhat bietet ebenfalls eine implizite Ant-
wort auf diese Kritik, vor allem, weil sich Tugendhat selbst intensiv mit Henrichs
Theorie beschiftigt hat. Dariiber hinaus dient sie aber vor allem dem Zweck, auf
eine Theorie des Selbstbewusstsein aufmerksam zu machen, die ihrerseits von
dhnlichen Problemsituationen wie die Theorie Habermas’ ausgeht, durch ihren
verstirkten Bezug auf Heidegger und Wittgenstein jedoch letztendlich keine Na-
turalisierungsstrategie einschlégt.

Der dritte Teil der Arbeit (III. Metaphysische Letztbegriindung?) orientiert
sich am vierten Aspekt metaphysischen Denkens, dem starken Theoriebegriff
und geht der Frage nach, welche Begriindungskonzeption Habermas fiir seine
Ethik vorschldgt und welche Bedeutung dies fiir mogliche metaphysische Impli-
kationen hat. Fiir das Verstdndnis des habermasschen Ansatzes ist dabei vor al-
lem die Konzeption Karl-Otto Apels bedeutsam, da dieser als eigentlicher Be-
griinder der Diskursethik gelten darf und eine ethische Letztbegriindungskonzep-

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

tion vertritt, die zum Anlass einer Debatte zwischen ihm und Habermas wurde,
anhand derer die Frage nach metaphysischen Implikationen bei Habermas gut er-
ortert werden kann. Apel lehnt die Metaphysik ndmlich nicht in der gleichen
Weise ab, wie dies bei Habermas der Fall ist. Der dritte Teil beginnt daher zu-
nichst mit einer Darstellung des Selbstverstindnisses der Diskursethik aus der
Sicht von Apel (III.1.1) und Habermas (III.1.2). Dabei wird ein besonderes Au-
genmerk auf den Zusammenhang zwischen den ethischen Herausforderungen der
Moderne und der Diskursethik gelegt. Wiahrend Apel hier aus einer eher anthro-
pologischen Perspektive argumentiert, wird der Ansatz Habermas’ von der Theo-
rie des kommunikativen Handelns her dargestellt.” Im zweiten Kapitel (I11.2)
werden anschlieBend die sprechakttheoretischen Grundlagen der habermasschen
Diskursethik nidher erldutert. Neben der systematischen Bedeutung die die
Sprechaktanalyse fiir die Diskursethik hat, ist dies auch deshalb notwendig, weil
so verdeutlicht werden kann, worauf sich die Rede von einer »Versprachlichung
des Sakralen«, die Habermas von Durkheim {ibernimmt, genau bezieht (Die sak-
ralen Grundlagen der Geltungsanspriiche). Nachdem durch die ersten beiden Ka-
pitel eine Verortung der Diskursethik im Rahmen der Philosophie von Karl-Otto
Apel und Jiirgen Habermas vorgenommen wurde, wird im dritten Kapitel (I11.3)
das Verhiltnis von Sprache und Metaphysik bei Habermas anhand einer Darstel-
lung der systematischen Bedeutung der Diskursethik als eine speziellen, mit be-
stimmten Beziigen und Begriffen operierenden Ethik verdeutlicht. Dabei ist das
Verhéltnis zur kantischen Ethik von besonderer Bedeutung: sowohl Apel als
auch Habermas betonen immer wieder, dass die Diskursethik als eine Transfor-
mation der kantischen Ethik verstanden werden kann (IT1.3.1 Merkmale der Dis-
kursethik und die kantische Ethik). Fiir die Leitfrage des zweiten Kapitels sind
die Abweichungen gegeniiber der kantischen Ethik allerdings von ebenso grofler
Bedeutung, denn eine Ethik, die sich einerseits auf den ethischen Universalismus
Kants bezieht, sich aber gleichzeitig als nachmetaphysisch bezeichnet, muss zei-
gen, wie sie sich von Kant abgrenzt, ohne dabei den starken Begriindungsan-
spruch aufzugeben (II1.3.3 Die Detranszendentalisierung der kantischen Ethik).
Im vierten Kapitel werden dann Apels transzendentalpragmatische Letztbegriin-
dungskonzeption (II1.4.1/4.2) und Habermas’ universalpragmatischer Ansatz
(I11.4.3) gegentibergestellt. Apel versucht zu verdeutlichen, inwiefern Sprache als
notwendiges Medium menschlichen Kommunizierens eine unhintergehbare con-
ditio sine qua non allen menschlichen Handelns ist. Dabei muss beachtet werden,
dass er die Letztbegriindung als eine Vermittlung zwischen der epistemologi-
schen Ursprungsphilosophie der Neuzeit und der sprachanalytischen Philosophie
des 20. Jahrhunderts konzipiert (siche dazu den Abschnitt im Kapitel 111.4.2
Letztbegriindung als transzendentalpragmatische Unterscheidung und Vermittlung

7 Der systematische Bedeutung der Theorie des Kommunikativen Handelns in der
vorliegenden Arbeit ist unter anderem eine Konsequenz der erwihnten These, dass
Habermas’ Theorie im Ganzen nur unter Berlicksichtigung der soziologischen Pers-
pektive zu erschliefen ist.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 15

zwischen der epistemologischen Ursprungsphilosophie der Neuzeit und der
sprachanalytischen Philosophie des 20. Jahrhunderts). Habermas hat demgegenii-
ber schon im Positivismusstreit auf die wechselseitige Abhéngigkeit von Konsens-
kriterien mit dem Prozess der Konsensfindung hingewiesen und damit bereits in
frithen Jahren eine Letztbegriindung abgelehnt. Der Positivismusstreit wird daher
hier als Ausgangspunkt fiir die Darstellung der habermasschen Universalpragmatik
verwendet (I11.4.2). Dies ist sinnvoll, weil so das spezielle Interesse, welches im
weiteren Verlauf den methodischen Uberlegungen von Habermas’ innerhalb der
Universalpragmatik gewidmet wird, von Anfang an in einen eher wissenschafts-
theoretischen Kontext gestellt werden kann. Anhand der Analyse der Universal-
pragmatik kann anschlieBend gezeigt werden, wie weit Habermas auch in seinen
sprachtheoretischen Uberlegungen vom apelschen Ansatz entfernt ist.

Im Anschluss an diese Uberlegungen ist es dann moglich, sowohl den Ab-
schluss als auch den allgemeinen Status der Begriindungskonzeption von Haber-
mas einer abschlieBenden Darstellung zu unterziehen (111.4.3/111.4.4).

AnschlieBend (5.) werden die Resultate aus beiden Kapiteln vorgestellt. Es
mag tiberraschend sein, dass erst im Anschluss an das Kapitel »Resultate« jenes
Kapitel folgt, das sich eingehender mit der Konzeption des »schwachen Natura-
lismus« bei Habermas beschiftigt (6.). Dies hat folgenden Grund: Habermas
spricht erst in einem seiner neueren Biande explizit von dem in seinem Werk vor-
handen Naturalismus. Daher soll die Darstellung des habermasschen Naturalis-
mus hier im Sinne einer Gegenrede Habermas’ gegen die bis zu diesem Punkt
geiibte Kritik betrachtet und anschlieBend kritisch beurteilt werden.

Im vierten Teil der Arbeit wird zunéchst auf die besondere Bedeutung Hegels
fiir die Entstehung des habermasschen Naturalismus hingewiesen. Aus dem
Verweis auf eine systematisch umfassendere Hegelinterpretation lassen sich dann
Hinweise auf die Moglichkeit des Entwurfs einer Ethik entwickeln, der keine na-
turalistischen Konsequenzen beinhaltet, dabei jedoch ebenfalls nicht hinter spezi-
fische Erkenntnisse der Diskursethik oder in metaphysische Argumentationen zu-
rlickfallt.

Der fiinfte und letzte Teil fasst die Ergebnisse der Arbeit zusammen.

Zur Verwendung des Begriffs »Naturalismus«

Bereits in Arbeit und Interaktion wird deutlich, dass Habermas an einer naturalis-
tischen Reinterpretation der hegelschen Philosophie interessiert ist. Dort bezieht
er sich Habermas in affirmativer Hinsicht auf den Umstand dass die Theorie von
George Herbert Mead als eine Neuaufnahme der hegelschen Philosophie »unter
naturalistischen Voraussetzungen des Pragmatismus«® bezeichnet werden kann.’

8 J. Habermas, Arbeit und Interaktion, S. 28.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

In seinen jiingeren Schriften spricht Habermas nun in Bezug auf seine eigene
Theorie explizit von einem >schwachen< bzw. >weichen Naturalismus<. Die
Verwendungsweise des Begriffs »Naturalismus« in der vorliegenden Arbeit ori-
entiert sich allerdings nicht ausschlieBlich an der Bedeutung, die Habermas ihm
gibt. Es ist daher wichtig, kurz darauf einzugehen, wie der Begriff »Naturalis-
mus« hier eigentlich verwendet wird. Diese Verwendung stellt eine ausschlieB3-
lich operative Definition dar, d.h. es geht nicht um einen Beitrag zur aktuellen
Naturalismusdebattem, sondern ausschlieBlich darum, die Verwendung im Zu-
sammenhang der vorliegenden Arbeit zu kléren.

Willard van Quine, der als einer der wichtigsten Begriinder des philosophi-
schen Naturalismus gilt, hat den Naturalismus vor allem mit der Epistemologie in
Verbindung gebracht. Die Diskussion des Naturalismus im Zusammenhang prak-
tischer Fragen ist hingegen bzw. gerade deshalb seltener. Quine mochte die Frage
nach der Bedeutung von Realitét durch die Naturwissenschaft beantwortet wis-
sen. Der Philosophie als Erkenntnistheorie kommt damit nicht mehr die Bedeu-
tung einer, die epistemischen Grundlagen der Naturwissenschaft erst herstellen-
den Disziplin zu, sondern sie wird zumindest in epistemologischer Hinsicht der
Naturwissenschaft und ihren Methoden untergeordnet.' Die vorliegende Arbeit
beschiftigt sich allerdings mit einem moralphilosophischen Thema und nicht mit
erkenntnistheoretischen Fragen. Besonders interessant ist daher, was Quine selbst
zur Stellung der Ethik ausfiihrt. Er erklart, dass eine »methodological infirmity of
ethics as compared with science«'? bestehe und begriindet dies vor allem mit
zwei Argumenten, die in der Geschichte der Philosophie keineswegs neu sind":
Zunichst weist er darauf hin, dass der moralischen Beurteilung im Vergleich
zum empirisch-wissenschaftlichen Urteil ein objektiver Standard fehle. Im wis-
senschaftlichen Urteil liege dieser Standard durch die Unabhéngigkeit der beob-
achtbaren Natur vor. »The empirical foothold of scientific theory is in the pre-
dicted observable event; that of a moral code is in the observable moral act. But
whereas we can test a prediction against the independent course of observable
nature, we can judge the morality of an act only by our moral standards them-
selves.“'* Das zweite Argument besteht im Verweis auf die infinite Bedingungs-
struktur moralischer Werte: Demnach stehen die moralischen Werte in einem
Bedingungsverhiltnis, das letztendlich nicht abgeschlossen werden kénne, wor-

9 Vgl. auch Peter Dews. »Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 6. (2001), S. 861-871.

10 Vgl. dazu Keil, Geert/Schnidelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus. Philosophische
Beitrige, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000.

11 Vgl. Willard van Orman Quine. Theories and Things.

12 Ebd. 63.

13 Das zweite Argument tritt in einer etwas verdnderten Variante auch im Kritischen
Rationalismus und dort vor allem bei Hans Albert auf. Habermas und Apel setzen
sich, wie noch zu zeigen sein wird, mit diesen Argumenten ausfiihrlich auseinander.

14 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 17

aus die Schlussfolgerung zu ziehen sei, dass einige Werte ungerechtfertigt blei-
ben miissen. » This way of resolving moral issues is successful to the extend that
we can reduce moral values causally to other moral values that command agree-
ment. There must remain some ultimate ends unreduced and so unjustified.«'’

Die Ethik nimmt damit in der ansonsten naturalistischen Philosophie von
Quine einen Sonderstatus ein: im Gegensatz zur Erkenntnistheorie ist sie seiner
Ansicht nach nicht naturalisierbar. Owen J. Flanagan behauptet daher, dass die
systematische Verortung der Ethik bei Quine nicht gerechtfertigt sei, da dieser in
allen anderen Belangen ein systematisches Naturalisierungsprogramm verfolge.
»W.V. Quine is a systematic philosophical naturalist. This is why his recent pa-
per >On the Nature of Moral Values« is so puzzling. It does not fit the system.«'®

Flanagan versucht deutlich zu machen, dass beide von Quine verwendeten
Argumente auch auf die Wissenschaft anwendbar sind, und es daher nicht mog-
lich sei, aus ihnen den Sonderstatus der Ethik gegeniiber anderen Disziplinen zu
schlussfolgern. Fiir den vorliegenden Zusammenhang ist dies vor allem deshalb
interessant, weil damit der Kldrungsbedarf deutlich wird, der hinsichtlich der
Auswirkungen des Konzepts des (schwachen) Naturalismus bei Habermas auf
dessen praktische Philosophie besteht. Habermas selbst stellt den Entwurf des
»schwachen Naturalismus« ausschlieBlich im Zusammenhang epistemologischer
Uberlegungen vor und diskutiert die Auswirkungen auf seine praktische Philoso-
phie an keiner Stelle. Die vorliegende Arbeit versucht diesen Mangel zu beheben,
um zu verdeutlichen, dass der schwache Naturalismus durchaus Auswirkungen
auf die praktische Philosophie von Habermas hat.

Terminologisch wird zu diesem Zweck die von Dirk Koppelberg beschriebe-
ne Version des »methodischen Naturalismus< operationalisiert Koppelberg weist
zunichst darauf hin'’, dass der Naturalismus weder mit dem Empirismus, noch
dem Physikalismus, dem Szientismus oder dem Antimentalismus identifiziert
werden sollte. (Ich mochte an dieser Stelle nicht die moglichen Argumente gegen
diese Abgrenzung untersuchen, auch wenn vor allem die Abgrenzung gegeniiber
dem Antintentionalismus problematisch sein diirfte.'®) AnschlieBend unterschei-
det Koppelberg drei Formen des Naturalismus: den metaphysischen, den analyti-
schen und den methodologischen. Letzterer ist durch drei Grundthesen gekenn-
zeichnet:

Erstens durch die Antifundierungsthese: Es ist nicht Aufgabe der Philosophie die Wissen-
schaft zu fundieren oder zu begriinden. Zweitens durch die Kontinuitditsthese: Philosophie

15 Ebd. 64.

16 Flanagan, Owen J: »Quinean Ethics«, in: Dagfinn Fellesdal (Hg.), Naturalism and
Ethics, New York: Garland Publishing 2000, S. 350.

17 Koppelberg, Dirk: »Was ist Naturalismus in der gegenwértigen Philosophie?« in:
Geert Keil/Herbert Schnddelbach (Hg.), Naturalismus. Philosophische Beitrige,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 68-92.

18 Vgl. Keil, Geert: »Naturalismus und Intentionalitit«, in: Geert Keil/Herbert Schné-
delbach (Hg.), Naturalismus. Philosophische Beitrdge, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 2000, S. 187-205.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

hat keinen epistemisch privilegierten Stand gegeniiber den Wissenschaften [...]. Drittens
durch die Wissenschaftlichkeitsthese: Die Verwendung von wissenschaftlichen Untersu-
chungen und Ergebnissen ist fiir die Philosophie einschlidgig und unverzichtbar. "’

Im weiteren Verlauf wird sich zeigen, dass alle drei Thesen mit dem Philoso-
phieverstindnis von Habermas iibereinstimmen. Die Begriindung fiir diese These
soll hier jedoch bereits kurz angedeutet werden:

Die Antifundierungsthese: In seinem Aufsatz Die Philosophie als Platzhalter
und Interpret”® erklirt Habermas deutlich, dass die Zeiten, in denen sich die Phi-
losophie als Platzanweiserin der Wissenschaften ansehen konnte, endgiiltig der
Vergangenheit angehoren. Stattdessen sieht er die Philosophie bemerkenswerter-
weise in der Rolle eines »Platzhalters fiir empirische Theorien mit starken uni-
versalistischen Anspriichen«®'. Auch die Kritik an der Bewusstseinsphilosophie
macht deutlich, dass Habermas nicht mehr bereit ist, der Philosophie einen Son-
derstatus gegeniiber der Naturwissenschaft einzurdumen. Dies wird auch in der
Auseinandersetzung mit Karl-Otto Apel deutlich werden.

Die Kontinuitits- und Wissenschaftlichkeitsthese: Mit der Kritik an einem
wissenschaftsfundierenden Philosophieverstdndnis stimmt auch Habermas’ Be-
reitschaft tiberein, empirische Methoden im Kontext philosophischer Fragen zu
akzeptieren. Dies wird uns besonders im Zusammenhang der Universalpragmatik
und ihrer Auswertung beschiftigen. Allerdings — und darin liegt ein wichtiges
Element fiir die Einschidtzung der Bedeutung des Naturalismus in der habermas-
schen Theorie — behauptet Habermas nicht, dass die empirische Methode uns zu
ontologischen oder metaphysischen Aussagen iiber die Realitdt bringen kénne.
Habermas gibt den hegelschen Vermittlungsgedanken nicht auf, er ist alles ande-
re als ein Vertreter des metaphysischen oder des ontologischen Naturalismus. Als
ein Philosoph, der sich trotz aller Abweichungen gegeniiber grundlegenden Ge-
danken der Dialektik der Aufkldrung noch immer in der Tradition der Frankfurter
Schule verorten ldsst und der im Positivismusstreit als naturwissenschaftskriti-
scher Denker aufgetreten ist, hat die Verbindung von Habermas und Naturalis-
mus ohnehin einen seltsamen Beigeschmack. Diese Arbeit mochte daher auch
aufzeigen, inwiefern Habermas die metaphysischen Elemente der Bewusstseins-
philosophie und der ethischen Letztbegriindung durch einen methodischen oder,
wie es Habermas selbst nennt, »schwachen Naturalismus« ausgleichen will, ohne
dabei einen Szientismus zu verteidigen oder die in seinen frithen Schriften vor-
handene Skepsis gegeniiber der Naturwissenschaft komplett aufzugeben. Eine
weitere Aufgabe der vorliegenden Arbeit ist es daher, zu untersuchen, ob Haber-
mas diese Spannung auflosen kann.

19 Koppelberg, Was ist Naturalismus in der gegenwirtigen Philosophie, S. 83.

20 Habermas, Jirgen: »Die Philosophie als Platzhalter und Interpret«, in: Ders. Moral-
bewuBtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996, S.
9-28.

21 Ebd. 23.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

I. Der Metaphysikbegriff bei Jiirgen Habermas

1. Allgemeine Uberlegungen zum Begrif »Metaphysik«
bei Jiirgen Habermas

Eine explizite Bestimmung des Begriffes »Metaphysik« findet sich bei Habermas
nicht. Es ist allerdings moglich, die verschiedenen Aussagen von Habermas zu-
sammenzufassen und daraus eine kohdrente Aussage zu formulieren. So verfolgt
Habermas im Diskurs der Moderne die philosophische Entwicklung des Denkens
bis zu einem Punkt, an dem die Theorie des kommunikativen Handelns als Bei-
trag zur Losung jener Aporien in Erscheinung tritt, die sich fiir Habermas im
Verlauf der Ideengeschichte ergeben. Ausgangspunkt ist fiir Habermas der Be-
griff der Moderne bei Hegel. Von hier werden die Verzweigungen des Denkens
zu einer mit innerer Logik ausgestatteten Entwicklung verdichtet, deren Aussa-
gen zur Metaphysik fiir die vorliegende Absicht wichtig sind. In der habermas-
schen Rekonstruktion des Modernititsbegriff bei Hegel steht der Versuch, die
zerrissene Vernunft wieder zu versdhnen. Als treibende Kraft dieser Zerrissen-
heit und zugleich zentralen Begriff der Moderne habe Hegel die »Subjektivitit<
ausgemacht.' Mogen Descartes und Kant diesen Begriff in die Moderne einge-
bracht haben, so war es fiir Habermas Hegel, der ihn als »Prinzip der neuen
Zeit«’ entdeckt hat. Habermas sieht in Hegel jenen Philosophen, der nicht nur
den Subjektivititsbegriff als Zentralbegriff der Moderne entdeckt, sondern zu-
gleich die immanente Dialektik dieses Begriffs erkannt hat.

Aus diesem Prinzip erklirt sich gleichzeitig die Uberlegenheit der modernen Welt und de-
ren Krisenhaftigkeit: diese erfihrt sich als die Welt des Fortschritts und des entfremdeten

1 Vgl. Habermas, Jiirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesun-
gen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996, S. 27.
2 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Geistes in einem. Deshalb ist der erste Versuch, die Moderne auf den Begriff zu bringen,

gleichurspriinglich mit einer Kritik an der Moderne.”

Diese dialektische Diagnose der Moderne bilde auch die Grundlage der hegel-
schen Kritik an Kant. Hegel habe die Philosophie Kants zwar durchaus als be-
deutsame Selbstauslegung der Moderne begriffen, aber dadurch zugleich die
Notwendigkeit einer Kritik dieses Selbstverstdndnisses erkannt. Fiir Hegel sei die
Vernunft Mittel zur Versohnung gewesen, Kant hingegen habe »den Verstand
oder die Reflexion filschlich an die Stelle der Vernunft gesetzt«®. Dieser Gedan-
ke steht fir Habermas am Anfang der Entstehung des modernen Bewusstseins
und wird zum Ausgangspunkt der weiteren Entwicklung. Erst durch Hegel sei
deutlich geworden, wie problematisch es fiir eine geschichtliche Epoche ist, den
normativen Maf3stab ihres Selbstverstindnisses aus dem Prinzip der Subjektivitit
zu schopfen. »Die Frage ist jetzt, ob sich aus Subjektivitidt und Selbstbewuftsein
Mafstibe gewinnen lassen, die der modernen Welt entnommen sind und gleich-
zeitig zur Orientierung in ihr, das heifit aber auch: zur Kritik einer mit sich selbst
zerfallenden Moderne taugen.«’

Habermas riickt damit unter Bezugnahme auf Hegel den Begriff der Subjek-
tivitdt und des Selbstbewusstseins ins Zentrum der Philosophie der Moderne.
Bereits hier zeigt sich, welche besondere Bedeutung der Begriff des Selbstbe-
wusstseins, der im Mittelpunkt des gesamten zweiten Teils der vorliegenden Ar-
beit steht, nicht nur systematisch sondern auch geschichtsphilosophisch fiir Ha-
bermas hat. Aus dieser Perspektive hat Hegel den philosophischen Diskurs der
Moderne erst wirklich eroffnet.’

Nachdem Habermas Hegels Antwort auf die von ihm diagnostizierte Prob-
lemlage der Moderne vorgestellt hat, beginnt er, die weitere philosophische Ent-
wicklung als eine Entfaltung dieses Gedankens zu rekonstruieren. Fiir Habermas
besteht die Herausforderung der Moderne also darin, die, in den historischen
Gang der Zeit aufgelosten Quellen normativer Grundlagen herauszuarbeiten, oh-
ne erneut hinter Hegel und Kant zuriickzufallen. Dabei hebt er ein Problem her-
vor, das sich als spezifisch fiir die Subjektphilosophie erweisen wird und daher
auch im weiteren Verlauf der Arbeit eine systematisch wichtige Rolle spielt: die
Objektivierung des Selbstbewusstseins. »Das sich auf sich selbst beziehende Sub-
jekt erkauft ndmlich Selbstbewusstsein nur um den Preis der Objektivierung der
duleren und inneren Natur. Weil sich das Objekt im Erkennen nach auflen wie
innen, stets auf Objekte beziehen muf}, macht es sich noch in den Akten, die

3 Ebd.

4 Ebd. 34.

5 Ebd. 31.

6 Vgl ebd. 65.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

I. DER METAPHYSIKBEGRIFF BEI JURGEN HABERMAS | 21

Selbsterkenntnis und Autonomie sichern sollen, zugleich undurchsichtig und ab-
hingig.«’

Habermas fiihrt nun viele der von ihm im Diskurs der Moderne entwickelten
Kritikpunkte darauf zurtick, dass die kritisierten Theoretiker sich »noch so [weh-
ren], als lebten sie, wie die erste Generation der Hegelschiiler, im Schatten des
>letzten Philosopheng; sie streiten noch gegen jene jstarken< Begriffe von Theo-
rie, Wahrheit und System, die doch seit mehr als hundertfiinfzig Jahren der Ver-
gangenheit angehdren«®. Diese »starken Begriffe« stellen fiir Habermas meta-
physische Antworten auf universalistische Fragen dar, und auch wenn er selbst
diese Fragen nicht aufgeben will, so versucht er doch immerhin die Antworten
transformieren. Diese Transformation ist nicht zuletzt deshalb unumginglich,
weil ohne sie eines der zentralen Probleme der Subjektphilosophie, die Objekti-
vierung des Selbstbewusstseins, nicht verniinftig iiberwunden werden kann.’

Wire die Vernunft gehalten, bei Strafe ihres Untergangs, an diesen klassischen, von Parme-
nides bis Hegel verfolgten Zielen der Metaphysik festzuhalten; stiinde die Vernunft als
solche, auch nach Hegel noch, vor der Alternative, auf den starken Begriffen von Theorie,
Wahrheit und System, wie sie in der groflen Tradition tiblich waren, zu bestehen — oder aber
sich selbst aufzugeben, dann miisste eine angemessene Vernunftkritik tatséchlich so tief an
die Wurzel greifen, daB sie der Paradoxie der Selbstbeziiglichkeit kaum diirfte entgehen
konnen."

Habermas will damit ausdriicken, dass die metaphysischen Antworten auf die
noch immer existierenden universalistischen Fragen nur durch ein verdndertes
philosophisches Riistzeug iiberwunden werden konnen. Dieses Riistzeug soll die
Anforderung erfiillen, eine Transzendenz von innen herzustellen und damit eine
normative Alternative zu den metaphysischen Antworten geben.'' Darin zeigt
sich erneut, dass Habermas nicht den Versuch aufgegeben will, universalistische
Antworten auf philosophische Probleme zu finden, sondern sein Ansatz vor al-
lem in einer Transformation der Mittel besteht, mit denen bisher versucht wurde,
jene Probleme zu 16sen. Dabei verdndert sich vor allem der Status der Antworten.

7 Ebd. Die Frage nach der systematischen Bedeutung dieser Objektivierung wird hier
noch nicht weiter verfolgt. Da sich diese Kritik jedoch als ein zentraler Punkt in der
Auseinandersetzung Habermas’ mit der Bewusstseinsphilosophie darstellt, folgt ei-
ne genaue Analyse im zweiten Teil der Arbeit.

8 Ebd. 246, Fulinote.

9 Die Beantwortung der Frage, wie diese Transformation im Einzelnen aussieht und
welche Bedeutung der Naturalismus dabei spielt, stellt einen wichtigen Aspekt der
vorliegenden Arbeit dar.

10 Ebd.

11 Vgl. dazu auch Habermas, Jirgen: »Transzendenz von innen, Transzendenz ins
Diesseits«, in: Ders. Texte und Kontexte. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992, S.
127-156.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Heute liegt es aber auf der Hand, daf3 sich die Reichweite universalistischer Fragen [...]
zwar in der grammatischen Form universeller Aussagen spiegeln muf3, nicht aber in der
Unbedingtheit der Geltung oder der »>Letztbegriindung, die fiir sie und ihren theoretischen
Rahmen beansprucht wiirde. Das fallibilistische BewuBtsein der Wissenschaften hat langst
auch die Philosophie ereilt."?

Offensichtlich versteht Habermas unter metaphysischem Denken eine, mit einem
bestimmten Status ausgestattete Form des philosophierenden Fragens und Ant-
wortens. Vier Merkmale stehen dabei fiir ihn im Vordergrund."”> Das erste
Merkmal metaphysischen Denkens, das Habermas nennt, ist:

1.1 Das Identitdtsdenken

Damit bezeichnet Habermas die Abgrenzung gegeniiber einer, im Mythos unre-
duziert hingenommenen Mannigfaltigkeit: die Vielfalt der wahrgenommener
Phianomene wird auf wenige wirkende Ursachen reduziert und aus diesen erklart.
Auch wenn die gesamte vorsokratische Philosophie unter der Perspektive dieser
Abgrenzung gegeniiber einer mythologischen Vielfalt beschrieben werden konn-
te, eignet sich vor allem die Lehre des Parmenides zur Darstellung dieses Identi-
tdtsdenkens. Sein Versuch, eine formale in sich kohédrente Theorie vom Sein des
Seins zu entwerfen, war fiir die weitere Entwicklung des metaphysischen Gedan-
kens von einflussreicher Bedeutung und zeigt genau jenen Hang zum Identitéts-
und Einheitsdenken, den Habermas als erstes grundlegendes Merkmal metaphy-
sischen Denkens bezeichnet. Betrachtet man Parmenides« Beschreibung des
Seins, so sind vor allem die Unverinderlichkeit und die Zeitlosigkeit bedeutsam.
Das Sein ist »unbeweglich/unverdnderlich in den Grenzen gewaltiger Fesseln,
ohne Anfang, da Entstehung und Zerstérung in weiteste Ferne verschlagen wor-
den sind: verstoBen hat sie die wahre Verlasslichkeit«.'* Verlissliche Aussagen
iiber das Sein wiren ausgeschlossen, wenn das Sein entstehen oder vergehen
konnte oder tiberhaupt einer Verdnderung unterworfen wire. Parmenides unter-
scheidet selbst noch nicht zwischen der Erkenntnis des Seins und dem Sein
selbst, denn »dass man es erkennt, ist dasselbe, wie dass es ist«."

Durch die Singularisierung des »onta« zum »on« schlieft Parmenides den
Bereich der verdnderlichen weil zeitgebundenen Phénomene radikal aus und be-
zieht sich auf ein Sein, von dem Mansfeld sagt, dass es zugleich »ens logicum«

12 Vgl. Habermas, Der Diskurs der Moderne, S. 247.

13 Auch wenn Habermas erkldrt, dass er unter Vernachlissigung der aristotelischen
Philosophie nur jenes Denken als metaphysisch bezeichnen mochte, das sich aus
dem Idealismus Platos entwickelt, sollen die Anmerkungen zur Vertiefung seiner
Uberlegungen auf die vorsokratische Epoche ausgedehnt werden, da vor allem der
erste Punkt (Identitdtsdenken) damit besser verdeutlicht werden kann.

14 DK28BS.

15 DK28B3.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

I. DER METAPHYSIKBEGRIFF BEI JURGEN HABERMAS | 23

und »ens metaphysicum« ist.'® Die Ein(s)heit des Seins korrespondiert den ande-
ren Begriffen der Beschreibung des Seins: Identitét und Vollendung. Auch wenn
sich Habermas auf die vorsokratische Philosophie und Parmenides kaum bezieht,
lasst sich riickblickend jenes Einheitsdenken durchaus als Beginn einer Denkbe-
wegung rekonstruieren, deren politischen Implikationen Habermas bis heute in
Form neokonservativer Stromungen (Ritter, Henrich etc.) entgegentritt.

Der zweite Aspekt metaphysischen Denkens, den Habermas erwéhnt, ist:

1.2 Der Idealismus

Der Ubergang der erzihlerischen »Bewiltigung« der Welt im Mythos zu ihrer
begrifflichen Erklarung in der vorsokratischen Philosophie fiihrt nach Auffas-
sung von Habermas bei Platon zu der Uberzeugung, dass das Wesen der Phino-
mene selbst begriftlicher bzw. ideeller Natur ist. Oberster Begriff und damit ord-
nendes Prinzip der Realitét ist bei Platon die Idee des Guten. Die Bezugnahme
der Ideenlehre auf die Seinsphilosophie Parmenides« ist offensichtlich, wobei
das Sein der Ideen bei Platon nicht in der gleichen Geschlossenheit und Einheit
beschrieben wird wie bei Parmenides. Nach Platon reicht es nicht aus, »das un-
bewegliche Sein als alleinigen Ort der Wahrheit festzuhalten«'”. Vielmehr kann
die Relationssetzung von Sein und Werden, Idee und Welt bei ihm als Versuch
einer Synthese der Konzeptionen der beiden Zentralfiguren der Vorsokratik, Par-
menides und Heraklit interpretiert werden.'® So hilt beispielsweise Karl Popper
den Einfluss von Heraklit auf Platon fiir bedeutsamer als den von Parmenides."’
Das Sein der Idee steht fiir Platon in einem konstitutiven Verhiltnis zum Dasein
und Werden der Welt.

Zur Entstehung des Begriffs »ldealismus« im Sinne der habermasschen Ver-
wendung lasst sich festhalten, dass die Idee einer Sphire des eigentlichen Seins
»hinter den Phdnomenen« zwar bereits vor Platon existierte. Keiner dieser Philo-
sophen hat jedoch in Platon vergleichbarer Weise der Welt der Phanomene eine
rein ideelle Welt entgegengestellt.

Im Phaidon findet man jene zentrale Stelle, die als eine der Grundlagen des
platonschen Dualismus und damit zugleich der kantischen Zweiweltenlehre gel-
ten kann. Im Dialog mit Kebes, der den Beweis der Unsterblichkeit der Seele
zum Thema hat, erldutert Sokrates, dass nur das Unzusammengesetzte keiner
Veranderung unterliegt und damit als Anwirter auf das Wesen des eigentlichen
Seins in Frage kommen koénne. Dasjenige aber, das sinnlicher Wahrnehmung un-

16 Mansfeld, Jaap: Die Vorsokratiker I, Stuttgart: Reclam 1983, S. 298.

17 Angehrn, Emil, Der Weg zur Metaphysik. Vorsokratik, Platon, Aristoteles, Weiler-
swist: Velbriick Wissenschaft 2000, S. 158.

18 Traditionell wird die Auffassung vertreten, dass die Ideenlehre entstanden ist, in-
dem Platon die Lehre des Heraklit vom Wechsel der Dinge und die Lehre der Elea-
ten vom unverinderlichen Sein miteinander verbunden hat.

19 Vgl. Popper, Karl: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, 2 Bde., Tiibingen:
Mohr 2003, 16ff.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

terliegt, wird als verdnderlich und insofern als mit sich selbst nicht identisch be-
schrieben. Nachdem Platon erklart hat, dass die gleich bleibenden Wesenheiten
daher auch nur durch das reine »Denken der Seele selbst« zu erkennen sind, stellt
Kebes die Frage nach den zwei Formen des Seienden.”’ »Sollen wir also, sprach
er [Kebes], zwei Arten des Seienden setzen, sichtbar die eine und die andere un-
sichtbar? — Das wollen wir, sprach er [Platon]. — Und die unsichtbare als immer
auf gleiche Weise sich verhaltend, die sichtbare aber niemals gleich? — Auch das,
sagte er, wollen wir setzen.«*' In diesem Abschnitt sehen viele Interpreten die
erste Formulierung einer transzendentalen Seinsweise, die im Laufe der Zeit zur
Ideenlehre verdichtet wird.? Im Begriff der Idee verankert Platon die seiner An-
sicht nach fiir das Erkennen unabdingbare Voraussetzung der Unverénderlichkeit
des zu Erkennenden.” Nur von dem was sich nicht verindert, kann es iiberhaupt
eine Wissenschaft geben, denn das Verédnderliche ldsst sich nicht abschlieBend
beschreiben. Die Wissenschaft unterstellt demnach notwendigerweise ein festes
Relat der Bezugnahme. Man kann hier auch von der »epistemologischen Lesart«
der Ideenlehre sprechen. Dieser erkenntnistheoretischen Interpretation steht eine
sprachphilosophische Lesart gegeniiber, derzufolge die Namensbezeichnung, auf
die Existenz eines betrachterunabhingigen und unverénderlichen Relats verweist.
Das namentlich Bezeichnete wird hier als Unverinderliches gesetzt.”* Diese
sprachphilosophische Begriindung kann als zweites Argument fiir die Rechtferti-
gung der Ideenlehre bezeichnet werden.

Eine besondere Stellung unter den Ideen nimmt die Idee des Guten ein. Sie
gilt als Leitbegriff der Philosophie Platons und Ferber vertritt die Ansicht, dass
sie »das zentrale Thema der platonischen Philosophie [ist]«*. Theorie von der
Idee des Guten ist bei Platon nicht begrifflich ausgearbeitet, sondern findet sich
in den drei Gleichnissen: Sonnen-, Linien- und H('jhlengleichnis26, wobei der

20 Vgl. Platon, Phd., 79a.

21 Ebd.

22 Tatsdchlich verwendet Platon zunichst keinen einheitlichen Begriff fiir >ldee«, son-
dern wechselt je nach Kontext zwischen den Begriffen »eidos¢, »idea<, ymorphe« und
auch >ousia.

23 Vgl. hierzu beispielsweise Angehrmn, Der Weg zur Metaphysik, S. 214ff.; Disse,
Jorg: »Platons Ideenlehre als Metaphysik. Eine Auseinandersetzung mit der sprach-
analytischen Philosophie, in: Philosophisches Jahrbuch 105 (1998), S. 275ff.

24 Gregory Vlastos erklért, dass die Unterscheidung von Sinnenwelt und Idee bei Pla-
ton letztendlich auf die eigentliche Differenz von Gegenstand und Begriff verweise
(vgl. Vlastos, Greogry: »Degrees of Reality«, in: Ders. Platonic Studies, Princeton:
Princeton University Press 1973) und Francis M. Conford behauptet, dass die Ide-
enlehre der mittleren Periode reine Mystik darstelle und mit der Sprachphilosophie
als tiberwunden gelten konne (vgl. Conford, Francis MacDonald: From Religion to
Philosophy. A Study in the Origins of Western Speculation, New York:
Harper&Brothers 1957, S. 257).

25 Ferber, Rafael: Platos Idee des Guten, Sankt Augustin: Academia Verlag Richarz
1989, S. 9.

26 Sonnengleichnis Pol. 506a ff.; Liniengleichnis Pol. 509d ff.; Hohlengleichnis Pol.
514a ff.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

I. DER METAPHYSIKBEGRIFF BEI JURGEN HABERMAS | 25

Kern der Lehre im Sonnengleichnis beschrieben wird. Dort 14sst Platon Sokrates
erldutern, dass die Idee des Guten dasjenige ist, »was dem Erkennbaren die
Wahrheit mitteilt und dem Erkennenden das Vermogen hergibt«.”’ Die Idee des
Guten ist hier Ursache der Wahrheit »als erkanntseiender verstanden« und damit
»ein anderes und noch Schéneres« als Wahrheit und Erkenntnis selbst.*® Damit
wird die tiberragende Bedeutung der Idee des Guten deutlich, denn sie ist den
Begriffen Wahrheit und Erkenntnis, die beide eine wichtige Rolle in der Philoso-
phie Platons spielen, iibergeordnet. So erklart Platon, dass das Gute »noch iiber
das Sein an Wiirde und Kraft hinausragt«®. In welchem Sinn aber ist das Gute
dem Sein und damit der Idee iibergeordnet?

Der Begriff des Guten hat zunichst eine teleologische Bedeutung. Er driickt
die Werthaftigkeit des Seins im Ganzen aus und gibt jenseits des Partikularismus
ethischer Tugenden und Normen einen Ausblick auf die Letztbegriindung der
Handlungen des Menschen, indem er ethischen Pridikaten wie »gerecht«, »rich-
tig, »sittlich« etc. ihre eigentliche, nicht weiter zu hinterfragende Bedeutung
verleiht. Damit tritt die Idee des Guten als Erméglichungsbedingung fiir die posi-
tive Beurteilung ethischer Sachverhalte auf. Der Status den die Idee des Guten
dabei einnimmt ist jedoch doppeldeutig. Einerseits ist sie, obwohl hochste Idee,
dennoch Idee unter anderen, primus inter pares, und gibt den anderen Ideen die
Zielrichtung vor. Andererseits steht die Idee des Guten als hochste Idee in einem
transzendenten Verhiltnis zu den tibrigen Ideen, da sie an Wiirde und Kraft iiber
das Sein, welches bei Platon die Ideen sind, hinausreicht. Nach Ansicht von
Angehrn lisst sich dieser Doppelstatus als eine zweistufige Ontologie®® begrei-
fen. Die Idee des Guten gilt somit als Grund fiir die Seinsverfassung der iibrigen
Ideen und der existierenden Dinge, des Daseins, gleichermaflen. So wird auch
das Sein in seiner ontologischen, nicht ausschlieflich ethischen Bedeutung auf
die Idee des Guten zuriickgefiihrt, denn durch den Begriff des Guten »versucht
Plato das, was wirklich ist, erst zu fundieren«’'. In dieser Formulierung wird der
Anspruch des Idealismus deutlich, die Realitdt durch die Idee zu begriinden und
gleichzeitig verstindlich, wieso Habermas Platon als exemplarischen Vertreter
dieser Lehre darstellt und ihn damit zu einem frithen Vertreter eines metaphysi-
schen Gedankenguts erklart, das er selbst ablehnt.

Die folgenden beiden Merkmale metaphysischen Denkens bilden die Grundlage
fiir den zweiten und dritten Teil der Arbeit: Die Auseinandersetzung mit der Be-
wusstseinsphilosophie ist ein zentrales Thema der Theorie von Habermas’ und
wird daher im zweiten Teil der Arbeit anhand des zentralen Begriffs des Selbst-
bewusstseins vertieft. Im dritten Teil der Arbeit wird der vierte und letzte Aspekt

27 Pol. 508d-e.

28 Ebd. 508e.

29 Ebd. 509b.

30 Angehrn, Der Weg zur Metaphysik, S. 292.
31 Ferber, Platos Idee des Guten, S. 217.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

metaphysischen Denkens, auf die Theorie von Habermas selbst bezogen. Die
iibergeordnete Frage lautet hier: wenn fiir Habermas ein starker Theoriebegriff
Merkmal metaphysischen Denkens ist, welchen Status hat dann der Begriin-
dungsanspruch, den Habermas innerhalb der Diskursethik vertritt?

Das dritte Merkmal metaphysischen Denkens ist:

1.3 Das bewusstseinsphilosophische Denken

Die Auseinandersetzung mit der Bewusstseinsphilosophie ist fiir Habermas die
Auseinandersetzung mit dem »Erbe der Metaphysik«*.
Zunichst: Was ist Bewusstseinsphilosophie fiir Habermas?

Habermas verwendet den Begriff »Bewusstseinsphilosophie« nicht ganz ein-
heitlich. An manchen Stellen spricht er auch vom »Mentalismus« oder von »Sub-
jektphilosophie«. Die Rede von der Bewusstseinsphilosophie und dem Paradig-
menwechsel steht im Kontext des Drei-Stadien-Modells der Philosophiege-
schichte.*> Habermas geht dabei, wie bereits erwihnt, mit Tugendhat’* und
Schniidelbach® davon aus, dass sich die Philosophiegeschichte allgemein anhand
der Begriffe »Sein«, »Bewusstsein« und »Sprache« einteilen liasst. Den einzelnen
Epochen lassen sich bestimmte Formen des Denkens zuordnen: der Epoche des
Seins das ontologische Denken, der Epoche des Bewusstseins das reflexionsphi-
losophische Denken und der Epoche der Sprache das sprachphilosophische Den-
ken. Die Uberginge der einen zur anderen Epoche werden durch den Begriff des
»Paradigmenwechsels« beschrieben, wobei der Ubergang von der zweiten zur
dritten Epoche auch als »linguistic turn« bezeichnet wird. Folgt man dieser zuge-
gebenermaBen verkiirzten®® aber hilfreichen Einteilung, so wird deutlich, dass
sich die Darstellungen der ersten beiden Merkmale metaphysischen Denkens
(Identitdtsdenken und Idealismus) im Rahmen des ontologischen Denkens bewe-
gen. Da Habermas nur sehr selten Bezug auf die Antike nimmt, ist die Epoche
des Seinsdenkens fiir Habermas vor allem aufgrund ihres ideengeschichtlichen
Einflusses auf die Bewusstseinsphilosophie von Bedeutung.

Grundlage der Abgrenzung des bewusstseinsphilosophischen Denkens ge-
geniiber dem Seinsdenken der Antike ist das Moment der Subjektivitdit. Als zent-
rale Figur des Paradigmenwechsels von der Seins- zur Bewusstseinsphilosophie
kann daher Descartes bezeichnet werden: seine Philosophie des methodischen
und radikalen Zweifels fiihrt zur Bezichung des Ich auf sich selbst und damit zu

32 Habermas, Motive nachmetaphysischen Denkens, S. 39.

33 Habermas, Metaphysik nach Kant, S. 20ff.

34 Vgl. Tugendhat, Ernst/Wolf, Ursula: Logisch-Semantische Propadeutik, Ditzingen:
Reclam 1989.

35 Vgl. Schnidelbach, Herbert: »Philosophie«, in: Ekkehard Martens/Herbert Schna-
delbach (Hg.), Grundkurs Philosophie, Hamburg: Rowohlt 1985, S. 46-76.

36 Gerhardt, Volker: »Metaphysik und ihre Kritik. Zur Metaphysikdebatte zwischen
Jirgen Habermas und Dieter Henrich«, in: Zeitschrift fiir Philosophische Forschung
42 (1988), S. 61ft.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

I. DER METAPHYSIKBEGRIFF BEI JURGEN HABERMAS | 27

einem spezifisch verdnderten Verstindnis des Selbstbewusstseins, welches »den
Schliissel zur innerlichen und absolut gewissen Sphére der Vorstellungen [bie-
tet], die wir von den Gegenstéinden haben«’’. Durch den zur Methode erhobenen
Zweifel hoffte Descartes eine absolute Gewissheit zu begriinden’®, die er im ego
cogito gefunden zu haben glaubte. Diese Bezugnahme auf das Ich als einzigen
festen Grund der Gewissheit kann als Ausgangspunkt fiir das Verstidndnis des
Subjektivititsbegriffs im Sinne der Bewusstseinsphilosophie beschrieben wer-
den.*’

Allerdings geht die Bedeutung der ideengeschichtlichen Epocheneinteilung
fiir Habermas® Konzeption tiber einen rein geschichtsphilosophischen Abriss hi-
naus: Wie bereits angedeutet, setzt Habermas Metaphysik und Bewusstseinsphi-
losophie nicht einfach gleich, sondern begreift das reflexionsphilosophische
Denken als »Erbe der Metaphysik«. Dies geschieht mit dem Verweis auf die Be-
deutung jener Begriffe, die Habermas zunichst verwendete um die ontologische
Form der Metaphysik zu kennzeichnen: Identitdt und Idee. »Diese [die Bewusst-
seinsphilosophie] tritt das Erbe der Metaphysik insofern an, als sie den Vorrang
der Identitit vor der Differenz und den der Idee vor der Materie sichert.«*

In der Priorisierung der Identitét gegeniiber der Differenz und der Grundle-
gung der Materie in der Idee zeigt das reflexionsphilosophische Denken fiir Ha-
bermas mithin seine Verwandtschaft zu den beiden ersten Merkmalen metaphysi-
schen Denkens. Vor allem die Zweiweltenlehre in der praktischen Philosophie
Kants driickt dies aus und ist insofern einer der wichtigsten Kritikpunkte Haber-
mas’ gegeniiber Kant. Thren systematischen Ausdruck findet diese Kritik in der
Detranszendentalisierung der kantischen Ethik, die uns noch eingehend beschif-
tigen wird.*' Habermas ist der Ansicht, dass mit dem Wechsel zu sprachphiloso-
phischen Ansitzen verschiedene einschlidgige Probleme der Bewusstseinsphilo-
sophie, wie beispielsweise die Zirkelhaftigkeit der Selbstbewusstseinstheorie, die
normativen Defizite der Kritischen Theorie etc., gelost werden konnen. Letztend-
lich sollen damit gleichzeitig auch die metaphysischen Implikationen der Be-
wusstseinsphilosophie aufgehoben werden.*

Auch wenn Habermas ein Interesse an einer philosophischen Uberwindung
der Bewusstseinsphilosophie hat, stellt die praktische Philosophie Kants dennoch

37 Habermas, Motive nachmetaphysischen Denkens, S. 39.

38 René Descartes: Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie mit den sédmtli-
chen Einwinden und Erwiderungen, Hamburg: Meiner 1994.

39 Zur Darstellung der Abgrenzung von Bewusstseinsphilosophie und Ontologie bzw.
Seinsdenken siehe auch Tugendhat, Emnst: Vorlesungen zur Einfithrung in die
sprachanalytische Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976, S. 79ff. Tu-
gendhat teilt die Bewusstseinsphilosophie hier in drei Teile ein und vertritt dabei
eine etwas andere Interpretation der Bedeutung Descartes’ fiir die Abgrenzung von
Bewusstseinsphilosophie und Ontologie als Habermas.

40 Habermas, Motive nachmetaphysischen Denkens, S. 39.

41 Vgl. IIL. 3. »Sprache statt Metaphysik: Die Diskursethik und die Kantische Ethik.«

42 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 344ff.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

das entscheidende konzeptuelle Vorbild fiir die Diskursethik dar. An der detail-
lierten Auseinandersetzung mit Kant ldsst sich daher die allgemeine Kritik Ha-
bermas’ an der Bewusstseinsphilosophie exemplarisch verdeutlichen. Kant ent-
wirft in seiner Ethik ein moralphilosophisches Konzept, das eine Zasur innerhalb
der Geschichte der praktischen Philosophie darstellt und durch welches die
Ethikdiskussion bis heute bestimmt wird. Entscheidend ist die Begriindung des
allgemeinen Anspruchs, den Kant mit seiner Ethik erhebt. Er wendet sich von je-
dem utilitaristischen und verantwortungstheoretischen Ethikverstindnis ab und
entwickelt eine formale Begriindung der Sollgeltung moralischer Normen, die
auch fiir den Begriindungsanspruch der Diskursethik von entscheidender Bedeu-
tung ist. Damit bekommt der Status moralischer Normen eine neue Dimension,
deren Legitimation bis heute Streitpunkt geblieben ist. Fiir Kant kann ausschlie3-
lich der gute Wille als Priifstein der moralischen Legitimation einer Handlung
angesehen werden.*” Darin liegt der offensichtliche Hinweis auf die Abkehr vom
Versuch, das Prinzip des Guten in empirischen Zusammenhéngen oder Begriffen
wie beispielsweise Gliick oder dufleres Gut zu verankern. Gleichzeitig wird damit
die Auffassung abgelehnt, die Konsequenzen einer Handlung als Richtschnur fiir
die Bestimmung eines guten Willen heranzuziehen, denn deren Erfolg ist letzt-
endlich nicht prinzipiell bestimmbar, er bleibt zufillig.

Der letzte Aspekt den Habermas im Zusammenhang der Bestimmung metaphysi-
schen Denkens nennt ist

1.4 Der starke Theoriebegriff

Vergleichbar den Religionen, in denen sich besonderes Wissen und besonderes
Verhalten fiir ausgewihlte Personen zum Heilsweg verdichtet, stellt die Philoso-
phie teilweise bis auf den heutigen Tag den Anspruch, ein ausgezeichnetes Wis-
sen mit einem speziellen Wahrheitszugang zu besitzen. Parallelen zum Heilsweg
sieht Habermas schon in dem auf Aristoteles zuriickgehenden Entwurf eines the-
oretischen Lebens, des bios theoretikos.** Heutzutage nimmt dieser Anspruch
neue Ziige an. Wo der Siegeszug der wissenschaftlichen Methode die philosophi-
schen Aussagen nicht zur Bescheidenheit gezwungen hat, wirkt der noch erhobe-
ne Anspruch oft wie ein trotziges Relikt. An anderer Stelle werden Letztbegriin-
dungskonzeptionen vielleicht ohne Trotz aber mit erheblichem Argumentations-
aufwand entworfen. Diese Letztbegriindungsversuche sind ebenfalls ein Thema
der Dissertation, denn auch wenn Habermas erklart, dass der starke Theoriebe-
griff ein Merkmal metaphysischen Denkens ist, so wird dieses Merkmal unter ei-
ner etwas verdnderten Perspektive zur Herausforderung fiir Habermas selbst.
Diese Perspektive interpretiert die Rede vom starken Theorieanspruch als das

43 Immanuel Kant: Kants Werke. Akademie Ausgabe, Berlin: de Gruyter 1968
44 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1831ff.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

I. DER METAPHYSIKBEGRIFF BEI JURGEN HABERMAS | 29

Selbstvertrauen der Philosophie, (Letzt)Begriindungen fiir bestimmte Fragen zu
liefern. Zwar versteht sich Habermas als nachmetaphysischer Denker, doch gera-
de sein eigener Begriindungsanspruch muss in dieser Hinsicht einer genaueren
Analyse unterzogen werden.

2. Dieter Henrich und Jiirgen Habermas:
Zur Exklusivitidat des Wissens von sich selbst

Als Ausgangspunkt fiir die Darstellung der Auseinandersetzung Habermas’ mit
der Bewusstseinsphilosophie ist die Debatte zwischen Habermas und Dieter Hen-
rich fiir den vorliegenden Zusammenhang besonders geeignet, da sie im Dissens
tiber den Metaphysikbegriff ihren Ursprung hat. 1982 veroffentlicht Henrich ein
Buch mit dem Titel Fluchtlinien, in dem er sich kritisch mit dem Selbstverstind-
nis der Philosophie auseinandersetzt. Henrich erkennt innerhalb der Philosophie
eine Tendenz, die »philosophische Untersuchung der Form einzelwissenschaftli-
cher Analyse zu unterwerfen«*® und stellt dieser Entwicklung sein eigenes, an ei-
ner Selbstverstindigung interessiertes Verstindnis von Philosophie entgegen. In
einer von Habermas fiir die Zeitschrift Merkur verfassten Rezension, kritisiert
Habermas anschlieBend in grundlegender Weise diesen Versuch, spekulatives
Denken unter den verinderten Rahmenbedingungen einer modernen Bewusst-
seinslage zu retten.*® Henrich antwortet darauf zunzchst im Juni 1986, ebenfalls
im Merkur, mit einem Artikel auf die Rezension von Habermas.*” Dieser Artikel
wird in einer erweiterten Fassung 1987 in dem Band Konzepte veroffentlicht.*®
Einen Schlusspunkt der Debatte setzt der erste Teil des Buches Nachmetaphysi-
sches Denken von Habermas mit dem Titel »Riickkehr zur Metaphysik?«.

Im Folgenden wird erldutert, worin der Dissens zwischen Habermas und
Henrich genau besteht:

2.1 Der Philosophiebegriff

Eine erste Differenz findet sich bereits in der Einstellung beider Denker zum Phi-
losophiebegriff. Fiir Henrich ist und bleibt Philosophie die »Suche nach der Be-
griindung von schlechtweg grundlegenden Annahmen«*’ und deren Integration

45 Henrich, Dieter: Fluchtlinien. Philosophische Essays, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1982, S. 7.

46 Habermas, Jirgen: »Riickkehr zur Metaphysik — Eine Tendenz in der deutschen
Philosophie?« in: Merkur 39 (1985), S. 898-905.

47 Henrich, Dieter: »Was ist Metaphysik — was Moderne? Thesen gegen Jirgen Ha-
bermas«, in: Merkur 6 (1986), S. 495-508.

48 Henrich, Dieter: Was ist Metaphysik — was Moderne? Thesen gegen Jiirgen Haber-
mas, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987. (Im Folgenden wird ausschliefSlich aus
diesem Artikel zitiert.)

49 Henrich, Fluchtlinien, S. 125.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

zu einem Ganzen, das er begrifflich in die Nihe des Systems bringt. »Umfassen-
de Erklirung des Wirklichen im Ganzen«™ ist demnach auch heute noch die
Aufgabe des Philosophen, wobei Philosophie zugleich als Nachfolgerin der Reli-
gion beschrieben wird.”!

Auch wenn Habermas seinerseits zugibt, dass die Philosophie sich einen
»thematischen Bezug zum Ganzen«’” bewahrt, teilt er nicht Henrichs Ansicht ei-
ner exponierten Stellung der Philosophie, die den Weltreligionen als Platzanwei-
ser gegeniibertritt.”’ Habermas will die Philosophie seinerseits aus der Rolle des
Platzanweisers in die Rolle des Platzhalters transformiert sehen, da er eine ideen-
geschichtliche Entwicklung konstatiert, in der er die Legitimation fiir die Be-
grenzung der Philosophie auf diese Aufgabe erkennt. Nur so habe die Philoso-
phie iiberhaupt noch die Chance, einen Beitrag fiir die Herausforderungen post-
metaphysischer Gesellschaft zu leisten. Er positioniert die Philosophie damit
zwar jenseits einer Einstellung, die den Gestus der Verabschiedung von Philoso-
phie im Ganzen proklamiert™, teilt jedoch auch nicht die Vorstellung einer Philo-
sophie, die noch immer, wenn auch in dem Bewusstsein der Notwendigkeit re-
flexiver Selbstbeschriinkung®, einen Systemcharakter anstrebt. Mit einer haber-
masschen Formulierung aus einem anderen Zusammenhang ldsst sich dann sa-
gen, dass Habermas der Ansicht ist, Henrich versuche, die Philosophie »unter der
Hand, und zwar im Namen ihrer Konservierung«®® zu verabschieden. Der Ver-
such einer Starkung der Philosophie angesichts der Herausforderungen durch das
moderne Bewusstsein schldgt hier in die Negation ihrer Bedeutung um. Haber-
mas eigene Einschitzung der Philosophie ist hingegen gerade aufgrund der redu-
zierten Aufgabe, die Habermas ihr zugesteht, als ein Rettungsversuch zu verste-
hen. Die Kritik die etwa Rorty an der Bedeutung der Philosophie als Erkenntnis-
theorie iibt"’, wird von Habermas nicht prinzipiell abgelehnt, sondern uminter-
pretiert. Diese Neubestimmung der Philosophie als Platzhalter beinhaltet einige
duBerst wichtige Elemente des habermasschen Umgangs mit der Frage nach
Metaphysik, der Rolle empirischer Wissenschaften und damit der immerhin
schwach naturalistischen GegenmaBnahmen, denen hier eine besondere Auf-
merksamkeit gewidmet wird.

Habermas beginnt mit einer ideengeschichtlichen Rekonstruktion, die ihn zur
Unterscheidung von verschiedenen aktuellen Positionen fiihrt, anhand deren Dar-
stellung sich seine eigene Position selbst gut verorten ldsst. Die erste Kritiklinie

50 Ebd.

51 Ebd. 99.

52 Habermas, Die Philosophie als Platzhalter und Interpret, S. 24.

53 Habermas, Riickkehr zur Metaphysik, S. 902.

54 Fiir Habermas ist Richard Rorty bis heute einer der starksten Vertreter dieser Positi-
on. Vgl. auch Rorty, Richard: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981.

55 Henrich, Fluchtlinien, S. 127.

56 Ebd. 20.

57 Vgl. Rorty, Der Spiegel der Natur.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

I. DER METAPHYSIKBEGRIFF BEI JURGEN HABERMAS | 31

bezieht sich auf Kant und Hegel: Fiir die Kritik an Kant seien die analytische Po-
sition Strawsons, die konstruktivistische Theorie Lorenzens und der kritizistische
Ansatz Poppers wichtig. Die Kritik des hegelschen Idealismus bilde sich hinge-
gen in der materialistischen Erkenntniskritik Lukacs, dem Praktizismus Korschs
und Freyers und dem Negativismus Adornos aus. Ein entscheidendes Merkmal
dieser an Kant und Hegel orientierten Tradition ist nach Ansicht von Habermas
der Versuch, den philosophischen Vernunftanspruch nicht komplett aufzugeben.
Anschlieend unterscheidet Habermas mit Pragmatismus und Hermeneutik eine
weitere philosophische Ideenentwicklung, die sich gleichzeitig gegen Kant und
Hegel wendet. Zwei Aspekte sind dabei fiir den vorliegenden Zusammenhang
besonders wichtig: einerseits lehnen Pragmatismus und Hermeneutik nach An-
sicht von Habermas die entscheidenden Priamissen der Bewusstseinsphilosophie
ab und richten sich damit gleichzeitig gegen jenes Paradigma, in dem sich Ha-
bermas’ Auffassung nach siamtliche Theoretiker der ersten Tradition, sowohl die
Kritiker Kants als auch Hegels, befinden. Hierin liegt ein Ankniipfungspunkt von
Pragmatismus und Hermeneutik, den Habermas fiir die Entwicklung seiner eige-
nen Theorie fruchtbar gemacht hat. Auf der anderen Seite empfehlen beide Posi-
tionen jedoch implizit, den »Vernunftanspruch des philosophischen Denkens«
aufzugeben und legen damit die »Verabschiedung von Philosophie selber«’® na-
he. Dieses Ansinnen lehnt Habermas klar ab.

Habermas verfolgt also die Absicht, die von Pragmatismus und Hermeneutik
ausgehende Kritik an Kant und Hegel in einer Weise aufzunehmen, in der der
Vernunftanspruch der ersten Kritiklinie nicht aufgegeben werden muss. Zu die-
sem Zweck verbindet er die fiir ihn wichtigen Aspekte der ersten (Vernunftan-
spruch) mit den positiven Aspekten der zweiten Kritiklinie (Ablehnung der be-
wusstseinsphilosophischen Argumentationsstruktur). Die vorliegende Arbeit
kann daher auch als Versuch beschrieben werden, die inhaltlichen Konsequenzen
dieses Konzeptionsaufbaus fiir die habermassche Metaphysikkritik zu untersu-
chen.

Fiir das Philosophieverstindnis von Habermas folgt daraus, dass die Bedeu-
tung der Philosophie verglichen mit der Einstellung Hegels oder Henrichs zwar
reduziert wird, sie in diesem Zustand aber immerhin »iiberleben« kann und sich
nicht, wie bei Wittgenstein oder Rorty, selbst autheben und den »harten Wissen-
schaften« das Feld tiberlassen muss. Andererseits bedeutet die habermassche Be-
stimmung zugleich, dass der Philosophie ausschlieBlich die Rolle eines »Platz-
halters fiir empirische Theorien mit starken universalistischen Anspriichen«’® zu-
kommen kann. Dieses Zitat ist grundlegend fiir die Einstellung Habermas’ ge-
geniiber der modernen Philosophie: sie kann gegeniiber den empirischen Wissen-
schaften keinen auBerordentlichen Anspruch auf Erkenntnis mehr erheben und ist
in diesem Sinne dazu verpflichtet, sich selbst an den Erkenntnismethoden der

58 Habermas, Philosophie als Platzhalter und Interpret, S. 18.
59 Ebd. 23.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

empirischen Wissenschaften zu orientieren. Was Habermas eher beildufig iiber
die analytische Position Strawsons sagt, kann insofern auch auf seine eigene Phi-
losophie bezogen werden.

Damit dieser [der universalistische Anspruch] eingelost werden kann, wird die trans-
zendentale Begriindungsstrategie im Sinne eines Testverfahrens umfunktioniert. Zu dem
hypothetisch rekonstruierten Begriffssystem, das der Erfahrung tiberhaupt zugrunde lie-
gen soll, darf es, wenn es giiltig ist, keine verstindliche Alternative geben. Dann muf}
sich aber jedes Mal, wenn ein Alternativvorschlag gemacht wird, zeigen lassen, daf3 die-
ser immer schon Teile der von ihm bestrittenen Hypothese in Anspruch nimmt.®

Hier wird besonders zu untersuchen sein, welche Bedeutung dieses Philosophie-
verstdndnis fiir eine nachmetaphysische Ethik hat, die noch immer mit einem
Anspruch auf universalistische Sollgeltung der Normen auftritt. Wie soll es mog-
lich sein, unter den veréinderten Bedingungen einen Vernunftanspruch aufrecht-
zuerhalten, der eine nachmetaphysische Ethik stiitzt und dabei nicht der von
Feyerabend oder Foucault getibten Vernunftkritik anheim féllt. Habermas gerét
hier zwischen die Fronten von Naturalismus und Bewusstseinsphilosophie auf
der einen und Hermeneutik und analytischer Philosophie®' auf der anderen Seite.
Beide Positionen werden im zweiten bzw. dritten Kapitel naher erortert.

2.2 Selbstbewusstsein, Metaphysik und Moderne

Neben der unterschiedlichen Beurteilung des Philosophiebegriffs muss auf einer
zweiten Ebene die unterschiedliche Stellung zum Metaphysikbegriff, oder ge-
nauer: die unterschiedliche Einschitzung der Bedeutung dieses Begriffs fiir die
»moderne Bewusstseinslage« hervorgehoben werden. Henrich® erklért zunéchst,
dass es sein Anliegen ist, »einen Begriff von Metaphysik [zu] verdeutlichen, der
mit dem Projekt der Moderne verbunden ist«. Gleichzeitig ist er der Ansicht,
dass »sich Habermas in seinem eigenen Theorieunternehmen zu Unrecht von
Denkaufgaben dispensiert glaubt, fiir die uns auch heute kein besseres Titelwort
als >Metaphysik< zur Verfiigung steht«®’. Damit erklirt Henrich nicht nur, dass
das Projekt der Moderne mit dem Begriff der Metaphysik verbunden werden
sollte, sondern zugleich, dass er dazu gar keine Alternative sicht.

60 Ebd. 14.

61 Vgl. dazu Habermas, Jirgen: »Hermeneutische und analytische Philosophie«, in:
Ders. Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsitze, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1999, S. 65-101.

62 Tugendhat weist darauf hin, dass auch die Schiiler Henrichs, Ulrich Pothast und
Konrad Kramer an die Uberlegungen von Henrich anschlieBen. Tugendhat spricht
daher von der »Heidelberger Schule<. Vgl. Tugendhat, Ernst: Selbstbewufitsein und
Selbstbestimmung. Sprachanalytische Interpretationen, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1997, S. 10.

63 Henrich, Was ist Metaphysik — was Moderne, S. 11.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

I. DER METAPHYSIKBEGRIFF BEI JURGEN HABERMAS | 33

Habermas hingegen wendet sich zwar nicht im Ganzen gegen die Aufgabe,
vor die Henrich die Philosophie gestellt sieht, und die man verkiirzend als »integ-
ratives Denken«® bezeichnen konnte. Im Gegenteil, der Versuch die Integration
der in der Moderne auseinander tretenden Aspekte vernunftorientierter Reflexion
durch einen starken Anspruch an die Theorie wieder herzustellen, stimmt mit der
grundlegenden Einstellung Habermas® durchaus iiberein.®® Allerdings versucht er
diese Integration explizit ohne Bezugnahme auf metaphysisches Denken zu leis-
ten — vielmehr bezeichnet er sein eigenes Philosophieren als nachmetaphysisch.
Auf dieser zweiten Ebene besteht die grundlegende Differenz also in der unter-
schiedlichen Beurteilung der Bedeutung von Metaphysik fiir das Projekt der Mo-
derne.

Diese erste Einschitzung bleibt jedoch so lange wenig aussagekriftig, wie
nicht geklart wird, in welchem Zusammenhang beide Philosophen das Adjektiv
»metaphysisch« verwenden. Gleichzeitig muss erldutert werden, was mit der Re-
de vom »Projekt der Moderne« eigentlich gemeint ist. Den Kern des henrich-
schen Standpunktes sieht Habermas in der »bewuBtseinsphilosophischen Grund-
figur des Selbstbewusstseins«®®. Durch die Ausfithrungen zum Drei-Stadien-Mo-
dell, speziell zum Paradigma der Bewusstseinsphilosophie im vorherigen Kapitel
wurde bereits deutlich, wie wichtig diese Positionierung sowohl fiir die Debatte
als auch fiir die Darstellung der Position von Habermas ist. Dieser sicht in der
Philosophie Henrichs einen Versuch, den Anspruch der Metaphysik in Ankniip-
fung an die Grundgedanken Kants und Hegels und im Rahmen einer Theorie des
Selbstbewusstseins zu erneuen.’’ Entscheidend ist, dass diese Selbstbewusst-
seinstheorie im Kontext bewusstseinsphilosophischer Annahmen entworfen wird,
und durch sie »die Universalitiit platonischen Denkens«®® wieder hergestellt wer-
den soll. Damit ordnet Habermas das Denken Henrichs explizit in die Tradition
der Metaphysik ein.

Henrich hatte sich schon frither mit Theorien des Selbstbewusstseins, na-
mentlich der Theorie Fichtes auseinandergesetzt® und war dabei zu dem Ergeb-
nis gelangt, dass sich im Wissen des Subjektes von sich selbst ein Wissen der be-
sonderen Art offenbart, welches jeder anderen Form von Wissen an Evidenz
tiberlegen ist. »Was im Selbstverhéltnis unmittelbar bekannt ist, hat einen ande-
ren Status als das, was uns unter Bedingungen moglichen Fehlgehens im Verste-

64 Vgl. Henrich, Fluchtlinien, S. 125ff.

65 Habermas, Metaphysik nach Kant, S. 19. Zu den Gemeinsamkeiten zwischen Hen-
rich und Habermas vgl. auch Heider, Placidus Bernhard: Jiirgen Habermas und Die-
ter Henrich. Neue Perspektiven auf Identitit und Wirklichkeit. Miinchen: Alber
1999.

66 Habermas, Riickkehr zur Metaphysik, S. 901.

67 Ebd. 898.

68 Ebd. 901.

69 Henrich, Dieter: Fichtes urspriingliche Einsicht, Frankfurt am Main: Klostermann
1967.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

hen zugidnglich ist: Es ist sozusagen >restlos< offen und genau in der Weise, in
der es besteht, auch schon zugiinglich fiir unser Wissen.«””

Dieser Sonderstatus des Wissens von sich selbst veranlasst Henrich, vom
Phénomen des Selbstbewusstseins auszugehen, um im Anschluss daran die Not-
wendigkeit der Metaphysik fiir das Projekt der Moderne zu verdeutlichen.

Fiir Habermas ist es allerdings bereits diese besondere Form der Auszeich-
nung von Wissen, die ihn veranlasst in Henrichs Projekt eine Geistesverwandt-
schaft zu metaphysischem Gedankengut zu diagnostizieren, denn metaphysisches
Denken zeichnet sich fiir Habermas durch den Anspruch auf exklusives, nicht
weiter hinterfragbares Wissen aus.

Das metaphysische Format ist daran zu erkennen, daf das philosophische Denken we-
der fallibilistisch ist wie die Wissenschaften noch pluralistisch wie die nur in der Mehr-
zahl auftretenden Lebensdeutungen der Moderne. Die Theorie des Selbstbewusstseins
verspricht eine besondere Art von GewiBheit.”"

Das spezifische Wissen, das das Subjekt nach Ansicht der Bewusstseinsphiloso-
phie im Selbstbewusstsein von sich selbst erlangt, tritt damit als exemplarisches
Beispiel fiir jene besondere Form der Gewissheit zu Tage, die Habermas als me-
taphysisch begreift. Das letzte Zitat kann daher als allgemeine Definition meta-
physischen Denkens im Sinne Habermas’ verstanden werden — es weist jedoch
zugleich auch auf die unterschiedlichen Einschétzung des Selbstbewusstseinsbe-
griffs hin. Henrich orientiert sich an den Konzeptionen des deutschen Idealismus
und versucht die »Frage nach den Bedingungen des Selbstbewusstseins mit dem
Verweis auf ein vorgingiges Mit-sich-Vertrautsein zu beantworten«’”, wohinge-
gen Habermas die Uberwindung des Paradigmas der Bewusstseinsphilosophie
fiir einen ersten und wichtigen Schritt zur Uberwindung metaphysischen Den-
kens tiberhaupt begreift. Die Riickkopplung der Problemlsungsstrategie an das
bewusstseinsphilosophische Verstdndnis des Selbstbewusstseinsbegriffs begreift
Habermas daher als Riickfall in die Metaphysik. Gleichzeitig zwinge der obsolete
Begriff des Selbstbewusstseins Henrich zu einer restaurativen Einstellung gegen-
tiber modernem Denken im Ganzen.

Henrich erkennt seinerseits in Habermas’ Theorie eine naturalistische, an den
Einzelwissenschaften orientierte Tendenz, in der alle »Primédrkonflikte durch die
Einsicht in die Illusionen, von deren Annahme sie allesamt oder in wesentlichen
Teilen abhiingig sind«’® aufgeldst werden sollen. Fiir Henrich wie fiir Kant', ge-

70 Henrich, Fluchtlinien, S. 111.

71 Habermas, Riickkehr zur Metaphysik, S. 902.

72 Honneth, Axel: »Die transzendentale Notwendigkeit von Intersubjektivitdt. Zum
zweiten Lehrsatz in Fichtes Naturrechtsabhandlunge, in: Ders. Unsichtbarkeit. Sta-
tionen einer Theorie der Intersubjektivitit, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003, S.
38.

73 Henrich, Was ist Metaphysik — was Moderne, S. 22.

74 Kant, Werke XXIX, S. 765.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

I. DER METAPHYSIKBEGRIFF BEI JURGEN HABERMAS | 35

horen diese »Primidrkonflikte« allerdings in unhintergehbarer Weise zum
Menschsein hinzu und da Metaphysik sich fiir Henrich— zumindest in einer Vari-
ante — als Versuch versteht, eine Antwort auf diese Primérkonflikte in Form der
Selbstverstindigung des Menschen iiber sich selbst zu finden””, wird auch ver-
stiandlich, wieso er zu der Einschitzung gelangt, dass Habermas’ eigener Ansatz
»mit einem Recht, das weit geht, eine Metaphysik« genannt werden konne.”® Fiir
Henrich ist es schlichtweg unmdéglich, keine Metaphysik zu betreiben und so
kann Habermas’ Versuch, nachmetaphysisch zu philosophieren, aus dieser Pers-
pektive nur als schlechte Metaphysik verstanden werden: Henrichs Ansicht nach
tragt die von Habermas vertretene Form des Naturalismus nicht zu einer befrie-
digenden Selbstverstdndigung des Menschen bei, denn »er [der Naturalismus]
wirkt hin auf die Selbstdistanzierung des bewussten Lebens«’’, weil der Mensch
letztendlich durch die Ubergabe der Auflsung jener Primérkonflikte an die Ein-
zel- und Naturwissenschaften von einer ihm essentiellen Aufgabe dispensiert
werde. »Er [der Naturalismus] transformiert es [das bewusste Leben] nicht zu
einer Erfahrungsweise, in der es sich bewahrt und gesammelt, also nicht demen-
tiert wissen kann, und zwar in und durch letzte Gedanken — also sIdeenc.«’
Habermas sieht in Henrichs Kritik an einzel- und naturwissenschaftlichem
Denken seinerseits die riickwirts gerichtete Tendenz einer neokonservativen Ein-
stellung, in der »die nachgeahmte Substantialitit einer wieder einmal erneuerten
Metaphysik«”® zum Vorschein kommt. So werde der Versuch unternommen,
durch die Bezugnahme auf eine Theorie des Selbstbewusstseins die Uberwin-
dung des Fallibilismus einzelwissenschaftlicher Analysen zu erreichen. Genau
diese Tendenzen sind es, die Habermas’ Ansicht nach einer Rehabilitierung me-
taphysischen Gedankenguts entsprechen, das in der Moderne, wie er sie versteht,
keinen Platz mehr haben kann. Auch wenn Habermas einen normativen Ver-
nunftbegriff keinesfalls preisgibt und hier auch gewisse Ubereinstimmungen
zwischen beiden Denkern zu erkennen sind®, legt er seinem Vernunftbegriff
doch eine stark verdnderte Theorie des Selbstbewusstseins zugrunde, die im
Rahmen einer Konzeption kommunikativer Rationalitéit entfaltet wird und in der
das Selbstwissen des Selbstbewusstseins kein metaphysisches Format mehr hat.

75 Von dieser Form der Metaphysik der Selbstversténdigung des Menschen, die Hen-
rich mit Kant als »Metaphysik des Abschlusses« (Henrich, Was ist Metaphysik —
was Moderne, S. 13) bezeichnet, unterscheidet er die »Metaphysik des Elementa-
ren« (Ebd. S. 14) der es um die »Aufklarung der elementaren Leistungsweisen der
Intelligenz« (Ebd. S. 12) zu tun ist. Darauf wird im Abschlusskapitel der Arbeit
noch einmal einzugehen sein.

76 Ebd. S.24.

77 Ebd. S.25.

78 Ebd.

79 Vgl. Habermas, Jurgen: »Der Horizont der Moderne verschiebt sich, in: Ders.
Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsétze. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1989, S. 11-17.

80 Vgl. Heider, Jiirgen Habermas und Dieter Henrich.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Gleichzeitig nimmt der Begriff des Selbstbewusstseins in der Konzeption von
Habermas eine bedeutsame Stellung beziiglich der Abgrenzung gegeniiber der
Bewusstseinsphilosophie und ihren politischen Implikationen ein. Denn immer-
hin verbindet Habermas mit einem verdnderten Selbstbewusstseinsbegriff den
Anspruch, die metaphysischen Aspekte der henrichschen Theorie hinter sich zu
lassen.

Die Hauptdifferenz zwischen beiden Denkern besteht aus der Sicht von Ha-
bermas also in der Beurteilung des Status jenes Wissens, welches das Subjekt im
Selbstbewusstsein von sich selbst erlangt. Fiir Henrich ist dies ein exklusives
Wissen, das insofern nicht fallibel sein kann, als es keine Bezugnahme auf empi-
rische Daten enthilt. Fiir Habermas wiederum besitzt solch exklusives Wissen
ein metaphysisches Format, das er ablehnt. Im Folgenden wird daher der Selbst-
bewusstseinsbegriff im Verstindnis von Habermas zu untersuchen sein, wobei
ein besonderes Augenmerk auf die Differenz zur Darstellung innerhalb bewusst-
seinsphilosophischer Begrifflichkeiten zu richten ist.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il. Naturalisierung des Selbstbewusstseins

1. Rationalisierung und Individuum
bei Jiirgen Habermas

Um den Status des Selbstbewusstseins bei Habermas zu kliren, bieten sich als
Ausgangspunkt seine Uberlegungen zur Ich-Identitit und zum Indivduumsbegriff
an. In seinem Buch Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus (1976)
veroffentlichte Habermas zwei Texte, die sich mit dem Problem der Identitit be-
schiftigen.' 1989 folgte eine Vertiefung des Themas in dem Artikel Individuie-
rung durch Vergesellschaftung.* Vor allem in den Texten von 1976 scheint die
Motivation, sich mit dem Problem der Ich-Identitit auseinanderzusetzen, aller-
dings nicht direkt durch das Interesse am Selbstbewusstseinsbegriff sondern eher
an gesellschaftstheoretischen Fragen hervorgerufen worden zu sein. Allerdings
besteht gerade in dem Zusammenhang von Identitéits- und Selbstbewusstseins-
problematik mit gesellschaftstheoretischen Fragen eine systematische Differenz
des habermasschen und des henrichschen Selbstbewusstseinbegriffs.

Die Einbindung der Frage nach dem Begriff der Identitit in gesellschaftsthe-
oretische Zusammenhinge wird vor allem in dem Text zur Ausbildung einer ver-
niinftigen Identitit komplexer Gesellschaften deutlich®: Im Zentrum steht die

1 Habermas, Jurgen: »Moralentwicklung und Ich-Identitdt«, in: Ders. Zur Rekonst-
ruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976, S. 63
— 91. Habermas, Jiirgen: »Konnen komplexe Gesellschaften eine verniinftige Identi-
tdt ausbilden?« in: Ders. Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976, S. 92-126.

2 Habermas, Jirgen: »Individuierung durch Vergesellschaftung. Zu G.H. Meads The-
orie der Subjektivitit«, in: Ders. Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Auf-
sédtze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 187-241. Eine detaillierte Auflistung
der Texte von Habermas, die sich mit dem Identitdtsbegriff beschiftigen, finden
sich auch in Belgrad, Jiirgen: Identitét als Spiel. Eine Kritik des Identitdtskonzeptes
von Jirgen Habermas. Opladen: Westdeutscher Verlag 1992, S. 26, Fulinote 4.

3 Habermas, Konnen komplexe Gesellschaften eine verniinftige Ich-Identitét ausbil-
den?

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Frage , inwiefern moderne Gesellschaften, deren Integration nicht mehr iiber tra-
ditionelle Strukturen (Religion, Autoritét etc.) gewdhrleistet werden kann, iiber-
haupt noch in der Lage sind, sich selbst und ihren Mitgliedern eine verniinftige
Identitdt zu sichern. Habermas macht dabei unter anderem in Bezugnahme auf
Weber und Durkheim deutlich4, dass mit der Transformation der traditionellen
zur modernen Gesellschaft eine Verdnderung der sozialintegrativen Momente
einhergeht. Im Folgenden soll zunéchst der soziologische Aspekt dieser Trans-
formation untersucht werden, da sich aus dieser Perspektive nachweisen lésst,
dass der habermassche Selbstbewusstseinsbegriff letztendlich nur in Kombinati-
on von philosophischen und soziologischen Uberlegungen einzuholen ist. Gleich-
zeitig wird durch diese Vorgehensweise deutlich, dass die soziologischen Uber-
legungen zum Bestandteil der Kritik an der fichteschen Tradition des Selbstbe-
wusstseinsbegriffs gehoren, in der auch die Argumentation von Dieter Henrich
steht. Auch den soziologischen Uberlegungen kommt damit fiir die philosophi-
sche Frage nach der Aufthebung metaphysischer Aspekte eine systematische Be-
deutung zu.

1.1 Das Individuum im Kontext der kulturellen Rationalisierung

Habermas beschreibt eine gelungene Ich-Identitdt zunéchst allgemein als die Fa-
higkeit sprach- und handlungsfahiger Subjekte mit sich selbst in wechselnden Si-
tuationen und Anforderungen identisch zu bleiben.’ Insofern sich die strukturel-
len Verinderungen im Ubergang zur modernen Gesellschaft allerdings auf jene
sozialintegrativen Faktoren auswirkt, die flir die Ausbildung einer personellen
wie gesellschaftlichen Identitit von Bedeutung sind, stellt sich die Frage, wie
moderne Gesellschaften eine verniinftige Identitét {iberhaupt noch sichern kon-
nen.

Die gegenldufige Entwicklung der desintegrativen Momente moderner Ge-
sellschaft einerseits und der steigenden Anforderung an die Integration des je-
weils Einzelnen andererseits ist eine jener Paradoxien der Moderne, deren Analy-
se Habermas in der Theorie des kommunikativen Handelns vornimmt.® Von be-
sonderer Bedeutung ist dabei die Rekonstruktion des gesellschaftlichen Rationa-
lisierungsprozesses im Sinne Max Webers. Webers zentrale Einsicht besteht
demnach in der Erkenntnis, dass die Moderne vor allem durch die Institutionali-
sierung einer formalen Rationalitdt gekennzeichnet werden kann, die aus der Dif-
ferenzierung einer ehemals substantiellen Einheit der Vernunft entstanden ist.
»Die Moderne ist durch die motivationale Verankerung und institutionelle Ver-
korperung einer formalen Rationalitdt gekennzeichnet, die sich der Auflosung

4 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd.1, S. 207ff. und Bd. 2,
S. 69ff.

5 Habermas, Konnen komplexe Gesellschaften eine verniinftige Ich-Identitit ausbil-
den, S. 93.

6 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 8.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 39

der substantiellen Einheit der Vernunft und dem Auseinandertreten in ihre abs-
trakten, zundchst unverséhnlichen Momente (Geltungsaspekte, Wertsphiren)
verdankt [...].«

Auch wenn Habermas den Rationalitdtsbegriff Webers letztlich fiir defizitér
hilt® und eine der Absichten der Theorie des kommunikativen Handelns in der
Korrektur dieses Defizits besteht, hélt er den weberschen Ansatz zur Erkldrung
der Sozialpathologien moderner Gesellschaften dennoch fiir konstruktiv.” Weber
begreife die Entwicklung zur modernen, kapitalistischen Gesellschaft als eine
Rationalisierung, die von Habermas auch als »religionsgeschichtlicher Entzaube-
rungsprozeB«'® bezeichnet wird. In ideengeschichtlicher Hinsicht bestehe Webers
Theorie der Rationalisierung in einer Kritik des evolutionstheoretischen Rationa-
lisierungsverstiandnisses von Herbert Spencer, der den geschichtlichen Fortschritt
in Abgrenzung zu Condorcet nicht mehr als Fortschritt der Wissenschaft sondern
im Sinne der Entwicklung organischer Systeme begriffen habe.'' Systematisch
beziehe sich Webers Grundfrage auf die spezifisch rationale Form des Fort-
schritts im Okzident. Grob gesagt, besteht das Verdienst Webers nach Habermas’
Auffassung in der Analyse der kulturellen Rationalisierung. Diese finde in der
Ausdifferenzierung religioser Traditionen in drei (kulturelle) Wertsphédren statt,
die einer jeweiligen inneren Eigengesetzlichkeit folgen'?. »Die kulturelle Ratio-
nalisierung, aus der die fiir moderne Gesellschaften typischen Bewusstseinsstruk-
turen hervorgehen, erstreckt sich, so konnen wir zusammenfassen, auf die kogni-
tiven, die dsthetisch-expressiven und die moralisch-evaluativen Bestandteile der
religivsen Uberlieferung .«

Den einzelnen Wertsphiren ordnet Habermas anschlieBend verschiedene In-
stitutionalisierungsformen zu, da er der Ansicht ist, dass die, mit den jeweiligen
Wertsphiren verbundenen Geltungsanspriiche auf je unterschiedliche Weise in-
stitutionalisiert wurden: die kognitive Rationalitit findet demnach im Wissen-
schaftsbetrieb, die dsthetische Rationalitidt im Kunstbetrieb ihre Institutionalisie-
rung."* Ein zentrales Strukturproblem rationalisierter Gesellschaften besteht die-
ser Analyse zufolge nun darin, dass im Gegensatz zur kognitiven und &stheti-
schen Rationalisierung keine gleichberechtigte Institutionalisierung der morali-
schen Wertsphére stattgefunden habe.

Ebd. S. 485.

Ebd. S. 208.

9 Ebd.Bd. 2, S. 449.

10 Ebd. Bd. 1, S. 207.

11 Ebd. S.218ff.

12 Weber, Max: Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie, 2 Bde. Tibingen:
Mohr 1988, Bd. 1, S. 541.

13 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 234.

14 Vgl. ebd. S. 320ff. Zur Kritik an dem Modell der spezifischen Rationalisierungs-

komplexe siche McCarthy, Thomas: Kritik der Verstdndigungsverhéltnisse. Zur

Theorie von Jiirgen Habermas, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 566ff.

[ BN

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Bis zu diesem Punkt orientiert sich Habermas ausschlieBlich an Webers
Uberlegungen zur kulturellen Rationalisierung. Kritisch beurteilt er allerdings
das Potenzial der Weberschen Theorie fiir die Auflosung der diagnostizierten Pa-
thologien. Seine Kritik bezieht sich letztlich auf einen, auf Zweckrationalitét
verkiirzten Rationalitdtsbegriff: zwar setze Weber die Analyse der Rationalisie-
rungsproblematik auf der Ebene der Kultur an, folge diesem Modell zur Erkli-
rung gesellschaftlicher Phanomene (Entstehung des Kapitalismus) jedoch nicht
konsequent, sondern verenge den Begriff der Rationalitit beim Ubergang von der
kulturellen zur gesellschaftlichen Rationalisierung auf den Typus zweckrationa-
len Handelns."

Dem stellt Habermas seinen eigenen, am kommunikativen Handeln orientier-
ten Rationalitdtsbegriff entgegen, der einerseits die Schwichen des weberschen
Begriffs vermeiden und andererseits einen Ausblick auf Losungswege ermogli-
chen soll. Ziel ist es, einen Begriff von Rationalitit zu entwickeln, der keine Ver-
kiirzungen auf zweckrationale Handlungstypen enthélt. Vielmehr soll dieser Be-
griff alle Aspekte von Rationalisierung umfassen, um damit gleichzeitig einen
normativ ausgezeichneten Standpunkt fiir die Kritik an faktischen Einseitigkeiten
der Institutionalisierung bereitzustellen. Ohne einen solchen Begriff wire die
Auflosung der »substantiellen Vernunft« insofern endgiiltig, als die jeweiligen
Sphiren gegeneinander geschlossene Systeme bildeten, deren sinnvoller Zusam-
menbhalt nicht mehr gewihrleistet werden konnte.

Habermas verfolgt mit diesem Vorgehen nicht nur theoretische Absichten,
sondern vertritt auch einen therapeutischen Anspruch gegeniiber den gesell-
schaftlichen Folgeproblemen der selektiven Institutionalisierung. Bezogen auf
die iibergeordnete Fragestellung dieses Abschnitts nach dem Selbstbewusstsein-
begriffs sind zundchst vor allem die Auswirkungen der Wertsphérendiffusion auf
die personelle Identitit von Bedeutung. Erst wenn sich die Ausdifferenzierung
der Wertsphéren bis auf die Ebene der Alltagskommunikation durchgesetzt hat,
kommt es zu einer Rationalisierung der Lebenswelt, die Weber nach Ansicht von
Habermas vernachlissigt hat.'®

In dem Mafe, wie die institutionalisierte Erzeugung von Wissen, das nach kognitiven, nor-
mativen und #sthetischen Geltungsanspriichen spezialisiert ist, auf die Ebene von Alltags-
kommunikation durchschldgt und das Traditionswissen in seiner interaktionssteuernden
Funktion ersetzt, kommt es zu einer Rationalisierung der Alltagspraxis [...] — zu einer Rati-
onalisierung der Lebenswelt, die Weber gegeniiber der Rationalisierung von Handlungssys-
temen wie Wirtschaft und Staat vernachlissigt hat. 7

Der beschriebene Prozess erscheint in diesem Fall als Verlust traditioneller Si-
cherheiten. Habermas spricht diesbeziiglich von einem erhéhten Anspruch an das

15 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S.306.
16 Ebd.
17 Ebd. S. 456.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 41

kommunikative Konfliktlosungspotential der Gesellschaftsmitglieder: die vor-
mals in der Lebenswelt verankerten Sinnangebote werden durch die religiose
Entzauberung ihrer konsensbildenden Kraft beraubt. Es findet ein Strukturwandel
der Lebenswelt selbst statt. Eine Kompensation dieses »Sinnverlustes« kann nach
Ansicht von Habermas nur iiber eine kommunikative Revitalisierung der Kon-
sensbildung geleistet werden. »Auf diese Weise wird das kommunikative Han-
deln mit Konsenserwartungen und Dissensrisiken belastet, die groe Anforde-
rungen an Verstindigung als den Mechanismus der Handlungskoordinierung
stellen.«'® Phinomenologisch lisst sich dieser Wandel an vielen strukturellen
Veranderungen verdeutlichen, wie beispielsweise der Privatisierung des Glau-
bens', dem Wandel der Offentlichkeitsstruktur®®, dem Meinungspluralismus,
dem Verlust der planbaren Biographie etc. *'

Damit wird auch deutlich, inwiefern die Analyse der kulturellen Rationalisie-
rung die Identititsproblematik betrifft: Insofern Identitit als die Fahigkeit ver-
standen werden kann, mit sich selbst in wechselnden Situationen identisch zu
bleiben, erhohen sich mit den beschriebenen Strukturverinderungen einerseits
die Anspriiche an die identitéitsbildenden Fahigkeiten der einzelnen Subjekte.
Andererseits — und darin besteht die Dialektik der religiésen Entzauberung — ent-
stehen mit dem, durch den Wegfall traditioneller Strukturen hervorgerufenen
Sinnverlust zugleich neue Freirdume, die fiir andere Formen der Identitétsbil-
dung, der sozialen Inklusion und der individuellen Autonomie genutzt werden
konnen. Auf gesellschaftlicher Ebene tritt dadurch diejenige Struktur in den Vor-
dergrund, die Habermas als »nachmetaphysisch« bezeichnet. Diese Bezeichnung
verweist unter anderem auf jene Formen sozialer Integration, die vor der Ausdif-
ferenzierung kultureller und eigengesetzlicher Wertsphéren durch religiése Bin-
dungen erschwert wurden. Auf der fiir die vorliegende Fragestellung entschei-
denden Ebene des Personlichkeitssystems ldsst sich diese Dialektik philoso-
phisch durch einen bestimmten Begriff kennzeichnen: >Individuierungc.

Zusammenfassend ldsst sich somit sagen, dass Habermas im Anschluss an
Webers Theorie der kulturellen Rationalisierung eine Beschreibung der Entste-
hung nachmetaphysischer Gesellschaften geliefert hat, die von der Genese eigen-
standiger Wertsphdren ausgeht. Schlagen die Eigengesetzlichkeit der sich her-
ausbildenden Wertsphdren schlieflich auf den Alltag der einzelnen Subjekte
durch, so fiihrt dies zu einer erhéhten Anforderung an ihre identititsbildenden
Fahigkeiten. Diese neuen Anforderungen implizieren einerseits den Verlust tradi-

18 Ebd. S. 456f.

19 Vgl. Berger, Peter L.: Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft, Frankfurt am
Main: Fischer 1973, S. 101ff.

20 Vgl. Habermas, Jiirgen: Strukturwandel der Offentlichkeit, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1990.

21 Ulrich Beck hat die Folgen des Strukturwandels der Moderne auf den Einzelnen ei-
ner detailreichen Analyse unterzogen. (Vgl. Beck, Ulrich: Risikogesellschaft. Auf
dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996.).

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

tioneller Sinnangebote und bieten andererseits neue Moglichkeiten der Verwirk-
lichung von Individualitit.

1.2 Der Begriff der Individualitdt und seine Problematik

Der Strukturwandel der Moderne stellt das einzelne Subjekt in ein Spannungsfeld
von neuen Freiheiten und neuer Uniibersichtlichkeit, in dem es sich als Individu-
um selbst entwerfen muss. Doch der Versuch, diesen zentralen Begriff der Sozio-
logie zu explizieren, sieht sich mit dem Problem konfrontiert, dass die Darstel-
lung des Individuellen scheinbar ausschlieflich anhand einer negativen Bestim-
mung gegeniiber dem Allgemeinen durchgefiihrt werden kann. Damit wird das
eigentliche Moment der Individualitit, die qualitative Einzigartigkeit, nur per ne-
gationis, also als zufilliges, nicht jedoch als wesentliches Merkmal darstellbar.
»Das Individuelle soll als das Wesentliche ausgezeichnet und kann doch nur als
das Akzidentelle, ndmlich als dasjenige bestimmt werden, was von der exempla-
rischen Verkdrperung eines generisch Allgemeinen abweicht.«*

Terminologisch bringt Habermas dieses Spannungsverhiltnis mit Parsons
Ausdruck vom »institutionalisierten Individualismus«*> und Gehlens Rede vom
Individuum als »Institution in einem Fall«** auf den Punkt. Schon Hegel hatte in
der Rechtsphilosophie darauf aufmerksam gemacht, dass dem Ich-Begriff ein Pa-
radoxon zugrunde liegt: Er erldutert, dass das Ich absolute Allgemeinheit sei, oh-
ne jede inhaltliche Spezifikation, jedoch zugleich »das Ubergehen aus unter-
schiedsloser Unbestimmtheit zur Unterscheidung, Bestimmen und Setzen einer
Bestimmtheit als eines Inhalts und Gegenstands«>. Dort, wo Habermas sich mit
dem Begriff des Ich auseinandersetzt, greift er immer wieder Hegels Hinweise
auf, um sie etwa im Hinblick auf die paradoxe Moglichkeit der gleichzeitigen
Zuschreibung des Individuums- und Personenstatus zu erldutern. Wird das Ich als
Person verstanden, so bestehen in diesem Sinne keine Unterschiede zu anderen
Personen, beschreibt man das Ich hingegen als Individuum, ist darin der Hinweis
auf dessen Einzigartigkeit angelegt. Insofern nun von einer Entitédt gesagt wird,
sie sei ein Ich, kommen dieser gleichzeitig Merkmalsbeschreibungen zu, die ein-
ander offensichtlich ausschlieBen.*

22 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 187f.

23 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 456.

24 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 187.

25 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Samtliche Werke, hg. v. Hermann Glockner,
Stuttgart: Frommanns 1956ft, Bd. 7 (Grundlinien der Philosophie des Rechts), S.
52 §6.

26 Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, S. 95. Adorno wi-
derspricht mit seiner Rede vom >Ende des Individuums< implizit der These, dass je-
dem Ich a priori ein Individuumsstatus zukomme. Habermas ist hingegen der An-
sicht, dass diese These aus einer »iibervereinfachenden Interpretation bestimmter
Tendenzen« bei Adorno (Habermas, Moralentwicklung und Ich-Identitéit, S. 65)
entstanden ist.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 43

In sprachanalytischer Hinsicht stellt sich dieses Problem in der Frage, wie wir
etwas Einzigartiges begrifflich beschreiben konnen, wenn doch das Wesen der
verwendeten Begriffe in ihrer Allgemeinheit besteht. Die Auszeichnung eines
einzelnen Gegenstandes als dieser einzelne Gegenstand geschieht dann immer
unter Verwendung von Begriffen, die gleichzeitig auch Anwendung auf andere
Gegenstinde finden konnen.”’

Habermas differenziert zunéchst eine numerische und eine qualitative Identi-
tidt. Wird ein Gegenstand (aus der Beobachterperspektive) als genau ein Gegen-
stand angesprochen, so ist damit zwar ein Bezug zu seiner Einzelheit nicht aber
zu seiner Einzigartigkeit hergestellt: der Gegenstand wird nicht durch qualitative
Bestimmung als einzelner ausgezeichnet, sondern nur hinsichtlich eines raum-
zeitlichen Koordinatensystems und der Voraussetzung vom Satz des ausge-
schlossenen Widerspruchs. Mit anderen Worten, ein Gegenstand kann als dieser
eine Gegenstand ausgezeichnet werden, indem man ihn zu einer bestimmten Zeit
an einem bestimmten Ort kennzeichnet und davon ausgeht, dass er nicht gleich-
zeitig ein anderer Gegenstand sein kann. Diese Auszeichnung abstrahiert jedoch
von den qualitativen Bestimmungen und es bleibt offen von welcher Art Gegen-
stand die Rede ist. Aus einer deskriptiven Perspektive kann man die numerische
Identitdt als »Singularitit des Gegenstandes« im Gegensatz zu seiner »Individua-
litit« (qualitative Identitit) bezeichnen.”® Versucht man allerdings diese objekti-
vierende Rede auf Personen oder ganz allgemein auf grenzerhaltende Organis-
men zu lbertragen, so ldsst sich auch der Begriff »natiirliche Identitét« verwen-
den. Dieser Begriff bezeichnet vor allem eine Form der Individualitit, die es er-
laubt von einer »Identitdt fiir sich« zu sprechen, bevor eine reflektierte und durch
Rolleniibernahme hergestellte bewusste Identitéit des Subjektes entwickelt wird.”’

Da es Habermas um den Begriff der Individualitit, mithin um die qualitative
Identifizierung eines Subjektes geht, muss er einen Ansatz entwickeln, der das
Individuum als solches auszeichnet ohne dabei ausschlieBlich auf die numerische
Identitit Bezug zu nehmen oder den Vorrang des Allgemeinen erneut implizit zu
reproduzieren. Habermas’ orientiert sich bei der Losung dieses Problems an Ge-
org Herbert Meads Sozialbehaviorismus.” Bevor diese Bezugnahme nun darge-
stellt wird, soll zunédchst die Bedeutung Meads innerhalb der kommunikativen
Handlungstheorie Habermas’ im Allgemeinen verdeutlicht werden. Denn Meads
systematische Bedeutung wirft ein helles Licht auf die allgemeine, philosophi-
sche Theoriearchitektonik Habermas’, deren Aufbau einen wichtigen Aspekt im

27 Unter ontologischer Perspektive wurde dieses Problem in der Frithscholastik als
»Universalienstreit« diskutiert.

28 Ebd. S. 192.

29 Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, S. 94ff.

30 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 13. Zum Problem
der Verwendung des Begriffs »Sozialbehaviorismus< in Bezug auf die Theorie G.H.
Meads vgl. Joas, Hans: Praktische Intersubjektivitit. Die Entwicklung des Werkes
von G.H. Mead, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 11ff. und S. 112f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Zusammenhang der Frage nach der Bedeutung der Metaphysik im Denken Ha-
bermas’ darstellt.

2. Mead als Philosoph des Paradigmenwechsels

2.1 Anerkennung und Identitat — Die Erschopfung des Paradigmas
der Bewusstseinsphilosophie

In der Theorie des kommunikativen Handelns stellt Mead den Ubergang von den
bewusstseinsphilosophischen Ansétzen zu den sprachphilosophisch geprigten
Konzepten dar. Da Habermas selbst eher letzteren zuzuordnen ist, stellt Mead
fiir seine eigene Philosophie eine sehr wichtige Grundlage dar. Betrachten wir
zunichst, welche Bedeutung Mead fiir die Auseinandersetzung Habermas’ mit
Horkheimer und Adorno innerhalb der Theorie des kommunikativen Handelns
besitzt. Mead ermdglicht kurz gesagt den Ubergang zu einer Theorie jenseits be-
wusstseinsphilosophischer Argumentation, ohne dabei — zumindest nach Ansicht
von Habermas’ — einen grundlegenden philosophischen Vernunftverzicht zu for-
dern (sieche auch Kapitel 1.2.1 Der Philosophiebegriff). Damit nimmt Mead zu-
gleich eine systematisch zentrale Rolle fiir die Fragestellung der vorliegenden
Arbeit ein. Nach Ansicht von Habermas verstricken sich Horkheimer und Ador-
no bei der sozialphilosophischen Kritik von Verdinglichungsprozessen »in Apo-
rien, aus denen wir lernen und Griinde fiir einen Paradigmenwechsel in der Ge-
sellschaftstheorie herauslesen kdnnen«’'. Diese Griinde bilden einen immanenten
Bruch im Ubergang von der Kritischen Theorie zur Philosophie Habermas’. Die
Mittel, mit denen Horkheimer und Adorno die moderne Gesellschaft einer radi-
kalen Kritik unterzogen hatten, fithren nach Ansicht von Habermas zu aporeti-
schen Ergebnissen, und miissen, soll eine kritische Theorie der Gesellschaft nicht
ganzlich aufgegeben werden, um den Begriff kommunikativer Rationalitit erwei-
tert werden. Auch wenn Habermas sich selbst als Vertreter der Frankfurter Schu-
le sieht, besteht daher eine systematische Differenz zu den Ansidtzen von Adorno
und Horkheimer. Aus Habermas’ Sicht kann dieser Unterschied als die Differenz
zwischen dem Paradigma der Bewusstseins- und dem Paradigma der Sprachphi-
losophie beschrieben werden. Zentral ist Habermas’ Vorwurf, die Kritische The-
orie habe ihre eigenen normativen Grundlagen nicht hinreichend deutlich machen
konnen und es fehle ihr daher »fiir die Integritdt dessen, was durch instrumentelle
Vernunft zerstort wird, eine hinreichend geschmeidige Begrifflichkeit«’®. Die
Kritik der subjektiven Vernunft sei aus der Perspektive einer objektiven formu-
liert, die unwiderruflich verloren ist. Der Versuch, in einer Dialektik der Aufkli-
rung das Spannungsverhéltnis zwischen Aufkldrung als Befreiung aus selbstver-
schuldeter Unmiindigkeit und Aufkldrung als unausweichliche Herrschaft und

31 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 489.
32 Ebd. S. 522.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 45

Verdinglichung aufrecht zu erhalten®, wurde bei Horkheimer und Adorno nach
Ansicht von Habermas zum Nachteil des kantischen Verstindnisses von Aufkli-
rung aufgegeben, da die Schreckensherrschaft einer totalen Verdinglichung die
Rede vom verniinftigen Leben ad absurdum fiihrt. Gleichzeitig wollten beide
Denker auch unbedingt in eine »Metaphysik der Versshnung«** meiden.

Im Grunde erliegt die Kritik der instrumentellen Vernunft daher der Angst
vor der instrumentellen Vernunft selbst, denn die Rekonstruktion der Gattungs-
geschichte als einer Geschichte reiner Zwecktitigkeit, 1dsst keinen Platz fiir einen
theoretischen Ausblick auf die Befreiung aus dem Prozess der fortschreitenden
Verdinglichung. Mit anderen Worten, wenn das Ganze das Unwahre ist, wie
kann dann die Theorie, die dies behauptet, wahr sein?

Auch teilt Habermas nicht den Pessimismus, der sich in der Dialektik der
Aufkldrung zam Ausdruck bringt. Er erkennt, dass Adorno jene Versshnung, die
das Unwahre als solches tatsdchlich denunzieren konnte, in »Begriffen einer un-
versehrten Intersubjektivitiit«® zu erfassen sucht, sicht diesen Versucht aller-
dings zum Scheitern verurteilt, weil er sich innerhalb eines Denkrahmens be-
wegt, der ihm die nétigen Mittel zur Bewdltigung dieser Aufgabe verwehrt.
Insofern fiihrt Habermas die Aporien, in die sich die Kritische Theorie nicht zu-
letzt in der Dialektik der Aufkldrung verstrickt hat, erneut auf die Voraussetzun-
gen der Bewusstseinsphilosophie zuriick. »Demgegeniiber méchte ich darauf be-
harren, da8 das Programm der frithen Kritischen Theorie nicht an diesem oder
jenem Zufall, sondern an der Erschépfung des Paradigmas der BewuBtseinsphilo-
sophie gescheitert ist.«’

Allgemein betrachtet kritisiert Habermas damit auch die Ansdtze von Hork-
heimer und Adorno mit dem gleichen Argument, das er auf alle im ersten Band
behandelten Theoretiker anwendet: sie teilen die systematischen Voraussetzun-
gen der Bewusstseinsphilosophie. Habermas ist allerdings der Ansicht, dass das
Projekt einer Kritik der instrumentellen Vernunft unter den verdnderten Bedin-
gungen eines Paradigmenwechsels zur Kommunikationstheorie wieder
aufgenommen werden kann.’’ Damit stellt er sich trotz aller Kritik und unter ver-
anderten begrifflichen Grundlagen explizit in die Tradition der Frankfurter Schu-
le, vermeidet durch diesen Paradigmenwechsel seiner eigenen Ansicht nach je-
doch jene metaphysischen Implikationen, die sich sogar bei Horkheimer und
Adorno aufgrund der bewusstseinsphilosophischen Argumentationsstruktur ein-
geschlichen haben sollen. Die Aufgabe einer nachmetaphysischen Theorie im
Sinne Habermas’ besteht also auch darin, »unversehrte Intersubjektivitit« in ei-

33 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufkldrung. Philosophische
Fragmente, Frankfurt am Main: Fischer 1988.

34 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 518.

35 Ebd. S. 523.

36 Ebd.S.517f.

37 Vgl. ebd. S. 518.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

nem neuen Begriffsrahmen und ohne Bezugnahme auf eine metaphysische Ver-
s6hnungstheorie oder auf metaphysische Annahmen zu erkléren.

An dieser Stelle muss auf George Herbert Meads Theorie des Individuums
hingewiesen werden, denn fiir Habermas ist Intersubjektivitit in Anlehnung an
Mead nur als Resultat einer kommunikativen Verstindigung denkbar, deren
Wechselseitigkeit sich in der freien Anerkennung der Sprecher herstellt.”® Dieses
reziproke Anerkennungsverhiltnis ist direkte Voraussetzung fiir die Moglichkeit
der Ausbildung einer verniinftigen Ich-Identitdt. Habermas sieht diese »kommu-
nikationstheoretische Wende« zwar auch in der Negativen Dialektik bereits ange-
legt, denn Adorno entwerfe hier »die Perspektive einer Ich-Identitit, die sich al-
lein in Formen einer unversehrten Intersubjektivitit bildet«””. Allerdings wurde
dieser Zusammenhang von Ich-Identitdt und Intersubjektivitét erst im Sozialbe-
haviorismus Georg Herbert Meads einer umfassenden und fiir die eigentliche
Absicht tragfihigen Ausarbeitung unterzogen, »denn die Strukturen einer Ver-
nunft, auf die Adorno nur anspielt, werden der Analyse erst zugénglich, wenn die
Ideen der Vers6hnung und der Freiheit als Chiffren fiir eine wie auch immer uto-
pische Form der Intersubjektivitit entziffert werden«®. Diese kommunikativ-
intersubjektive und damit per definitionem nachmetaphysische Fundierung der
Freiheit siecht Habermas im Werk von Mead durchgefiihrt. Seine Theorie des So-
zialbehaviorismus, genauer der symbolisch vermittelten Interaktion, ermogliche
die Ausformulierung jener Grundideen auf der Basis kommunikationstheoreti-
scher Begrifflichkeiten, in deren Zentrum der Entwurf einer idealen Kommunika-
tionsgemeinschaft stehe.*!

Damit wird auch der Zusammenhang zwischen der Kritik Habermas’ an
Horkheimer und Adorno und dem Thema des Abschnitts, dem Begriff des
Selbstbewusstseins und der Ich-Identitét, deutlich: Habermas hatte eine gelunge-
ne Ich-Identitdt und damit die Bedingung fiir die Ausbildung von Individualitat
als Fahigkeit bezeichnet, mit sich selbst in wechselnden Situationen identisch zu
bleiben. Er erklért allerdings auch — und dies ist entscheidend — dass »die Merk-
male der Selbstidentifikation intersubjektiv anerkannt«** sein miissen. Nur wenn
das eigene Selbstverstindnis von anderen Personen bestitigt, anerkannt werde,
bestehe tiberhaupt die Moglichkeit, eine eigene Identitdt auszubilden. Ohne diese
(intersubjektive) Anerkennung kann Identitéit nicht stattfinden, sie ist fiir Haber-
mas die Bedingung der Moglichkeit von Identitit.*

38 Ebd. S. 523.

39 Ebd. S. 524.

40 Ebd.

41 Ebd.Bd.2,S.9.

42 Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, S. 93 .

43 An dieser Stelle kann man den Ansatzpunkt fiir das anerkennungstheoretische Kon-
zept von Axel Honnth verorten. Vgl. Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003. Im Gegensatz zu Habermas ist Honneth nicht
davon tiberzeugt, dass das normative Element erst durch die Kommunikation in die
soziale Interaktion einwandert, sondern, dass diese selbst bereits von normativen

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 47

Zugleich bildet der Begriff des Selbstbewusstseins nach Ansicht Habermas’
das zentrale Problem der Bewusstseinsphilosophie, fiir dessen Losung Mead
ebenfalls eine herausragende Rolle spielt. Dabei steht die Frage nach der Mog-
lichkeit einer nicht-zirkuléren begrifflichen Darstellung des Selbstbewusstseins-
begriffs im Zentrum des Interesses. So wird klar, dass die philosophische Erorte-
rung des Selbstbewusstseinsbegriffs mit der soziologischen Analyse des Struk-
turwandels der modernen Gesellschaft in einem konstitutiven Zusammenhang
steht: die integrative Kraft intersubjektiv-kommunikativer Vernunft entfaltet
nach Ansicht von Habermas ihre Bedeutung nicht nur hinsichtlich der personel-
len Identitét, an die im Zusammenhang moderner Gesellschaften gestiegene An-
forderungen gestellt werden, sondern ebenfalls und mit strukturanaloger Funkti-
on hinsichtlich der Konstitution des Selbstbewusstseins {iberhaupt. Es muss also
erldutert werden, wie Habermas diese Entfaltung in Bezug auf den Selbstbe-
wusstseinsbegriff expliziert.

Auch bei Habermas tritt Descartes als Ausgangspunkt fiir diese Begriffsana-
lyse auf den Plan: Descartes habe jenen Zugang zu den Bewusstseinsphdnome-
nen erschlossen, der in der weiteren Entwicklung des philosophischen Gedan-
kens zum Inbegriff des philosophischen Wissens wurde. Vor allem Fichte ist fiir
Habermas in diesem Zusammenhang von Interesse, da dieser »den Primat der
praktischen Vernunft ins Grundsitzliche«** gewendet habe. Diese Wendung lisst
sich in Bezug auf das Selbstbewusstseinsthema als die genuine Selbstsetzung des
Ich beschreiben. Weltkonstitution (theoretische Vernunft) und Selbstbestimmung
(praktische Vernunft) werden durch den praktischen Akt der Selbstsetzung er-
klart und zusammengefiihrt.

Ich setze im Ich dem teilbaren Ich ein teilbares Nicht-Ich entgegen. Uber diese Erkenntnis
hinaus geht keine Philosophie; aber bis zu ihr zuriickgehen soll jede griindliche Philosophie;
und so wie sie es tut, wird sie Wissenschaftslehre. Alles was von nun an im Systeme des

menschlichen Geistes vorkommen soll, muB sich aus dem Aufgestellten ableiten lassen.*’

Die Einheit der Vernunft, die fiir Habermas bei Kant letztendlich nicht gewéhr-
leistet ist*®, werde bei Fichte durch die einheitsstiftende Bedeutung ihrer prakti-
schen Seite hergestellt.” Durch den Begriff der Selbstsetzung werde der Begriff

Erwartungen getragen wird. Vgl. Fraser, Nancy/Honneth, Axel: Umverteilung oder
Anerkennung. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003, S. 284.

44 Habermas, Jirgen: Erkenntnis und Interesse, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1973,
S. 253.

45 Fichte, Johann Gottlieb: Fichtes Werke, I.H. Fichte (Hg.), Berlin: de Gruyter 1965,
Bd. 1 (Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre), S. 110.

46 Habermas, Jirgen: Erkenntnis und Interesse, S. 252ff.

47 Vgl. auch Honneth, Axel: »Die transzendentale Notwendigkeit von Intersubjek-
tivitdt. Zum zweiten Lehrsatz in Fichtes Naturrechtsabhandlung, in: Ders. Unsicht-
barkeit. Stationen einer Theorie der Intersubjektivitit, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 2003, S. 28 —48.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

des Selbstbewusstseins zugleich von seinem theoretischen Verstidndnis bei Des-
cartes und Kant geldst und in einem praktischen Sinne umgedeutet. Allerdings
gehe Fichte noch einen Schritt weiter, da er die Selbstsetzung als einen Akt be-
schreibe, der nur als sozialer Akt, also in Interaktion mit anderen Subjekten ge-
lingen konne. Besonders bedeutsam ist fiir den vorliegenden Zusammenhang,
dass Fichte damit zugleich die Relation der Begriffe »Selbstbewusstsein« und
»Individualitit« verdeutlicht. Er sieht die Moglichkeit der Selbstsetzung, und
damit die Entstehung von Selbstbewusstsein iiberhaupt, in einem Konstitutions-
verhiltnis zur Individualitdt und bildet damit in gewisser Hinsicht eine systemati-
sche Grundlage fiir die Selbstbewusstseinstheorie von Habermas — allerdings un-
ter den »falschen« Voraussetzungen der Bewusstseinsphilosophie. Im Zusam-
menhang seiner Erldauterungen zum Rechtsbegriffs erklart Fichte, »dass das ver-
niinftige Wesen sich nicht als ein solches mit Selbstbewusstseyn setzen kann,
ohne sich als Individuum, als Eins unter mehreren verniinftigen Wesen, zu set-
zen, welche es ausser sich annimmt, so wie es sich selbst annimmt«*®,

Habermas interpretiert Fichtes Rede von »mehreren verniinftigen Wesen« al-
lerdings im Sinne real existierender Subjekte. Alternativ kann Fichtes Deduktion
auch als eine rein logische Darstellung derjenigen Begrifflichkeiten verstanden
werden, die unumginglich sind, soll die Konstitution von Ich auch nur gedacht
werden konnen. Die Entscheidung fiir eine der beiden Méglichkeiten ist, wie sich
spéter noch zeigen wird, von erheblicher Bedeutung fiir die Frage nach den natu-
ralistischen Tendenzen der habermasschen Philosophie (vgl. IV. Hegel: Philoso-
phische Urspriinge des habermasschen Naturalismus und mogliche Alternativen).
Festgehalten werden muss an dieser Stelle nur, dass Habermas’ Fichteinterpreta-
tion, wie im Ubrigen auch seine Hegelinterpretation, eine besondere Bedeutung
fiir die Abkehr von der Metaphysik entfaltet, deren Konsequenzen noch einen
wichtigen Teil der Kritik an Habermas ausmachen werden.

Vor dem Hintergrund dieser »»konkretistischen« Interpretation gibt Fichte
damit zwei bemerkenswerte Hinweise. Zum einen verweist er auf ein reziprokes
Abhéngigkeitsverhéltnis von Intersubjektivitit und Selbstbewusstsein, zum ande-
ren zeigt er auf, dass die Entstehung von Selbstbewusstsein immer auch an die
Moglichkeit gekoppelt ist, sich als Individuum zu konstituieren. Selbstbewusst-
sein ohne Individualitdt ist demnach fiir Fichte nicht moglich. In dieser Wendung
deutet sich fiir Habermas die Erkenntnis an, dass der Individuumsbegriff nur im
Zusammenhang einer Theorie der Intersubjektivitit ausformuliert werden kann.*
Dennoch ist er der Uberzeugung, dass Fichtes Uberlegungen letztlich der »Zirkel
Jeder Bewusstseinsphilosophie« zugrunde liegt. Dieser Zirkel besagt »dal3 das er-
kennende Subjekt in der bewuliten Vergewisserung seiner selbst sich, indem es
sich unvermeidlich zum Objekt macht, als die vorgéngige, aller Vergegenstéindli-

48 Fichte, Fichtes Werke, Bd. 3 (Grundlage des Naturrechts), S. 9.
49 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 49

chungen vorausliegende, schlechthin subjektive Quelle spontaner Bewusstseins-
leistungen verfehlt«.

Es bleibt bemerkenswert, dass Habermas in seinen Anmerkungen zu Fichte mit
keinem Wort die Differenzen zwischen der Wissenschaftslehre von 1794 und der
von 1804 erwihnt. Fichtes Absicht, eine Wissenschaft der Wissenschaft zu ent-
werfen, hatte er zundchst zwar in der Tat als eine transzendentale Anthropologie
entwickelt, deren Zentralbegriff im Ich bestand und der gegeniiber es méglicher-
weise berechtigt ist, einen Zirkelschluss zu formulieren. Fiir Habermas® Uberle-
gungen wire allerdings die durch Jakobis Nihilismusvorwurf angeregte Selbst-
kritik Fichtes von besonderem Interesse, denn 1804 heilit es: »Vom Wir oder Ich
gibt’s keine Philosophie; es gibt nur eine iiber dem Ich. Demzufolge héngt die
Frage tiber die Moglichkeit der Philosophie davon ab, ob das Ich zu Grunde ge-
hen, und die Vernunft rein zum Vorschein kommen konnte.«’' Es wire daher si-
cher aufschlussreich, zu untersuchen, inwiefern jene Schlussfolgerungen, die Ha-
bermas aus dem Zirkelvorwurf zieht, nicht auch schon von Fichte selbst, wenn
auch aufgrund einer anderen Kritik, aufgenommen und neu formuliert wurden.
So lieBe sich gegebenenfalls zeigen, dass bereits der Deutsche Idealismus eine
Vorstellung von der Problematik des Ich-Begriffs entwickelt hat, die eine Alter-
native zu jener realistisch-naturalistischen Interpretation aufweisen konnte, die
Habermas einschlégt.

Der Zirkelvorwurf ist Habermas’ Generaleinwand gegen sédmtliche, in der
Tradition der Bewusstseinsphilosophie entwickelten Selbstbewusstseinstheorien:
Vom einzelnen Subjekt ausgehend (methodischer Individualismus) werde Selbst-
bewusstsein als dasjenige Phdnomen beschrieben, welches dieses Subjekt unter
Reflexion auf sich selbst erkennen kénnen soll. Die Kritik besteht in dem Hin-
weis darauf, dass das urspriingliche Subjekt und mit ihm sein genuines Selbstbe-
wusstsein in dieser Reflexion verfehlt werden muss, da es selbst schon immer als
uneinholbare Voraussetzung der Reflexion auftritt. Ergebnis ist damit immer ein
objektiviertes Subjekt, das mit dem eigentlichen Interesse der Reflexion Gesuch-
ten, der spontanen Subjektivitit, nicht zusammenfillt und, so die weitergehende
Kritik, nicht zusammenfallen darf.

Eine der Ursachen fiir diesen methodischen Irrtum sehen Habermas und an-
dere Philosophen wie etwa Tugendhat in dem Modellcharakter, den das Subjekt-
Objekt-Modell fiir die Frage nach dem Selbstbewusstseinsbegriff entfaltet hat.>
Da Erkenntnis immer im Sinne der Naturwissenschaft als eine Analyse bzw. Be-
obachtung subjektfremder Objekte begriffen werde und ein anderes Modell mog-
licher Erkenntnisbildung nicht zur Verfiigung stehe, wurde auch die Selbster-

50 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 199 [Hervorhebung dch].
Vgl. auch Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 527.

51 Fichte, Fichtes Werke, Bd. 9 (Die Wissenschaftslehre. Vorgetragen im Jahre 1804),
S. 237.

52 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 345.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

kenntnis im Rahmen der Subjekt-Objekt-Begrifflichkeit formuliert.* Der Ver-
such, das Phanomen der Individualitit unter diesen methodischen Bedingungen,
also ausgehend vom Einzelsubjekt und aus der beobachtenden Perspektive auf
den Begriff zu bringen, kann nach Ansicht von Habermas nur scheitern. Auch
Tugendhat weist darauf hin, dass dieses Problem kein Zufall sei, sondern auf ei-
nen Mangel an Alternativen zurtickzufiihren ist.

Es war nicht ein vermeidbarer Betriebsunfall, sondern durchaus unvermeidbar, daf} die tra-
ditionelle Philosophie von dem metaphorischen Begriff der Vorstellung ausging: denn
wenn man vom Logischen, vom Sprachlichen absieht, ist uns bewufBtseinsméafig nichts an-
deres gegeben als Sinnliches.™*

Habermas kommt daher zu dem fiir das Verstdndnis seiner Philosophie entschei-
denden Schluss, dass das Paradigma der Bewusstseinsphilosophie erschopft ist
und nur ein Ubergang zum Paradigma der Verstindigung diese Erschdpfung be-
seitigen kann. »Erschopft ist das Paradigma der BewulBtseinsphilosophie. Wenn
es sich so verhilt, miissen sich freilich beim Ubergang zum Paradigma der Ver-
stindigung die Symptome der Erschopfung auflosen.« *° Dieser Ubergang findet
bei Habermas unter Riickgriff auf George Herbert Mead statt.

2.2 Meads Bedeutung fiir die Uberwindung der
bewusstseinsphilosophischen Aporien

Performanz statt Zirkularitat

Ein erster wichtiger Aspekt dieser Alternative findet sich bei Habermas innerhalb
eines geschichtsphilosophischen Abrisses zum Begriff der Individualitit.>® Vor-
laufiger Hohepunkt dieser Begriffsgeschichte ist die Auseinandersetzung mit
Rousseaus Briefen an Malherbes, anhand derer Habermas den systematisch be-
deutsamen Perspektivenwechsel von der Deskription zur Performanz verdeut-
licht: bei Rousseau sicht Habermas die Bedeutung der Transformation einer de-
skriptiven in eine performative Perspektive exemplarisch am Medium des Briefes
verdeutlicht.”” Im Verlauf der Briefe 16se sich die Darstellung von einer reinen
Beschreibung, der Deskription, und werde in eine performative, handlungsinterne
Betrachtungsweise tiberfiihrt. Besonders wichtig ist Habermas’ Ansicht nach die
Tatsache, dass eine Anndherung an den Begriff des Individuums in qualitativer
Hinsicht nur unter der Voraussetzung moglich sei, dass der Vorgang der Indivi-
duierung aus der Perspektive jenes Subjekts beschrieben werde, welches den

53 Vgl. Rorty, Der Spiegel der Natur.

54 Tugendhat, Vorlesung zur Einfilhrung in die sprachanalytische Philosophie, S. 351.
55 Ebd. S. 346.

56 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 187-209.

57 Ebd. S. 204ff.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 51

Prozess der Individuierung in actu vollzieht.”® Der Brief eigne sich daher beson-
ders fiir die literarische Auseinandersetzung mit der Frage nach dem Status des
Selbstbewusstseins, da durch ihn eine reziproke Beziehung zwischen zwei Sub-
jekten hergestellt wird: ein Subjekt richtet sich direkt und mit einem eigenen An-
liegen an ein anderes Subjekt, um in ihm einen Zuhorer oder eine Zuhdrerin zu
finden. Dieser Zuhorer kann dabei gleichzeitig die Aufgabe der Beurteilung und
Einschitzung des Gehorten iibernehmen. Die literarische Gattung des Briefes
kann daher, so Habermas’ Einschitzung, die Bedeutung dieses methodischen
Perspektivenwechsels fiir die Analyse des Selbstbewusstseinsbegriffs besonders
gut verdeutlichen: sie stellt eine Art literarische Neuaufnahme derjenigen rezip-
roken Bezugnahme dar, die Fichte als genuine Bedingung der Entstehung von
Selbstbewusstsein beschrieben hatte.

Fiir die philosophische Reflexion bedeutet dies, dass sich der Gehalt des In-
dividuums- und des Selbstbewusstseinsbegriffs erst dann systematisch erschlie-
Ben lasst, wenn der Versuch aufgegeben wird, die Phianomene aus einer Beob-
achterperspektive zu erfassen. Nur aus der Sicht eines Subjekts, das als Akteur
selbst in reziproke und kommunikative Subjektverhdltnisse verwickelt ist, kon-
nen demnach sowohl die zirkuldren Paradoxien des Selbstbewusstseinsbegrifts
als auch die Bestimmungsschwierigkeiten des Individuumsbegriffs aufgelost
werden.

Unsere begriffsgeschichtlichen Erérterungen miinden also in die Empfehlung, die Bedeu-
tung des Ausdrucks >Individualitit« mit Bezugnahme auf das Selbstverstdndnis eines
sprach- und handlungsfihigen Subjekts zu erkliren, das sich als unvertretbare und unver-
wechselbare Person gegeniiber anderen Gesprichsteilnehmern darstellt und gegebenenfalls
rechtfertigt.59

Es ist G.H. Mead, der in dieser Hinsicht fiir Habermas maf3geblich ist. Habermas
bemerkt allerdings selbst, dass Mead einen naturalistischen Aspekt in seine
Transformation der Bewusstseinsphilosophie mit einbringt. »Mead nimmt das
Programm der BewuBtseinsphilosophie wieder auf, allerdings unter den natura-
listischen Voraussetzungen der funktionalistischen Psychologie eines John De-
wey.«*

Schon Ende der sechziger Jahre hatte Habermas Meads Philosophie als eine
Neuaufnahme der Frage nach der Ich-Identitdt bei Hegel »unter naturalistischen
Voraussetzungen«’' beschrieben. Insofern bedeutet die Bezugnahme Habermas’

auf Mead von Anfang an auch eine bewusste Bezugnahme auf naturalistische

58 In diesem Sinne kann der Briefroman des 18. Jahrhunderts als literarischer Aus-
druck des verinderten Status des Individuums im Ubergang zur biirgerlichen Ge-
sellschaft verstanden werden.

59 Ebd. S. 207.

60 Vgl. Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 210.

61 Habermas, Arbeit und Interaktion, S. 19, FuBinote 10.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Elemente. Es wird zu zeigen sein, dass diese Voraussetzungen einen wichtigen
Teil der Entmetaphysierungsstrategic von Habermas einnehmen, dessen Auswir-
kungen auf die ethischen Aspekte der Theorie von Habermas bisher unterschétzt
wurden.

Naturalismus statt metaphysischer Teleologie

Naturalistische Argumentationsstrategien sind Habermas auch jenseits der Be-
zugnahme auf Mead nicht ganz fremd. Bereits in der Einleitung zur Rekonstruk-
tion des Historischen Materialismus stellt Habermas die Frage nach der Ausbil-
dung der Ich-Identitit in den Zusammenhang (sozio-)evolutionstheoretischer
Uberlegungen.® Er begriindet dies mit der engen Verbindung seiner eigenen Ab-
sichten zur marxschen Theorietradition und den in diesem Umfeld wichtigen
Uberlegungen zur sozialen Evolution, deren Grundannahmen er wieder aufneh-
men mochte.”® Das Verhiltnis Habermas’ zu Marx und der marxschen Tradition
ist komplex®, wichtig ist an dieser Stelle vor allem die habermassche Diagnose
eines normativen Defizits. Gesellschaftliche Entwicklungsprozesse analysierte
Marx nach Ansicht von Habermas vornehmlich unter dem Aspekt der Produktiv-
kraftentwicklung. Ahnlich wie im Kontext der weberschen Rationalisierungsthe-
orie konstatiert er bei Marx eine Einschriankung der Theorie auf den Typus des
zweckrationalen Handelns. Die Theorie einer kommunikativen Rationalitit ist in-
sofern auch ein Versuch Habermas’, die Folgen dieser Reduktion zu beheben.®
Entscheidend ist dabei, dass die Entwicklung der Gesellschaft als Abfolge von
Lernprozessen interpretiert wird, deren interne Struktur mit evolutionstheoreti-
schen Annahmen analogisiert werden. An dieser Analogisierung hélt Habermas
bis in seine jlingeren Schriften fest, denn noch in Wahrheit und Rechtfertigung
erklart er, »dal3 sich die natiirliche Evolution der Arten — in Analogie zu unseren
eigenen, auf soziokultureller Entwicklungsstufe moglichen Lernprozessen — als
eine Folge von >Problemlosungen< verstehen ldsst, die zu immer komplexeren
Entwicklungsstufen mit jeweils hoheren Lernniveaus gefiihrt haben«*®. Haber-
mas geht mithin nicht mehr von einer metaphysisch-teleologischen Entwicklung

62 Habermas, Jirgen: »Einleitung: Historischer Materialismus und die Entwicklung
normativer Strukturen, in: Ders. Zur Rekonstruktion des Historischen Materialis-
mus, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976, S. 9ff.

63 Ebd. S. 10.

64 Vgl. Roderick, Rick: Habermas und das Problem der Rationalitdt. Eine Werkmono-
graphie, Hamburg: Argument 1989. Cannon, Bob: Rethinking the Normative Con-
tent of Critical Theory: Marx, Habermas and Beyond, Basingstoke: Palgrave Mac-
millan 2001. Love, Nancy S.: »What’s left of Marx?« in: Stephen K. White (Hg.),
The Cambridge Companion to Habermas, Cambridge: University Press 1995, S. 46
— 66.

65 Siehe dazu die Erldauterungen zum Begriff der »Rekonstruktion< in: Habermas, Re-
konstruktion des Historischen Materialismus, S. 9.

66 Habermas: Wahrheit und Rechtfertigung, 39.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 53

aus, ist aber der Ansicht, dass die Geschichte im Sinne von Lernprozessen rekon-
struiert werden kann.”” Damit stellt sich Habermas aber auch konzeptionell in die
Tradition jenes naturalistischen Pragmatismus, von dem er in Bezug auf Mead
und Dewey spricht. Dieses Konzept des »schwachen Naturalismus«, wie es Ha-
bermas nennt, spielt fiir die vorliegende Arbeit eine sehr wichtige Rolle, da es ei-
nerseits entscheidend fiir die habermassche Strategie der Ablosung vom meta-
physischen Denken ist, andererseits aber auch zu jenen Widerspriichen fiihrt, de-
ren Darstellung einen wichtigen Aspekt der vorliegenden Arbeit darstellen.

In Rekonstruktion des Historischen Materialismus liegt diesem Vorgehen
Habermas’ noch eine starke Parallelisierung phylo- und ontogenetischer Prozesse
zugrunde; Habermas spricht von »gewissen Homologien« zwischen Ich- und
Weltbildentwicklung bzw. Ich- und Gruppenidentitit.”® Diese Analogieschliisse
sind nicht nur dem habermasschen Marxverstindnis geschuldet, sondern haben
gleichzeitig eine systematische Bedeutung. Denn insofern eine Parallelisierung
der Entwicklung des einzelnen Subjekts mit der Gattungsgeschichte berechtigt
ist, kann eine an Lernprozessen orientierte Rekonstruktion der Ontogenese zu-
gleich Bedeutung fiir ein nachhegelianisches Geschichtsverstindnis gewinnen,
das den Begriff einer verniinftigen Geschichte nicht ginzlich aufgeben muss.
Auch vor diesem Hintergrund stellt Meads Naturalismus einen geeigneten An-
satzpunkt fiir Habermas dar: die evolutionstheoretischen Grundannahmen, die of-
fensichtlich ebenfalls Mead in sein Konzept investiert, bieten die Moglichkeit,
jene, fiir Habermas’ Theorie sehr wichtigen Annahmen {iber die geschichtlichen
Lernprozesse in die verdnderten Rahmenbedingungen der Kritischen Theorie
einzubeziehen. Letztendlich kann dies als ein Erbe der marxistischen Tradition
begriffen werden, welches Habermas im Anschluss an Mead nicht aufgeben
muss, da dieser die Moglichkeit der Weiterfithrung unter verédnderten begriffli-
chen Pramissen bietet.

Intersubjektivitét statt methodischem Individualismus

Ein weiterer Grund, weshalb Mead fiir Habermas einen ausgezeichneten An-
kntipfungspunkt darstellt, ist die Bedeutung, die die Gesellschaft als Sprecher-
gemeinschaft im Konzept Meads einnimmt. Damit ist implizit die Kritik an jener
Methode der Bewusstseinsphilosophie angesprochen, die die Genese des gesell-
schaftlichen Zusammenhangs, genauer den Begriff der Intersubjektivitit ausge-
hend vom Einzelsubjekt erldutern mochte. In diesem Modell des ymethodischen
Individualismus¢, das Habermas’ Auffassung nach jeder Form von Bewusstseins-
philosophie® zugrunde liegt, und dessen politische Bedeutung im Kontrak-
tualismus und im Liberalismus zum Tragen kommt, sieht er einen der grund-

67 Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 482.

68 Habermas: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, S. 17ff.

69 Habermas bezeichnet das die Bewusstseinsphilosophie auch regelméBig als »Sub-
jektphilosophie«.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

grundlegenden Fehler verschiedenster politischer und philosophischer Theo-
rien.”

Auch in der Kritik an Kant spielt diese Auffassung eine wichtige Rolle. Ha-
bermas ist im Anschluss an Peirce der Ansicht, dass eine Theorie des Subjekts
und der Individualitit ihren methodischen Anfang nicht beim vereinzelten Sub-
jekt suchen darf, sondern vielmehr von einem gesellschaftlichen Ganzen auszu-
gehen hat. Zu diesem Zweck ist die Bezugnahme auf die sozialisationstheoreti-
schen Grundannahmen von Mead sehr gut geeignet, denn aus ihnen »ergibt sich
der genetische Primat der Gesellschaft vor dem sozialisierten Individuum«’". Der
Frage nach der Genese dieses praexistierenden Ganzen wird dann, wie wir sehen
werden, unter anderem mit dem Verweis auf naturalistische Uberlegungen be-
gegnet. Von erheblicher Bedeutung ist fiir die Philosophie von Habermas aller-
dings, dass die Genese und Reproduktion des strukturellen Zusammenhangs der
Lebenswelt nicht ausschlieBlich auf funktionale, sondern auf kommunikative
Handlungen zuriickgefiihrt werden kann. Anderenfalls néherte sich das haber-
massche Gesellschaftsmodell dem Kontraktualismus, in dem die sozialen Zu-
sammenhinge als funktionale Verhiltnisse rekonstruiert werden: der Ubergang
vom Natur- zum Gesellschaftszustand (ex status naturalis) ist hier durch das
Streben der vereinzelten Subjekte nach einer sozialen Umgebung motiviert, in
der die partikularen Interessen der Einzelnen besser durchzusetzen sind. Der an-
schlieBend konstituierte Gesellschaftszustand zeichnet sich dann durch Rahmen-
bedingungen aus, in denen die subjektiven Interessen besser verfolgt werden
konnen. Moralisches Handeln und rechtliche Regeln werden damit aber letztlich
auf das eigenniitzige Streben der Subjekte reduziert. Da fiir Habermas morali-
sches Handeln jedoch nicht mit zweckrationalem Handeln zusammenfillt’?, muss
er einen anderen Status des moralischen Handelns innerhalb sozialer Gemein-
schaft rekonstruieren.

Festgehalten werden kann zunichst, dass Habermas die Bewusstseinsphilo-
sophie insgesamt als gescheitert ansieht und in der Philosophie von Mead eine
richtungweisende Alternative erkennt.

Um dies zu verdeutlichen, wurde Meads Bedeutung in dreierlei Hinsicht dar-
gestellt: »Performanz statt Deskription«, »Naturalismus statt Teleologie« und
»Intersubjektivitdt statt Individualismus«. Die Punkte »Performanz statt Deskrip-
tion« und »Intersubjektivitit statt Individualismus« sind dem Ubergang zum
sprachphilosophischen Paradigma geschuldet und werden uns vor allem in Hin-

70 Besonders deutlich wird der systematische Stellenwert dieses methodischen Irrtums
nach Habermas’ Ansicht in der fiinften Cartesianischen Meditation von Husserl, in
der dieser den Begriff der Intersubjektivitit ausgehend von einem monadologischen
Subjektbegriff zu kldren versucht. (Husserl, Edmund: Gesammelte Schriften, E.
Stroker (Hg.), Hamburg: Meiner 1992, Bd. 8 (Cartesianische Meditationen), S.
91ff)

71 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 69.

72 Vgl. auch Habermas, Jirgen: »Was macht eine Lebensform rational?«, in: Ders.
Erlduterungen zur Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992, S. 42.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 55

blick auf die Darstellung der Diskursethik noch beschiftigen. Die naturalisti-
schen Elemente der meadschen Philosophie und ihre Bedeutung fiir die zentrale
Frage der Arbeit bilden den kritischen Aspekt des zweiten Teils. Der Schwer-
punkt der kritischen Auseinandersetzung wird dabei nicht auf der Transformation
der metaphysischen Teleologie in pragmatische Lernprozesse liegen. Vielmehr
soll neben einer allgemeinen Kritik an der Naturalisierung des Selbstbewusst-
seinsbegriffs aufgezeigt werden, dass die Bezugnahme auf Mead und seinen Na-
turalismus zu immanenten Widerspriichen in der Konzeption Habermas’ fiihrt.
Der habermassche Vernunftbegriff, der auch nach der kommunikationstheoreti-
schen Neuorientierung einen starken Geltungsanspruch beibehalten soll (vgl. 1.2
Dieter Henrich und Jiirgen Habermas: Zur Exklusivitdt des Wissens von sich
selbst) steht ndmlich zu den naturalistischen Grundannahmen Meads im Wider-
spruch, da diese eine funktionales Verstindnis des Vernunftbegriffs keineswegs
derart kategorial ausschlielen, wie es fiir eine Grundlegung der Diskursethik im
kommunikativen Vernunftbegriff notwendig wire. Die Schwierigkeit besteht
dann darin, dass die Bezugnahme auf Mead zu einer méglichen Reinterpretation
der kommunikativen Vernunft im Sinne instrumenteller Imperative fiihrt. Dies
wiirde jedoch bedeuten, dass ethische Imperative im Sinne instrumenteller An-
weisungen verstanden werden koénnten, was die Diskursethik von Habermas aufs
Schirfste bestreitet. Diese Behauptungen werden vor allem in Kapitel V der vor-
liegenden Arbeit detailliert begriindet

3. Individuierung durch Vergesellschaftung:
Das Selbstbewusstsein als kommunikativ
erzeugtes Phanomen

Im Folgenden wird die Rekonstruktion Meads durch Habermas im Detail darge-
stellt. Ein direkter Bezug auf Mead wird erst im Zusammenhang der Kritik an
Habermas hergestellt.

Nach Ansicht von Habermas unterscheidet sich der meadsche Ansatz von an-
deren behavioristischen Ansidtzen dadurch, dass er keinen methodischen Indivi-
dualismus vertritt, also nicht vom Reiz-Reaktionsschema des Einzelnen auf seine
objektive Umwelt ausgeht, sondern als Grundlage das Verhiltnis zweier sich zu-
einander verhaltender und aufeinander reagierender Organismen wéhlt. Weiter-
hin lehne Mead auch den fiir behavioristische Ansitze typischen Objektivismus
ab, der allein die duBerlich beobachtbare Reaktion zum Gegenstand der Analyse
erklart. Im Sinne der Abkehr vom methodischen Individualismus ldsst Mead
auch die Analyse symbolischer Interaktion im Rahmen seines Modells zu. Diese
beiden methodischen Voraussetzungen bieten gute Ankniipfungspunkte fiir Ha-
bermas, da sie wichtige Punkte der Kritik Habermas’ an der Bewusstseinsphilo-
sophie widerspiegeln. Das allgemeine Ziel Meads, so Habermas, ist die Analyse

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

der »strukturellen Merkmale symbolisch vermittelter Interaktion«’®. Die Absicht
richtet sich demnach nicht nur auf die Untersuchung sprachlicher Verstindigung,
sondern bezieht sich, unter Vernachldssigung der Analysen faktischer Sprech-
handlungen vor allem auf kommunikatives Handeln im Allgemeinen, also auf die
Herstellung und Aufrechterhaltung der Interaktion von Organismen bzw. Subjek-
ten. Im Rahmen eines evolutionstheoretischen Ansatzes setzt Mead bei der vor-
sprachlichen Gebiardenkommunikation an und rekonstruiert die Entwicklung tiber
die Signalsprache bis hin zur ausdifferenzierten Rede. Um einer Gebérde im
wechselseitigen Verhalten von Organismen eine Bedeutung (»meaning«)’* zu-
sprechen zu konnen, orientiert sich Mead zunédchst am Begriff der »objektiven«
oder »natiirlichen Bedeutung«. Insofern beispielsweise das Verhalten zweier
Tiere aus der beobachtenden Perspektive des Ethologen als einander wechselsei-
tig bedingend (Reiz-Reaktion) bezeichnet werden kann, impliziere dies eine Be-
deutungszuschreibung fiir die jeweiligen Gebérden der Tiere ausschlieBlich aus
dieser deskriptiven Perspektive. Mit anderen Worten, die Bedeutungszuschrei-
bung kann in diesem Fall nicht ohne weiteres von der deskriptiven auf die per-
formative Ebene tibertragen werden, so als ob das Tier selbst seine Gebarde mit
dieser Bedeutung verbinde. Die Rekonstruktion des Ubergangs der objektiven
(auch natiirlichen) Bedeutung, der Bedeutung an sich zur Bedeutung des Orga-
nismus fiir sich, die so genannte »Semantisierung, ist einer der fiir Habermas
bedeutsamen Aspekte des meadschen Programms, denn Habermas sieht im
Wechsel von der beobachtenden zur performativen Perspektive eine der grundle-
genden methodischen Bedingungen fiir die Ausarbeitung eines qualitativen Be-
griffs der Individualitit.

Mead verfolgt nun die Entstehung sprachlicher Kommunikation am Leitfaden einer sukzes-
siven Umwandlung der objektiven oder natiirlichen Bedeutung systemisch geordneter
Zweck-Mittel-Relationen, die zwischen beobachteten Verhaltensreaktionen bestehen, in ei-
ne Bedeutung, die diese Verhaltensweisen fiir die beteiligten Organismen selbst gewin-

75
nen.

3.1 Semantisierung: Von der gestenvermittelten zur
symbolischen Interaktion

Im Anschluss an Mead verdeutlicht Habermas anhand der reziproken Reaktions-
struktur gestenvermittelter Interaktion die Genese von Bedeutung (Semantisie-
rung) und die damit verbundene Entstehung eines intersubjektiv konstituierten
Selbstbewusstseins.” Mead erkenne in der gestenvermittelten Interaktion von

73 Ebd. S. 15.

74 Vgl. etwa Mead, George Herbert: Mind, Self, & Society from the Standpoint of a
Social Behaviosrist, Chicago: University of Chicago Press 1967, S. 76

75 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 18.

76 Einschlagig fur die vorliegende Absicht ist der Abschnitt tiber Mead in der Theorie
des kommunikativen Handelns und der Artikel Individuierung durch Vergesell-

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 57

teraktion von Tieren ein semantisches Potential, welches durch Internalisierung
fiir die Interaktionsteilnehmer symbolisch verfiigbar gemacht werde.”” Der Se-
mantisierungsvorgang findet demnach im Ubergang von der gesten- zur symbo-
lisch vermittelten Interaktion statt. In der Theorie des kommunikativen Handelns
rekonstruiert Habermas dies folgendermaflen: Die Geste eines Organismus A
fithrt zu einer spezifischen Reaktion von Organismus B. Diese Reaktion ist eine
objektivierende und interpretierende Reaktion von Organismus B auf die Geste
von Organismus A und wird von diesem ebenfalls wahrgenommen, sodass A an-
hand der Reaktion von B realisiert, welche Bedeutung sein eigenes Verhalten fiir
Organismus B hat. Organismus B vermittelt Organismus A also ein objektiviertes
und interpretiertes Verstindnis seiner eigenen Aktion.

Indem der zweite Organismus auf die Geste des ersten mit einem bestimmten Verhalten,
und der erste Organismus auf die Anfangselemente dieser Verhaltensreaktion seinerseits re-
agiert, bringen beide zum Ausdruck, wie sie die Geste des jeweils anderen interpretieren,
d.h. verstehen. So verbindet jeder der beiden Interaktionsteilnehmer mit den Gebérden des
jeweils anderen eine typische, aber nur fiir ihn geltende Bedeutung.78

In seinem Aufsatz Individuierung durch Vergesellschaftung erklart Habermas ei-
nige Jahre spiter allerdings, dass die Reaktion von B auf die Geste von A erst
dann auch von A selbst als Interpretation verstanden werden kann, wenn die von
A hervorgebrachte Geste eine Lautgebirde ist.””

Mead muf} auf einen, schon von Herder genannten Umstand rekurrieren, um zu erkléren,
wann der objektive Vorgang der Interpretation des eigenen Verhaltens durch die Verhal-
tensreaktion eines anderen vom Aktor, dem dieses widerféhrt, als Interpretation verstanden
werden kann — namlich unter der Bedingung, daf} die vom anderen interpretierte Geste eine
Lautgebirde ist.*

Dies fithrt Habermas auf den Umstand zuriick, dass nur durch die Lautgebérde
eine gleichzeitige Affizierung von B und A stattfindet. Habermas scheint anzu-
nehmen, dass nur dann eine gemeinsame Interpretation und damit eine Bedeu-

schaftung. In letzterem legt Habermas den Schwerpunkt auf die Bedeutung des
meadschen Ansatzes filir den Selbstbewusstseinsbegriff, weshalb dieser Artikel von
besonderer Bedeutung ist. Allerdings geht Habermas in der Theorie des kommu-
nikativen Handelns teilweise genauer auf die Details und Schwierigkeiten des me-
adschen Modells ein.

77 Ebd. S. 18f.

78 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 20.

79 In der Theorie des kommunikativen Handelns spricht Habermas nur davon, dass es
im Falle der Lautgebérden »leichter [ist], die Einstellung des anderen einzunechmen,
weil der Sender akustische Signale ebenso gut wahrnehmen kann wie der Empfan-
ger« (ebd. S. 25).

80 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 215.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

tungsgleichheit hergestellt werden kann, wenn das Medium, durch das die Inter-
aktion stattfindet, beiden Aktoren zeitgleich zugénglich ist. Durch die Reaktion
von B auf die Lautgebdrde von A erhilt diese dann »fiir mich eine, der Perspekti-
ve des darauf reagierenden Anderen entlehnte Bedeutung«®'. Damit veréindere
sich ihr Charakter, sie bekomme eine Bedeutung und verwandle sich von einem
reinen Verhalten in einen Bedeutungstriger. Dieser Semantisierungsvorgang
werde bei Mead durch das »Modell der Verinnerlichung«** auf Dauer gestellt:
die Ubernahme jener Einstellung, die Organismus B durch seine Reaktion zum
Ausdruck bringt, fithre langfristig zu einer Internalisierung dieser Reaktion.
Diese Einstellungsiibernahme hat fir Habermas einen systematisch bedeutsamen
Stellenwert, da sie eine Bedeutungsidentitit konstituiert, die einerseits einen ge-
lungenen Handlungsanschluss erméglicht und andererseits die Moglichkeit bie-
tet, durch die Vorwegnahme der Deutung des Gegeniibers sein eigenes Verhalten
zu steuern.

Bevor nun die beiden Modelle der Einstellungsiibernahme bei Mead disku-
tiert werden, ist darauf hinzuweisen, dass der Notwendigkeitscharakter des Uber-
gangs von der gesten- zur lautvermittelten Interaktion von Habermas nicht ein-
leuchtend begriindet wird. Habermas verweist zundchst auf Herder, ohne aller-
dings eine genaue Stellenangabe zu nennen. Inhaltlich weist er auf die Bedeutung
der Lautgebarde fiir die Gleichzeitigkeit der Affizierung von A und B hin, ver-
deutlich jedoch nicht, weshalb diese Gleichzeitigkeit einen herausragenden Stel-
lenwert einnehmen soll. Habermas scheint in der Gleichzeitigkeit den Garanten
fiir die Moglichkeit zu sehen, dass A die Reaktion von B als eine Interpretation
seines Verhaltens begreifen kann. Moglicherweise will Habermas damit sagen,
dass bei einem rein nonverbalen Verhalten nicht klar ist, auf welchen Teil des
Verhaltens B genau reagiert. Daher sei das Merkmal der Lautgebdrde entschei-
dend fiir eine Zuordnung der zu interpretierenden Gebérde. Allerdings wird diese
Zuordnungssicherheit auch durch die Gleichzeitigkeit der Affizierung von A und
B in der Lautgebirde nicht wirklich hergestellt. Es ist immerhin denkbar, dass
die Lautgebirde gemeinsam mit einer Geste gedullert wird, die Reaktion von B
aber ausschlieBlich oder teilweise auf die Geste stattfindet. In seinen Uberlegun-
gen zu Herder bezieht sich Habermas mit aller Wahrscheinlichkeit auf dessen
Ausfiihrungen in Abhandlung iiber den Ursprung der Sprache und hier speziell
auf die Uberlegungen zu den »Ténen«®. Fiir Herder hingt die Entstehung der
Sprache notwendig mit der Féahigkeit des Menschen zur »Besonnenheit«, die er
auch »Reflexion« aber auch »Verstand« oder »Vernunft« nennt84, zusammen.>
Im Unterschied zum Tier, dessen »Sprache« angeboren und instinktgesteuert sei,

81 Ebd.S. 216.

82 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 21.

83 Vgl. Herder, Johann Gottfried: Abhandlung tiber den Ursprung der Sprache, Hans
Dietrich Irmscher (Hg.), Stuttgart: Reclam 2001, S. 44f.

84 Vgl. ebd. S. 26 und S. 31.

85 Zur Verwendung des Begriffes > Vernunft« bei Herder siehe ebd. S. 26ff.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 59

sei die Quelle der menschlichen Sprache in dieser Besonnenheit zu finden. »Der
Mensch, in den Zustand von Besonnenheit gesetzt, der ihm eigen ist, und diese
Besonnenheit (Reflexion) zum erstenmal frei wiirkend, hat Sprache erfunden.«*®
Besonnenheit bzw. Reflexion ist fiir Herder die Fahigkeit, von der Vielfalt der
Sinneseindriicke zu abstrahieren und sich auf ein einziges (Gegenstands-)Merk-
mal zu konzentrieren, es aus dem »Strom der Eindriicke« herauszuheben und iso-
liert zu betrachten.®” Dieses Merkmal dient als Wiedererkennungsfunktion und
bildet als winnerliches Merkwort«™ den Grundstein der Sprache. »Dies erste
Merkmal der Besinnung war Wort der Seele! Mit ihm ist die menschliche Spra-
che erfunden.«*’ Fiir den vorliegenden Zusammenhang ist von besonderem Inter-
esse, dass Herder erldutert, dieses Merkmal miisse in Form eines vom Ohr wahr-
nehmbaren Gerduschs erkannt worden sein. Nur das Ohr konne als »erster Lehr-
meister der Sprache«’ auftreten, da die grundlegenden Merkmale nur durch das
Gehor von der Natur auf den Menschen tibertragbar seien.

Da der Mensch blof3 durch das Gehor die Sprache der lehrenden Natur empféingt und ohne
das die Sprache nicht erfinden kann, so ist das Gehor auf gewisse Weise der mittlere seiner
Sinne, die eigentliche Tiir zur Seele und das Verbindungsband der {ibrigen Sinne geworden.91

Herder begriindet diese Behauptung mit einer ldngeren Darstellung der Bedeu-
tung des Gehors als mittlerem Sinn, der den anderen Sinnen aus spezifischen
Griinden iiberlegen sei.”” An keiner Stelle dieser Darstellung wird jedoch eine
systematische Bedeutung der Ausfithrungen Herders fir den Ubergang der
gesten- zur lautvermittelten Kommunikation deutlich. Herder erwihnt nichts,
was fiir die Entstehung der Sprache durch die Lautgebédrde und deren Bedeutung
fiir eine gleichzeitige Affizierung der Interaktionspartner einschlégig sein konnte.
Im Gegenteil, er geht im Gegensatz zu Habermas vielmehr von einer monologi-
schen Sprachentstehung aus, indem er die Relation zwischen Natur und Mensch
zum Ursprungspunkt der Sprachgenese erklért. Sprache findet bei Herder genau
jenen Ursprung, den Habermas ablehnt: Benennung von Gegenstandmerkmalen
als Ursprungshandlung der Sprachgenese — vollzogen von einzelnen Subjekten.
»Der Wilde, der Einsame hétte Sprache erfinden miissen, hétte er sie auch nie ge-
redet.«’® Und an anderer Stelle erklirt Herder: »Die Kette [der verschiedenen
Sprachen, Anm. dch] reicht fort und steht nur bei einem, dem ersten [Menschen,
Anm. dch] stille.«’

86 Ebd. S.31.
87 Ebd. S. 32.
88 Ebd. S. 33.
89 Ebd. S. 32.
90 Ebd.S. 44.
91 Ebd.S.57.
92 Vgl. ebd. S. 57-61.
93 Ebd. S. 35.
94 Ebd.S. 114

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Insofern ist es schon aus systematischen Griinden nicht méglich, dass die Be-
deutung des Gehors bei Herder eine konstruktive Bedeutung fiir die Schwierig-
keiten der Interpretation Habermas’ liefert, denn bei Habermas muss sie ihre Be-
deutung im Zusammenhang einer intersubjektiv angelegten Ursprungstheorie
entfalten.”

Fiir die Interpretation der Bedeutung der Lautgebérde bei Habermas ist aller-
dings eine Stelle bei Mead, die sich in einer fritheren Schrift findet, noch auf-
schlussreicher: Mead erklart dort, dass das Spezifikum einer, fiir die Identitit
konstitutiven Gebédrde ihre allgemeine Fahigkeit ist, das Individuum zu affizie-
ren. Damit kommt aber prinzipiell jede Gebérde, der diese Eigenschaften zuge-
sprochen werden kann, als identitdtskonstituierendes Element in Frage.

Jede Gebirde, durch die ein Individuum seinerseits ebenso angeregt werden kann, wie sie

andere anregt, und die daher bei ihm selbst in der Weise eine Reaktion hervorrufen kann,

wie sie dies sonst bei anderen macht, dient als Mechanismus fiir den Aufbau einer Ich-
- 96

Identitit.

Hans Joas erkldart dazu, dass Mead »die Selbstwahrnehmung der Lautgebédrde
[natiirlich] nicht fiir die einzige Mdglichkeit zum Aufbau einer Identitiit [hilt]«’”.
Andernfalls sei beispielsweise auch die Entwicklung einer Identitdt bei von Ge-
burt an taubstummen Menschen nicht erklirbar.”® Und obwohl Joas den »evolu-
tiondren Wert der Selbstwahrnehmung der Lautgebirde« selbst als einen »ent-
scheidenden neuen Gedanken«’® bei Mead bezeichnet, schrinkt er dessen Bedeu-
tung erheblich ein, indem er erklart, iiber die Lautgebirde konne eigentlich nur
ausgesagt werden, dass »die Entwicklung [auf phylogenetischer Ebene] wohl
iiber die Lautgebirde verlaufen«'® ist. Trotz dieser Erliuterungen behauptet Joas
anschlieBend sofort, die Lautgebérde sei eine, wenn auch nicht hinreichende, so
doch notwendige Bedingung der Entstehung von Ich-Identitit. Diese Folgerung
ist meines Erachtens gerade vor dem Hintergrund der vorherigen Ausfithrungen
unverstidndlich. Im Gegensatz dazu mochte ich die weiter unten detailliert be-
griindete These vertreten, die auch mit den Uberlegungen Joas iiberein zustim-
men scheint, dass Mead keine kategoriale Differenz von gesten- und lautvermit-
telter Interaktion behauptet. Fiir Habermas, so die These weiter, ist dieser Uber-
gang auch nicht deshalb von Bedeutung, weil er bereits bei Mead Erwihnung

95 Es gibt andere Stellen bei Herder, die fiir die kommunikative Handlungstheorie von
Habermas einen wesentlich besseren Ansatzpunkt bieten wiirden. Etwa die, an der
Herder eine systematische Primérstellung der Verben gegeniiber den Nomen be-
hauptet (vgl. ebd. S. 47ft.).

96 Mead, George Herbert: »Die Definition des Psychischen«, in: Hans Joas (Hg.),
G.H. Mead, Gesammelte Aufsitze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1980, Bd. 1, 102.

97 Joas, Praktische Intersubjektivitdt, S. 108.

98 Vgl. ebd.

99 Ebd. S. 107.

100 Ebd. S. 108.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 61

findet, sondern aus einem anderen, von ihm an dieser Stelle verschwiegenen
Grund: nur durch diese Unterscheidung wird eine Differenzierung zwischen an-
passungsorientierter Gesten- und vernunftorientierter Lautkommunikation mog-
lich. Insofern der Ubergang zwischen beiden Kommunikationsformen demnach
nicht als notwendig rekonstruiert werden kann, wire die fiir Habermas so wichti-
ge Moglichkeit einer kategorialen Differenzierung zwischen funktionaler
Gestenvermittlung und vernunftimprégnierter Lautgebédrde hinféllig. Bei Mead
findet sich diese Einschdtzung schon allein deshalb nicht, weil eine Kontinuitét
zwischen beiden fiir sein naturalistisches Modell kein Problem darstellt — fiir Ha-
bermas’ Ethik hitte diese Kontinuitét allerdings weit reichende Konsequenzen.

3.2 Das darwinistische Modell der Einstellungsiibernahme:
Naturalismus statt Metaphysik'"'

Habermas konstatiert zwei unterschiedliche Beschreibungsweisen bei Mead, wie
der Zustand einer (permanenten) Einstellungsiibernahme hergestellt werden
kann: In der ersten Beschreibung gehe Mead davon aus, dass durch eine Verzo-
gerung der Reaktion, eine intelligente Reflexion von Organismus A auf sein Ver-
halten stattfindet, d.h. A nimmt eine Art Reaktionsabwigung vor, die faktisch die
Bedeutung einer Einstellungsiibernahme erhilt. Dies, so Habermas, setze aller-
dings voraus, dass A schon iiber jenes Wissen verfligt, welches er — innerhalb
dieses Modells — erst aufgrund von Reaktion,; {iberhaupt entwickeln kann, denn
um dariiber reflektieren zu konnen, welche Form der Reaktion angemessen sei,
miisse A bereits Alternativen eigenen Verhaltens gegeneinander abwigen kon-
nen, was eine bestimmte Form von Selbstbewusstsein bereits voraussetze. Wolle
man dennoch an diesem »Theorem der gehemmten bzw. verzogerten Reakti-
on«'% festhalten, so stelle die einzige Alternative zu einer zirkuliren Erkldrung
der Riickfall in die Annahmen der Bewusstseinsphilosophie dar. Habermas will
damit sagen, dass nur dann ohne Zirkel von einem Wissen iiber die Reaktion des
Gegeniibers ausgegangen werden kann, wenn man das entwickelte Subjekt an
den Anfang der Uberlegungen stellt. Allerdings war es gerade die Absicht von
Habermas in Ankniipfung an Mead gerade dieses Modell des methodischen Indi-
vidualismus zu tiberwinden. Habermas hélt daher ein zweites Erklarungsmodell,
welches er bemerkenswerter Weise das darwinistische nennt, fiir konsequenter.
Dieser Ansatz gehe davon aus, dass »der Anpassungsdruck, den die Beteiligten
in komplexeren Interaktionen, ob nun unter dem Zwang zur Kooperation oder
erst recht im Fall von Konflikten, aufeinander ausiiben, eine Primie auf erh6hte
Reaktionsgeschwindigkeiten aussetzt«.'” Die erste Stufe der Einstellungsiiber-
nahme wire damit die Konsequenz eines funktionalen Imperativs, der sich aus

101 Im Folgenden bezeichnet Reaktion; die Reaktion von Organismus B auf die Akti-
on von Organismus A; Reaktion, steht fiir die Reaktion von A auf Reaktion,;.

102 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 24.

103 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Anpassungsoptionen ergibt. Habermas unterstiitzt diese Erkldrung vor allem auf-
grund seiner Ablehnung der zirkuldren bzw. bewusstseinsphilosophischen Alter-
native, in der erneut das einzelne Subjekt im Vordergrund stehen und wodurch
ein entscheidender Vorteil der meadschen Theorie fiir Habermas verloren gehen
wiirde.

An dieser Stelle wird sehr gut deutlich, dass Habermas naturalistische Argu-
mente verwendet, um die metaphysischen Aspekte der Bewusstseinsphilosophie
zu iiberwinden: »Anpassung statt metaphysischem Individualismus« kénnte man
diese Strategie nennen. Erneut stellt sich allerdings die Frage, wie Habermas bei
dieser Strategie die Reduktion von kommunikativer auf instrumentelle Vernunft
vermeiden will. Anstatt die problematischen Aspekte der Kritischen Theorie auf-
zuheben, scheint er mit seiner Argumentationsstrategie in eine Situation zu gera-
ten, deren Analyse und Kritik gerade eines der Hauptanliegen von Horkheimer
und Adorno gewesen ist.

3.3 Die habermassche Erweiterung des Modells der
Einstellungsiibernahme um den Aspekt der Adressierung

Habermas erklédrt zundchst, dass Meads Modell der Einstellungsiibernahme so
verstanden werden konne, als sei damit ausschlieBlich gemeint, »daf3 der eine In-
teraktionsteilnehmer vorweg die Einstellung einnimmt, in der der andere auf die
eigene Lautgeste reagieren wird«'*. Von der beobachteten Anschlussfihigkeit
der Reaktion zweier Organismen lasse sich aber nicht auf die Bedeutungsidenti-
tét der zur Interaktion verwendeten Symbole schlieBen. Denn »dal3 beide densel-
ben Stimulus iibereinstimmend interpretieren, ist ein Sachverhalt, der an sich,
aber nicht fiir sie existiert«'®’. Habermas ist also der Ansicht, dass Meads Modell
nicht dazu verwendet werden kann, die Entstehung der Bedeutungsidentitit von
Symbolen zu erkldren. Diese stelle sich erst ein, wenn A eine Lautgebédrde an B
adressiere. Mead unterscheide nicht hinreichend zwischen der Ahnlichkeit der
Reaktion auf eine spezifische Geste und dem Adressieren einer Geste an ein Ge-
geniiber als Interpreten. Erst durch diese Zu- oder Hinwendung an ein Gegeniiber
als Adressat und Interpret der eigenen Gesten bzw. AuBerungen komme Bedeu-
tungsidentitét zustande. B nimmt dann auch im Bewusstsein von A die Rolle des
Interpreten der Reaktion von A ein, d.h. A richtet sich an B im vollen Bewusst-
sein der Rolle von B als Interpret seiner eigenen Aussagen. Dies geschehe genau
dann, wenn A seine Geste in der Erwartung hervorbringt, dass sie fiir B eine be-
stimmte Bedeutung hat, denn in diesem Fall begegnet A »als ein soziales Objekt,
das auf die eigene Geste nicht mehr nur adaptiv reagiert, sondern mit dieser Ver-
haltensreaktion eine Deutung der eigenen Geste zum Ausdruck bringt«'®. Ha-
bermas ist der Ansicht, dass erst durch dieses Moment der Adressierung eine

104 Ebd. S. 25.
105 Ebd.
106 Ebd. S. 26f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 63

Kommunikation im eigentlichen Sinne entsteht, denn damit lernen die Interakti-
onsteilnehmer »zwischen kommunikativen Akten, die an ein Gegeniiber adres-
siert sind, und konsequenzorientierten Handlungen, die etwas bewirken, zu un-
terscheiden«'®’. Wird nun diese adressierende Einstellung von beiden Interakti-
onsteilnehmern wechselseitig internalisiert, entstiinden zum ersten Mal Sprecher
und Hérer fiir sich.

Sobald sie [Ego und Alter] diese adressierende Einstellung des anderen auch sich selbst ge-
geniiber einnehmen, lernen sie die Kommunikationsrollen von Horer und Sprecher: sie ver-

halten sich zueinander wie Ego, das einem Alter Ego etwas zu verstehen gibt.108

Der Sprecher sieht sein Gegeniiber nun nicht mehr ausschlielich als ein Objekt,
auf das Einfluss genommen werden kann, sondern als Adressaten der gedulerten
Lautgebédrde und damit als (potentiellen) Kommunikationspartner, der entweder
ablehnend-kritisch oder zustimmend reagieren kann. Diese Genese von Sprecher
und Hérer stellt fiir Habermas die zweite Stufe der Einstellungsiibernahme'” dar,
an die sich unmittelbar die dritte und letzte Stufe anschliefit. Nach Habermas ist
diese durch den Vorgang der Normierung von Verhaltenserwartungen gekenn-
zeichnet, der direkt mit dem Moment der Adressierung auf der einen und der
Moglichkeit des Misslingens der Kommunikation auf der anderen Seite in Ver-
bindung steht: A richtet sich an B in der Erwartung, dass dieser auf eine be-
stimmte Art und Weise reagieren sollfe. Reagiert B nun in einer von A nicht er-
warteten Weise, so sei die Enttduschung, die A dariiber anschlieBend duf3ere, eine
Enttduschung iiber die misslungene Kommunikation und nicht iiber die Folgen
von Bs faktischem Verhalten.''’ Die Normierung der Verhaltenserwartungen als
dritte Stufe der Einstellungsiibernahme resultiert aus den Lerneffekten, die durch
diese misslungene Kommunikation entstehen. Denn die Enttduschung von Ego
auf die misslungene Kommunikation mit Alter, hilt Ego dazu an, sich in die La-
ge von Alter zu versetzen, um die Anschlussféhigkeit durch eigene Verhaltens-
konditionierung herzustellen — und vice versa. Habermas spricht hier auch von
der »Internalisierung der Stellungnahme eines anderen zur fehlerhaften Verwen-
dung von Symbolen«111. Dieser dritte Fall der Perspektiveniibernahme ist die
Grundlage fiir die Ausbildung eines Regelsystems der Symbolverwendung.112

Mit diesen drei Stufen der Einstellungsiibernahme glaubt Habermas den Uber-
gang vom konsequenzorientierten Verhalten zweier Interaktionspartner zum
kommunikativen Handeln dargestellt zu haben. Der entscheidende Aspekt be-
steht im Begriff der Adressierung, durch die Alter nach Ansicht von Habermas

107 Ebd. S. 28.
108 Ebd. S. 27.
109 Vgl. ebd.
110 Vgl. ebd.
111 Ebd. S. 30.
112 Ebd. S. 30ff.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

zum ersten Mal als potentieller Kommunikationspartner und nicht ausschlielich
als beeinflussbares Objekt in Erscheinung tritt. Es wird spéter zu zeigen sein,
dass der Aspekt der Adressierung als eine Relativierung der Anpassungshand-
lung innerhalb des darwinistischen Modells der Einstellungsiibernahme verstan-
den werden konnte. Ware diese Relativierung berechtigt, so wiirde dadurch die
oben geiibte und noch zu differenzierende Kritik am Anpassungsmodell gegen-
standslos. Demgegentiber wird in der vorliegenden Arbeit allerdings aufzuzeigen
versucht, dass der Aspekt der Adressierung das Problem der Angleichung der
kommunikativen an die instrumentelle Vernunft nicht zu 16sen vermag, da es
ebenfalls moglich ist, ihn im Rahmen des darwinistischen Modells einer Pramie
fiir erh6hte Anpassungsflexibilitit zu verstehen.

3.4 Das Selbstbewusstsein als kommunikativ erzeugtes Phanomen

Das an Mead orientierte Modell der dreistufigen Einstellungsiibernahme ist die
Grundlage fiir die Entwicklung eines Selbstbewusstseinsbegriffs, der den Apo-
rien der Bewusstseinsphilosophie entgehen soll. Das Ego entwickelt hier erst
durch die Vermittlung iiber Alter ego eine Bezichung zu sich selbst, die unter
Bezugnahme auf bewusstseinsphilosophische Prdmissen nach Ansicht von Ha-
bermas, nur um den Preis der Objektivierung und Zirkularitit erklart werden
konnte.

Anders als im Falle einer reflexiven Beziehung, die dadurch zustande kommt, daf} sich ein
Subjekt auf sich selbst zuriickbeugt, um sich zum Objekt seiner selbst zu machen, besagt
das Modell der Verinnerlichung, daB sich das Subjekt in einem AuBeren wiederfindet, in-

dem es das, was ihm als Objekt entgegentritt, in sich hineinnimmt und aneignet.1 13

An anderer Stelle erklart Habermas, dass in diesem Modell »die elementare Form
der Selbstbeziehung durch die Interpretationsleitungen eines anderen Interakti-
onsteilnehmers ermoglicht wird«''*. Diese Form der Selbstbeziehung ist zugleich
die Grundlage fiir die Differenzierung der systematisch bedeutsamen Begriffe »I«
und »Mey, die Habermas von Mead tibernimmt. »>I< bezeichnet dabei jenen Aspekt
des Aktors (A), der methodisch vor der vermittelten Selbstbeziehung liegt, also —
vereinfacht ausgedriickt — den reizauslosenden Organismus. »Me« bezieht sich
ausschlieBlich auf jenen Teil des »Subjekts«, der durch die, iiber den Horer ver-
mittelte Riickbeziehung (Reaktion;) hervorgerufen wird. Der Reiz den Organis-
mus A an Organismus B iibermittelt, hatte iiber Reaktion; und damit die erste
Stufe der Perspektiveniibernahme auch fiir A einen spezifischen Sinn bekommen.
Entscheidend ist hier, dass Organismus A durch diese Vermittlung zugleich eine
bestimmte Perspektive auf sich selbst bekommt, die abhédngig von der Reaktion
des Gegentibers ist. Insofern kann man das >Mex« als die im Alter Ego gebrochene

113 Ebd. S. 21.
114 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 215.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 65

Selbstbeziehung des Ego bezeichnen. Der Aktor verdoppelt sich also innerhalb
dieser vermittelten Selbstbeziehung »in die Instanz eines >Mich¢, das dem per-
formativen >Ich¢ als Schatten folgt — als Schatten, denn »mir< bin »ich« als der Ur-
heber einer spontan vollzogenen Gebirde nur in der Erinnerung gegeben«' .

Vor allem die letzte Formulierung (»denn »mir< bin »ich« als der Urheber ei-
ner spontan vollzogenen Gebédrde nur in der Erinnerung gegeben) ist hier wich-
tig, denn damit erkldrt Habermas den vermittelten Selbstbezug zur systemati-
schen Grundlage aller weiteren Selbstbeziige. »Denn das Selbst der origindren
Selbstbeziehung ist ein aus der performativen Einstellung einer zweiten Person
konstituiertes, aber nicht aus der Beobachterperspektive einer dritten Person ver-
gegenstindlichtes >Mich<.«'

Demnach ist das Selbstbewusstsein fiir Habermas ein Phianomen, das nur im
sozialen und intersubjektiven Zusammenhang gedacht werden kann. Gleichzeitig
wird auch der Status des Selbstbewusstseinsbegriffs bei Habermas deutlich, denn
wenn der erste Selbstbezug methodisch nur in der Vermittlung iiber eine andere
Person bzw. einen anderen Organismus hergestellt werden kann, und diese Ver-
mittlung unmittelbar abhingig ist von der Reaktion auf eine Lautgebirde, so ist
damit auch die Konstitution des Selbstbewusstseins von dem sozialen Verhiltnis
kommunikativer Interaktion abhéngig und wird nicht durch die Reflexion eines
einsamen Subjektes auf sich selbst hergestellt. »Deshalb ist das urspriingliche
Selbstbewuftsein kein dem Subjekt innewohnendes, ihm zur Disposition stehen-
des, sondern ein kommunikativ erzeugtes Phinomen.«'"’

Habermas begreift die Konstituierung des Selbstbewusstseins im Anschluss
an Mead demzufolge nicht als das unmittelbare Selbstverhiltnis eines Subjektes
(Bewusstseinsphilosophie, Heidelberger Schule), sondern als Resultat sozialer
Verhiltnisse. Aus dieser Bestimmung des Selbstbewusstseinsbegriffs als Ver-
mittlungsbegriff resultiert neben der Abgrenzung gegeniiber dem Selbstbewusst-
seinsbegriff der Bewusstseinsphilosophie auch eine interessante Ubereinstim-
mung Habermas’ mit spezifischen Aussagen der analytischen Philosophie.

3.5 Der Verlust des privilegierten Zugangs zu den res cogitans

Habermas hatte in der Theorie des kommunikativen Handelns bereits darauf hin-
gewiesen, dass er der Ansicht ist, Mead vernachléssige in seiner Theorie der Per-
spektiveniibernahme die Kategorie der Adressierung. In seinem Aufsatz Indivi-
duierung durch Vergesellschaftung nimmt er diese Kritik erneut auf und formu-
liert sie im Sinne einer Kritik an den Selbstbewusstseinstheorien der Bewusst-
seinsphilosophie. Die Moglichkeit der Genese eines Bewusstseins von sich selbst
ist fiir Habermas von dem kommunikativ-sozialen Verhiltnis zu einem anderen
Organismus abhingig. Wichtig ist jedoch die Unterscheidung der Genese eines

115 Ebd. S.216.
116 EbdS.217.
117 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Selbstbewusstsein, das sich dem evolutionstheoretischen Modell von Mead zu-
folge durch die Entstehung der Sinnkategorie im Reiz-Reaktionsverhéltnis zwei-
er Organismen bildet auf der einen, und des reflektierten Selbstbewusstsein, des-
sen Annahme sprachliche Kommunikation bereits voraussetzt auf der anderen
Seite. Diese Differenzierung bleibt nach Auffassung von Habermas bei Mead
ungenau, was in der Theorie des kommunikativen Handelns durch die Annahme
von drei Stufen der Perspektiveniibernahme verdeutlicht wurde. Auf der zweiten
Stufe der Ubernahme lernen die Aktoren nach Habermas »was es heiBt, eine Ges-
te in kommunikativer Absicht zu verwenden und eine reziproke Beziehung zwi-
schen Sprecher und Hérer einzugehen«''®. Die Fokussierung auf den Ubergang
von instinktgesteuerten Organismen zu Gesprichspartnern ist fiir die habermas-
sche Kritik an den Selbstbewusstseinstheorien, die sich in die Tradition der Be-
wusstseinsphilosophie stellen, bedeutsam, findet sich in dieser Form jedoch nicht
bei Mead. Habermas erklirt, dass jener »Phidnomenbereich, der je mir zuge-
schriebenen Vorstellungen, von dem die Subjektphilosophie seit Descartes als
einem scheinbar Letzten ausgeht«'"”, und deren Inhalte auch als sres cogitans
bezeichnet werden, sich ausschlielich im reflektierten, die sprachliche Kommu-
nikation bereits voraussetzenden Verhiltnis eines Subjektes zu sich selbst, er-
schlie3t. Mit anderen Worten, Habermas ist der Ansicht, dass der Bereich des
Wissens, den Henrich der reinen Selbstbezichung des Subjektes vorbehélt und
dessen exklusiver Wissensstatus fiir Habermas ein metaphysisches Format be-
sitzt'?®, dem Subjekt nur deshalb zugénglich ist, weil es die Fahigkeit hat, in ein
Gesprich mit sich selbst einzutreten. Conditio sine qua non dieses internalisierten
Dialogs und damit des Zugangs zu den res cogitans ist die sprachliche Kommu-
nikation mit anderen Subjekten, womit das exklusive Wissen des Selbstbewusst-
seins bei Habermas letztendlich als Resultat der Fahigkeit zur Kommunikation in
Erscheinung tritt.

Vereinfachend kann man also sagen, dass Henrich im Selbstbewusstsein ei-
nen unmittelbaren Zugang zum Wissen von sich selbst sieht, Habermas hingegen
eine Selbstbewusstseinstheorie vertritt, die nur vermitteltes Wissen von sich
selbst kennt.

3.6 Epistemisches und praktisches Selbstbewusstsein

Nach Ansicht von Habermas legt Mead den Schwerpunkt seiner Selbstbewusst-
seinstheorie auf eine bestimmte Form der Selbstbeziehung, die Habermas >epis-
temische Selbstbeziehung« nennt. In dieser Art der Selbstbeziehung gehe es vor-
nehmlich um die Genese von Bedeutungsidentitit bzw. von symbolischer Kom-
munikation. Damit werde jedoch ein wichtiger Aspekt von Interaktion ignoriert,

118 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 28.

119 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 217f.

120 Vgl. Henrich, Fluchtlinien, S. 111 und Habermas, Riickkehr zur Metaphysik, S.
901.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 67

denn eine Signalsprache greife »noch nicht auf die Impulse und das Verhaltens-
repertoire iiber«.'*' Der unmittelbare Ubergang Meads von der Entwicklung einer
symbolvermittelten Interaktion zum normativ gesteuerten Handeln ist daher auch
nach Ansicht von Habermas unzuldssig. Mead nehme eine ungeniigende Diffe-
renzierung zwischen symbolischer Kommunikation und der Kommunikation mit-
tels eines ausdifferenzierten Sprachsystems vor. Zur Verdeutlichung erldutert
Habermas, dass Sprache neben ihrer Funktion als Medium der Verstindigung
zugleich Medium der Vergesellschaftung und der Handlungskoordinierung von
Individuen ist'*; durch seine Konzentration auf die Funktion der Verstindigung
und der Vergesellschaftung vernachldssige Mead den Aspekt der Handlungsko-
ordinierung. Habermas verlagert aus diesem Grund den Schwerpunkt der Analy-
se symbolischer Interaktion auf die Analyse der Handlungskoordinierung, genau-
er der Genese normenregulierten Handelns.

Bisher haben wir uns mit der Umstellung der Kommunikation von Gesten auf Sprache be-
fasst und die Frage nach den Bedingungen einer bedeutungsidentischen Verwendung von
Symbolen behandelt; nun miissen wir die Umstellung der Interaktion von einem vorsprach-
lichen, instinktgebundenen auf einen sprachabhéngigen, kulturell gebundenen Steuerungs-

. " w12
modus verfolgen, um den neuen Mechanismus der Handlungskoordinierung aufzukléren. 3

Bei der Umstellung dieses Steuerungsmodus handelt es sich kurz gesagt um ei-
nen Ubergang von der Einstellungs- zur Rolleniibernahme.'** Entscheidend ist,
dass Ego im Fall der Rolleniibernahme Alters normative und nicht, wie im Fall
der Einstellungsiibernahme, dessen kognitive Erwartungen tibernimmt. Gleich-
zeitig @ndere sich auch der Status des »Mex, denn insofern die, iiber das andere
Subjekt vermittelte Selbstbeziehung sich nicht mehr auf die Bedeutungsidentitét
der verwendeten Symbole, sondern auf die eigene Verhaltensregulierung bezieht,
sei das »Me« nicht mehr Sitz eines reflektierten Selbstbewusstseins, sondern die
Instanz einer allgemeinen Selbstkontrolle. Anders ausgedriickt, wenn sich die
vermittelte Selbstbezugnahme interagierender Subjekte nicht mehr auf die Ko-
ordinierung der Verstindigung, sondern auf die Koordinierung der Verhaltenser-
wartungen bezieht, tritt Reaktion; als verhaltensregulierendes und nicht mehr als
Bedeutungsgleichheit herstellendes Moment in Erscheinung. Diese Struktur ver-
deutlicht Habermas in der Theorie des kommunikativen Handelns an den von
Mead verwendeten Begriffen »play«, »game« und »generalized other«.'”> Wich-
tig ist an dieser Stelle vor allem der Begriff des »generalized other«, da er einen
systematischen Stellenwert fiir die Diskursethik entfaltet. Der Begriff verweist

121 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, 40.

122 Ebd. S. 41. (Vgl. auch unten III. 2. Handlungskoordinierung und Sprechaktanaly-
se)

123 Ebd. S. 40.

124 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 219.

125 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 53ff.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Begriff verweist auf die Generalisierung der partikularen Interessen zu allgemei-
nen Verhaltenserwartungen, die nicht mit der »Gewalt der generalisierten Will-
kiir aller Einzelnen«'?® zusammenfallen.

Zusammenfassend ldsst sich vorldufig festhalten, dass, im Gegensatz zur rein
epistemischen Selbstbeziehung, die keine direkte Moglichkeit zur Handlungsko-
ordination zwischen den Subjekten beinhaltet, die praktische Selbstbeziehung
langfristig zu generalisierten Verhaltenserwartungen fiihrt, die (auch im Sinne
der freudschen Theorie) vom handelnden Subjekt verinnerlicht werden miissen.
Diese internalisierte Kontrolle {ibt nach Habermas’ Ansicht das >Me« des prakti-
schen Selbstverhéltnisses aus. Im Zentrum des praktischen Selbstverhéltnisses
steht also nicht mehr die Genese des Selbstbewusstseins durch Perspektiveniiber-
nahme, sondern die Selbstkontrolle per Rolleniibernahme. Zwar wird die Struktur
des vermittelten Selbstbezuges aufrechterhalten, doch das Ziel der Verhaltensko-
ordination ist ein anderes als das Ziel der Genese symbolischer Interaktion: es
fungiert als Instanz der Selbstkontrolle und nicht ausschlielich als Medium der
Verstindigung. Das »Me« des praktischen Selbstbezuges, das sich der Selbstkont-
rolle durch die Antizipation der Verhaltenserwartungen aller Anderen, und nicht
mehr nur einer bestimmten Gruppe, unterwirft, nennt Habermas mit Mead den
»generalized other«.'?’

Damit entsteht zwischen >I< und >Me« eine Struktur, die an das Verhiltnis
von »Uber-Ich¢ und >Es< bei Freud erinnert, denn das >I« tritt innerhalb des prakti-
schen Selbstverhiltnisses als Quelle der Spontaneitdt auf, deren Kontrolle erst
durch die Ubergeneralisierung des >Me«¢ hervorgerufen wird. Habermas bezeich-
net dies als die »Pointe des Ansatzes«'>® von Mead. Allerdings stellt sich ange-
sichts der verhaltenskontrollierenden Aufgabe des »Me« die Frage, inwiefern das
»I¢ letztlich nicht ginzlich im »Me< und damit innerhalb der Anpassung an die ge-
sellschaftlichen Normerwartungen aufgeht. Diese Frage ist fiir die Analyse des
Individualitétsbegriffs und der Ich-Identitit von Bedeutung, weil eine Anglei-
chung des »I« an das »Mex« letztlich genau auf jene Abwertung der Individualitit
gegeniiber der Allgemeinheit hinauslaufen wiirde, deren Kritik der Ausgangs-
punkt des Aufsatzes Individuierung durch Vergesellschaftung ist.'” Habermas
erklart daher, dass die dynamische (oder dialektische) Struktur der beiden Pole
fiir die Bildung einer Ich-Identitdt und damit von Individualitdt entscheidend ist,
denn in der Internalisierung der Verhaltenserwartungen des >Me« bestehe fiir den
noch unkontrollierten Willen des »I< die Bedingung der Moglichkeit tiberhaupt

126 Ebd. S. 62.

127 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 219.

128 Ebd. S. 220.

129 Vgl. dazu auch Diising, Edith: Intersubjektivitit und Selbstbewusstsein: Behavio-
ristische, phidnomenologische und idealistische Begriindungstheorien bei Mead,
Schiitz, Fichte und Hegel, KéIn: Dinter 1986, S. 79-88 und die Diskussion um
Kommunitarismus und Liberalismus im nichsten Kapitel der vorliegenden Arbeit.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 69

einen verantwortlichen und selbstbewussten Willen auszubilden. In diesem Sinn
entwickelt sich iiber die Vermittlung des >Me« aus der Begierde ein Wille.

Das Selbst des praktischen Selbstverhdltnisses ist nicht der Erinnerungsschatten, der
sich einer vorgingigen Spontaneitit anschmiegt, sondern ein Wille, der sich einzig
durch Vergesellschaftung zu einem >Ich will¢, zu einem >Ich kann einen neuen Anfang
setzen, fiir dessen Folgen ich verantwortlich bing, konstituiert.'*

Die Spontaneitdt des >I< bleibt diesem Modell zufolge fiir die Genese einer Ich-
Identitdt bedeutsam, die sich nicht geradehin an die generalisierten Verhaltens-
erwartungen anpasst.

Habermas versucht sich mit diesem Ansatz implizit auch zwischen liberalen
und kommunitaristischen Konzeptionen zu positionieren. Dies wird besonders
deutlich, wenn man das Augenmerk auf die Dialektik von >I< und »>Mex« richtet.
Dort zeigt sich, dass Habermas versucht, einen systematischen Vorrang sowohl
der Gruppe als auch des Selbst zu vermeiden. Die liberale Tradition einer
kontraktualistischen Gesellschaftsauffassung begreift das Subjekt als begriffli-
chen Ausgangspunkt der Gesellschaftsgenese, wohingegen der Kommunitaris-
mus einen begrifflichen wie konkreten Vorrang der Gesellschaft vor dem Subjekt
behauptet. Auch Habermas’® Konzeption des kommunikativ konstituierten
Selbstbewusstseins geht davon aus, dass Gesellschaftlichkeit nicht aus dem (ver-
traglichen) Zusammenschluss einzelner Subjekte entstanden ist, sondern Subjek-
te selbst nur innerhalb einer Gemeinschaft tiberhaupt entstehen kdnnen. Damit
steht er prima facie den kommunitaristischen Theorien ndher. Allerdings ver-
weist die Ablehnung einer Ineinssetzung von I und Me auf einen Rest liberalisti-
schen Gedankenguts, der vom Kommunitarismus in dieser Form nicht behauptet
wird.

Nach Ansicht von Edith Diising ist der Versuch Habermas’, Individualitét
qualitativ und nicht nur ex negativo auszuzeichnen, allerdings misslungen, da
auch bei ihm letztendlich das Allgemeine iiber das Einzelne triumphiere. »Das
Individuelle soll als das Wesentliche ausgezeichnet werden und kann doch nur
als das Akzidentelle, ndmlich als dasjenige bestimmt werden, was von der exem-
plarischen Verkdrperung eines generisch Allgemeinen abweicht.«'*' Diising ver-
tritt damit die Auffassung, dass Habermas in seiner Adaption des meadschen An-
satzes einer Vormachtstellung des »Me« das Wort rede, die letztlich auf eine
Schwichung des Individualititsbegriffs hinauslaufe und in der Tat die Herrschaft
der Allgemeinheit tiber das Einzelne verfestige.

In dieser Diskussion zeigt sich das politische Potential der Diskussion um
den Begriff des Selbstbewusstseins. Auch die Debatte von Henrich und Haber-
mas sowie der Gegenentwurf einer Selbstbewusstseinstheorie bei Habermas kann
durchaus politisch verstanden werden. Die Begriffe Individualitdt und Identitét

130 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 221.
131 Dising, Intersubjektivitit und Selbstbewusstsein, S. 187f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

konnen namlich ebenfalls als soziologisch-politische Kategorien verstanden wer-
den, die Habermas bei der Analyse der Strukturverdnderung von

Gleichzeitig wird nun auch der Bezug der Theorie von >I< und »Me« zu den
gesellschaftlichen Strukturverdnderungen deutlich, die im Kapitel »Dialektik der
Rationalisierung« beschrieben wurden: Die kulturelle Differenzierung erhoht
nidmlich die Abstraktion der Verhaltenserwartungen insofern, als sie einen grofe-
ren Raum mdoglichen und dennoch normkonformen Verhaltens erdffnet. Anders
ausgedriickt, die {iber das »Me« vermittelte konventionelle Ich-Identitidt wird im
Verlauf der kulturellen Differenzierung nicht zuriickgedréngt, sondern einer ho-
heren Abstraktionsstufe zugefiihrt. Dadurch eroffnet sich fur das >I«< ein groBerer
Verhaltensspielraum, der allerdings mit dem Erwartungsdruck erkauft wird, sich
»in Richtung auf eine >umfassendere Gesellschaft»'** zu entwerfen, denn die
einheitlichen Strukturen konventioneller Gesellschaften stehen in diesem Sinne
nicht mehr zur Verfiigung. Der Einzelne steht somit vor der Aufgabe, seine eige-
ne Identitdt gegeniiber immer abstrakteren moralischen Normen und zum Teil
widerspriichlichen Anforderungen an die eigene Biographie zu entwerfen. Daher
fuhrt Habermas die Begriffe »ideale Rolleniibernahme« und »universeller Dis-
kurs« ein, an dem der Einzelne zum Zweck der Konstitution moralischer Normen
innerhalb postkonventioneller Gesellschaftsformationen kontrafaktisch teilneh-
men muss. Damit ist ein Ausblick auf die Problematik der Normenbegriindung
innerhalb nachmetaphysischer Gesellschaften gegeben, die uns im Zusammen-
hang der detaillierten Darstellung der Diskursethik noch beschéftigen wird.

4. Zusammenfassung:
Die Sdkularisierung des Selbstbewusstseins

Es ist nun moglich, die spezifischen Aspekte des habermasschen Selbstbewusst-
seinsbegriffs zusammenzufassen und die Differenzen, auch hinsichtlich der me-
taphysischen Implikationen, zur traditionellen Selbstbewusstseinskonzeption der
Bewusstseinsphilosophie zu verdeutlichen.

Als allgemeiner Grund fiir die Bezugnahme von Habermas auf Mead wurde
der meadsche Ansatz zur Auflosung der aporetischen Situationen genannt, in die
jene Theorien sich verwickelt hatten, die die bewusstseinsphilosophischen An-
nahmen teilen. Zu dieser Problemlage gehort auch die hier als Generalweinwand
bezeichnete Kritik Habermas’, derzufolge die Bewusstseinsphilosophie das
Selbstbewusstsein aus der methodischen Voraussetzung eines einzelnen Subjek-
tes ableiten will. Der Status, den das Wissen von sich selbst im Kontext einer
solchen Selbstreflexion annimmt, wird als exklusiv und empirisch nicht zu wi-
derlegen vorgestellt. Diese Exklusivitit der Gewissheit ist fiir Habermas ein
Kennzeichen metaphysischer Theorien. Insofern liegt die entscheidende Diffe-

132 Ebd. S. 223.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 71

renz der henrichschen und der habermasschen Theorien, bezogen auf die Frage
nach den metaphysischen Implikationen, im Status des Wissens von sich selbst.
Betrachtet man die detaillierte Darstellung der Bezugnahme Habermas’ auf
Mead, so kann diese Differenz nun erldutert werden:

Von grundlegender Bedeutung ist zunédchst, dass Habermas den Begriff des
Selbstbewusstseins in einen systematisch notwendigen Zusammenhang zur Inter-
aktion von 1+n Organismen bzw. Subjekten stellt. Diese Interaktion muss im
Sinne Habermas’ als sprachliche Interaktion spezifiziert werden, denn Habermas
bringt das Selbstbewusstsein nicht nur in den systematischen Zusammenhang der
Interaktion mehrerer Subjekte — Ansétze dazu finden sich bereits im Deutschen
Idealismus — sondern bestimmt es zugleich als kommunikativ erzeugtes Phéno-
men. Kommunikation verweist per se auf eine soziale Gemeinschaft. Habermas
rekonstruiert die Genese dieser Gemeinschaft und ihrer Kommunikation auf-
grund der Bezugnahme auf Meads Behaviorismus in einem evolutionstheoreti-
schen bzw. naturalistischen Sinn und macht daher konstitutionstheoretische Aus-
sagen iber ihre (historische) Genese. Dies fiihrt zu methodischen Problemen, die
genauer untersucht werden missen.

Da Habermas das Selbstbewusstsein als ein Phdnomen begreift, das nur
durch die (sprachliche) Vermittlung zweier Subjekte entstehen kann, wird der
Aktor seiner selbst ausschlieBlich in der Reaktion seines Gegeniibers (Reaktion;)
ansichtig. Das Bewusstsein von sich selbst ist ihm jenseits dieser Vermittlung
weder zugénglich, noch macht es fiir Habermas iiberhaupt Sinn, jenseits (sozia-
ler) Interaktion von Selbstbewusstsein zu sprechen. Damit verdndert sich zu-
gleich der Status des Wissens von sich selbst: jenes Wissen um die res cogitans,
das in der Tradition der Bewusstseinsphilosophie seit Descartes als unumst6Bli-
ches, infallibles Wissen ausgezeichnet wurde und deshalb unvermitteltes war,
wird bei Mead und Habermas zum vermittelten Wissen, denn es entsteht nur in
der Interaktion zwischen sozialen Subjekten, genauer, es ist abhidngig von der
Reaktion des Alter Ego und kann ohne diese Reaktion nicht entstehen. Das
Selbstbewusstsein steht daher dem einzelnen Subjekt selbst nicht zur direkten
Verfiigung, es ist kein »dem Subjekt innewohnendes [...] Phinomen«'**. Haber-
mas verdndert mit Mead also den Status des Selbstbewusstseins insofern, als das
in diesem Selbstbewusstsein zum Ausdruck kommende Wissen nicht mehr dem
alleinigen Zugang jedes einzelnen Subjekts offen steht, sondern nur in der Ver-
mittlung tiber ein anderes Subjekt bzw. ein »Me« konstituiert wird. Es wird somit
von der herrschaftlichen Verfiigung des einzelnen Subjektes gelost und in einen
sozialen und damit auch verdnderlichen Kontext gestellt. Diese Theorie der ver-
mittelten Verfiigbarkeit der res cogitans soll hier als die »Sikularisierung des
Selbstbewusstseins<** bezeichnet werden, da Habermas dadurch auch den meta-

133 Ebd. S.217.
134 Die Behauptung, der Begrift »Sakularisierung« sei an dieser Stelle nicht sinnge-
mil verwendet, da metaphysische Annahmen nicht unbedingt sakral sein miiss-

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

physischen Aspekt des henrichschen und des bewusstseinsphilosophischen An-
satzes insgesamt tiberwinden will.

5. Kritik und Ausblick

Habermas erklirt selbst, dass Meads Ansatz naturalistische Voraussetzungen be-
inhaltet'**. Offensichtlich ist er der Ansicht, dass der Ubergang zu einer, an na-
turwissenschaftlichen Methoden inspirierten Philosophie, jene Ankniipfungs-
moglichkeiten bietet, die er fiir seine Auseinandersetzung mit der Bewusstseins-
philosophie benétigt. Dies wird bereits in dem Versuch deutlich, eine Geschichts-
philosophie aufrechtzuerhalten, die den teleologischen Aspekt eines absoluten
Geistes durch eine Kombination lerntheoretischer (Piaget und Kohlberg) und
pragmatischer Aspekte (Dewey, Mead) ersetzt (vgl. Kapitel II 2. »Naturalismus
statt metaphysischer Teleologie«). Da Mead fiir Habermas die systematische
»Scharnierstelle« im Ubergang zur Neuaufnahme verschiedener Problemstellun-
gen der philosophischen Tradition darstellt, gehen die naturalistischen Voraus-
setzungen Meads in die Philosophie von Habermas in einer Art und Weise ein,
die einer genauen Analyse bedarf.'*® Im Folgenden wird auf die Kritik an den
Folgen der naturalistischen Implikationen des meadschen Sozialbehaviorismus
fiir die Theorie von Habermas eingegangen. Neben einer allgemeinen, von Hen-
rich formulierten Kritik an dem Versuch, den Begriff des Selbstbewusstseins in
dieser (schwachen) Form zu naturalisieren, stehen die Auswirkungen auf die
praktische Philosophie von Habermas im Zentrum. Das grundlegende Gegenar-
gument von Henrich wird vorgestellt, um dann auf die Konsequenzen der Natu-
ralisierung einzugehen. Anschlieend wird die Frage nach den Moglichkeiten ei-
ner alternativen Selbstbewusstseinstheorie am Beispiel anderer Ansitze erortert,
in denen zwar die grundlegende Einsicht der »Sékularisierung des Selbstbewusst-
seins< bewahrt wird und in denen daher auch nicht auf eine bewusstseinsphiloso-
phische Stufe der Theoriebildung zurtickgekehrt wird, die aber dennoch ohne na-
turalistische bzw. evolutionstheoretische Annahmen auskommen.

5.1 Der Zirkel des habermasschen Ansatzes: Selbstbezug
als Bedingung der Moglichkeit von Naturalisierung™’

Dieter Henrich weist auf ein grundlegendes Problem des habermasschen Selbst-
bewusstseinsbegriffs hin: es sei unmdglich, die Entstehung von Selbstbeziiglich-

ten, ist nur dann richtig, wenn man den Begriff der Sakularisierung auf religidse
Zusammenhinge einschrinkt. Ich sehe nicht, wieso man dies tun sollte.

135 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 210.

136 Vgl. auch Dews, Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas.

137 Die folgenden Uberlegungen orientieren sich an dem Aufsatz »Naturalismus und
Anti-Naturalismus bei Habermas« von Peter Dews. Vgl. ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 73

keit aus der Interaktion zweier Organismen zu erkldren, ohne dabei eine grundle-
gende Fihigkeit zum Selbstbezug bereits vorauszusetzen. Die wechselseitige Be-
zugnahme zweier Organismen ist demnach nur dann moglich, wenn beide die
Fahigkeit besitzen, die Gerichtetheit des Aktes ihres Gegeniiber auf sich selbst zu
erkennen. Dies sei aber wiederum nur unter der Voraussetzung moglich, dass sie,
in welcher Form auch immer, ein Bewusstsein ihrer Selbst bereits besitzen.

Hatte ich nicht schon die Moglichkeit, mich zu mir selbst zu verhalten, so konnte ich
iber kein Studium irgendwelcher Selbstbeziehungen in der Welt, und wiren es auch
solche, die (aus der Perspektive eines dritten aus gesehen) meine eigenen sind, zu einer
Schlussfolgerung dahingehend veranlasst werden, dass es mich gibt und dass ich mich
wesentlich in einer solchen Beziehung befinde.'*®

Demzufolge kénne Habermas schon aus logischen Griinden die Entstehung
des Selbstbewusstseins nicht ausschlieBlich aus der Interaktion zweier Organis-
men entwickeln. Meads Stellungnahme zu solchen Fragen ist eindeutig: »I do not
mean to raise the metaphysical question of how a person can be both >I« and
ymex, but to ask for the significance of this distinction from the point of view of
conduct itself.«'*

Nach Ansicht von Mead handelt es sich bei der Frage, wie das >I« eigentlich
entstehen kann also um eine metaphysische Frage, deren Beantwortung kein Ziel
seiner Theorie darstellt. Vielmehr geht Mead bereits von einem Zustand aus, in
dem wir aufgrund von Handlungsbeobachtungen die Existenz einer solchen »En-
titdt« und damit auch eine gewisse Form der Selbstbezugsfihigkeit annehmen
diirfen. Bei Habermas findet sich ein solches Zitat nicht. Dies hat einen guten
Grund, denn Habermas wiirde mit einem solchen Hinweis selbst die behavioristi-
schen Implikationen des meadschen Ansatzes vollstindig iibernehmen. Er er-
weckt dadurch allerdings den Eindruck, die nach Meads Ansicht »metaphysische
Frage« nach den »Erméglichungsbedingungen fiir urspriingliches Selbstbewusst-
sein«'*” tatséichlich beantworten zu wollen.

Eine befriedigende Antwort auf die von Henrich geduferte Kritik findet sich
bei Habermas nicht. Dieser Punkt wird im Kapitel 5.3 wieder aufgenommen.
Neben einer kurzen Darstellung des Ansatzes von Lynne Rudder Baker zur Be-
deutung der Perspektive der ersten Person fiir den Naturalismus steht dabei vor
allem das Modell von Ernst Tugendhat im Zentrum des Interesses.

138 Henrich, Fluchtlinien, S. 148.
139 Mead, Mind, Self, and Society, S. 173).
140 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 215.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

5.2 Naturalistische Implikationen und ihre Konsequenzen
Handlungskoordinierung als Anpassung

Habermas’ Ethik ist, wie spater noch ausfiihrlicher zu zeigen sein wird, unter an-
derem ein Versuch, zu verdeutlichen, dass die moralische Sollgeltung von Nor-
men weder durch die Angst vor Sanktionen (»Normen beanspruchen nicht darum
Geltung, weil sie mit Sanktionen verkniipft sind«'*") noch durch die Geltung
pragmatischer Imperative erkldrt werden kann (»Aber wiederum zeigt sich, daf3
Moralitit nicht nahtlos aus Zweckrationalitit hervorgeht.«).'* Habermas ist
demnach der Ansicht, dass sich der Wille zum moralischen Handeln weder auf
den Versuch, Repressionen zu entgehen, noch auf zweckrationales Handeln re-
duzieren ldsst. Auf den ersten Blick bietet der Behaviorismus von Mead fiir diese
Absicht erneut einen guten Ankniipfungspunkt, denn die Orientierung normkon-
formen Handelns an der Autoritdt des generalized other, hat »den Charakter blo-
Ber Willkiir abgestreift [...], weil die Nachachtung, die er findet, nicht durch du-
Jere Sanktionen erzwungen wird«.'* Vielmehr seien die Normen, fiir die der
verallgemeinerte Andere steht, giiltig.'** Was der Begriff »giiltig« in diesem Zu-
sammenhang bedeutet, soll spéter erldutert werden; an dieser Stelle soll zunéchst
untersucht werden, woraus der generalized other seine Autoritit {iberhaupt be-
zieht. Habermas ist der Ansicht, dass diese in einem vom generalized other zum
Ausdruck gebrachten allgemeinen Willen griindet. An dieser behavioristisch ge-
wendeten Form der volonté générale orientiert sich der Einzelne in seiner Rol-
leniibernahme und koordiniert daher seine Handlung im Anschluss an die Erwar-
tungen seines Gegeniibers in Bezug auf eine abstrakte Moral.

Mead selbst erklért allerdings, dass sein behavioristischer Ansatz nur vor
dem Hintergrund einer funktionalen Lesart der zu erklarenden Phdnomene durch-
fihrbar ist. »If we then conceive it [mind or consciousness, Anm. dch] functio-
nally, and as a natural rather than a transcendental phenomenon, it becomes pos-
sible to deal with it in behavioristic terms.«'* In der Formulierung »natural
rather than transcendental« driickt sich einerseits gerade jenes Motiv der mead-
schen Philosophie aus, das fiir Habermas von gro3em Interesse ist, welches ande-
rerseits aber auch die Grundlage der hier geiibten Kritik darstellt. Die Detrans-
zendentalisierung verlduft mit Mead auch bei Habermas tiber eine Naturalisie-
rung.

Die beiden Thesen, die im Folgenden verteidigt werden, behaupten erstens,
dass die Orientierung des Einzelnen am generalized other bei Mead als Anpas-
sungsleistung interpretiert werden muss und zweitens, dass Habermas trotz eini-

141 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 72.
142 Habermas, Was macht eine Lebensform rational, S. 42.

143 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 72.
144 Vgl. ebd.

145 Mead, Mind, Self, and Society, S. 10 [Hervorhebung dch].

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 75

ger Bemiihungen, dies zu vermeiden, den Anpassungsgedanken in seine prakti-
sche Philosophie tibernimmt. Dabei ist der von Mead in dem genannten Zitat ins
Spiel gebrachte funktionale Aspekt von besonderer Bedeutung: Bei Mead ist die
Autoritdt des generalized other mit einer Erhdhung der Zielerreichungswahr-
scheinlichkeit verkniipft. Mit anderen Worten, die Rolleniibernahme, aus der a la
longue der generalisierte Andere gebildet wird, stellt eine verbesserte Moglich-
keit dar, die gewilinschten Verhaltensreaktionen des Opponenten vorherzusagen.
Mead gibt fiir diese Lesart selbst gute Griinde. So erldutert er beispielsweise,
dass der Zweck von Kommunikation in der Handlungsanpassung besteht.

We are particularly concerned with intelligence on the human level, that is, with the ad-
justment to one another of the acts of different human individuals within the human social
process; and adjustment which takes place through communication: by gestures on the
lower planes of human evolution, and by significant gestures [...] on the higher planes of

. 146
human evolution.

Insofern dies bereits als eine implizite Kritik an dem habermasschen Modell ei-
ner nicht auf Zweckrationalitdt reduzierbaren Kommunikation verstanden werden
kann, konnte ein Verteidiger der Position Habermas’ einwenden, Anpassung sei
hier durchaus noch im Sinne der habermasschen Handlungskoordinierung zu ver-
stehen. Mead spricht weiter allerdings davon, dass Reflexion und reflektives
Verhalten, welches fiir ihn Grundvoraussetzung von Kommunikation ist, der
zweckorientierten Anpassung an die »social and physical environment«'*’ dient.
Die Entstehung von Identitdt wird in diesem Zusammenhang als die Festschrei-
bung jener Haltung begriffen, die aus Sicht der sozialen Umwelt am besten funk-
tioniert.

The organization of the self is simply the organization, by the individual organism, of the
set of attitudes towards its social environment — and toward itself from the standpoint of that
environment, or a functioning element in the process of social experience and behavior con-

stituting that environment — which it is able to take.'*®

Die Interpretation der Genese von Identitit und mit ihr des normenkontrollierten
Verhaltens im Sinne einer reziproken Handlungsanpassung wire also durchaus
im Sinne Meads. Nicht jedoch im Sinne Habermas’, denn dieser vertritt, wie be-
reits erwéhnt, die Auffassung, dass moralische Handlungen nicht in zweckratio-
nalen Handlungen aufgehen. Es stellt sich nun jedoch die wichtige Frage, ob
sein eigener Ansatz der Handlungskoordinierung und der Genese normkonfor-
men Verhaltens aufgrund der starken Bezugnahme auf Mead nicht ebenfalls als
reine Anpassungsleistung und das heift als zweckorientiertes Verhalten rekonst-

146 Ebd. S. 75 [Hervorhebung dch].
147 Ebd. S.91.
148 Ebd [Hervorhebung dch].

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

ruiert werden kann. Geradezu augenscheinlich wird dies bei seiner Favorisierung
des »darwinistischen Modells der Einstellungsiibernahme«.

Erinnern wir uns, Habermas hatte zwei Erkldrungsmodelle der Einstellungs-
iibernahme bei Mead unterschieden: ein bewusstseinsphilosophisches und ein
darwinistisches. In letzterem wurde die Einstellungsiibernahme durch »eine Pré-
mie auf erhohte Reaktionsgeschwindigkeiten«'* erklirt, wohingegen das erste
Modell von einer Reaktionsabwigung ausgeht, die nach Habermas gerade jene
Féhigkeit zum Selbstbezug bereits voraussetzt, die es zu erkldren gilt. Damit
wendet Habermas auf das Reaktionsabwigungsmodell dasselbe Argument an,
dass Dieter Henrich gegen den Ansatz von Habermas im Ganzen vorgebracht
hatte. Als Gegner der metaphysischen Annahmen der Bewusstseinsphilosophie
votiert Habermas daher fiir das naturalistische Modell der Einstellungsiibernah-
me. Dieses fiihrt jedoch jenes wichtige Moment der Entstehung und Bedeutung
von Moralitdt, die Einstellungsiibernahme, auf ein funktionalistisches Moment
zuriick: die Erhohung der Reaktionsgeschwindigkeit. Insofern nun dieser Prozess
der Handlungsanpassung auch als subjektbildend begriffen wird, und genau dies
ist bei Mead der Fall, wire ein Ausgangspunkt fiir eine Kritik an Habermas’ Sub-
jekt- und Moralverstindnis formuliert, der vor allem auf die Bezugnahme der
meadschen Konzeption zuriickzufiihren ist.

Allerdings bleibt die Frage zu kldren, ob Habermas nicht genau diese Prob-
lematik der meadschen Theorie erkannt hat und durch die Erweiterung der mead-
schen Theorie um den Begriff der Adressierung aufzulsen versucht. Denn man
kann Habermas an dieser Stelle so verstehen, dass jener darwinistische Zwang
zur Einstellungsiibernahme, demzufolge »der Anpassungsdruck, den die Beteilig-
ten in komplexeren Interaktionen [...] aufeinander ausiiben, eine Primie auf
erhdhte Reaktionsgeschwindigkeiten aussetzt«'*’, in einem zweiten Schritt durch
den Aspekt der Adressierung (vgl. I1.3.3 Die habermassche Erweiterung des
Modells der Einstellungsiibernahme um den Aspekt der Adressierung«) ge-
brochen werden soll. So soll moglicherweise vermieden werden, dass der gesam-
te sich anschlieBende Prozess und damit zugleich die Genese normkontrollierten
Handelns im Sinne des darwinistischen Modells der Einstellungsiibernahme
aufgefasst werden.

Doch selbst der Aspekt der Adressierung fiihrt nicht zu einer entscheidenden
Abkehr vom Begriff der Anpassung. Zwar wurde die Adressierung verstanden
als bewusste Bezugnahme von Ego auf Alter als Interpret der Lautgeste (von
Ego), sodass Habermas vom »Ubergang zur kommunikativen Absicht« sprechen
kann. Die reziproke Internalisierung dieser Adressierung entspricht dann der Ent-
stehung von Sprecher und Horer fiir sich, da sich Ego in mitteilender Absicht an
Alter wendet und sich zugleich auch als potentieller Interpret der » Antwort« von
Alter auf seine eigene Lautgeste verstehen kann. Doch ist nicht ersichtlich, wieso

149 Ebd.
150 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 24.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 77

diese zweite Stufe der Einstellungsiibernahme nicht ebenfalls vom Standpunkt
des darwinistischen Modells einer Pramie fiir erhohte Flexibilitdt aus verstanden
werden sollte. Im Gegenteil, sie scheint erst dann eigentlich Sinn zu machen: Die
Genese der Sprecher-Horer Struktur ist ndmlich ebenfalls eine Konsequenz der
erhohten Anpassungsqualitdt im Falle einer reziproken Internalisierung der Ad-
ressierungseinstellung. Mit anderen Worten, Ego und Alter werden auch auf der
zweiten Stufe durch einen »naturalistischen Zwang« zur wechselseitigen Verin-
nerlichung der Adressierung angehalten.

Das Argument der Performanz

Betrachten wir ein weiteres Argument von Habermas, mit dem die bisher getibte
Kritik moglicherweise relativiert werden kann. Seiner Ansicht nach verfolgt Me-
ad die Absicht, die Entstehung normenkonformen Verhaltens »von innen, d.h.
aus der Perspektive eines Teilnehmers aufzukldren und so zu hierarchisieren, daf3
die Emergenz der jeweils hoheren Interaktionsstufe im Sinne eines intern nach-
vollziehbaren Lernprozesses verstanden werden kann«'’'. Bereits im Kapitel
»Performanz statt Zirkularitit« wurde auf die Bedeutung des Wechsels von der
deskriptiven zur performativen Perspektive fiir die Ausarbeitung des Begriffs der
Individualitdt und des Selbstbewusstseins hingewiesen. Habermas hatte die fikti-
ven Briefe Rousseaus an Malherbes im Sinne einer philosophiegeschichtlichen
Zasur interpretiert, durch die der systematische Stellenwert einer Innenperspekti-
ve deutlich wird, um anschlieend die meadsche Konzeption des Selbstbewusst-
seinsbegriffs naher darzustellen. In diesen Briefen ist die Sprache als symboli-
sches Kommunikationsmittel natiirlich bereits existent. Es geht insofern an dieser
Stelle nicht um die Frage nach der Genese von symbolisch vermittelter Interakti-
on. Welche Bedeutung aber haben die Briefe dann fiir die Absicht von Haber-
mas? Habermas ist der Ansicht, dass sich auch die Bedeutung der performativen
Perspektive anhand der Theorie Meads sehr gut verdeutlichen lésst, denn Mead
versucht, den Prozess der Kommunikationsgenese aus performativer Perspektive
zu rekonstruieren. Habermas macht dies auch in einem jiingeren Text deutlich, in
dem er sich mit der Herausforderung eines starken Naturalismus auseinander-
setzt.">? Dort erklrt er, die Herausforderung bestehe darin, »aus der Teilnehmer-
perspektive selbst den Weg zu einem streng naturalistischen Verstdndnis des ei-
genen Sprachverhaltens zu ebnen«'>. Dies besagt folgendes: Habermas ist sich
der im vorherigen Kapitel getibten Kritik zwar zumindest hinsichtlich ihrer Aus-
wirkungen auf die theoretische Philosophie bewusst (daher behandelt er in
Wahrheit und Rechtfertigung diese Frage auch im Kontext der theoretischen Phi-
losophie), er ist allerdings ebenfalls der Ansicht, dass sich aus der performativen
Perspektive eine andere Situation ergibt. Formuliert man dies als ein Argument

151 Ebd.S.72.
152 Vgl. Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende.
153 Ebd. S. 34.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

gegen die bereits formulierte Kritik, dann basiert ihr Fehler darauf, die methodi-
sche Bedeutung dieses Perspektivenwechsels bisher nicht beriicksichtigt zu ha-
ben. Zwar hitte der Beobachter die Moglichkeit, den gesamten Prozess als An-
passungsprozess zu rekonstruieren, doch aus dem Blickwinkel der beteiligten In-
teraktionspartner stelle sich der Prozess als ein Lernprozess dar, dessen Resultate
keineswegs moralisch neutral sind."** Die Geltung einer Dekonstruktion des mo-
ralischen Gehalts der Interaktion von Ego und Alter Ego aus dem beobachtenden
Blickwinkel einer Theorie der Anpassung bleibe demnach auf die AuBBenperspek-
tive beschrinkt. Die an Interaktionen beteiligten Subjekte selbst unterldgen einer
Geltung, die von Innen gerade nicht dekonstruiert werden kann. Dies ist eines der
Hauptargumente Habermas’ gegen den starken Naturalismus.

Sprach- und handlungsféhige Subjekte, die in kommunikative Praktiken eingelassen sind,
konnen gar nicht umhin, sich in ihrem Denken und Tun nach Normen zu richten und von
Griinden affizieren zu lassen. Sie konnen sich unter Quines objektivierender Beschreibung

. . 155
nicht wiedererkennen.

Das »Argument der Performanz« steht fiir den Hinweis auf die Unmoglichkeit
der Selbst-Objektivierung aus performativer Perspektive. Im Folgenden soll ver-
deutlicht werden, dass dieses Argument keineswegs die bisher geiibte Kritik rela-
tiviert.

Das Problem des Ubergangs von der gesten- zur lautvermittelten
Interaktion oder: Die externe Perspektive als Selbstbeschreibung

Mit Bezug auf Mead schreibt Habermas dem Ubergang von der gesten- zur laut-
vermittelten Interaktion eine systematisch entscheidende Bedeutung fiir die Ge-
nese von Selbstbewusstsein zu. Das Argument fiir diesen systematischen Stel-
lenwert besteht in dem Hinweis auf die gleichzeitige Affizierung von Ego und
Alter im Falle der Lautgebarde.

Mead muf} auf einen weiteren [...] Umstand rekurrieren, um zu erkléren, wann der objekti-
ve Vorgang der Interpretation des eigenen Verhaltens durch die Verhaltensreaktion eines
anderen vom Aktor, dem dieses widerfahrt, als Interpretation verstanden werden kann —
ndmlich unter der Bedingung, da3 die vom anderen interpretierte Geste eine Lautgebdrde
ist. Mit der Lautgebérde, die beide Organismen gleichzeitig wahrnehmen, affiziert der Ak-
tor sich selber zur gleichen Zeit und auf die ndmliche Weise, wie sein Gegeniiber. Diese
Koinzidenz soll es moglich machen, dal der eine Organismus in der gleichen Weise auf
sich selbst wie auf den anderen einwirkt und dabei lernt, sich genau so wahrzunehmen, wie
er aus der Sicht des anderen als soziales Objekt wahrgenommen wird.

154 Dieses Argument spielt auch in den Uberlegungen zum >schwachen Naturalismus<
eine entscheidende Rolle.
155 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 79

Mead selbst erklért allerdings ausschlieBlich, dass Sprache aus der Transformati-
on der Geste zum Symbol entstehe:

When now that gesture means this idea behind it and it arouses that idea in the other indi-
vidual, then we have a significant symbol. [...] Where the gesture reaches that situation it
has become what we call »language«. It is now a significant symbol and it signifies a cer-
tain meaning. 156

Noch entscheidender ist aber, dass Mead diesen Vorgang in einen Zusammen-
hang zu »the adjustment of the conduct of these different forms to each other«'*’
bringt und damit offensichtlich auch aus der performativen Perspektive funktio-
nalistische Argumente fiir die Entstehung von Identitét und Selbstbewusstsein ins
Feld fithrt. Dies wird auch an einer anderen Stelle sehr deutlich: Dort erklért
Mead, »the value of this importation of the conversation of gestures into the con-
duct of the individual« — also das, was Habermas das praktische Selbstverhéltnis
nennt — »lies in the superior co-ordination gained for the society as a whole, and
the increased efficiency of the individual as a member of the group”'>*. Mead be-
greift also den Vorgang der Sprachgenese und damit der Identitit auch aus der
Interaktionsperspektive als funktionalen Differenzierungsprozess.

Es stellt sich aber die Frage, wieso Habermas dann behauptet, dass der Uber-
gang von der gesten- zur lautvermittelten Interaktion eine systematische Bedeu-
tung hat? Auch wenn Mead diesem Ubergang nicht jene Bedeutung beimisst, die
Habermas behauptet, besteht immerhin die Moglichkeit, dass Habermas einen
wichtigen Aspekt anspricht, den Mead in dieser Weise einfach nicht gesehen hat.
An dieser Stelle wird allerdings die These vertreten, dass Habermas die systema-
tische Bedeutung im Ubergang von der gesten- zur lautvermittelten Interaktion
vor allem deshalb behauptet, weil er glaubt, nur so eine rein funktionale Genese
von Sprache und Identitdt vermeiden zu konnen und so zugleich die Grundlagen
fiir einen Kommunikationsbegriff zu legen, der sich als jenes Medium erweist,
das im Ubergang zu einer nachmetaphysischen Gesellschaft als transformiertes
Erbe des kantischen Vernunftbegriffs in Erscheinung treten kann. Im Gegensatz
zu Habermas benétigt Mead aufgrund seines behavioristischen Ansatzes hinge-
gen keine Zisur zwischen anpassungsorientierter Gestenkommunikation und
Sprache, denn er versucht vor allem der biologisch-darwinistischen Frage nach
der Entstehung von Geist, Identitdt und Intellekt eine sozialwissenschaftliche
Explikation zur Seite zu stellen. Habermas verfolgt hingegen die wesentlich
schwierigere Absicht, Darwin und Kant in Einklang zu bringen."*’

156 Mead, Mind, Self, and Society, S. 45f.

157 Ebd. S. 45.

158 Ebd. S. 179.

159 Vgl. Habermas, Metaphysik nach Kant, S. 28; Habermas, Motive Nachmetaphysi-
schen Denkens, S. 53; Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragma-
tischen Wende, S. 17.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

In dem Versuch Darwin und Kant zu vereinigen, liegt ein fiir die Absicht der
vorliegenden Arbeit sehr wichtiger Aspekt der habermasschen Philosophie, denn
darin deutet sich bereits an, dass Habermas keineswegs ein reiner Gegner des Na-
turalismus ist. Vielmehr versucht er die »Alternative eines schwachen Naturalis-
mus«'® einzufiihren und damit Problemen zu entgehen, die sich fiir den strengen
Naturalismus auf der einen und den seinsgeschichtlichen Idealismus auf der an-
deren Seite stellen.'®" Daher kann Habermas auch die Kritik Dieter Henrichs
nicht nachvollziehen, in der dieser behauptet, Habermas entziche sich dem Prob-
lemdruck des Naturalismus, indem er eine dritte Kategorie jenseits von Geist und
Materie einfithre: den Kommunikationsbegriff. Erstens, so Habermas, stehe ge-
rade zur Debatte, ob sich nach der Einfithrung einer dritten Kategorie jenes »al-
te« Problem des Materie-Geist Dualismus tiberhaupt noch in traditioneller Form
stelle. Auch hier lautet Habermas’ These, dass mit der Entwicklung einer
Sprachpragmatik die Priamissen aufgehoben werden konnen, vor deren Hinter-
grund der Materie-Geist Dualismus entstanden ist.'> Allerdings, und dies ist fiir
die vorliegende Arbeit von grofler Bedeutung, 16se sich auch mit dem Entwurf
einer Sprachpragmatik der Problemdruck des Naturalismus nicht vollig auf. Er
trete vielmehr als Herausforderung an eine nachmetaphysische Theorie heran, die
sich einerseits transzendentaler Annahmen nicht vollig entledigen will und die
andererseits die Schwierigkeiten nicht durch eine Differenzierung von empiri-
scher und intelligibler Welt 16sen méchte. Daraus erklért sich zugleich die Auf-
gabe der Vereinigung von Kant und Darwin.

Er [der Naturalismus] tritt nur in anderer Weise auf fiir Theorien, die zwar von der trans-
zendentalen Fragestellung ausgehen, aber nicht dabei verharren, das Intelligible ein fiir al-
lemal vom Phidnomenalen abzuschneiden. Sie miissen eine Antwort auf die Frage finden,

. . . . 163
wie Kant mit Darwin vereinbart werden kann.

Da Habermas der Ansicht ist, dass diese Vereinigung moglich sei, behauptet er
weiter in einer als programmatisch anzusehenden These, dass der »normative
Gehalt der Moderne auch und gerade unter materialistischen Pramissen eingeholt
werden kann«'®*. Im Anschluss an Marx mochte Habermas daher eine »naturge-
schichtliche Entstehung der soziokulturellen Lebensform von homo sapiens«
entwerfen, »in der — iiber die physikalisch vergegenstindlichte natura naturans
hinausgehend — sozusagen noch ein Stiick natura naturata mitgedacht wird«. Mit
diesem Ansatz glaubt Habermas das eigentliche Problem des strengen Naturalis-
mus, ndmlich die »objektivistische Selbstbeschreibung von Kultur, Gesellschaft

160 Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 32.

161 Ebd. Vgl. auch unten III. 6. »Schwacher Naturalismus als Problemlgsung< und V.
»Metaphysische Implikationen in der Diskursethik?«.

162 Habermas, Metaphysik nach Kant, S. 27.

163 Ebd. S. 28.

164 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 81

und Individuum<<165, vermeiden zu konnen, ohne dabei in einen Idealismus zu-
riickzufallen. Systematisch grundlegend fiir dieses Projekt sind jene soziokultu-
rellen Lebensformen, die aus der Perspektive der beteiligten Subjekte ein vorthe-
oretisches Wissen vermitteln, dem die rein beobachtende Perspektive des stren-
gen Naturalismus nicht gerecht werden kann. »Als sprach- und handlungsfahige
Subjekte haben wir vor aller Wissenschaft einen internen Zugang zur symbolisch
strukturierten Lebenswelt, zu den Erzeugnissen und Kompetenzen vergesell-
schafteter Individuen.«'%

Dies ist die Kurzform der Antwort Habermas’ auf die Herausforderung des
Naturalismus. Allerdings muss Habermas nun zeigen, wie beide Perspektiven
(die Kants und die Darwins) en detail miteinander vermittelt werden koénnen.
Wenn namlich die Perspektive Darwins auch als interne Perspektive rekonstruiert
werden kann, lieBe sich keine Differenzierung zwischen interner und externer,
performativer und deskriptiver Perspektive im Sinne Habermas vornehmen. Nur
wenn es moglich ist, im Prozess der Normen- und Identitdtsgenese an einer be-
stimmten Stelle aus performativer Sicht einen Aspekt von nicht—objektivierbarer
Bedeutung zu rekonstruieren, ldsst sich Kant nicht auf Darwin reduzieren. Die
hier vertretene These lautet nun, dass Habermas genau deshalb behauptet, die
Bedeutung des Ubergangs von der gesten- zur lautvermittelten Interaktion stelle
diese Zisur dar, ohne wirklich deutlich machen zu koénnen, wo der kategoriale
Unterscheid zwischen beiden eigentlich besteht. Es mag zwar richtig sein, dass
im Falle der Lautgebidrde sich beide Interaktionspartner in gleicher Weise wahr-
nehmen, doch darin besteht kein kategorialer, sondern hochstens ein gradueller
Unterschied zur gestenvermittelten Interaktion. Auch eine bestimmte Bewegung
(etwa der Hénde etc.) kann zu einer Reaktion des Gegeniibers fiihren, in deren
Licht der Aktor anschlieBend seine eigene Geste interpretieren kann. Die Trans-
formation dieser Geste zum Symbol ist dabei nicht notwendig an die Gleichzei-
tigkeit der Wahrnehmung der Geste durch Ego und Alter gekoppelt. In gleicher
Weise kann die Symbolkonstitution auch aus der Sicht von Ego als eine »Kondi-
tionierung« durch Alter aufgefasst werden: >Immer wenn ich mich so und so und
nicht anders bewege, geschieht dies und das.< Langfristig folgt daraus, dass sich
auch Gesten zu bedeutungsgleichen Symbolen entwickeln kénnen. '’

Im vorherigen Kapitel wurde argumentiert, dass die habermassche Hand-
lungskoordinierung aufgrund der Bezugnahme auf Mead auch als reine Anpas-
sungsfunktion interpretiert werden kénnte. Dabei wurde noch nicht explizit be-
riicksichtigt, ob das Argument der internen, performativen Perspektive diese In-

165 Ebd.

166 Ebd. S. 28f.

167 Natiirlich darf hier nicht auf das Beispiel der Gebardensprache verwiesen werden,
da diese die lautvermittelte Sprache bereits voraussetzt. Es geht vielmehr darum,
zu zeigen, dass die lautvermittelte Interaktion im Sinne Meads eher als eine funk-
tionale Ausdifferenzierung der gestenvermittelten Interaktion verstanden werden
kann und dass Habermas diese Interpretation nicht widerlegt.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

terpretation ad absudrum fiihrt. Da Habermas Meads Modell gerade aufgrund
dieser internen Rekonstruktion bevorzugt, wurde anschlieend untersucht, ob
sich unter Einbezichung dieses Arguments ein nicht-objektivierbarer Aspekt der
Genese lautvermittelter Interaktion rekonstruieren ldsst. Es zeigt sich allerdings,
dass erneut sowohl gesten- als auch lautvermittelte Interaktion als Anpassungs-
handlung verstanden werden kénnen, womit Sprache und Kommunikation und
damit die fiir die Diskursethik wichtigsten Begriffe auf ein Moment von Zweck-
rationalitdt reduziert wéren, das Habermas in seiner Ethik gerade vermeiden will.
Insofern erweist sich die Bezugnahme auf Mead fiir Habermas als problematisch,
denn er kann dessen objektivierenden Aspekt der naturalistischen Argumentation
auf dem Weg zu seinem eigenen Kommunikationsbegriff nicht abschiitteln.

Der hier eingeschlagene Weg der Kritik an Habermas kann sogar im Sinne
einer Vorgehensweise beschrieben werden, die Habermas selbst als den Witz des
strengen Naturalismus bezeichnet. »Der Witz dieser Theoriestrategie besteht dar-
in, aus der Teilnehmerperspektive selbst den Weg zu einem streng naturalisti-
schen Verstindnis des eigenen Sprachverhaltens zu ebnen.«'®® Nach Habermas
Ansicht scheitert dies allerdings daran, dass sprach- und handlungsfihige Subjek-
te gezwungen sind, »sich in ihrem Denken und Tun nach Normen zu richten und
von Griinden affizieren zu lassen«'®. Eine streng naturalistische Beschreibung
der Normen- und Identitidtsgenese werde daher dem Selbstverstindnis der Sub-
jekte nicht gerecht. Es wurde allerdings gezeigt, dass Habermas durch die Be-
zugnahme auf Mead trotz aller Gegenmallnahmen selbst ein Modell nahe legt, in
dem ein naturalistisches Verstindnis des eigenen Sprachverhaltens entworfen
wird. Auch an anderer Stelle scheint Habermas die Differenzierung zwischen in-
terner und externer Betrachtung nicht konsequent durchzuhalten.'”® Dort nimmer
er zunéchst eine Unterscheidung zwischen numerischer und qualitativer Identifi-
zierung vor, um anschlieBend zu verdeutlichen, dass Individualitit letztendlich
nur als qualitative Identifizierung verstanden werden kann. Anschlieend nennt
er als Beispiel fiir die qualitative Identifizierung eines Menschen unter anderem
jedoch die Zuschreibung einer bestimmten Genkombination. »Hingegen spre-
chen wir von qualitativer 1dentifizierung, wenn wir denselben Menschen durch
eine bestimmte Genkombination, durch seine soziale Rollenkonstellation oder
durch ein biographisches Muster kennzeichnen.«'”"

Es fillt auf, dass die beiden anderen im Zitat genannten Beispiele, soziale
Rollenkonstellation und biographisches Muster durchaus zu einer Beschreibung
der qualitativen Identifizierung und damit der Individualitit aus performativer
Perspektive passen, denn der Handelnde vollzieht den Prozess der Individuierung
hier durch das eigene Handeln. Das Beispiel der Genkombination ist allerdings
irritierend, denn damit wird die qualitative Identifizierung auf eine Handlung zu-

168 Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 34.
169 Ebd.

170 Vgl. Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 192.

171 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 83

riickgefiihrt, die nur aus beobachtender Perspektive vorgenommen werden kann.
Beispielsweise kann ich die eigene Genkombination im Labor identifizieren, aber
dies wire nicht vergleichbar mit einer qualitativen Identifizierung im Sinne einer
bestimmten Biographie etc.

Semantischer Naturalismus und Metaphysik

Im Kapitel 1.2 zur Auseinandersetzung von Habermas und Henrich stand zu-
nichst vor allem die Differenz hinsichtlich des Selbstbewusstseinsbegriffs aus
der Perspektive von Habermas im Zentrum des Interesses. So wurde unter ande-
rem deutlich gemacht, weshalb eine genauere Analyse der Konzeption dieses
Begriffs bei Habermas unerlisslich ist. An dieser Stelle kann nun noch auf einen
weiteren Aspekt der henrichschen Habermas-Kritik eingegangen werden, der im
Grunde eine Zusammenfassung der hier dargestellten Problematik und zugleich
eine Vorwegnahme gewisser Aspekte des dritten Teils darstellt.

Fir Henrich offenbart der Ansatz von Habermas ndmlich einen »semanti-
schen Naturalismus«'”, dessen zentrales Moment in der These der moglichen
Ableitung des Selbstbewusstseins aus sprachlicher Interaktion besteht. »Alles
kommt [fiir Habermas, Anm. dch] darauf an, daf3 sich die weit stirkere These be-
griinden ldsst, da Selbstbewufitsein auf sprachliche Interaktion reduziert, daf3 es
also vollstindig von ihr hergeleitet werden kann.«'” Durch die Kennzeichnung
des habermasschen Ansatzes als semantischen Naturalismus bringt Henrich Ha-
bermas in Verbindung mit einer Kritik, die Henrich auch am Naturalismus
Quines iibt und die der habermasschen Kritik &dhnlich ist: Henrich erkennt im Na-
turalismus ein Konzept, in dem eine »Selbstdistanzierung des bewussten Le-
bens«'™* am Werk ist, die man als genau jene Objektivierung normativer Zu-
sammenhéinge begreifen kann, die auch Habermas am Naturalismus kritisiert.
Entscheidend ist allerdings, dass Henrich aufgrund der Durchfithrung der sprach-
philosophischen Konzeption bei Habermas einen unbewussten Alliierten der
Naturalisten sieht.

DaB heute gerade die Sprachtheorie, aus der Habermas die Argumente fiir seinen Universa-
lismus zieht, den Naturalismus am meisten begiinstigt, da3 aber Habermas den doppelten
Boden dieser seiner Argumentation ignoriert, kénnte ihm leicht das Schmunzeln derer ein-
tragen, die sich als die »Postmodernen« vorstellen, wenn sie erst einmal darauf kommen,

welch’ potenten Alliierten wider Willen sie sich hier noch verschaffen konnen.'”

Man kann das Ziel der Arbeit bis zu dieser Stelle auch als den Versuch beschrei-
ben, zu verdeutlichen, inwiefern diese Einschdtzung von Henrich in der Philoso-

172 Henrich, Was ist Metaphysik — was Moderne, S. 31.
173 Ebd.

174 Ebd. 25.

175 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

phie von Habermas selbst begriindet ist. Auch konnte von Habermas bisher nicht
iiberzeugend rekonstruiert werden, inwiefern seine Differenzierung eines schwa-
chen von einem starken Naturalismus verhindern kann, dass die Probleme die
Henrich und Habermas an einer naturalistischen Philosophie erkennen, auch auf
die Theorie von Habermas zutreffen.'’®

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass die Bezugnahme auf das evolutions-
theoretische Konzept von George H. Mead und der damit verkniipfte Anspruch
der Ableitung des Selbstbewusstseins aus sprachlicher Interaktion zu Schlussfol-
gerungen fiir die Philosophie von Habermas fiihrt, die gerade jener Kritik unter-
liegen, die Habermas selbst am strengen Naturalismus tibt.

Fiir die Leitfrage der vorliegenden Arbeit ist der zentrale Argumentations-
schritt nun die von Henrich aufgestellte These, dass man die Antworten des Na-
turalismus ebenfalls als eine Form der Metaphysik bezeichnen kann. »Nun kann
man auch noch diesen Naturalismus durchaus und mit einem Recht, das weit
geht, eine Metaphysik nennen.«'’’ Henrich begriindet diese Behauptung mit dem
Hinweis darauf, dass sich die Antworten des philosophischen Naturalismus selbst
einer empirischen Verifikation im Sinne der Naturwissenschaften entziehen. »Er
[der Naturalismus, dch] ist in seinem Resultat eine Extrapolation und in seinem
Aufbau eine Synthese von wissenschaftlichen Disziplinen, die als solche selbst
gar nicht Forschungsresultat sein kann.«'”® Der Naturalismus bildet demnach fiir
Henrich selbst eine bestimmte Form der >Metaphysik des Abschlusses<'” und
widersetzt sich somit dem eigentlichen Programm Habermas’, Philosophie aus-
schlieBlich als Platzhalter empirischer Theorien mit starken universalistischen
Anspriichen zu betreiben'™.

Wenn nun allerdings nicht behauptet werden soll, dass die objektivierende
Perspektive des Naturalismus die einzig mogliche sei, um Phidnomene wie
Selbstbewusstsein, Normativitit, Identitit etc. zu erkldren, so muss nach alterna-
tiven Erklarungsmodellen gesucht werden, welche, ohne hinter die von Haber-
mas beschriebene Problemsituation zuriickzufallen, eine Moglichkeit bieten, die
zu erkldrenden Phdnomene ohne naturalistische Annahmen begrifflich zu erfas-
sen. Bevor die Diskursethik von Habermas einer genaueren Analyse unterzogen
wird, soll daher ein Blick auf ein mogliches Alternativkonzept geworfen werden,
das von #hnlichen Primissen wie Habermas ausgeht, die Sprachanalyse aller-
dings nicht an naturalistisch-evolutionstheoretische Voraussetzungen kniipft. Ein
Ausblick ist dieses Kapitel deshalb, weil eine kritische Wiirdigung an dieser Stel-
le nicht mehr geleistet wird. Um eine wirkliche Alternative aufzuzeigen, miisste
jedoch analysiert werden, ob die internen Stédrken dieses Modells mit den Stirken
des habermasschen Ansatzes verbunden werden kénnten.

176 Vgl. dazu auch unten III. 6. >Schwacher Naturalismus als Problemldsung?<
177 Henrich, Was ist Metaphysik — was Moderne, S 24.

178 Ebd.

179 Vgl. dazu oben L. 2.2. >Selbstbewusstsein, Metaphysik und Modernex.

180 Henrich, Was ist Metaphysik — was Moderne, S 23.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 85

5.3 Alternative Theorien
Lynne Rudder Baker: Das schwache und das starke Ich-Phanomen

In einem ihrer Aufsitze'' versucht Lynne Rudder Baker die Bedeutung des
Selbstbewusstseinsbegriffs gegeniiber den Reduktionstendenzen innerhalb des
Naturalismus zu stirken. Dieser Ansatz soll hier kurz vorgestellt werden, da er
unter sprachphilosophischer Perspektive einen méglichen Losungsweg fiir das
Problems der Zirkularitit in Habermas® Selbstbewusstseinstheorie darstellt (vgl.
Kapitel II. 5.1 Der Zirkel des habermasschen Ansatzes).

Nach Ansicht von Baker wird der Begriff des Selbstbewusstseins im Zusam-
menhang des Naturalismus systematisch unterschétzt, da dort vor allem die Frage
nach Intentionalitit (Baker spricht vom »Perspektivischsein«'*?) im Mittelpunkt
der Aufmerksamkeit stehe. Sie unterscheidet zunédchst zwischen einem schwa-
chen und einem starken Ich-Phéanomen: ein Hinweis auf die Existenz schwacher
Ich-Phénomene sei ein Verhalten, das sich mittels praktischer Syllogismen aus-
reichend erkldren lasse, und das ausschlieBlich perspektivisch sei. Beispiele hier-
fiir seien Tiere und Kleinkinder."® Starke Ich-Phinomene zeichneten sich hinge-
gen durch die Féhigkeit zur Konzeptualisierung der Unterscheidung von erster
und dritter Person aus. Demnach ist es fiir das starke Ich-Phdnomen nicht ausrei-
chend, das Personalpronomen der ersten von dem der dritten Person unterschei-
den zu konnen, sondern man muss »einen Begriff seiner selbst als seiner selbst
haben«'®*, »Wer denkt: >Ich bin groB¢, kann sich von anderen unterscheiden; wer
denkt: »Ich wiinschte, da3 ich groB3 wire«, kann diese Unterscheidung konzeptua-
lisieren.«'*

Baker formalisiert dieses starke Ich-Phdnomen nun in der Form »Ich f, dal3
ich*...»'®. Die Verwendung des Asterisk soll andeuten, dass der Sprecher in
der Verwendung des Personalpronomens »an sich selbst als an sich selbst«'®’
denke. Baker mochte damit darauf hinweisen, dass der Sprecher mit der Verwen-
dung dieses »ich*« sich nicht im Sinne eines Namens oder als dritte Person be-
zeichnet, sondern eben als sich selbst.'®

181 Baker, Lynne Ruder: »Die Perspektive der ersten Person: Ein Test fiir den Natura-
lismus«, in: Geert Keil/Herbert Schnédelbach (Hg.), Naturalismus. Philosophische
Beitrége, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 250 — 273.

182 Vgl ebd. S. 254.

183 Vgl ebd. S. 253.

184 Ebd. S. 254.

185 Ebd. S. 255.

186 Ebd. S. 256.

187 Ebd. S. 257.

188 Diese Ausfithrungen erscheinen mir fragwiirdig. Erkldrungsbediirftig ist ja gerade,
was die Phrase vom »sich selbst als sich selbst bezeichnen« eigentlich bedeutet.
Tugendhat hat darauf hingewiesen, dass die richtige Verwendung des Personal-
pronomens der ersten Person (auch des >Ich*<) von der Fahigkeit zur richtigen
Verwendung des dritten Personalpronomens abhingt. Das wiirde bedeuten, dass

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Entscheidend ist, dass Baker unter Hinweis auf Bertrand Russell und Peter
Geach behauptet, »dall bei den schwache Ich-Phinomene aufweisenden Wesen,
denen indes die Perspektive der ersten Person fehlt, die grammatische erste Per-
son vollstindig eliminiert werden kann.'®

Stellen wir uns vor, daf ein Hund, dem die Perspektive der ersten Person fehlt, sprechen
konnte. Als Subjekt schwacher Ich-Phdnomene kénnte dieser durchaus einfache Sitze wie
»Ich sehe einen potentiellen Sexualpartner< zuBern. Eine solche AuBerung kénnte genauso
gut mit »Dort driiben ist ein potentieller Sexualpartner< wiedergegeben werden. Da ihm aber
die Perspektive der ersten Person fehlt, konnte er nicht sinnvoll duBlern:>Ich hoffe, daBl ich*

. 190
einen passenden Sexualpartner finden werde.

Klarungsbediirftig ist dabei vor allem die Unterscheidung zwischen einem star-
ken und einem schwachen Ich-Phinomen, denn die Definition des starken Ich-
Phinomens als der Fahigkeit »sich selbst als sich selbst« zu bezeichnen, ldsst ge-
rade das zu erkldrende Phdanomen, worauf diese Phrase eigentlich referiert, offen.
So hat beispielsweise Tugendhat darauf hingewiesen, dass die richtige Verwen-
dung des Personalpronomens der ersten Person (auch des »Ich*«) von der Féhig-
keit zur richtigen Verwendung des dritten Personalpronomens abhingt. Das wiir-
de bedeuten, dass die Bezugnahme auf sich selbst als sich selbst gerade nicht von
der Verwendung der dritten Person abzukoppeln ist.'”' Allerdings erscheint mir
das fir unseren Zusammenhang entscheidende Argument von Baker dennoch
hilfreich, denn immerhin besteht hier ein Losungsansatz fiir das Problem, auf das
Henrich gegentiber der Selbstbewusstseinstheorie von Habermas hingewiesen
hat. Die Herausforderung besteht dabei darin, das schwache Ich-Phinomen
selbstbezuglos zu rekonstruieren, sodass das entscheidende Moment des Selbst-
bezugs, welches fiir den Begriff des Selbstbewusstseins unerlésslich ist, tatsidch-
lich ausschlieBlich durch Relationalitdt (bspw. soziale Interaktion) beschrieben
werden kénnte. Auch zu diesem Punkt finden sich Hinweise in Bakers Ansatz,

die Bezugnahme auf sich selbst als sich selbst gerade nicht von der Verwendung
der dritten Person abzukoppeln ist. (Vgl. Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung
in die sprachanalytische Philosophie. Siehe auch néchstes Kapitel der voeliegen-
den Arbeit.) Allerdings erscheint mir das fiir unseren Zusammenhang entschei-
dende Argument von Baker dennoch hilfreich. Dieses ist jedoch terminologisch
nur nachvollziehbar, wenn der Ansatz von Baker etwas allgemeiner dargestellt
wird, was im Folgenden geschehen soll.

189 Baker, Die Perspektive der ersten Person: Ein Test fiir den Naturalismus, S. 268.
Schon Russell habe darauf hingewiesen, dass es sinnlos sei, wenn das cartesische
Ich im Zustand kompletter Einsamkeit den Satz »>Ich denke«< duBere. Das Ich kon-
ne dann ebenso gut sagen >Es denkt«. Auf die starken Ich-Phanomene treffe dies
nicht zu.

190 Baker, Die Perspektive der ersten Person: Ein Test fiir den Naturalismus, S. 268.

191 Vgl. Tugendhat, Vorlesungen zur Einfiithrung in die sprachanalytische Philosophie
und néchsten Abschnitt.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 87

denen bei einer detaillierten Bearbeitung dieser Frage genauer nachgegangen
werden miisste.'*?

Ernst Tugendhat: Sprachanalytik statt Naturalismus

Eine umfassende Theorie des Selbstbewusstseins, in der die grundlegende Ein-
sicht der hier als »Sdkularisierung des Selbstbewusstseins< bezeichneten Erkennt-
nis enthalten ist und die ohne naturalistische Annahmen auszukommen versucht,
liegt im sprachphilosophischen Ansatz von Ernst Tugendhat vor, den dieser vor
allem in seinem Buch Vorlesung zur Einfithrung in die analytische Philoso-
phie'” und Selbstbewuptsein und Selbstbestimmung'* entworfen hat. Tugendhat
entwickelt hier ein Verstdndnis des Selbstbewusstseinsbegriffs, das sich neben
sprachanalytischen auch auf traditionelle Ansétze bezieht und welches dem Ent-
wurf von Habermas in mancher Hinsicht &hnlich ist. So setzt sich auch
Tugendhat intensiv mit der Selbstbewusstseintheorie Henrichs bzw. der Heidel-
berger Schule, zu der er neben Henrich auch Ulrich Pothast und Konrad Cramer
z3hlt, auseinander. Genau wie Baker misst auch Tugendhat dem Personalprono-
men der ersten Person eine besondere Bedeutung bei und versucht seine
Verwendungsweise und Referenz zu kldren.

Im Folgenden soll etwas ausfiihrlicher auf Tugendhats Ansatz eingegangen
werden, da dieser in zweierlei Hinsicht als instruktiv bezeichnet werden kann:

Auf der einen Seite bietet er moglicherweise einen Ansatz, das Zirkel-
Argument Henrichs gegen Habermas zu relativieren, auf der anderen Seite tritt
bei Tugendhat eine Sprachanalytik an die Stelle des habermasschen Naturalis-
mus, durch die gewisse Folgeprobleme des habermasschen Naturalismus mogli-
cherweise iiberwunden werden kénnen.'”

Bevor Tugendhat detaillierter auf die Problematik des »Bewusstseins von sich
selbst« und die Theorie der Heidelberger Schule zu sprechen kommt, erlautert er
sein eigenes, sprachphilosophisches Verstindnis der Struktur des >Bewusstseins
von etwas<. In Absetzung von traditionellen erkenntnistheoretischen Positionen,
die das Bewusstsein von einem Gegenstand als intentionale Relation zwischen
Subjekt und Objekt begreifen, versteht Tugendhat jedes intentionale Bewusstsein
als propositionales Bewusstsein'”®, d.h. ein Bewusstsein bezieht sich nicht ei-
gentlich auf einen Gegenstand, sondern auf einen Sachverhalt. Man kann dies
auch daran verdeutlichen, dass die Bezugnahme auf Gegenstiande unter Verwen-
dung von transitiven Verben beschrieben wird, deren grammatisches Objekt ein

192 Baker, Die Perspektive der ersten Person: Ein Test fiir den Naturalismus, S. 261ff.

193 Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philosophie.

194 Tugendhat, Selbstbewufltsein und Selbstbestimmung.

195 Ich mochte darauf hinweisen, dass die Darstellung des tugendhatschen Ansatzes
vor allem flir ein besseres Versténdnis der hier entwickelten Problemlage vorge-
stellt wird und nicht als problemlose Alternative gelten soll.

196 Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philosophie, S.
102.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

nominalisierter Satz (»dass es regnet«) und nicht einfach ein Gegenstand (»ein
Stuhl«) ist. Anders ausgedriickt, S wei, »dass p« (und nicht »ein x«)."”” Mit
Husserl bezeichnet Tugendhat nun das, worauf Bezug genommen wird, als
»Sachverhalt« bzw. »Proposition«. So gelangt er zu der oben paraphrasierten
These, »daB3 auch diejenigen intentionalen Erlebnisse, die sich nicht auf Proposi-
tionen beziehen, sondern auf gewohnliche Gegenstinde, auf einer bewuliten Be-
ziehung zu einer Proposition, einem propositionalen Bewusstsein, beruhen«.'”®
Ubertragen auf den Begriff des Selbstbewusstseins ergibt sich daraus die Konse-
quenz, dass das Wissen von sich selbst ebenfalls kein Wissen von einem Zustand
oder einem Erlebnis ist, denn so wie man keinen Gegenstand wissen kann, kann
man auch keinen Zustand bzw. kein Erlebnis wissen. Vielmehr hat auch die Dar-
stellung des Selbstwissens die grammatikalische Struktur »dass p« und ist daher
ebenfalls propositional, d.h. das Wissen von sich selbst impliziert nach Tugend-
hat ein propositionales Bewusstsein. »Ich kann weder mich (oder »mein Ich<)
wissen noch meine Zustdnde fiir sich genommen, sondern wissen kann ich nur,
daB ich die und die Zustinde habe.«'* Ein weiteres Ergebnis dieser Uberle-
gungen ist die These Tugendhats, alles intentionale Bewusstsein sei notwendi-
gerweise sprachlicher Natur.**

Tugendhat unterscheidet nun dhnlich wie Habermas zwei verschiedene Wei-
sen des Sich-zu-sich-selbst-Verhaltens: einerseits das epistemische Selbstbe-
wusstsein und andererseits das praktische »Sichzusichverhalten«. Ersteres dulert
sich in Sdtzen, in denen »ein Wissen von einem Sachverhalt, der in einem pradi-
kativen Satz (>ich @<) zum Ausdruck gebracht wird«’®' und ist fiir die folgenden
Uberlegungen von besonderem Interesse.

Aus der Definition des epistemischen Selbstbewusstseins ergeben sich nach
Tugendhat zwei Fragen. Zum einen die Frage nach der Besonderheit der Identifi-
zierung einer Person mittels des Wortes »ich< (1) und des Weiteren die Frage,
worauf sich das Wissen des epistemischen Selbstbewusstseins eigentlich griindet

2).
Das Prinzip der veritativen Symmetrie: Tugendhats Henrich Kritik

Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass Henrich in seiner Theorie mit Fichte
davon ausgeht, dass das Selbstbewusstsein in dem Phénomen der Identitit von

197 Zur Begriindung der These Tugendhats, dass die Bewusstseinsrelation, die durch
transitive Verben ausgedriickt wird, deren grammatisches Objekt ein singulédrer
Terminus ist, ein propositionales Bewusstsein sei, siehe auch Tugendhat, Vorle-
sungen zur Einfiithrung in die sprachanalytische Philosophie, S. 98ff.

198 Tugendhat, SelbstbewuBtsein und Selbstbestimmung, S. 19.

199 Ebd. S. 27.

200 Ebd. S. 20. Tugendhat ist sich der Strittigkeit dieser These bewusst und erwéhnt
dies auch. Vgl. auch Kramer, Sybille/Ekkehard, Kénig (Hg.): Gibt es eine Sprache
hinter dem Sprechen? Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002.

201 Ebd. S. 50.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 89

Subjekt und Objekt bzw. von Wissen und Gewusstem besteht.””” Daraus ergibt
sich jene Formel, die Fichte zuerst eingefiihrt hat, und die Henrich auch zur Be-
schreibung seines Verstdndnisses von Selbstbewusstsein verwendet: Ich = Ich.
Da Henrich damit unter anderem impliziert, dass das Selbstbewusstsein in dem
intuitiven Wissen von sich selbst besteht, untersucht Tugendhat die Frage, was es
bedeutet, sich selbst zu wissen. Zur Beantwortung dieser Frage kann Tugendhat
an seine Erdrterung zur propositionalen Struktur des Selbstwissens anschlieen.
Aus dieser ergab sich die sprachanalytisch begriindete These, dass das Wissen
von sich selbst keine Form der Selbstbeziehung ist, sondern sich ausschlie3lich
als propositionale Struktur darstellt. Dies verdeutlicht er, indem er darauf hin-
weist, dass Formulierungen wie »Ich weill mich« nicht verstanden werden kon-
nen, ohne sie in eine propositionale Wissensstruktur zu iibersetzen.””* AuBerdem
kritisiert er die Behauptung Henrichs, jene Formel des Ich = Ich sei als Wissens-
relation zu verstehen, denn fiir Tugendhat ist es »vollstindig sinnwidrig [...] zu
sagen, in dem Satz »ich = ich< hat das »=¢ den Sinn von Wissen«.”** Die Formel
Ich = Ich werde sowohl in der traditionellen als auch in der Heidelberger Selbst-
bewusstseinstheorie, die nach Tugendhat beide am Subjekt-Objekt Modell orien-
tiert sind und die Annahmen der Bewusstseinsphilosophie teilen, félschlicherwei-
se als eine Erkenntnisleistung des Ich angesehen. Darin liegt fiir Tugendhat auch
die Ursache jener Problematik, die Henrich in seiner Abhandlung zu Fichte be-
schreibt. Sie besteht darin, dass die Frage, die sich das Ich im Zusammenhang
der Selbstbewusstseinstheorie Fichtes stellt, ob es mit sich selbst identisch ist,
immer schon beantwortet zu sein scheint. Insofern namlich das Ich auf sich selbst
reflektiert, geht es immer schon davon aus, dass es mit sich selbst identisch ist.
Negativ formuliert bedeutet dies, dass das Ich nicht wirklich hinterfragen kann,
ob es mit sich selbst identisch ist. Tugendhat sieht darin nur eine Ausformulie-
rung der tautologischen Formel Ich = Ich. Es ist zwar keineswegs absurd, sich die
Frage zu stellen, ob beispielsweise eine Person P mit Person Q identisch ist.
Dann lautet die Frage allerdings »Ist P = Q?« und nicht »Ist X = X?«. Letztere sei
aufgrund ihrer tautologischen Struktur a priori positiv zu beantworten.

Es bestehe allerdings die Moglichkeit einer Umformulierung der Frage, ob
ich wirklich ich bin, in die Frage, »wie ich mich als mich erkenne«®®. Formal
entspriche die letzte Frage aber nicht mehr der Struktur der Frage »Ist Ich =
Ich?«. Die Umformulierung impliziert vielmehr eine Transformation der tautolo-
gischen Fragestruktur in eine andere, prinzipiell auch negativ beantwortbare Fra-
ge, denn jenes »als mich« beziehe sich nun auf mich als ein Individuum und
nicht mehr auf ein abstraktes Ich.

Tugendhat analysiert daher den Status der Bezugnahme des Ich auf sich
selbst, nicht ausgehend von der Formel als Ich = Ich, sondern von der Frage,

202 Vgl. Henrich, Selbstbewusstsein: kritische Einleitung in eine Theorie, S. 13.
203 Vgl. Tugendhat, Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung, S. 57.

204 Ebd. S. 58.

205 Ebd. S. 69.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

»Wie erkenne ich mich als mich?«. Er beginnt diese Analyse, indem er nach dem
Status bzw. der Verwendungsweise des Wortes »ich« fragt. Dieses wird als so
genanntes 'Indexwort' oder auch als 'deiktischer Ausdruck' bezeichnet. Letztere
bilden eine Unterklasse der singuldren Termini, welche einen bestimmten Ge-
genstand unter allen moglichen Gegenstdnden als angesprochenen auszeichnen.
Die Differenz zwischen den singuldren Termini und den deiktischen Ausdriicken
liegt in der Abhingigkeit des deiktischen Ausdrucks von der jeweiligen Sprechsi-
tuation. Insofern zidhlt das Wort »ich« ebenfalls zu den deiktischen Ausdriicken,
da damit erstens ein bestimmter Sprecher sich selbst bezeichnet, es jedoch zwei-
tens von der jeweiligen Sprechsituation abhingt, auf wen »ich« genau verweist,
d.h. welcher Sprecher den Ausdruck »ich« verwendet. Wichtig sind des Weiteren
auch die Gruppen, die durch deiktische Ausdriicke gebildet werden. Wird ein
Zeitpunkt t, beispielsweise mit »jetzt« bezeichnet, so bezeichnet man ihn zum
Zeitpunkt t; beispielsweise mit »damals« und zum Zeitpunkt t.; zum Beispiel mit
»dann«. Gleiches gilt fiir die deiktischen Ausdriicke, die auf »rdumliche Gegen-
stinde«’® verweisen. Als eine solche Gruppe deiktischer Ausdriicke sind auch
die Personalpronomen anzusehen. Wichtigstes Moment dieser Gruppenbildung
ist die wechselseitige Bedeutungsabhéngigkeit der Gruppenworter. Bevor dies er-
lautert werden kann, muss darauf hingewiesen werden, dass Tugendhat mit Witt-
genstein von einer Gebrauchstheorie der Bedeutung ausgeht.””’” Insofern betont er
auch, dass sich beispielsweise die Bedeutung des Wortes »hier« nicht vom Wis-
sen um die Verwendungsweise des Wortes »dort« abkoppeln ldsst. Eine Person,
so Tugendhat, die jeden Ort an dem sie sich gerade befindet, mit »hier« bezeich-
net und die Fahigkeit zur Verwendung des Wortes »dort« nicht besitzt, wiirde gar
keine Auszeichnung eines bestimmten Ortes vornehmen, da ein bestimmter
Raumpunkt (»hier«) nur in Abgrenzung zu anderen moglichen Raumpunkten
(»dort«) als solcher hervorgehoben werden kann. Dieser Erkenntnis entnimmt
Tugendhat eine allgemeine Kritik am Subjekt-Objekt-Modell der traditionellen
Theorien: diese hitten nicht verstanden, dass die Bezeichnung eines Gegenstan-
des grundlegend mit der Pluralitit aller moglichen Gegenstinde zusammen-
hingt.**®

Ein entscheidender Schritt in der Argumentation ist die anschlieBende An-
wendung dieser Erkenntnis - also der bedeutungsrelevanten Abhéngigkeitsver-
hiltnisse deiktischer Gruppenworter- auf den Ausdruck »ich«. Dadurch ergibt
sich die Verwendungsweise dieses Ausdrucks und — vor dem Hintergrund der

206 Zur Verwendung von Orts- und Zeitadverbien als deiktische Ausdriicke siche ebd.
S. 72f.

207 »Die Bedeutung eines Ausdrucks ist das, was erkldrt wird, wenn seine Verwen-
dungsweise erklért wird.« (Ebd. S. 72).

208 »Hier zeigt sich eine weitere fundamentale Schwiche des Subjekt-Objekt-
Modells: es ist eine Naivitdt zu meinen, es konnte iiberhaupt einen isolierten Be-
zug auf einen Gegenstand (>das Objekt<) geben, vielmehr gehort es konstitutiv zur
Bezugnahme auf einen Gegenstand, daf3 aus einer Pluralitét ein einzelner Gegen-
stand herausgehoben wird.« (Ebd. S. 74).

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 91

Gebrauchstheorie der Bedeutung - gleichzeitig seine Bedeutung: nur derjenige,
der die Worte »du« und »er« (»ihr«/«sie«) richtig verwenden kann, weif3 iiber-
haupt, worauf er mit dem Ausdruck »ich« Bezug nimmt.

Es gehort konstitutiv zur Verwendung von >ich¢, dal, wer >ich« sagt, erstens weif3, da3 die-
selbe Person von anderen Sprechern mit >du« angesprochen und mit »sie/er< bezeichnet wer-
den kann, und zweitens, daf er damit eine einzelne Person von anderen, die er mit »sie< be-
zeichnen kann, heraushebt. 2%

Spriche eine Person ohne Kenntnis dieses Zusammenhangs von »ich«, wiirde sie
nach Ansicht von Tugendhat also gar nicht auf sich selbst als raum-zeitliche
Entitit Bezug nehmen. "

Tugendhat erldutert weiter, dass Interdependenzen auch zwischen deikti-
schen Ausdriicken verschiedener Gruppen existieren. Dabei kommt er zu dem
Schluss, dass vor allem die Wechselbeziehungen der Begriffe »hier«, »jetzt« und
»ich« von Bedeutung sind, da die Identifikation von Gegenstidnden letztendlich
nicht ausschlieBlich iiber singulidre Termini sondern nur iiber die Versicherung
der raumzeitlichen Kontinuitdt (»hier«, »jetzt«) geleistet werden kann. Letzter
Bezugspunkt der raumzeitlichen Kontinuitét, und damit wie jeder moglichen I-
dentifikation tiberhaupt, ist jedoch die Person selbst, das »ich«. Driickt man dies
nicht in der sprachanalytischen Terminologie von Tugendhat aus, so kdnnte man
auch sagen, dass er die Moglichkeit der Gegenstandsidentifizierung auf die Ver-
ortung eines Gegenstandes innerhalb eines Koordinatensystems aus Raum, Zeit
und wahrnehmendem Subjekt zuriickfiihrt. Allerdings ist die Bedeutung dieser
Ausdriicke bei Tugendhat immer an die Gebrauchstheorie gebunden, sodass auch
die Bedeutung von Begriffen wie Raum und Zeit letztlich auf die Verwendung
der Worte »hier« und ,jetzt« zuriickgefiihrt wird.

So kann festgehalten werden, dass Tugendhat die Moglichkeit der Identifizie-
rung von Gegenstinden mit der Feststellung ihrer raumzeitlichen Kontinuitét
verkniipft. Die alleinige Auszeichnung durch singuldre Termini ist nicht ausrei-
chend. Jede Gegenstandsidentifikation ldsst sich mithin in eine objektive
(Raum/Zeit) und eine subjektive (Feststellung der Raum-Zeit Kontinuitdt durch
ein Subjekt) Komponente zerlegen. Entscheidend ist, dass Tugendhat diese bei-
den Komponenten auch in der Selbstidentifikation eines Sprechers durch das

209 Ebd.

210 Was unterscheidet aber den Ausdruck >ich< von anderen deiktischen Ausdriicken?
Ein wichtiger Unterschied liegt in der Feststellung Castafiedas, dass bei richtiger
Verwendung des Wortes »ich« die Nicht-Existenz der damit bezeichneten Entitit
unmoglich ist, bzw. dass man sich mit der Bezugnahme auf diese Entitét irrt. Im
Falle von anderen deiktischen Ausdriicken ist dieser Umstand nicht gegeben, denn
wenn eine Person beispielsweise mit dem Wort »dort< auf einen bestimmten raum-
lichen Punkt Bezug nimmt, kann sie zwar einerseits das Wort richtig verwenden,
sich allerdings andererseits durchaus in Bezug auf den Ort irren. Gleiches gilt fur
andere deiktische Ausdriicke wie etwa >dies« etc.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Wort »ich« fiir notwendig hélt. Dies wird deutlich, wenn man sich vor Augen
fithrt, welchen Sinn die Antwort »ich« auf die Frage »Wer bin ich?« hat. Der
deiktische Ausdruck »ich« zeichnet in diesem Moment nichts aus, und so hélt
Tugendhat die Antwort »ich« auf die Frage »Wer bin ich?« auch nicht fiir eine
Antwort. Damit die Selbstidentifikation tatsdchlich eine inhaltliche Referenz hat,
miissen zu der subjektiven Identifikation noch Merkmale hinzutreten, die aus der
dritten Perspektive verifizierbar sind. Signifikant fiir Objektivitdt und daher auch
fiir die objektive Komponente jedweder Identifikation ist die intersubjektive U-
bereinstimmung hinsichtlich des in Frage stehenden Sachverhaltes. Nur dann,
wenn ich mir selbst Eigenschaften zuspreche, die von meinem alter ego nach-
vollzogen werden konnen, gebe ich tatsdchlich Auskunft dariiber, wer ich bin.
Das bedeutet, dass ich mir die duBerlichen Eigenschaften, die ich mir selbst zu-
schreibe, aus einer Art dritter Perspektive zuschreibe. Denn entweder glaube ich
allen anderen, dass ich blonde Haare habe, oder ich iiberpriife diese Zuschrei-
bung aus einer konstruierten dritten Perspektive (beispielsweise einen Spiegel-
blick).

Tugendhat kann nun zu den beiden anfangs gestellten Fragen zuriickkehren.

Die erste Frage nach dem Status der Identifikation mittels des Wortes »ich«
hélt er fiir beantwortet. Er ist der Ansicht, dass das Wort »ich«, nicht den Spre-
cher als solchen identifiziert, sondern ihn als aus einer dritten Perspektive identi-
fizierbaren kennzeichnet. Nur, wenn der Sprecher gleichzeitig zu der Verwen-
dung des Wortes »ich«, die Verwendung des Wortes »er« beherrscht, weil} er
selbst, was er mit »ich« kennzeichnet.”'' »Das Wort »ich« bezeichnet den letzten
Bezugspunkt aller Identifizierung, gleichwohl wird mit ihm die gemeinte Person
— der Sprecher — nicht identifiziert, aber doch als aus der »er<-Perspektive identi-
fizierbare gemeint.«*'> Dieses Verstindnis des Wortes »ich« hat allerdings weit
reichende Folgen fiir die Selbstzuschreibung der ¢-Pradikate und damit fiir die
zweite am Anfang formulierte Frage nach der Grundlage fiir das Wissen des
epistemischen Selbstbewusstseins. Wenn eine Person sich mit »ich« nur insofern
selbst bezeichnen kann, als sie weil, was es heilit, durch andere Personen mit
»er« bzw. »sie« bezeichnet zu werden, macht es auch keinen Sinn, die Grundlage
der Wahrheit des Satzes »Ich ¢« im Sinne einer inneren Wahrnehmung zu deu-
ten, denn nach dem Ansatz von Tugendhat kann der Satz nur dann richtig ver-
wendet werden, wenn der Sprecher zugleich weil3, was es bedeutet, einer anderen
Person genau diesen ¢-Zustand zuzuschreiben. Tugendhat kommt daher zu dem
(ersten) Ergebnis, dass die Verifikation der ¢-Sétze vom <Prinzip der (notwendli-
gen) veritativen Symmetrie« abhingig ist. Dieses Prinzip laute: »Der Satz »ich ¢,
wenn er von mir gedufiert wird, ist notwendigerweise genau dann wahr, wenn

211 Tugendhat hilt diese Erkenntnis fiir vereinbar mit den empirischen Ergebnissen
der Entwicklungspsychologie. (Vgl. ebd. S. 80.).
212 Ebd.S. 87

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 93

der Satz rer ¢«, wenn er von jemand anderem gedufert wird, der mit rer¢ mich
meint, wahr ist.*"

Letztendlich pladiert Tugendhat damit fiir die These, dass »die Aufkldrung
der @-Sétze in der 1. Person nur in eins mit der Aufkldrung ihrer Verwendung in
der 3. Person erfolgen«*'* kann. Anders ist es aber um den Status der Gewissheit
von ¢-Sidtzen bestellt, denn der Sprecher hat ein unmittelbares Wissen von sei-
nem ¢-Zustand, das einem Beobachter nicht in der gleichen Weise zugénglich

ist. Tugendhat spricht hier von »epistemischer Asymmetrie«*'’.

Die epistemische Asymmetrie

Das Prinzip der veritativen Symmetrie erldutert, dass die Wahrheit der
Selbstzuschreibung von Zustinden notwendig an die Perspektive einer dritten
Person gekoppelt ist. Tugendhat will damit allerdings nicht bereits die Frage be-
antwortet wissen, wann es wahr sei, dass jemand einen ¢-Zustand erlebe. Es geht
vielmehr darum, das Kriterium fiir die Verifikation der Selbstzuschreibung aus-
findig zu machen. Mit anderen Worten, nach Tugendhat ist es genau dann richtig,
dass ich einen @-Zustand erlebe, wenn der Satz »Er erlebt einen ¢-Zustand« rich-
tig ist (die Personalpronomen beziehen sich in diesem Fall natiirlich auf die glei-
che Person).

Damit stellt sich aber die Frage, ob man eine unmittelbare, nicht teilbare Ge-
wissheit des Ich von seinen @-Zustinden begriinden kann. Denn schlielich ist
die Perspektive auf mich, dhnlich wie bei Habermas, nur in Vermittlung durch
andere Subjekte moglich. Insofern der Satz »Ich, Peter, habe Angst« nur dann
wahr ist, wenn der Satz »Er, Peter, hat Angst« wahr ist, besteht keine Moglich-
keit, der Proposition des Angsthabens unterschiedliche Bedeutungen zuzuordnen,
je nachdem ob sie aus der Er- und der Ich-Perspektive formuliert wird. Das Prin-
zip der veritativen Symmetrie verbietet es also, durch Bedeutungsrelativitét einen
besonderen Zugang zu den ¢-Priadikaten anzunehmen. Dennoch bleibt eine un-
mittelbare und nicht teilbare Gewissheit des Ich von den @-Zusténden als erkla-
rungsbediirftiges Phinomen bestehen: Tugendhat bezeichnet dieses Phdnomen
als »epistemische Asymmetrie<. Die hier durchgefiihrten Uberlegungen entspre-
chen, unter verdnderter Terminologie und Perspektive, der schon erwéhnten Fra-
ge nach dem privilegierten Zugang zu den res cogitans (vgl. das Kapitel 11.3.5
Der Verlust des privilegierten Zugangs zu den res cogitans). Um einen Losungs-
ansatz fiir diesen scheinbaren Widerspruch zwischen veritativer Symmetrie und
epistemischer Asymmetrie zu entwickeln, bezieht sich Tugendhat erneut auf
Wittgenstein. Ergebnis dieser Analyse ist die These, dass es sich bei Sdtzen der
Art »Ich @« um den einzigartigen Fall assertorischer Sitze handelt, die zwar

213 Ebd. S. 88.
214 Ebd. S. 89f.
215 Ebd. S. 89.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

wahr oder falsch sein konnen, die aber dennoch nicht kognitiv sindm, d.h., dass
ein Irrtum bei dieser Klasse von Sitzen ausgeschlossen ist.

Wie ist das zu erkldren und welche Bedeutung hat es fiir das Problem der
epistemischen Asymmetrie?

Tugendhat orientiert sich zunéchst an Wittgensteins Erlduterung, dass Sétze
der Form »ich ¢« als expressive Sitze einzuordnen sind.”'” Das bedeutet, dass
sich in ithnen der Zustand ¢ — beispielsweise Schmerz — duflert und durch sie kei-
ne Préidizierung der Form a ist F stattfindet. Wiirde in den »ich @«-Sitzen eine
Pradizierung stattfinden, wiren sie also Sitze, in denen einem Ich ein Zustand
pradiziert wird, so miisste mit dem Wort »ich« tatsdchlich eine Identifizierung
vorgenommen werden, deren RechtmiBigkeit anhand eines Kriteriums zu tiber-
priifen wire. Im Zusammenhang der Erlduterungen zum Prinzip der veritativen
Symmetrie wurde allerdings schon deutlich, dass Tugendhat mit Wittgenstein der
Auffassung ist, dass mit dem Wort »ich« keine Identifizierung vorgenommen
wird.”"*

Welchen Gewissheitsstatus aber haben dann die »ich @«-Sitze? Entscheidend
fur Tugendhat ist, dass Wittgenstein diese Sdtze mit Interjektionen, also sponta-
nen Ausrufen, die einen bestimmten subjektiven Zustand zum Ausdruck bringen,
in Verbindung bringt.

Wittgensteins Grundthese ist, da3 sich die »ich ¢«-Sétze nicht wesentlich von den unartiku-
lierten Ausrufen unterscheiden; >nicht wesentlich« — das ldsst jedoch offen, daf3 sie sich
gleichwohl unterscheiden, und hier werden wir ansetzen miissen. >’

Eine Uberseinstimmung zwischen den »ich @«-Sitzen und Interjektionen bestehe
zunéchst darin, dass beide die gleichen Verwendungsregeln besitzen, beide wer-
den genau dann richtig verwendet, wenn sich die Person tatsachlich im Zustand ¢
befindet. Es bestehe allerdings, wie schon angedeutet, eine wichtige Differenz zu
den so genannten kognitiven Sdtzen, denn bei diesen fallen richtige Verwendung
und Verifikation des Sachverhaltes nicht zusammen. Anders ausgedriickt, ein as-
sertorischer Satz kann richtig verwendet werden, ohne dass damit zugleich sein
propositionaler Gehalt bestitigt wird. Wenn ich beispielsweise sage »Es regnet.«
um damit zu verdeutlichen, dass es regnet, habe ich zwar den Satz richtig ver-
wendet, dennoch kann ich mich hinsichtlich des Tatbestandes, dass es regnet, ir-
ren. Dies ist bei »ich @«-Sétzen und Interjektionen nicht der Fall, denn der Regel
gemdf verwendet, bestdtigen sie gleichzeitig implizit die Wahrheit des ausge-
driickten Sachverhaltes. Zugleich ist die Frage nach dem Wissen um die Wahr-
heit eines solchen Satzes sinnlos, denn der Sprecher ist sich in jedem Fall be-

216 Ebd. S. 131.

217 Siehe auch Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Phi-
losophie, S. 95.

218 Tugendhat, Selbstbewulitsein und Selbstbestimmung, S. 83.

219 Ebd. S. 127.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 95

wusst, ob er die Wahrheit spricht oder nicht. Tugendhat erldutert dies, indem er
erklirt, dass »das Kriterium eines Erlebnissatzes in der 1. Person Pridsens wie
»ich habe Schmerzen« [...] daher [ist], daB er ohne weiteres umgeformt werden
kann in »ich wei, daB ich Schmerzen habe«.*’ In dieser Transformationsfihig-
keit liege zugleich der signifikante Unterschied zwischen Interjektionen und »ich
@«-Sdtzen, denn damit ein Satz als assertorisch bezeichnet werden kann, muss
diese préipositionale Formulierung vom eigentlichen Satz impliziert werden. Das
zeigt sich unter anderem daran, dass auf einen Satz wie »Ich habe Angst« im Ge-
gensatz zu Interjektionen mit Ja-Nein Stellungnahmen geantwortet werden kann.
Diese Stellungnahmen, die gleichbedeutend sind mit »Das ist wahr« bzw. »Das
ist falsch« beziehen sich allerdings nur auf die Aufrichtigkeit, Habermas wiirde
sagen »die Wahrhaftigkeit« des Sprechers und nicht auf eine argumentativ be-
griindbare Behauptung, wie dies in kognitiven Séitzen der Fall ist, denn schlie3-
lich ist die Méglichkeit des Irrtums a priori ausgeschlossen. Sitze der Form »ich
¢« sind mithin zwar assertorisch, da sie in prinzipiell bestreitbare Sétze ohne Be-
deutungsverlust umgewandelt werden konnen, sie sind jedoch nicht kognitiv, da
ein Irrtum prinzipiell ausgeschlossen ist. Das Phidnomen der jepistemischen
Asymmetrie< beschreibt also unter den genannten Bedingungen einen besonderen
Zugang zu eigenen Zustinden, der jedoch nicht durch den besonderen Status der
Introspektion, sondern durch die Interpretation der cogitationes als den Interjek-
tionen verwandte propositionale Sétze erklarbar wird.

Fassen wir zusammen: Tugendhat erkldrt zundchst in Kritik an Henrichs
Selbstbewusstseinstheorie, weshalb Sdtze der Form »ich ¢« nicht an Beobach-
tungssitze der Form »p ist F« angeglichen werden konnen. Hauptgrund hierfiir
ist, dass der Ausdruck »ich« ein Indexwort ist und daher seine richtige Verwen-
dung unter anderem mit der Féhigkeit zusammenhéngt, das Pendant (er/sie) rich-
tig verwenden zu koénnen. Nur wenn man weil3, wie die Personalpronomina der
dritten Person verwendet werden, kann man auch das Wort »ich« richtig verwen-
den. Daraus leitet er das Prinzip der veritativen Symmetrie ab, welches die
Wahrheitsbedingungen des Ich-Bezugs innerhalb der »ich @«-Sétze bestimmt.
Dadurch entsteht die Frage, wie es zu erkléren ist, dass das Subjekt dennoch eine
besondere Gewissheit seiner @-Zustinde hat. Tugendhat erklédrt dies nicht, wie
die traditionelle Bewusstseinstheorie durch den Begriff der Vorstellung bzw. Int-
rospektion, sondern durch den Verweis auf den Zusammenhang von Wahrheits-
bedingung und Verwendungsregeln der cogitationes.

Inwiefern kann der Entwurfs von Tugendhat im Vergleich zu dem Konzept
von Habermas hier von Nutzen sein? Wichtig ist zundchst, dass die »Sakularisie-
rung des Selbstbewusstseins«, und die ihr zugrunde liegende Annahme einer so-
zialen Vermittlung im Wissen des Selbstbewusstseins um sich selbst in beiden
Theorien vertreten wird. Dies wird unter anderem aus den Ubereinstimmungen

220 Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philosophie, S.
96.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

beider Theoretiker hinsichtlich der Analyse jener Aporien deutlich, die sich aus
den Theorien ergeben, an deren methodischem Anfang das vereinzelte Subjekt
steht und deren Durchfiihrung sich bis in Details am Subjekt-Objekt Modell ori-
entiert. Auch ist es das Ziel beider Philosophen, diese Aporien zu iiberwinden
und sie in eine sinnvolle und nachvollziehbare Argumentation zu {iberfithren. Um
diese Absichten umzusetzen, bezieht sich Habermas vor allem auf das behavio-
ristisch-naturalistische Konzept von Georg Herbert Mead, Tugendhat orientiert
sich stark an Wittgensteins Gebrauchtheorie der Bedeutung. Dabei verfolgt die
vorliegende Arbeit mit der Darstellung des Ansatzes von Tugendhat nicht die
Absicht, einen prinzipiellen Vorzug Wittgensteins gegeniiber Mead bei der Lo-
sung der Probleme bewusstseinsphilosophischer Aporien zu behaupten. Die Ab-
sicht dieses Kapitels besteht vielmehr in einem Hinweis darauf, dass der Versuch
einer nachmetaphysischen Selbstbewusstseinstheorie zwar nicht auf die Trans-
formation egologischer Theorien des Selbstbewusstsein®*' verzichten kann, dass
es jedoch trotz Ubereinstimmungen in der Analyse der Problemlage méglich ist,
einen Losungsansatz jenseits von Meads naturalistischen Thesen zu entwerfen.
Die Aufgabe weiterfithrender Analysen wire unter anderem, zu kldren, inwiefern
durch die Orientierung an Wittgenstein eine spezifische Form des Sprachpositi-
vismus entsteht und wie dieser durch Habermas’ Ansatz relativiert werden kann.
Festgehalten werden muss jedoch, dass aus Sicht beider Theoretiker eine nach-
metaphysische Ethik sich nicht mehr auf egologische Theorien des Selbstbe-
wusstseins beziehen kann, insofern sie von metaphysischen Argumenten tatséch-
lich unabhingig sein mochte.

221 Siehe dazu auch Paimann, Rebecca: Formale Strukturen der Subjektivitit: Egolo-
gische Grundlagen des System der Transzendentalphilosophie bei Kant und Hus-
serl, Hamburg: Meiner 2002.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lll. Metaphysische Letztbegriindung?

1. Die Diskursethik als Antwort auf die ethischen
Herausforderungen der Moderne

Systematische Bedeutung und Status der diskursethischen Begriindungskonzep-
tion sollen im Folgenden aus dem Zusammenhang der Ausgangsfragestellungen
entwickelt werden, die fiir die beiden Begriinder der Diskursethik, Karl-Otto
Apel und Jirgen Habermas am Anfang standen. Damit wird die Zielrichtung der
Diskursethik als einer Ethik der Moderne deutlicher und ihre Begriindungsprob-
lematik erscheint nicht als philosophisches Glasperlenspiel.

1.1 Karl-Otto Apel

Apel gilt als eigentlicher Begriinder des diskursethischen Ansatzes und hat mit
dem Aufsatz Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und die Grundlagen
der Ethik' auch den grundlegenden Text zur Diskursethik vorgelegt. Aus diesem
Text wird ersichtlich, vor welchem Problemhorizont sich die Diskursethik entwi-
ckelt und welchen ethischen Herausforderungen sie sich entgegenstellt. Dabei
wird hier zunéchst nicht zwischen dem apelschen und dem habermasschen An-
satz unterschieden. Diese Differenzierung wird erst im weiteren Verlauf der Be-
griindungsfrage eine wichtige Rolle spielen.

Apel beginnt seine Analyse mit dem Hinweis auf eine gegenldufige Entwick-
lung: zum einen nehmen die moralischen Herausforderungen im Verlauf der Ge-
schichte regelmifBig zu, zum anderen nimmt die Uberzeugung, dass eine Begriin-
dung der Moral méglich ist, jedoch stetig ab. Apel rekonstruiert diese Zuspitzung
der ethischen Situation in einer seiner jiingeren Vorlesungen als Rekonstruktion

1 Apel, Karl-Otto: Transformation der Philosophie, Bd. 1+2, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1999, Bd. 2, S. 358-435.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

der menschlichen Kulturevolution.? Diese wird unter drei unterschiedlichen Per-
spektiven analysiert: der Transformation des tierischen Verhaltens zur menschli-
chen Handlungskoordinierung (1), der Genese der speziellen ethischen Situation
des Menschen in der modernen Gesellschaft (2) und der ethischen Problemls-
sungskapazititen, die in der modernen Gesellschaft fiir die neuen Anforderungen
zur Verfiigung stehen (3).

(1) Das erste bedeutsame Ereignis fiir eine Bestimmung der ethischen Situa-
tion des Menschen in der Gegenwart sicht Apel im Ubergang vom natiirlichen
Verhalten zur willentlichen Handlungskoordinierung.

Nach dieser Deutung der Menschwerdung lége also der tiefste Grund dafiir, daf3 die Situati-
on des Menschen iiberhaupt ein ethisches Problem darstellt, darin, dal das menschliche
Verhalten nicht mehr von Instinkten — also von Naturgesetzen — determiniert ist, sondern
auf die Selbstvorstellung von Verhaltensgesetzen oder Prinzipien durch den freien Willen
oder die praktische Vernunft angewiesen ist.

Bei der Analyse dieses Ubergangs bezieht sich Apel auf Arnold Gehlen, der die-
se Transformation in Zusammenhang mit dem Vorgang der Institutionalisierung
gebracht hat.* Demnach iibernehmen die Institutionen die Funktion der Regulati-
on und Stabilisierung der neuen soziokulturellen Lebensformen. Zwar hilt Apel
diesen Gedanken fiir dulerst wichtig, erkennt jedoch auch die reaktiondre Ten-
denz in Gehlens Ansatz, der die Aufgabe der Verwirklichung der praktischen
Vernunft ausschlieBlich den Institutionen tibertragt. Eine kritische oder gar revo-
lutiondre Haltung kann ihnen gegeniiber legitimerweise nicht mehr eingenom-
men werden. Apel entwickelt daher, mit Verweis auf Hegel, eine dreistufige »di-
alektische >Aufhebung« der Institutionentheorie«’ Gehlens. In diesem Modell der
Gesellschaftsentwicklung nehmen die Institutionen eine wichtige Rolle ein und
werden auf der dritten Stufe durch reflexive Bewusstmachung ihrer uneinge-
schrinkten Autoritét, nicht aber ihrer Funktion beraubt.

(2) Die zweite Perspektive der kulturrevolutiondren Rekonstruktion bezieht
sich direkt auf die fiir den vorliegenden Zusammenhang besonders bedeutsame
Genese der ethischen Herausforderung des Menschen in der Moderne: Unter
Riickgriff auf den Biologen Jakob von Uexkiill unterscheidet Apel zwischen ei-
ner Merk- und einer Wirkwelt. Erstere sei dadurch gekennzeichnet, dass in ihr
ausschlieBlich alle potentiell instinktauslosenden Reize fiir ein Tier enthalten

2 Apel, Karl-Otto/Niquet, Marcel: Diskursethik und Diskursanthropologie. Aachener
Vorlesungen, Miinchen: Alber 2002, S. 15-36.

3 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 19.

4 Gehlen, Arnold: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Wiebels-
heim: Aula 2004.

5 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 21. Interessant ist hier die
Kritik, die Honneth an Hegels »Uberinstitutionalisierung der »Sittlichkeit» tibt
(Honneth, Axel: Leiden an Unbestimmtheit. Hegels Rechtsphilosophie als Theorie
der Gerechtigkeit, Stuttgart: Reclam 2001, S. 102ff.).

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 99

sind. Der Begriff Wirkwelt bezieht sich hingegen auf alle Sachverhalte, die von
dem Verhalten des Tieres beeinflusst bzw. verindert werden konnen. Systema-
tisch bedeutsam ist nun Apels These, dass das beim Tier vorhandene Gleichge-
wicht zwischen Merk- und Wirkwelt durch die Hominisation gestdrt und im
Laufe der Zeit immer stirker beschéddigt wird. Ausloser dieser Entwicklung sei
die Erfindung von Waffen und Werkzeugen. Damit werde ein Prozess in Gang
gesetzt, in dessen Verlauf sich die Handlungen immer stirker von ihren direkten
Konsequenzen entfernen. Dieses Ungleichgewicht gilt Apel als eine der Ursa-
chen der Problemsituation, in der sich der moderne Mensch befindet.

Durch diese fiir den Menschen als >homo faber< konstitutive Erfindung wurde das Gleich-
gewicht bzw. der Feedback-Kreis zwischen »Merkwelt< und »Wirkwelt< tendenziell aufge-
hoben; und man muss jetzt die Erfindung des Faustkeils als Beginn einer Karriere des
»homo faber« verstehen, die bei der Atombombe und beim Computer vorerst ihr Ende er-
reicht hat.®

Diese Thesen stimmen noch immer mit jener Uberzeugung iiberein, die Apel
1971 formulierte und aus deren Konsequenzen er die Notwendigkeit einer Mak-
roethik ableitete.”

(3) Im dritten und letzten Durchgang seiner Rekonstruktion der Kulturevolu-
tion geht Apel auf eine anthropologische Analyse der internen Ressourcen ein,
auf die eine Begriindung der Ethik unter den diagnostizierten Bedingungen zu-
rickgreifen kann. Schon im ersten Durchgang hat Apel auf die Bedeutung der
Transformation der natiirlichen zur willentlichen Handlungskoordinierung hin-
gewiesen. Ein wichtiger Aspekt dieses Ubergangs ist die »teleologische Unde-
terminiertheit des menschlichen Verhaltens«®: Im Gegensatz zum tierischen Ver-
halten bestehe ein wesentliches Moment der menschlichen Freiheit im Verlust
eines vorgegebenen Instinktziels. An diese Analyse kniipft Apel zugleich eine
wichtige Kritik derjenigen Ethikkonzeptionen, die die Sollgeltung von Normen
ausschlieBlich an einen strategischen Rationalitétsbegriff koppeln. Insofern die
Ziele einer Handlung oder eines Verhaltens ndmlich nicht mehr (instinktiv) vor-
handen sind, fithre ein rein pragmatisches Moralverstindnis letztendlich zu einer
Situation, in der die Frage nach der Legitimation der Ziele nicht mehr in den Be-
reich der Moralphilosophie falle. Die Ziele werden dann entweder als schlicht-
weg existierend angenommen oder als reine Entscheidungen gesetzt (Dezisio-
nismus). Damit kann aber nicht gewéhrleistet werden, dass die Zwecke selbst
moralischen Gehalt besitzen. Diese Kritik an einer »Ethik der rationalen Wahl«
ist ein wichtiger Bestandteil der allgemeinen Kritik der Diskursethik an nicht-

6  Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 24.

7  Apel, Karl-Otto: »Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und die Grundla-
gen der Ethike, in: Apel, Karl-Otto. Transformation der Philosophie, Bd. 2, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1999, S. 359ff.

8 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 29.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

formalen Ethikentwiirfen Gleichzeitig wird deutlich, weshalb Apel die Begriin-
dung der Ethik nicht von einem Rationalitdtsbegriff abhéngig machen will: denn
bevor eine rationale Mittelwahl iiberhaupt zur Anwendung kommen kann, muss
eine Verstindigung tiber die eigentlich zu erreichenden Zwecke erfolgen. . Die
Regeln dieser Verstandigung sind selbst Gegenstand der Ethik und kénnen nicht
stillschweigend vorausgesetzt werden.

Kurz, die primordiale Funktion der sprachlichen Kommunikation, die im Unterschied zum

tierischen Verhalten nicht feste Instinktziele schon voraussetzt, sondern neuartige Hand-

lungsziele frei zu bestimmen erlaubt, kann nicht in der strategischen Beeinflussung liegen;

sie setzt vielmehr eine ganz andere, nicht auf Mittel-Zweck-Rationalitdt reduzierbare Form
o . . . 9

der Kommunikations- und Interaktionsrationalitdit voraus.

Von dieser anthropologischen Problembeschreibung ldsst sich auch bei Apel eine
philosophisch-begriffliche Darstellung der ethischen Herausforderung in der
Moderne unterscheiden.

Interne Ressourcen der Diskursethik

Die potentiellen Konsequenzen der von Apel konstatierten anthropologisch-
technischen Entwicklung machen eine universelle Regelung der Handlungsnor-
men und damit eine globale Verantwortungsethik nach Apels Auffassung unum-
ginglich. Genau diese Forderung werde jedoch, so die These Apels, durch die,
fur die moderne Philosophie typische Einschrankung des Geltungsbereichs der
Moral auf den Privatbereich konterkariert. Verantwortlich fiir diese Einschrin-
kung ist nach Apel die VergroBerung des Einflussbereichs der Wissenschaft, ge-
nauer deren »szientistische Idee der normativ neutralen oder wertfreien >Objekti-
vitito'”,

Apel unterscheidet nun zwischen zwei »internen Ressourcen«'' auf die die-
sen Entwicklungen folgende Ethik nach dem zweiten Weltkrieg zuriickgreifen
konnte: einer stlichen und einer westlichen. Hintergrund dieser Uberlegung ist
die Annahme, dass die verschiedenen Gesellschaftsmodelle im Osten und Wes-
ten auch verschiedene Formen der ethischen Reflexion bereitstellen und daher
unterschiedliche Wege in der Reaktion auf die neuen Herausforderungen einge-
schlagen haben. Im Westen entwickelte sich nach Apel das von ihm so genannte
yKomplementarititssystem<: Die beiden zu dieser Zeit vorherrschenden philoso-
phischen Hauptstromungen, Szientismus und Existenzialismus, forderten eine
begriffliche Unterscheidung von wertfreiem Objektivismus der Wissenschaft auf
der einen und ethischen Privatentscheidungen auf der anderen Seite. Apel ver-
gleicht diese Entwicklung mit dem Prozess der Privatisierung religioser Uber-

9 Ebd.31.
10 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 359.
11 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 41.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 101

zeugungen im Kontext der Aufklarung. »Kurz: Moral — so schien es — war Pri-
vatsache, so wie zuvor schon, seit der Aufkldrung, die Religion zur Privatsache
erkldrt worden war.«'? Damit konstatiert Apel auch fiir die ethische Entwicklung
eine Verkniipfung von Wissenschaft und Technik. Resultat dieser Geistesver-
wandtschaft ist demnach in der Philosophie der Szientismus. Wissenschaftsglau-
bigkeit und Technisierung lieBen dabei einerseits die ethische Herausforderungen
steigen, reduzierten durch die vom Szientismus vertretene Privatisierung der Mo-
ral aber gleichzeitig die Ressourcen fiir die Losung dieser Probleme. '

Als Vertreter einer solchen Auffassung macht Apel neben Hans Albert Karl
Popper aus, der im Zusammenhang mit seinem liberalen Staatsverstindnis'* ge-
nau jene Auffassung einer privatisierten Moral vertrete, die fiir Apel Ausdruck
der von ihm diagnostizierten paradoxen Situation ist. Die politisch motivierte
strikte Trennung von 6ffentlichem und privatem Bereich habe zur Folge, dass die
moralischen Begriindungen der Praxis zunehmend durch pragmatische Uberle-
gungen ersetzt wiirden."> Apel kritisiert diese Einstellung erneut mit jenem Ar-
gument, das bereits im Zusammenhang der anthropologischen Analyse der inter-
nen ethischen Ressourcen erwidhnt worden ist: eine pragmatische »Legitimation«
der Handlungspraxis bezieht sich immer auf die Methode einer angemessenen
Mittelauswahl zu einem gegebenen Zweck. Nur wenn der Zweck vorgegeben ist,
kann tiberhaupt von einer rationalen Auswahl der Mittel gesprochen werden. Die
Kriterien zur Auswahl der Zwecke konnen jedoch ihrerseits nicht pragmatisch
festgelegt werden, da andernfalls ein infiniter Regress entsteht.'® Die Reduktion
der praktischen auf die pragmatische Vernunft'’, wirft die Frage auf, worin die
gesetzten Zwecke legitimiert sind.

Eine weitere Kritik, die Apel an dem liberalen Moralverstiandnis iibt, bezieht
sich auf dessen vertragstheoretische Grundlegung. Insofern ndmlich die Motiva-
tion zu moralischem Verhalten als egoistisches Nutzen-Kalkiil interpretiert werde
— wie es letztendlich beim vertragstheoretischen Ansatz der Fall sei — und dessen
Geltung durch vertragliche Festlegung garantiert sei, konne nicht mehr erklart
werden, wieso der Vertrag »auch dann Geltung haben sollte, wenn er nicht mehr
im Interesse der einzelnen Beteiligten liegt oder wenn der Einzelne durch das
Brechen des Vertrages einen Surplus-Vorteil gegeniiber denen, die ihn halten, er-

12 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 41.

13 Im Folgenden wird vor allem das Komplementaritéitssystem des Westens behandelt.
Das ostliche »Integrationssystem der wissenschaftlichen Rationalitdt und der offent-
lichen und privaten Moral« (ebd. S. 43) kann in diesem Zusammenhang vernachlés-
sigt werden.

14 Vgl. Popper, Die offene Gesellschaft, Bd. 1 u. 2.

15 Vgl. Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschatft, S. 370.

16 Siehe ebd. S. 371. Vgl. auch Wieland, Wolfgang: »Verantwortungsethik als Spielart
des Utilitarismus«, in: Akademie-Journal 1 (1998) S. 37-40.

17 Vgl. Habermas, Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der
praktischen Vernunft. Vgl. auch Horkheimer, Max: Gesammelte Schriften Band 6.
Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt am Main: Fischer1991.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

zielen kann«'®. Prinzipiell wire ein solches vertragsabweichendes Verhalten so-
gar mit dem »Geist« des Vertrages konform, da dessen konstitutives Moment in
der effektiven Realisierung egoistischer Ziele liege.

Worin aber liegen die Ursachen fiir die Entstehung einer Ethik, die sich
Apels Ansicht nach solch gravierenden Einwénden ausgesetzt sieht? Eine grund-
legende Ursache liege in der Trennung von Offentlichkeits- und Privatsphire, die
als Folge der Differenzierung von Staat und Kirche entstanden sei.'” Das Komp-
lementarititssystem begreift Apel als »philosophisch-ideologischen Ausdruck«®
dieser Trennung. Allerdings sehen sich auch die liberalen Ethikkonzepte vor die
Frage gestellt, wie die universalen Probleme der Gegenwart mit einer Theorie
bearbeitet werden sollen, die die ethischen Entscheidungen im Privatbereich ver-
ortet, denn ohne die Moglichkeit einer Harmonisierung der einzelnen Antworten
lasst sich keine allgemeine Grundlage fiir die Uberwindung der Probleme in Aus-
sicht stellen. »Wie konnen diese Gewissensentscheidungen der einzelnen nach
normativen Regeln zur Ubereinstimmung gebracht werden, so daB sie die solida-
rische Verantwortung fiir die gesellschaftliche Praxis iibernehmen kénnen?«'

Fiir den Liberalismus liegt die Antwort auf diese Frage in der Willensbildung
durch Konvention und Ubereinkunft. Anhand dieser Elemente werden die ein-
zelnen, subjektiven Entscheidungen miteinander verbunden, um daraus anschlie-
Bend den verpflichtenden Charakter von Normen zu begriinden. Konkret stellt
sich dies dann beispielsweise als Abstimmung (bewusste Ubereinkunft) oder als
allgemeines Einstellungsmuster (Konvention) dar. Apel sieht in dieser Antwort
jedoch eine Verschleierung des eigentlichen Problems, denn die entscheidende
Frage sei schlieBlich, ob es tiberhaupt moglich sei, eine ethische Grundnorm an-
zugeben, die den Einzelnen zu einer solchen Ubereinkunft verpflichtet und an-
schlieBend auch an diese bindet. Vor dem Hintergrund der Pramissen des Libera-
lismus lassen sich nach Apel diese Phdnomene nur mit Hilfe der Annahmen des
Kontraktualismus erkldren, aus dessen vertragstheoretischen Grundlagen, wie
oben dargestellt, allerdings keine intersubjektive Grundnorm begriindbar ist.
Daraus folgt fiir Apel, dass die theoretischen Grundlagen des Liberalismus die
moralische Verbindlichkeit der juristischen Grundlagen von Demokratie (Staats-
vertridge, Verfassungen etc.) nicht erkliren konnen. Vielmehr ergebe sich aus
dem Konzept, dass eine moralische Verpflichtung des Einzelnen zu irgendeiner
Ubereinkunft oder ihrer Einhaltung gar nicht bestehe.

Zusammenfassend lédsst sich zundchst festhalten, dass Apel eine makrohistorische
Entwicklung (Hominisation) konstatiert, in deren Verlauf der Fortschritt der

18 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 49.

19 Vgl. auch Habermas, Strukturwandel der Offentlichkeit. Dies bedeutet natiirlich
nicht, dass Apel diese Trennung aufgrund moralphilosophischer Uberlegungen
riickgéingig machen mochte.

20 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 370.

21 Ebd. S. 374.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 103

Technik und die ethischen Herausforderungen in einen reziproken Zusammen-
hang gebracht werden. Der Argumentation in der Dialektik der Aufkldrung ver-
gleichbar, behauptet er, dass die Menschen mit der Steigerung der Effizienz einer
technischen Verfiigung tiber die Natur einen Vorgang vorantreiben, der sich
letztlich gegen sie selbst wendet. Jene philosophischen Theorien, die dem techni-
schen Fortschritt ausschlieBlich affirmativ gegeniiberstehen (Szientismus), ver-
treten demgemél nach Auffassung von Apel eine Ethik, in der moralische Ent-
scheidungen ausschlielich der Privatsphire des Individuums zugerechnet wer-
den konnen und die allgemeine Handlungskoordinierung einer Rechtspraxis
iberlassen werden muss, deren Regeln nach pragmatischen bzw. vertragstheore-
tischen Kriterien konstituiert sind. Letztlich werde damit einer Gesellschaftstheo-
rie Vorschub geleistet, die die gesellschaftlichen Entwicklungen einer Kritik an
bestimmten Tendenzen entzieht, da ihr die Kriterien fiir diese abhanden gekom-
men sind. Das grundlegende Problem fiir eine moralphilosophische Betrachtung
besteht daher Apels Ansicht nach im Gegensatz des intersubjektiven Geltungsan-
spruchs der Moraltheorie zur angeblichen Vereinzelung und Privatisierung der
Geltung von Normanspriichen. »Die Schwierigkeit liegt hier immer wieder darin:
wie kann theoretische Philosophie tiberhaupt mit inter-subjektivem Geltungsan-
spruch iiber das reden, was per definitionem subjektiv und singular ist.«*> Der
Losungsansatz, den Apel als Antwort auf die allgemeine Problemlage der Situa-
tion des modernen Menschen und auf die internen Paradoxien aktueller moral-
philosophischer Konzeptionen entwirft, besteht in einer »Ethik des Diskurses«.
Diese Ethik steht also vor der Aufgabe, die Paradoxien der moralischen Pri-
vatisierung aufzuheben, ohne hinter die Trennung von Staat und Kirche bzw. das
Verbot der 6ffentlichen Bezugnahme auf religiose Begriindungen zuriickzufallen
— sie hat einen postreligiésen Anspruch. Damit wird die nachmetaphysische Be-
griindungsanforderung fiir die Diskursethik aus einer anderen Perspektive deut-
lich: sie muss ein Prinzip angeben, das eine »Verpflichtung zur Ubereinkunft«
einerseits jenseits religioser Behauptungen und andererseits ohne Bezugnahme
auf ein subjektives Evidenzpotential leisten kann. Es wird noch zu zeigen sein,
dass Apel seine Ethik im Gegensatz zu Habermas nicht explizit als metaphysik-

22 Ebd. S. 369.

22 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 457.

22 Es wire lohnenswert, zu untersuchen, ob die (resignierte) Perspektive der Dialektik
der Aufkldrung aus der Sicht von Habermas nicht als eine widerwillige Vorberei-
tung systemtheoretischer Entwicklungen rekonstruiert werden konnte.

22 Ebd.

22 Habermas gibt allerdings ebenfalls zu, dass man »in anderer Hinsicht« auch von
»gegenldufigen Tendenzen« (ebd.) sprechen kann. Da die Auseinandersetzung von
Luhmann und Habermas fiir das hier vorliegende Thema nicht von Bedeutung ist,
wird sie an dieser Stelle nicht weiter untersucht.

22 Ebd. S. 459.

22 Siehe dazu die Kritik im ersten Teil.

22 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 74.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

frei verstanden wissen will. Apel hilt die »analogische« Sprache der Metaphy-
sik«® immerhin solange fiir berechtigt, wie eine bessere Formulierung fiir die
Losung des Begriindungsproblems nicht gefunden wurde. Es wird sich auch zei-
gen, dass dies zu einem Sonderstatus der Sprache bei Apel fiithrt, der auch im ha-
bermasschen Sinne als metaphysisch bezeichnet werden kann. Demgegeniiber
hat es der ethische Liberalismus insofern leichter, als er keine letzte Begriindung
fiir die Notwendigkeit zur Ubereinkunft zu geben versucht, sondern sich auf ex-
terne Ursachen und nicht auf interne Griinde fiir das Zustandekommen einer
Ubereinkunft bezieht. Er vertritt damit einen Dezisionismus aus dem fiir Apel der
Widerspruch des historisch abgeleiteten Geltungsanspruchs zur (kontrafakti-
schen) Geltung getroffener Ubereinkiinfte folgt. Mit anderen Worten, wieso soll-
te ein Vertrag gelten, wenn sein Zustandekommen ausschlieflich von faktischen
Umstidnden abhingt? Die Diskursethik {ibernimmt damit die schwierige Aufgabe,
die Begriindung der kontrafaktischen Geltung von Normen ohne religiose (Apel)
oder sogar metaphysische (Habermas) Argumentationen zu leisten.

1.2 Jirgen Habermas

Im Folgenden wird die Diskursethik im Verstidndnis von Jiirgen Habermas darge-
stellt. Die spezielle Art der Einbettung des habermasschen Diskursethikverstind-
nisses in seine Theorie, speziell in die Theorie des kommunikativen Handelns,
entfaltet im weiteren Verlauf eine systematische Bedeutung fiir die Frage nach
den metaphysischen Implikationen der Diskursethik. Dabei wird sich zunéchst
zeigen, dass die Diskursethik bei Habermas als eine Analyse der normativen
Elemente von Handlungskoordinierung aufgefasst werden kann (1). Diese, an
Weber und Mead orientierte Erdrterung, wird aufgrund einer »phylogenetischen
Erklarungsliicke« bei Mead in einem zweiten Schritt durch die Bezugnahme auf
Durkheim erginzt

(1) Diskursethik als Analyse der normativen Aspekte
der Handlungskoordinierung

Stand im zweiten Teil der Arbeit die Beschiftigung Habermas’ mit Max Weber
vor allem im Hinblick auf den Prozess der Individuierung und des Selbstbe-
wusstseinsbegriffs im Vordergrund, so wird nun die Diskursethik als Analyse ei-
ner verstindigungsvermittelten und normativ durchsetzten Handlungskoordinie-
rung vorgestellt. Dabei ist zunichst erneut Max Weber von Bedeutung, denn Ha-
bermas betrachtet das Problem der Lebensweltrationalisierung auch aus der Pers-
pektive des verstdndigungsorientierten Handelns. Dadurch riickt er den Bereich
des Alltagslebens in den Blick, zu dem Weber nach Ansicht von Habermas kei-
nen begrifflichen Zugang gefunden hatte.

23 Ebd. S. 418.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 105

Aus der begrifflichen Perspektive verstindigungsorientierten Handelns erscheint also
Rationalisierung zundchst als eine Umstrukturierung der Lebenswelt, als ein ProzeB3, der
tiber die Ausdifferenzierung von Wissenssystemen auf Alltagskommunikation einwirkt
und so die Formen sowohl der kulturellen Reproduktion wie der sozialen Integration
und der Sozialisation erfasst.**

Rationalisierung bedeutet fiir Habermas also einerseits eine Ausdifferenzierung
von Wissenssystemen innerhalb des lebensweltlichen Kontextes, andererseits
aber zugleich eine Riickwirkung dieser ausdifferenzierten Systeme auf die »ver-
bliebene« Alltagskommunikation. Dabei ist die Gegeniiberstellung von verstin-
digungsorientierter Alltagskommunikation und erfolgsorientiertem Systemhan-
deln fiir die habermassche Theorie von besonderer Bedeutung, da sie einerseits
die Grundlage der Kritik an einer einseitigen Theorie der Rationalisierung bildet,
die den Rationalisierungsprozess ausschlieBlich als Ausdifferenzierung von
zweckorientierten Subsystemen begreift (Horkheimer und Adorno) und anderer-
seits gleichzeitig die begrifflichen Mittel fiir die Kritik an einer reinen System-
theorie luhmannscher Prigung zur Verfiigung stellt.”> Im Gegensatz zur Kritik
der instrumentellen Vernunft von Horkheimer und Adorno spricht Habermas zu-
nédchst von einer »komplementdren Entwicklung« zwischen »kommunikativer
Rationalisierung des Alltagshandelns und [...] Subsystembildung fiir zweckrati-
onales Wirtschafts- und Verwaltungshandeln«®®. Die Subsysteme bilden spezifi-
sche Integrationsmedien aus, die der priméren Integrationsform »Sprache« inner-
halb der Lebenswelt gegeniiberstehen®” und ein konkurrierendes Modell der Inte-
gration anbieten. Durch die Rationalisierung der Lebenswelt gewinnt eine ausdif-
ferenzierte, rationalisierte und nicht mehr an religiose Vorgaben gebundene
sprachliche Handlungskoordinierung an Bedeutung. Gleichzeitig entkoppeln sich
die Subsysteme und prigen eigene Codes aus, sodass eine Integration hier immer
weniger der sprachlichen Steuerung bedarf. Damit besteht das Konkurrenzver-
héltnis fiir Habermas also nicht auf der Ebene von verstidndigungs- und erfolgso-
rientiertem Handeln, sondern vielmehr auf der Ebene der Integration in die ein-
zelnen Systeme. Das heifit die Berechtigung zur Miteinbeziehung in eines der
verschiedenen Subsysteme wird nicht durch sprachliche Inklusion, sondern (bei-
spielsweise) durch Teilnahme an nicht-verstandigungsorientierten Tauschprozes-
sen (Wirtschaftssystem) gewihrleistet.

24 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 457.

25 Es wire lohnenswert, zu untersuchen, ob die (resignierte) Perspektive der Dialektik
der Aufkldrung aus der Sicht von Habermas nicht als eine widerwillige Vorberei-
tung systemtheoretischer Entwicklungen rekonstruiert werden konnte.

26 Ebd.

27 Habermas gibt allerdings ebenfalls zu, dass man »in anderer Hinsicht« auch von
»gegenldufigen Tendenzen« (ebd.) sprechen kann. Da die Auseinandersetzung von
Luhmann und Habermas fiir das hier vorliegende Thema nicht von Bedeutung ist,
wird sie an dieser Stelle nicht weiter untersucht.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Eine Konkurrenz besteht also nicht zwischen den Typen des verstindigungs- und erfolgso-
rientierten Handelns, sondern zwischen Prinzipien der gesellschafilichen Integration: zwi-
schen dem aus der Rationalisierung der Lebenswelt immer reiner hervorgehenden Mecha-
nismus einer an Geltungsanspriichen orientierten sprachlichen Kommunikation und jenen
entsprachlichten Steuerungsmedien, iiber die Systeme erfolgsorientierten Handelns ausdif-
ferenziert werden.”®

Es darf allerdings nicht iibersechen werden, dass Habermas der sprachlichen
Handlungskoordinierung eine systematische Primérfunktion zugesteht. Damit
wendet er sich gegen die in der Systemtheorie Luhmanns implizierten ethischen
Folgen einer Aufteilung in autonome Teilsysteme mit gleichwertigen Integrati-
onsmedien, durch die eine kritische Gesellschaftstheorie ad absurdum gefiihrt
wird. Die Diskursethik stellt sich vor diesem Hintergrund als die Analyse des le-
bensweltlichen Integrationsmediums »Sprache« dar. Mit anderen Worten, die
Ethik tritt als eine detaillierte Analyse der handlungskoordinierenden Mechanis-
men in der Lebenswelt auf, da diese genuin normativer Natur sind. Die Diskurse-
thik kann somit als eine Analyse der normativen Implikationen lebensweltlicher
Handlungskoordinierung in einer ausdifferenzierten und nachmetaphysischen
Moderne beschrieben werden.

Die Schnittstelle von Handlungstheorie und Diskursethik bildet der meadsche
Sozialbehaviorismus (vgl. Teil II der Arbeit): Dieser stellt eine Theorie der Sub-
jektbildung unter kommunikationstheoretischen Bedingungen dar und versucht
aufzuzeigen, dass sich ein Subjekt nur im sozialen, kommunikativen Kontakt zu
anderen Subjekten zu einem mit Selbstbewusstsein ausgestatteten Individuum
entwickeln kann. Der Mechanismus der Handlungskoordinierung wird dabei vor
allem durch das praktische Selbstverhiltnis gesteuert. Da dieses bei Mead nach
Ansicht von Habermas vernachldssigt wird, orientiert sich Habermas zunéchst
vor allem an Meads Erorterungen zum epistemischen Selbstverhiltnis, in dem
das Subjekt sich selbst nur iiber die (symbolische) Vermittlung durch andere
Subjekte erkennen kann. Dieser Struktur vergleichbar iibernimmt das Subjekt im
praktischen Selbstverhiltnis nach Ansicht von Habermas die Koordinierung der
eigenen Handlungen aufgrund einer Rolleniibernahme anderer Subjekte. Der Be-
griff des »generalized other« bezieht sich dabei insofern auf diese »anderen Sub-
jekte«, als er verdeutlicht, dass der gesamte Prozess der praktischen Handlungs-
koordinierung auf einen »allgemeinen Anderen« verweist. Anders ausgedriickt,
die eigene Handlungskoordinierung erweist sich erst dann als wirklich angepasst
und effizient®, wenn nicht mehr die Rolle eines konkreten Anderen iibernommen
wird, sondern die eigenen Handlungen die potentielle Perspektive aller mogli-
chen Interaktionspartner vorwegnimmt.

Damit wird einerseits der Zusammenhang von Individuierung und Ethik
deutlicher. Gleichzeitig wird andererseits aus handlungstheoretischer Perspektive

28 Ebd. S. 459.
29 Siehe dazu die Kritik im ersten Teil.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 107

verstandlich, wieso es sich um eine Ethik des Diskurses handelt, denn der Pro-
zess der Subjektbildung steht fiir Habermas sowohl in epistemischer als auch in
praktischer Hinsicht in einem direkten Zusammenhang zur Entstehung der sym-
bolischen Interaktion bzw. zur sprachlichen Kommunikation. Habermas tiiber-
nimmt von Mead die Vorstellung, dass Subjekte und Individuen sich im Prozess
der Sozialisation erst bilden. Damit setzt er sich nicht nur von der Subjektphilo-
sophie ab, sondern macht auch politische Implikationen geltend, die sich gegen
eine rein liberale Einstellung richten. Die Bedeutung des Diskurses fiir die Ethik
kann damit bei Habermas, verkiirzt gesagt, aus der Bedeutung der Kommunikati-
on fiir die Genese von Subjekten bzw. Individuen gefolgert werden. Die Frage,
welche genaue systematische Bedeutung der Begriff des Diskurses in der Ethik
von Habermas hat, ist fiir die Leitfrage nach der Letztbegriindung der Ethik von
erheblicher Bedeutung und wird daher noch ausfiihrlicher zu erértern sein.

(2) Die Versprachlichung des Sakralen: Kommunikative Rationalitat statt
sakraler Symbolik

Um die systematische Stellung der Diskursethik bei Habermas richtig einschét-
zen zu koénnen, muss noch ein weiterer Theoretiker genannt werden, dessen Ein-
fluss auf Habermas zwar nicht so grof3 ist, wie der G.H. Meads, der aber dennoch
eine Bedeutung fiir die Leitfrage der vorliegende Arbeit entfaltet: Emile
Durkheim. Habermas nutzt Durkheim, um den Zusammenhang zwischen der
Geltung moralischer Normen in postmetaphysischen Gesellschaften und der reli-
giésen Uberzeugung in fritheren Gesellschaftsformationen zu verdeutlichen. Sei-
ner Ansicht nach bildet der religiose Symbolismus, »der unterhalb der Schwelle
der grammatischen Rede steht, [...] offenbar den archaischen Kern des Normbe-
wusstseins«’".

Fur die vorliegende Absicht ist die Analyse der Transformation religidser
Symbole in die moralischen Implikationen sprachlicher Verstdndigung nicht nur
deshalb von Bedeutung, weil dadurch der Prozess der Genese postmetaphysi-
scher Strukturen aus religionssoziologischer Sicht deutlicher wird, sondern auch
weil ein rationaler Zusammenhang zwischen der Geltung religioser Symbole und
der Sollgeltung moralischer Normen hergestellt wird. Insofern versucht Haber-
mas zwar eine Ethik ohne Metaphysik zu entwerfen, negiert dabei jedoch nicht
die Bedeutung der Religion fiir die Geltung der (modernen) Moral.

Systematisch ist Durkheim auch deshalb fiir Habermas als Ankniipfungs-
punkt besonders geeignet, da er, dhnlich wie Habermas selbst, die Verpflichtung
zum normkonformen Handeln nicht aus Sanktionen ableitet, sondern umgekehrt
die Sanktionen als eine Konsequenz des verpflichtenden Charakters giiltiger
Normen begreift. Dieses Verstidndnis moralischer Sollgeltung wird - unter sozio-

30 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 74.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

logischer Perspektive - durch die Transformation der Autoritit des Sakralen in
die Autoritit giiltiger Normen erklirt.’!

Fiir das genauere Verstiandnis dieser Transformation ist zunichst die Analyse
der Herkunft des Sakralen von Bedeutung. Durkheim néhert sich dieser Frage
iiber eine Untersuchung des religiosen Ritus und Habermas teilt seine Auffas-
sung, dass im rituellen Handeln ein Kollektivbewusstsein entstehe, dessen ent-
scheidender Aspekt in der Struktur der kollektiven Identitdt einer Gruppe besteht
und weniger in den Inhalten, auf die sich dieses Kollektivbewusstsein bezieht.
Habermas® Ansicht nach besteht ein entscheidender Aspekt der religiésen Sym-
bolik daher in der Herstellung eines pradiskursiven Konsenses. Demnach schlief3t
die rituelle Handlung die einzelnen Gruppenangehdrigen zu einer kollektiven
Identitit zusammen, deren Struktur einem normativen Konsens gleicht, ohne je-
doch von den jeweiligen Gruppenangehdrigen selbst (bewusst) auf dieses Ziel
hin hergestellt worden zu sein. Eine bewusste Konsenskonstituierung ist schon
deshalb nicht moglich, weil die Identitdt des Einzelnen auf dieser Stufe von der
Identitdt der Gruppe noch nicht zu trennen ist — denn eine Differenzierung der
Alltagskommunikation im Sinne der habermasschen Rationalitédtsrekonstruktion
hat noch nicht stattgefunden. »Die kollektive Identitdt bildet sich in Gestalt eines
normativen Konsenses; dabei kann es sich freilich nicht um einen erzielten Kon-
sens handeln, denn die Identitdt der Gruppenangehorigen stellt sich gleichur-
spriinglich mit der Identitéit der Gruppe her.«*

Habermas hatte mit Bezug auf Max Webers Rationalisierungstheorie schon
gezeigt, dass die Entstehung moderner Gesellschaften eng mit dem Begriff der
'Entzauberung' verbunden ist. In diesem Kontext bezieht sich die Rede von der
Entzauberung auf den Prozess genau jener rituellen Bindungsfunktionen, die zur
Genese des, fiir die kollektive Identitit konstitutiven Konsenses fiithrten. Im Fol-

31 In jungster Zeit hat sich Habermas erneut zum Thema Religion und Moral gedufert.
(Vgl. Habermas, Jirgen: Glauben und Wissen. Friedenspreis des deutschen Buch-
handels 2001, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001. Jiirgen Habermas/Joseph Rat-
zinger: Dialektik der Sikularisierung. Uber Vernunft und Religion, Freiburg: Her-
der 2005.) Es ist immer wieder erstaunlich, welche verwunderten Kommentare die
Aussagen Habermas® zum Verhiltnis von Religion und Moral hervorrufen (vgl. et-
wa Kissler, Die Entgleisungen der Moderne, Siiddeutsche Zeitung, 21.01.04.). Die
Kommentatoren iibersehen dabei offensichtlich — von positiven Ausnahmen wie
beispielsweise Justus Wenzels Rezension in der Neuen Ziiricher Zeitung vom
30.08.05 einmal abgesehen — dass Habermas schon in fritheren Schriften (Theorie
des Kommunikativen Handelns, Nachmetaphysisches Denken, Texte und Kontexte)
nicht nur explizit von einem internen Zusammenhang zwischen religioser Symbolik
und moralischen Normen spricht, sondern auch zugibt, dass die Philosophie »in ih-
rer nachmetaphysischen Gestalt« die Religion (»vorerst?«) nicht ersetzen kénnen
wird (Habermas, Motive nachmetaphysischen Denkens, S. 60). Vgl. zu diesem
Thema auch Habermas, Jirgen: »Transzendenz von innen, Transzendenz ins Dies-
seits«, in: Ders. Texte und Kontexte. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992, S. 127-
156.

32 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 85.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 109

genden stehen weniger die verschiedenen Konsequenzen, die dieser Prozess nach
sich zieht, im Mittelpunkt des Interesses, sondern vielmehr die Frage nach der
Moglichkeit und dem Bestand eines normativen Konsenses im Anschluss an den
Prozess der Entzauberung. Mit anderen Worten, wenn religioser Glaube inner-
halb traditioneller Gesellschaftsstrukturen maf3igeblich an der Herstellung eines
normativen Konsenses beteiligt war, wie kann dieser normative Konsens ohne
die bindende Kraft religioser Symbolik erhalten bleiben? Um diese Frage zu be-
antworten, stellt Habermas die operative Hypothese auf, dass eine Ubertragung
der integrativen Kraft ritueller Regeln auf die integrative Kraft kommunikativer
Regeln stattfindet. »Bei der Beantwortung dieser Frage, lasse ich mich von der
Hypothese leiten, da3 die sozialintegrativen und expressiven Funktionen, die zu-
nichst von der rituellen Praxis erfiillt werden, auf das kommunikative Handeln
iibergehen.«** Auch aus dieser Perspektive stellt die Diskursethik also eine Ana-
lyse der integrativ-normativen Kraft sprachlicher Handlungskoordinierung dar.
Im Folgenden muss daher verdeutlicht werden, wie Habermas diese Analyse der
kommunikativen Handlungskoordinierung durchfiihrt und welche Schlussfolge-
rungen sich dadurch fiir metaphysische und naturalistische Implikationen erge-
ben.

2. Handlungskoordinierung und Sprechaktanalyse

Im Mittelpunkt der Theorie des kommunikativen Handelns steht »die sprachliche
Verstindigung als Mechanismus der Handlungskoordinierung«**. Deren norma-
tive Aspekte werden durch eine Ethik des Diskurses ausformuliert. So kann in al-
ler Kiirze die Einordnung der Diskursethik in die Gesamttheorie von Jirgen Ha-
bermas zusammengefasst werden. Dies bedeutet allerdings nicht, dass die Dis-
kursethik ihre normativen Analysen ausschlieBlich auf sprachliche Handlungen
begrenzt. Es geht ihr, wie jeder Ethik, um die normativen Elemente sozialer Be-
zichungen im Ganzen. Dabei bezieht sie, im Gegensatz zu anderen Ethikansit-
zen, ihre normativen Grundsétze aus der Analyse sprachlicher Handlungskoordi-
nierung. Was das bedeutet, soll im Folgenden deutlich gemacht werden.

2.1 Die Sprechaktanalyse von John Austin

Die sprechakttheoretischen Grundlagen der Analyse normativer Aspekte sprach-
licher Handlungen fiir die Diskursethik finden sich vor allem bei John L. Austin®

33 Ebd. S. 118.

34 Ebd. S. 370.

35 Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte. (How to do things with words.), Stutt-
gart: Reclam 1985.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

110 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

und John R. Searle*®. Im Folgenden sollen die Grundziige dieser sprechakttheore-
tischen Uberlegungen und ihre Verwendung bei Habermas vor allem anhand der
Theorie von Austin vorgestellt werden, um so neben ihrer Bedeutung fiir die
Diskursethik gleichzeitig auch die durch Durkheim inspirierte Theorie von der
Ubertragung der integrativen Kraft ritueller Handlungen auf die integrative Kraft
kommunikativer Regeln zu verdeutlichen.

Im Zentrum der Theorien von Austin und Searle steht die Erkenntnis, dass
Sprechen immer auch Handeln bedeutet. Searle erklart daher, »daf3 eine Sprach-
theorie [...] Teil einer Handlungstheorie ist, und zwar einfach deshalb, weil
Sprechen eine regelgeleitete Form des Verhaltens ist«’’. Die Grundeinheit
sprachlicher Kommunikation ist fiir Searle mithin nicht ein Symbol, Wort oder
Satz, »sondern die Hervorbringung des Symbols oder Wortes oder Satzes im
Vollzug des Sprechaktes«’®. Austin erldutert, dass viele der traditionellen philo-
sophischen Probleme durch die Auffassung entstanden sind, AuBerungen seien
entweder als AuBerungen iiber Tatsachen aufzufassen — Austin spricht hier von
skonstativen AuBerungen< — oder keiner Analyse wert.” Diese »Tatsachenfixie-
rung« der Sprachanalyse, die Austin auch als »deskriptiven Fehlschluss«* be-
zeichnet, habe dazu gefiihrt, den Umstand zu vernachldssigen, dass Sprechen
immer gleichzeitig auch Handeln bedeute. Begrifflich holt Austin diese Erkennt-
nis durch den Terminus der >performativen AuBerung« ein; diese ist dadurch ge-
kennzeichnet, dass ihre Aktualisierung, also das Vollziehen der AuBerung, kein
Bericht ist, sondern den Vollzug einer Handlung bedeutet. »Das Schiff taufen
heift (unter passenden Umstinden) die Worte >Ich taufe< usw. duflern. Wenn ich
vor dem Standesbeamten oder dem Altar sage »Ja¢, dann berichte ich nicht, da3
ich die Ehe schlieBe, sondern ich schlieBe sie.«*' Allerdings ist die Trennung in
den seltensten Fillen so deutlich, wie in dem genannten Beispiel. In vielen
Sprechakten finden gleichzeitig Handlungen und propositionale Aussagen bzw.
performative und konstative AuBerungen statt.*> Austin unterscheidet zu diesem
Zweck zwischen zwei verschiedenen Hinsichten einen Satz zu analysieren: in lo-
kutionirer und in illokutionirer Hinsicht.* Den lokutiondren Akt bezeichnet er

36 Searle, John R.: Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1983.

37 Ebd.S.31.

38 Ebd. S. 30.

39 Vgl. ebd. S. 27. Diese Ansicht entspricht in sprachphilosophischer Hinsicht der
Kritik Habermas’ an der Objektbezogenheit der Bewusstseinsphilosophie.

40 Ebd.S.27 undS. 117.

41 Ebd. S. 29.

42 Vgl. ebd. S. 168.

43 Spiter wird deutlich, dass die beiden Begriffe Bestandteile von Sétzen bzw. AuBe-
rungen darstellen. Allerdings wird die Differenzierung von performativen und
konstativen AuBerungen durch die Differenzierung von illokutiondren und lokutio-
nédren Satzaspekten von Austin nicht zuriickgenommen. Vielmehr verhilt sich die
erste Unterscheidung zur zweiten wie die generelle zur speziellen Theorie (vgl. ebd.
S. 166).

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 111

als »diese gesamte Handlung >etwas zu sageno»** Mit »etwas« bezicht sich Aus-
tin allerdings nicht ausschlielich auf den propositionalen Gehalt eines Satzes,
sondern auf seine Gesamtheit als phonetischer, pathischer und rethischer Akt.*
Die phonetische Perspektive berticksichtigt einen Satz in Hinblick auf die Laute,
die notig sind, um ihn zu &uBern. Das pathische Moment bezieht sich auf die
strukturelle Einheit der AuBerung, als Satz, der aus Wortern besteht, die nach
grammatischen Regeln zusammengesetzt sind. Der rethische Akt besteht schlief3-
lich »darin, dall man diese Vokabeln dazu benutzt, {iber etwas mehr oder weniger
genau Festgelegtes zu reden und dariiber etwas mehr oder weniger genau Be-
stimmtes zu sagen«*®. Habermas verkiirzt nun in der Theorie des kommunikativen
Handelns den lokutiondren Akt auf »den Gehalt von Aussagesitzen (>p<) oder
von nominalisierten Aussagesitzen (>-da p<)«*’, sodass die Rede vom >lokutio-
ndren Teil¢ eingefiihrt werden kann. Was Habermas als Gehalt des lokutiondren
Teils beschreibt, ist bei Austin genau genommen nur der rethische Aspekt des lo-
kutiondren Akts.*® Der »illokutionire Aspekt bezicht sich auf die AuBerung als
Handlung im Ganzen. Austin unterscheidet neben dem lokutionédren und dem il-
lokutionéren allerdings noch ein drittes Moment der Analyse von Sétzen, das er
yperlokutiondr« nennt. Der Satz als perlokutionédrer Akt bezeichnet ausschlieflich
die Wirkung, die Sprechhandlung beim Hérer auslésen soll, denn »die AuBerung
kann mit dem Plan, in der Absicht, zu dem Zweck getan worden sein, die Wir-
kung hervorzubringen«®’.

Dies sind die begrifflichen Grunddifferenzierungen, die Austin in Theorie der
Sprechakte entwickelt, und die er im Verlauf des Buches detaillierten Analysen
unterzieht. Die Grundstruktur einer in sich abgeschlossenen AuBerung besteht fiir
Austin also aus einem lokutiondren und einem illokutiondren Teil, und wird for-
malisiert als >M,« dargestellt. Die Wirkung, auf die ein Satz der Form »M,< hin
gedufert wird, ist der »perlokutionsre Effektc.”

Anhand des Beispielsatzes »Ich verspreche dir, dass ich morgen komme.«
lasst sich die Unterscheidung zwischen illokutiondrem und lokutiondrem Be-
standteil verdeutlichen: Inhaltlicher Aspekt des Versprechens ist der nominali-

44 Ebd. S. 112.

45 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 112f.

46 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 113.

47 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 388f.

48 Hier wird daher in Zukunft statt von >Lokution< von >Proposition< die Rede sein.
Vgl. dazu Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philo-
sophie.

49 Ebd. S. 118. Da sich am Aspekt des perlokutiondren Effektes eine Problematik
deutlich machen lasst, die fiir die Theorie Habermas’ von besonderer Bedeutung ist,
wird der perlokutiondre Effekt weiter unten noch detaillierter dargestellt.

50 Austin gibt selbst zu, dass die Unterscheidung zwischen illokutiondrem und perlo-
kutivem Akt schwierig ist, denn Sprache sei per se auf »>Auswirkungen< beim Horer
angelegt — etwa, das Gesagte zu verstehen oder immerhin zu horen. (vgl. ebd. S.
127, FuBinote S. 31). Die genaue Analyse der Unterschiede findet sich in der neun-
ten Vorlesung (ebd. S. 1271f.).

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

112 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

sierte Satz”' »dass ich morgen komme«. Die Proposition p des Satzes besteht hier
also im morgigen Kommen des Sprechers. Die Verwendungsweise bzw. Illokuti-
on M dieses rethisch-lokutiondren Teils (bzw. des propositionalen Aspekts bei
Habermas ) wird durch das Verb »versprechen« festgelegt und kann von dem
propositionalen Teil analytisch getrennt werden. Der Sprecher stellt damit eine
Handlungsrelation oder -beziehung zu seinem Gegentiber her. So konnte er eben-
falls sagen, dass er sein Gegeniiber warne, morgen zu kommen, was eine andere
Verwendungsweise der Préposition bedeuten wiirde und zu einem anderen Be-
zichungsangebot gegeniiber dem Hoérer fithren wiirde. Fiir die vorliegende Ab-
sicht ist der illokutiondre Aspekt der Rede von besonderer Bedeutung.*® Dieser
wird bei Habermas als »illokutiondre Kraft« wieder aufgenommen.

Die illokutionare Kraft bei Habermas

Um die Sprechaktanalysen von Searle und Austin fiir eine Ethik fruchtbar zu ma-
chen, transformiert Habermas ihre zentralen Momente unter einer sozialen Pers-
pektive. So tritt einer der wichtigsten Aspekte von Austins Vorlesungen, die
Analyse der illokutiondren Handlung,*® bei Habermas als »illokutionére Kraft< in
Erscheinung, durch die die Verwendung des Inhalts einer Aussage festgelegt
wird. »Wir konnen auch sagen, daB die illokutive Kraft einer Sprechhandlung da-
rin besteht, die kommunikative Funktion des geduBerten Inhalts festzulegen.«’*
Die Differenzierung von illokutiondrem und lokutiondrem (bzw. lokutionir-
rethischem) Akt, wird von Habermas in die Unterscheidung des Inhalts- und Be-
zichungsaspekts von Aussagen transformiert. Letzterer wird durch den illokutio-
ndren Bestandteil einer Sprechhandlung bestimmt und ist daher fiir die »generati-
ve Kraft« von Sprechakten verantwortlich. Diese generative Kraft des illokutiven
Teils bewirkt nach Ansicht von Habermas, dass ein Sprechakt {iberhaupt ge-
bzw. misslingen kann, da durch seine Verwendung versucht wird, eine Bezie-
hung zwischen Sprecher und Hérer aufzubauen. Scheitert dieser Versuch, ist die
Verstandigung misslungen, akzeptiert der Horer jedoch das im illokutiven Teil
implizierte Beziehungsangebot, ist der Versuch gelungen. Bei Austin kommt dies
in der »Lehre von den Ungliicksfillen (infelicities)«’® zum Ausdruck. Austin er-
lautert hier, dass performative AuBerungen nicht wie konstative AuBerungen
»wahr« oder »falsch« sein kénnen, vielmehr konnen sie »schief laufen« oder
»verungliicken«.”® Dies ist nach Austin auf den oben bereits erwihnten Umstand

51 Zum Begriff »nominalisierter Satz< vgl. auch Tugendhat, Vorlesungen zur Einfiih-
rung in die sprachanalytische Philosophie, S. 97f.

52 Auf eine detaillierte Darstellung des perlokutiondren Effekts wird im Folgenden
verzichtet.

53 Austin, Theorie der Sprechakte, S. 120.

54 Habermas, Jirgen: »Was heift Universalpragmatik?« in: Apel, Karl-Otto (Hg.),
Sprachpragmatik und Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1982, S. 216.

55 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 36.

56 Vgl. ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 113

zuriickzufiihren, dass es Rahmenbedingungen gibt, die erfiillt sein miissen, damit
eine performative AuBerung richtig verwendet wird. Ist dies nicht der Fall — Aus-
tin bringt hier das Beispiel des Anbietens einer Wette nach dem Rennen, auf das
sich die Wette bezieht — so »konnen wir die AuBerung [...] nicht falsch nennen;
sie ist im allgemeinen verungliickt«®’. Dass die Mdglichkeit des Miss- bzw. Ge-
lingens einer Sprechhandlung also {iberhaupt besteht, kann demnach nicht auf die
Rolle des propositionalen Gehalts einer Aussage zuriickgefiihrt werden, sondern
ausschlieBlich auf das in dem Satz enthaltene Angebot zu einer interpersonalen
Beziehung: der generativen Kraft des illokutiondren Teils. Dies ldsst sich durch
die dreifache Wirkung verdeutlichen, die ein illokutiondrer Akt auf den Horer
nach Ansicht von Austin haben kann bzw. soll: »das Verstidndnis sichern, wirk-
sam sein und zu einer Antwort auffordern«.”® Damit wird klar, was Habermas
meint, wenn er erkldrt, die generative Kraft eines Sprechaktes bestehe darin,
»dall der Sprecher in Ausfithrung eines Sprechaktes auf den Horer derart ein-
wirkt, daB dieser mit ihm eine interpersonale Bezichung aufnehmen kann«*’.

Der perlokutionare Effekt und seine Konsequenzen fiir Habermas

Die weitergehende Differenzierung zwischen illokutiondrem und perlokutivem
Akt ist, wie auch Austin zugibt™, schwierig, denn in gewisser Hinsicht sind beide
— und nicht nur der perlokutiondre Akt — auf Zielerreichung angelegt. Fiir den il-
lokutiven Akt gilt ndmlich ebenfalls, dass er darauf abzielt:

e verstanden zu werden,

e wirksam zu sein, d.h. nicht zu misslingen

e zu einer Antwort aufzufordern

e cine interpersonale Bezichung aufzubauen

Austin und Searle halten dennoch an der Unterscheidung von illokutiondrem und
perlokutionidrem Effekt fest und Searle behauptet, es gibe »zahlreiche zum Voll-
zug illokutiondrer Akte verwendete Arten von Sdtzen, mit deren Bedeutung kein
perlokutionirer Effekt verkniipft ist«’’. Um dies zu erldutern, unterscheidet er
zwischen einer Wirkung und dem reinen Verstehen einer AuBerung. Er méchte
nicht gelten lassen, dass das Verstehen selbst bereits eine Wirkung ist und daher
der illokutionére auf den perlokutiven Effekt reduziert werden konne.

Wenn ich »Hallo< sage und auch meine, so habe ich nicht unbedingt die Absicht, damit bei
meinem Zuhérer einen anderen Zustand oder eine andere Reaktion hervorzurufen als blof3

57 Ebd.

58 Ebd. S. 134.

59 Habermas, Was heif3t Universalpragmatik, S. 216.
60 Vgl. ebd. S. 127, Fufinote S. 31.

61 Searle, Sprechakte, S. 73.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

114 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

die, daB3 er weil}, daf} er gegriilt wird. Dieses Wissen ist aber einfach sein Verstehen dessen,
was ich gesagt habe, und keine zusitzliche Reaktion oder Wirkung.62

Das entscheidende Merkmal einer Unterscheidung von perlokutiondrem Effekt
und illokutiver Kraft ist bei Austin letztendlich die Notwendigkeit der Existenz
von Konventionen zur Aktualisierung illokutionédrer Bindungskréfte. Anders aus-
gedriickt, die illokutiondre Kraft kann nur dann tatsdchlich wirksam werden,
wenn bestimmte Rahmenbedingungen gegeben sind, die die Bedeutung des
Sprechangebotes »decodieren<. Um hingegen einen perlokutiondren Effekt zu re-
alisieren, miisse dieser konventionelle Rahmen nicht notwendig vorhanden sein.
»Fiir illokutiondre Akte gilt ausnahmslos, dal man sich fiir sie konventionaler
Mittel bedienen muss, und das muss daher auch dann gelten, wenn die Mittel
einmal auBersprachlich sind. [...] Perlokutiondre Akte sind dagegen nicht kon-
ventional.«**

Bei Habermas tritt das perlokutionére Handeln als ein bestimmter Fall >stra-
tegischen Handelns< in den Blickpunkt.** Strategisches Handeln ist selbst eine
Unterkategorie teleologischen Handelns. Letzteres bezeichnet allgemein ein
Handeln, das auf einen Zweck bzw. das Hervorbringen eines gewiinschten Zu-
standes ausgerichtet ist. Teleologisches Handeln wird zu strategischem Handeln,
»wenn in das Erfolgskalkiil des Handelnden die Erwartung von Entscheidungen
mindestens eines weiteren zielgerichtet handelnden Aktors eingehen kann«®. Ei-
ne perlokutiondre Handlung wird von Habermas nun so begriffen, dass sie der
Definition von strategischem Handeln das Merkmal der Tauschung hinzufiigt:
ein perlokutiondres Ziel kann ein Sprecher nur dann verfolgen, wenn er den Ho-
rer iiber das tatsichliche Ziel der (Sprech)Handlung tiuscht. * Der perlokutionére
Effekt ist fir Habermas demnach eine bestimmte Form des sprachlich-zweck-
orientierten Handelns und kann damit vom illokutiondren Handeln, welches nicht
zum strategischen Handeln zu z&hlen ist, unterschieden werden. So hat Habermas
seiner eigenen Ansicht nach im Riickgriff auf Austins Differenzierungen einen
Handlungstypus extrahiert, der nicht zweckrational orientiert ist und damit der
Kritik am Rationalititsbegriff Webers entgeht.

Der fiir seine Theorie so zentrale Begriff der ykommunikativen Handlung«
wird daher von Habermas auch direkt mit der illokutiondren Kraft einer Sprech-
handlung in Verbindung gebracht. »Ich rechne also diejenigen sprachlich vermit-
telten Interaktionen, in denen alle Beteiligten mit ihren Sprechhandlungen illoku-
tionire Ziele und nur solche verfolgen, zum kommunikativen Handeln.«®’

62 Ebd.

63 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 136f.

64 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 390ff und besonders S.
395.

65 Ebd. S. 127.

66 Ebd. S. 396.

67 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 115

Kommunikatives Handeln ist damit per definitionem das Gegenstiick zu stra-
tegischem Handeln® und zeichnet sich dadurch aus, dass das Ziel der Sprech-
handlung nicht strategisch, sondern offen und im Einvernehmen mit dem Ge-
spriichspartner erreicht werden soll.”

Die Frage, was hier »Einvernehmen« bedeutet, ist fiir die Diskursethik von emi-
nenter Bedeutung und muss deshalb niher analysiert werden: Da kommunikati-
ves Handeln selbst nicht-manipulativer Natur ist, stellt es nach Ansicht von Ha-
bermas einen Typus der Handlungskoordinierung bereit, dessen Analyse die ge-
stellte Frage beantwortet.

Kommunikatives Handeln zeichnet sich gegeniiber strategischen Interaktionen dadurch aus,
daB alle Beteiligten illokutiondre Ziele vorbehaltlos verfolgen, um ein Einverstdndnis zu er-
zielen, das die Grundlage fuir eine einvernehmliche Koordinierung der jeweils individuell
verfolgten Handlungspléne bietet.””

In einem Sprechakt stellt der Sprecher S einen bestimmten Geltungsanspruch an

den Horer H. Beispielsweise kann er

(a) vom Horer fordern, dass dieser das Fenster 6ffnen soll (und damit unter ande-
rem implizit den Anspruch stellen, dass seine Forderung gerechtfertigt ist)
oder etwa

(b) behaupten, dass das Haus rot ist (und damit unter anderem implizit den An-
spruch stellen, dass er die Wahrheit sagt).

Wie bereits erldutert, impliziert jeder Sprechakt einen Beziehungsaspekt zwi-
schen Sprecher und Hérer, der in der Illokution des Sprechakts enthalten ist. Au-
Berung (a) enthilt als Illokution eine Forderung, AuBerung (b) eine Behauptung:
(a’)S fordert, dass H p.

(b”)S behauptet, dass p.

Wie aber fiihrt die jeweilige AuBerung zu einer Handlungskoordinierung zwi-
schen S und H? Zunichst muss H die AuBerung verstehen: Mit Bezugnahme auf
seinen eigenen Wahrheitsbegriff’' erklirt Habermas, dass man eine AuBerung

68 Vgl. auch Habermas, Arbeit und Interaktion.

69 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 398. Letztlich
geht Habermas nicht von einer kategorialen Differenz zwischen strategischem und
kommunikativem Handeln aus, sondern behauptet, dass das strategische Handeln
als Derivat des kommunikativen begriffen werden muss. Vgl. Habermas, Was heifit
Universalpragmatik, S. 174.

70 Ebd.

71 Vgl. Habermas, Jiirgen, »Wahrheitstheorien«, in: Ders. Vorstudien und Ergidnzun-
gen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1995. S. 127-187.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

116 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

dann versteht, wenn man die Griinde kennt, die sie akzeptabel machen.”? Haber-
mas unterscheidet daher an dieser Stelle zwei Ebenen von Akzeptabilititsbedin-
gungen: die allgemeinen und die speziellen. Neben den allgemeinen Bedingun-
gen (Verstehen der AuBerung eines Sprechers durch den Hérer, grammatische
Wohlgeformtheits- und allgemeine Kontextbedingungen) sind vor allem die spe-
ziellen Akzeptabilititsbedingungen relevant. Diese orientieren sich an den beiden
Komponenten des Sprechaktes, Proposition und Illokution. Damit ein Horer die
AuBerung eines Sprechers verstehen kann, muss er zusitzlich zu den allgemeinen
Akzeptabilitdtsbedingungen einerseits die Erfiillungsbedingungen kennen, unter
denen der im Sprechakt geduBlerte Anspruch eingelost ist. Im Beispielsatz (a) ist
die Erfiillungsbedingung dann gegeben, wenn der Horer weill, was er tun muss,
damit ein (bestimmtes) Fenster gedffnet ist. Die Erfiillungsbedingungen beziehen
sich daher immer auf die Proposition des Sprechaktes. Andererseits miissen Ein-
verstiandnisbedingungen vorhanden sein, damit die Akzeptabilitit einer AuBe-
rung gewihrleistet werden kann. Diese sind dann vorhanden, wenn Sprecher und
Horer wechselseitig um die Griinde wissen, die S zu dem in seiner AuBerung
enthaltenen Anspruch berechtigt.

Fiir den Versuch einen Rationalititsbegriff auf der Basis nicht-strategischer
Handlungskoordinierung zu explizieren, sind vor allem die Einverstdndnisbedin-
gungen wichtig, da diese auf den Begriff des Geltungsanspruchs und der Be-
griindung verweisen. Die generative Kraft des illokutiven Bestandteils eines
Sprechaktes verweist also nach Auffassung von Habermas implizit auf die Be-
grindung des in der Illokution erhobenen Geltungsanspruches. Anders ausge-
driickt, die in der Illokution durch den Sprecher angebotene Beziechung zum Ho-
rer wird dieser genau dann akzeptieren, wenn er der Auffassung ist, dass der
Sprecher den erhobenen Anspruch mit Griinden verteidigen kann.

Ein Sprecher kann einen Horer zur Annahme seines Sprechaktangebotes, wie wir nun sagen
konnen, rational motivieren, weil er aufgrund eines internen Zusammenhangs zwischen
Giltigkeit, Geltungsanspruch und Einlosung des Geltungsanspruchs die Gewdhr dafiir
ibernehmen kann, erforderlichenfalls iiberzeugende Griinde anzugeben, die einer Kritik des
Horers am Geltungsanspruch standhalten.””

Allerdings gibt es verschiedene Formen von Geltungsanspriichen.”* Schon die
Beispielsitze (a) und (b) verdeutlichen dies. (a) kann einerseits im Sinne eines
reinen Imperatives (»Ich fordere sie auf, x zu tun!«) oder einer autorisierten Auf-
forderung (»Ich weise sie hiermit an, x zu tun.«) formuliert werden. Im Falle ei-
nes reinen Imperatives sind, so Habermas, die Griinde die H dazu motivieren, der
Aufforderung Folge zu leisten, empirischer Natur, d.h. die Nichtbefolgung wird,
in welcher Form auch immer, sanktioniert. Im Falle der autorisierten Aufforde-

72 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 400.
73 Ebd. S. 406.
74 Zu dem Thema >Geltungsanspriiche« siche auch néchstes Kapitel.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 117

rung kann S implizit oder explizit auf Griinde, wie beispielsweise seinen Status
als General verweisen. Er erhebt damit unter anderem den normativen Anspruch,
dass sein Status als General berechtigt ist. Es wird damit deutlich, von welcher
Bedeutung die Unterscheidung der perlokutiondren und der illokutionéren Effek-
te auch fiir die Theorie von Habermas ist.

Der perlokutionare Effekt und der Naturalismus

Ich moéchte nun behaupten, dass die Kritik, an der habermasschen Bezugnahme
auf die naturalistische Theorie von Mead, die im zweiten Teil herausgearbeitet
wurde, in diesen Uberlegungen ihr sprachphilosophisches Pendant findet. Eines
der Hauptargumente der Kritik im zweiten Teil war, dass die Theorie der Hand-
lungskoordinierung bei Habermas aufgrund der Bezugnahme auf Mead auch als
eine funktionale Verhaltenskoordinierung rekonstruiert werden kann (siehe Kapi-
tel I1.5.2 Naturalistische Implikationen und ihre Konsequenzen). Durch den Be-
griff des >perlokutiondren Effektes< wird es moglich, die Kritik nun in eine
sprachphilosophische Terminologie zu libersetzten. Was bei Mead »the adjust-
ment to one another of the acts of different human individuals within the human
social process«’ ist, wire in der Terminologie von Searle und Austin die Ver-
wendung der Sprache im Sinne perlokutiondrer Effekte. Insofern Sprache ndm-
lich im Sinne reiner Anpassung an die (soziale) Umwelt interpretiert wird und
das Reiz-Reaktionsschema am Beginn der Sprachanalyse steht, besteht neben der
ausschlielich auf Wirkung ausgerichteten Sprechakte keine Notwendigkeit mehr
fir illokutionére Effekte: Der illokutiondre Effekt wiirde seinen eigentlichen Sinn
im perlokutiondren finden, die Differenzierung eines illokutionédren Teils wére
sinnlos. Searle selbst bringt diese Reduktionstheorie direkt in Verbindung mit ei-
ner naturalistischen Theorie der Sprache:

Wie wohl aus allem, was ich gesagt habe, hervorgeht, halte ich eine solche Reduktion des
Illokutiven auf das Perlokutionére [...] fiir undurchfiihrbar. In diesem Punkt unterscheiden
sich die — wie man sie nennen konnte — institutionellen Theorien der Kommunikation, wie
zum Beispiel Austins Theorie, meine und, so glaube ich, Wittgensteins, von den — wie man
sie nennen konnte — naturalistischen Theorien der Bedeutung, wie z.B. jenen, die eine Be-

schreibung der Bedeutung in den Kategorien von Reiz und Reaktion vornehmen.”®

Genau als eine solche Theorie tritt jedoch Meads Sozialbehaviorismus in Er-
scheinung. Wenn sich aber Meads Theorie im Sinne einer Reduktion des Illoku-
tiven auf das Perlokutionére rekonstruieren liefe und sich diese Reduktion durch
die Bezugnahme von Habermas auf Mead auch in die Theorie von Habermas
einschleicht, dann bekommt Habermas neben den hier behandelten ethischen
Folgeproblemen zusétzlich noch ein weit reichendes Problem fiir seine Differen-

75 Mead, Mind, Self, and Society, S. 75.
76 Searle, Sprechakte, S. 113.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

118 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

zierung von kommunikativer und strategischer Kommunikation und damit auch
fiir seinen Begriff der kommunikativen Vernunft im Ganzen. Dieser Punkt ist fiir
die vorliegende Frage nicht von direkter Relevanz, aber fiir die allgemeine Theo-
rie von Habermas durchaus wichtig. Im vorliegenden Kontext sind vor allem die
moralphilosophischen Folgen der von Searle angedeuteten Reduktion des Illoku-
tiven auf das Perlokutiondre innerhalb einer naturalistische Theorie der Bedeu-
tung wichtig: wenn Sprache auch bei Habermas im Sinne perlokutionirer Effekte
rekonstruiert werden kann — und gerade dies sollte hier gezeigt werden — dann
bedeutet dies fiir die Diskursethik, dass der zu erzielende Konsens auch in be-
grifflicher (und nicht ausschlielich faktischer) Hinsicht einen rein zweckrationa-
len Kompromiss oder, in anderen Worten, eine Form von Vertrag darstellt. Wir
werden weiter unten noch sehen, wieso dies eine Konsequenz ist, die fiir die Dis-
kursethik von Apel und Habermas inakzeptabel ist.

Die verschiedenen Geltungsanspriiche und die Bedeutung des
Geltungsanspruchs der Richtigkeit fir die Diskursethik

Jeder Sprechakt enthilt nach Habermas einen expliziten oder impliziten illokuti-
ondren Bestandteil, mit dem spezifische Geltungsanspriiche erhoben werden, die
letztendlich die generative Kraft des Sprechaktes bzw. die Moglichkeit seines
Miss- oder Gelingens erkldren. Habermas will also die illokutiondre Rolle eines
Sprechaktes »nicht als eine irrationale Kraft dem geltungsbegriindenden proposi-
tionalen Bestandteil gegeniiberzustellen, sondern als diejenige Komponente [...]
begreifen, die spezifiziert, welchen Geltungsanspruch ein Sprecher mit seiner
AuBerung erhebt, wie er ihn erhebt und fiir was er ihn erhebt«.””

Im Sinne der Unterscheidung von illokutivem und propositionalem Bestand-
teil der Rede differenziert Habermas anschliefend einen »eher interaktiven« von
einem »eher kognitiven Gebrauch«™® der Sprache. Im interaktiven Sprachge-
brauch sind die Beziehungen zwischen Sprecher und Horer Thema (wie etwa im
Fall von Warnungen, Versprechen oder Aufforderungen), wohingegen im kogni-
tiven Sprachgebrauch der »Inhalt der AuBerung als eine Proposition iiber etwas,
das in der Welt statthat [thematisiert wird, Anm. dch], wihrend wir die interper-
sonale Bezichung nur beildufig erwihnen«’®. Beiden Arten von Sprachgebrauch
ordnet Habermas einen jeweils anderen (expliziten) Geltungsanspruch zu: Im ko-
gnitiven Gebrauch der Sprache wird ein Anspruch auf Wahrheit geltend gemacht,
im interaktiven Gebrauch ist hingegen der Anspruch auf Richtigkeit zentral, da
ein normatives Muster (bei Austin die »konventionellen Rahmenbedingungen«)
vorausgesetzt werden muss, auf das sich die Gesprachspartner implizit beziehen,
denn »die illokutive Kraft des Sprechakts, die zwischen Beteiligten eine interper-
sonale Beziehung erzeugt, ist der bindenden Kraft anerkannter Normen des

77 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 375f.
78 Habermas, Was heifit Universalpragmatik, S. 239
79 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 119

Handelns (oder der Bewertung) entlehnt; soweit der Sprechakt Handlung ist, ak-
tualisiert er ein bereits etabliertes Beziehungsmuster«*’. Der interaktive Sprach-
gebrauch setzt also, wie auch Austin deutlich macht®', immer schon »die Geltung
eines normativen Hintergrundes von Institutionen, Rollen, sozikulturell einge-
wohnten Lebensformen, d.h. von Konventionen«*? voraus. Damit ein Sprechakt
gelingen kann, muss dieser normative Hintergrund zum Zwecke der Aktualisie-
rung des Beziehungsaspektes in Anspruch genommen werden. Habermas ist mit-
hin der Ansicht, dass Sprechhandlungen aufgrund ihres illokutiven Anteils in je-
dem Fall bestimmte Geltungsanspriiche zugrunde liegen: dem kognitiven
Sprachgebrauch ordnet er die konstativen Sprechakte zu, die den Geltungsan-
spruch der Wahrheit erheben; den interaktiven Sprachgebrauch nennt er auch
regulative Sprechhandlungen<. In diesen wird ein bestimmtes interpersonales
Verhiltnis ausgedriickt, das die Gesprachspartner zu Handlungs- und Bewer-
tungsnormen einnehmen konnen. Hier spricht Habermas vom Geltungsanspruch
der Richtigkeit. »Mit der illokutiven Kraft der Sprechhandlungen ist der normati-
ve Geltungsanspruch — Richtigkeit bzw. Angemessenheit — ebenso universal in
die Redestrukturen eingebaut wie der Wahrheitsanspruch.«**

Firr die Diskursethik ist der Geltungsanspruch der Richtigkeit von groerer
Bedeutung als der Wahrheitsanspruch, da in ihm die Konstituierung eines norma-
tiven Beziehungsmusters thematisch ist. Der Geltungsanspruch der Wahrheit be-
zieht sich hingegen auf den Wahrheitsgehalt einer Aussage. Es ist wichtig, darauf
hinzuweisen, dass die Trennung von interaktivem und kognitivem Sprachge-
brauch faktisch nicht vorkommt (daher die Rede vom »eher interaktiven« und
weher kognitiven Gebrauch« der Sprache™): jeder Sprechakt beinhalte einen in-
teraktiven Aspekt, der ihn zu einem normativen Hintergrund in Relation setze.

In konstativen Sprechakten bleibt [...] der normative Geltungsanspruch implizit, obgleich
auch diese (beispielsweise Berichte, Erkldrungen, Mitteilungen, Erlduterungen, Erzahlun-
gen usw.) einem etablierten Beziehungsmuster entsprechen, d.h. von einem anerkannten
normativen Hintergrund gedeckt sein miissen, wenn die mit ihnen beabsichtigten interper-

. 85
sonalen Beziehungen zustandekommen sollen.

Dem entspricht der Umstand, dass ein propositionaler Akt niemals ohne einen il-
lokutionidren Teil gebildet werden kann; »d.h. man kann nicht nur hinweisen und
pradizieren, ohne eine Behauptung aufzustellen, eine Frage zu stellen oder ir-
gendeinen anderen illokutioniren Akt zu vollziechen«™®. Auf der anderen Seite ist

80 Ebd. S. 240 [Hervorhebung dch].

81 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 36.

82 Habermas, Was heifit Universalpragmatik, S. 240.
83 Ebd. S. 241.

84 Ebd. S. 239.

85 Ebd. S. 241.

86 Searle, Sprechakte, S. 43f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

es durchaus moglich, einen illokutiondren Akt ohne propositionalen Bestandteil
zu realisieren.

Entscheidend ist, dass die Diskursethik die Aufgabe tibernimmt, einen (for-
malen) Weg zu beschreiben, wie die Geltungsberechtigung der in Anspruch ge-
nommenen Normen »iiberpriift« werden kénnen, d.h. wie gekldrt werden kann,
ob die Norm auf die sich bestimmte soziale Interaktionen beziehen, intersubjek-
tiv anerkannt werden sollten.

Als Teil des interaktiven Sprachgebrauchs konnen Warnungen und Ratschlige auch einen
normativen Sinn haben; dann hingt die Berechtigung zu bestimmten Warnungen und Rat-
schldgen wiederum davon ab, ob die vorausgesetzte Norm, auf die sie sich beziehen, gilt
(intersubjektiv anerkannt ist) oder nicht (und auf einer nichsten Stufe: gelten, d.h. intersub-
jektiv anerkannt werden sollte oder nicht).87

Die Absicht der Diskursethik ist es also, die Geltung jener Normen zu iiberprii-
fen, die zur Realisierung von interpersonalen Beziehungen in Anspruch genom-
men werden.

Habermas hat den Sprechakten damit bisher zwei Geltungsanspriiche zuge-
wiesen: den Geltungsanspruch der Wahrheit fiir konstative Sprechkate und den
Geltungsanspruch der Richtigkeit flir regulative Sprechakte. Einen dritten Gel-
tungsanspruch konstatiert er in den so genannten expressiven Sprechakten, die
durch illokutive AuBerungen wie beispielsweise »Ich wiinsche mir...«, »Ich glau-
be, dass...« ausgedriickt werden. Diese Sprechakte stellen einen Ausdruck des
»inneren Zustandes« des Sprechers dar; der Sprecher ist wahrhaftig, wenn der
ausgesprochene Zustand tatsdchlich seinem »inneren Zustand« entspricht, denn
»Wahrhaftigkeit verbiirgt die Transparenz einer sprachlich sich darstellenden
Subjektivitit«®™. Auch der Anspruch der Wahrhaftigkeit ist fiir Habermas eine
Universalimplikation des Sprechens® und daher seiner Ansicht nach auch in je-
dem Satz explizit oder implizit enthalten. Sein Vorhandensein ist allerdings nicht
in gleicher Weise offensichtlich, wie das der beiden anderen Geltungsanspriiche,
was darauf zurlickzufiihren ist, dass dem Personalpronomen der ersten Person in-
nerhalb eines Satzes eine Doppelbedeutung zukommt™: einerseits die Bedeutung
der Illokution im Sinne der generativen Kraft von Sprechakten, d.h. als bezie-
hungsgenerierendes Moment, und andererseits die Bedeutung der Erlebnisbe-
schreibung des Sprechers. Die Illokution in dem Satz »Ich versichere dir, dass es
keine schwarzen Schwine gibt.« vermittelt einerseits das Versichern des proposi-
tionalen Gehaltes »...dass es keine schwarzen Schwine gibt« und stellt damit ei-
ne Beziehung zum Hoérer her, andererseits driickt das Verb »versichern« an die-
ser Stelle jedoch zugleich einen Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit aus, in

87 Habermas, Was heifit Universalpragmatik, S. 242.

88 Ebd. S. 244.

89 Ebd. S. 245.

90 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 105.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 121

dem der Sprecher behauptet, selbst sicher zu sein, dass es keine schwarzen

Schwine gibt. Ist er sich dessen nicht sicher, dulert den genannten Satz aber den-

noch, so hat er die Absicht, seinen Horer zu tduschen.
Es kénnen somit drei Geltungsanspriiche unterschieden werden:

1. Geltungsanspruch der Wahrheit fur den kognitiven Kommunikationsmodus
(assertorische Sitze)

2. Geltungsanspruch der Richtigkeit oder Angemessenheit fiir den interpersona-
len Aspekt der Kommunikation (performative Sétze)

3. Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit fiir den expressiven Kommunikati-
onsmodus

Die Geltungsanspriiche werden von jedem Sprecher erhoben, »je nachdem, ob
sie sich [sic!, Anm. dch] auf etwas in der objektiven Welt [...], auf etwas in der
gemeinsamen sozialen Welt [...] oder auf etwas in der eigenen subjektiven Welt
[...] Bezug nehmen«’>. Assertorische Sitze konnen wahr oder falsch sein; fiir per-
formative Sitze gilt dies nicht, sie konnen nur gelingen oder misslingen (siche
dazu die »Lehre von den Ungliicksfillen« bei Austin®®). Der Geltungsanspruch
der Wahrhaftigkeit in expressiven Sétzen ist ein Sonderfall, der an dieser Stelle
nicht ausfithrlich diskutiert werden muss. Seine Eigentiimlichkeit besteht unter
anderem darin, dass sich der Sprecher in der Verwendung eines expressiven Gel-
tungsanspruches nicht irren kann, da er sich auf einen »inneren Zustand« be-
zieht.”* Insofern wiire es interessant, den Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit in
ein Verhiltnis zur Frage nach dem privilegierten Zugang zu den res cogitans zu
stellen und zu analysieren, welche Rolle dieser Anspruch unter der Vorausset-
zung eines nicht-privilegierten Zuganges spielen wiirde (vgl. 11.3.5 Der Verlust
des privilegierten Zugangs zu den res cogitans). Bezogen auf die Diskursethik ist

91 Urspriinglich unterscheidet Habermas noch einen weiteren, jedem Sprechakt inne-
wohnenden Geltungsanspruch: >Verstandlichkeit<. Dieser wurde von ihm jedoch
spéter von den drei anderen Anspriichen klar unterschieden, da er eine Bedingung
fiir Kommunikation tiberhaupt darstellt und im Gegensatz zu den anderen Geltungs-
anspriichen immer schon eingelost ist, wenn die Kommunikation ungestort verlduft:
»Daher mochte ich »Verstdndlichkeit« zu den Bedingungen der Kommunikation
rechnen und nicht zu den in der Kommunikation erhobenen, sei es diskursiven oder
nicht diskursiven Geltungsanspriichen« (Habermas, Wahrheitstheorien, S. 139).

92 Habermas, Jurgen: »Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramme, in:
Ders. MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1996, S. 68.

93 Austin, Theorie der Sprechakte, S. 36.

94 Die Frage nach dem Status der expressiven Geltungsanspriiche kann auch im Zu-
sammenhang zur Analyse der »mentalen Zusténde< in der sprachanalytischen Philo-
sophie betrachtet werden: Philosophen wie Kripke auf der einen und Rorty auf der
anderen Seite versuchen den genauen Status dieser Zustinde in neuer, nicht-
cartesianischen Terminologie zu beschreiben. Vgl. dazu etwa Tugendhat, Vorlesun-
gen zur Einfilhrung in die sprachanalytische Philosophie. Rorty, Der Spiegel der
Natur. Kripke, Saul A: Naming and Necessity, Harvard: University Press 2005.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

vor allem die Tatsache von Bedeutung, dass der Geltungsanspruch der Wahrhaf-
tigkeit diskursiv nicht einldsbar ist.”> Fiir den vorliegenden Zusammenhang sind
vor allem der Geltungsanspruch der Richtigkeit und der Wahrheit wichtig. Letz-
ter vor allem deshalb, weil er im Prozess der Versprachlichung des Sakralen eine
systematische Rolle spielt.

Die sakralen Grundlagen der Geltungsanspriiche

In dem Kapitel zur »Versprachlichung des Sakralen« bei Emile Durkheim (IL.1.2
(2)) wurde die Frage aufgeworfen, was Habermas mit dem Ubergang der sozial-
integrativen und expressiven Funktionen innerhalb der rituellen Praxis auf das
kommunikative Handeln ausdriicken méchte und welche Konsequenz dies fiir die
Leitfrage hat. Nachdem nun der Begriff des Geltungsanspruchs verdeutlicht wur-
de, ist es moglich, diese Frage noch detaillierter zu beantworten.

Mit Bezugnahme auf Mead und Durkheim stellt Habermas zunichst die Hy-
pothese auf, »daBl sich der Begriff eines kritisierbaren Geltungsanspruchs einer
Assimilation der Wahrheit von Aussagen an die (zunichst keineswegs kritisier-
bare) Geltung von Normen verdankt«’®. Habermas deutet damit eine soziale bzw.
sakrale Grundlage aller Geltungsanspriiche, insbesondere aber des Wahrheitsan-
spruches an. »Die Idee der Wahrheit als eines idealen Geltungsanspruchs ver-
dankt sich den der kollektiven Identitit innewohnenden Idealisierungen.«’’ Un-
terstiitzt wird diese Annahme zunichst durch die strukturelle Analogie zwischen
konstativen und normativen Geltungsanspriichen, die nach Habermas’ Ansicht
moglicherweise™ darauf hinweist, dass der auf Kritisierbarkeit angewiesene Gel-
tungsanspruch der Wahrheit seinen Status aus dem Geltungsanspruch der Rich-
tigkeit bezieht und gleichzeitig seine autoritiren Geltungsbedingungen in Be-
griindungsforderungen transformiert hat.

Einerseits konnte der Anspruch auf propositionale Wahrheit die Struktur eines Geltungsan-
spruchs, der berechtigterweise eingeldst werden kann, jener Art von Anspriichen entlehnt
haben, die sich auf giiltige Normen stiitzen, andererseits muss er sogleich in einer radikali-
sierten, namlich auf Begriindungen abzielenden Version auftreten.”

Der (nicht-erzielte) normative Konsens, {iber den sich die kollektive Identitdt der
Gruppen in fritheren Gesellschaften herstellt, verweist demnach auf ein gesell-
schaftliches Idealbild. Diese Idealisierung transzendiere die raum-zeitliche Fakti-

95 Vgl. Habermas, Wahrheitstheorien, S. 139.

96 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 109.

97 Ebd.S.111.

98 Die Ausdriicke »Hypothese« und »Vermutung« verweisen darauf, dass Habermas
hier nur einen schwachen Anspruch erhebt. Klar ist jedoch, dass Habermas den
Wabhrheitsbegriff keinesfalls einseitig aus dem Begriff der Normengeltung ableiten
mochte.

99 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, 109.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 123

zitdt und wird daher von Habermas als »Modell fiir alle Geltungsanspriiche«'®
bezeichnet. Jedoch soll diese Darstellung keine einseitige Ableitungsfunktion des
Wabhrheitsbegriffs aus dem Begriff der Normengeltung bedeuten. Die »Harmonie
mit der Natur« (Wahrheit) kann letztlich auch nach Ansicht von Habermas nicht
auf die »Harmonie der Geister« (Normativitit) reduziert werden. Der Wahrheits-
begriff »verbindet vielmehr die Objektivitit der Erfahrung mit dem Anspruch auf
intersubjektive Geltung einer entsprechenden deskriptiven Aussage [...]«'"".
Dieser Vorgang wird von Habermas am Beispiel der Rechtstheorie Durk-
heims verdeutlicht, deren zentrale Frage sich auf die Herstellung jenes Bindungs-
effektes bezieht, den ein Vertrag nach dem Wegfall der sakralen Grundlage des
Rechts haben kann. Durkheim erdrtert also die Frage, wieso sich vertragsschlie-
Bende Parteien dem Vertrag geméf verhalten, wenn dieses vertragskonforme
Verhalten selbst nicht mehr religios motiviert ist. Eine klassische Antwort liegt
im Hinweis der Kontraktualisten auf die ZwangsmaBnahmen, die das moderne
Recht im Falle vertragsbriichigen Verhaltens vorsieht: der Einzelne verhélt sich
rechts- bzw. vertragskonform, weil ihm andernfalls Sanktionen drohen. Fiir Ha-
bermas ist diese Erkldrung jedoch nicht ausreichend, denn das Faktum einer
freiwilligen, vertraglichen Ubereinkunft begriindet seiner Ansicht nach nicht den
verpflichtenden Charakter des Vertrages selbst.'”> Sein Gegenvorschlag bezieht
sich auf die sanktionsunabhingige Legitimation des Rechts: nur wenn erklart
werden kann, inwiefern die zum vertragskonformen Verhalten verpflichtenden
Rechtsnormen begriindet sind, ist auch der verpflichtende Charakter des Vertra-
ges gewihrleistet. Habermas begreift die Rechtslegitimation mit Durkheim des-
halb als Ausdruck eines allgemeinen Interesses.'” Allerdings — und dies ist auch
fur die Diskursethik von Bedeutung — bezieht sich Habermas nicht auf dieses
Rechtsverstandnis, weil damit eine materiale, gleichsam utilitaristische Grundla-
ge des Rechts geschaffen worden ist. Vielmehr verweist der Begriff des allge-
meinen Interesses auf ein Argumentationsziel, welches das rationale Substitut
des autoritativen Anspruchs sakraler Gemeinschaften darstellt. Mit anderen Wor-
ten, Habermas begreift das Allgemeininteresse als starkes (und méglicherweise
letztes) Begriindungsziel innerhalb einer Gemeinschaft, in der die normativen
Rahmenbedingungen illokutiver Sprechhandlungen nicht mehr autoritér festge-
setzt sind, sondern durch Begriindungsforderungen ersetzt wurden. Damit wird
die Autoritdt des nicht-erzielten normativen Konsenses nach Ansicht von Ha-
bermas durch den geschichtlichen Rationalisierungsprozess in die Autoritét eines

100 Ebd. S. 110.

101 Ebd. S. 111.

102 Dies ist eine der klassischen Fragen der Rechtstheorie, deren Erdrterung uns bei
der Analyse des apelschen Ansatzes noch beschéftigen wird. (Zum besseren Ver-
standnis siche Apel, Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, 48f. Apel er-
lautert hier aus Sicht der Diskursethik weshalb die vertragstheoretische Antwort
nicht ausreichend ist.)

103 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 123f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

erzielten Konsenses tiberfiihrt. Die Legitimation dieser Autoritdt wird nicht mehr
durch eine sakrale Symbolik, sondern durch das, in jeder Diskussion implizierte
Argumentationsziel eines Konsenses, der das allgemeine Interesse aller Diskus-
sionsteilnehmer widerspiegelt, sicher gestellt.

Es fallt allerdings auf, dass Habermas’ Ausfithrungen an dieser Stelle eher
konjunktivisch formuliert sind und er zwischen zwei Positionen schwankt: Einer-
seits spricht er vom Entlehnen des Anspruchs auf propositionale Wahrheit aus
giiltigen Richtigkeitsanspriichen, andererseits weist er darauf hin, dass die »Har-
monie mit der Natur« nicht mit der »Harmonie der Geister« zusammenfalle.
Letztendlich bleibt damit aber die Relationsstruktur von sakraler Geltung und
Wahrheit im Dunkeln. Habermas hitte hier die Moglichkeit, saémtliche metaphy-
sischen Implikationen des Wahrheitsanspruchs und damit auch jede Tendenz zu
einem ontologischen Naturalismus im Keim zu ersticken, indem er den Wahr-
heitsanspruch tatsdchlich in das angedeutete Ableitungsverhéltnis zum Anspruch
auf Richtigkeit bringt. Weshalb dies fiir Habermas inakzeptabel ist, kann man an
seiner Auseinandersetzung mit Richard Rorty'™ nachvollzichen. Rorty entwirft
das Bild einer Theorie der Wahrheit, die sich am ethischen Aspekt der Solidaritit
und nicht der Objektivitit ausrichtet.

Aber der Pragmatist vertritt keine Theorie der Wahrheit, erst recht keine relativistische. Da
er auf seiten [sic!] der Solidaritit steht, hat seine Darstellung des Werts der kooperativen
menschlichen Forschung keine erkenntnistheoretische oder metaphysische Basis, sondern

nur eine ethische.'®

Wahrheit ist damit nicht mehr der Wunsch nach Objektivitét, sondern »einfach
der Wunsch nach moglichst weitgehender intersubjektiver Ubereinstimmung, der
Wunsch nach moglichst umfassender Erweiterung des Anwendungsbereichs des
Wortes >wiro»'*. Damit reduziert sich die Reichweite des Wahrheitsanspruchs
allerdings auf den Bereich konkreter Gesellschaften und findet an deren Grenze
zugleich die Beschrinkung ihres eigenen Geltungsbereiches. Trotz dieser Be-
schrinkung lehnt Rorty die Bezeichnung »Relativismus« ab'”’ und wirft stattdes-
sen Habermas vor ein Metaphysiker zu sein, da er versuche, Antworten auf Fra-
gen zu finden, auf die es jenseits der Metaphysik keine Antworten geben kon-
ne. 108

Habermas® Position bleibt zwiespéltig: Einerseits lehnt er aufgrund seiner
Orientierung am Pragmatismus einen ontologischen Realismus ab, méchte aber

104 Vgl. dazu vor allem auch die Auseinandersetzung von Rorty und Habermas in
dem bisher nur auf englisch erschienenen Buch Brandom, Rorty and his Critics, S.
31-64.

105 Rorty, Richard: Solidaritit oder Objektivitdt? Drei philosophische Essays. Stutt-
gart: Reclam 1995, S. 16.

106 Ebd.S. 14.

107 Vgl. ebd. 14ff.

108 Vgl. Rorty, Contingency, irony, and solidarity, S. XV.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 125

andererseits auch nicht auf implizite Universalisierungsanspriiche verzichten,
weder in der Ethik noch in der theoretischen Philosophie. In dieser Diskrepanz
findet jene Schwierigkeit ihren Ausdruck, in die Habermas bei dem Versuch ge-
rdt, ein Auseinanderfallen von praktischer und theoretischer Vernunft zu verhin-
dern, ohne dabei die eine auf die andere zu reduzieren. Habermas sieht diese
Einheit in einer immanenten Transzendenz der kommunikativen Vernunft ver-
wirklicht.'” Allerdings stellt sich die Frage, welchen genauen Status diese kom-
munikative Vernunft haben kann, wenn sie einerseits aufgrund ihres nachmeta-
physischen Charakters nicht infallibel sein darf und andererseits dennoch das
verbindende Element von theoretischer und praktischer Vernunft darstellen soll.
Es gilt daher den Status der Sprache bei Habermas zu kldren und zu untersuchen,
ob sich in einer kommunikativen Grundlegung des Vernunftbegriffs dieser starke
Anspruch tatséchlich verwirklichen ldsst.

Schlussfolgerung: Die Diskursethik

Die Diskursethik versteht sich somit als eine Ethik, die in Anspruch genommene
Normen der Handlungskoordinierung und Beziehungsgenerierung auf Giiltigkeit
iberpriift. Prima facie scheint sie hierin mit Ethikkonzeptionen, die nicht auf dem
Diskursprinzip basieren, tibereinzustimmen.

Bevor im Folgenden daher dieser Aspekt in seinem Verhiltnis zur ethischen
Tradition beleuchtet wird, soll allerdings auf eine Implikation der bisherigen
Darstellung hingewiesen werden, die auch als ein Aspekt des nachmetaphysi-
schen Anspruchs der Diskursethik begriffen werden kann: Habermas hat mit
Searle und Austin verdeutlicht, dass ein Sprechakt immer auf einen bereits be-
stehenden Normenkontext Bezug nehmen muss. Die Diskursethik muss daher als
eine Ethik verstanden werden, die sich vor allem auf die Uberpriifung der Giil-
tigkeit bereits vorhandener Normen bezieht. Sie stellt somit einen rekonstruie-
renden und keinen konstituierenden Normenbegriindungsanspruch und wendet
sich damit auch gegen den starken Autonomiebegriff Immanuel Kants, der die
Begriindung der Sollgeltung von Normen radikal von allen Motiven und sozialen
Zusammenhingen trennen wollte (siche folgendes Kapitel). Fiir die Diskursethik
stellen sich die ethischen Fragen nur im Zusammenhang einer konkreten Gesell-
schaft und kénnen auch nur im Hinblick auf diese beantwortet werden. Trotz des
universalistischen Anspruchs, weist Habermas damit auf die Bedeutung unter-
stiitzender sozialer Strukturen hin.

Jede universalistische Moral ist auf entgegenkommende Lebensformen angewiesen. Sie be-
darf einer gewissen Ubereinstimmung mit Sozialisations- und Erziehungspraktiken, welche
in den Heranwachsenden stark internalisierte Gewissenskontrollen anlegen und verhéltnis-
miBig abstrakte Ich-Identitdten férdern. [...] Tatsdchlich ist ja der moralische Universalis-

109 Vgl. dazu auch Habermas, Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

mus durch Rousseau und Kant erst im Kontext einer Gesellschaft entstanden, die solche

korrespondierenden Ziige aufweist.'"°

In einer radikalen Interpretation bedeutet dies, dass eine Rechtfertigung von
Normen jenseits kultureller Kontexte nicht méglich ist. Damit scheint Habermas
allerdings erneut in einen Widerspruch zum universalistischen Anspruch der Dis-
kursethik zu geraten, der im ndchsten Kapitel ndher behandelt wird. Zumindest
wird deutlich, dass der universalistische Anspruch selbst in einen Entstehungs-
kontext eingebettet ist, dessen Bedeutung fiir die Geltungsreichweite des An-
spruchs von Habermas nicht weiter thematisiert wird. Richard Rorty hélt diese
Kontextualisierung des Universalismusanspruchs allerdings fiir einen Grund, ei-
nen Uberzeitlichen und damit metaphysischen Anspruch der Ethik abzulehnen.

Wenn die Diskursethik sich aber einerseits als eine Ethik versteht, die nicht
versucht, Normen jenseits aller kontextuellen Zusammenhénge zu legitimieren,
sondern sich der Genese ihres eigenen, starken Anspruchs bewusst ist, muss die
Frage gestellt werden, welchen Status die universelle Geltung tiberhaupt haben
kann. Dies ist eine wichtige Frage an eine nachmetaphysische Ethik, die sich
noch immer in der Tradition der praktischen Philosophie Kants verortet, zugleich
aber die Sprache in den Mittelpunkt ihrer Analyse stellt.

3. Sprache statt Metaphysik:
Die Diskursethik und die kantische Ethik

Um die Bedeutung der Sprache fiir die moglichen metaphysischen Implikationen
der Diskursethik zu untersuchen, ist es notwendig, die Diskursethik als eine spe-
zifische, auf dem Begriff des Diskurses basierende Form der Ethik genauer vor-
zustellen. Dies soll im Folgenden Kapitel vor allem anhand ihres Verhiltnisses
zur kantischen Ethik und mit Bezugnahme auf ihre wichtigsten Grundbegriffe
geschehen. Ziel ist es, dadurch die doppelte Bedeutung der Sprache fiir die Leit-
frage starker hervorzuheben: einerseits steht sie im Mittelpunkt einer universalis-
tischen Begriindungskonzeption und kénnte daher auch als zentrales Element je-
nes starken Theorieanspruch verstanden werden, den Habermas selbst als Merk-
mal metaphysischen Denkens beschrieben hatte. Andererseits soll die Sprache
jedoch zugleich als entscheidendes Medium der Authebung jener metaphysi-
schen oder transzendentalen Aspekte dienen, die nach Ansicht von Habermas in
der praktischen Philosophie Kants enthalten sind.

110 Habermas, Jurgen: »Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskurse-
thik zu?« in: Ders. Erlduterungen zur Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1992, S. 9-30.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 127

3.1 Merkmale der Diskursethik und die kantische Ethik

Die einflussreichste Ethikkonzeption der Philosophiegeschichte, in der eine rati-
onale Geltung moralischer Normen behauptet wird, stammt von Immanuel Kant.
! Die Diskursethik stellt sich zwar explizit in diese Tradition, versteht sich je-
doch gleichzeitig auch als Versuch, »die kantische Moraltheorie mit kommunika-
tionstheoretischen Mitteln neu zu formulieren«''>. Im Folgenden wird die Dis-
kursethik anhand von vier Merkmalen beschrieben, die gleichzeitig eine Verhélt-
nisbestimmung zur kantischen Ethik erméglichen.'"”

(a) kognitivistisch

Der Ausdruck »kognitivistisch« bezieht sich auf das wahrheitsanaloge Versténd-
nis der Sollgeltung moralischer Normen (siche dazu auch das néchste Kapitel).
»Normative Richtigkeit begreife ich als wahrheitsanalogen Geltungsanspruch. In
diesem Sinne sprechen wir auch von einer kognitivistischen Ethik.«'"* Thre
Rechtfertigung findet diese These einerseits in dem Argument, dass sich die
Sollgeltung mit rationalen Argumenten begriinden ldsst und andererseits darin,
dass sie, aufgrund des gegeniiber dem Wahrheitsbegriff fehlenden Realitétsbezu-
ges, nur wahrheitsanalog ist. In erster Linie grenzt sich die Diskursethik damit
gegeniiber nonkognitivistischen Ethiken ab, die nicht bereit sind, Normen einen
wahrheitsanalogen Geltungsanspruch zuzugestehen. Nonkognitivistische Ethiken
gehen davon aus, dass moralische Urteile keinerlei rationalen Kern haben, son-
dern vielmehr Empfehlungen, Haltungen, Gefiihle etc. ausdriicken.''> Anderer-
seits richtet sich die Diskursethik damit aber auch gegen Konzepte, die die Soll-
geltung moralischer Normen génzlich bestreiten, wie etwa der Nihilismus oder
der Skeptizismus.

Thren Ursprung findet diese Konzeption bei Immanuel Kant. Dieser hatte den
Kategorischen Imperativ im Zusammenhang der Kritik einer praktischen Ver-
nunft entworfen und diese von der theoretischen Vernunft klar unterschieden. An
diese Differenzierung kniipft Habermas mit seiner Auffassung der Wahrheitsana-
logie moralischer Sollgeltung an. »Allerdings darf die moralische »Wahrheit< von

111 Vgl. dazu auch das Kapitel »Founder of a Metaphysics of Moral« in: Kithn, Man-
fred: Kant. A Biography, Cambridge: Cambridge University Press 2002, S. 277ff.

112 Habermas, Jirgen: »Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskurse-
thik zu?« S. 9. Vgl. auch Apel, Karl-Otto: »Diskursethik als Verantwortungsethik
und das Problem der 6konomischen Rationalitit«, in: Ders. Diskurs und Verant-
wortung. Das Problem des Ubergangs zur postkonventionellen Moral, Frankfurt
a.M: Suhrkamp 1988, S. 270 — 305.

113 Vgl. Habermas, Treffen Hegels Einwinde gegen Kant auch auf die Diskursethik
zu?

114 Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
11.

115 Ein Beispiel fiir eine solche Konzeption ist der Emotivismus von Alfred J. Ayer
und Charles L. Stevenson.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Sollsétzen nicht — wie im Intuitionismus oder in der Wertethik — an die assertori-
sche Geltung von Aussagesitzen assimiliert werden. Kant wirft die theoretische
mit der praktischen Vernunft nicht zusammen.«''®

Die wahrheitstheoretische Explikation der Geltung moralischer Normen als
»wahrheitsanalog« innerhalb der Diskursethik ldsst sich somit als moderne Re-
konstruktion der kantischen Differenzierung von theoretischer und praktischer
Vernunft verstehen.

Exkurs: Zur Wahrheitsanalogie moralischer Sollgeltung in der
Diskursethik

Da sich die Diskursethik als kognitivistische Ethik versteht, erhebt sie den An-
spruch, legitimerweise behaupten zu koénnen, dass die Sollgeltung von Normen
wahrheitsanalog verstanden werden kann. Was ist damit genau gemeint? Schon
im Zusammenhang der Analyse sakraler Grundlagen der Geltungsanspriiche
wurde darauf hingewiesen, dass Habermas die Hypothese einer sakralen bzw. so-
zialen Wurzel des Geltungsanspruchs der Wahrheit verteidigt. Der im Kontext ri-
tueller Handlungen entstehende, nicht-erzielte Konsens wurde als moglicher Ur-
sprung des Wahrheitsanspruches vorgestellt. Habermas versdumt dabei allerdings
nicht, auf die signifikanten Unterschiede eines sozialen Konsenses (»Harmonie
der Geister«) von empirischen Feststellungen (»Harmonie mit der Natur«) zu
verweisen. In welchem Verhiltnis stehen dieser Theorie zufolge moralische
Sollgeltung und Wahrheitsanspruch?

Fiir den Wahrheitsbegriff Habermas’ ist erneut dessen Epocheneinteilung der
philosophischen Denkbewegung relevant: der »linguistic turn« bezeichnet den
Ubergang der Bewusstseins- zur Sprachphilosophie und meint genauer, dass »das
Paradigma des SelbstbewuBtseins, des Selbstbezuges eines einsamen erkennen-
den und handelnden Subjekts, durch ein anderes ersetzt wird — durch das Para-
digma der Verstindigung, d.h. der intersubjektiven Beziehung kommunikativ
vergesellschafteter und sich reziprok anerkennender Individuen«''’. Mit der lin-
guistischen Wende gehen die »weltkonstituierenden Leistungen von der trans-
zendentalen Subjektivitit auf grammatische Strukturen iiber« und »die Relatio-
nen zwischen Sprache und Welt, Satz und Sachverhalt 16sen die Subjekt-Objekt-
Beziehungen ab«''®. Dadurch wird die fragwiirdige »Introspektion, die fiir die
Philosophie des Bewusstseinsparadigmas so bedeutsam war, in die rekonstrukti-
ve Arbeit des Sprache analysierenden Philosophen (Habermas spricht hier vom
»Linguisten«''®) iiberfiihrt. Fiir den Wahrheitsbegriff bedeutet dies, dass sich

116 Ebd.
117 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 361.
118 Habermas, Der Horizont der Moderne verschiebt sich, S. 15.
119 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 129

»Sprache und Realitit auf eine fiir uns unentwirrbare Weise durchdringen«'?’.
Sprache vermittelt Realitét und Realitét ldsst sich aulersprachlich nicht begrei-
fen. Dadurch ist auch der Wahrheitsbegriff in einer systematischen Weise auf
den Status der Sprache verwiesen'”' und somit auch an deren logisch-gramma-
tikalische Struktur gekoppelt.'” Eine Philosophie in der diese Auffassung vertre-
ten wird, muss also das Verhéltnis von Sprache und Objekt, bzw. Grammatik und
Wahrheit genauer beschreiben.'” Apel und Habermas entwerfen hier das Kon-
zept einer >Diskurstheorie der Wahrheit«.'** Habermas gibt allerdings auch zu,
dass die Ergebnisse rationaler Wahrheitsdiskurse nicht gleichbedeutend mit
Wahrheit sein konnen,'> da die Welt nicht immer in »der erwarteten Weise mit-
spielt«'*®. Der Wahrheitsanspruch kann demnach also auch nach dem »linguistic
turn« und trotz seiner sprachlichen Vermittlung auf einen wie auch immer gearte-
ten Realitdtsbezug nicht verzichten. Darin liegt ein entscheidender Unterschied
zum moralischen Geltungsanspruch:

Einerseits stellt sich die Richtigkeit moralischer Urteile auf demselben Wege heraus wie die
Wabhrheit deskriptiver Aussagen — durch Argumentation. [...] In beiden Féllen kann sich al-
so die Giiltigkeit von Aussagen nur im diskursiven Durchgang durch das Medium verfiigba-
rer Griinde erweisen. Auf der anderen Seite fehlt moralischen Geltungsanspriichen der fiir

Wahrheitsanspriiche charakteristische Weltbezug.'?’

In dieser Differenz liegt eine klare Unterscheidung zwischen moralischem und
theoretischem Diskurs begriindet: Eine Angleichung des moralischen Richtig-
keitsbegriffs an den theoretischen Wahrheitsbegriff ist damit ausgeschlossen.

120 Habermas, Jiirgen: »Richtigkeit versus Wahrheit. Zum Sinn der Sollgeltung mora-
lischer Urteile und Normen, in: Ders. Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophi-
sche Aufsitze. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 284.

121 Vgl. dazu vor allem Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalyti-
sche Philosophie.

122 Eine radikale Auffassung dieser These vertritt Ludwig Wittgenstein in seinen spé-
teren Schriften: Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1995. Zum Verhiltnis von Habermas zu Wittgenstein siehe
unter anderem Habermas, Jurgen: Philosophisch-politische Profile, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1998, 217ff und auch: Créau, Anne: Kommunikative Vernunft
als »entmystifiziertes Schicksal«: Denkmotive des frithen Hegel in der Theorie
von Jiirgen Habermas, Frankfurt am Main: Anton Hain 1991, 100ff.

123 Vgl. Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philoso-
phie, S. 161ff.

124 Vgl. zum besseren Verstdndnis auch Apel, Karl-Otto. »Fallibilismus, Konsensthe-
orie der Wahrheit und Letztbegriindung«, in: Forum fiir Philosophie/Bad Hom-
burg (Hg.), Philosophie und Begriindung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987, S.
116-211.

125 »Das bedeutet nun freilich nicht, dafl die Kohédrenz unserer Meinungen hinreicht,
um die Bedeutung des [...] Wahrheitsbegriffs zu kldren.« (Habermas, Wahrheit
und Rechtfertigung, S. 246).

126 Habermas, Richtigkeit versus Wahrheit, S. 294.

127 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Wenn ein moralisches Urteil dem theoretischen jedoch nicht gleichgesetzt
werden kann, muss gekldrt werden, welchen spezifischen Status »moralische
Wabhrheiten« eigentlich beanspruchen kénnen. Habermas beantwortet diese Frage
unter anderem durch die Analyse der Differenz der beiden zugeordneten Gel-
tungsanspriiche: Wahrheit und Richtigkeit. Er erkldrt erneut, dass es zunéchst so
scheint, als wire der Bezug des Geltungsanspruchs der Wahrheit auf Tatsachen
dem Bezug des Geltungsanspruchs der Richtigkeit auf legitime soziale Bezie-
hungen vergleichbar. »Auf den ersten Blick scheinen sich die in konstativen
Sprechhandlungen verwendeten assertorischen Scitze zu Tatsachen auf dhnliche
Weise zu verhalten, wie die in regulativen Sprechhandlungen verwendeten nor-
mativen Siitze zu legitim geordneten interpersonalen Beziehungen.«'**

Betrachtet man beide Relationen allerdings genauer, fallen signifikante Un-
terschiede auf. So erklart Habermas, dass ein Satz wie »Es ist geboten, nieman-
den zu toten.« (Geltungsanspruch der Richtigkeit) nicht in der gleichen Weise
verstanden werden kann, wie der Satz »Es ist der Fall, dass Eisen magnetisch
ist.« (Geltungsanspruch der Wahrheit), denn eine Norm erhebt Anspruch auf
Giltigkeit »auch unabhingig davon, ob sie verkiindet und in dieser oder jener
Weise in Anspruch genommen wird«'”. Im Gegensatz dazu bestehe ein Wahr-
heitsanspruch niemals unabhingig von der Behauptung, in der er formuliert wer-
de. Habermas vertritt daher die starke These, die auch zu seiner Annahme der so-
zialen Grundlage des Wahrheitsbegriffs passt, dass dem Geltungsanspruch der
Richtigkeit dem der Wahrheit in gewisser Weise »vorgelagert« ist. »Einerseits
hat also die Welt der Normen [...] gegeniiber den regulativen Sprechakten eine
merkwiirdige Art von Objektivitit, die die Welt der Tatsachen gegeniiber konsta-
tiven Sprechhandlungen nicht genieBt.«'*° Dies bedeutet jedoch nicht, dass die
Beziehung von regulativen Sprechhandlungen und Normen impliziert, jede vor-
handene Norm und die daran ausgerichtete Sprechhandlung konne faktische
Giiltigkeit beanspruchen. Genau dies lésst sich erst anhand einer diskursiven Prii-
fung feststellen, deren Mallstab die Giiltigkeit rationaler Argumente ist. Die
Richtigkeit bestehender Normen ist nach Ansicht von Habermas demnach ratio-
nal begriindbar, wodurch dann auch der universalistische Anspruch bestehender
Normen legitimiert werden kann."'

Habermas ist also einerseits der Ansicht, dass die Parallelen zwischen Wahr-
heit und Richtigkeit in der Abhéngigkeit beider Begriffe von ihrer sprachlichen

128 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 69.

129 Ebd. S. 70.

130 Ebd. S. 71. Um deutlicher zu verstehen, welchen Wahrheitsbegriff Habermas hier
verwendet, wire es notwenig seine Diskurstheorie der Wahrheit genauer darzu-
stellen. »Wenn wir sagen, da3 Tatsachen existierende Sachverhalte sind, dann
meinen wir nicht die Existenz von Gegenstanden, sondern die Wahrheit von Pro-
positionen, wobei wir freilich die Existenz identifizierbarer Gegenstiande [...] un-
terstellen.« (Habermas, Wahrheitstheorien, S. 134f.) Vgl. dazu auch Tugendhat,
Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philosophie.

131 Vgl. Habermas, Wahrheitstheorien, S. 148.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 131

Vermittlung und damit in ihrer Diskursivitit liegen. Andererseits zeigt er die Dif-
ferenzen in ihrer jeweiligen Bezugnahme auf »Objektivitit« auf: Richtigkeit be-
zieht sich auf eine Form sozialer Objektivitit, die dem Begriff der Wahrheit nicht
zur Verfiigung steht; dieser jedoch bezieht sich in einer spezifischen Weise auf
Entitéten, die mit sozialer Objektivitit letztlich ebenfalls nicht vergleichbar sind.
Habermas spricht daher in Bezug auf moralische Urteile von »Wahrheitsanalo-
gie«: Die Diskursethik »versteht die Richtigkeit von Normen oder Geboten in
Analogie zur Wahrheit eines assertorischen Satzes«.'>

Die Diskursivitit »moralischer Wahrheit« ist ein zentrales Moment der Dis-
kursethik, denn Habermas vertritt ganz im Sinne der Akzeptabilititstheorie des
Verstehens die These, dass »der Sinn von >Richtigkeit< in ideal gerechtfertigter
Akzeptabilitit [aufgeht, Anm. dch]«'**. Die Diskursethik von Jiirgen Habermas
ist damit nicht bereit, wie viele andere moderne Konzeptionen, die rationale Gel-
tung von Normen aufzugeben. Sie versteht sich vielmehr als eine moraltheoreti-
sche Konzeption, die mit nachmetaphysischen Mitteln eine verniinftige Rekonst-
ruktion der Sollgeltung moralischer Normen leisten will.

(b) deontologisch

Durch die praktische Philosophie Kants hat der Geltungsbereich der Moralphilo-
sophie nach Habermas’ Ansicht eine wichtige und berechtigte Einengung erfah-
ren. Wurde vor Kant die Frage nach dem »guten Leben« als Bestandteil ethischer
Reflexion betrachtet, so unterscheidet die praktische Philosophie Kants klar zwi-
schen Fragen des »guten Lebens« und Fragen des moralischen Handelns.

Was bedeutet das? Eine Ethik, die die Frage nach dem »guten Leben« in sich
aufnimmt, wie beispielsweise die Nikomachische Ethik von Aristoteles, bezieht
sich auf das Ganze des Lebensentwurfs und trennt Fragen der Gerechtigkeit (Mo-
ral) nicht von ausgezeichneten Lebenskonzeptionen. Sie sieht im Gegenteil die
Frage nach dem was moralisch richtig ist untrennbar mit der Frage nach einem
positiven Lebensentwurf verbunden. »Die klassischen Ethiken hatten sich auf al-
le Fragen des >guten Lebens< bezogen; Kants Ethik bezieht sich nur noch auf
Probleme richtigen oder gerechten Handelns.«'** Auch die Diskursethik stellt
ausschlieBlich die Sollgeltung von Geboten und Handlungsnormen als das erkla-
rungsbediirftige Phdnomen in den Mittelpunkt und schlieit damit Fragen, nach

132 Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
11. Aus diesem Grund erkldart Gordon Finlayson, dass Habermas kein Kognitivist
im eigentlichen Sinne sei: »Habermas is not a cognitivist in the usual sense. He
does not think that normative statements are capable of being true or false in the
same way that descriptive statements are.” (Finlayson, Gordon: »Does Hegel’s
Critique of Kant’s Moral Theory Apply to Discourse Ethics?« In: Peter Dews
(Hg.), Habermas: A Critical Reader, Massachusetts: Blackwell Publishers 1999,
S.31).

133 Habermas, Richtigkeit versus Wahrheit, S. 285.

134 Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
11.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

dem, was es bedeutet, ein gelungenes Leben zu fithren, aus dem Bereich der
Ethik aus. Dabei ist es ist fiir das Verstindnis der habermasschen Texte wichtig,
zu beriicksichtigen, dass Habermas in signifikanter Weise zwischen den Adjekti-
ven »ethisch« und »moralisch« unterscheidet: »Die Diskursethik bezieht sich in
je anderer Weise auf moralische, [und] ethische [...] Fragen«.135 Die ethischen
Fragen bleiben »in den thematisierten lebensgeschichtlichen Kontext eingebet-
tet«'*® und erheben keinen Anspruch auf universelle Giiltigkeit. Es sind vielmehr
Fragen nach dem eigenen Lebensentwurf vor dem Hintergrund der jeweiligen
kulturellen Gemeinschaft. Dagegen erfordern »moralisch-praktische Diskurse
[...] den Bruch mit allen Selbstverstindlichkeiten der eingewoéhnten konkreten
Sittlichkeit wie auch die Distanzierung von jenen Lebenskontexten, mit denen
die eigene Identitit unauflslich verbunden ist«."*” »Wir machen von der prakti-
schen Vernunft einen moralischen Gebrauch, wenn wir fragen, was gleicherma-
Ben gut ist fiir jeden; einen ethischen Gebrauch, wenn wir fragen, was jeweils gut
ist fiir mich oder fiir uns.«'*® Daher sagt Habermas an anderer Stelle auch, dass
sich »moralische [...] von ethischen Fragen nur nach dem Grad ihrer Kontextun-
abhingigkeit [unterscheiden, Anm. dch]*?«. Diese Unterscheidung ist vor allem
deshalb bemerkenswert, weil sie nicht sehr gebrduchlich ist, sich aber bei Ha-
bermas bis in jiingere Schriften durchhélt. Habermas erklart aufgrund dieser be-
grifflichen Differenzierung auch, dass man genau genommen nicht von »Dis-
kursethik«, sondern von einer »Diskurstheorie der Moral« sprechen miisste. Er
hilt aber aufgrund des eingebiirgerten Sprachgebrauchs an dem Begriff »Dis-
kursethik« fest.'*’

Allerdings muss bereits an dieser Stelle auf einen wichtigen Unterschied zwi-
schen der Diskursethik und der Ethik Kants hingewiesen werden: Zwar schlief3t
sich Habermas der Auffassung Kants an, dass die Theorie der Moral von der
Theorie des guten Lebens getrennt werden muss, jedoch ist er nicht bereit, die
Folgen einer Handlung bei der Beurteilung ihres moralischen Gehaltes génzlich
auBBer Acht zu lassen. Diese Folgenabstraktion hatte fiir die Trennung von Ethik
und Moral innerhalb der kantischen Moralphilosophie entscheidende Auswir-
kungen: Da Kant in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten die Folgen einer
Handlung radikal von der Frage nach dem moralischen Gehalt der Handlung ge-
trennt hatte, besteht. letzterer fiir ihn nur im Prinzip des die Handlung bestim-
menden Willens und nicht im Zweck der jeweiligen Handlung."*' Damit entwirft
Kant eine Ethik, die die moralische Beurteilung einer Handlung nicht aufgrund

135 Habermas, Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der prakti-
schen Vernuntft, S. 101

136 Ebd. S. 112.

137 Ebd.S. 113.

138 Habermas, Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits, S. 149.

139 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 219.

140 Vgl. auch Habermas, Vorwort in Erlduterungen zur Diskursethik, S. 7.

141 Vgl. Kant IV, S. 400.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 133

der Folgen dieser Handlung, sondern allein aufgrund des die Handlung bestim-
menden Willens vorzunehmen versucht. »Es ist iiberall nichts in der Welt, ja
tiberhaupt auch auBer derselben zu denken moglich, was ohne Einschrankung fiir
gut konnte gehalten werden, als allein ein guter Wille.«'*

Nicht mehr die Folgen sollen als Maf3stab fiir die moralische Richtigkeit ei-
ner Handlung gelten, sondern allein die Frage, ob die Maxime'* der Handlung
eine moralische Sollgeltung impliziert und die Handlung damit, weil sie unab-
hingig von allen Neigungen und Folgenabschdtzungen vollzogen wurde, aus rei-
ner Pflicht geschehen ist."** Der Ausdruck »deontologisch« bezeichnet letztlich
genau diese Pflichtgebundenheit moralischer Sollgeltung.

Auch wenn die Diskursethik die Folgenabstraktion Kants nicht iibernimmt, versteht sie sich
doch ebenfalls als deontologische Ethik.'*’ Bezogen auf die Diskursethik bezeichnet dieser
Begriff daher ausschlieBlich die Behauptung, dass die Sollgeltung von Geboten oder Hand-
lungsnormen verpflichtend ist.

(c) formalistisch

Das formalistische Moment bezieht sich auf eine Abgrenzung gegeniiber mate-
rialen Wertethiken: Diese zielen darauf ab, bestimmte Giiter als erstrebenswert
und damit zugleich als moralisch geboten auszuzeichnen. Dadurch entsteht bei-
spielsweise das Problem der Legitimation einer wertenden Rangfolge der ausge-
zeichneten Giiter.'*® Die Diskursethik umgeht dieses Problem, indem sie auch
hier mit noch genauer zu diskutierenden Anderungen, an Kants Ethik und dessen
Bestimmung des Kategorischen Imperativs ankniipft: Vergleichbar der kanti-
schen Ethik formuliert die Diskursethik ein Zentrales Prinzip: das (formale) Prin-
zip des Universalisierungsgrundsatzes >U«. Sinn und Zweck dieses Prinzips ist
die Moglichkeit einer unparteilichen Urteilsfindung im Fall moralischer Konflik-
te ohne direkte Bezugnahme auf inhaltliche Fragen. Die Diskursethik versucht
damit ein Prinzip an die Hand zu geben, welches formal, das heif3t unabhingig
von inhaltlichen Vorgaben, die Méglichkeit erdffnet, darzustellen, welche Nor-
men tatsdchlich moralische Geltung beanspruchen kénnen. Da mit Hilfe dieses

142 Kant IV, S. 393.

143 Zum Begriff der yMaxime« vgl. auch Kiihn, Kant, S. 144ff.

144 »Die Handlung, die nach diesem Gesetze mit AusschlieBung aller Bestimmungs-
griinde aus Neigung objectiv praktisch ist, heifit Pflicht, welche um dieser Aus-
schlieBung willen in ihrem Begriffe praktische Nothigung, d.i. Bestimmung zu
Handlungen so ungerne, wie sie auch geschehen mogen, enthélt« (Kant V, S. 80).

145 Rainer Forst hat allerdings zu Recht darauf hingewiesen, dass Habermas in einer
neueren Publikation, in der er sich mit den Herausforderungen einer liberalen Eu-
genik beschéftigt, durch die (Wieder-)Einfiihrung des Gattungsbegriffs vom »Pfad
der deontologischen Tugend« (Habermas, Jiirgen: Die Zukunft der menschlichen
Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik? Frankfurt am Main: Suhrkamp
2001, S. 121, FuBnote) abweiche.

146 Vgl. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Prinzips also eine rein formale Bestimmung moralischer Urteile ermdglicht wer-
den soll, spricht man von einer formalistischen Ethik.

Das formale Prinzip der Moralphilosophie Kants besteht im Kategorischen
Imperativ. Kant hat von diesem Prinzip verschiedene Formulierungen entwickelt:
In einer seiner Hauptformulierungen fordert der Kategorischer Imperativ, man
solle nur nach derjenigen Maxime handeln, von der man zugleich wollen kénne,
dass sie zu einem allgemeinen Gesetz werde.'*” »Der kategorische Imperativ ist
also nur ein einziger und zwar dieser: handle nur nach derjenigen Maxime, durch
die du zugleich wollen kannst, daf sie ein allgemeines Gesetz werde.«'** Dieses
Prinzip dient nach Habermas’ Lesart der Uberpriifung existierender moralischer
Normen auf Giiltigkeit'*’, sodass er den Kategorischen Imperativ als ein »Recht-
fertigungsprinzip«'>® verstehen kann, das die Giiltigkeit der Normen mit ihrer
Verallgemeinerungsfihigkeit verbindet. Da Habermas und Apel in der Diskurse-
thik mit dem Universalisierungsgrundsatz »U«< an den Kategorischen Imperativ
anschlieBen, iibernehmen sie auch im Hinblick auf den Formalismus der Dis-
kursethik eine wichtige Grundiiberzeugung der kantischen Ethik, deren Wurzeln
unter anderem in der volonté générale bei Rousseau zu finden sind. »Ein Gesetz
ist im moralischen Sinne giiltig, wenn es aus der Perspektive eines jeden von al-
len akzeptiert werden konnte.«'”!

(d) universalistisch

SchlieBlich beschreibt Habermas die Diskursethik — ebenfalls im Anschluss an
Kant — als eine universalistische Ethik. Darunter ist eine Ethik zu verstehen, die
davon ausgeht, dass die Geltung der von ihr tiber ein formales Prinzip ausge-
zeichneten Normen weder auf einen bestimmten Kulturkreis noch auf einen be-
stimmten Zeitraum beschrinkt ist. »Universalistisch nennen wir schlieflich eine
Ethik, die behauptet, dafl dieses (oder ein dhnliches) Moralprinzip nicht nur die
Intuition einer bestimmten Kultur oder einer bestimmten Epoche ausdriickt, son-
dern allgemein gilt.«'>* Um diese These zu begriinden, ist es notwendig, eine Be-
griindungskonzeption der Sollgeltung moralischer Normen zu entwickeln, die
aufzeigen kann, »dafl unser Moralprinzip nicht nur die Vorurteile des erwachse-
nen, weilen, ménnlichen, biirgerlich erzogenen Mitteleuropders von heute wider-
spiegelt«'>, sondern aufgrund ihrer iiberzeugenden Kraft auch auf Kulturen be-
zogen werden kann, deren moralische Vorstellungen nicht durch die Geschichte

147 Vgl. Kant 1V, S. 421.

148 Vgl. Kant IV, S. 421.

149 Vgl. Habermas, Treffen Hegels Einwinde gegen Kant auch auf die Diskursethik
zu, S. 11.

150 Vgl. ebd.

151 Habermas, Habermas, Jiirgen: »Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven
Gehalt der Moralg, in: Ders. Die Einbeziehung des Andern. Studien zur politi-
schen Theorie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 46.

152 Ebd. S. 12.

153 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 135

der Aufkldrung beeinflusst wurden. Habermas bezeichnet dies als den »schwie-
rigsten Teil der Ethik«'**. Eine Abgrenzung erfihrt die Diskursethik dadurch er-
neut gegeniiber einigen der schon erwéihnten Konzeptionen: wenn aus der Sicht
des Nihilismus oder des Skeptizismus bereits die objektive Giiltigkeit von Nor-
men in Frage steht, so kann aus dieser Perspektive von einer universellen Gel-
tung erst recht keine Rede sein. Aber auch gegeniiber Ethiken, die zwar die Gel-
tung von Normen nicht bestreiten, diese jedoch auf einen bestimmten Kulturkreis
beschranken, nimmt die Diskursethik hier Distanz ein. Allerdings muss Haber-
mas auch zeigen, wie er diesen Anspruch ohne Riickgriff auf metaphysische
Elemente einldsen will. Immerhin bezeichnet er einen »starken Theorieanspruch«
als Merkmal metaphysischen Denkens und man konnte, wie bereits erwihnt,
durchaus behaupten, dass gerade der ethische Universalismus einen solchen The-
orieanspruch darstellt.

Bei Kant gilt der Kategorische Imperativ fiir alle verniinftigen Wesen, die ei-
nen Willen, »d.i. ein Vermogen [...], ihre Causalitit durch die Vorstellung von
Regeln zu bestimmen«'>, haben. Er geht noch einen Schritt weiter, wenn er be-
hauptet, dass dieses Prinzip zugleich fiir »das unendliche Wesen als oberste Intel-
ligenz«'*° gilt.

Von den nun kurz erlduterten Merkmalen der Diskursethik, ist fiir die Leitfrage
vor allem der letzte Aspekt von Relevanz, denn es ist fraglich, wie der Geltungs-
anspruch der Universalitit ohne Bezugnahme auf metaphysische Behauptungen
gerechtfertigt werden kann. Dabei darf allerdings nicht ibersehen werden, dass
die anderen Aspekte (kognitivistisch, deontologisch und formalistisch) ebenfalls
zum Begriindungsteil der Diskursethik gerechnet werden koénnen, namlich inso-
fern, als diese Merkmale Behauptungen iiber die Reichweite der Sollgeltung mo-
ralischer Normen enthalten. Immerhin begriinden auch andere Ethikkonzeptionen
die Geltung von Normen, wenn auch nicht unbedingt im universellen Sinn. Wird
diese Geltung beispiclsweise auf spezifische Kulturen begrenzt, so verliert die
Legitimation dieser Geltung deshalb nicht ihren Status als Begriindung, sondern
bezieht sich nur auf einen eingeschrinkten Geltungsbereich. Um den genauen
Status der diskursethischen Begriindungskonzeption analysieren und einschétzen
zu konnen, ist es notwendig, die Bedeutung der Sprache fiir die Diskursethik her-
auszuarbeiten. Zu diesem Zweck werden im Folgenden zunichst die Begriffe
»Diskurs« und »Universalisierungsgrundsatz »U» vorgestellt. AnschlieBend wird
die Detranszendentalisierung der kantischen Ethik durch die Diskursethik behan-
delt, woran sich besonders gut zeigen ldsst, dass der Diskurs- und Sprachbegriff
fiir den Prozess der Entledigung metaphysischer Gehalte in der Diskursethik von
besonderer Bedeutung ist.

154 Ebd.
155 Kant,V, S. 32
156 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

3.2 Grundbegriffe der Diskursethik:
Der Diskurs und der Universalisierungsgrundsatz »U«

Der Diskurs und die Aufhebung der monologischen Struktur
der kantischen Ethik

Ein grundlegendes Problem der kantischen Ethik besteht nach Ansicht von Ha-
bermas in dem Umstand, dass Kant kein Verfahren zur Priifung der Verallgemei-
nerungsfihigkeit von Normen angibt: der Kategorische Imperativ enthélt zwar
die Formulierung, nach der eine Handlungsnorm auf moralische Giiltigkeit hin
tiberpriift werden kann, die faktische Durchfiihrung dieser Uberpriifung bleibt
aber dem Einzelnen tiberlassen. Dem Einzelnen wird bei Kant also mit dem Ka-
tegorischen Imperativ die Moglichkeit er6ffnet, die Maxime einer Handlung fiir
sich auf Allgemeingiiltigkeit zu priifen, um danach, ebenfalls fiir sich, zu einem
Urteil iiber den moralischen Gehalt dieser Maxime zu gelangen."”’” Diese mono-
logische Priifungssituation setzt nach Habermas jedoch voraus, was gerade nicht
vorausgesetzt werden kann: dass eine Ubereinstimmung der Perspektiven aller
Betroffenen besteht. Zwar gibt Habermas zu, dass auch Kant »zwischen einer
ich-bezogenen Verallgemeinerung im laxen Sinn der Goldenen Regel und der
streng universalistischen Verallgemeinerungsoperation«'™ unterscheidet, doch
bei der Priifung der Maximen rechne Kant mit dem Einzelnen als Stellvertreter
der Allgemeinheit und gehe daher davon aus, dass es keine Notwendigkeit fiir ein
intersubjektives Verfahren zur Uberpriifung der Handlungsmaximen gebe. Dass
Kant den Einzelnen als Stellvertreter einer Allgemeinheit begreift, hat Habermas’
Ansicht nach systematische Griinde, denn im aufgrund der Annahme eines trans-
zendentalen Subjektes'”” gehe Kant von einer Harmonisierung und Vorverstindi-
gung der empirischen Iche im transzendentalen Bewusstsein aus.'® Es wurde be-
reits dargestellt, dass Habermas Normen seinerseits schon in der Theorie des
kommunikativen Handelns unter einem soziologischen Aspekt als handlungsko-

157 Das Verstindnis des Kategorischen Imperativs, das Habermas hier entwickelt, ist
nicht unumstritten. Fiir Wellmer beispielsweise konstituiert der Kategorische Im-
perativ nur negative moralische Pflichten, d.h. eine moralische Verpflichtung ent-
steht nur dann, wenn die Frage nach der Verallgemeinerungsféhigkeit einer Hand-
lungsmaxime mit »nein< beantwortet werden muss. Im Falle einer Beantwortung
mit »ja< entsteht keine zwingende moralische Pflicht. »Die Frage, die sich jeweils
stellt, ist, ob wir [...] wollen kénnen, daf} eine bestimmte Handlungsweise allge-
mein wird. Und erst die negative Antwort konstituiert ein moralisches »muf3«»
(Wellmer, Albrecht: Ethik und Dialog. Elemente des moralischen Urteils bei Kant
und in der Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 120).

158 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 156.

159 Vgl. dazu auch Paimann, Rebecca: Formale Strukturen der Subjektivitit: Egologi-
sche Grundlagen des System der Transzendentalphilosophie bei Kant und Husserl,
Hamburg: Meiner 2002.

160 Siehe Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik
zu, S. 21.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 137

ordinierende Elemente begreift. Damit hat Normativitit bei Habermas bereits in
begrifflicher Hinsicht einen intersubjektiven Kern, was die Behauptung, die Prii-
fung der Sollgeltung von Normen sei monologisch durchfiihrbar, systematisch
unmoglich macht. Des Weiteren teilt Habermas auch nicht die kantische Prasup-
position eines transzendentalen Subjekts, durch das eine Art Vorverstindigung
der Einzelsubjekte geleistet werden konnte.

Es geniigt nicht [...], daB alle Einzelnen, und zwar jeder fiir sich, diese Uberlegungen
durchfiihren, um dann ihre Voten registrieren zu lassen. Erforderlich ist vielmehr eine >rea-
le< Argumentation, an der die Betroffenen kooperativ teilnehmen. Nur ein intersubjektiver
Verstédndigungsprozef kann zu einem Einverstidndnis fithren, das reflexiver Natur ist: nur

dann konnen die Beteiligten wissen, daB sie sich gemeinsam von etwas iiberzeugt haben.'®’

Anstelle der vereinzelten Priifung moralischer Normen auf potenzielle Geltung
tritt eine Instanz, in der sich mutatis mutandis viele der theoretischen Ansichten
Habermas’ von Mead bis Kant vereinigen lassen: der Diskurs.

Im Zusammenhang der Bezugnahme der Diskursethik auf die kantische Ethik
stellt sich der Diskurs als Losung jenes monologischen Reduktionismus dar, den
Habermas und Apel an der praktischen Ethik Kants kritisieren und kann insofern
als Mittel zur kommunikationstheoretischen Rekonstruktion der kantischen Ethik
beschrieben werden.

Die Diskursethik [iiberwindet] den bloB innerlichen, monologischen Ansatz Kants, der da-
mit rechnet, daf jeder Einzelne in foro interno [...] die Priifung seiner Handlungsmaximen
vornimmt. [...] Dagegen erwartet die Diskursethik eine Verstindigung iiber die Verallge-
meinerungstfahigkeit von Interessen nur als Ergebnis eines intersubjektiv veranstalteten 7

fentlichen Diskurses.'®

Allerdings reicht die Bedeutung des Diskursbegriffs {iber die Rekonstruktion des
Kategorischen Imperativs hinaus, denn sie versteht sich nicht ausschliefSlich als
eine moderne Reformulierung der praktischen Philosophie Kants unter verdnder-
ten Pramissen, sondern geht vielmehr davon aus, dass die Ethik Kants grundle-
gende moralphilosophische Einsichten unter falschen Voraussetzungen auf den
Punkt bringt. Daher erhebt die Diskursethik auch den Anspruch durch den Be-
griff des Diskurses im Gegensatz zu anderen Konzeptionen einen legitimen An-
wirter auf den »moral point of view« ausgezeichnet zu haben.

Der Diskurs und der moral point of view

Eine Ethik, die sich als universalistisch und formalistisch versteht, steht vor der
Schwierigkeit, einen konzeptionellen Standpunkt, den so genannten »moral point

161 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 77.
162 Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S. 20f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

of view<<163, auszeichnen zu miissen, der es ermoglicht, die Geltung moralischer
Normen kontextunabhéngig zu bestimmen. Dieser »moral point of view« wird in
verschiedenen Ethiktypen auf unterschiedliche Weise herausgearbeitet. Haber-
mas positioniert seinen eigenen Entwurf zwischen den Modellen von John Rawls
und Mead. Rawls konzipiert in seiner Theorie der Gerechtigkeit'® den »moral
point of view« anhand eines fiktiven Urzustandes, in dem sich die Gesell-
schaftsmitglieder, geschiitzt durch den »Schleier des Nichtwissens«, als Ver-
tragspartner gegeniibertreten, ohne dabei um ihre gesellschaftliche Stellung zu
wissen. Durch das so entstandene »Uberlegungs-Gleichgewicht« (»reflective
equilibrium«)'®® einigen sich die Partner in der Theorie von Rawls auf einen ge-
rechten Zustand, der unter diesen Voraussetzungen als rationale Verhaltensweise
vorgestellt werden kann. In Meads Konzept individuierender Vergesellschaftung,
dem der Begriff der »idealen Rolleniibernahme« zugrunde liegt, wird davon aus-
gegangen, dass die Priifung auf normative Giiltigkeit durch die reziproke Pers-
pektiviibbernahme moralisch urteilender Subjekte vollzogen wird. »Mead emp-
fiehlt [...] eine ideale Rolleniibernahme, die verlangt, daB3 sich das moralisch ur-
teilende Subjekt in die Lage all derer versetzt, die von der Inkraftsetzung einer
fraglichen Norm betroffen wiirden.«'®

Habermas ist allerdings der Ansicht, dass »das Verfahren des praktischen
Diskurses [...] Vorziige gegeniiber beiden Konstruktionen [hat, Anm. dch]«'®.
Rawls bestimme das Verhiltnis der Gesellschaftsmitglieder innerhalb des fikti-
ven Urzustandes als Vertragspartner und stelle sich damit in die Nachfolge der
Vertragstheoretiker, die das gesellschaftliche Verhiltnis der Subjekte im Sinne
eines Gesellschaftsvertrages interpretieren, damit aber das immer schon verge-
sellschaftete Individuum durch ein monadologisches Verstdndnis des Subjektes
ersetzen. Habermas verwendet hier ein klassisches Argument der Kritik am
Kontraktualismus, welches sich gegen den methodischen Individualismus der
Vertragstheoretiker wendet. Dieser gehe von préexistierenden Individuen aus und
hinterlasse daher bei der Explikation der Genese des Individuums eine systemati-
sche Liicke. Mead hingegen arbeitet nach Ansicht von Habermas das reziproke
Verhiltnis von Gesellschaft und Individuum anhand einer Kommunikationstheo-
rie zwar sehr gut aus und iiberwinde damit auch den methodischen Individualis-
mus, Uberlasse aber letztlich, dhnlich wie Kant, die Durchfithrung der idealen
Rolleniibernahme dem (Gedankenexperiment des) Einzelnen: Die Priifung der
Geltung moralischer Normen kann in Meads Konzept ohne Kontakt zur Auflen-
welt stattfinden, da dieser Kontakt beim Subjekt als Individuum aufgrund der

163 Vgl. Habermas, Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Mo-
ral, S. 13.

164 Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit.

165 Ebd. S. 38.

166 Habermas, Treffen Hegels Einwinde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
13.

167 Ebd. [Hervorhebung dch.]

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 139

Struktur der Individuierung immer schon vorausgesetzt ist. Die Harmonisierung
der Subjekte durch das transzendentale Subjekt bei Kant wird bei Mead nach An-
sicht von Habermas durch die Struktur der vergesellschaftenden Individuierung
ersetzt. Habermas {ibernimmt von Mead zwar, wie im ersten Teil gezeigt, die
Ansicht des reziproken Konstitutionsverhiltnisses von Gesellschaft und Indivi-
duum. Doch die Bestimmung des »moral point of view« ist auch bei Mead nach
Auffassung von Habermas nicht hinreichend, da die Uberpriifung der legitimen
Sollgeltung von Normen auch dann nicht dem Einzelnen iiberlassen werden kon-
ne, wenn formale Strukturen der sozialen Gemeinschaft fiir die Genese des Indi-
viduums verantwortlich sind. Dies ist darauf zuriickzufiihren, dass iiber die in-
haltsbezogene Losung von Konfliktsituationen auch durch die genannte formale
Wechselwirkung keine Vorentscheidung fallen kann. Vielmehr vollziehe sich bei
der Priifung durch den Einzelnen auch im Falle Meads »die Urteilsbildung relativ
zum Standort und zur Perspektive einiger und nicht aller Betroffenen«'®®. Mit
anderen Worten, auch wenn der Einzelne durch Vergesellschaftung individuiert
wird, folgt daraus nicht, dass er seinen Mitmenschen in dessen Entscheidungen
vertreten konne.

Im diskurstheoretischen Konzept, so Habermas, werden die Vorteile beider
Konstruktionen vereint, ohne dabei das Verhiltnis der Gesellschaftsmitglieder als
Vertragsverhiltnis (Kontraktualismus bei Rawls) zu bestimmen oder die Priifung
auf moralische Geltung dem Einzelnen zu iiberlassen (Kategorischer Imperativ
bei Kant und ideale Rolleniibernahme bei Mead): Der Diskurs hélt die Teilneh-
mer dazu an, sich gegenseitig »als Freie und Gleiche« zu beriicksichtigen, die
gemeinsam an einer »Wahrheitssuche teilnehmen, bei der einzig der Zwang des
besseren Arguments zum Zuge kommen darf«'®’. Die These, dass diese ideali-
sierte Beschreibung (zumindest kontrafaktisch) auf den Diskurs zutrifft, steht im
direkten Zusammenhang zum diskursethischen Begriindungskonzept der Sollgel-
tung moralischer Normen, denn letztlich leistet der Diskurs diese Synthese nach
Ansicht von Habermas und Apel aufgrund von notwendigen Prasuppositionen,
die die Sprecher wechselseitig unterstellen miissen.'”” Diese idealisierenden Un-
terstellungen fithren einerseits zu der Aufhebung eines Arrangements artifizieller
Unwissenheit, wie es bei Rawls auftritt, andererseits »1d6t sich der praktische
Diskurs als ein Verstindigungsprozef3 begreifen, der seiner Form nach alle Betei-
ligten gleichzeitig zur idealen Rolleniibernahme anhilt« und damit »die (bei
Mead) von jedem einzeln und privatim vorgenommene ideale Rolleniibernahme
in eine dffentliche, von allen intersubjektiv gemeinsam praktizierte Veranstaltung

168 Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 75.

169 Ebd.

170 Vgl. dazu auch Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 151. Habermas,
Wahrheit und Rechtfertigung, S. 258; Habermas, Eine genealogische Betrachtung
zum kognitiven Gehalt der Moral, S. 53.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

[transformiert, Anm. dch]«'”'. Diese Bestimmung des Diskurses entspricht dem

»universal discourse« bei Mead, wobei die idealisierten Unterstellungen von de-
nen Habermas an dieser Stelle spricht, als genauere Analyse der generalisierten
Verhaltenserwartungen im praktischen Selbstbezug bei Mead begriffen werden
konnen: da Habermas eine gewisse Unschérfe in der Unterscheidung von episte-
mischem und praktischem Selbstbezug bei Mead konstatiert, wurde der Begriff
des universellen Diskurses schon dort eingefiihrt, um eine (kontrafaktische) Situ-
ation als Moglichkeit der moralischen Normenfundierung im Zeitalter eines
postkonventionellen Moralverstindnisses zu konstituieren. Damit geht Habermas
tiber Mead hinaus und trennt den erkenntnistheoretischen klar vom praktischen
Selbstbezug des Subjekts. Weiterhin impliziert der moralische Diskurs als Mittel
der Normkonstituierung gewisse Merkmale, die der Bestimmung der Diskurse-
thik als kognitivistische Ethik entgegenkommen. Denn Habermas sicht, wie dar-
gestellt, eine Parallele zwischen Wahrheits- und Moraldiskurs im Begriff der Ar-
gumentation, da er der Ansicht ist, »dal praktische Fragen grundsitzlich argu-
mentativ entschieden werden konnen«'””. Fiir einen argumentativen Austausch
iiber moralische Fragen bietet sich der Diskurs jedoch in einer anderen, konstruk-
tiveren Weise an, als das Gesprich.

Der Diskurs als spezifische Form der Kommunikation

Konsequenterweise nimmt Habermas daher auch eine klare terminologische Un-
terscheidung zwischen »Diskurs« und »Gespriach« vor. Im Sprechhandeln wer-
den Geltungsanspriiche erhoben, von deren Thematisierung normalerweise, d.h.
insofern sie nicht fraglich sind, abgesehen wird. Dies gilt sowohl fiir den Gel-
tungsanspruch der Richtigkeit als auch fiir den der Wahrheit. Es kommen aller-
dings Fille vor, in denen die erhobenen Anspriiche nicht unhinterfragt Geltung
beanspruchen kénnen, sondern strittig werden. In diesem Fall ist die Handlungs-
koordinierung erster Stufe gestort, und ein Wechsel zur Ebene des Diskurses'”
wird notwendig, in dem die »sonst implizit bleibenden, weil performativ erhobe-
nen Geltungsanspriiche eigens zum Thema gemacht [werden, Anm. dch]«'™*. Da
es unmoglich ist, ethobene Behauptungen permanent zu hinterfragen, spricht Ha-
bermas auch von einem Alltagsrealismus.'” Dort jedoch, wo Geltungsanspriiche
fraglich geworden sind, und ein Wechsel zur Ebene des Diskurses notwendig
wird, wird die sonst unhinterfragt anerkannte Erfahrungsebene der Handlung
problematisch, und es gilt, sich argumentativ {iber die fraglichen Anspriiche zu

171 Habermas, Treffen Hegels Einwédnde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
14.

172 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 40.

173 Vgl. Habermas, Wahrheitstheorien, S. 130; Habermas, Eine genealogische Be-
trachtung zum kognitiven Gehalt der Moral, S. 11.

174 Habermas, Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits, S. 146.

175 Vgl. Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 262.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 141

verstidndigen. Dabei weist die Diskursebene zwei signifikante Merkmale auf: zu-
néchst hebt sie die, auf der Ebene der Handlung bestechenden Zwinge idealiter
auf, damit das Ergebnis des Diskurses nicht durch irrationale Einfliisse wie
Macht, Angste etc. verfilscht wird. »Diskurse verlangen erstens eine Suspendie-
rung von Handlungszwiéngen, welche dazu fiithren soll, dall alle Motive auler
dem einzigen kooperativer Verstdndigungsbereitschaft auBer Kraft gesetzt [...]
werden konnen.«'’® Weiterhin werden die auf der Handlungsebene als evident
anerkannten Erfahrungen relativiert, um sie so fiir eine offene, argumentative
Problematisierung zuginglich zu machen. Der Diskurs erfordert also »eine Vir-
tualisierung von Geltungsanspriichen, welche dazu fiihren soll, da} wir gegenti-
ber Gegenstinden der Erfahrung (Dingen, Ereignissen, Personen, AuBerungen)
einen Existenzvorbehalt anmelden und Tatsachen wie Normen unter dem Ge-
sichtspunkt madglicher Existenz bzw. Legitimitdt (d.h. hypothetisch behandeln)
konnen«'””. Habermas bestimmt den Diskurs damit als Problematisierungsebene,
auf der die sonst implizit bleibenden Geltungsanspriiche des kommunikativen
Handelns zur Diskussion freigegeben werden. Dabei werden bestimmte implizite
Idealisierungen vorgenommen, die faktisch nicht, oder zumindest selten vorhan-
den sind. Bemerkenswert ist, dass Habermas zwischen »Prasuppositionen des
verstindigungsorientierten Sprachgebrauchs innerhalb der Alltagspraxis«'’® und
Priasuppositionen der Argumentation innerhalb des Diskurses unterscheidet. Im
Gegensatz zu ersteren bilden die Argumentationsvoraussetzungen Habermas’
Ansicht nach den moralischen und universalistischen Gehalt des kommunikati-
ven Handelns besser ab, weshalb er seine Ethik auch eine Ethik des Diskurses
und nicht des Gespriches nennt.

Die diskursethische Strategie, die Gehalte einer universalistischen Moral aus allgemeinen
Argumentationsvoraussetzungen zu gewinnen, ist gerade darum aussichtsreich, weil der
Diskurs die anspruchsvollere, iiber konkrete Lebensformen hinausgreifende Kommunikati-
onsform darstellt, in der die Prasuppositionen verstindigungsorientierten Handelns verall-
gemeinert, abstrahiert und entschréinkt, nimlich auf eine ideale, alle sprach- und handlungs-

fihigen Subjekte einbezichende Kommunikationsgemeinschaft ausgedehnt werden.'”

Entscheidend ist nun die These Habermas’, dass sich der Diskurs a priori auf eine
ideale Kommunikationsgemeinschaft bezieht. Diese Kommunikationsgemein-
schaft beinhaltet zugleich die ideale Moglichkeit des rationalen Einverstédndnis-
ses, wodurch sich der Diskurs vom Gespréich unterscheidet. Mit anderen Worten,
im Diskurs muss die Moglichkeit eines Konsenses unterstellt werden, wohinge-
gen sich die Kommunikationspartner im Gesprach nicht unter einer solchen
(transzendentalen) N6tigung befinden.

176 Habermas, Wahrheitstheorien, S. 131.

177 Ebd.

178 Habermas, Erldauterungen zur Diskursethik, S. 17.
179 Ebd. S. 18.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Von »Diskursen< will ich nur dann sprechen, wenn der Sinn des problematisierten Geltungs-
anspruches die Teilnehmer konzeptuell zu der Unterstellung nétigt, dall grundsétzlich ein
rational motiviertes Einversténdnis erzielt werden konnte, wobei »grundsitzlich« den ideali-
sierenden Vorbehalt ausdriickt: wenn die Argumentation nur offen genug gefiihrt und lange

genug fortgesetzt werden konnte.'®

Das wirft die Frage auf, was die Rede von Idealisierung in diesem Zusammen-
hang genau bedeutet.

Kommunikationsidealisierungen und der Universalisierungsgrundsatz »U«

Im Folgenden wird zunédchst kurz Habermas’ Einstellung zur Bedeutung der Ide-
alisierung im Allgemeinen skizziert, um danach auf ihre Bedeutung fiir die Dis-
kursethik im Speziellen einzugehen.

Habermas erldutert zunichst, anhand einiger Beispiele, dass die Bedeutung
des Begriffs »ldealisierung« stark kontextabhéngig sei. Dabei bezieht er sich un-
ter anderem auf die linguistische Idealisierung der Bedeutungsallgemeinheit, »die
es uns erlaubt, in singuldren Zeichenereignissen denselben Zeichentypus und in
verschiedenen AufBerungen denselben grammatisch gebildeten Satz zu erken-
nen«'®'. Weiterhin nennt er die (operativ) idealisierten Objekte der Geometrie,
deren reale Existenz faktisch ausgeschlossen sei. Man begegne diesem Phéno-
men weiterhin bei physikalischen Messoperationen oder im Falle von Simulatio-
nen. Mit dem Begriff der »regulativen Idee« werde diese eher technische Ver-
wendung des Idealisierungsbegriffs auf soziale Interaktion iibertragen.'®
Entscheidend ist aber die Auffassung Habermas’, dass auch das kommunikative
Handeln und die Argumentation von impliziten Idealisierungen geprigt seien.
Kommunikation enthilt fiir Habermas demnach Formen der Idealisierung, die in
einer reflexiven Einstellung rekonstruiert werden konnen. Diese Idealisierungen
nennt er >pragmatische Voraussetzungen der Kommunikation<. Festgestellt wer-
den konnen diese Idealisierungen aus der performativen Perspektive von Spre-
cher und Horer. Hier »stoBen wir ndmlich auf Idealisierungen als jene zugleich
unvermeidlichen und trivialen Leistungen, von denen das kommunikative Han-
deln und die Argumentation durchzogen sind«'**. Als Beispicle dieser Idealisie-
rungen nennt Habermas die Zuschreibung identischer Bedeutungen zu Ausdrii-
cken, den transzendendierenden Sinn von Geltungsanspriichen und die Unterstel-
lung von Rationalitédt und Zurechnungsfahigkeit eines Sprechers.

180 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 71.

181 Habermas, Erlauterungen zur Diskursethik, S.160.

182 Allerdings unterscheidet Habermas in Bezug auf die Idealisierungen der Kommu-
nikation noch einmal zwischen j>regulativem Sinn< und >transzendentaler Noti-
gung«. Vgl. dazu auch weiter unten.

183 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 161.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 143

Der Verweis auf diese, in der Kommunikation enthaltenen Idealisierungen ist
fiir die Diskursethik sehr bedeutsam, denn die idealisierenden Kommunikations-
voraussetzungen beziehen sich auf Priasuppositionen der Kommunikation, die je-
der Sprecher immer schon voraussetzen muss, wenn er iiberhaupt ernsthaft an ei-
nem Gesprich teilnehmen will. In jeder Gespréchssituation unterstellen sich die
Teilnehmer demnach — wenn auch implizit — wechselseitig, dass das Gespriach
beispielsweise von der Offentlichkeit des Zugangs, der gleichberechtigten Teil-
nahme und der Zwanglosigkeit der Stellungnahme gepragt ist. Auch unabhéngig
von ihrer faktischen Realisierung ist es fiir Habermas evident, dass dem Begriff
der Kommunikation diese Elemente unterstellt werden miissen, damit iiberhaupt
ernsthaft von »Kommunikation« gesprochen werden kann. Der Begriff »Ideali-
sierung« driickt also aus, dass die Voraussetzungen selbst faktisch nicht oder
noch nicht erfiillt werden. In diesem Fall spricht Habermas von »kontrafakti-
schen Voraussetzungen«.

Wir kénnen im Vollzug einer Kommunikation selbstbeziiglich eine pragmatische Be-
dingung fiir diese Kommunikation als erfiillt unterstellen, obgleich diese Unterstellung
objektiv nicht zutreffen mag; wenn die Kommunikation die unterstellte Bedingung nicht
erfullt, haben wir unter einer kontrafaktischen Voraussetzung gehandelt.184

Es ist allerdings wichtig, zu berticksichtigen, dass Habermas diese kommunikati-
ven Idealisierungen nicht als »regulative Ideen« verstanden wissen will.'** .Zwar
gibt er zu, dass gesellschaftliche Bereiche existieren, in denen die Kommunikati-
onsvoraussetzungen handlungsverpflichtend wirken, und die Unterstellungen so-
zusagen institutionalisiert sind, wie etwa in Universitdtsseminaren, vor Gericht
oder bei einer parlamentarischen Anhorung, iiblicherweise triten sie jedoch eher
als transzendentale No6tigung und nicht als regulative Idee fiir faktische Kommu-
nikation auf. Denn auch wenn die Sprecher in ihrer Kommunikation gewissen,
nicht zu umgehenden Idealisierungen unterliegen, so regulierten diese nicht die
zwischen den Sprechern stattfindende Kommunikation. Diese kommunikativen
Idealisierungen haben daher auch nur »einen im weiteren Sinne normativen Ge-
halt, der freilich nicht mit dem obligatorischen Gehalt von Interaktionsnormen
gleichgesetzt werden darf«'®. Die Unterscheidung von Kommunikationsvoraus-
setzungen und Interaktionsnormen stellt auch eine systematisch wichtige Diffe-
renz zur apelschen Konzeption der Diskursethik dar. Dazu spéter mehr. Haber-
mas spricht im Zusammenhang der Spezifizierung von kommunikativen Ideali-
sierungen zundchst von der Offentlichkeit des Zugangs, der gleichberechtigten

184 Ebd. S. 161.

185 So setzt etwa Albrecht Wellmer die von Habermas analysierten Kommunikati-
onsvoraussetzungen mit diskursregulierenden Handlungsverpflichtungen gleich.
Wellmer, Ethik und Dialog, S. 108ff.

186 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 132.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

144 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Teilnahme, der Wahrhaftigkeit der Teilnehmer, und der Zwanglosigkeit der Stel-
lungnahme.

Diese idealisierenden Prasuppositionen finden ihre systematische Zusammen-
fassung in einem einzigen Grundsatz, der als das grundlegende Prinzip der Dis-
kursethik bezeichnet werden kann: dem Universalisierungsgrundsatz »U<. Ein
zentrales Merkmal des Diskurses ist seine argumentative Struktur. Allerdings
kann Argumentation ohne Bezugnahme auf Erfahrung keine substantiell neuen
Erkenntnisse zu Tage férdern, und muss sich deshalb auf »Erfahrungen oder Be-
diirfnisse, die im Lichte wechselnder Theorien mit Hilfe wechselnder Beschrei-
bungssysteme verschieden interpretiert werden konnen, [stiitzen, Anm. dch]«'®’.
Im theoretischen (oder Wahrheits-)Diskurs liegt der argumentativen Begriindung
einer Hypothese, bzw. der Uberwindung der Kluft zwischen singuliren Beobach-
tungen und prinzipiellen Aussagen das so genannte Induktionsprinzip zugrunde,
welches es unter spezifischen Einschriankungen erlaubt, von einzelnen Beobach-
tungen auf allgemeine Aussagen zu schlieBen. Habermas vertritt nun die Ansicht,
dass auch der praktische Diskurs ein solches »Briickenprinzip« benétige. »Im
theoretischen Diskurs wird nun die Kluft zwischen singuldren Beobachtungen
und allgemeinen Hypothesen durch verschiedenartige Kanons der Induktion
iiberbriickt. Im praktischen Diskurs bedarf es eines entsprechenden Briickenprin-
zips.«'® Dieses Briickenprinzip fungiert im praktischen Diskurs als Argumenta-
tionsregel: es gibt vor, an welchen Regeln sich die Diskursteilnehmer orientieren
missen, damit die Rede vom Diskurs tiberhaupt berechtigt ist.

Deshalb fiihren alle Untersuchungen zur Logik der moralischen Argumentation alsbald zu
der Notwendigkeit, ein Moralprinzip einzufiihren, das als Argumentationsregel eine dquiva-
lente Rolle spielt wie das Induktionsprinzip im erfahrungswissenschaftlichen Diskurs.'®

Die von Habermas hergestellte Parallele zwischen Induktions- und Briickenprin-
zip ist gerade vor dem diskursethischen Anspruch der Wahrheitsanalogie morali-
scher Sollgeltung leicht einzusehen. Habermas zufolge ist das entscheidende
Merkmal dieses Briickenprinzips die Relation zwischen der allgemeinen Zu-
stimmungsfihigkeit einer Norm und ihrer Geltungsberechtigung. »Das Moral-
prinzip wird so gefaft, dafl es die Normen als ungiiltig ausschliet, die nicht die
qualifizierte Zustimmung aller méglichen Betroffenen finden kénnten.«'*’

Durch dieses Prinzip soll also gewéhrleistet werden, dass es sich bei den
formulierten Normen um verallgemeinerungsfihige Normen, genauer, um einen
wallgemeinen Willen<'®', eine volonté générale handelt. Wichtig ist, dass die
Diskursethik ebenso wie die kantische Ethik eine formale Argumentationsregel

187 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 73.
188 Ebd. Vgl. auch Habermas, Wahrheitstheorien, S. 167 und S. 173.

189 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 73.
190 Ebd.

191 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 145

in den Mittelpunkt stellt: »Formal« bedeutet, dass innerhalb dieses Prinzips keine
inhaltlichen Vorgaben — wie es etwa bei Giiterethiken der Fall ist — existieren.
Das Ziel ist vielmehr die Auszeichnung einer begriindeten formalen Struktur, an
die sich die beteiligten Parteien halten miissen, um gerechte Normen zu konstitu-
ieren. Die Giiltigkeit von Normen ist sich fiir Habermas also vor allem von der
(intersubjektiven) Zustimmung aller Betroffenen abhidngig. Diese Zustimmung
kann nicht durch die Priifung eines Einzelnen ersetzt werden und findet daher
seiner Ansicht nach nur im Diskurs die optimale Umsetzung. Thre systematischen
Ausdruck finden diese Uberlegungen in dem zentralen Prinzip der Diskursethik,
dem Universalisierungsgrundsatz »Uc:

Jede giiltige Norm muf} der Bedingung geniigen, daf die voraussichtlichen Folgen und Ne-
benwirkungen, die sich aus ihrer allgemeinen Befolgung fiir die Befriedigung der Interessen
eines jeden voraussichtlich ergeben, von allen Betroffenen zwanglos akzeptiert (und den
Auswirkungen der bekannten alternativen Regelungsmdglichkeiten vorgezogen) werden

konnen.'??

3.3 Die Detranszendentalisierung der kantischen Ethik
Kontrafaktische Unterstellungen statt transzendentaler Subjektivitat

Da Habermas die transzendentalen Elemente der kantischen Philosophie ablehnt,
beschreibt er seine Bezugnahme auf Kant auch als eine Detranszendentalisie-
rung, die die Transzendentalphilosophie Kants in kommunikationstheoretischen
Termini neu formuliert.'”® Die Differenzen zwischen Diskurs- und kantischer E-
thik konnen daher auch als Folge dieser Detranszendentalisierung beschrieben
werden, durch die Habermas auch die metaphysischen Elemente der Transzen-
dentalphilosophie Kants zu iiberwinden kénnen glaubt. Die Detranszendentalisie-
rung spielt daher fiir die Leitfrage der Arbeit eine wichtige Rolle. Auf einige
Details dieser Transformation wurde bereits im Zusammenhang des Ubergangs
der monologischen zur intersubjektiv-argumentativen Normenpriifung hinge-
wiesen. Zusammenfassend ldsst sich daher bereits an dieser Stelle festhalten,
dass zunichst vor allem zwei Verdnderungen vorgenommen werden: einerseits
wird das Verfahren der monologischen Priifung auf normative Sollgeltung bei
Kant in der Diskursethik durch das Verfahren der moralischen Argumentation
ersetzt. Andererseits findet der Kategorische Imperativ als Rechtfertigungsprin-
zip sein Pendant im Universalisierungsgrundsatz »U< als Argumentationsregel.

192 Habermas, Erléduterungen zur Diskursethik, S. 134. Vgl. auch Habermas, Diskurs-
ethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 75f. Habermas, Richtigkeit
versus Wahrheit, 301. Habermas, Was macht eine Lebensform rational, S. 32.

193 Vgl. Habermas, Wege der Detranszendentalisierung.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

In der Diskursethik tritt an die Stelle des Kategorischen Imperativs das Verfahren der mora-
lischen Argumentation. [...] Zugleich wird der Kategorische Imperativ zu einem Universali-
sierungsgrundsatz »U< herabgestuft, der in praktischen Diskursen die Rolle einer Argumen-

tationsregel {ibernimmt.'*

Kant unterscheidet in der Kritik der reinen Venrunft zwischen einem empirischen
(sensiblen) und einem transzendentalen (intelligiblen) Subjekt. Das intelligible
Subjekt wird als vernunftbestimmt beschrieben, als empirisches unterliege es je-
doch den Bediirfnissen und Zwingen einer Welt, die nicht ausschlieBlich als ein
Resultat reiner Vernunft begriffen werden konne.

So kann man die Causalitit dieses Wesens auf zwei Seiten betrachten, als intelligibel nach
ihrer Handlung als eines Dinges an sich selbst, und als sensibel nach den Wirkungen dersel-
ben als einer Erscheinung in der Sinnenwelt. Wir wiirden uns demnach von dem Vermégen
eines solchen Subjects einen empirischen, imgleichen auch einen intellectuellen Begriff sei-

ner Causalitéit machen, welche bei einer und derselben Wirkung zusammen stattfinden.'*®

Gestiitzt auf die Annahme eines transzendentalen Bewusstseins, iiberldsst Kant,
nach Auffassung von Habermas, die Uberpriifung der Allgemeingiiltigkeit von
Normen dem einzelnen, empirischen Subjekt, was nur deshalb moglich sei, weil
Kant davon ausgehe, dass die empirischen Subjekte durch das transzendentale
Subjekt »vorverstandigt« sind. »Im Singular des transzendentalen BewufBtseins
sind die Iche vorverstindigt und im vorhinein harmonisiert.«'*® In seiner eigenen
Philosophie gibt Habermas diese Vorstellung auf. Die Moglichkeit der Losung
moralischer Probleme liegt bei ihm nicht mehr in der Annahme eines, die empiri-
schen Subjekte vorverstindigenden transzendentalen Subjektes, sondern im Her-
stellen eines diskursiven Konsenses. Die konstituierenden Voraussetzungen fiir
diesen konsensherstellenden Diskurs sind in der Verbundenheit der einzelnen
Subjekte durch symbolisch vermittelte Interaktion als spezifische Universalien
eingelassen, aus denen sich der Universalisierungsgrundsatz »U< ableiten lisst.
»Einzig die Universalien des Sprachgebrauchs bilden eine den Individuen vor-
gingig gemeinsame Struktur.«'”’ Eine verallgemeinerungsfihige Norm kann fiir
Habermas daher ausschlie8lich als Resultat eines intersubjektiven und 6ffentli-
chen Diskurses begriffen werden. Er ersetzt die Annahme eines transzendentalen
Subjekts durch die empirisch analysierbare allgemeine Struktur der Sprache,

194 Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
12.

195 Kant, III, A, S. 366 / B, S. 566.

196 Habermas, Treffen Hegels Einwinde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
21.

197 Ebd. S.21.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 147

bzw. durch die in diese eingelassenen Unterstellungen, in die die individualisier-
ten Subjekte notwendig'*® eingebunden sind.

Folgenabschatzung statt Pflichtgehorsam

Auf eine weitere wichtige Differenz zwischen dem Universalisierungsgrundsatz
»Uc¢ und dem Kategorischen Imperativ wurde bei der Darstellung der Diskurse-
thik als deontologische Ethik bereits implizit hingewiesen: obwohl Habermas die
Diskursethik als deontologische und formalistische Ethik bezeichnet, ist er nicht
bereit, die Folgen einer Handlung unberiicksichtigt zu lassen. Daher werden die
(absehbaren) Folgen und Nebenfolgen der allgemeinen Anerkennung einer Norm
in die diskursive Normenkonstitution eingebunden. .

Jede giiltige Norm muf3 der Bedingung geniigen, da3 die voraussichtlichen Folgen und Ne-
benwirkungen, die sich aus ihrer allgemeinen Befolgung fiir die Befriedigung der Interessen
eines jeden voraussichtlich ergeben, von allen Betroffenen zwanglos akzeptiert (und den
Auswirkungen der bekannten alternativen Regelungsmdoglichkeiten vorgezogen) werden

konnen.'”’

Habermas bezieht also die Frage nach den Folgen und Nebenwirkungen einer
Norm explizit in die Diskussion tiber ihre Verallgemeinerungsfahigkeit mit ein.
Diese Einsicht geht nicht zuletzt auf die Kritik Hegels an Kant zurtick: Kant hatte
noch den reinen Willen zur einzig moéglichen Erkenntnisquelle fiir das, was mo-
ralisch Gut sein kann, erhoben und die Folgen und Wirkungen einer Handlung
radikal von dieser Bewertung getrennt. »Denn alle Wirkungen [...] konnten auch
durch andere Ursachen zu Stande gebracht werden, und es brauchte also dazu
nicht des Willens eines verniinftigen Wesens, worin gleichwohl das hichste und
unbedingte Gute allein angetroffen werden kann.«*”

Hegel erkennt in dieser Argumentation einen »abstrakten Universalismus,
demzufolge eine moralische Handlung nur um ihrer selbst willen moralisch sei.
Pflicht werde damit zum leeren Begriff, der der Komplexitit konkreter morali-
scher Problemsituationen weder angemessen noch gewachsen sei. »Das morali-
sche BewulBltsein ist als das einfache Wissen und Wollen der reinen Pflicht im
Handeln auf den seiner Einfachheit entgegengesetzten Gegenstand, auf die Wirk-
lichkeit des mannigfaltigen Falles bezogen und hat dadurch ein mannigfaltiges
moralisches Verhiltnis.«*°! Habermas teilt diese Ansicht®®? und erldutert, dass die

198 Notwendig ist dieses Eingebundensein deshalb, weil Individualisierung fiir Ha-
bermas mit Mead nur im Sprachgebrauch vollzogen werden kann und Sprache
selbst zur Individuierung zwingt.

199 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 134 [Hervorhebung dch].

200 KantIV, S.401.

201 Hegel, Werke Bd. 3 (Phidnomenologie des Geistes), S. 448.

202 Vgl. Habermas, Treffen Hegels Einwande gegen Kant auch auf die Diskursethik
zu, S. 23.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Implementierung der Folgenabschitzung in den Universalisierungsgrundsatzes
»U< als eine an der Kritik Hegels orientierte Erweiterung des Kategorischen Im-
perativs begriffen werden kann. Seiner Ansicht nach schlieft somit »die dis-
kursethische Fassung des Moralprinzips eine gesinnungsethische Verengung des
moralischen Urteils [aus, Anm. dch]«m. Habermas gibt damit allerdings den ra-
dikalen Sinn des formalistischen und des deontologischen Moments der kanti-
schen Ethik preis.

Die Preisgabe der Zwei-Reiche-Lehre und ihre Transformation in
das Spannungsverhaltnis von Faktizitat und Geltung

Eine weitere Folge der Detranszendentalisierung der kantischen Ethik stellt die
Ablehnung der Zwei-Reiche-Lehre dar: In der Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten macht Kant die, aus der Kritik der reinen Vernunft stammende Unterschei-
dung®® zwischen Erscheinung und Ding an sich als Differenzierung von mundus
intelligibilis (Verstandeswelt) und mundus sensibilis (Sinnenwelt) fiir die prakti-
sche Philosophie fruchtbar.

Dieses muf} eine, obzwar rohe, Unterscheidung einer Sinnenwelt von der Verstandeswelt
abgeben, davon die erstere nach Verschiedenheit der Sinnlichkeit in mancherlei Weltbe-
schauern auch sehr verschieden sein kann, indessen die zweite, die ihr zum Grunde liegt,

immer dieselbe bleibt.2%

Da Kant »Freiheit« als eine Bedingung fiir die Moglichkeit von Moral bezeichnet
und der Mensch fiir ihn nur als Teilhaber des mundus intelligibilis als freies Sub-
jekt gedacht werden kann, ist die Zwei-Reiche-Lehre ein wichtiger Bestandteil
seiner Moralphilosophie: frei ist der Mensch nur als Mitglied der Verstandeswelt,
die damit als Bedingung der Moglichkeit von Moralitdt auftritt und in ihrer Ab-
grenzung gegeniiber der Sinnenwelt auch den Begriff der »Verpflichtung« ver-
stindlich macht. Denn nur aufgrund der gleichzeitigen Teilnahme der Subjekte
an einer Verstandes- und einer Sinnenwelt wird ersichtlich, wieso die Subjekte
nicht sui generis moralisch handeln, sondern sich der Pflicht unterstellt sehen.**
Die Notigung, sich in der empirischen Welt moralisch zu verhalten, resultiert
damit fiir Kant aus der Widerspruchslosigkeit mit der die moralischen Prinzipien
als Gesetze des mundus intelligibili gedacht werden konnen.

In der nachmetaphysischen Konzeption der habermasschen Diskursethik
kann jedoch weder die Bedingung fiir, noch die N&tigung zur Moral von einer,
durch transzendentale Annahmen begriindeten Unterscheidung der Welt in einen

203 Habermas, Was macht eine Lebensform rational, S. 43.

204 Vgl. dazu auch das Kapitel »All Crushing« Critic of Metphysics« in: Kiihn,
Kant, S. 238ff.

205 KantIV, S. 451.

206 Vgl. Kant IV, S. 452.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 149

rein intellektuellen und einen empirischen Raum abhédngig gemacht werden.
Daher wird die Moglichkeit der Moral an die Struktur von Kommunikation in-
nerhalb der Lebenswelt gekoppelt und so die Konzeption einer Zwei-Reiche-
Lehre ausgeschlossen.

Die Diskursethik [gibt] die Zwei-Reiche-Lehre auf; sie verzichtet auf die kategoriale Un-
terscheidung zwischen dem Reich des Intelligiblen, dem Pflicht und freier Wille angehéren,
und dem Reich des Phdnomenalen, das u.a. die Neigungen, die blof3 subjektiven Motive,
auch die Institutionen des Staates und der Gesellschaft umfaft.>”’

Habermas reduziert die Zwei-Reiche-Lehre auf das Spannungsverhiltnis, das
sich zwischen den weiter oben bereits erlduterten kontrafaktischen Prasuppositi-
onen von Kommunikation und Faktizitdt bildet. Denn trotz der universalen Vor-
aussetzungen, die in Sprache immer schon vorhanden sind, existieren in der fak-
tischen Welt moralische Probleme, die eine diskursive Kldrung gerade notwendig
machen. Damit reduziert Habermas den »Hiatus zwischen Intelligiblem und Em-
pirischem« auf das Spannungsfeld, das »sich in der faktischen Kraft kontrafakti-
scher Unterstellungen innerhalb der kommunikativen Alltagspraxis selber be-
merkbar macht«**®. Durch die Institution des Diskurses wird daher nicht nur der
monologische Ansatz des Kategorischen Imperativs, sondern zugleich die Not-
wendigkeit der Annahme eines transzendentalen Subjekts und der Zwei-Reiche-
Lehre tiberwunden. Die Begegnung von Subjekten, die sich innerhalb eines Dis-
kurses tiber moralische Normen verstiandigen, ist nach der Preisgabe der Zwei-
Reiche-Lehre nicht mehr abhédngig von einer transzendentalen Vorverstindigung
dieser Subjekte.””

Begrindungsdifferenzen:
Das Faktum der Vernunft als Ausweichmanéver

Eine weitere Differenz zwischen den Ansidtzen von Kant und Habermas liegt in
ihren jeweiligen Begriindungskonzeptionen. Es wurde bereits darauf hingewie-
sen, dass sich der moralische Wille fiir Kant ausschlieflich durch Freiheit be-
stimmt: Nur wenn ein Wille nicht durch duflere Antriebe, sondern ausschlief3lich
aus Freiheit durch das praktische Gesetz bestimmt wird, kann er als ein guter
Wille gelten. Insofern stellt Freiheit die Bedingung fiir Moralitét dar, der Begriff
der Moralitit wird also von Kant letztlich auf Freiheit zuriickfiihrt.*' Damit stellt
sich die Frage, wie der Begriff der Freiheit bei Kant — zumindest in praktischer

207 Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
22.

208 Ebd. S. 20.

209 Vgl. Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 156.

210 Vgl. Kant V, S. 28f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

21 Kant erldutert zunidchst, dass, obwohl der

moralische Wille von allen sinnlichen Antrieben frei zu sein hat, er zugleich, um
praktisch zu werden, auch bestimmt werden muss. Das entspricht dem Umstand,
dass eine Handlung ohne Motiv nicht gedacht werden kann. Die Motivation einer
Handlung fillt bei Kant jedoch allzu leicht mit jener heteronomen Willenssteue-
rung zusammen, die fiir ihn das Gegenstiick zur Handlung aus Freiheit bedeutet.
Insofern jeder Wille, um praktisch zu werden, bestimmt werden muss, entsteht
damit das Problem, dass der moralische Wille bestimmt, aber zugleich auch frei
zu sein hat. Kant zieht daraus die Schlussfolgerung, dass nur die gesetzgebende
Form selbst als Bestimmungsgrund des Willens auftreten kann. Ohne dieses Ge-
setzesverstdndnis hier einer genaueren Kritik unterziehen zu konnen, kann fest-
gehalten werden, dass Kant in der Herleitung des praktischen Gesetzes und sei-
ner Bestimmung des Willens schon von der Freiheit des Willens ausgeht: er
bringt Freiheit und Moralitit also in einen wechselseitigen Zusammenhang.
»Freiheit und unbedingtes praktisches Gesetz weisen also wechselweise auf ein-
ander zuriick.«*'> Die Begriindung des praktischen Gesetzes steht bei Kant also
in einer zirkuldren Verhéltnis zum Begriff der Freiheit, denn zunéchst wird pos-

Hinsicht — verstanden werden kann.

tuliert, dass der Mensch als intelligibles Wesen frei sei, damit man ihn ohne Wi-
derspruch unter das sittliche Gesetz stellen kann, anschlieBend steht er unter dem
sittlichen Gesetz, weil er als freies Wesen postuliert wurde.””> Habermas wirft
Kant daher einen Zirkelschluss vor. Fiir ihn stiitzt sich die Begriindung des Kate-
gorischen Imperativs, »soweit er sich nicht einfach auf ein »Faktum der Ver-
nunft« beruft, auf die normativ gehaltvollen Begriffe von Autonomie und freiem
Willen; damit setzt er sich dem Bedenken einer petitio principii aus«?'*.

Welche Rolle genaue Rolle aber spielt das »Faktum der Vernunft« bei Kant?
Kant bezeichnet die Freiheit auch als den Seinsgrund, die ratio essendi des prak-
tischen Gesetzes und das praktische Gesetz als den Erkenntnisgrund, die ratio
cognoscendi der Freiheit.”"> Diese Unterscheidung fiihrt zu einer wichtigen Ein-
sicht Kants in der Frage nach der Begriindung des praktischen Gesetzes: Zwar
tritt die Freiheit fiir Kant als die ratio essendi des praktischen Gesetzes auf, doch
konne Freiheit selbst wiederum nicht ohne den Verweis auf das praktische Ge-
setz erklart werden. Des Weiteren sei die Freiheit weder in der Erfahrung noch
unmittelbar gegeben.

Ich frage hier nun [...] wovon unsere Erkenntnif3 des unbedingt Praktischen anhebe, ob von
der Freiheit, oder dem praktischen Gesetze. Von der Freiheit kann es nicht anheben; denn

211 An dieser Stelle ist ein erneuter Verweis auf die weiter oben bereits behandelte
Zwei-Reiche-Lehre nicht mehr ausreichend, denn diese stammt aus der theoreti-
schen Philosophie und kann daher die Fragestellung der praktischen Philosophie
nicht hinreichend beantworten.

212 KantV, S. 29.

213 Vgl Kant IV, S. 450.

214 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 89.

215 Kant 'V, S. 4, Fulinote.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 151

deren kénnen wir uns weder unmittelbar bewuflt werden, weil ihr erster Begriff negativ ist,

noch darauf aus der Erfahrung schlieBen [...].2'¢

Aus diesem Grund kann auch der Begriff der Freiheit nicht die ratio cognoscendi
der Moralitit sein. Kant setzt vielmehr direkt beim Faktum des praktischen Ge-
setzes selbst an, genauer bei dem unmittelbaren Bewusstsein fiir dieses Gesetz.
Also ist es das moralische Gesetz, dessen wir uns unmittelbar bewuflt werden [...], welches
sich uns zuerst darbietet und, indem die Vernunft jenes als einen durch keine sinnliche Be-
dingungen zu iiberwiegenden, ja davon génzlich unabhidngigen Bestimmungsgrund dar-
stellt, gerade auf den Begriff der Freiheit fithrt.*!”

Kant geht also davon aus, dass das moralische Gesetz als ratio cognoscendi den
moglichen Ausgangspunkt der Darstellung des Begriffes der Freiheit bietet.

Vor dem Hintergrund des dargestellten reziproken Verhéltnisses von Freiheit
und Moralitit stellt sich allerdings die Frage, weshalb das moralische Gesetz als
ratio cognoscendi auftreten kann, d.h. wieso Kant in Bezug auf das moralische
Gesetz die Moglichkeit gegeben sieht, den Zirkel an dieser Stelle aufzubrechen
und einen Erkenntnisgrund des praktischen Gesetzes unabhingig vom Begriff der
Freiheit zu konstatieren. Zunéchst lehnt Kant den Ausdruck »Beweis« im Zu-
sammenhang der Herleitung des Kategorischen Imperativs explizit ab. »Es ist aber
schlechterdings unmaoglich, von diesem kategorischen Imperativ noch einen Be-
weis zu fiihren [...].«*'® Vielmehr miisse man von ihm als einem Faktum ausgehen.

Man kann das BewuBtsein dieses Grundgesetzes ein Factum der Vernunft nennen, weil man
es nicht aus vorhergehenden Datis der Vernunft, z.B. dem Bewufitsein der Freiheit (denn
dieses ist uns nicht vorher gegeben), herausverniinfteln kann, sondern weil es sich fiir sich
selbst uns aufdringt [...].>"°

Kant ist also tatsichlich der Uberzeugung, dass der Kategorische Imperativ nicht
aus dem Begriff der Freiheit abgeleitet werden konne, sondern vielmehr als ein
Faktum begriffen werden miisse, das keine andere Herleitung oder Erkenntnis-
quelle zulasse, als den Umstand, dass jeder intuitiv wisse, dass es sich beim Ka-
tegorischen Imperativ um das zentrale moralische Gesetz handelt, das uns durch
seine Form verpflichtet, ihm gemiB zu handeln.””® Insofern kann Kant auch sa-
gen, dass es »schlechterdings unméglich [ist], von diesem kategorischen Impera-
tiv noch einen Beweis zu fiihren [...]J«.*2' Er erklirt damit zugleich, dass das mo-
ralische Gesetz nicht durch die Philosophie abgeleitet oder aufgestellt, sondern
aus dem allgemeinen Bewusstsein um die Tatsache des Kategorischen Imperativs

216 Ebd. S. 29 Anmerkung.
217 Ebd. S. 29f.

218 Kant VI, S. 273.

219 KantV, S. 31.

220 Vgl. ebd.

221 Kant VI, S. 273.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

erkannt werde. Fiir Kant existiert der oberste praktische Grundsatz mithin vor je-
dem Versuch ihn zu legitimieren oder abzuleiten. Von der Philosophie kann er
mithin nur erkannt, nicht jedoch aufgestellt werden.*?

Habermas geht mit dieser Begriindungskonzeption hart ins Gericht. Er erklart,
dass das »Faktum der Vernunft« letztlich nur eine terminologische Bezeichnung
fiir die »Erfahrung des Genétigtseins durchs Sollen«®” darstellt und, insofern es
den Anspruch erhebt, das Begriindungsproblem abzuschlieBen, nur als ein Aus-
weichmandver bezeichnet werden kénne.”* Er selbst stellt diesem Begriindungs-
entwurf ein >transzendentalpragmatisches Begriindungskonzept« entgegen, in
dem er die Uberzeugung vertritt, dass die Ableitung des Universalisierungs-
grundsatzes aus den allgemeinen Kommunikationsvoraussetzungen im Sinne der
Universalpragmatik mdoglich sei. »Die Diskursethik erhebt den Anspruch, jenes
Begriindungsproblem, dem Kant letztlich durch den Hinweis auf ein Faktum der
Vernunft [...] ausweicht, mit der Ableitung von >U« aus allgemeinen Argumenta-
tionsvoraussetzungen geldst zu haben.«*>’

Habermas hat damit vier Aspekte der kantischen Ethik detranszendentalisiert,
die seiner Ansicht nach teilweise metaphysisch sind: die transzendentale Subjek-
tivitdt wird in die kontrafaktischen Unterstellungen der Kommunikation tiber-
fuhrt (1), der reine Pflichtgehorsam durch die Aufnahme einer Folgenabschit-
zung in den Universalisierungsgrundsatz »U«< entschirft (2), die Zwei-Reiche-
Lehre zum Spannungsverhéltnis von Faktizitidt und Geltung deflationiert (3) und
die Bezugnahme auf ein reines Faktum der Vernunft in eine noch néher zu erldu-
ternde transzendentalpragmatische Begriindungskonzeption tiberfiihrt (4). Ver-
bindendes Element dieser Detranszendentalisierung ist die Sprache. Sie ist, wie
auch im zweiten Teil, der zentrale Aspekt bei der Aufarbeitung und Transforma-
tion der entstandenen Problemfelder. Bisher wurde also deutlich, mit welchen
Mitteln Habermas die metaphysischen Elemente der kantischen Ethik {iberwinden
zu konnen glaubt. Allerdings stellt sich die Frage, ob der Status, den die Sprache
nun einnimmt, die {ibernommenen Begriindungsanspriiche auch einlésen kann.

4. Der Begriindungsstatus der Diskursethik und
die Rolle der Sprache

Im Zentrum der habermasschen Diskursethik steht das am Kategorischen Impera-
tiv orientierte Prinzip des Universalisierungsgrundsatzes »U¢, welches die
postkonventionelle Intuition auf den Begriff bringt, dass eine moralische Norm

222 Vgl. Kant 'V, S. 91.

223 Habermas, Treffen Hegels Einwinde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
21.

224 Vgl. ebd.

225 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 153

ihre Giiltigkeit nur durch eine allgemeine Form oder, in den Worten der Diskurs-
ethik, nur durch allgemeine, diskursive Zustimmungsfihigkeit erweisen kann.
Das Verallgemeinerungsprinzip ist zentraler Ausdruck der Merkmale der Dis-
kursethik, denn erstens fungiert die Verallgemeinerungsfihigkeit als Briicken-
prinzip zwischen Einzel- und Allgemeinwillen und bietet damit die Grundlage
fiir die Wahrheitsanalogie moralischer Sollgeltung (kognitivistisch), zweitens
steht die Giiltigkeit dieses Prinzips fiir den Verpflichtungscharakter moralischer
Sollgeltung (deontologisch) und drittens spezifiziert die Tatsache, dass das Prin-
zip keine inhaltlichen Vorgaben impliziert, die Diskursethik als formalistische
Ethik. Schlieflich erhebt die Diskursethik des Weitern den Anspruch, dass dieses
Prinzip universal giiltig ist und »nicht nur die Vorurteile des erwachsenen, wei-
Ben, ménnlichen, biirgerlich erzogenen Mitteleuropders von heute widerspie-
gelt«.”® Darin liegt ein starker Anspruch, der im Folgenden einer genaueren
Analyse unterzogen werden soll. Denn der Anspruch auf universale Giiltigkeit
scheint zumindest prima facie genau jenem Format zu entsprechen, das Haber-
mas in seiner Kritik an Henrich selbst als metaphysisch bezeichnet hatte: »Das
metaphysische Format ist daran zu erkennen, dal das philosophische Denken
weder fallibilistisch ist wie die Wissenschaften noch pluralistisch wie die nur in
der Mehrzahl auftretenden Lebensdeutungen der Moderne.«*’

Es stellt sich daher zunédchst die Frage, ob Habermas seinen Anspruch, das
Faktum der Vernunft durch einen transzendentalpragmatischen Begriindungsver-
such zu ersetzen, iiberhaupt als Letztbegrindung verstanden wissen will. Sollte
dieses Vorgehen dem Selbstverstéindnis nach jedoch kein Letztbegriindungsver-
such sein, so bleibt fraglich, mit welchem Recht Habermas den Geltungsan-
spruch des Universalisierungsgrundsatzes als »universal« bezeichnet und wel-
chen genauen Status die transzendentalpragmatische Begriindung eigentlich ein-
nimmt.

Die erste Frage lédsst sich schnell beantworten: Obwohl Habermas an einer
transzendentalpragmatischen Begriindungsstrategie im Sinne Apels festhilt, er-
hebt er im Gegensatz zu diesem keinen Anspruch auf eine Letztbegriindung sei-
nes diskursethischen Ansatzes.””® »Eine Letztbegriindung der Ethik ist weder
mdglich noch notig.«*?’ Und an anderer Stelle: »Gegen den Einwand des ethno-
zentristischen Fehlschlusses will ich [...] Apels Vorschlag einer transzendental-
pragmatischen Begriindung der Ethik ins Feld fiihren. Ich werde Apels Argument
[...] so modifizieren, dafl ich den Anspruch auf >Letztbegriindung« unbeschadet
preisgeben kann.«**°

226 Ebd. S. 12.

227 Habermas, Riickkehr zur Metaphysik, S. 902.

228 Vgl. auch Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 16 und S.
198.

229 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 195.

230 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 88.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Die Diskrepanz zwischen den Begriindungsprogrammen Apels und Haber-
mas’ sind fuir die Frage nach den metaphysischen Implikationen duferst wichtig.
Im Folgenden wird daher zunéchst die transzendentalpragmatische Letztbegriin-
dungskonzeption im Sinne Karl-Otto Apels vorgestellt, um diese anschlieSend
der universalpragmatischen Konzeption Habermas’ gegeniiber zu stellen.

4.1 Die transzendentalpragmatische Letztbegriindung der Ethik bei
Karl-Otto Apel.

Apel hatte in der Auseinandersetzung mit Popper und Albert festgestellt, dass die

philosophischen Stromungen im Westen zu einem Komplementarititssystem ge-

fuhrt haben, in dem strikt zwischen privater Moral(entscheidung) und objektiver

Wissenschaft unterschieden wird.”>' Nach einer anthropologischen Analyse der

Herausforderungen der Moderne kam Apel allerdings zu dem Schluss, dass die

Notwendigkeit einer Ethik besteht, in der eine Unterscheidung in dieser Form ge-

rade nicht vorgenommen werden darf. Zwar will Apel die theoretische mit der

praktischen Vernunft nicht gleichsetzen, seine Differenzierung beider fillt jedoch
vor dem Hintergrund der modernen Problemsituation anders aus als bei Popper
oder Hans Albert.

Das grundlegende Problem, das Apel herausgearbeitet hatte, war die Beant-
wortung der Frage, wie die »Philosophie tiberhaupt mit inter-subjektivem Gel-
tungsanspruch iiber das reden [kann], was per definitionem subjektiv und
singular ist«.”** Mit anderen Worten, es muss geklirt werden, ob und wie morali-
schen Entscheidungen — die im Szientismus ausschlieBlich einen auf das einzelne
Subjekt beschrankten Geltungsbereich beanspruchen — ein intersubjektiv giiltiger
Geltungsanspruch zugewiesen werden kann. In Frage steht damit letztlich die
Begriindung der Ethik.”** Dass diese Begriindung iiberhaupt méglich sein soll,
wird von vielen Philosophen mit starken Argumenten bezweifelt. Apel fasst eini-
ge dieser Argumente zusammen:

e Humes Prinzip: Aus Tatsachen lassen sich keine Normen ableiten.

e Objektivitdt vs. Normativitit: da Wissenschaften nur von Tatsachen handeln
(die per se nicht-normativ sind), ist eine wissenschaftliche Begriindung einer
normativen Ethik unmdoglich

e Wissenschaft, Intersubjektivitdt und Ethik: Da nur die Wissenschaft objekti-
ves Wissen liefert und Objektivitit mit intersubjektiver Geltung identisch ist,
ist eine Begriindung der Ethik, die intersubjektive Geltung beanspruchen
kann, unmaoglich.

Apel ist allerdings der Ansicht, dass sich diese Argumente widerlegen lassen. Die
entscheidende, operative These lautet, »da} schon die, nicht nur in jeder Wissen-

231 Vgl. oben.
232 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 369.
233 Vgl ebd. S. 378.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 155

schaft, sondern in jeder Problemerorterung vorausgesetzte, rationale Argumenta-
tion die Geltung universaler ethischer Normen voraussetzt«**. Zur Begriindung
dieser These verweist Apel auf den Umstand, dass die Uberpriifung der Geltung
von Argumenten keinesfalls privatim geschehen kann, sondern a priori auf eine
Gemeinschaft von Wissenschaftlern bzw. Argumentationsteilnehmern angewie-
sen ist. Daraus schlieit Apel, dass moralische Normen bereits einen Einfluss auf
die Geltung von Argumenten selbst haben.”* Dies folge aus dem Umstand, dass
jede Argumentationsgemeinschaft an bestimmte, auch moralische Normen ge-
bunden sei. Apel verdeutlicht diesen Gedankengang mit dem Hinweis auf die
Unterscheidung von performativen und propositionalen Bestandteilen der Re-
de”®: da jeder Sprechakt im Sinne seines performativen Bestandteils zugleich ei-
ne Handlung darstellt, ergibt sich ein Bedarf nach moralischer Regulation von
Sprech-Handlungen, auf dessen Grundlage die propositionalen Aussagen getrof-
fen bzw. in eine funktionierende Argumentation implementiert werden kénnen.
Die (auch von Habermas vorgenommene) Differenzierung von performativen
und propositionalen Redebestandteilen spiegelt damit fiir Apel auf sprachanalyti-
scher Ebene die Problematik der ethischen Fundierung wissenschaftlicher Objek-
tivitdt wider.

Das Argument von Apel ldsst sich unter dem Stichwort der »Uberwindung
des methodischen Individualismus< zusammenfassen: mit Wittgenstein und Peir-
ce geht er davon aus, dass der Begriff der Geltung nur im Rickgriff auf eine
Argumentationsgemeinschaft, die sich an bestimmten Regeln orientiert, rekonst-
ruiert bzw. tiberhaupt begriffen werden kann. Das einzelne Subjekt hat demnach
a priori keine Moglichkeit, die Berechtigung bestimmter Behauptungen zu prii-
fen.”” Im Gegensatz zu Wittgenstein geht Apel allerdings davon aus, dass diese
Regeln einen moralischen Kern besitzen, dessen Geltung universell ist. Die Ob-
jektivitdt der Wissenschaft ist damit immer schon in einen sozialen, normativ be-
stimmten Kontext eingelassen, der sie mitkonstituiert.*®

234 Ebd. S. 397.

235 Vgl. Wittgensteins Privatsprachenargumentin:Wittgenstein, Philosophische Un-
tersuchungen, §§ 243; S. 256-272; S. 293; S. 311. Siehe dazu auch Wellmer, Alb-
recht: Sprachphilosophie. Eine Vorlesung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2004, S.
53-119 (Vorlesung 2 und 3).

236 Vgl. dazu das Kapitel III. 2. »Handlungskoordinierung und Sprechaktanalyse«.

237 Natiirlich kann ein einzelnes Individuum fiir sich priifen, ob ein bestimmter An-
spruch berechtigt ist. Entscheidend ist jedoch, dass diese Priifung auf die Interna-
lisierung regelgeleiteten und insofern intersubjektiven Verhaltens angewiesen ist
und dieses Verhalten erst anschlieffend in foro interno vollzogen werden kann.

238 Wittgenstein hebt zwar die Notwendigkeit eines Regelsystems zum Zwecke einer
funktionierenden Sprache besonders hervor, geht aber nicht von einem transzen-
dentalen Element oder Kern einzelner Sprachspiele aus. Auf diesen Aspekt be-
zieht sich Apel vermittels der bei Peirce notwendigen Annahme einer universellen
Kommunikationsgemeinschaft, die jedes einzelne Sprachspiel voraussetzen muss,
um {iberhaupt ein solches zu sein. In dieser Hinsicht muss die Differenz zwischen
Apel und Wittgenstein besonders betont werden.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Kurz: Die normative Wissenschaftslogik (Szientistik) setzt normative Hermeneutik und mit
dieser zugleich normative Ethik voraus, weil >einer allein< nicht Wissenschaft treiben und
etwa seine Mitmenschen mit Hilfe einer privaten Logik zu bloBen Objekten der >Beschrei-

bung¢ und >Erklérung« reduzieren kann.?*

Eine erste mogliche Kritik an diesem Ansatz bezieht sich auf die potentielle Zir-
kularitit der dargestellten Argumentation. Apel selbst gibt einen Hinweis darauf,
dass man behaupten konnte, Argumentation mit Argumentationspartnern sei na-
tiirlich auch auf moralische Verhaltensweisen angewiesen — aber eben nur dann,
wenn ich mich tatsdchlich auch als moralisches Wesen verstehe und demgeméf
pflichtbewusst handle. Anders ausgedriickt, ich kann durchaus unter regelkon-
formen Verhalten an einer Argumentation teilnehmen aber tatséchlich eine un-
moralische Absicht verfolgen. Diese, schon von Kant untersuchten Differenz
zwischen »pflichtgemidBem Handeln« und »Handeln aus Pflicht« hilt Apel je-
doch nicht fiir triftig. Auf Grundlage der bisherigen Argumentation konne eine
solche Differenzierung nicht mehr aufrechterhalten werden, da jeder rein zweck-
rational und nur scheinbar moralisch eingestellte Argumentationsteilnehmer sich
bei der Teilnahme an einer bestimmten Diskussion in genau gleicher Weise an
die vorgegebenen Regeln halten miisse, wie das tatsdchlich moralische gesonne-
ne Subjekt. Dies folge aus der Tatsache, dass die Realisierung des Zwecks einer
Argumentation eben gerade von der Befolgung der (moralischen) Regeln der Ar-
gumentation abhéngig sei. Schon Peirce habe darauf hingewiesen, dass Wahrheit
nur in Bezug auf eine ideale, nicht realisierbare Kommunikationsgemeinschaft
aller Subjekte bestimmt werden kénne. Ein instrumentalistisch eingestellter Ar-
gumentationsteilnehmer miisste sich daher in simtlichen Argumentationen, deren
Zweck zumindest implizit Wahrheit ist, regelkonform verhalten. Dies bedeutet
nach Peirce jedoch, dass er sich immer in dieser (moralischen) Weise verhalten
miisse, denn eine Realisierung des Ideals sei erstens ausgeschlossen, werde aber
zweitens dennoch immer angestrebt. Damit wird das »pflichtgeméfBe Handeln«
vom »Handeln aus Pflicht« ununterscheidbar.

Fur Apel verweist die Tatsache, dass Sprechen immer auch Handeln ist, bzw.
dass ein Sachverhalt nur unter Verwendung von Illokutionen mitgeteilt werden
kann — kurz: dass Argumentieren auch immer ein sozialer Akt ist — auf ein rezip-
rokes Abhéngigkeitsverhiltnis von Wahrheit und Moral Apel erkennt in diesem
Abhéngigkeitsverhéltnis eine Parallele zu spezifischen Aussagen der klassischen
Metaphysik, denn die Untrennbarkeit von Gutem und Wahrem entspreche der
von der klassischen Metaphysik behaupteten Identitdt von bonum und verum.
Daher behauptet er auch, dass jenes Gut, welches die Metaphysik bei Parmenides
und Platon einstmals als seiend postulierte, um an diesem alles Existierende aus-
zurichten, auch von der modernen Philosophie noch immer verteidigt werden
miisse.

239 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 403.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 157

Was die klassische Metaphysik sub specie aeternitatis als seiend unterstellte — die Identitét
des unum, bonum, verum —, das muss die moderne Philosophie einer geschichtlich riskanten
Vermittlung von Theorie und Praxis immer noch als sinnkritisch notwendiges Postulat und

— hinsichtlich der Realisierung — als »Prinzip Hoffnung« unterstellen.”*’

Wie aber glaubt Apel dieses bonum im Argumentationskontext moderner Philo-
sophie rechtfertigen zu kénnen? Diese Frage lésst sich besonders gut anhand der
Auseinandersetzung Apels mit Karl Popper und Hans Albert darstellen. Auch
wenn der Standpunkt Apels in beiden Debatten letztendlich der gleiche ist, lassen
sich doch systematisch jeweils verschiedene Bedeutungsaspekte auseinander hal-
ten: in der Auseinandersetzung mit Popper legt Apel den Schwerpunkt auf eine
Argumentation, die man als >Strategie des performativen Widerspruchs< bezeich-
nen konnte, in der Auseinandersetzung mit Albert orientiert er sich vor allem am
so genannten »Miinchhausen-Trilemmac.

Letztbegriindung als Konsequenz der Frage »Was soll ich tun?«

Popper ist, wie oben gezeigt, der Ansicht, dass es keine Letztbegriindung geben
kann. Die Begriindungskette einer ethischen Konzeption kann seiner Auffassung
nach nur durch eine irrationale Entscheidung beendet werden. Apel erklirt sei-
nerseits, dass die einzigen Argumente, die Popper fiir die Akzeptanz seiner eige-
nen Philosophie anfithren kénne, »pragmatische ZweckmiBigkeitsargumente«*'
seien - die Entscheidung selbst miisse Popper jedoch jedem Einzelnen tiberlas-
sen. Apel teilt zwar die Ansicht Poppers, dass ein Willensentschluss nicht deter-
miniert werden kann,, dies ziehe aber nicht die Schlussfolgerung nach sich, dass
die Entscheidung fiir oder gegen eine bestimmte Theorie an sich irrational sei.
Man miisse zwar durchaus zugestehen, dass auch ein vollig rational begriindetes
Prinzip nicht allein aufgrund seiner Rationalitdt den Entschluss zu seiner Befol-
gung impliziere - dazu sei vielmehr immer eine praktische Motivation nétig, die
der Rationalitit selbst nicht inhédrent ist. In dieser Hinsicht, so erklédrt Apel, konne
man also durchaus von der Irrationalitit der Entscheidung sprechen - damit sei
aber keineswegs die Moglichkeit der rationalen Begriindung des betreffenden
Prinzips selbst negiert.

Insofern bedarf die praktische Realisierung der Vernunft durch den (guten) Willen immer
eines Engagements, das sich nicht andemonstrieren 148t und das man insofern »irrational¢
nennen mag. Aber diese — zugegebene — Einschrankung des »Rationalismusc« ist nicht — wie
Popper und Albert zu glauben scheinen — mit dem Verzicht auf eine rationale Begriindung
des primiren Engagements fiir die Vernunft identisch. >*

240 Ebd.

241 Ebd. S. 412.

242 Ebd. S. 413. Dies entspricht der Problematik des Begriffs der »Achtung« in der
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten bei Kant. Auch Kant musste erkldren, wie

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Dieses rein praktische Moment der Realisierung von Vernunft wird uns bei Ha-
bermas als Notwendigkeit von >entgegenkommenden Lebensformen< wieder be-
gegnen. Apel akzeptiert allerdings nicht, dass auf der einen Seite eine theoreti-
sche Begriindung von Prinzipien moglich sein soll, deren Relevanz auf der prak-
tischen Seite durch die rein subjektive Entscheidung des Einzelnen ausgehebelt
wird. Er erklart daher, dass bereits die Frage des Einzelnen, nach welchen Regeln
er sich verhalten miisse — also die Frage: »Was soll ich tun?« — den Fragenden
auf bestimmte Regeln festlegt, die von diesem selbst nur um den Preis des »Obs-
kurantismus«** ignoriert werden kénnen. Wie ist das zu verstehen?

Der methodische Individualismus — Apel spricht sogar von einem »methodi-
schen Solipsismus«’** — geht davon aus, dass die Beantwortung der Frage »Was
soll ich tun?« vom jeweils einzelnen Subjekt durchgefiihrt werden kann. Haber-
mas ist, wie im Kapitel zur Detranszendentalisierung der kantischen Ethik darge-
stellt, der Ansicht, dass bei Kant eine Harmonisierung der empirischen Einzel-
subjekte durch das transzendentale Subjekt stattfindet, sodass die Ergebnisse die-
ser autonomen Reflexion insofern verallgemeinert werden konnen, als das empi-
rische Subjekt sich in dieser Reflexion als dem mundus intelligibilis zugehorig
erweist.”* Habermas hatte diese metaphysische Konzeption durch den Diskurs,
in dem die Subjekte faktisch miteinander vermittelt werden konnen, ersetzt. Wird
nun die Pramisse eines vermittelnden Elements wie bei Popper und Albert ohne
Ersatz aufgegeben, so findet eine Harmonisierung der Einzelsubjekte iiberhaupt
nicht mehr statt. Die einzelnen Subjekte bleiben intellektuell autonom, was zur
Folge hat, dass das Ergebnis moralischer Reflexion insofern als irrational ange-
sehen werden kann, als es keinen inneren Bezug mehr auf Allgemeinheit, auf ei-
ne volonté général hat. Mit anderen Worten, die Detranszendentalisierung des
transzendentalen Subjekts fiihrt, insofern eine begriffliche Substituierung nicht
stattfindet, zur Vereinzelung der Subjekte, mit dezisionistischen Folgen fiir die
Moralphilosophie. Popper gibt daher zwar zu, dass ein Diskurs tiber Fragen der
Ethik sinnvoll sei (criticist frame), er ist allerdings weiter der Ansicht, dass die
Entscheidung fiir den Eintritt in diesen Diskurs selbst wiederum nicht rational
begriindet werden kénne. Genau diese bestreitet Apel:

der Wille des Einzelnen (in kantischer Terminologie »subjektiv«) durch das Ge-
setz bestimmt werden konne. Dazu fiihrt er den Begriff der »Achtung vor dem Ge-
setz¢ ein (Kant IV, S. 400), sieht darin aber keinen Einbruch von Irrationalismus
in seine Theorie (siehe ebd. FuBnote S. 401).

243 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 413.

244 Ebd. S. 414.

245 Natiirlich geht auch Kant nicht davon aus, dass jedes einzelne Subjekt sich fak-
tisch moralisch verhélt. Dies kann jedoch entweder darauf zuriickgefiihrt werden,
dass es in seiner Reflexion nicht vernunftbestimmt ist, d.h. heterogener Bestim-
mung unterliegt, oder nicht die Kraft hat, die Vernunftiberlegungen praktisch
werden zu lassen.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 159

Ich mochte jedoch noch weiter gehen, um dem Einwand zu begegnen, dafl immerhin der
EntschluB zum Eintritt in die (rationale) Diskussion, der Entschluf3 also zum Philosophieren
eine irrationale, moralische Entscheidung im Sinne Poppers darstellen konnte: wire dies
richtig, dann miifite es moglich sein im Sinne einer Diskussion, d.h. einer intendierten Ver-
stindigung tiber gute und schlechte Griinde, sich in die Lage eines Menschen zu versetzen,

der noch vor dem Eintritt in genau diese Diskussion steht.**¢

Apel will damit sagen, dass die Entscheidung, nicht an einem Diskurs teilzuneh-
men, selbst nicht im »luftleeren Raum« getroffen werden konne. Apel nutzt hier
erneut mutatis mutandis das Privatsprachenargument von Wittgenstein, um zu
verdeutlichen, dass ein einzelnes Subjekt keine Moglichkeit hat, eine Entschei-
dung fiir oder gegen eine bestimmte Situation zu treffen, wenn man nicht davon
ausgeht, dass es selbst schon bestimmte Regeln fiir diese Handlung erlernt hat,
die selbst a priori intersubjektiver Natur sind. Der methodische Individualismus
geht hingegen davon aus, »man konne schon denken und sinnvoll entscheiden,
bevor man die Regeln der Argumentation als solche einer kritischen Kommuni-
kationsgemeinschaft zumindest implizit anerkannt hat [...]«**’. Insofern verhilt
sich das »transzendentale Sprachspiel der transzendentalen Kommunikationsge-
meinschaft«**® Apels Ansicht nach methodisch primér zur Entscheidung fiir oder
gegen Kommunikation bzw. Argumentation.

Obskur ist eine Entscheidung gegen den Diskurs fiir Apel zusitzlich auch
deshalb, weil die »Moglichkeit des Selbstverstindnisses und der Selbstidentifika-
tion«** bei einer solchen Entscheidung immer schon vorausgesetzt werden muss.
Der Mensch besitzt diese Fahigkeiten jedoch nur aufgrund seiner Teilnahme an
einer diskursiven Sozialitit. Genau genommen widerspricht sich ein, mit der Fa-
higkeit zur Selbstidentifikation ausgestattetes Subjekt daher selbst, wenn es die
Entscheidung trifft, einen Diskurs zu verweigern. Dieses von Apel vorgestellte
Argument nennt man auch das »Argument des performativen Widerspruchs«.

Entscheidend ist nun, dass Apel aus diesen Uberlegung schlussfolgert, der
Wille zur Argumentation besitze eine transzendentale Gltigkeit, deren kategori-
scher Charakter auf jene moralischen Regeln iibertragen werden kann, die im
Begriff der Argumentation selbst enthalten sind. Mit anderen Worten, aus der
Tatsache, dass jedem (mit Selbstbewusstsein ausgestatteten) Subjekt®, ein tran-
szendentaler Wille zur Diskussion unterstellt werden muss, kann nach Apels An-
sicht die Schlussfolgerung gezogen werden, dass fiir dieses Subjekt die, im Be-
griff der Argumentation per se enthaltenen Argumentationsregeln auch praktisch-
transzendentale Geltung beanspruchen koénnen. »Insofern ist der Wille zur Ar-

246 Ebd. 414.

247 Ebd.

248 Ebd.

249 Ebd.

250 Im Folgenden wird Selbstbewusstsein als Bedingung fiir den Subjektbegriff unter-
stellt, sodass auf den Zusatz »mit Selbstbewusstsein ausgestattet« verzichtet wer-
den kann.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

gumentation nicht empirisch bedingt, sondern transzendentale Bedingung der
Moglichkeit jeder Erorterung hypothetisch angenommener empirischer Bedin-
gungen.«>'

Hier stellt sich zunéchst die Frage, wieso Apel der Ansicht ist, er kénne aus
der Tatsache, dass sich ein Subjekt als solches nur im Zusammenhang von Spra-
che und Diskurs konstituiert, schlussfolgern, dass das gleiche Subjekt zukiinftig
einen Willen zu diesen Konstitutionsbedingungen besitzen miisse — und sei dies
auch ein transzendentaler Wille. Mit anderen Worten, wenn ein Wesen nur durch
Sprache und Diskurs zu einem Subjekt werden konnte, bedeutet dies nicht not-
wendigerweise, dass ihm aufgrund dieser Tatsache zukiinftig ein Wille zu diesen
subjektkonstituierenden Prozessen unterstellt werden kann: niemand muss wol-
len, was er ist.

Es bleibt weiterhin die Frage offen, wieso der transzendentale Wille zu einer
mit impliziten moralischen Normen ausgestatteten Argumentation zugleich
Handlungsverpflichtungen beinhalte. Diese Kritik wird auch von Habermas ge-
iibt und im Abschnitt III 4.4 »Der Status der habermasschen Begriindungskon-
zeption und seine Differenzen zur Transzendentalpragmatik Apels« ndher behan-
delt.

SchlieBlich muss auch der von Apel in dieser Argumentation implizit ver-
wendete Regelbegriff genauer analysiert werden. Apel ist offensichtlich der An-
sicht, dass die Regeln, welche die sprachliche Handlungskoordinierung struktu-
rieren, einen transzendentalen Status haben, da sie nicht-hintergehbar sind. Diese
Nichthintergehbarkeit legitimiert bei Apel jenen starken Theorie- und Begriin-
dungsanspruch, der aus einer anderen Perspektive einen Metaphysikverdacht
aufkommen ldsst. John R. Searle hat in seiner Publikation Sprechakte eine in die-
ser Hinsicht sehr interessante Unterscheidung zwischen regulativen und konstitu-
tiven Regeln Vorgenommen252: Sprache ist demnach eine regelgeleitete Form des
Verhaltens, deren Konstitutionsbedingungen innerhalb der (Sprach)Regeln selbst
zu finden sind. Dieser Umstand, dass Sprache nur vor dem Hintergrund von gel-
tenden Regeln {iberhaupt realisierbar ist, macht fiir Searle das Vollziehen eines
Sprechaktes zu einer »institutionellen Tatsache«*. Betrachten wir kurz den Un-
terschied von regulativen und konstitutiven Regeln: erstere dienen dazu, eine Té-
tigkeit zu regulieren, deren Vorhandensein selbst nicht von den Regeln abhingig
ist. »Regulative Regeln regeln eine bereits existierende Tétigkeit, eine Téatigkeit,
deren Vorhandensein von den Regeln logisch unabhingig ist.«*>*

Beispiele fiir diese Form von Regeln sind Verhaltensregeln bei Tisch oder
andere soziale Umgangsformen. Im Gegensatz dazu sind Phianomene, die durch
konstitutive Regeln geregelt werden, nicht unabhéngig von diesen Regeln denk-
bar — konstitutive Regeln konstituieren und regeln die Tétigkeit gleichermaf3en.

251 Ebd. S. 415.
252 Vgl. Searle, Sprechakte, S. 54ff.
253 Ebd. S. 78ff.
254 Ebd. S. 54f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 161

»Konstitutive Regeln konstituieren (und regeln damit) eine Tatigkeit, deren Vor-
handensein von den Regeln logisch abhingig ist.«*> Beispiel dafiir ist das Ver-
hiltnis der Spielregeln zum Spiel. Ein Spiel ist ohne seine spezifischen Regeln
nicht denkbar. Mit anderen Worten, nur durch spezielle, das Verhalten leitende
Regeln wird aus einem Verhalten ein bestimmtes Spiel. Sprechakte basieren nun
nach Ansicht von Searle auf konstitutiven Regeln.”*®

Wenn ich sage, daf} eine Sprache sprechen eine regelgeleitete Form des Verhaltens ist, so
denke ich dabei nicht an die besonderen Konventionen, deren man sich bedient, wenn man
diese oder jene Sprache spricht [...], sondern an die Regeln, die [...] solchen Konventionen

als ihrer Manifestation oder Realisierung zugrunde liegen.?’

Der Begriff der konstitutiven Regel ldsst sich nun gut auf Apels These vom tran-
szendentalen Status der Sprache beziehen. Das Argument Apels lautet dann, dass
Sprache genau deshalb unhintergehbar ist, weil die ihr zugrunde liegenden Re-
geln konstitutive Regeln sind und man somit nicht aus dem Sprachspiel — wie
etwa aus gutem Verhalten — aussteigen konne, ohne das gesamte Spiel zu negie-
ren. Dies wiirde auf die Sprache bezogen, bedeuten, nicht mehr zu sprechen. Die-
se Alternative ist fiir Apel jedoch, wie gezeigt, pathologische.

Searle erklért jedoch etwas spiter, dass Sprechakte als »institutionelle Tatsa-
chen« aufgefasst werden miissten — und dies ist fiir die Leitfrage von eminenter
Bedeutung. Searle unterscheidet zwischen zwei verschiedenen Formen von Tat-
sachen: der natiirlichen und der institutionellen Tatsache. Als Modell der natiirli-
chen Tatsachen bezeichnet er die von den Naturwissenschaften bzw. ihren Me-
thoden konstituierten Aussagen iiber die Welt.”® Dem stehe eine andere Form
von Tatsachen gegeniiber, die ebenfalls »offenkundig objektiver Art sind und
keineswegs auf Meinungen oder Gefiihlen oder Emotionen beruhen«®”, aber
dennoch nicht in das naturwissenschaftliche Weltbild passten. Beispiele hierfiir
seien Tatsachen wie »Herr Schmidt heiratete Fraulein Jones; die Dodgers schlu-
gen die Giants mit drei zu zwei, nachdem sie einmal am Schlag waren«*® etc.
Diese Tatsachen seien deshalb »institutionelle Tatsachenc, da »ihr Vorhandensein
[...], anders als das der natiirlichen Tatsachen, die Existenz bestimmter mensch-
licher Institutionen voraus[setzt]«.' Entscheidend ist nun, dass Searle den
Sprechakt selbst als eine institutionelle Tatsache bezeichnet und damit dessen

255 Ebd. S. 55.

256 Searle bestreitet allerdings nicht, dass auch regulative Regeln fiir die unterschied-
lichen Sprachen von Bedeutung sind (siche dazu auch néchstes Zitat). Unter dem
sprachphilosophischen Aspekt interessieren ihn jedoch vor allem die konstitutiven
Sprachregeln. Zur Grenze der Spiel-Sprach-Analogie sieche ebd. S. 61 und S. 68.

257 Ebd. S. 65.

258 Vgl. ebd. S. 79.

259 Ebd. S. 80.

260 Ebd.

261 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Abhéngigkeit von bestimmten und eben auch potentiell verdnderbaren Institutio-
nen herausstellt. »Unsere Hypothese, dafl eine Sprache zu sprechen beutet, in
Ubereinstimmung mit konstitutiven Regeln Akte zu vollziehen, ist demnach mit
der Hypothese verkniipft, daB die Tatsache, dal jemand einen bestimmten
Sprechakt vollzogen hat [...] eine institutionelle Tatsache darstellt.«**> Die Be-
zeichnung »>institutionelle Tatsache« deutet also an, dass die Bedingungen vor de-
ren Hintergrund Sprechakte zu Tatsachen werden, institutioneller und damit arti-
fizieller Art sind. Dieses »Artefakt« hat zwar keinen rein faktischen Status, bleibt
gegeniiber Verdnderungen aber dennoch prinzipiell offen. Apel ignoriert genau
diesen Umstand. Er schliefit von einer momentanen Nichthintergehbarkeit der
konstitutiven Regeln auf deren absolute Geltung und transformiert damit unzu-
lassigerweise konstitutive Regeln zu ontologischen. Aus diesem Fehlschluss ent-
stehen im weiteren Verlauf der Argumentation jene metaphysischen Annahmen,
die Habermas zu Recht kritisiert.

Es wird in der Erorterung der Universalpragmatik noch zu zeigen sein, dass
Habermas die von Searle getroffene Unterscheidung aufnimmt und ihren meta-
physikkritischen Status bewahrt. Dadurch entstehen jedoch andere, ebenfalls
problematische Konsequenzen. Durch die Unterscheidung von natiirlichen und
institutionellen Tatsachen lehnt Searle zugleich das naturalistische Ziel ab, alle
existierenden Phanomene ohne Bezugnahme auf intentionale Begrifflichkeiten zu
beschreiben. »Wihrend Beschreibungen natiirlicher Tatsachen mit Hilfe institu-
tioneller Tatsachen erkldart werden konnen, konnen institutionelle Tatsachen al-
lein mit Hilfe der ihnen zugrunde liegenden konstitutiven Regeln erklért wer-
den.«*® Searle lehnt damit den Versuch des Naturalismus, namentlich Quines ab,
institutionelle Tatsachen ebenfalls und sogar ausschlieBlich unter Bezugnahme
auf natiirliche Tatsachen zu beschreiben.

Apel zur Metaphysik bei Kant

Apel nimmt eine der habermasschen Detranszendentalisierung vergleichbare
Transformation der kantischen Ethik vor. Auch er ist der Ansicht, dass der Ver-
such einer Uberwindung der naturalistic fallacy unter Bezugnahme auf die Zwei-
Reiche-Lehre bei Kant als metaphysisch anzusehen ist. Das Adjektiv »metaphy-
sisch« hat fiir Apel allerdings keine pejorative Konnotation, sondern bezieht sich
vielmehr auf die Vorldufigkeit und Verbesserungswiirdigkeit der so bezeichneten
Theorie. »Die >analogische« Sprache der Metaphysik ist gewissermalien solange
berechtigt, wie eine addquatere Formulierung des Problems noch nicht gelungen
ist.«*®* Der transzendentalpragmatische Ansatz ist fiir Apel mithin eine rationale
Rekonstruktion der Ethik Kants, deren metaphysische Aspekte durch diese Re-

262 Ebd.S. 81.

263 Ebd. S. 82.

264 Ebd. S. 418. Interessanterweise diagnostiziert Hans Joas eine dhnliche Einstellung
zur Metaphysik bei Mead. Vgl. Joas, Praktische Intersubjektivitit, S. 64.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 163

konstruktion allerdings nur zum Teil iiberwunden werden. Mit anderen Worten,
durch die sprachphilosophische Rekonstruktion der kantischen Ethik werden
Apels Ansicht nach bestimmte Aspekte »adidquater« formuliert und sind dem-
nach nicht mehr metaphysisch. Allerdings hatte Apel, wie bereits erwiahnt, er-
klart, dass auch die moderne Philosophie seiner Ansicht nach das Eine, Gute,
Wahre der klassischen Metaphysik in zumindest heuristischer Perspektive noch
immer unterstellen muss, auch wenn sie dessen semantischen Gehalt nicht ab-
schlieBend formulieren kann®*’: Zu diesem Zeck lehnt Apel metaphysische
(Stellvertreter-)Argumente nicht ab und distanziert sich demnach nicht in glei-
cher Weise von metaphysischen Annahmen wie Habermas.

Zusammenfassend lasst sich folgendes festhalten: Apel ist der Ansicht, dass,
bereits aus dem (ernsthaften) stellen der Frage »Was sollen wir tun?« folgt, dass
die (ernsthafte) Antwort nur per Realisierung jener Argumentationsregeln gege-
ben werden kann, die selbst moralische Normen implizieren und fiir alle Subjekte
Geltung beanspruchen konnen. Damit grenzt sich die apelsche Begriindung der
Ethik auch vom kontraktualistischen Modell ab, in dem die Sollgeltung der Nor-
men ausschlieBlich aus der faktischen Akzeptanz durch die Subjekte abgeleitet
wird.

Die angedeutete Grundnorm gewinnt ihre Verbindlichkeit nicht etwa erst durch die fakti-
sche Anerkennung derer, die eine Ubereinkunft treffen (>Vertragsmodell<), sondern sie ver-
pflichtet alle, die durch den Sozialisationsprozel >kommunikative Kompetenz« erworben
haben, in jeder Angelegenheit, welche die Interessen (die virtuellen Anspriiche) Anderer be-

riihrt, eine Ubereinkunft zwecks solidarischer Willenbildung anzustreben. >

4.2 Letztbegriindung als transzendentalpragmatische Vermittlung
zwischen neuzeitlicher Ursprungsphilosophie und
sprachanalytischer Philosophie

Betrachten wir nun noch die, fiir die Problematik der Letztbegriindung wichtige
Auseinandersetzung Apels mit Hans Albert. Die Ergebnisse, zu denen Apel
kommt, stimmen mit denen iiberein, die in der Auseinandersetzung mit Popper
bereits dargestellt wurden, seine Argumentationsstrategie setzt aber einen verin-
derten Schwerpunkt: Apel legt in dieser Auseinandersetzung grof3en Wert auf die
Kritik an der abstractive fallacy des Wiener Kreises und bringt zusétzlich einen
pragmatisch gewendeten Evidenzbegriff ins Spiel. Fiir die Frage nach der Meta-
physik ist diese Argumentationsstrategie von einiger Relevanz.

Albert widmet sich der Moglichkeit einer Letztbegriindung vor allem in sei-
ner 1968 erschienenen Veroffentlichung Traktat iiber Kritische Vernunfi. Als an
Karl Popper anschlieBender Vertreter des Kritischen Rationalismus geht er von
der prinzipiellen Fehlbarkeit aller Urteile aus (Fallibilismusprinzip) und lehnt je-

265 Ebd. S. 405.
266 Ebd. S. 426.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

de Form von Letztbegriindung kategorisch ab. Die Problematik, vor die sich alle
Letztbegriindungsversuche seine Ansicht nach gestellt sehen, bezeichnet er als
»Miinchhausen-Trilemma«.*®” Demnach unterliegt der Anspruch einer letztbe-
griindeten Behauptung drei gleichermaBen inakzeptablen Alternativen: entweder
fuhrt die Begriindung durch ihre Abhéngigkeit von weiteren Begriindungen in
den infiniten Regress, oder die Beweisfithrung nimmt schon in Anspruch, was
bewiesen werden sollte, circulus vitiosus. Die dritte Moglichkeit besteht im Ab-
bruch der Argumentationskette, Dogmatismus.

Apel kritisiert nun zunichst, dass Albert die Letztbegriindungsfrage aus-
schlieBlich unter einem formallogische Aspekt analysiere und damit implizit den
cartesianischen Evidenzbegriff missverstehe. Descartes’ Diktum der »clara et
distincta perceptio« stehe fiir eine Evidenz, die dem ontologischen Korrespon-
denzgedanken vorgeordnet und »als philosophische Letztbegriindung anzusehen
und zu fordern sei«*®. Daraus schlieBt Apel, dass das Problem der Letztbegriin-
dung mit Riicksicht auf die philosophische Tradition keineswegs mit seiner for-
mallogischen Darstellung gleichgesetzt werden diirfe. Bezogen auf den Vorwurf
des Zirkelschlusses bei Albert bedeutet dies, dass die Begriindung einer Pramis-
se, deren Geltung fiir die Begriindung selbst immer schon in Anspruch genom-
men werden muss, nur dann als zirkuldr bezeichnet werden kann, wenn man von
der Unumginglichkeit formallogischer Begriindungsverfahren ausgehe und eine
andere Begriindungskonzeption per se ausschliee. Fiir Apel ist die Erkenntnis,
dass bestimmte Pramissen in allen Begriindungsverfahren notwendigerweise vor-
ausgesetzt werden miissen, allerdings kein Hinweis auf die Unmdglichkeit von
Letztbegriindung, sondern vielmehr deren transzendentale Grundlage.

Wenn wir im Kontext einer philosophischen Grundlagendiskussion feststellen, da3 etwas
deshalb prinzipiell nicht begriindet werden kann, weil es die Bedingung der Moglichkeit al-
ler Begriindung ist, so haben wir nicht lediglich eine Aporie im Deduktionsverfahren fest-
gestellt, sondern eine Einsicht im Sinne transzendentaler Reflexion gewonnen.**’

267 Albert, Hans: Traktat iiber kritische Vernunft, Tiibingen: Mohr 1991, S. 15. Albert
erwahnt nicht, dass schon Jakob Friedrich Fries in seiner Verdffentlichung Neue
oder anthropologische Kritik der Vernunft von 1807 dieses Trilemma in der Aus-
einandersetzung mit der Transzendentalen Deduktion Kants beschrieben hat. Die-
ser Umstand ist deshalb interessant, weil Fries den Versuch einer transzendentalen
Deduktion mit Verweis auf dieses Trilemma kritisiert. Apel, dessen Absicht ja un-
ter anderem in einer transzendentalpragmatischen Reformulierung der kantischen
Philosophie besteht, setzt sich nun unter pragmatisch verénderten Pramissen er-
neut mit diesem Problem auseinander. Vgl. Fries, Jakob Friedrich: »Neue oder an-
thropologische Kritik der Vernunft (1807)«, in: Gert Kénig/Lutz Geldsetzer (Hg.),
Samtliche Schriften, Bd. 4-6, Aalen: Scentia 1967.

268 Apel, Karl-Otto: »Das Problem der philosophischen Letztbegriindung im Lichte
einer transzendentalen Sprachpragmatik«, in: Ders. Auseinandersetzungen. In Er-
probung des transzendentalpragmatischen Ansatzes, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1998, S. 40.

269 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 406.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 165

Die Gleichsetzung von formallogischer Ableitung und Evidenzbegriff bei Albert
hat die Konsequenz, dass der cartesische Rekurs auf Evidenz nur als Argumenta-
tionsabbruch, also im Sinne der dritten Moglichkeit des Miinchhausen-Trilem-
mas interpretiert werden kann. Albert ist demnach der Ansicht, dass sich die Be-
zugnahme auf Evidenz (er spricht auch von »Gewissheit« und »Intuition«®’’)
dem Dogmatismusvorwurf aussetzt.

Damit ist, wie man sieht, das oben skizzierte Miinchhausen-Trilemma im Sinne der dritten
Alternative beantwortet: Abbruch des Begriindungsverfahrens an einem bestimmten Punkt
durch Rekurs auf Uberzeugungen, die den Stempel der Wahrheit an sich tragen und daher
geglaubt werden miissen, auf Uberzeugungen, die unantastbar sind, weil sie durch die neuen

Autorititen legitimiert werden.?”"

Apel ist hingegen der Ansicht, dass der Evidenzbegriff nicht als ein formallogi-
sches Problem begriffen werden darf, denn diese Gleichsetzung bedeute die Ob-
jektivierung subjektiver Bedingungen von Argumentation. Dieses Vorgehen
miisse allerdings mit Notwendigkeit scheitern, denn »gerade in der Feststellung
der Nichtobjektivierbarkeit der subjektiven Bedingungen der Moglichkeit der
Argumentation in einem syntaktisch-semantischen Modell der Argumentation
driickt sich das selbstreflexive Wissen des transzendental-pragmatischen Subjekts
der Argumentation aus«*’>.

Folgt man der Argumentation bis zu diesem Punkt, so konnte der Eindruck
entstehen, Apel bereite eine Verteidigung des klassischen Evidenzbegriffs vor.
Im weiteren Verlauf distanziert er sich allerdings von dieser Form der Ursprungs-
philosophie und erklart, er verfolge nicht die Absicht einer Erneuerung der Sub-
jektphilosophie im Sinne Descartes’ oder Husserls. Vielmehr sei er der Ansicht,
»daB >Evidenz< von Uberzeugungen fiir ein jeweiliges BewuBtsein nicht aus-
reicht, um die Wahrheit von Aussagen sicherzustellen«’””. Dass Apel den Evi-
denzbegriff dennoch keiner Kritik im Sinne Alberts unterziehen méchte, liegt,
wie noch néher auszufiihren sein wird, daran, dass Apel die Absicht verfolgt, die
bewusstseinsphilosophische Bezugnahme auf Evidenz in eine sprachpragmatisch
orientierte Transzendentalphilosophie zu transformieren, in der der Evidenzbe-
griff im Verstindnis Descartes als grundlegendes Letztbegriindungsfundament
zwar keine Giiltigkeit mehr besitzt, aber auch nicht im Sinne Alberts als purer
Dogmatismus beiseite geschoben werden kann.

Wie aber begriindet Apel diese Uberzeugung, ohne dabei den Evidenzbegriff
der Ursprungsphilosophie wiederzubeleben? Apels Metakritik an Alberts Letzt-

270 Vgl. Albert, Traktat tiber kritische Vernunft, S. 24ff.

271 Ebd. S. 28.

272 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 407.

273 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegriindung im Lichte einer trans-
zendentalen Sprachpragmatik, S. 43.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

begriindungsnegation bezieht sich vor allem auf die abstractive fallacy*’*. Im

Zentrum dieser von Apel formulierten Kritik am Wiener Kreis steht die Behaup-
tung, dass eine Begriindungskonzeption nicht von der pragmatischen Dimension
abstrahieren darf, in deren Kontext die zu begriindenden Behauptungen erhoben
werden. Durch die Auseinandersetzung mit den amerikanischen Pragmatisten,
insbesondere mit Charles S. Peirce, entwickelt Apel eines der Hauptanliegen sei-
ner eigenen Philosophie: die sprachpragmatische Rekonstruktion der klassischen
Transzendentalphilosophie, insbesondere der Philosophie Kants.?”

Exkurs: Die Logic of Science und die semiotische Transformation
der Philosophie Kants

Das Verhiltnis der kantischen Theorie als Wissenschaftstheorie zur modernen
Logik der Wissenschaften (»Logic of Science«) begreift Apel als Ablosung der
subjektiv-psychologischen Elemente der kantischen Theorie durch die logische
Syntax und Semantik von Wissenschaftssprachen. Anders ausgedriickt, die Frage
nach der Mdglichkeit von Erkenntnis im Bewusstsein {iberhaupt wird im Uber-
gang von Kant zur »Logic of Science« in die Frage nach der Mdoglichkeit einer
»mRechtfertigung« von wissenschaftlichen Sitzen (Hypothesen) bzw. Theo-
rien«’’® transformiert.

Allerdings konstatiert Apel zwei theorieimmanente Probleme der »Logic of
Science«, die seiner Ansicht Konsequenzen der Ablosung des Erkenntnissubjekts
durch die Logik der Wissenschaftssprache verstanden darstellen, und deren
Grundlage die Abstraktion von der pragmatischen Dimension der Zeicheninter-
pretation darstellt (abstractive fallacy). Einerseits entsteht das Problem, (Wissen-
schafts-)Sprache und Tatsachen zu vermitteln (Verifikationsproblem). Diese
Vermittlung kann nach Apel nur durch und in der (exegetischen) Verstindigung
von Wissenschaftlern vollzogen werden und ergibt sich nicht aus dem System
einer abstrakten Wissenschaftssprache per se. Das bedeutet aber zugleich, dass
die Wissenschaftler von der entwickelten Sprache Gebrauch machen miissen.
Die Analyse dieses pragmatischen Elements der Wissenschaftssprache kann
Apels Ansicht nach nicht, wie es im logischen Empirismus der Fall ist, aus-
schlieBlich in den Bereich der empirischen Psychologie verwiesen werden. Sie ist
seiner Auffassung nach vielmehr der Frage nach Rechtfertigung und Wahrheit
konstitutiv zugehorig. Apel begriindet diese Behauptung mit Verweisen auf das
Fallibilismusprinzip Poppers und den Sprachspielpluralismus Wittgensteins. Der
Kritische Rationalismus missversteht demnach die methodische Bedeutung des

274 Ebd. S. 48.

275 Vgl. Apel, Transformation der Philosophie, Bd. 1+2. Hier insbesondere Bd. 2; II.
Teil, S. 155ff.

276 Apel, Karl-Otto: »Von Kant zu Peirce: Die semiotische Transformation der Tran-
szendentalen Logik«, in: Ders. Transformation der Philosophie, Bd. 2, Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1999, S. 158.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 167

Kritikprinzips: Kritik verweise aus sich selbst nicht auf die »metaphysische Vor-
aussetzung der Vergeblichkeit aller menschlichen Erkenntnisbemiihungen«®”’,
sondern vielmehr auf die implizite Annahme einer prinzipiellen Korrigierbarkeit
derselben (Fallibilismus als Meliorismus®’*). Apel weist damit, auf die im Prinzip
der Korrigierbarkeit seiner Ansicht nach notwendigerweise enthaltene Implikati-
on einer universellen Kommunikationsgemeinschaft hin. Der spite Wittgenstein
habe zwar einerseits die Notwendigkeit der »pragmatischen Zeicheninterpretati-
on als Bedingung der Méglichkeit und Giiltigkeit anerkannt«*”’, andererseits je-
doch das transzendentale Moment von Sprache unberiicksichtigt gelassen und sei
daher auch zur Annahme eines inkompatiblen Sprachspielpluralismus gelangt.
Apel mochte in diesem Punkt mit Wittgenstein {iber ihn selbst hinausgehen und
anhand seiner Analysen zeigen, »daB3 ein Sprachspiel nicht aufgrund externer
Beobachtung als solches beschrieben werden kann, sondern nur aufgrund einer —
wenn auch distanzierten — Teilnahme am Sprachspiel«*®. Demnach muss jeder
Sprecher, der iiber Sprachspiele im allgemeinen Aussagen machen mochte, imp-
lizit voraussetzen, dass er prinzipiell mit allen Sprachspielen kommunizieren
kann. Damit wird erneut die implizite Annahme einer unbegrenzten Kommunika-
tionsgemeinschaft explizit.

Aus diesen Uberlegungen zieht Apel eine fiir das Projekt der sprachpragmati-
schen Transformation (er selbst spricht auch von »semiotischer Transformation«)
grundlegende Schlussfolgerung:

Das Problem, auf das die moderne Diskussion gefiihrt hat, scheint darin zu bestehen, die
kantische Frage nach den Bedingungen der Méglichkeit und Giiltigkeit wissenschaftlicher
Erkenntnis als Frage nach der Moglichkeit einer intersubjektiven Verstandigung tiber Sinn
und Wabhrheit von Sdtzen bzw. Satzsystemen zu erneuern. Das wiirde bedeuten, daf3 die
kantische Erkenntniskritik als Bewusstseinsanalyse in eine Sinnkritik als Zeichen-Analyse
zu transformieren wire; deren »hochster Punkt< wiirde nicht die schon jetzt erreichbare ob-
jektive Einheit der Vorstellungen in einem als intersubjektiv unterstellten >BewufBtsein
tiberhaupt« sein, sondern die durch konsistente Zeicheninterpretation dermaleinst zu errei-

chende Einheit der Verstindigung in einem unbegrenzten intersubjektiven Konsens.*!

Apel lehnt also das Programm der Logic of Science nicht grundlegend ab: der
Ubergang der Analyse unter den Bedingungen der Bewusstseinsphilosophie zu
einer an Syntax und Semiotik orientierten Sprachphilosophie ist ihm grundsétz-
lich sympathisch. Er kritisiert allerdings die Fixierung auf eine Wissenschafts-
sprache, die die pragmatischen Aspekte dieser Sprache nicht berticksichtigt.

277 Ebd. S. 161.
278 Vgl. ebd.
279 Ebd.

280 Ebd. S. 162.
281 Ebd. S. 163f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Im vorliegenden Zusammenhang ist diese semiotische Transformation der
kantischen Philosophie vor allem im Hinblick auf den apelschen Letztbegriin-
dungsansatz von Relevanz. Die albertsche Kritik an einer als hinreichende Be-
griindung interpretierten Bezugnahme auf Evidenz mochte Apel transzendental-
pragmatisch rekonstruieren und kritisch tiberpriifen. Grundlegend ist dabei die
These Apels, dass die Bezugnahme auf Evidenz nur dann als Dogmatismus zu
bewerten sei, »wenn von der Situation des erkennenden und argumentierenden
Subjekts, das in performativ explizierten Behauptungen (statements) seine Zwei-
fel und seine Gewissheiten zur Diskussion stellt, von vornherein abgesehen
wird«*®. Damit wird eine Trennung von Subjekt und Satz bzw. Aussagendem
und Ausgesagtem vorgenommen, die sich nach Apel dem Vorwurf der
abstractive fallacy aussetzt: die von Subjekten geduBlerten Sitze werden verge-
genstdndlicht und die tibrigen, das Subjekt betreffenden Elemente in den Bereich
der empirischen Psychologie ausgelagert. Die geduflerten Sitze werden aus-
schlieBlich nach Maf3gabe formallogischer Kriterien iiberpriift. Unter diesen Vor-
aussetzungen, so Apel, ldsst sich die Bezugnahme auf Evidenz tatsdchlich als
Dogmatismus begreifen.

Apel hilt diese Abstraktion auch deshalb fiir verfehlt, weil er der Ansicht ist,
dass »ohne paradigmatische Erfahrungs-Evidenz [...] ein funktionierendes
Sprachspiel nicht zu denken [ist]«***. Um diese These zu stiitzen bezicht er sich
erneut auf den vom spiten Wittgenstein konstatierten und fiir die Konstitution ei-
nes Sprachspiels grundlegenden Zusammenhang von Sprachgebrauch und Le-
benspraxis. Durch diesen Zusammenhang wird seiner Ansicht nach deutlich, dass
die Begriindung einer Behauptung weder im Sinne einer formallogischen Ablei-
tungsfunktion noch durch Rekurs auf sprachfreie und intuitive Bewusstseins-
Evidenz geleistet werden kann. Eine Begriindung besteht fiir Apel vielmehr aus
zwei Komponenten: der Erkenntnis-Evidenz des einzelnen Subjekts einerseits
und dem intersubjektiven Regelsystem, welches die Manifestationsbedingungen
der subjektiven Erkenntnis-Evidenz darstellt andererseits. Nur innerhalb und
nach Mafigabe dieses Regelsystems konnen sich die subjektiven Evidenzen tiber-
haupt mitteilen.

Vielmehr muss Begriindung als Geltungsbegriindung von Erkenntnis immer zugleich auf
die moglichen Bewusstseins-Evidenzen der einzelnen kompetenten Erkenntnis-Subjekte
(als autonomer Reprdsentanten des transzendentalen Erkenntnis-Subjekts tiberhaupt) und
auf die a priori intersubjektiven Regeln eines argumentativen Diskurses sich stiitzen, in des-
sen Kontext die Erkenntnis-Evidenzen als subjektive Zeugnisse objektiver Geltung zur in-

tersubjektiven Geltung gebracht werden miissen.”*

282 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegriindung im Lichte einer trans-
zendentalen Sprachpragmatik, S. 48.

283 Ebd. S. 50.

284 Ebd. S.5l.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 169

Ganz abgesehen davon, dass die Rede von »wkompetenten Erkenntnis-Subjekten«
hier moglicherweise gerade voraussetzt, was an dieser Stelle zu Beweisen wire,
bleibt fraglich, was Apel mit »subjektiver Erkenntnis-Evidenz« eigentlich aus-
driicken will. Immerhin nimmt das Fallibilismusprinzip des Kritischen Rationa-
lismus gerade auch die Kritik am subjektiven Evidenzbezug nicht aus. Auch
wenn die Bedeutung des Fallibilismusprinzips fiir die empirische Wissenschaft,
die Formalwissenschaften (Logik und Mathematik) und in gewisser Hinsicht so-
gar fiir die Transzendentalphilosophie unbestreitbar sei, ist Apel dennoch der An-
sicht, dass »selbst fiir die empirischen Wissenschaften die methodologische Un-
entbehrlichkeit von Evidenz im Sinne von unbezweifelbarer Gewifheit«*® nicht
geleugnet werden kann. Mit Bezugnahme auf Peirce (den er im Ubrigen als ei-
gentlichen Begriinder des Fallibilismusprinzips bezeichnet**®) und Wittgenstein
verweist Apel darauf, dass schon der Zweifel selbst Annahmen voraussetzt, die
den Status der Gewissheit beanspruchen miissen, wenn sie nicht entweder als
»paper doubt« (Peirce) oder leer laufendes Sprachspiel (Wittgenstein) auftreten
wollen. Apel gibt allerdings zunichst zu, dass diese Kritik dem Kritischen Ratio-
nalismus prima facie nicht wirklich gerecht werde, da auch Peirce das
Fallibilismusprinzip im Sinne eines virtuell universalen Zweifels verstanden ha-
be. Demnach konne auch an den Voraussetzungen der Kritik selbst zumindest
virtuell gezweifelt werden.®” Apel unterscheidet daher zwischen einer >wissen-
schaftlichen< und einer >transzendentalpragmatischen Reflexion«. Letztere gebe
den Blick auf jene Voraussetzungen frei, die auch der virtuelle Zweifel immer in
Anspruch nehmen miisse, um tiberhaupt ein ernstzunehmender Zweifel zu sein.

Vom philosophisch Reflexions-Standpunkt ldsst sich dann mit Bezug auf jedes Sprachspiel
tiberhaupt — einschlieBlich des philosophischen Sprachspiels — sagen, daB3 in seinem Rah-
men Zweifel und Kritik nur unter der Voraussetzung ihrer zureichenden Begriindbarkeit

durch Rekurs auf unbezweifelbare paradigmatische Evidenz sinnvoll sind.?*®

Apel gibt sich letztendlich allerdings auch mit dieser Einteilung nicht zufrieden,
sondern erkldrt, dass die Frage nach dem Grund fiir die Existenzberechtigung
beider Prinzipien — des Fallibilismusprinzips und des Evidenzprinzips — gestellt
werden muss, und dass die Antwort auf diese Frage »nicht mehr und nicht weni-
ger als eine angemessene transzendentalpragmatische Unterscheidung und Ver-

285 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegrindung im Lichte einer trans-
zendentalen Sprachpragmatik, S. 53.

286 Vgl. ebd.

287 Dass dennoch eine Differenzierung zwischen dem »>virtuell universellen Zweifel«
und dem >paper doubt< im Sinne Peirce’ vorgenommen werden kann, liegt nach
Apel allein daran, »dal3 der Fallibilismus-Vorbehalt noch gar nicht den Anspruch
erhebt, eine Aussage der empirischen Wissenschaft mit empirischen Griinden zu
bezweifeln, sondern diese Moglichkeit nur im Prinzip eroffnet bzw. offenhilt«
(Ebd. S. 58).

288 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

mittlung zwischen der epistemologischen Ursprungsphilosophie der Neuzeit und
der sprachanalytischen Philosophie des 20. Jahrhunderts [erfordert, Anm.
dch]«®. Apels Programm lisst sich insofern als Vermittlung von Bewusstseins-
Evidenz und intersubjektiv-spachlicher Geltung formulieren. Dabei lehnt er jede
Losung ab, die eine der beiden Aspekte auf den jeweils anderen zu reduzieren
versucht. Er teilt daher auch nicht die These des spiten Wittgenstein, dass die
Verifikation der Existenz vereinzelter Bewusstseins-Evidenzen nicht méglich sei,
da diese selbst nur nach den genuin intersubjektiven Regeln der Sprache vollzo-
gen werden kénne. Andererseits lehnt er gleichzeitig jedoch auch jenes seman-
tisch orientierte Modell der Wissenschaftslogik ab, welches davon ausgeht, dass
Bewusstseins-Evidenzen ein, der Proposition duflerlich bleibendes Element dar-
stellen, welches nicht von der Philosophie, sondern der empirischen Psychologie
untersucht werden miisse. SchlieBlich méchte Apel jedoch auch nicht, wie bereits
erwihnt, die cartesianische Ursprungsphilosophie wieder beleben, in der dass
Evidenzerlebnis selbst zum rationalen Argument erhoben wird.

Er schldgt daher vor, die Losung in der eigentiimlichen Verwobenheit beider
Elemente (Bewusstseins-Evidenz und intersubjektiv-spachlicher Geltung) inner-
halb des Sprachspiels selbst zu suchen.

Eine Auflésung dieses Dilemmas scheint mir nur unter der (transzendentalpragmatischen)
Voraussetzung moglich, dafl BewuBtseins-Evidenz und intersubjektive Geltung von sprach-
lich formulierten Argumenten einerseits nicht aufeinander reduzierbare Instanzen der
Wahrheitsproblematik sind, andererseits aber solche Instanzen in Sprachspielen immer
schon in eigentiimlicher Weise verwoben sind.**’

Die Ablehnung der Ursprungsphilosophie veranlasst Apel, die Begriffe Geltung
und Begriindung nicht ausschlieBlich mit Bezug auf Bewusstseins-Evidenz, son-
dern im Hinblick auf einen, durch argumentativen Diskurs herbeigefiihrten Kon-
sens zu erkliren.””' Dieser Konsens selbst — und das ist ein wichtiges Spezifikum
der apelschen Theorie — bendtigt jedoch ebenfalls einen Rekurs auf Erkenntnis-
Evidenz. »Die Konsens-Bildung in der Interpretationsgemeinschaft der Wissen-
schaftler [kann] aufgrund des argumentativen Diskurses keineswegs ohne einen
epistemologischen Riickgang auf Erkenntnis-Evidenzen gedacht werden [...].«***

Es folgt nun ein entscheidender Schritt in der Argumentation: Apel unter-
scheidet eine — wie ich es nennen mochte — Erkenntnis-Evidenz erster von einer
Erkenntnis-Evidenz zweiter Stufe. Zwar sei prinzipiell jedes Sprachspiel und je-
de darin integrierte Erkenntnis-Evidenz selbst hinterfragbar, die philosophische

289 Ebd. S. 59.

290 Ebd. S. 59f.

291 Da fur Apel an dieser Stelle nicht die Frage nach der Bedeutung des Diskurses fiir
die Konsensbildung bzw. den Wahrheitsbegriff im Mittelpunkt des Interesses
steht, wird der Diskurs- und Konsensbegriff hier als Grundlage fiir den Begriin-
dungsbegriff in Abgrenzung zur Ursprungsphilosophie eingefiihrt.

292 Ebd. S. 61.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 171

Theorie jedoch, welche diese Feststellung zum Ergebnis ihrer Analysen erheben
mochte, miisse eine Evidenz in Anspruch nehmen, die dieser Hinterfragbarkeit
nicht in gleicher Weise ausgesetzt sei und deshalb auf eine Letztbegriindung hin-
deute.

Dem Umstand, der fiir den letzthinnigen Vorrang der Kritik zu sprechen schien [...], korre-
spondiert jetzt der Umstand, dal3 das philosophische Sprachspiel selbst auf Evidenzen muf3
rekurrieren konnen, die im Prinzip keinem der empirisch revidierbaren Sprachspiel-
Paradigmata gleichgestellt werden konnen. Und dieser Umstand scheint eher fiir den Vor-
rang der Letztbegriindung vor dem Prinzip permanenter Kritik zu sprechen.””®

Wie begriindet Apel diese Behauptung? Ein entscheidendes Argument gegen die
(nahe liegende) These, dass auch die philosophische Reflexion auf die Bedin-
gungen der Kritik selbst fallibel sei, liegt darin, dass die Selbstanwendung des
Fallibilismusprinzips in eine Paradoxie fithren muss. Denn insofern das Fallibi-
lismusprinzip selbst fallibel ist, ergibt sich daraus die Moglichkeit, dass eben ge-
rade nicht alles fallibel ist. Daraus zieht Apel die Schlussfolgerung, dass die Gel-
tung des Fallibilismusprinzips nicht auf die Bedingungen des Prinzips selbst
angewendet werden kann. Damit ergibt sich Aples Ansicht nach die Moglichkeit,
den Anspruch auf Letztbegriindung rational zu verteidigen. Dieser Bereich be-
steht in den Voraussetzungen bzw. Bedingungen, die das Fallibilismusprinzip
selbst in Anspruch nehmen muss, und die seinem Geltungsbereich entzogen sind.

Damit ist nun aber die transzendentalpragmatische Dimension der nichtkritisierbaren Be-
dingungen der Moglichkeit intersubjektiv giiltiger philosophischer Kritik und Selbstkritik in
hinreichend radikaler Form eroffnet: Was gehort zu diesen Bedingungen? — In dieser Frage
konzentriert sich m.E. das Problem der philosophischen Letztbegriindung.®**

Die Konzeption einer Letztbegriindung besteht nach Ansicht von Apel demnach
darin, Voraussetzungen freizulegen, »die weder ohne Selbstwiderspruch durch
Kritik in Frage gestellt werden kénnen noch ohne Voraussetzung ihrer selbst de-
duktiv begriindet werden konnen«.””> Damit verkehrt Apel den Vorwurf des Zir-
kelschlusses, der innerhalb des Miinchhausen-Trilemmas eines der drei Argu-
mente gegen eine Letztbegriindung darstellt, in ein Argument fiir die Moglichkeit
einer Letztbegriindung.

Wenn ich etwas nicht ohne aktuellen Selbstwiderspruch bestreiten und zugleich nicht ohne
formallogische petitio principii deduktiv begriinden kann, dann gehort es eben zu jenen

293 Ebd. S. 64.
294 Ebd. S. 66.
295 Ebd. S. 67.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

transzendentalpragmatischen Voraussetzungen der Argumentation, die man immer schon
erkannt haben muss, wenn das Sprachspiel der Argumentation Sinn behalten soll.>

Von besonderem Interesse fiir unseren Zusammenhang ist an dieser Stelle auch,
dass Apel gemeinsam mit Jaakko Hintikka®’ der Ansicht ist, dass der cartesische
Satz des cogito ergo sum nicht als formallogischer Schluss begriffen werden
kann, da ansonsten die Existenz des Ego in der Majorpriamisse implizit vorausge-
setzt werden muss.””® Damit sei widerlegt, dass der cartesische Beweis der Ich-
Existenz mit formallogischen Mitteln rekonstruiert werden konne. Interessant ist
dies vor allem deshalb, weil Apel andererseits ja auch die Bezugnahme auf eine
Bewusstseins-Evidenz im Sinne der Introspektion ablehnt und so zu dem Schluss
gelangt, dass die Gewissheit des cogito ergo sum »auf dem Primat einer zugleich
kommunikativen und reflexiven Situations-Erfahrung [beruht, Anm. dch], in der
das aktuelle Selbstverstindnis (und damit das Ich-BewuBtsein) und das Verste-
hen der Existenz der Anderen gleichurspriinglich sind — so wie es in der Tat von
G.H. Mead und von M. Heidegger iibereinstimmend behauptet wird«*”’.

Apel gibt also die Rede von der Notwendigkeit der Evidenzerfahrung zum
Zwecke der Moglichkeit einer Letztbegriindung nicht auf, verdndert jedoch die
Genese ihres Bezugspunktes: sie speist sich nicht mehr aus der Introspektion des
einzelnen Subjekts nach dem Modell der Bewusstseinsphilosophie, sondern fin-
det ihre Grundlage in einem Ich-Bewusstsein, welches als Resultat kommunika-
tiver bzw. intersubjektiver Prozesse verstanden wird. Damit wird ein Zusammen-
hang zwischen dem Identitdtskonzept von Habermas und der Letztbegriindungs-
konzeption Apels deutlich, aus dem sich der systematische Zusammenhang zwi-
schen dem ersten und dem zweiten Kapitel der vorliegenden Arbeit begriindet.

Fassen wir zusammen: Die erste der beiden von Apel selbst nicht systematisch
unterschiedenen Letztbegriindungskonzeptionen bezieht sich auf die Rekonstruk-
tion der transzendentalen Voraussetzung bestimmter moralisch imprégnierter
Regeln, die jeder Sprecher notwendigerweise in Anspruch nehmen muss und
welche nach Apels Ansicht sogar Bedingung der Moglichkeit von Erkenntnis
und Selbstbewusstsein tiberhaupt sind. Apel schliet dann von der Unumgéng-
lichkeit der transzendentalen Akzeptanz auf die Geltung der Normen fiir jenes
Subjekt, welches sich nur unter Inanspruchnahme dieser Regeln bzw. Argumen-

296 Ebd. S. 69.

297 Hintikka, Jaakko: »Cogito, Ergo Sum: Inference or Perfomence?” in: The Phi-
losophical Review 72 (1961), S. 3-32.

298 Vgl. dazu auch Zimmerli, Walter Ch.: »Transzendentale Argumente oder: Die
Frage nach der Philosophie als Frage nach dem Philosophieren, in: Martin Goétze
u.a. (Hg.), Philosophie als Denkwerkzeug. Zur Aktualitit transzendetalphilosophi-
scher Argumentation. Festschrift fir Albert Mues zum 60. Geburtstag, Wiirzburg:
Konigshausen und Neumann 1998, S. 129.

299 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegriindung im Lichte einer trans-
zendentalen Sprachpragmatik, S. 72.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 173

tationsvoraussetzungen zum Subjekt entwickeln konnte. Vorausgesetzt wird bei
dieser Argumentation von Apel nur noch, dass tiberhaupt die moralische bzw. ir-
gendeine Frage ernsthaft gestellt werden soll. Insofern dies nicht der Fall ist, gibt
es keine Notwendigkeit fiir eine Antwort und damit auch nicht fiir eine Ethik mit
Letztbegriindungsanspruch. Auf die moralische Frage beschrinkt, folgt daraus,
dass eine Antwort im Sinne Apels nur dann gegeben werden kann, wenn iiber-
haupt nach der Maglichkeit der Legitimation der Sollgeltung von Normen ge-
fragt wird. Ist dies der Fall, so lautet Apels starke These, muss die Antwort so
ausfallen, wie sie von ihm formuliert worden ist. Seiner Ansicht nach sind also
die transzendentalpragmatischen Voraussetzungen von Argumentation weder zu
leugnen noch in irgendeiner Weise fallibilistisch.

Die zweite Begriindungsstrategie kann als eine an der Kritik des Kritischen
Rationalismus gewachsene Transformation des Evidenzbegriffs beschrieben
werden, die sich vor allem auf die abstractive fallacy der »Logic of Science« be-
zieht und zu dem Schluss kommt, dass der Evidenzbegriff dergestalt mit der in-
tersubjektiven Geltung sprachlich vermittelter Argumentation verwoben ist, dass
weder eine Reduzierung des einen auf das andere moglich ist, noch die Strei-
chung eines der beiden Elemente. Letztendlich stellt sich diese zweite Argumen-
tationsstrategie als Versuch dar, Annahmen der Ursprungsphilosophie in einer
Art und Weise mit dem Privatsprachenargument Wittgensteins zu verbinden,
dass einerseits der transzendentale Charakter des Evidenzbegriffs beibehalten
werden kann, ohne dabei andererseits auf den Regelbegriff Wittgensteins zu ver-
zichten. Descartes’ methodischer Individualismus bietet mit seinen Problemen
der Verifikation der res cogitans®” allein keine Ankniipfungsméglichkeit fiir ei-
nen an Hegels Kantkritik orientierten Entwurf einer modernen Ethik und Witt-
gensteins unverséhnlicher Sprachspielpluralismus gefdhrdet andererseits die
Durchfiihrung einer letztbegriindeten Ethik, deren Notwendigkeit Apel in Ausei-
nandersetzung mit dem Positivismus ausgearbeitet hat. Apel sucht hier mithin ei-
ne Synthese der verschiedenen Konzeptionen herzustellen, ohne gleichzeitig die
fiir problematisch erachteten Theorieimplikationen zu tibernehmen.

4.3 Die universalpragmatische Begriindungskonzeption
von Habermas

Der Positivismusstreit

Auch zwischen Albert und Habermas war es im Zusammenhang des Positivis-
musstreits in den sechziger Jahren zu einer Diskussion iiber die Methoden der
Sozialwissenschaften gekommen, in deren Verlauf Habermas gegeniiber Albert
eine Kritik formuliert, die der apelschen durchaus dhnlich ist. Obwohl Habermas
damals noch stédrker als heute aus der Perspektive einer Kritischen Theorie argu-

300 Vgl. auch Rorty, Der Spiegel der Natur.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

mentiert, erweisen sich einige seiner Argumente bereits als grundlegend fiir seine
heutige Auffassung von der Moglichkeit und Notwendigkeit einer Letztbegriin-
dung.

Im Zentrum der Auseinandersetzung zwischen Habermas und Albert steht die
Philosophie Karl Poppers, um deren Interpretation und Implikationen beide The-
oretiker streiten. Nach Ansicht Habermas’ richtet sich die von Popper vorge-
schlagene Methode der Sozialwissenschaften zu stark am Vorbild der Naturwis-
senschaft aus. Darin liegt auch der Grund, dass Habermas Popper als Positivisten
begreift, und Albert weist zu recht darauf hin, dass Habermas den Begriff »Posi-
tivismus« in einem sehr umfassenden Sinn verwendet””'. Habermas antwortet da-
rauf zundchst mit dem interessanten Hinweis, dass Popper tatséchlich kein reiner
Vertreter einer positivistischen Lehre sei, sondern in einigen Punkten seiner ei-
genen Auffassung durchaus entgegenkomme. Dies sei sogar der Grund fiir seine
Beschiftigung mit Popper. »Poppers Theorie habe ich fiir die Auseinanderset-
zung gewihlt, weil er meinen Bedenken gegen den Positivismus bereits einen
Schritt entgegenkommt.«’"*

Dennoch weist Habermas auf grundlegende Differenzen zwischen einer Kri-
tischen Theorie der Gesellschaft und dem Kritischen Rationalismus hin, wobei
fiir den vorliegenden Zusammenhang vor allem die Uberlegungen zum Begriin-
dungsproblem von Interesse sind.

Den empirisch verfahrenden Sozialwissenschaften wirft Habermas zunéchst
vor, im Begriff des Systems den gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang, oder
»das Ganze« > wie Habermas sich hier noch ausdriickt, als System zu beschrei-
ben. Dieser System-Perspektive liege ein funktionales Verstidndnis sozialer Zu-
sammenhinge zugrunde, das der Ubertragung des Erkenntnisinteresses der Na-
turwissenschaften (Naturbeherrschung) auf die Sozialwissenschaften geschuldet
sei, deren Gegenstandsbereich sich nach Ansicht der Kritischen Theorie einer
solchen Analyse nur um den Preis der Vergegenstindlichung fiigen kann. Nur
wenn der Begriff des »Systems« durch den Begriff der »Totalitdt« im Sinne einer
dialektischen Analyse ersetzt und die Riickwirkung dieser Totalitdt auf den For-
schungsprozess selbst begriffen werde, konne eine »Verfilschung des Ob-
jekts«’™ im Sinne einer Vergegenstindlichung verhindert werden. Habermas
bringt dieses reziproke Verhiltnis von Analysegegenstand und gesellschaftlicher
Totalitdt auf den Punkt, indem er erklirt, »dal es unvermitteltes Wissen nicht
gibt«®®. Eine Wissenschaft, die sich scheinbar direkt auf das vermeintlich vor-
aussetzungslose Objekt »dort drauBen« richtet, tibersieht demnach die in diesem

301 Albert, Der Mythos der totalen Vernunft, 196, Fulinote 4.

302 Habermas, Jirgen: »Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus«, in:
Theodor W. Adorno u.a. (Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziolo-
gie, Darmstadt: Luchterhand 1988, S. 236.

303 Habermas, Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik, 155f.

304 Ebd. 158.

305 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, 239.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 175

enthaltenen Vermittlungsmomente und wird zur blinden Apologetin einer hinter
ihrem Riicken agierenden Totalitit. Diese Feststellung beinhaltet das auch fiir die
Diskursethik bedeutsame Moment eines Zirkels der »natiirlichen Hermeneutik
der sozialen Lebenswelt«’®. Mit anderen Worten, wer etwas erforschen will,
handelt niemals voraussetzungslos, sondern muss beriicksichtigen, dass der Kon-
text (Lebenswelt) in und aus dem heraus er handelt und forscht, den Gegenstand
seiner Analyse erst als solchen herstellt bzw. den Blick auf den Gegenstand als
Analysegegenstand lenkt. Da sich dieser (Hintergrund)Kontext als Objektbereich
der Analyse niemals véllig erschlieit, sondern ihr immer »einen Schritt voraus«
ist, entsteht ein Zirkel, der die Intentionen der analytischen Methode im Bereich
der Sozialwissenschaft ad absurdum fiihrt und die Bedeutsamkeit der Hermeneu-
tik zum Vorschein bringt.*”’ Gleiches trifft auf den Kritikbegriff des Kritischen
Rationalismus zu: auch er benétigt, um tiberhaupt angewandt werden zu konnen,
bestimmte Voraussetzungen, die zur Bedingung der Moglichkeit von Kritik ii-
berhaupt werden. Bei Apel war die Analyse dieser Prasuppositionen integraler
Bestandteil der transzendentalpragmatischen Begriindungskonzeption.

Albert bestreitet in seiner Erwiderung auf Habermas®® die Notwendigkeit ei-
ner Begriindung des Kritikprinzips, indem er im Anschluss an Popper erklrt,
dass eine rationale Selbstbegriindung des Kritischen Rationalismus nicht méglich
sei. Das bedeutet allerdings, dass die Bedingung der Moglichkeit von Kritik
selbst weder analysiert werden kann noch tiberhaupt zur Kritik freigegeben ist.
Die reflexive Anwendung des Kritikprinzips ist demnach nicht moglich. Haber-
mas fasst dies in einer Bemerkung zu Bartley folgendermaBen zusammen:
»Durch eine Festsetzung entzieht er [William W. Bartley, Anm. dch] ndmlich al-
le die Malstibe der Kritik, die wir, um zu kritisieren, voraussetzen miissen.«”
Genau darin liegt nach Einschitzung von Habermas das Problem der positivisti-
schen Einstellung des Kritischen Rationalismus, denn diese Stilllegung der Kritik
in Bezug auf ihre eigenen Voraussetzungen entspricht der Ignoranz des dedukti-
ven Ansatzes gegeniiber jener Theorie, die in der Tradition von Hegel der Uber-
zeugung ist, dass es unvermitteltes Wissen nicht geben kann. Habermas stellt
dieser Methode das Prinzip der Argumentation gegeniiber, die sich von der Me-
thode Poppers und Alberts dadurch unterscheidet, »dal} sie die Prinzipien, nach
denen sie verfihrt, stets mit zur Diskussion stellt«’'’. Entscheidend ist hier das
reflexive Moment der Argumentation im Vergleich zur deduktiven Schlussform:
die Argumentation kann (als Kommunikationsform des Diskurses) implizite Vo-
raussetzungen direkt selbst zum Inhalt ihrer Erorterungen machen. Der Dedukti-

306 Habermas, Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik, 158.

307 Vgl. Gadamer, Wahrheit und Methode.

308 Albert, Hans: »Der Mythos der totalen Vernunft«, in: Theodor W. Adorno u.a.
(Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, Darmstadt: Luchter-
hand 1988, S. 193 — 234.

309 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, S. 253.

310 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

on fehlt diese »Fahigkeit«, sie erliegt dem Schein der Tatsachen, die sich als rei-
nes Faktum ohne Konstitutionsbedingung prisentieren. In diesem Hinweis auf
die Naivitit der methodischen Annahmen des Kritischen Rationalismus liegt ein
wichtiger Aspekt der Kritik Habermas’ am Kritischen Rationalismus.’'’ Festge-
halten werden muss vor allem, dass Habermas dem Fallibilismusprinzip hier, ei-
nige Zeit vor der Publikation der Theorie des kommunikativen Handelns, das
Prinzip der Argumentation entgegenstellt und erklért, dass in diesem eine Form
umfassender Rationalitit enthalten sei. Besonders bedeutsam fiir die Leitfrage ist
dabei, dass Habermas bereits damals die Moglichkeit einer Letztbegriindung
generell bestreitet. Rationalitdt konstituiert sich demnach aus dem reflexiven
Bedingungsverhéltnis von Kritik und deren Moglichkeitsbedingungen. Beides
steht in einem zirkuldren Verhiltnis, welches durch die deduktive Methode nicht
erschlossen werden kann.

Was als Kritik gelten kann, dariiber 146t sich immer nur anhand von Kriterien befinden, die
im ProzeB der Kritik erst gefunden, geklart und moglicherweise revidiert werden. Das ist
die Dimension umfassender Rationalitit, die, einer Letztbegriindung unfdihig, sich gleich-

wohl in einem Zirkel der reflexiven Selbstrechtfertigung entfaltet.’'

Die Behauptung des Kritischen Rationalismus, die Voraussetzungen des Kritik-
prinzips seien gegeniiber Kritik selbst sakrosankt, ist nach Habermas und Apel
inakzeptabel. Habermas legt den Schwerpunkt im Zusammenhang des Positivis-
musstreits auf eine Kritik der Vergegenstidndlichung subjektiver Elemente als
Folge des Wertfreiheitspostulats der Wissenschaft. Dabei macht er deutlich, in-
wiefern dass Wertfreiheitspostulat auf die Selbstvergessenheit des Inferesses der
Wissenschaft zuriickzufithren ist, um anschlieBend diese Selbstvergessenheit
durch die Analyse des Zusammenhangs von Arbeit und Wissenschaft in der biir-
gerlichen Gesellschaft zu durchbrechen:*"® Der Sphire der Arbeit stellt Habermas
die Sphire der Interaktion gegeniiber’*, wobei fiir letztere das Prinzip der Kom-
munikation bzw. Argumentation grundlegend ist.

311 Natiirlich kritisiert Habermas weder die Deduktion als Schlussform tiberhaupt,
noch die Naturwissenschaft als solche — im Gegenteil: Seine Kritik richtet sich
vielmehr gegen die Ubertragung der deduktiven Methode auf den Bereich der So-
zialwissenschaft, wobei der entscheidende Aspekt in der Anwendung einer positi-
vistischen Methode liegt, die von ihren eigenen Voraussetzungen abstrahiert bzw.
sich dieser nicht bewusst ist. Insofern kritisiert auch Habermas nicht jede spezifi-
sche Anwendung in diesem Bereich, sondern nur ihre »selbstvergessene« Ubertra-
gung. Vgl. dazu vor allem Habermas, Jirgen: »Analytische Wissenschaftstheorie
und Dialektik«, in: Theodor W. Adorno u.a. (Hg.), Der Positivismusstreit in der
deutschen Soziologie, Darmstadt: Luchterhand 1988, S. 170ff.

312 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, 253f. [Hervorhe-
bung dch].

313 Vgl. auch Habermas, Technik und Wissenschaft als Ideologie. Habermas, Er-
kenntnis und Interesse.

314 Vgl. Habermas, Arbeit und Interaktion.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 177

Da die vorliegende Arbeit vor allem die Diskursethik zum Gegenstand hat,
wird insbesondere auf die Einfilhrung des Argumentationsbegriffs eingegangen,
aus dessen Voraussetzungen nach Ansicht von Apel und Habermas, wie bereits
gezeigt, die formalen Bedingungen einer Ethik des Diskurses extrahiert werden
konnen, die sich als deontologisch, formalistisch, kognitivistisch und universalis-
tisch versteht. Schon im Zusammenhang des Positivismusstreits wird also deut-
lich, dass der Begriff der Argumentation und des Diskurses zwar — dhnlich den
Prinzipien des Kritischen Rationalismus — auf uneingeschrénkte Kritik ausgerich-
tet ist, diese im Diskurs jedoch aufgrund ihrer Einbettung in kommunikatives
Handeln einerseits einen reflexiven Charakter besitzt und andererseits auf die
»Idee eines allgemeinen und ungezwungenen Konsensus«’ " ausgerichtet bleibt.
Wir konnen Kritik, die nicht definiert werden kann, weil sich die MaBstédbe der Rationalitit
in ihr selbst erst explizieren lassen, behelfsweise als einen Prozess auffassen, der in herr-

schaftsfreier Diskussion fortschreitende Auflésung von Dissens einschlieft.*'®

Zusammenfassend kann zunichst darauf hingewiesen werden, dass Habermas
und Apel nicht das Kritikprinzip des Kritischen Rationalismus als solches ableh-
nen, sondern vielmehr den Status desselben anders beurteilen. Habermas bringt
die Kriterien fiir Kritik in ein direktes Verhédltnis zum Prozess der Konsensfin-
dung und iibt damit Kritik am rein deduktiven Argumentationsmodell des Kriti-
schen Rationalismus. »Vielmehr sind die Kriterien, anhand deren jeweils Uber-
einstimmung erzielt werden kann, selber abhingig von dem ProzeB3, den wir als
einen ProzeB zur Erzielung von Konsensus auffassen.«’'’

Prima facie wiirde auch Apel diesem Vorschlag zustimmen. Letztendlich
lasst sich aber der jeweiligen Kritik beider Theoretiker am Kritischen Rationa-
lismus schon ein Hinweis auf ihre Differenzen entnehmen. Apel hatte gegeniiber
Albert argumentiert, dass die Selbstanwendung des Kritikprinzips auf die Vor-
aussetzung von Kritik zu einem performativen Widerspruch fithren miisste, durch
den, unter Voraussetzung der Notwendigkeit rationaler Fragen, ein Bereich infal-
libler Erkenntnis ausgezeichnet werden kann. Habermas hingegen bringt die Vo-
raussetzungen von Kritik und den Diskurs in ein wechselseitiges Abhéngigkeits-
verhéltnis, in dem kein Bereich ex ante einer méglichen Veranderung entzogen
ist. So hilt er fest: »Die Idee der Ubereinstimmung schlieft die Unterscheidung
von wahrem und falschem Konsensus nicht aus; aber diese Wahrheit Idft sich
nicht revisionsfrei definieren.«’'®

315 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, S. 254.
316 Ebd.

317 Ebd.

318 Ebd [Hervorhebung dch].

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Unter der Voraussetzung, dass metaphysisches Denken an der Auszeichnung
infalliblen Wissens zu erkennen ist’'’, bleibt Habermas damit seinem eigenen
nachmetaphysischen Anspruch treu.

Methodenfallibilismus und Datenontologie: Zur methodischen Bedeutung
der Universalpragmatik

Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass Habermas universale Elemente kom-
munikativen Handelns analysiert, auf deren Geltungsgehalt sich die Diskursethik
bei ihrem Anspruch auf Universalismus bezieht. Diese Methode nennt Habermas
»Universalpragmatik«.**® Es stellt sich nun die Frage, worin die spezifische Dif-
ferenz zwischen Habermas’ Universalpragmatik und Apels Transzendentalprag-
matik besteht, wenn vorausgesetzt werden kann, dass Habermas zwar das Ziel
verfolgt, eine universale Ethik zu entwickeln, allerdings gleichzeitig keinen Be-
reich auszeichnen mochte, der jeder Revidierbarkeit entzogen ist.

Streng genommen bezieht sich eigentlich nur einer der in der Universalprag-
matik analysierten Geltungsanspriiche auf das Programm der Begriindung einer
Ethik: der Geltungsanspruch der Richtigkeit. Da die Universalpragmatik aller-
dings den Anspruch erhebt, simtliche Geltungsanspriiche der Rede zu analysie-
ren, ist sie im Ganzen als eine Analyse der, in kommunikatives Handeln einge-
lassenen Rationalitdt anzusehen und stellt gleichzeitig die systematische Grund-
lage einer Begriindung der Diskursethik zur Verfiigung. »Normativitit im enge-
ren Sinne der verpflichtenden Orientierung des Handelns fillt nicht mit der Rati-
onalitit verstindigungsorientierten Handelns im ganzen zusammen.«**'

Im Folgenden soll daher genauer auf den systematischen Status und die Be-
griindungsanspriiche der Universalpragmatik eingegangen werden. Habermas
schlie3t zundchst an Apels Kritik des abstraktiven Fehlschlusses (abstractive fal-
lacy) an, wenn er erklirt, »dafl nicht nur Sprache, sondern auch Rede, also die
Verwendung von Sitzen in AuBerungen, einer logischen Analyse zuginglich
ist«’*?. Habermas verwendet den Terminus »logische Analyse« an dieser Stelle
als Gegenbegriff zur empirisch-deduktiven Methode des Positivismus oder der
»Logic of Science« und bezeichnet damit die methodische Einstellung, »die wir
bei rationalen Nachkonstruktionen von Begriffen, Kriterien, Regeln und Schema-
ta einnehmen«.’* Dieses Verfahren verfolgt nach Habermas vor allem die Ab-
sicht, vortheoretisches Wissen zu rekonstruieren und bezieht sich dabei auf den
Begriff des »Verstehens« oder »Explizierens« (kommunikative Erfahrung). Sys-
tematisch steht dem Begriff des »Verstehens« das methodische Vorgehen der

319 Habermas, Riickkehr zur Metaphysik, S. 902.

320 Vgl. Habermas, Was heifit Universalpragmatik, S. 174.

321 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 191f. Vgl. auch Habermas, Faktizi-
tit und Geltung, S. 19.

322 Habermas, Was heiflt Universalpragmatik, S. 180.

323 Vgl. ebd. S. 183.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 179

nomologischen Wissenschaften gegentiber, deren Interesse sich in den Begriffen
»Beobachten« oder »Beschreiben« zentriert (sensorische Erfahrung).*** Fiir Ha-
bermas’ Analyse ist das Begriffspaar »Verstehen/Explizieren« entscheidend. Je-
des sinnhafte symbolische Gebilde ist in verschiedener Hinsicht explizierbar.
Habermas unterscheidet zwischen zwei Stufen der Bedeutungsexplikation: ers-
tens besteht die Moglichkeit, einen Satz oder ein Schriftstiick ausschlieBlich in
Bezug auf den semantischen Gehalt, d.h. den darin enthaltenen Sinn zu explizie-
ren. Andererseits kann die symbolische Struktur auch auf ihre impliziten Konsti-
tutionsregeln hin analysiert werden. Mit anderen Worten, ein Leser/Horer ver-
sucht entweder zu begreifen, was der Autor/Sprecher sagen will, oder wie er es
sagen kann. Dies entspricht der von Gilbert Ryle eingefiihrten Differenzierung
von »know how« und »know that«’?’, auf die Habermas an dieser Stelle Bezug
nimmt**. Insofern nun die Analyse des »know that« unvermeidbare Konstituti-
onsbedingungen der Sprache freilegt, konnen daraus Riickschliisse auf die Inan-
spruchnahme bestimmter Voraussetzungen all jener Subjekte gezogen werden,
die die Fahigkeit zur Realisierung der analysierten symbolischen Struktur besit-
zen.

Wenn das zu rekonstruierende vortheoretische Wissen allgemeiner Art ein universelles
Konnen, eine allgemeine kognitive, sprachliche oder interaktive Kompetenz (oder Teilkom-
petenz) ausdriickt, zielt das, was als Bedeutungsexplikation beginnt, auf die Rekonstruktion
von Gattungskompetenzen.*”’

Die Universalpragmatik versteht sich insofern als eine rekonstruktive Analyse
der Konstitutionsbedingungen kommunikativen Handelns. Damit bezieht sie sich
auf das »know that« zweiter Stufe von AuBerungen. Wenn bei dieser Analyse u-
niversale Regeln extrahiert werden konnen, wird deutlich, dass jeder Sprecher
bestimme Voraussetzungen machen muss, um korrekte AuBerungen zu formulie-
ren. Bemerkenswerterweise erkldrt Habermas nun, dass es Chomskys Verdienst
sei, »diese Idee am Beispiel der Grammatiktheorie [...] entwickelt zu haben«**®.
Auch hélt Habermas Chomskys methodisches Vorgehen dabei fiir legitim und

hinreichend:

Daher scheint mir das von Chomsky und vielen anderen praktizierte Verfahren sinnvoll und
hinreichend zu sein: man geht von klaren Fillen, bei denen die Reaktionen der Befragten

324 Vgl. hierzu Henrich Henrich, Daniel C: »Vom Sehen zum Sprechen — vom Beob-
achten zum Reden. Anmerkungen zum Identititsbegrift bei Jiirgen Habermas, in:
Wilhelm Hofmann/Franz Lesske (Hg.), Politische Identitdt — visuell, Miinster:
LIT 2005, S. 27-42.

325 Vgl. Ryle, Gilbert: Der Begriff des Geistes, Ditzingen: Reclam 1969.

326 Vgl. Habermas, Was heiflt Universalpragmatik, S. 188.

327 Ebd. S. 190.

328 Ebd. Vgl. auch Chomsky, Syntactic Structures. Chomsky, Reflexionen iiber Spra-
che.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

nicht streuen, aus, um auf dieser Grundlage Strukturbeschreibungen zu entwickeln und im
Lichte der gewonnenen Hypothesen sodann die unklaren Fille in der Weise zu présentieren,
daB der Befragungsprozef3 eine hinreichende Kldrung auch in diesen Fillen herbeifiithren
kann. Ich sehe in einem solchen Zirkel nichts Falsches; in einem solchen Zirkel zwischen
Prazisierung des Gegenstandsbereichs und Theoriebildung bewegen sich alle Forschungs-

prozesse.*”’

Ohne auf die Details der Theorie Chomskys eingehen zu konnen, soll die Bedeu-
tung des letzten Satzes im Zitate hervorgehoben werden: im Gegensatz zu Apel
siecht Habermas offensichtlich kein Problem darin, die Methode der Rekonstruk-
tion an das Vorgehen empirischer Wissenschaften anzugleichen. Eine auf empiri-
sche Erhebungen gegriindete These bleibt nach dem Falsifikationsprinzip aller-
dings notwendigerweise vorldufig und kann nicht den Anspruch auf absolute
Giltigkeit erheben. Damit bleibt die Methode der Universalpragmatik selbst fal-
libel, was dem Anspruch von Apel widerspricht.

Die Rekonstruktion allgemeiner und notweniger Prasuppositionen, unter denen sich sprach-
und handlungsféhige Subjekte miteinander iiber etwas in der Welt verstindigen — diese Er-
kenntnisbemiihung des Philosophen ist nicht weniger fallibel als alles tibrige, was dem lau-
ternden und zermiirbenden Prozef3 der wissenschaftlichen Diskussion ausgesetzt wird und —
for the time being — stand halt.**°

Dies deutet darauf hin, dass Habermas bereit ist, den metaphysischen Anspruch
der Begriindungskonzeption Apels durch die Falsifizierbarkeit empirischer An-
nahmen zu ersetzen. Besteht der Unterschied zwischen Apels Transzendental-
pragmatik und Habermas’ Universalpragmatik also in dem unterschiedlichen An-
spruch beider Konzeptionen an die eigene Reichweite? Immerhin unterscheidet
auch Habermas zwischen zwei ontologischen Ebenen der Sprachanalyse™', die
an der Unterscheidung von »know how« und »know that« orientiert sind: einer-
seits die Ebene des positiven Sprachverhaltens, andererseits die Ebene des (fiir
die erste Ebene) konstitutiven Regelbewusstseins. Eine ontologische Differenz
erkennt Habermas hier unter anderem deshalb, weil »Beobachtungen stets ein
Wissen von etwas Partikularem [bedeuten], wihrend das Regelbewusstsein kate-
goriales Wissen enthilt«’*?. Die Begriffe »Beschreiben« und »Explizieren« kon-
nen nun auf jenen Teil der Sprachwissenschaft angewendet werden, der sich
entweder mit dem rein positiven Sprachverhalten oder dem kategorialen Regel-
bewusstsein auseinandersetzt: wihrend die linguistische Theorie der existieren-
den, positiven Sprachen dann einer empirischen Wissenschaft entspricht, verhilt
sich die Theorie der Rekonstruktion, die Habermas mit der Universalpragmatik

329 Habermas, Was heiflt Universalpragmatik, S. 197.

330 Habermas, MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, S. 129f.
331 Vgl. Habermas, Was heiflt Universalpragmatik, S. 191.

332 Ebd. S. 191f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 181

entwirft, »zu ihrem Gegenstandsbereich wie eine Bedeutungsexplikation zu ih-
rem Explikandum«.**

Halten wir fest: Habermas orientiert sich methodisch am empirisch-
linguistischen Verfahren der Phdnomenbeschreibung, unterscheidet anschlieSend
aber dennoch zwischen zwei verschiedenen ontologischen Stufen der Daten. »So
unterscheiden sich die Daten, wenn man will, nach ihrer ontologischen Stufe.«***
Auf der methodischen Ebene der Datenerhiebung bleibt damit das Moment der
Fallibilitat erhalten, wohingegen auf der Datenebene selbst eine Differenzierung
des Status der Giiltigkeitsbedingungen auch nach Habermas angebracht ist.

Die Universalpragmatik ist stark an den sprachphilosophischen Uberlegun-
gen von John L. Searle orientiert.”>> Im Kontext der Kritik an Apel wurde bereits
auf die Begriffe der regulativen und konstitutiven Regeln sowie der institutionel-
len Tatsachen bei Searle hingewiesen. Apel wurde dahingehend kritisiert, dass er
konstitutive Regeln zu ontologischen Regeln erhebt. Habermas orientiert sich
seinerseits auch in Bezug auf den Regelstatus an Searle und hilt daher an dem
institutionellen Charakter von konstitutiven Regeln fest. Die Rede von einer on-
tologischen Differenz zwischen »know how« und »know that« ist insofern irre-
fithrend. Habermas mdochte damit letztendlich nur deutlich machen, dass er an
dem Erbe der kantischen Transzendentalphilosophie in Form von Regeldifferen-
zierungen festhidlt: wenn Kant die Bedingungen der Mdoglichkeit der Erfahrung
zu den Bedingungen der Méglichkeit der Gegenstinde der Erfahrung erklirt®
und diese in Form von Kategorien analysiert und sogar deduziert, so sind bei Ha-
bermas und Searle die Bedingungen der Sprache zugleich die Bedingungen der
Sprache als institutionelle Tatsache. Diese Bedingungen treten bei Searle und
Habermas allerdings nicht als Kategorien, sondern als (konstitutive) Regeln in
den Blick. Der Kategorienbegriff bei Kant wird damit durch den Regelbegriff
abgelost Der entscheidende Unterschied zu Kant besteht dann darin, dass es eine
Deduktion der konstitutiven Regeln bei Searle und Habermas nicht gibt.*’

Der Abschluss der Begriindungskonzeption bei Habermas

Im Kapitel III.3. wurden die grundlegenden Merkmale und die systematischen
Uberlegungen der Diskursethik als eine Neuaufnahme der kantischen Ethik vor-
gestellt. Der Universalisierungsgrundsatz »U« wurde dabei als zentrales Prinzip
der Diskursethik vorgestellt. AnschlieBend wurde die Detranszendentalisierung
der kantischen Ethik durch die Diskursethik analysiert. Nach den bisher erfolgten

333 Ebd. S. 192.

334 Ebd. S. 191.

335 Vgl. Searle, Sprechakte.

336 Kant, IV S. 158 (KrV A).

337 Diese Parallelisierung der theoretischen Philosophie Kants mit der Sprachphiloso-
phie Searles und Habermas’ wird hier nicht weiter verfolgt, da der Schwerpunkt
der Arbeit auf der praktischen Philosophie von Habermas liegt.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Uberlegungen zur Universalpragmatik ist nun der Punkt erreicht, an dem wir di-
rekt an das Kapitel tiber die Diskursethik als Rekonstruktion der kantischen Ethik
anschlieBen konnen, um unter Bezugnahme auf die zwischenzeitlich erarbeiteten
Erkenntnisse den Abschluss der Begriindungskonzeption bei Habermas darzu-
stellen. Zwar ist nach Auffassung von Habermas schon mit der Einfithrung des
Universalisierungsgrundsatzes »U« »ein erster Schritt zur Begriindung einer Dis-
kursethik getan«’*®. Dies ist unter anderem deshalb der Fall, weil »U« als ein Brii-
ckenprinzip des praktischen Diskurses eingefiihrt wurde, das als Analogon zum
Induktionsprinzip des theoretischen Diskurses fungiert.” Ohne weitere Argu-
mentation setzt sich die Begriindungskonzeption dann allerdings noch dem Vor-
wurf des ethnozentristischen Fehlschlusses aus, denn eine Ethikkonzeption, die
den Begriindungsversuch an dieser Stelle fiir beendet erkldrte, hitte nicht deut-
lich gemacht, wieso der Universalisierungsgrundsatz »U< nicht — wie der Ein-
wand des ethnozentristischen Fehlschlusses behauptet — nur das Ergebnis einer
ethischen Reflexion sein sollte, die sich ausschlieSlich aus dem Kontext einer
ganz bestimmten (in diesem Falle westeuropéischen) Kultur ergibt.’*” Um diesem
Einwand zu begegnen, bezieht sich Habermas auf Apels transzendentalpragmati-
schen Begriindungsansatz, wobei er den Begriff des »performativen Wider-
spruchs« in den Vordergrund stellt, sich zur Bedeutung des Evidenzbegriffs aber
kaum duBert.**' Zur Erinnerung sei hier noch einmal ein Ergebnis an einem oben
schon genannten Zitat Apels verdeutlicht:

Wenn ich etwas nicht ohne aktuellen Selbstwiderspruch bestreiten und zugleich nicht ohne
formallogische petitio principii deduktiv begriinden kann, dann gehort es eben zu jenen
transzendentalpragmatischen Voraussetzungen der Argumentation, die man immer schon
erkannt haben muss, wenn das Sprachspiel der Argumentation Sinn behalten soll.>*?

Habermas bringt nun die transzendentalpragmatischen Voraussetzungen und den
Universalisierungsgrundsatz >U< in ein (mégliches’*) Verhiltnis, in dem sich >U«
aus den analysierten Voraussetzungen ableiten ldsst. Mit anderen Worten, inso-

338 Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 86 [Her-
vorhebung dch].

339 Vgl. oben.

340 Vgl. Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik
zu, S. 12.

341 Vgl. Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 90ff.

342 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegriindung im Lichte einer trans-
zendentalen Sprachpragmatik, S. 69.

343 Die Verwendung des Wortes »moglich« soll an dieser Stelle darauf hindeuten, dass
Habermas sein Begriindungsprogramm nicht als abgeschlossen ansieht. Dies
macht auch die Verwendung des Konjunktivs im folgenden Zitat deutlich. Ein
letztgiiltiger Abschluss ist schon deshalb nicht moglich, weil Habermas eine De-
duktion der Argumentationsvoraussetzungen (etwa im Sinne einer Deduktion der
reinen Verstandesbegriffe in der Kritik der reinen Vernunfi bei Kant) fiir unmog-
lich halt.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 183

fern jeder Sprecher bestimmte pragmatische Voraussetzung machen muss, aus
deren Gehalt sich der Universalisierungsgrundsatz »U« ableiten 14sst, so wire ei-
ne Begriindung der Diskursethik gelungen, die erstens nicht deduktiv und daher
zweitens auch nicht im genau gleichen Sinne fallibel ist, wie empirisch-
analytische Theorien.*** Dieses Verhiltnis stellt die Grundlage des Begriindungs-
ansatzes der Diskursethik im Sinne von Habermas dar.

Die geforderte Priifung des vorgeschlagenen Moralprinzips konnte demnach die Form an-
nehmen, dal jede Argumentation, in welchen Kontexten sie auch immer durchgefiihrt wiir-
de, auf pragmatischen Voraussetzungen beruht, aus deren propositionalen Gehalt der Uni-

versalisierungsgrundsatz >U« abgeleitet werden kann.>*

Darin liegt die eigentliche Idee einer Letztbegriindung der Diskursethik im Sinne
von Habermas. Hieraus folgt fiir ihn eine andere Form des Fallibilismus, da die
analysierten Voraussetzungen, wie schon im Zusammenhang der methodischen
Analyse der Universalpragmatik verdeutlicht wurde, auf einer ontologisch »tiefe-
ren« Stufe liegen. Konkret verdeutlicht sich dies beispielsweise darin, dass fiir
die Diskursethik die faktische Verwendung der Sprache bzw. das faktische Han-
deln der Subjekte nicht als (empirische) Argumente zur Falsifikation der Sollgel-
tung von Normen verwendet werden konnen.

Was sind aber die konkreten pragmatischen Voraussetzungen einer jeden Ar-
gumentation, zu denen ein Sprecher in einen performativen Widerspruch geraten
kann und in welchem Verhiltnis stehen sie zum Universalisierungsgrundsatz
»U«? Habermas geht hier in der Deutlichkeit tiber Apel hinaus. Er unterscheidet
unter Bezugnahme auf Robert Alexy zunéchst drei Ebenen von Argumentations-
voraussetzungen: die logische Ebene der Produkte (1), die dialektische Ebene der
Prozeduren (2) und die rhetorische Ebene der Prozesse (3).>*°

Zu (1): Auf der logisch-semantischen Ebene, stehen grundlegende logische
und bedeutungstheoretische Voraussetzungen der Sprache im Mittelpunkt. Es
darf sich beispielsweise kein Sprecher (logisch) widersprechen, ein Ausdruck
darf nicht gleichzeitig in verschiedenen Bedeutungen verwendet werden etc.

Zu (2): Die prozeduralen Aspekte der Argumentation beziehen sich auf die
Argumentation als Verstdndigungsprozess, in dem vorausgesetzt wird, dass Gel-
tungsanspriiche gegenseitig anerkannt und gegebenenfalls thematisiert werden
konnen. Diese Anerkennung der Geltungsanspriiche realisiert sich — wie gezeigt
— in einer interpersonalen Beziehung zwischen Sprecher und Horer und fiihrt auf
der prozeduralen Ebene der Argumentation zu bestimmten Regeln, die anerkannt
sein miissen, damit von einer ernsthaften Argumentation gesprochen werden
kann. Beispiele die Habermas hier nennt sind die wechselseitige Zuschreibung

344 Damit l6st Habermas zugleich einen Anspruch ein, den er bereits im Positivis-
musstreit formuliert hat.

345 Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 92f.

346 Ebd. S. 97f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

der Zurechnungsfihigkeit und die wechselseitige Aufrichtigkeitsunterstellung der
Teilnehmer. Kann aus den Regeln der logisch-semantischen Ebene noch kein
ethischer Gehalt abgeleitet werden, so ist dies auf der prozeduralen Ebene anders,
denn »einige dieser Regeln haben ersichtlich einen ethischen Gehalt«’*’.

Zu (3): Als Prozess ist der Diskurs auf ein Einverstédndnis unter den Diskurs-
teilnehmern angelegt, das im Zusammenhang der »idealen Sprechsituation« auf
die »unbegrenzte Kommunikationsgemeinschaft« verweist.** Die Argumentati-
onsvoraussetzungen auf dieser dritten Ebene beziehen sich auf die Struktur der
Argumentation, die zum Zweck einer ernsthaften Diskussion angenommen wer-
den muss.**’

Habermas erklédrt nun — wenn auch sehr zuriickhaltend —, dass eine Ableitung
des Universalisierungsgrundsatzes »U< aus diesen Voraussetzungen moglich ist.

Wenn wir, nach diesen kursorischen Erlduterungen und vorbehaltlich genauerer Analysen,
die von Alexy vorldufig aufgestellten Regeln akzeptieren, verfiigen wir, in Verbindung mit
einem schwachen, d.h. nicht-prijudizierten Begriff von Normenrechtfertigung, iiber hinrei-

chend starke Priimissen fiir die Ableitung von >U¢.**°

Damit ist die Begriindungskonzeption im Sinne von Habermas abgeschlossen
und der Universalisierungsgrundsatz >U< kann anschlieBend auf den Grundsatz
»D«< reduziert werden. Dieser besagt »dall nur die Normen Geltung beanspruchen
diirfen, die die Zustimmung aller Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen
Diskurses finden (oder finden kénnten)«**".

4.4 Der Status der habermasschen Begriindungskonzeption und
seine Differenzen zur Transzendentalpragmatik Apels

Berticksichtigt man ausschlie8lich die habermasschen Aussagen zu den Merkma-
len der Diskursethik und die universalistische Tradition der kantischen Ethik,
kann der Eindruck entstehen, Habermas vertrete eine der apelschen Konzeption
vergleichbare Letztbegriindung. Dem widersprechen allerdings die Aussagen
Habermas’ zur Moglichkeit und Notwendigkeit einer Letztbegriindung der Dis-
kursethik®*?, seine Position im Positivismusstreit, der methodische Status der

347 Ebd. S.97.

348 Vgl. Habermas, Wahrheitstheorien.

349 Habermas will mit der Darstellung dieser Regeln keineswegs behaupten, dass je-
der Sprechakt nur dann tatséchlich als ein solcher bezeichnet werden kann, wenn
die extrahierten Voraussetzungen faktisch erfiillt werden. Insofern Habermas die-
se Argumentatlonsprasupposmonen als Diskursregeln bezeichnet, ist damit kei-
neswegs eine Ubereinstimmung mit einem Regelbegriff ausgesprochen, der sich
auf den Begriff des Spielens bezieht. Vgl. ebd. S. 101.

350 Ebd. S. 102.

351 Ebd. S. 103.

352 Vgl. Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 88.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 185

Universalpragmatik und nicht zuletzt die Kritik von Habermas an Apels Begriin-
dungskonzeption. Durch diese Kritik werden die Differenzen zwischen beiden
Philosophen sehr deutlich und sie erleichtert zugleich, die Position von Habermas
zum Metaphysikproblem zu erfassen. Sie soll daher im Folgenden néher betrach-
tet werden.

Habermas stellt zunichst fest, dass Apel der Philosophie durch das Diskurs-
prinzip ein Fundament aufgezeigt zu haben glaubt, dass jeder weiteren Fallibilitét
entzogen ist. »Apel glaubt ndmlich, dem philosophischen Denken mit der Zu-
stindigkeit fiir das Diskursprinzip einen nicht-hintergehbaren archimedischen
Punkt der Selbstreflexion sichern zu kénnen.«’> Dass Habermas sich der An-
nahme einer solchen Nichthintergehbarkeit verweigert, wurde bereits im Zu-
sammenhang der Auseinandersetzung mit Dieter Henrich deutlich. Die dort vor-
gelegte Definition metaphysischen Denkens lédsst sich nun anhand der Debatte
mit Apel noch genauer fassen. Von Apels »Restfundamentalismus«’>* unter-
scheiden Habermas vor allem zwei Aspekte: die Einstellung zum Verhéltnis von
praktischer und kommunikativer Vernunft (1) und die Einschitzung des Status
transzendentaler Argumente (2).

Zu (1): Argumentationsregeln und Handlungsnormen

In dem Kapitel »Letztbegriindung als Konsequenz der Frage »Was soll ich
tun«?« wurde bereits darauf hingewiesen, dass Apel die transzendentalpragmati-
schen Kommunikationsvoraussetzungen mit einer praktisch-moralischen Geltung
fiir das einzelne Subjekt verbindet. Die bereits erwihnte Frage an dieser Stelle
lautete, inwiefern die impliziten moralischen Regeln der Argumentation die Ver-
pflichtung zur Handlung nach diesen Regeln iiberhaupt beinhalten. Diese Kritik
kann als Variante des naturalistic fallacy-Vorwurfs beschrieben werden: nach der
Humschen Einsicht, der zufolge aus Fakten keine Normen abgeleitet werden
konnen, ist es nicht moglich, aus dem Faktum der impliziten Akzeptanz von Ar-
gumentationsregeln ein moralisches Sollen abzuleiten.’> Apel reagiert auf dieses
Argument mit dem Verweis auf drei Aspekte des transzendentalen Charakters
der Regelakzeptanz. Diese Akzeptanz sei demnach erstens kein empirisches Fak-
tum, sondern zdhle vielmehr zu den Moglichkeitsbedingungen der Feststellung
empirischer Fakten selbst.**® Zweitens weist Apel erneut auf den Umstand hin,

353 Ebd. S. 190.

354 Ebd.; Zur Verwendung des Begriffs y)Fundamentalismus< bei Habermas siehe auch
Habermas, Jirgen: »Fundamentalismus und Terror«, in: Ders. Der gespaltene
Westen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2004, S. 17.

355 Vgl. dazu auch Apel, Karl-Otto: »Sprechakttheorie und transzendentale Sprach-
pragmatik zur Frage ethischer Normen, in: Ders. Auseinandersetzungen. In Er-
probung des transzendentalpragmatischen Ansatzes, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1998, S. 281 —412.

356 Dass selbst die Feststellung empirischer Fakten von Kommunikations- und Ar-
gumentationsregeln abhéngig sein soll, geht auf eine komplexe Argumentation der
Sprachphilosophie zuriick, die hier nicht genauer dargestellt werden kann. Siche

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

dass die moralischen Grundnormen zu den Bedingungen der Mdoglichkeit von
Argumentation iiberhaupt gehoren und schlieflich auch darauf, dass schon die
Moglichkeit ein Selbstverstindnis zu entwickeln von diesen Normen abhéngig
ist. Hieraus zieht Apel eine wichtige Schlussfolgerung:

Daraus folgt m.E., daB der Akzeptierung der moralischen Grundnorm selbst der modale
Charakter des Sollens zukommt — unter der Bedingung allerdings, daf3 die Fragen der philo-
sophischen Grundlagendiskussion — ja iiberhaupt irgendwelche Fragen — sinnvoll gestellt

werden sollen.>’

Habermas fasst dies zusammen, in dem er erklért, dass Apel »die Bindungskraft
des normativen Gehalts dieser Argumentationsvoraussetzungen sogleich in ei-
nem starken, deontologisch verpflichtenden Sinne [interpretiert]« und daher die
These vertrete, »aus der reflexiven Vergewisserung dieses Gehalts direkt Grund-
normen — wie die Pflicht zur Gleichbehandlung oder das Gebot der Wahrhaftig-
keit — ableiten zu konnen«’™®. Da Habermas im Gegensatz zu Apel allerdings
zwischen praktischer und kommunikativer Vernunft unterscheidet, stehen ihm
die begrifflichen Mittel zur Verfiigung, diesen Schritt zu bestreiten. Fiir ihn kon-
nen die in kommunikatives Handeln eingelassenen, normativ gehaltvollen Regeln
nicht per se als handlungsregulierende Normen aufgefasst werden.

Ich gestehe, daB ich diese umstandslose Extrapolation von Anbeginn nicht habe nachvoll-
ziehen konnen. Es ist ndmlich keineswegs selbstversténdlich, da3 Regeln, die fiir die Argu-
mentationspraxis als solche konstitutiv und daher innerhalb von Diskursen unausweichlich
sind, auch flir die Regulierung auferhalb dieser unwahrscheinlichen Praxis verbindlich
bleiben.’

Habermas setzt das Wort »umstandslos« deshalb kursiv, weil er die Verbindung
von Kommunikationsvoraussetzungen mit praktisch handlungsleitenden Regeln
keineswegs prinzipiell bestreiten will. Auch er geht davon aus, dass die von je-
dem Sprecher vorgenommenen Idealisierungen eine Bedeutung fiir das morali-
sche Verhalten des Sprechers haben, spricht allerdings nur von einer »schwach
transzendentalen Notigung«’®®. Diese schwache Notigung trete dem Sprecher al-
lerdings keineswegs als »priskriptives >Muf« einer Handlungsregel«*®' entgegen.
Grundlage dieser Fehleinschitzung seitens Apels ist nach Ansicht Habermas’ die

dazu vor allem Tugendhat, Vorlesungen zur Einfiihrung in die sprachanalytische
Philosophie.

357 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 416.

358 Habermas, Jiirgen: »Zur Architektonik der Diskursdifferenzierung. Kleine replik
auf eine grole Auseinandersetzunge, in: Ders. Zwischen Naturalismus und Reli-
gion. Philosophische Aufsitze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005, S. 49.

359 Ebd. S. 50.

360 Habermas, Erldauterungen zur Diskursethik, S. 191.

361 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 187

Gleichsetzung von kommunikativer und praktischer Vernunft: zwar ist auch Ha-
bermas der Ansicht, dass die praktische Vernunft als Autoritit handlungsleiten-
der Gesetzgebung auftreten muss, doch unterscheidet er die kommunikative Ver-
nunft klar von der praktischen und entzieht jener damit zugleich die alleinige Zu-
standigkeit fiir die Konstituierung handlungsleitender Normen. »Die kommuni-
kative Vernunft ist nicht wie die praktische Vernunft per se eine Quelle fiir Nor-
men richtigen Handelns.«**

Wie bereits erldutert, stellt der normative Aspekt fiir Habermas nur einen
spezifischen Geltungsanspruch kommunikativer Vernunft dar — die Diskursethik
versteht sich als Theorie dieses speziellen Geltungsanspruchs. Normativitdt ist
fiir Habermas ein Aspekt von Rationalitdt und beide »iiberschneiden sich auf
dem Feld der Begriindung von moralischen Einsichten«’®. Die Bedeutung der
drei weiteren Geltungsanspriiche und ihre Bedeutung im Zusammenhang des Ra-
tionalitdtsbegriffs hat Habermas in der Theorie des kommunikativen Handelns
ausformuliert.

Zu (2) Der Status transzendentaler Argumente: for the time being.
Damit wird gleichzeitig deutlich, dass auch der Status transzendentaler Argu-
mente, ja der Status der Sprache als solcher zwischen Apel und Habermas strittig
ist. Durch eine transzendentalpragmatische Analyse ldsst sich nach Ansicht von
Habermas zwar die faktische Nichtverwerfbarkeit kommunikativer Prasuppositi-
onen nachweisen, diese hat aber erstens keinen direkt verpflichtenden Charakter
fir Handlungsanweisungen und ist zweitens aufgrund ihrer engen Verbindung
mit der kommunikativen Interaktion auch nicht vor strukturellen Verdanderungen
geschiitzt. Denn »der Nachweis der faktischen Nichtverwerfbarkeit von normativ
gehaltvollen Prasuppositionen einer mit unserer soziokulturellen Lebensform in-
tern verschrinkten Praxis steht gewi3 unter dem Vorbehalt der Konstanz dieser
Lebensform«®®, d.h. die Notwendigkeit mit der der kommunikativ Handelnde
unter dem normativen Gehalt der Kommunikationsvoraussetzungen steht, kann
nur solange als giiltig bezeichnet werden, wie sich diese Lebens- und Kommuni-
kationsform nicht strukturell verdndert. So konnen wir Habermas zufolge nur da-
von sprechen, dass es derzeit keine Alternative zu den Annahmen der transzen-
dentalpragmatischen Argumentation gibt.*®®

Es wurde schon darauf hingewiesen, dass Habermas bereits im Positivismus-
streit die Ansicht vertreten hat, dass »die Kriterien, anhand deren jeweils Uber-
einstimmung erzielt werden kann, selber abhéngig von dem Prozef [sind], den
wir als einen Proze$ zur Erzielung von Konsensus auffassen«’®. Es besteht dem-
nach ein reziprokes Konstitutionsverhiltnis von Normen und Sprache, das nicht

362 Ebd.

363 Ebd. S.192.

364 Ebd. S. 194.

365 Vgl. Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 105.
366 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, S. 254.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

im Sinne von Apel als unhintergehbar bezeichnet werden kann. Zwar ist es auch
nach Ansicht von Habermas méglich, durch eine Analyse, die sich an der Me-
thode der Universalpragmatik orientiert, eine Differenzierung unterschiedlicher
Explikationsebenen vorzunehmen (»know how«/«know that«) und Habermas
gibt auch wie bereits angefiihrt zu, dass »Beobachtungen stets ein Wissen von
etwas Partikularem [bedeuten], wihrend das Regelbewusstsein kategoriales Wis-
sen enthéilt<<367, doch letztendlich bleibt fiir Habermas die Rekonstruktion kom-
munikativer Verstdndigung und ihrer impliziten Regelstruktur trotz der innerhalb
der Rekonstruktion unterschiedenen Ebenen, fallibel. Daher sei an dieser Stelle
noch einmal auf ein wichtiges, oben bereits erwéahntes Zitat verwiesen.

Die Rekonstruktion allgemeiner und notweniger Prasuppositionen, unter denen sich sprach-
und handlungsfahige Subjekte miteinander tiber etwas in der Welt verstandigen — diese Er-
kenntnisbemiithung des Philosophen ist nicht weniger fallibel als alles iibrige, was dem ldu-
ternden und zermiirbenden Prozef der wissenschaftlichen Diskussion ausgesetzt wird und —

for the time being — stand hlt.>®

Aus diesen Griinden spricht Habermas in Bezug auf seine eigene Begriindung der
Ethik auch von einem >schwach transzendentalen Arguments, das im Gegensatz
zu Apels starker transzendentaler Argumentation steht.

Will man daher das Ergebnis des dritten Teils allgemein zusammenfassen, so
kann man sagen, dass jener eigentiimliche, zwischen Geist und Materie verortete
Status der Sprache, den bereits Dieter Henrich als den Versuch einer »dritten Ka-
tegorie« bei Habermas kritisiert hat, letztendlich so doppeldeutig nicht ist. Zwar
versucht Habermas die Unterscheidung zwischen »know how« und »know that«
durch die Rede von einer ontologischen Ebenendifferenz stark zu machen, letzt-
endlich kann der Sprache aufgrund der Analyse im dritten Teil jedoch nur ein
empirischer Status zuerkannt werden.*®’

Damit wird auch deutlich, weshalb Habermas eine Letztbegriindung der
Ethik nicht fiir moglich hilt.*’® Letztendlich finden die Differenzen von Haber-

367 Habermas, Was heiflt Universalpragmatik, S. 191f.

368 Habermas, MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, S. 129f.

369 Dews ist der Ansicht, dass die Sprache als dritte Kategorie entweder »eine vermit-
telnde Rolle zwischen Intelligiblem und Phanomenalem, Transzendentalem und
Empirischem [spielt]«. In diesem Fall, »entsteht — wie bei Aristoteles’ Argument
des »>dritten Mannes< — das Problem der Verbindung zwischen dem mittlerem
Term und den duBeren Termen, oder aber die dritte Kategorie wird zu weit ausge-
dehnt, um einleuchtend zu sein«. (Dews, Naturalismus und Anti-Naturalismus bei
Habermas, S. 870.) An dieser Stelle wird nun behauptet, dass Habermas die Spra-
che durchaus als »natiirliches Phanomenc« begreift, aber dennoch hofft, ihr eine
vermittelnde Rolle zuschreiben zu konnen. Diese Interpretation widerspricht nicht
der Bezeichnung »dritte Kategorie, sie setzt allerdings einen anderen Schwer-
punkt als es in der Lesart von Peter Dews geschieht.

370 Vgl. Habermas, Erldauterungen zur Diskursethik S. 195. Die Frage, wieso Haber-
mas eine Letztbegriindung nicht fiir notig hélt, ist damit allerdings nicht beantwor-

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 189

mas und Apel ihren Ausgangspunkt im unterschiedlichen Philosophiebegriff der
beiden Denker. Obwohl beide in ihrem Werk eine Transformation der kantischen
Philosophie vorgenommen haben, ist Habermas der Auffassung, dass Apel mit
seinem eigenen Entwurf den Aufgabenbereich der Philosophie zwar einerseits
beschranken mochte, ihr aber dennoch bzw. gerade deshalb einen infalliblen Gel-
tungsanspruch zu sichern versucht.

Dieser [der apelschen, Anm. dch] >Transformation der Philosophie« liegt die Idee zugrunde,
daf} sich die substantiellen Gehalte der Metaphysik heute nur noch in der Form wissen-
schaftlicher Globalhypothesen, die einen falliblen Status haben, bewihren kénnen, wihrend
die transzendentale Reflexion auf die Bedingungen objektiv giiltiger Erfahrung und Argu-
mentation iiberhaupt einen Bereich genuin philosophischer Erkenntnis einschlief3t, die, sel-
ber infallibel, die Voraussetzungen des Fallibilismus erklart — und insofern Letztbegriin-

dungsanspriichen geniigt.®”!

Die Gegeniiberstellung von Philosophie und Einzelwissenschaften gehort nach
Habermas zum Erbe der Bewusstseinphilosophie und ist, wie er weiter erklért, in
dieser Form heute nicht mehr aufrechtzuerhalten, da die Philosophie aus metho-
dischen Griinden in komplexe Kooperationen mit dem Wissenschaftssystem ein-
gelassen ist. Seiner Ansicht nach hat »das fallibilistische BewuBtsein der Wissen-
schaften [...] lingst auch die Philosophie ereilt«’’. In dieser Uberzeugung ist
auch Habermas’ Hinweis auf den methodischen Status der Universalpragmatik,
sowie auf die Fallibilitit der Rekonstruktion von Kommunikationsvoraussetzun-
gen insgesamt begriindet.

5. Resultate

Im Folgenden werden die bisherigen Uberlegungen noch einmal im Hinblick auf
die Leifrage zusammengefasst und ausgewertet. Um zu verdeutlichen, was Ha-
bermas unter dem Begriff »Metaphysik« versteht, wurden im ersten Teil zu-
néchst vier, von Habermas selbst genannte Merkmale metaphysischen Denkens
eingefiihrt: Identitdtsdenken, Idealismus, bewusstseinsphilosophisches Denken
und starker Theoriebegriff. Teil II und III der Arbeit stellen eine detaillierte Aus-
einandersetzung mit den beiden letzten Aspekten dar: mit welchen theoriestrate-
gischen Mitteln versucht Habermas diese Elemente metaphysischen Denkens in
seiner eigenen Philosophie zu iiberwinden, auf welche Theoretiker nimmt er Be-
zug und welche Konsequenzen hat sein Vorgehen fiir seinen eigenen Ansatz?

tet. Diese These kann letztlich nur unter Bezugnahme auf Habermas’ Rechtstheo-
rie beantwortet werden, was fiir den vorliegenden Zusammenhang jedoch keine
Rolle spielt. Vgl. Habermas, Faktizitiat und Geltung.

371 Habermas, Erlauterungen zur Diskursethik, S. 192.

372 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 247.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Auch wenn das Vorgehen Habermas’ dabei unter verschiedene Bezeichnungen
subsumiert werden kann (Detranszendentalisierung, Neusituierung der Vernunft,
sprachpragmatische Transformation der kantischen Ethik etc.), ist im vorliegen-
den Zusammenhang aber vor allem eine, zumindest fiir die Uberwindung der
Bewusstseinsphilosophie untibersehbare Naturalisierungstendenz von grofter
Bedeutsamkeit. Wichtig ist allerdings ebenfalls, dass Habermas die metaphysi-
schen Aspekte auflosen mochte, ohne dabei die transzendentale in eine rein em-
pirische oder rein naturalistische Fragstellung zu transformieren. Daher spricht er
auch immer wieder von der Notwendigkeit der Vereinigung von Kant und Dar-
win. Zu diesem Zweck entwickelt Habermas in seinen neueren Schriften das
Konzept des so genannten »schwachen«’” bzw. »weichen«’’* Naturalismus.

Die im Teil II der Arbeit behandelte Auseinandersetzung Habermas’ mit der
Bewusstseinsphilosophie wurde mit der Habermas-Henrich Debatte eingeleitet:
Habermas wirft Henrich hier vor, einen inakzeptablen Infallibilismus zu vertre-
ten, der gleichzeitig zeige, dass Henrich sich nicht vom metaphysischen Denken
verabschiedet habe. Dabei stellte sich heraus, dass im Zentrum der Differenzen
der Begriff des Selbstbewusstseins steht. Es musste also analysiert werden, wie
sich Habermas eine nachmetaphysische Rekonstruktion dieses Begriffs vorstellt
und welche Konsequenzen diese Rekonstruktion nach sich zieht. Bemerkenswert
war zunidchst, dass diese Begriffsrekonstruktion nicht ohne das Verstindnis der
Kombination von philosophischen und soziologischen Analysen nachzuvollzie-
hen ist. Die Verbindung, oder besser: Verkopplung beider Aspekte fiir die Ent-
wicklung des Selbstbewusstseinsbegriffs und seine gesamte Theorie kann als sys-
tematische Reaktion Habermas’ auf die eigene Metaphysikkritik interpretiert
werden: behauptet Habermas auf philosophischer Ebene mit Mead, dass die Pha-
nomene Geist, Identitit und Individualitéit nicht jenseits sozialer, speziell sprach-
licher Strukturen denkbar sind, so analysiert er in der Theorie des Kommunikati-
ven Handelns unter anderem unter Bezug auf Max Weber den Verlauf der Ver-
dnderung dieser Strukturen und verdeutlicht, welche Herausforderungen diese
Strukturverdnderungen fiir den Identitéts- und Selbstbewusstseinsbegriff bedeu-
ten. Habermas’ Bestreben, die zu analysierenden Phédnomene auf eine empirische
Ausgangssituation zuriickzufiihren, zeigt sich damit nicht erst im Teil III. der Ar-
beit, sondern bereits im Zusammenhang der Diskussion um den Selbstbewusst-
seinsbegriff: einerseits an dem Versuch, die Ausgangssituation der Individualitit
im strukturellen Zusammenhang moderner Gesellschaften soziologisch fassbar
zu machen. Andererseits, und dies bildet den Schwerpunkt des zweiten Teils,
wird die empirische Orientierung vor allem an der Ubernahme der naturalisti-
schen Aspekte der meadschen Theorie fiir den Selbstbewusstseinsbegriff deut-
lich. Auf die eher kurzen Darstellungen der soziologischen Aspekte (II.1. Ratio-
nalisierung und Individuum bei Jiirgen Habermas) folgte daher eine detaillierte

373 Vgl. Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung.
374 Vgl. Habermas, Freiheit und Determinismus.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 191

Darstellung der systematischen Bedeutung Meads. Diese wurde zunéchst fiir das
Paradigmenmodell von Habermas vorgestellt (I1.2. Mead als Philosoph des Para-
digmenwechsels), um anschlieBend die Details der habermasschen Bezugnahme
auf Mead zu verdeutlichen (I.3. Individuierung durch Vergesellschaftung).
Daraus ergab sich, was ich in Kapitel I1.4. als »Sdkularisierung des Selbstbe-
wusstseins« bezeichne. So wird deutlich, dass die Naturalisierungsstrategie fiir
das nachmetaphysische Projekt von Habermas im Ganzen eine systematisch emi-
nente Bedeutung hat; aufgrund des Einflusses, den Meads Ethikentwurf’” auf die
praktische Philosophie von Habermas’ hat, konnen allerdings gleichzeitig die
Auswirkungen dieser Strategie auf die Diskursethik sehr gut dargestellt werden.
Ein Ziel des zweiten Teils ist es daher, aufzuzeigen, dass durch die Naturalisie-
rung neue Herausforderungen fiir die Diskursethik entstehen, welche sich in
Form spezifischer Konsequenzen der naturalistischen Argumentationsstrategien
darstellen. In der Kritik an Habermas (I1.5. Kritik und Ausblick) wurde daher da-
rauf hingewiesen, dass diese Konsequenzen mit einigen moralphilosophischen
Stellungnahmen der Diskursethik, wie sie erst im Teil III. der Arbeit detaillierter
dargestellt werden’’®, nicht vereinbar sind. Eine These des zweiten Teils kann
damit folgendermaflen zusammengefasst werden: Habermas versucht, die von
ihm selbst als metaphysisch bezeichneten Selbstbewusstseinskonzeptionen der
Bewusstseinsphilosophie bis hin zu Dieter Henrich mit einer Kombination aus
soziologischen und naturalistischen Argumentationsstrategien zu tiberwinden.

Speziell die naturalistischen Aspekte fithrten dann zu einer Kritik an Haber-
mas, aufgrund derer zwar der Versuch, die Metaphysikkritik in der eigenen The-
orie kohdrent zu verarbeiten nicht als gescheitert angesehen werden muss, die
aber zu moralphilosophischen Konsequenzen fiihrt, denen Habermas nicht zu-
stimmen kann, da sie im Widerspruch zu seinen, in der Diskursethik entwickelten
Ansichten stehen.*”’

Teil III der Arbeit stellt sich dann als Ausformulierung der habermasschen
Auseinandersetzung mit dem vierten Metaphysikmerkmal, dem starken Theorie-
begriff dar. Hier wird besonders deutlich, dass Habermas versucht, die Differen-
zierungen der kantischen Transzendentalphilosophie in Form einer deflationier-
ten Begrifflichkeit zu retten, um so den metaphysischen Anspriichen der kanti-
schen Ethik zu entgehen, ohne ihre Erkenntnisse preisgeben zu miissen. Um zu
erldutern, wie Habermas diesen Anspruch zu realisieren versucht, wurde die Dis-
kursethik (als Theorie von Habermas und Apel) zundchst als moderne Form der
Moralphilosophie mit ihren systematischen Fragestellungen (III.1.) und sprach-

375 Vgl. zur meadschen Ethik vor allem Joas, Praktische Intersubjektivitit, S. 120ff.

376 Die Notwendigkeit dieser systematisch nachgelagerten Darstellung ergibt sich aus
der Orientierung an den vier Merkmalen und ist auch im Hinblick auf die dadurch
mogliche primére Darstellung Meads gerechtfertigt.

377 Ich lasse hier die Kritik, die im Kapitel II. 5.1 »Der Zirkel des habermasschen An-
satzes: Selbstbezug als Bedingung der Moglichkeit von Naturalisierung« darge-
stellt wurde, auB3er Acht.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

philosophischen Grundlagen (III1.2.) vorgestellt. AnschlieBend wurden die
sprachphilosophischen Grundlagen der Diskursethik in ein Verhéltnis zur Meta-
physikkritik gebracht (II1.3.), was konkret durch eine Darstellung ihrer Merkmale
(II1.3.1) und Grundbegrifte (II1.3.2) sowie eine Erorterung des Verhiltnisses der
Diskursethik zur kantischen Ethik (II1.3.3) geleistet wurde. Damit waren gleich-
zeitig die Ausgangsbedingungen fiir eine Explikation der Begriindungskonzepti-
on bei Habermas und Apel geschaffen (II1.4.). Diese Explikation verfolgte den
Zweck, zu analysieren, inwiefern die Begriindungskonzeption von Habermas
nicht seiner eigenen Metaphysikkritik am starken Theoriebegriff unterliegt.
Zunichst wurde daher die transzendentalpragmatische Letztbegriindungskonzep-
tion von Apel ndher dargestellt (II1.4.1), um dieser anschlieBend die universal-
pragmatische Begriindungskonzeption von Habermas gegeniiberzustellen
(I11.4.2). Fiir die verfolgte Absicht war diese Gegeniiberstellung instruktiv, da im
Kontrast zur Einstellung Apels der Standpunkt Habermas’ besonders gut deutlich
wird. Auf dieses Kapitel folgte eine abschlieBende Erorterung der Begriindungs-
konzeption von Habermas (I11.4.3), in der die Abgrenzung seiner Konzeption ge-
geniiber Apel noch einmal konkretisiert und ausgewertet wird.

Die Ablehnung eines starken Theoriebegriffs als Merkmal metaphysischen
Denkens, flihrt bei habermas im Gegensatz zu Apel zu einer, wenn nicht Anglei-
chung so doch Anndherung der Philosophie an den empirischen Forschungspro-
zess’ ™ Im Gegensatz zu Apel, der zeigen mochte, dass bestimmte Bedingungen
des Diskurses nicht ohne performativen Widerspruch bestritten werden kénnen
und daraus die Schlussfolgerung zieht, dass bestimmte Voraussetzungen absolute
Geltung haben miissen, mochte Habermas zeigen, dass auf der methodischen
Ebene der Datenerhebung Fallibilismus unverzichtbar ist. Dies wurde hier als
»Methodenfallibilismus« der Universalpragmatik bezeichnet und an der Bezug-
nahme Habermas’ auf die Begrifflichkeit Searles verdeutlicht. Hinsichtlich der
Letztbegriindung besteht damit ein erheblicher Unterschied zwischen Habermas
und Apel. Habermas lehnt jede Form von Letztbegriindung ab. Er tut dies, weil
Letztbegriindung seiner Ansicht nach einem Theoriebegriff entspricht, der meta-
physisch ist. In diesem Vorgehen liegt zugleich die Berechtigung, auch im dritten
Teil von einem >methodischen Naturalismus< bei Habermas zu sprechen.’””
Natiirlich soll damit nicht behauptet werden, dass sich in dem Vorgehen von
Apel und Habermas keine Uberseinstimungen finden lassen. Immerhin kniipfen
beide an den amerikanischen Pragmatismus sowie an die kantische Ethik an und
versuchen daraus, eine neue, den Herausforderungen der Moderne gewachsene
Ethik des Diskurses zu entwickeln. Nicht nur in dieser Hinsicht steht Habermas
Apel natiirlich viel ndher als dem Kritischen Rationalismus. Eine detailliertere
Darstellung der Differenzen zwischen Habermas und dem Kritischen Rationa-
lismus wurde auflerdem bereits im Kapitel »Der Positivismusstreit« vorgelegt:

378 Habermas, Die Philosophie als Platzhalter und Interpret.
379 Vg. oben »Einleitung. Zur Verwendung des Begriffs >Naturalismus««.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 193

hier wurde deutlich gemacht, dass Habermas keineswegs die Einstellung des Kri-
tischen Rationalismus teilt, der das Ganze als System behandelt und nicht begrei-
fen mochte, »daB es unvermitteltes Wissen nicht gibt«’™. In diesem letzten Punkt
offenbart sich eine weitere Uberseinstimung zwischen Apel und Habermas einer-
seits und eine entscheidende Differenz zwischen dem Kritischen Rationalismus
und Habermas’ Philosophie andererseits. Es ist dies der Versuch, die transzen-
dentale Fragestellung auch nach der Detranszendentalisierung nicht génzlich auf-
zugeben.®™' In Bezug auf die Frage nach der Begriindungskonzeption ethischer
Sollgeltung manifestiert sich dieser Unterschied unter anderem in der (von mir so
genannten) Datenontologie®®?. Weder Albert noch Popper nehmen eine Differen-
zierung der Daten nach ihrer »ontologischen Stufe«’® vor. Habermas verdeut-
licht hier, dass sich aus der Erkenntnis, eine Letztbegriindung sei nicht moglich,
nicht von selbst die Notwendigkeit des Komplementaritétssystems ergebe, wel-
ches behauptet, ethische Entscheidungen seien reine Privatsache. Habermas ent-
spricht, wie auch sein Entwurf der Diskursethik zeigt, damit der Kritik Apels an
der Privatisierung der Moral, ohne allerdings die einzige Alternative in einer
Letztbegriindungskonzeption zu sehen: Habermas Zwischenposition ist vielmehr
der Versuch, einen unterschiedlichen Gewissheitsstatus von »beschreiben« und
»verstehen«, »beobachten« und »rekonstruieren«, »know how« und »know that«
zu verteidigen, ohne einen metaphysischen Anspruch des Verstehens, des Rekon-
struierens oder des knowing that zu behaupten. Das rekonstruierte Regelbewusst-
sein bezeichnet er daher auch als kategoriales Wissen, womit er ihm eine &hnli-
che Bedeutung gibt, wie Searle den konstitutiven Regeln. Habermas’ Ansicht
nach ist dieses Wissen jedoch nicht hinreichend, um eine letzte Begriindung mo-
ralischer Sollgeltung abzuleiten, denn erstens konne sich die Methode der Daten-
erhebung und mit ihr das Ergebnis dndern und zweitens konnten sich auch die
Daten dndern, was, aufgrund des Zirkels von Datenerhebung und Analyse, eben-
falls zu verinderten Ergebnissen fithren wiirde.”** »Auch wahre Aussagen kon-
nen nur die Erkenntnismoglichkeiten realisieren, die uns durch soziokulturelle

Lebensformen iiberhaupt erffnet werden.”® »Die Kritik an Apel wurde in dieser

380 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, S. 239.

381 Vgl. Habermas, Wege der Detranszendentalisierung.

382 Mit »Datenontologie« soll nicht ausgedriickt werden, dass Habermas jeder Form
von Daten einen ontologischen Status zuschreibt. Der Begriff bezieht sich viel-
mehr auf die Unterscheidung einer konstituierten von einer konstitutiven Datene-
bene.

383 Ebd. S. 191.

384 Dass sich nach Ansicht von Habermas die Daten und ihre Strukturen dndern kon-
nen, widerspricht nicht direkt der »Datenontologie« Habermas’, denn diese be-
hauptet lediglich, dass wenn Daten analysiert wurden, eine Unterscheidung zwi-
schen ihnen selbst und den sie konstituierenden Regeln getroffen werden kann.
Allerdings ist die Rede von einem unterschiedlichen ontologischen Status der Da-
ten in diesem Zusammenhang zumindest missverstindlich — was weiter unten
noch erldutert wird.

385 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 16.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Hinsicht unter anderem anhand des Begriffs der institutionellen Tatsache bei
Searle verdeutlicht.

Beziiglich der Begriindungsproblematik kann mit Gerhard Schonrich behaup-
tet werden, dass es sich letztendlich nur noch um eine »quasi empirische Gel-
tung«’*® moralischer Normen handelt, denn Habermas’ Methodenfallibilismus
hat zur Konsequenz, dass in prinzipieller Hinsicht nicht mehr von einer absoluten
moralischen Sollgeltung gesprochen werden kann. Schonrich hat dies in seiner
Publikation Kategorien und transzendentale Argumentation vorziiglich deutlich
gemacht: Im vierten Teil rekapituliert er zunéchst die Struktur verschiedener
transzendentalpragmatischer Letztbegriindungskonzeptionen, um anschlieBend
den Status der bei Apel angeblich letztbegriindeten Regeln am Beispiel des Sta-
tus der Substanzkategorie in Humes Zweifel zu verdeutlichen.

So konnte man zwar zeigen, dafl der Versuch, die Substanzkategorie zu bestreiten, auf die
Beanspruchung eines gerade Aufzuhebenden hinauslduft, aber iiber die Notwendigkeit, d.h.
den Status dieser Substanzkategorie, ist damit nicht mehr ausgesagt, als dafl ohne diese An-
nahme Erfahrung nicht méglich ist. Allgemein formuliert: Ohne die Regel funktioniert das
durch die Regel konstituierte Spiel nicht. Die Regel selbst konnte auch eine faktische

sein.®®’

Schonrich will damit deutlich machen, was hier fiir das Verhiltnis von Sprache
und moralischen Implikationen gezeigt wurde: die Tatsache, dass Sprache nur
mit den in Anspruch genommenen moralischen Implikationen realisierbar ist,
sagt ausschlieBlich etwas tiber die Unmoglichkeit der Realisierbarkeit einer fakti-
schen Sprache ohne moralische Implikationen aus, es ldsst sich damit jedoch
nicht gleichzeitig zeigen, dass diese Implikationen letztbegriindet sind. Vielmehr
ist zutreffend, was Schonrich in Bezug auf Hans Lenk verdeutlicht: »wenn etwas
nicht ohne Selbstwiderspruch bestritten und ohne petitio principii deduktiv be-
griindet werden kann, dann handelt es sich um die Form einer petitio tollendi
(und nicht schon der Letztbegriindung), in der ein gerade Aufzuhebendes bean-
sprucht wird«’®. Mit dieser Argumentationsstrategie kann aber der Zweifel eines
radikalen Skeptikers nur in der Hinsicht widerlegt werden, als man ihm zeigen
kann, dass er bestimmte normative Regeln »schon immer« in Anspruch nimmt,
nicht aber, dass der Status dieser Regeln letztbegriindet ist.”* Worauf sich das
transzendentalpragmatische Letztbegriindungsargument mithin stiitzt, ist die
Alternativiosigkeit der bereits in Anspruch genommenen Sprachstruktur.’”’ Daher
sei auch die These Rortys »the only good >transcendental argument is a

386 Schonrich, Gerhard: Kategorien und transzendentale Argumentation. Kant und die
Idee einer transzendentalen Semiotik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981, S.
200.

387 Vgl. ebd. S. 190.

388 Ebd. S. 191.

389 Vgl. ebd. S. 193.

390 Vgl. ebd. S. 166ff.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 195

sparasitism argument«®®' insofern zutreffend, als damit die Zweischneidigkeit
des transzendentalpragmatischen Arguments verdeutlicht werden konne. »Einmal
schreibt es [Rortys Diktum, Anm dch] die Rolle des transzendentalen Arguments
auf den Nachweis des parasitdren Charakters jeder skeptischen Position fest. [...]
Zum anderen aber verhilt sich der transzendentale Proponent selbst parasitir.«***
Habermas selbst scheint mit dieser These iibereinzustimmen, denn er zitiert die
Einschitzung Schonrichs selbst, ohne sie in irgendeiner Form zu kritisieren.”* So
verortet sich Habermas also mit seinem Versuch, die transzendentale Logik
Kants nicht aufzugeben, aber dennoch ohne metaphysische Riickendeckung zu
operieren zwischen zwei starken Positionen: Transzendentalphilosophie und Na-
turalismus. Durch sein Konzept des »schwachen Naturalismus« hat Habermas in
einer Aufsatzsammlung von 1999°** deutlich gemacht, dass er sich in Hinblick
auf Probleme der theoretischen Philosophie mehr und mehr in Richtung natura-
listischer Argumentationsstrategien bewegt. Im Anschluss wird dieses Konzept
ndher vorgestellt und auf das hier herausgearbeitete Problem des Konflikts von
Naturalismus und praktischer Philosophie bezogen.

6. Schwacher Naturalismus als Problemlésung?

Auf das Konzept des »schwachen« bzw. »weichen Naturalismus« bei Habermas
wurde bereits mehrfach hingewiesen; im Folgenden soll genauer untersucht wer-
den, wie Habermas mit dieser Konzeption sein Ziel, zwischen Transzendental-
philosophie und starkem Naturalismus zu vermitteln, umsetzen will. Damit soll
zum einen die habermassche Verwendungsweise des Naturalismusbegriffs ver-
standlicher gemacht werden. Zum anderen ist die Konzeption eines schwachen
Naturalismus aber zugleich eine konsequente Weiterentwicklung friitherer Positi-
onen von Habermas: die Auseinandersetzung mit ihr soll daher auch zeigen, ob
sie die hier geduBerte Kritik autheben oder zumindest relativieren kann.

Da Habermas seinen Ansatz in Ubereinstimmung mit dem allgemeinen Ent-
stehungskontext des Naturalismus aus epistemologischer Perspektive beschreibt,
wird das Konzept auch hier zunéchst in diesem erkenntnistheoretischen Zusam-
menhang vorgestellt. Die Bezugnahme auf die diskursethisch ausgerichtete Fra-
gestellung der Arbeit kann anschlieBend sehr kurz durchgefiihrt werden, da sich
herausstellen wird, dass das Konzept des schwachen Naturalismus mit dem im
zweiten und dritten Teil analysierten Vorgehen von Habermas im Groflen und
Ganzen tibereinstimmt und daher die hier geduBerte Kritik auch auf dieses Kon-
zept zutrifft.

391 Rorty, Richard: »Verificationism and Transcendental Arguments«, in: Nous 5
(1971), S. 10.

392 Schonrich, Kategorien und transzendentale Argumentation, S. 199f.

393 Vgl. Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 106.

394 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 16.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Grundlegend fiir die epistemologische Deflationierung der kantischen Trans-
zendentalphilosophie und ihre Vereinigung mit Darwin ist, dass die transzenden-
talen Erkenntnisbedingungen nicht mehr in einer, Zeit und Raum enthobenen
Sphédre unumginglicher, subjektiver Erkenntnisvoraussetzungen verortet werden,
sondern sich als konstitutives Produkt des potentiell verdnderbaren Bereichs der
materiellen Zusammenhénge des Daseins zu erkennen geben — sie sind nur noch
»de facto unvermeidliche Bedingungen«®®. Die generelle Herausforderung einer
Vereinigung von Kant und Darwin beschreibt Habermas folgendermaf3en:

Schon der klassische Pragmatismus hatte Kant mit Darwin in Einklang bringen wollen.
Nach der Auffassung von G.H. Mead und John Dewey sind die detranszendentalisierten
Bedingungen problemlosenden Verhaltens in Praktiken verkorpert, die fiir unsere naturge-
schichtlich entstandenen soziokulturellen Lebensformen als solche charakteristisch sind.
Dann muf aber die transzendentale Fragestellung, ohne ihr Spezifisches einzubiifien, eine

Fassung erhalten, die mit einer naturalistischen Sicht vereinbar ist.**®

Obwohl sich Habermas selbst in der pragmatischen Tradition einer »Deflatio-
nierung der kantischen Begrifflichkeit«’®’ verortet, ist er, wie die vorliegende Ar-
beit versucht hat, deutlich zu machen, nicht bereit, die Differenzierung von trans-
zendentaler und empirischer Fragestellung zugunsten letzterer aufzugeben. Im
Zusammenhang des Programms eines schwachen Naturalismus stellt sich dieses
Vorgehen als Substitution des transzendental-idealistischen Erkenntnisbegriffs
durch ein pragmatisches (Lern-)Verstindnis dar’”®: Erkenntnis ist nicht mehr die
Leistung eines, von vornherein mit erkenntniskonstituierenden Kategorien und
Anschauungsformen ausgestatteten Subjekts, sondern eine Funktion von Lern-
prozessen, welche innerhalb der Lebenswelt angeeignet und angewendet werden.
»Aus pragmatistischer Sicht ergeben sich >Erkenntnisse< aus der intelligenten
Verarbeitung performativ erfahrener Enttiuschungen.«’”’

Vergleichbar der Detranszendentalisierung jener Kluft von mundus sensibilis
und mundus intelligibilis zur Spannung, die »sich in der faktischen Kraft kontra-
faktischer Unterstellungen innerhalb der kommunikativen Alltagspraxis selber
bemerkbar macht«*®, verlagert sich das Interesse der Analyse also von der Struk-
tur der konstitutiven Erkenntnisbedingungen des Subjekts auf die Details der re-
ziproken Verhiltnisse von Lernprozess und Lebenswelt.*”! Dieser Lernprozess

395 Ebd. S. 19. Vgl. dazu auch die Uberlegungen zum Staus der Sprache bei Haber-
mas im Teil III. der vorliegenden Arbeit.

396 Ebd.S. 17.

397 Ebd.S. 19.

398 Vgl. dazu auch Joas, Praktische Intersubjektivitit, S. 143ff.

399 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 21.

400 Ebd. Habermas, Treffen Hegels Einwéinde gegen Kant auch auf die Diskursethik
zu, S. 20.

401 Zum Begriff der Lebenswelt siche auch folgende Literatur: Husserl, Edmund: Ge-
sammelte Schriften, Bd. 8 (Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Philosophie), E. Stroker (Hg.), Hamburg: Meiner 1992. Schiitz,

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 197

vollzieht sich an einer »objektiven Welt«, die Habermas im Sinne des Pragma-
tismus als notwendige pragmatische Voraussetzung eines jeden praktisch enga-
gierten Aktors versteht. »Sie [die Sprachbenutzer, Anm. dch] unterstellen ge-
meinsam eine objektive Welt als Totalitét der Gegenstinde, die {iberhaupt be-
handelt oder beurteilt werden konnen.«**? Die Lebenswelt bildet zu dieser objek-
tiven Welt das soziale Pendant.*”® Auf diese Unterscheidung von objektiver Welt
und Lebenswelt bezieht Habermas nun jene, auch in der Universalpragmatik be-
handelte Differenzierung von Beobachten und Verstehen: die (wie auch immer
gearteten) Entitdten der objektiven Welt treten demnach als Analysegegenstinde
der Naturwissenschaften, des Beobachtens in den Blick, die Entitdten der Le-
benswelt stellen das Erkenntnisinteresse der hermeneutisch orientierten Wissen-
schaften, des Verstehens dar. Entscheidend ist, dass Habermas diese Differenzie-
rung als deflationierte Version der Differenzierung von transzendentaler und em-
pirischer Erkenntnis begreift.

Diese Architektonik von »Lebenswelt< und >objektiver Welt« geht mit einem methodischen
Dualismus zwischen Verstehen und Beobachten zusammen. Darin findet die Unterschei-

dung zwischen transzendentaler und empirischer Erkenntnis gewissermaBen ihr Echo.***

»Schwacher Naturalismu«s bedeutet demnach nicht die Authebung der Transzen-
dentalphilosophie, sondern deren naturalistische Transformation: nicht mehr die
transzendentalen Bedingungen der Moglichkeit von Erkenntnis sind regelkonsti-
tuierend, sondern eine, durch Lernvorgénge konstituierte lebensweltliche Hinter-
grundstruktur, in die jedes Subjekt eingebunden ist. Die Tatsache, dass Habermas
die Bedeutung einer Ebenendifferenzierung der Erkenntnisbedingungen nicht
aufgeben will, unterscheidet ihn von den Vertretern stark naturalistischer Ansét-
ze: diese gehen von der methodischen Pramisse aus, dass die Differenzierung
von Beobachten und Verstehen zugunsten des Beobachtens aufgehoben werden
kann und soll. Es ist genau dieser Reduktionismus, den Habermas bestreitet. Roy
Bhaskar ist daher auch der Ansicht, dass Habermas sich durch seine Unterschei-
dung von natur- und sozialwissenschaftlicher Methode in die hermeneutische
Tradition von Schleiermacher iiber Kant, Dilthey bis Weber stellt.*”® »An anti-
naturalist tradition has posited a cleavage in method between natural and social
sciences, grounded in a differentiation of their subject-matters.«**® Die haber-

Alfred/Luckmann, Thomas: Strukturen der Lebenswelt. Tibingen: UTB 2003.
Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 171ff.

402 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 24

403 Vgl. dazu auch Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S.
1144f.

404 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 25.

405 Bhaskar, Roy: The Possibility of Naturalism. A Philosophical Critique of the Con-
temporary Human Sciences, London: Routledge 1998.

406 Ebd.S. 1.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

massche Philosophie wire demnach eher einer Tradition zuzuordnen, die man als
antinaturalistisch bezeichnen koénnte — diese Beschreibung prigt bis heute das
Bild von Habermas.

Andererseits wird mit der vorliegenden Arbeit auch nicht zum ersten Mal
auf einen problematischen Naturalismus bei Habermas hingewiesen: Auch Theo-
retiker, wie Dieter Henrich oder Peter Dews*"” weisen auf die ambivalente Selbst-
verortung der habermasschen Philosophie zwischen Naturalismus und Transzen-
dentalphilosophie hin: durch die naturalistische Deflationierung der kantischen
Begriftlichkeit auf der einen und das Festhalten an der Unterscheidung von Ver-
stehen und Beobachten auf der anderen Seite, sieht sich Habermas vor das Prob-
lem gestellt, die Unterscheidung von Beobachten und Verstehen in einer Art und
Weise zu beschreiben, die die Reduktion des einen auf das andere vermeidet oh-
ne dabei einer Riickkehr zur transzendental-metaphysischen Differenzierung das
Wort zu reden.

Der epistemische Dualismus darf nicht vom transzendentalen Himmel gefallen sein. Er
muss aus einem evolutiondren Lernprozess hervorgegangen sein und sich in der kognitiven
Auseinandersetzung von homo sapiens mit den Herausforderungen einer riskanten Umwelt
schon bewihrt haben. Die Kontinuitét einer Naturgeschichte, von der wir uns wenigstens in
Analogie zu Darwins natiirlicher Evolution eine Vorstellung, wenn auch noch keinen theo-
retisch befriedigenden Begriff machen kénnen, sichert dann — iiber die epistemische Kluft
zwischen der naturwissenschaftlich objektivierten Natur und einer intuitiv immer schon
verstandenen, weil intersubjektiv geteilten Kultur hinweg — die Einheit eines Universums,

dem die Menschen als Naturwesen angehren.**®

Das Zitat ist aus verschiedenen Griinden sehr aufschlussreich. Vor allem die bei-
den Kursivsetzungen weisen auf Probleme hin, die mit der in Teil II erorterten
Kritik in direkter Verbindung stehen: eine der Kritiken war, dass der Status mo-
ralischer Sollgeltung aus der meadschen Konzeption nicht in der gleichen Weise
rekonstruiert werden kann, wie es fiir das Verstindnis moralischen Handelns in
der Diskursethik notwendig wire. Die Rede vom »Hervorgehen« des transzen-
dentalen Dualismus und vom »analogischen« Verstindnis der Evolutionstheorie
weist darauf hin, dass auch bei Habermas ein Bewusstsein fiir diese Anschluss-
problematik vorhanden ist.*” Der Ausdruck »Hervorgehen« bezieht sich auf den
Begrift der »Emergenz«, den Habermas an vergleichbaren Stellen auch direkt
verwendet''’, und der schon bei Mead eine systematische Bedeutung entfaltet,
um die Entstehung spezifischer Phinomene aus dem Naturzusammenhang zu er-
kléren.

407 Vgl. Dews, Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas.

408 Habermas, Freiheit und Determinismus, S. 881.

409 Interessanterweise verwendet Habermas den Analogiebegriff an folgenden Stelle
ebenfalls: Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wen-
de, S. 17. Habermas, Freiheit und Determinismus, S. 39.

410 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 72.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 199

Dies macht es ihm [Mead, Anm. dch] méglich, jede Erfahrung iiberhaupt als Schritt der Na-
tur aufzufassen: der kreative Charakter der menschlichen Intelligenz ist nicht Gegensatz zur
Natur, sondern deren Resultat und Teil! Der Begriff, in dem diese Auffassung sich kristalli-

sierte, war der der »emergence<.*!!

Das Ergebnis aus Teil II kann nun auch folgendermaflen formuliert werden: die
von Habermas eingenommene Zwischenposition zeitigt zumindest aufgrund der
Auswirkungen auf den Selbstbewusstseinsbegriff ethische Folgen, die Habermas
nicht akzeptieren kann, da diese gerade jenen Folgen entsprechen, die er selbst
am Konzept eines starken Naturalismus kritisiert. Grund fiir diese Folgen sind
die, auch durch einen schwachen Naturalismus nicht einddimmbaren Konsequen-
zen der Naturalisierung.

Bemerkenswerterweise weist Habermas auch selbst auf die schwerwiegenden
Folgen der Deflationierung hin:

Der Abstieg vom urspriinglichen zum deflationierten Verstdndnis des Transzendentalen hat
erhebliche Konsequenzen. Wenn die transzendentalen Regeln nicht langer etwas intelligib-
les auBerhalb der Welt sind, mutieren sie zum Ausdruck kultureller Lebensformen und ha-
ben einen Anfang in der Zeit. Das hat (1) die Konsequenz, dass wir fiir die transzendental
ermdglichte Erfahrungserkenntnis nicht mehr ohne weiteres »Allgemeinheit< und »Notwen-
digkeit¢ also Objektivitit beanspruchen konnen. Und (2) miissen die transzendentalen Be-
dingungen fiir einen epistemischen Zugang zu Welt als etwas in der Welt begriffen wer-

den4]2

Dieses Zitat liest sich wie eine Zusammenfassung wichtiger Punkte des zweiten
und dritten Teils unter erkenntnistheoretische Perspektive — die ethischen Konse-
quenzen werden allerdings auch an dieser Stelle nicht beriicksichtigt.

Die Rolle der Sprache betreffend wurde im dritten Teil verdeutlicht, dass die
Moglichkeit einer Ebenendifferenzierung im Sinne von Verstehen und Beobach-
ten, »know that« und »know how« zwar auch nach der Detranszendentalisierung
gegeben ist, ihr Status aber nicht transzendentalphilosophisch begriffen werden
darf. In epistemologischer Hinsicht ist eine Deduktion der Kategorien, wie man
sie bei Kant findet, fur Habermas keine Option mehr und auch die in der Ethik
wichtige Zwei-Welten-Lehre bleibt fiir Habermas ein Relikt metaphysischen
Denkens und wird im Sinne der Detranszendentalisierung transformiert. Damit
erfiillt Habermas zwar seinen eigenen, durch die Metaphysikkritik aufgestellten
Anspruch, verliert aber die Moglichkeit eine bestimmte Form des moralischen
Verhaltens als alternativlos auszuzeichnen (naturalistic fallacy). Das bei Apel
unhintergehbare, Letztbegriindungsanforderungen gentigende Medium »Spra-
che«, wird nach der Deflationierung der Transzendentalphilosophie durch den
schwachen Naturalismus bei Habermas zu einer »empirisch allgemeine[n] Form

411 Joas, Praktische Intersubjektivitit, S. 173.
412 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 27.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

der Kommunikation [...], fiir die es in keiner bekannten Lebensform eine Alter-
native gibt«*"’ — zumindest nicht bisher.

Auch die im zweiten Teil ausgearbeitete Kritik muss im Zusammenhang, der
im Zitat angesprochenen Deflationierung der transzendentalen Begrifflichkeit
verstanden werden: Habermas beschreibt die Probleme, die sich durch eine natu-
ralistisch-pragmatische Rekonstruktion des Selbstbewusstseinsbegriffs ergeben,
als die Paradoxie, »intersubjektive Ermoglichungsbedingungen von Erfahrung
iiberhaupt ihrerseits empirisch zu erkliren«*'®. Eine radikal naturalistische Theo-
rie, wie die Willard van Quines 16st dieses Problem durch einen nicht-transzen-
dentalphilosophischen Ansatz, in dem die Moglichkeit und Notwendigkeit der
Unterscheidung von Beobachten und Verstehen negiert und letzteres auf ersteres
reduziert wird. Durch diesen Reduktionismus wird gleichzeitig, wie von Zauber-
hand, das alte philosophische Problem der Vermittlung von Kausalitit und Frei-
heit »gelost«.

[...] Mit dem methodischen Dualismus zwischen der verstehenden Rekonstruktion unserer
Lebenswelt einerseits, der Erkldrung von Vorgéngen in der objektiven Welt andererseits
verschwindet zudem die paradoxe Aufgabe, die >Innenansicht« der transzendental begriffe-
nen Praktiken der Lebenswelt mit der »AufBenansicht« ihrer kausal erkldrten Genese zusam-

menzubringen.*'®

Die Konsequenzen, die aus diesem Konzept resultieren, sind fiir Habermas inak-
zeptabel. Ein entscheidender Einwand ist die Objektivierung normativer Aspekte
sozialen Verhaltens. »Die naturalistische Fortsetzung der empirischen Tradition
fordert jedoch ihren Preis — ndmlich eine objektivistische Angleichung unserer
normativen Praktiken an die beobachtbaren Ereignisse in der Welt.«*'®

In dieser Objektivierung liegt flir Habermas die Achillesverse des strengen
Naturalismus, da dieser dem normativen Selbstverstindnis sprach- und hand-
lungsfahiger Subjekte widerspreche, denn diese »konnen gar nicht umhin, sich in
ihrem Denken und Tun nach Normen zu richten und von Griinden affizieren zu
lassen«.*'” Habermas ist daher der Ansicht, dass »der strenge Naturalismus [...]
an der kognitiven Dissonanz zwischen dem gut nachpriifbaren Selbstverstindnis
von kompetenten Sprechern und einer kontraintuitiven, riicksichtslos revisionisti-
schen Selbstbeschreibung [scheitert]«*'®. Damit duBert Habermas selbst eine Kri-
tik am strengen Naturalismus, die derjenigen &hnelt, die hier im zweiten Teil ge-
geniiber der von Habermas vertretenen Verkopplung des Selbstbewusstseinbe-

413 Ebd. S. 29.

414 Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 30f.
415 Ebd. S. 33.

416 Ebd.

417 Ebd. S. 34.

418 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 201

Selbstbewusstseinbegriffs mit den naturalistischen Uberlegungen von G.H. Mead
herausgearbeitet wurde.

Zusammenfassend kann das Konzept des schwachen Naturalismus folgenderma-
Ben rekonstruiert werden*'’: zunichst erklirt Habermas, dass die epistemologi-
schen Voraussetzungen des Naturalismus im Szientismus griinden, der seinen
systematischen Ausgangspunkt seinerseits im reprisentationalistischen Modell
der Erkenntnis findet.**° Dieses Modell méchte Habermas, wie weiter oben be-
reits erwihnt, durch ein pragmatistisches Verstandnis von Erkenntnis ersetzen (1.
und 2. Schritt), welches davon ausgeht, dass die Erkenntnis keine transzendenta-
len Ermoglichungsbedingungen kennt, sondern vielmehr Folge eines (phylogene-
tischen) Lernprozesses ist (3. Schritt), anhand dessen sich zugleich die Unter-
scheidung von duflerem und innerem Weltverstindnis (Beobachten/Verstehen)
legitimieren lésst.

1. Schritt: Ablosung des Naturalismus vom Szientismus
Anforderung/Implikation: Aufgabe des repriasentationalistischen Modells der Er-
kenntnis

2. Schritt: Ersetzung des représentationalistischen Modells der Erkenntnis durch
das pragmatistische Modell der Erkenntnis

3. Schritt: in diesem pragmatistischen Modell der Erkenntnis ist der schwache
Naturalismus in Form einer evolutiondren Lerntheorie enthalten

Das Konzept eines »schwachen Naturalismus« bedeutet bei Habermas allgemein
gesprochen also eine Naturalisierung der Erkenntnisbedingungen bei gleichzeiti-
ger Aufrechterhaltung einer Differenz der Erkenntnisebenen. Habermas versucht
damit eine Zwischenposition zwischen strengem Naturalismus auf der einen und
metaphysischer Transzendentalphilosophie auf der anderen Seite einzunehmen.

Wenn man diesen pragmatistischen Begriff von Erkenntnis zugrunde legt, bietet sich ein
Naturalismus an, der die transzendentale Differenz zwischen Welt und Innerweltlichem —
der Detranszendentalisierung zum Trotz — intakt ldsst. Diese Auffassung beruht auf einer
einzigen metatheoretischen Annahme: dass »unsere< — im Rahmen soziokultureller Lebens-
formen mdoglichen — Lernprozesse vorgédngige >evolutiondre Lernprozesse«, die ihrerseits
die Strukturen unserer Lebensformen hervorgebracht haben, in gewisser Weise nur fortset-

zen.*!

419 Vgl ebd. S. 36f.

420 Da es fiir die Leitfrage der Arbeit nicht von Interesse ist, wird an dieser Stelle
nicht darauf eingegangen, inwiefern diese Darstellung des Naturalismus durch
Habermas angemessen ist. Vergleiche dazu Keil/Schnadelbach, Naturalismus.

421 Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 37.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Hat man das Programm des »schwachen Naturalismus« bei Habermas erst ein-
mal in dieser Form rekonstruiert, so wird deutlich, dass er in der Ausarbeitung
seines Selbstbewusstseinsbegriffs und der Bezugnahme auf Mead genau dieses
Programm bereits en detail durchgefiihrt hat. Demnach trifft jedoch die bisher
geiibte Kritik trifft also auch auf das Konzept des schwachen Naturalismus zu
und wird durch dieses keineswegs aufgehoben.

Auch der Status der Sprache, der im dritten Teil behandelt wurde, lisst sich
nun zu dem Konzept des schwachen Naturalismus in ein Verhéltnis setzen: er er-
féhrt das gleiche Schicksal, wie der naturalisierte Selbstbewusstseinsbegriff und
wird zum quasi-empirischen Konstitutionsmedium normativer Implikationen he-
rabgestuft. Auch wenn sich mit dem Konzept von Habermas eine nachkantische
Unterscheidung von »know how« und »know that« aufrechterhalten lasst, so fin-
det diese ihre begriffliche Ausarbeitung nicht mehr in einer transzendentalen As-
thetik oder Logik, sondern in einer evolutionstheoretischen Lerntheorie, durch
die sich konstitutive von regulativen Regeln unterscheiden lassen.

Es ldsst sich nun unter zwei Primissen, deren Berechtigung im Verlauf der Ar-
beit bereits deutlich gemacht wurde, folgendes festhalten:

I. vorausgesetzt, die hier im zweiten Teil geduBerte Kritik an der auch bei
Habermas vorhandenen Objektivierungen des normativen Selbstverstindnisses
ist zutreffend (siehe Kapitel IL.5. Kritik und Ausblick) und

II. vorausgesetzt, die Bezugnahme des Konzepts des schwachen Naturalis-
mus auf das Konzept der »evolutioniren Lernprozesse« ldsst die, im Zusammen-
hang des Meadbezugs gedullerte Kritik auch fiir den schwachen Naturalismus
wirksam werden (siehe vorliegendes Kapitel weiter oben), dann ldsst sich
schlussfolgern,

dass sich die angebliche Alternative des »schwachen Naturalismus« der glei-
chen Kritik gegentibergestellt sicht, die Habermas selbst am »strengen Natura-
lismus« {ibt. Habermas reproduziert demnach in gewisser Hinsicht das Problem
des strengen Naturalismus, will aber gleichzeitig an einer kategorialen Unter-
scheidung zwischen weltlichem und innerweltlichem Wissen festhalten. Denn
nur so sieht er, vollig zu Recht, eine Moglichkeit, das normative Selbstverstind-
nis der Subjekte begrifflich einzuholen.

Fiir die Universalpragmatik und den »quasi-empirischen«*** Status der Spra-
che hat diese Kritik folgende Konsequenzen: insofern Sprache einen rekonstru-
ierbaren evolutiondren Ursprung hat, gilt zwar tatsdchlich, dass eine Letztbe-
griindung nicht moglich ist, allerdings gilt dann fiir die normativen Implikationen
der Sprache auch, dass sie — selbst wenn eine Differenzierung zwischen regel-
konstituierender Sprache und parole moglich ist — durchaus im Sinne eines rein
anpassungstheoretischen Verhaltens rekonstruiert werden koénnen. Damit fehlt
dem habermasschen Kommunikationsbegriff aber gerade jene Sphire spezifi-

422 Vgl. oben.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 203

scher Moralitit, die Kant noch aufgrund seiner Unterscheidung von mundus in-
telligibilis und mundus sensibilis behaupten konnte.

Letztendlich ist das habermassche Argument gegen den strengen Naturalis-
mus ein reductio-Argument: folgt man den Aussagen des strengen Naturalismus,
so ergibt sich daraus eine begriffliche Beschreibung der sozialen Verhiltnisse,
die das Selbstverstindnis der Subjekte nicht einholen kann. Der strenge Natura-
lismus ist demnach nicht akzeptabel. Problematisch bleibt allerdings, dass sich
Habermas in seinem eigenen Konzept dem gleichen oder zumindest einem &hnli-
chen Argument gegeniiber sicht.

Es liegt daher folgender Schluss nahe: Legt man den Metaphysikbegriff von
Habermas zugrunde, so kann tatséchlich behauptet werden, dass seine Theorie
nicht mehr mit metaphysischen Implikationen operiert. Die nach Habermas’ An-
sicht metaphysischen Begriffe wie der Selbstbewusstseinsbegriff der Bewusst-
seinsphilosophie und die moralphilosophische Letztbegriindungskonzeption von
Kant bis Apel werden bei Habermas einer (schwachen) Naturalisierung unterzo-
gen. Habermas sieht jedoch nicht, dass seine Konzeption des schwachen Natura-
lismus, genau jene Konsequenzen nach sich zieht, die er selbst beim strengen Na-
turalismus berechtigterweise kritisiert. Da Habermas versucht, eine Objektivie-
rung des normativen Selbstverstindnisses der Menschen zu vermeiden, liegt der
Schluss nahe, dass er in dieser Hinsicht seinem eigenen Anspruch nicht gerecht
wird.*?

Das weitere Vorgehen sollte sich daher an dem von Habermas vorgegebenen
Versuch orientieren, das moralphilosophische Selbstverstindnis der Subjekte
einzuholen, ohne dabei einerseits die metaphysischen Grundlagen der kantischen
Begrifflichkeiten zu iibernechmen und ohne andererseits die, das moralische
Selbstverstindnis verfehlende Objektivierung des modernen Naturalismus voran-
zutreiben. Das anschlieBende Kapitel wird sich mit moglichen Alternativen aus-
einandersetzen.

423 Habermas, Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wen-
de, S. 33.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.

Access


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Hegel: Urspriinge des habermasschen

Naturalismus und mégliche Alternativen

Im Zusammenhang der Darstellung des habermasschen Metaphysikbegriffs wur-
de bereits darauf hingewiesen, dass Hegels Philosophie fiir Habermas am Beginn
der Moderne steht. Nach Ansicht von Habermas hat Hegel die »Selbstvergewis-
serung der Moderne« als erster zum »Grundproblem seiner Philosophie«' erho-
ben. Bisher wurde vor allem George Herbert Mead als Philosoph des Paradig-
menwechsel in den Mittelpunkt gestellt, da durch die Untersuchung der haber-
masschen Bezugnahme auf Mead die Auswirkungen des Naturalismus auf die
Diskursethik besonders deutlich werden. Habermas legt eine solche Interpretati-
on durch seine Analyse der meadschen Philosophie in der Theorie des kommuni-
kativen Handelns auch selbst nahe. Auf der Suche nach den philosophischen Ur-
spriingen einer Uberwindung der Subjektphilosophie und einer moglichen Alter-
native fiir die naturalistische Interpretation des Paradigmenwechsels wird aller-
dings deutlich, dass auch ein anderer Philosoph fiir Habermas von entscheidender
Bedeutung ist: Georg Friedrich Hegel. Habermas hat dies bereits 1968 in seinem
berithmten Aufsatz Arbeit und Interaktion begriindet und in einem jiingeren Auf-
satz mit dem Titel Wege der Detranszendentalisierung’ ereut bekriftigt. Arbeit
und Interaktion 16ste nach dem Erscheinen vor allem auf Seiten der Marxisten
Kritik an der These aus, dass Arbeit und Interaktion letztendlich in keiner Weise
aufeinander reduzierbar seien. Damit greift Habermas nicht nur wichtige Aspekte
einer spezifischen Marxinterpretation an, sondern legt bereits in diesem frithen
Text die Grundlagen fiir eine Kritik an bestimmten Thesen der Frankfurter Schu-
le, die ihren Ausdruck vor allem in der Dialektik der Aufkldrung gefunden haben.

Habermas unterscheidet parallel zu den drei Potenzen des Geistes bei Hegel
drei verschiedene Formen des Bewusstseins: das namensgebende (Sprache), das

1 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 26.
2 Habermas, Wege der Detranszendentalisierung. Von Kant zu Hegel und zuriick.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

listige (Arbeit) und das anerkannte (Familie) Bewusstsein.” AnschlieBend bringt
er die einzelnen Potenzen in ein Verhiltnis zueinander® und analysiert, welche
Verhiltnisbestimmungen sich daraus ergeben. Von besonderem Interesse ist da-
bei fiir ihn das Verhiltnis des listigen zum anerkannten Bewusstsein, von Arbeit
zu Interaktion. Die entscheidende Parallele beider Begriffe liegt im Aspekt der
Anerkennung: Arbeit ist als Ursprung der hergestellten Produkte, deren Aus-
tausch rechtlicher Normierung (Vertrag) unterworfen wird, die Quelle wechsel-
seitiger rechtlicher Anerkennung der Subjekte als Besitzer. Damit flihrt die Ar-
beit zur rechtlichen Institutionalisierung sittlicher Anerkennung.’ Letztendlich ist
die habermassche Verhéltnisbestimmung von Arbeit und Interaktion fiir die vor-
liegende Absicht aber zweitrangig. Wichtig ist vielmehr, inwiefern Arbeit und In-
teraktion Hegel als den urspriinglichen Philosophen des Paradigmenwechsels
auszeichnet und ob der Text einen Hinweis darauf gibt, welche Bedeutung der
junge Hegel fiir die Entstehung des schwachen Naturalismus bei Habermas hat.

Hegel wird zunichst als entscheidender Philosoph bei der Suche nach einer
begrifflichen Uberwindung des subjektphilosophischen Kardinalproblems, der
Zirkularitdt des Selbstbewusstseinsbegriffs, vorgestellt.

Hegels Dialektik des SelbstbewuBtseins iiberschreitet das Verhéltnis der einsamen Reflexi-
on zugunsten des komplementdren Verhiltnisses sich erkennender Individuen. Die Erfah-
rung des SelbstbewuBtseins gilt nicht langer als urspriinglich. Sie ergibt sich vielmehr fiir
Hegel aus der Erfahrung der Interaktion, in der ich mich mit den Augen des anderen Sub-
jekts sehen lerne. Das Bewuftsein meiner selbst ist Derivat einer Verschrankung der Pers-
pektiven. Erst auf der Basis wechselseitiger Anerkennung bildet sich Selbstbewuftsein, das
an der Spiegelung meiner im BewuBtsein eines anderen Subjektes festgemacht werden
muB.®

In diesem Zitat sind einige der entscheidenden Kritikpunkte am bewusstseinsphi-
losophischen Paradigma, die im vorliegenden Text im Zusammenhang der Be-
zugnahme von Habermas auf Mead detailliert behandelt wurden, bereits enthal-
ten, und Hegel wird als der erste Philosoph prisentiert, der diese Problematik er-
kannt und Lésungsvorschlige erarbeitet hat. Noch Kant bringe die »Grunderfah-
rung der Reflexionsphilosophie«’ in der transzendentalen Einheit der Apperzep-
tion zum Ausdruck und ist damit fiir Habermas ein Vertreter der Subjektphiloso-
phie. Bei Fichte lieBen sich zwar Ansitze einer Uberwindung der folgenreichen
Ich-Zentriertheit der Reflexionsphilosophie entdecken, letztendlich scheitere aber

3 Namensgebendes und anerkanntes Bewusstsein konnen unterschieden werden, weil
bei Hegel Sprache nicht mit Kommunikation gleichzusetzen ist. Vgl. Habermas,
Arbeit und Interaktion, S. 24.

4 Vgl ebd. S. 32ff.
5 Ebd.S.43.
6 Ebd.S.13.
7 Ebd.S. 12.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. HEGEL: URSPRUNGE DES HABERMASSCHEN NATURALISMUS | 207

auch er am Problem einer Begriindung des Ich.® Die hegelsche Philosophie stellt
fiir Habermas hingegen den ersten konstruktiven Entwurf zur Uberwindung der
aporetischen Struktur des Selbstbewusstseinsbegriffs in der Bewusstseinsphilo-
sophie dar. Hegel habe innerhalb des Deutschen Idealismus als erster erkannt,
dass nur durch die wechselseitige Beziehung von zwei Bewusstseinen Selbstbe-
wusstsein entstehen koénne. »Hegel hingegen tiberldft sich der Dialektik von Ich
und Anderem im Rahmen der Intersubjektivitit des Geistes, in dem nicht Ich mit
sich als einem Anderen, sondern Ich mit einem anderen Ich als Anderem kom-
muniziert.«’

Allerdings vertritt Habermas ein eher spezifisches Hegelverstdndnis: die dia-
gnostizierten Ankniipfungsmdoglichkeiten einer intersubjektiven Selbstbewusst-
seinstheorie sind seiner Ansicht nach ausschlielich in den Friihschriften Hegels,
speziell in der »Jenaer Philosophie des Geistes«, vorhanden. Zwischen den Friih-
und Spitschriften Hegels bestehe hingegen ein systematischer Bruch, der darin
bestehe, dass Hegel in den spéteren Schriften einen metaphysischen Begriff des
Absoluten entworfen habe, der keine konstruktiven Bezugsmoglichkeiten fiir ei-
ne nachmetaphysische und intersubjektivitdtstheoretische Philosophie mehr bie-
te.'” Noch zu Jenaer Zeiten habe Hegel diesen Begriff des Absoluten entwickelt
und damit die zuvor vorhanden Ansatzpunkte wieder zunichte gemacht.

Erst im Laufe der Jenaer Zeit verschafft sich Hegel mit dem ihm eigenen Begriff des abso-
luten Wissens eine Position, die es ihm erlaubt, iiber die Produkte der Aufkldrung [...] hin-
auszugehen, ohne sich an fremden Vorbildern zu orientieren. Mit diesem Begriff des Abso-
luten fillt Hegel allerdings hinter die Intuitionen seiner Jugendzeit zuriick: er denkt die
Uberwindung der Subjektivitit innerhalb der Grenzen der Subjektphilosophie.'!

Der spite Hegel unterliegt damit fiir Habermas demselben Verdikt, das er tiber
die restlichen Philosophen des bewusstseinsphilosophischen Paradigmas ver-
hingt hatte.'?

Worin aber bestehen die Ankniipfungsméglichkeiten der Jenaer Geistesphiloso-
phie nach Ansicht von Habermas im Detail? Entscheidend ist, dass Habermas
den Begriff »Geist« in den Jenaer Systementwiirfen nicht als Grundlage sondern
als Konsequenz der dialektischen Entwicklung versteht. Die drei Potenzen des
Geistes (Sprache/Gedichtnis, Arbeit/Werkzeug und Familie/Besitz) die Hegel
entwickelt, werden seiner Ansicht von Habermas als Konstitutions- und nicht Re-
flexionselemente des Geistes begriffen. Mit anderen Worten, fiir den frithen He-

8 Vgl oben.

9 Ebd.S. 12f.

10 Vgl.ebd. S. 9, S. 10.

11 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 33.

12 Angelegt sei der Umschlagspunkt deshalb bereits in der Jenaer Zeit, weil Hegel hier
genau wie spéter in der Enzyklopadie schon von einer »absoluten Identitét des Geis-
tes mit der Natur« (Habermas, Arbeit und Interaktion, 37) ausgegangen sei.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

gel bildet sich der Geist erst durch die Momente Sprache, Arbeit und Familie und
werde nicht bereits vorausgesetzt, um in der Reflexion auf seine hinter ihm lie-
genden Entwicklungsstationen zum absoluten Wissen vorzudringen. Gerade die-
se frithe dialektische Konstruktion beinhaltet fiir Habermas konstruktive Hinwei-
se fur eine nachmetaphysische Philosophie, in der auch der Selbstbewusstseins-
begriff unabhingig von den Pramissen der Bewusstseinsphilosophie ausgearbei-
tet werden kann. In der habermasschen Auslegung des hegelschen Bewusstseins-
begriffs der Jenaer Philosophie, zeigt sich besonders deutlich, dass die habermas-
sche Meadrezeption als eine Art naturalisierten Hegelverstindnisses beschrieben
werden kann. Die habermassche Auslegung der Jenaer Geistesphilosophie stellt
damit in gewisser Hinsicht die Weichen fiir das spéter von Habermas vertretene
Konzept des »schwachen Naturalismus«. Habermas gibt selbst einen Hinweis auf
diese Weichenstellung, wenn er erklirt, dass Mead in seinem Werk Geist, Identi-
tit und Gesellschaft die Einsicht Hegels unter den »naturalistischen Vorausset-
zungen des Pragmatismus«'® wiederholt.

Will man den Ubergang vom jungen Hegel zum pragmatisch-naturalistischen
Mead aus der Sicht von Habermas genauer verstehen, muss noch etwas detaillier-
ter auf die habermassche Interpretation der Jenaer Schriften eingegangen werden:
von besonderer Bedeutung ist dabei fiir die vorliegende Arbeit das habermassche
Verstdndnis der von Hegel beschriebenen Identitit von Einzelheit und Allge-
meinheit im Ich.'* Habermas erklirt, damit solle ausgedriickt werden, dass sich
ein Ich nur konstituieren konne, indem es die Fahigkeit, sich selbst nicht an ein
AuBeres zu verlieren (Moment der Allgemeinheit) mit der Fihigkeit sich gleich-
zeitig an diesem AuBeren (als Individuum) auszubilden (Moment der Einzelheit),
vermittelt.'> Diese Vermittlung findet im Fall der Storung des »sittlichen Gleich-
gewichts« ihren konkreten Ausdruck in dem fiir Hegels Philosophie so bedeut-
samen Kampf um Anerkennung'®: nur dadurch, dass die einzelnen Subjekte im
wechselseitigen Versuch ihre vereinzelte Bedeutsamkeit (Einzelheit) iber die
ebenso vereinzelte Bedeutsamkeit des Gegeniiber zu erheben, erkennen, dass die-
ser Versuch entweder in der wechselseitigen Vernichtung (»Tod«) kulminiert
oder ausschlie8lich durch die Anerkennung des Gegeniiber — und damit dem ge-
nauen Gegenteil der eigentlichen Absicht — geleistet werden kann, werde das
Bewusstsein zu der Einsicht gebracht, dass die Konstitution des Selbstbewusst-
seins nicht allein von ihm selbst, sondern ebenso von einem anderen Bewusstsein
abhingig ist.'” Diesen Entwurf versteht Habermas zugleich als Kritik am kanti-

13 Habermas, Arbeit und Interaktion, S. 19, Fu3note 10.

14 Siehe Hegel, Bd. 6 (Wissenschaft der Logik), S. 253.

15 Vgl. Habermas, Arbeit und Interaktion, S. 14

16 Zum Thema >Kampf um Anerkennung« siehe vor allem auch Siep, Ludwig: »Der
Kampf um Anerkennung. Zu Hegels Auseinandersetzung mit Hobbes in den Jenaer
Schriften«, in: Hegel-Studien 9 (1974), S. 155-207. Siep, Ludwig: Anerkennung als
Prinzip der praktischen Philosophie. Untersuchungen zu Hegels Jenaer Philosophie
des Geistes, Freiburg: Alber 1979. Honneth, Kampf um Anerkennung.

17 Vgl. Habermas, Arbeit und Interaktion, S. 18f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. HEGEL: URSPRUNGE DES HABERMASSCHEN NATURALISMUS | 209

schen Selbstbewusstseinsbegriff, der innerhalb der theoretischen Vernunft entwi-
ckelt wurde und demzufolge sich das Selbstbewusstsein des einzelnen Subjekts
ganz im Sinne der Bewusstseinsphilosophie durch Selbstreflexion konstituiert.
Dies habe fiir die praktische Philosophie Kants zur Folge, dass die vereinzelten
Subjekte das ethische Prinzip Kants (Kategorischer Imperativ) nur durch eine
»pristabilisierte Gleichschaltung«'® iiberhaupt anwenden kénnen. So nimmt Ha-
bermas bereits hier die diskursethische Kritik an der im Kategorischen Imperativ
implizierten Annahme, die Priifung von Handlungsmaximen kénne vom einzel-
nen Subjekt autonom durchgefiihrt werden, vorweg. Anschlieend kommt er gar
zu dem Schluss, dass »sich moralisches Handeln im Sinne Kants, mutatis
mutandis, als ein Spezialfall dessen dar[stellt], was wir heute strategisches Han-
deln nennen«'®. Habermas will damit sagen, dass die kantische Konstruktion eine
von intersubjektiven Verhiltnissen abstrahierte monologischen Maximenpriifung
vorschligt, in der die notwendige Uberpriifung der eigenen Einstellung am Wil-
len anderer durch eine an das zweckrationale Handeln angeglichene Struktur er-
setzt wird. So wird auch deutlich, dass die subjektphilosophische Fassung des
Selbstbewusstseinsbegriffs spezifische, fiir die Diskursethik inakzeptable moral-
philosophische Konsequenzen nach sich zieht, und dass Habermas der Ansicht
ist, Hegel habe als erster Philosoph einen Ausweg aus diesem ethischen Problem-
feld eroffnet. Der Kampf um Anerkennung ist dabei fiir Hegel elementarer Be-
standteil des »>Systems der Sittlichkeit<, das man als eine Form der sozialen
Grundstruktur intersubjektiver Verhéltnisse beschreiben kann. Hegel versucht
den Kampf um Anerkennung als konstitutives Element sozialer Verhéltnisse zu
beschreiben und 16st das Selbstbeziiglichkeitsproblem der Subjektphilosophie
nicht wie Kant innerhalb der theoretischen, sondern innerhalb der praktischen
Philosophie. »Die Grunderfahrung der Dialektik, die Hegel im Begriff des Ich
entfaltet, stammt jedoch, wie wir sehen, nicht aus dem Erfahrungsbereich des
theoretischen Bewusstseins, sondern des praktischen.«20

Hegel legt nach Ansicht von Habermas also die Grundlage fiir die Losung der
subjektphilosophischen Aporien, indem er den Losungsansatz in die praktische
Philosophie verlagert. Habermas kann daran anschlieBend die konstruktive Be-
deutung des Kampfes um Anerkennung als die sich in der realen Diskurssituation
manifestierende praktische Bedeutung des zwanglosen Zwangs des besseren Ar-
gumentes reinterpretieren. Er tibertrdgt damit die von Hegel analysierten und im-
plizit wirksamen Strukturen des sittlichen Verhiltnisses auf die Diskurssituation
und weist so bereits einige Zeit vor der Verdffentlichung der Theorie des kom-
munikativen Handelns auf den systematischen Stellenwert der Diskursethik fiir
seine Gesellschaftstheorie hin.

18 Ebd. S. 20.
19 Ebd. S. 21f.
20 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Sie [die Dialektik des Kampfes um Anerkennung, Anm. dch] rekonstruiert Unterdriickung
und Wiederherstellung der Dialogsituation als des sittlichen Verhiltnisses. In dieser Bewe-
gung, die allein dialektisch heiflen darf, tiben die logischen Bezichungen einer durch Gewalt
verzerrten Kommunikation selber praktische Gewalt.”!

Die entscheidende Differenz zwischen den Frith- und Spatschriften Hegels be-
steht nach Ansicht Habermas’ darin, dass Hegel den Geist in den Frithschriften
als jenes Medium begreife, innerhalb dessen die Vermittlung der Bewusstseine
oder, in der Terminologie Hegels, die Vermittlung von Einzelheit und Allge-
meinheit stattfinde.

Geist ist dann nicht das Fundamentum, das der Subjektivitdt des Selbst im Selbstbewultsein
zugrunde liegt, sondern das Medium, in dem ein Ich mit einem anderen kommuniziert und
aus dem, als einer absoluten Vermittlung, beide Subjekte wechselseitig sich erst bilden.*

Aus dem Zitat geht ebenfalls hervor, dass Habermas bereits in Arbeit und Inter-
aktion die Sprache als erste Potenz des Geistes im Sinne eines Konstitutionsme-
diums des Selbstbewusstseins begreift. Die Kommunikation ist selbst der Geist™,
innerhalb dessen sich die Subjekte miteinander verbinden und ihr Selbstbewusst-
sein ausbilden. Bereits die Position der Phdnomenologie des Geistes, derzufolge
sich der Geist in einzelnen Stadien »ausarbeitet« und in der Reflexion auf sich
selbst letztendlich zu einem absoluten Wissen gelangen kann, stellt nach Haber-
mas eine gegensitzliche Position zur Jenaer Zeit dar, da Hegel hier den Geist fiir
den Gang der Entwicklung bereits voraussetze, und ihn nicht als prozessuales
Medium bestimme, innerhalb dessen die dialektische Bewegung der Selbstbe-
wusstseinskonstitution erst stattfindet. Diese Einstellung bietet nach Ansicht von
Habermas keine Moglichkeit mehr, die diagnostizierten Aporien der Subjektphi-
losophie zu iiberwinden, da sie mit einem metaphysischen Begriff des Geistes
operiert, der beispielsweise keinen Ansatzpunkt fiir eine intersubjektive Trans-
formation des transzendentalen Subjekts mehr darstellt. Die »urspriingliche Ein-
sicht« die Hegel in der Jenaer Zeit entwickelt habe, bestehe darin, »daf3 Ich als
Selbstbewultsein nur begriffen werden kann, wenn es Geist ist, d.h. wenn es von
der Subjektivitdt zur Objektivitit eines Allgemeinen tibergeht, in dem auf der
Basis der Gegenseitigkeit die als nicht identisch sich wissenden Subjekte verei-
nigt sind«.”* Genau dieser Ubergang der Subjektivitit zur Objektivitit im Medi-
um der Sprache ist es, den Habermas spater mit Hilfe von Meads Sozialbehavio-
rismus naturalistisch dechiffrieren mdchte. Meads Theorie dient Habermas also
dazu, die urspriingliche Einsicht der Jenaer Geistesphilosophie fiir eine nachme-
taphysische Philosophiekonzeption verstindlich zu machen.

21 Ebd.S. 17.

22 Ebd.S. 13.

23 Vgl. ebd. S. 15.
24 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. HEGEL: URSPRUNGE DES HABERMASSCHEN NATURALISMUS | 211

Grundlegende Fragen fiir weitere Analysen

Habermas ist keineswegs der einzige Theoretiker, dessen Interpretation Hegels,
diesen zu einem Ideengeber fiir die Entstehung des philosophischen Naturalismus
werden ldsst. So entwirft auch Axel Honneth in seinem Buch Kampf um Aner-
kennung® eine Theorie, in der er die Lehre vom Kampf um Anerkennung beim
jungen Hegel durch die empirisch-naturalistische Sozialpsychologie Meads er-
weitert.”* Honneth macht sehr deutlich, dass es ihm darum geht, die metaphysi-
sche Tradition, in der sich Hegels Theorie der Anerkennung seine Ansicht nach
befindet”’, durch die empirisch verifizierbaren Thesen aktueller psychologischer
Theorien zu erweitern. Im Gegensatz zu Habermas interpretiert Honneth zwar
bereits die Jenaer Realphilosophie als Riickschritt gegeniiber den fritheren Schrif-
ten®®, letztendlich ist seine Strategie zumindest hinsichtlich der Bezugnahme auf
Mead der Habermas’ aber sehr dhnlich.

Einen weiteren Hinweis auf die Weichenstellung in Richtung Naturalismus
bei Hegel gibt auch Herbert Schniddelbach in seinem Buch Hegels praktische
Philosophie®. Er erklirt, dass sich die Kritik Hegels an der Verwendung grund-
legender philosophischer Begriffe bei seinen Vorgéngern auf die Abstraktion von
empirischen Aspekten beziehe. Diese Kritik habe zur Folge, dass zwischen den
transzendentalen und den empirischen Aspekten dieser Begriffe nicht mehr klar
unterschieden werden konne.

Hegel kann [...] anfiihren, da3 die kantischen und Fichteschen Begriffe »Ich¢, >BewuBtsein
iiberhaupt¢, >Intelligenz¢ usf. ohne >psychologische« Konnotationen gar nicht zu verstehen
sind und darum der Sache nach nicht als reine Prinzipien einer absoluten Philosophie gelten
konnen; in Wahrheit setzen sie — und darin gibt Hegel Schelling recht — Naturhaftes voraus.
Der Preis fiir diese Verdnderung ist, daf3 sich bei Hegel seitdem keine deutliche Unterschei-
dung zwischen dem transzendentalen Subjekt im Sinne Kants und Fichtes und dem endli-
chen empirischen Ich mehr ausmachen lisst.*

Damit spricht Schnéddelbach einen entscheidenden Punkt an: interpretiert man
Hegel im Sinne Habermas’, Honneths oder Schnédelbachs, so zahlt man fiir die
Abkehr von der metaphysischen Tradition bzw. der Bewusstseinsphilosophie den
Preis, »keine deutliche Unterscheidung zwischen dem transzendentalen Subjekt
im Sinne Kants und Fichtes und dem endlichen empirischen Ich« mehr vorneh-
men zu konnen. Die naturalistische Theoriebildung entpuppt sich aus dieser Per-
spektive als eine konsequente Weiterfithrung einer von Hegel angestoenen Ent-

25 Honneth, Kampf um Anerkennung.

26 Vgl. ebd. S. 114ff. (vor allem S. 121).

27 Vgl. ebd. S. 107ft.

28 Vgl. ebd. S. 55.

29 Schnidelbach, Herbert: Hegels praktische Philosophie. Ein Kommentar der Texte in
der Reihenfolge ihrer Entstehung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000.

30 Ebd. S. 144f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

wicklung. Will man also die von Habermas herausgearbeitete Bedeutung Hegels
fiir eine nachmetaphysische Philosophie und Ethik nicht génzliche aufgeben, so
muss folgende Frage beantwortet werden: Ist die naturalistische Konzeption von
Habermas’ eine konsequente, ja sich aus der Jenaer Philosophie Hegels notwen-
dig ergebende Interpretation der »urspriinglichen Einsicht« Hegels oder ldsst sich
diese Einsicht in einer anderen, nicht-naturalistischen Form fiir die Frage nach
dem Selbstbewusstseinsbegriff und dem Entwurf einer Ethik des Diskurses
fruchtbar machen?

Wire dies moglich, so bedeutete es, dass eine Uberwindung der bewusst-
seinsphilosophischen Aporien ohne naturalistische Argumentationsstrategien
moglich ist. Von hier aus lieBe sich dann eine, an nicht-naturalistischen Grund-
thesen orientierte Ethik entwerfen, die grundlegende Einsichten der habermas-
schen Diskursethik beibehilt, ohne die problematischen, zur Diskursethik im
Widerspruch stehenden Elemente eines wie auch immer schwachen Naturalismus
zu libernehmen.

Es ist hier weder moglich noch wire es der Aufgabenstellung der Arbeit ange-
messen, eine alternative Interpretation der Schriften des jungen Hegel auszuar-
beiten. Es soll daher abschlieBend nur auf einige Punkte hingewiesen werden, mit
denen sich diese alternative Auslegung meiner Ansicht nach zu beschiftigen hat.

1. Wichtig ist zundchst einmal die Hegelsche Kantkritik, in der sich die Ab-
sichten und Einfliisse Hegels iiber seinen gesamten Schaffenszeitraum verdich-
ten. Hegels Uberzeugung, dass Kants Philosophie einerseits zwar den Beginn der
Moderne kennzeichnet, zugleich jedoch die innere Zerrissenheit dieser Epoche
verstdrkt, anstatt zu versuchen, ihre Versohnung zu denken, ist eines der Grund-
motive hegelschen Denkens. In der Gegeniiberstellung der Begriffe »Moralitdt«
und »Sittlichkeit«, mit der sich auch Habermas beschiftigt hatSI, findet dieses
Grundmotiv seinen Ausdruck. Die Methode, die Hegel in der Auseinanderset-
zung mit Kant wéhlt, wird von Habermas als Detranszendentalisierung beschrie-
ben und ist, wie bereits dargestellt, fiir ihn der Beginn einer Entwicklung, in der
sich das Selbstverstindnis der Moderne auszudriicken beginnt. Schnidelbachs
Hinweis auf die schwierige Unterscheidung transzendentaler und empirischer
Aspekte bei Hegel steht insofern stellvertretend fiir ein Grundproblem der Mo-
derne im Ganzen. Im Naturalismus wird dieses Problem durch die radikale Nega-
tion der Moglichkeit, Transzendentalitét (beispielsweise in Form von mentalen
Zustianden) tiberhaupt zu denken, gelost. Die moralphilosophischen Implikatio-
nen dieser Radikalitdt werden oft iibersehen. Die vorliegende Arbeit kann daher
auch als ein Versuch verstanden werden, auf dieses Problem hinzuweisen.

2. Ein weiterer wichtiger Punkt, mit dem sich eine, an der oben skizzierten
Aufgabenstellung orientierte Hegelinterpretation zu beschéftigen hitte, ist die
Frage nach dem Verhiltnis der Friih- und Spatschriften Hegels. Viele Interpreten

31 Habermas, Treffen Hegels Einwinde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. HEGEL: URSPRUNGE DES HABERMASSCHEN NATURALISMUS | 213

teilen nicht die Ansicht Habermas’, zwischen der Jenaer Realphilosophie und den
spiteren Schriften bestehe ein Bruch, der den spiten im Gegensatz zum frithen
Hegel als metaphysischen Denker auszeichnet. Insofern aber die Phdnomenolo-
gie des Geistes und die Logik nicht mit einem Riickfall in die von Habermas so
genannte bewusstseinsphilosophische Argumentationsstruktur gleichzusetzen
sind, wire es, wichtig herauszuarbeiten, welche Bedeutung diese Schriften dann
fiir das nachmetaphysische Denken haben.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.

Access


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Metaphysische Implikationen in

der Diskursethik?

Die Tatsache, dass Habermas keinen systematisch ausgearbeiteten Metaphysik-
begriff vorgelegt hat, lieB bereits den methodischen Zugang zur Beantwortung
der Frage nach den metaphysischen Implikationen in der Diskursethik zum Prob-
lem werden. Da der Versuch, einen allgemeinen Metaphysikbegriff auszuarbei-
ten und diesen den impliziten Uberlegungen von Habermas gegeniiberzustellen,
den Rahmen dieser Dissertation bei weitem gesprengt hétte, wurden hier als
Ausgangspunkt jene vier Merkmale metaphysischen Denkens gewihlt, die Ha-
bermas in seinem Band Nachmetaphysisches Denken selbst nennt. Daran orien-
tierte sich der Aufbau der gesamten Arbeit, denn zwei dieser Merkmale sind fiir
Habermas’ eigene Philosophie von entscheidender Bedeutung: Bewusstseinsphi-
losophie und starker Theoriebegriff. Das methodische Vorgehen bestand somit
darin, Habermas’ Aussagen zum Metaphysikbegriff auf seine eigene Theorie an-
zuwenden, ihn also an seinem eigenen Anspruch zu messen.

Neben diesen vier Merkmalen erméglichte vor allem seine Auseinanderset-
zung mit Dieter Henrich den systematischen Einstieg in das Problemfeld der Me-
taphysik: hier wurde deutlich, dass sich das Metaphysikproblem in der Diskussi-
on um den Status und Gehalt des Selbstbewusstseinsbegriffs kristallisiert. Diese
Erkenntnis fiigte sich nahtlos in die Orientierung am ersten der beiden Merkmale
metaphysischen Denkens ein, denn der Selbstbewusstseinsbegriff ist eines der
zentralen Themen der Bewusstseinsphilosophie und ihrer Uberwindung — sowohl
bei Habermas als auch bei anderen Theoretikern. Die im zweiten Teil durchge-
fiihrte Analyse des habermasschen Selbstbewusstseinsbegriffs stellt daher sowohl
eine Vertiefung der, in der Debatte mit Henrich herausgearbeiteten Problemfel-
der als auch eine exemplarische Darstellung der Auseinandersetzung mit der
Bewusstseinsphilosophie dar.

Der dritte Teil analysierte, ob der diskursethische Begriindungsbegriff Ha-
bermas’ nicht selbst jener Kritik unterliegt, die Habermas im vierten Merkmal
metaphysischen Denkens formuliert. Als Vertreter dieser Ansicht wurde Richard

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Rorty genannt. Die Beantwortung der Leitfrage wurde also anhand des Selbstbe-
wusstseinsbegriffs und des Begriindungsstatus untersucht. Das Ergebnis findet
sich, wie bei Habermas so oft, in einer Position zwischen verschiedenen Ansit-
zen. Dies betrifft den Selbstbewusstseinsbegriff ebenso wie den Begriindungsan-
spruch: Hinsichtlich des Selbstbewusstseinsbegriffs ist vor allem eine an Meads
evolutionstheoretischem Modell orientierte Naturalisierung von Bedeutung, in
deren Folge Habermas den Ubergang zu einem biologischen Reduktionismus'
vermeiden will — das Konzept des »schwachen Naturalismus« ist hier von beson-
derem systematischen Interesse. Was den Begriindungsanspruch der Diskursethik
betrifft, so manifestiert sich die Metaphysikkritik Habermas’ vor allem in einer
kommunikationstheoretischen Fallibilisierung der Erkenntnis und einer Plurali-
sierung der Erkenntnismethoden, denn in der Universalpragmatik wird deutlich,
dass fiir die Giltigkeit der Normen letzten Endes ein ausschlieBlich »quasi-
empirischer« Status behauptet werden kann. Habermas wendet sich damit jeweils
gegen zwei Positionen: einerseits will er durch seine kommunikationstheoreti-
sche Naturalisierung des Selbstbewusstseinsbegriffs den Paradoxien der Be-
wusstseinsphilosophie entkommen, ohne dabei einem starken Naturalismus a la
Quine das Wort zu reden und andererseits versucht er den metaphysischen Sinn
des kommunikationstheoretischen Aprioris bei Apel zu sikularisieren, ohne in
eine hermeneutische Perspektive iiberzugehen, deren kontextualistische und
ideologische Implikationen er nicht teilt.” Wichtig ist in beiden Fillen, dass Ha-
bermas einen unkritischen Reduktionismus verhindern will, denn dieser wiirde
die philosophische Analyse ihres kritischen Potentials berauben — dies trifft auf
den starken Naturalismus ebenso zu, wie auf einen »hdherstufigen Historismus«’
im Sinne Heideggers (oder auch Wittgensteins®). Beide Positionen begeben sich
der fiir Habermas eminent wichtigen Mdéglichkeit, sich dem Faktischen gegenii-
ber kritisch zu verhalten: der starke Naturalismus aufgrund seiner Reduktion der
philosophischen Analyse auf Deskription und die Hermeneutik aufgrund ihrer
Herabsetzung des Subjekts zum Sprecher eines iiberméichtigen Kontextes®. Trotz
der Ablehnung des bewusstseinsphilosophischen Paradigmas bleibt in moralphi-
losophischer Hinsicht daher Kants Ethik der MaBstab, hinter den man nicht zu-
riickfallen darf. Fiir das Selbstbewusstsein bedeutet dies, dass es sich nach An-
sicht von Habermas nicht auf Kausalvorginge bzw. rein deskriptive Darstellun-

Vgl. Joas, Praktische Intersubjektivitit, S. 173.

Vgl. oben. Siehe auch Habermas, Jiirgen: »Hermeneutische und analytische Philo-

sophie, in: Ders. Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsitze, Frankfurt

am Main: Suhrkamp 1999, S. 65-101.

3 Vgl ebd. 86.

4 Vgl. dazu auch Apel, Karl-Otto: »Wittgenstein und Heidegger. Kritische Wiederho-
lung und Ergénzung eines Vergleichs«, in: Ders. Auseinandersetzungen. In Erpro-
bung des transzendentalpragmatischen Ansatzes, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1998, S. 459-504.

5 Vgl. Habermas, Hermeneutische und analytische Philosophie, S. 85.

Do —

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. METAPHYSISCHE IMPLIKATIONEN IN DER DISKURSETHIK? | 217

gen reduzieren lasst® und fiir den Begriindungsstatus, dass ein Unterschied zwi-
schen Regeln erster und zweiter Stufe auch in einer posttranszendentalen Philo-
sophie beibehalten werden muss. Insofern ist das Konzept des »schwachen Natu-
ralismus« fiir beide Zwischenpositionen als Alternative systematisch bedeutsam:
es soll die Beibehaltung einer Differenzierung verschiedener Konstitutionsebe-
nen unter detranszendentalisierten Bedingungen ermdglichen. Grundlegend fiir
diesen schwachen Naturalismus ist der Begriff des Lernprozesses, denn durch
dessen kommunikationstheoretisches Verstdndnis wird einerseits die Konstituti-
on des Selbstbewusstseins jenseits bewusstseinsphilosophischer Annahmen
nachvollziehbar (II. Kapitel) und gleichzeitig kann andererseits der lebensweltli-
che Hintegrundkontext zum kommunikationsgemeinschaftlichen Apriori rationa-
lisiert werden (III. Kapitel). Mit anderen Worten, die Rede vom Lernprozess er-
moglicht es erstens, das Selbstbewusstsein als Ergebnis der im Laufe der Evolu-
tion entstehenden kommunikationstheoretischen Interaktionsbeziehung von Sub-
jekten zu begreifen und zweitens, die systematisch bedeutsame These der
detranszendentalisierten Konstitutionsebenen zu legitimieren. Letzteres ist des-
halb moglich, weil der lebensweltliche Hintegrundkonsens nun nicht mehr ohn-
méchtig als ein iiber die Urteile der Subjekte bestimmendes Sinnapriori akzep-
tiert werden muss, sondern als das pragmatische Resultat des »Umgangs mit
Welt« reflexiv eingeholt werden kann.

An diesem Punkt setzt allerdings auch die Kritik an Habermas an: insofern
Habermas bereit ist, sowohl das Selbstbewusstsein als auch die verschiedenen
Konstitutionsebenen (»know how«/«know that, regulative/konstitutionelle Re-
geln) aus einem pragmatischen Verstindnis des Lernprozesses abzuleiten, entste-
hen mindestens zwei Probleme: erstens, wie kann das anpassungstheoretische
Lernverstidndnis der Evolutionstheorie auf die Moralphilosophie tibertragen wer-
den, ohne dabei die praktische an die instrumentelle Vernunft anzugleichen und
zweitens, wie kann die Differenz von Konstitutionsebenen aus einer vorgéangigen
Natur abgeleitet werden, ohne dabei die zweite, kulturelle Ebene letztendlich
trotz eines schwachen Naturalismus doch nur als eine Funktion der natiirlichen
Ebene darzustellen? Beide Probleme hidngen unmittelbar miteinander zusammen.
Fiir die Frage, ob die Diskursethik metaphysische Implikationen beinhaltet, folgt
daraus, dass sie insofern mit »nein« beantwortet werden kann, als man bereit ist,
die von Habermas vorgeschlagenen Losungsstrategien nicht selbst als »metaphy-
sisch« zu bezeichnen.

Gerade in Bezug auf die naturalistischen Aspekte der habermasschen Theorie
ist dies eine spannende Frage, denn beispielsweise Dieter Henrich ist, wie bereits
angeﬁihrt7, der Ansicht, dass der habermassche Naturalismus »mit einem Recht,
das weit geht, eine Metaphysik«® genannt werden kann. Damit riickt allerdings

6 Vgl. Habermas, Jiirgen: »Freiheit und Determinismus, in: Ders. Zwischen Natura-
lismus und Religion, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005 155-186.

7  Siehe auch oben Kapitel 1. 2.2. »Selbstbewusstsein, Metaphysik und Moderne«.

8 Henrich, Was ist Metaphysik — was Moderne, S. 24.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

jene Frage ins Zentrum des Interesses, der hier methodisch bewusst aus dem Weg
gegangen wurde:

Wie sieht ein sinnvoller Begriff von Metaphysik jenseits der habermasschen
Annahmen aus? In gewisser Hinsicht kann die Theorie von Henrich als ein sol-
cher Gegenentwurf bezeichnet werden, denn Henrichs, an Kant orientierte Unter-
scheidung einer »Metaphysik des Elementaren« und einer »Metaphysik des Ab-
schlusses«’ bildet eine Maoglichkeit, sich einem von Habermas abgrenzenden
Metaphysikverstandnis zu ndhern. Da Henrich dariiber hinaus direkt auf Haber-
mas Bezug nimmt, ist seine Konzeption gut geeignet, an dieser Stelle erneut kurz
als moglicher Gegenentwurf préasentiert zu werden: Die »Metaphysik des Ele-
mentaren« ist direkt mit dem Projekt einer transzendentalen Philosophie ver-
kniipft: eine Theorie kann bereits dann als metaphysisch im Sinne der »Metaphy-
sik des Elementaren« bezeichnet werden, wenn sie sich auf die grundlegenden
Bedingungen der Moglichkeit von Leistungsweisen und deren Geltungsinhalten
bezieht.

Sie [die Untersuchungen, Anm. dch] sind »Metaphysik« insofern, als sie nicht den Aufbau
der Leistungsweisen selbst analysieren, sondern ebenso die in ithnen in Anspruch zu neh-
menden Voraussetzungen hinsichtlich der Gehalte, welche in ihnen zu erschlieBen sind."

Die zweite Kategorie, die »Metaphysik des Abschlusses«, steht in keiner not-
wendigen Verbindung zur professionalisiert-philosophischen Analyse der Leis-
tungsweisen. Sie findet vielmehr iiberall dort statt, wo das an Vernunft orientierte
Leben sich in der sinngebenden Vermittlung von Widerspriichen realisiert. Fiir
Henrich stellt sie daher das unabweisbare Interesse eines jeden Menschen dar,
das nicht an die fallible Methode wissenschaftlicher Erkenntnis gebunden ist.

Sie [die Metaphysik des Abschlusses, Anm. dch] ist eine Sache der Vernunft und als solche
eine Sache der Menschheit. Wegen dieses ihres Ursprungs ist die Rationalitéit, welche die
Metaphysik des Abschlusses beansprucht, nicht daran gebunden, da8 sich ihre Gedanken in
wissenschaftlichen Beweisverfahren rechtfertigen lassen.'!

Und weiter:

»Metaphysik« bildet sich, allen ihren etwa moglichen Ausformulierungen voraus, im spon-
tanen Denken jedes Menschen aus.'?

Dass diese Unterscheidung einer professionellen von einer »anthropologischen«
Metaphysik mit dem habermasschen Ansatz vereinbar sei, bestreitet Henrich zu

9 Vgl. ebd. S. 12ff.
10 Ebd. 12.
11 Ebd. 13.
12 Ebd. 14.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. METAPHYSISCHE IMPLIKATIONEN IN DER DISKURSETHIK? | 219

Recht, denn Habermas erhebt durchaus den Anspruch, dass auf die Urteile einer
Metaphysik des Abschlusses aufgrund ihrer Unabhingigkeit von wissenschaftli-
chen Verifikationsverfahren Verzicht geleistet werden miisse. Dies liegt nicht nur
an einer, der Frankfurter Tradition verpflichteten Ideologiekritik, sondern auch
an dem, an Weber orientierten Verstdndnis einer Rationalisierung der Lebens-
welt, die sich auch und gerade auf das kommunikative Handeln bezieht!®. Damit
bestreitet Habermas nach Ansicht von Henrich aber nicht nur die Notwendigkeit
und Zuldssigkeit einer »professionellen«, sondern auch einer »anthropologi-
schen« Form von Metaphysik und versucht so, »die »Ausgriffe einer Metaphysik
des Abschlusses aus der Spontaneitit des bewussten Lebens selbst herauszudivi-
dieren«'®. Fiir Henrich ist dieser Versuch einer »Entmetaphysierung« des Lebens
nicht nur inakzeptabel sondern auch im kantischen Sinne unverniinftig, denn
Henrich geht mit Kant von der Unabweisbarkeit jener Fragen aus, deren Antwor-
ten gerade nicht wissenschaftlich fallibel sein miissen. Insofern teilt Henrich die
von ihm zitierte Ansicht Kants:

Wir [konnen] dem Verstand die Fragen nicht abgewéhnen. [...] Sie sind so in der Natur der
Vernunft verwebt, dall wir ihrer nicht loswerden konnen. Auch alle Verdchter der Metaphy-
sik, die sich dadurch ein Ansehen heiterer Kopfe haben geben wollen, hatten, selbst Vol-
taire, ihre eigene Metaphysik. '

Die grundlegende Frage, die die Metaphysik des Abschlusses beantworten sollte,
lautet nach Ansicht von Henrich daher: »Was ist der Mensch?« Oder in der Ter-
minologie der modernen Philosophie formuliert: »Welche Selbstbeschreibung
dessen, der verniinftiger Rede fahig ist, hélt zuletzt stand vor allem, was wir iiber
ihn und die fiir ihn unerldBlichen Voraussetzungen unterschiedlicher Selbstbe-
schreibungen wissen?«'® Ziel ist eine Selbstbeschreibung des Menschen, in der
sich die Voraussetzungen der verschiedenen einzelnen Beschreibungen vereinen.
Daher werden Sinn und Ziel der Frage auch verfehlt, wenn die Antwort nicht auf
diese Synthesis der moglichen Einzelantworten zielt. Nur im Versuch einer um-
fassenden Bestimmung des Menschen als Mensch lasst sich demnach eine trivia-
le Antwort auf die Frage »Was ist der Mensch« vermeiden. Genau dies leisten
nach Ansicht von Henrich Konzeptionen wie die von Habermas nicht, da sie
»verkennen, dal3 sich die Brisanz der Frage daraus ergibt, daf} sie auf eine Syn-
thesis geht, wihrend sie [die anderen Konzeptionen, Anm. dch] auf erster Ebene
und in Beziehung auf nur eine Ebene der Selbstbeschreibung ihre Auskunft ge-
ben wollen«'”. Die habermassche Bestimmung des Menschen scheitere daher

13 Siehe dazu auch Kapitel II. 1. »Rationalisierung und Individuum bei Jiirgen Haber-
mas«.

14 Ebd.S. 14.

15 Kant, AA XXIX, 1.2, S. 765.

16 Henrich, Was ist Metaphysik — was Moderne, S. 16.

17 Ebd. S. 16f.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

auch an ihrer Eindimensionalitit, denn ein umfassender, die einzelnen Antworten
synthetisierender Ansatz finde seinen Abschluss keinesfalls ausschlieBlich in ei-
ner Theorie der Handlung als kommunikativer Akt."® Henrich begreift die Theo-
rien der modernen Metaphysik daher folgerichtig als Versuche, jene »Briiche«,
die im Prozess einer umfassenden Selbstverstindigung unvermeidlich sind, »un-
ter Anerkennung ihrer Differenzen zusammenzufiihren, wozu ein integrierender
Gedanke erforderlich ist, der auf keiner der primiren Ebenen schon zur Verfii-
gung steht«'’.

Das Metaphysikverstindnis Henrichs unterscheidet sich damit grundlegend
von dem Habermas’, denn dessen Vorwurf, das Problematische am Metaphysi-
schen sei der Infallibilismus und der iiberzogene Erkenntnisanspruch, verkennt
Henrichs Ansicht nach gerade die grundlegende Bedeutung und Funktion der
Metaphysik. Diese bestehe in der Suche nach einem Fundament des praktischen
Selbstverhiltnisses, das keiner Priifung wissenschaftlicher Methoden standzuhal-
ten hat, denn ein iibereinstimmungsfihiges Selbstverstindnis des Menschen trage
das Ziel, auf welches es sich richtet im Gegensatz zur naturwissenschaftlichen
Methode in sich selbst. Mit anderen Worten, die Vermittlung des, in alle Reflexi-
onstitigkeit eingelassenen Bewusstseins unumgénglicher Widerspriichlichkei-
ten®® findet ihren Sinn nicht im Standhalten gegeniiber einer wissenschaftlichen
Priifung.

Gerade dieses Metaphysik-Verstindnis ermoglicht es Henrich nun den An-
satz von Habermas selbst als eine spezifische, wenn auch schlechte Form von
Metaphysik zu kennzeichnen. Zunéchst weist er darauf hin, weshalb die haber-
massche Konzeption berechtigterweise als Naturalismus bezeichnet werden
kann: spezifisch fiir diese Form des Naturalismus ist demnach, dass sie » Anhalt
in einer Selbstbeschreibung des Menschen [findet], die [...] in der Alltagserfah-
rung des Menschen einen méchtigen Impuls hat — in den Tatsachen von Zeugung
und Tod, von Erblichkeit und Krankheit, in den Beobachtungen iiber die Konti-
nuitédt der Gattungen, welche die Menschengattung einschliet, und dann auch in
den Kenntnissen von deren Phylogenese [...]J«*'. Die fiir die habermassche Philo-
sophie spezifische Sprach- und Zeichenverwendungstheorie fungiert demnach als
Analyse der kommunikativen Sozialitit der in dieser Weise naturalisierten Sub-
jekte.

18 Allerdings schldgt Habermas in seinem Buch Die Zukunft der menschlichen Natur
eine andere Richtung ein, wenn er von der Orientierung an einem »gattungsethi-
schen Wegweiser« (Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur, S. 121)
spricht. Es bleibt abzuwarten, ob Habermas sich in zukiinftigen Publikationen wei-
terhin an dieser Neuausrichtung orientiert, oder ob er die von Rainer Forst getibte
Kritik ernst nimmt (vgl. ebd. FuBnote).

19 Ebd. S. 19.

20 Vgl. ebd. S. 18ff.

21 Ebd. S. 22.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. METAPHYSISCHE IMPLIKATIONEN IN DER DISKURSETHIK? | 221

Und so erschlieBt sich die Moglichkeit, den Zeichengebrauch seinerseits in einer Theorie
sprachlichen Verhaltens aufzuklédren, die ihrerseits dann noch einmal auf die Gesetze der
sukzessiven Besetzung von Raum-Zeit-Punkten der materiellen Welt zuriickgefiihrt werden

kann.??

Entscheidend ist nun, dass diese Form von Naturalismus nach Ansicht von Hen-
rich trotz ihrer Orientierung an wissenschaftlichen Erkenntnismethoden (Biolo-
gie, Physik etc.) Antworten auf Fragen gibt, »die als solche gar nicht Forschungs-
resultat sein«® konnen und ihrem Selbstverstindnis nach auch iiber dieses hin-
ausgehen. Daraus zieht Henrich die Schlussfolgerung, dass ein solcher Natura-
lismus »weitgehend dem kantischen Begriff einer Metaphysik des Abschlusses
[entspricht]«**. Weiterhin »entspricht [er] auch dem modernen Verstindnis von
Metaphysik insofern, als er eine letzte Verstindigung tiber den Zusammenhang
in sich differenter Diskursformen und Erfahrungsweisen sein will«*>. Doch — und
das ist einer der entscheidenden Kritikpunkte Henrichs — dieser Naturalismus 16st
die eigentliche Aufgabe einer Metaphysik des Abschlusses nur in schlechter Ma-
nier, denn wer wirkt hin auf die Selbstdistanzierung des bewussten Lebens«’.
Henrich will damit sagen, dass die Riickfiihrung der menschlichen Existenzweise
auf naturwissenschaftlich bestimmte GesetzmiBigkeiten die Frage nach einem
gelungenen und verniinftigen Selbstverstdndnis des Menschen niemals hinrei-
chend beantworten kann.

Die Dynamik, die in seinen [des Naturalismus, Anm. dch] Konflikten und seinen konfligie-
renden Geltungsanspriichen ihren Ausgang nimmt, kann fiir ihn nur einen der Begriindung
und der Bewihrung fdhigen Abschluss haben: den der Erkenntnis von der Einheit und dem
Allbefasstheit der Naturgesetze.”’

Hierin tiberschneidet sich die Kritik Dieter Henrichs mit einem fiir diese Arbeit
grundlegenden Kritikpunkt: Habermas hat selbst behauptet, dass eine der grofiten
Schwichen des starken Naturalismus seine Unfihigkeit sei, das normative
Selbstverstidndnis des Menschen begrifflich einzuholen. Gerade dies ist ihm aber,
wie hier versucht wurde zu verdeutlichen, nicht gelungen, denn auch das Kon-
zept des schwachen Naturalismus kann dieser Anforderung letztendlich nicht
standhalten. Im Gegenteil, Habermas’ Konzept fiihrt gerade zu jenem entfrem-
denden Selbstverstindnis, auf das Henrichs Rede von der »Selbstdistanzierung
des bewussten Lebens« durchaus anwendbar ist. Fiir ihn liegt das Problem in der
ungeniigenden Bestimmung des Menschen durch eine an der naturwissenschaft-
lichen Methode orientierte Konzeption. Dies entspricht durchaus der hier durch-

22 Ebd. S. 23.

23 Ebd. S. 24.

24 Ebd.

25 Ebd.

26 Ebd. S. 25 [Hervorhebung dch].
27 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

gefiihrten Kritik an dem gescheiterten Versuch Habermas’, der normativen Ver-
gegenstindlichung des starken Naturalismus zu entkommen. Fiir Henrich ist die
Philosophie von Habermas daher schlechte Metaphysik.

Ob dieser Vorwurf nun berechtigt ist und ob damit gezeigt wurde, dass das
Projekt Habermas’ den Anspruch, ohne metaphysische Riickendeckung zu ope-
rieren, unberechtigterweise erhebt, hingt davon ab, ob man bereit ist, Henrichs
Metaphysikbegriff zu akzeptieren. Habermas steht als aktueller Vertreter der
Frankfurter Schule fiir eine Philosophie, die ihre ideologiekritische Tradition und
den materialistischen Ansatz nicht mehr in einer Theorie vertreten will, in der das
Kulturelle zum Randphidnomen einer geschichtsphilosophischen Konzeption her-
abgestuft wird.”® Sein Verstindnis der klassischen deutschen Philosophie ist we-
niger durch Marx als vielmehr durch einen pragmatisch-sprachanalytischen An-
satz geprégt, fiir dessen Einfluss neben Austin, Searle und Peirce vor allem Ge-
orge Herbert Mead von Bedeutung ist: die Rezeption Kants und Hegels geschieht
vor dem Hintergrund ihrer Transformation durch diese sprachpragmatischen
Konzeptionen. Das Verstindnis von Funktion und Bedeutung der Metaphysik ist
daher nicht nur von der ideologiekritischen Einstellung der Kritischen Theorie,
sondern auch stark von den eher analytischen Uberlegungen der angelsichsi-
schen Philosophie gepragt. Anders ausgedriickt, Habermas nutzt dieses Potential,
um die Skepsis der Frankfurter Schule gegeniiber der Metaphysik auf einer ande-
ren Grundlage weiter zu fiihren.” Die Differenzen zwischen Habermas und Hen-
rich hinsichtlich des Metaphysikbegriffs finden ihre Wurzeln daher bereits in ei-
nem unterschiedlichen Philosophiebegriff.’’ Dass Habermas diese Differenzen,
wie so oft, vor allem auf das bewusstseinsphilosophische Paradigma zuriickfiihrt,
in dem auch Henrich sich befinde und das er mit dem Ubergang zur Sprachphilo-
sophie als tiberholt ansieht, ist einer differenzierten Auseinandersetzung aller-
dings nicht immer zutrdglich. Habermas muss selbst zeigen, dass es moglich ist,
einen normativ gehaltvollen Begriff des Handelns aus den philosophischen Kon-
zeptionen seiner »Wahlvorgidnger« entstehen zu lassen, denn letztendlich ist der
Handlungsbegriff iiber das evolutionstheoretische Modell an ein Interaktionsver-
héltnis von Organismen gekoppelt, aus dem sich ein Verstindnis normativer
Sollgeltung in der Weise wie es Habermas in der Diskursethik entwirft, nicht,
oder noch nicht entwickeln lisst. Dass sich Habermas dessen zumindest zum Teil
selbst bewusst ist, zeigt sich an seiner Verwendung der Begriffe »Emergenz« und
»Analogie«: immer wieder erklért er, dass die natiirliche Evolution der Arten »in
Analogie zu unseren eigenen, auf soziokultureller Entwicklungsstufe moglich

28 Siehe dazu auch Honneth, Axel: Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen
Theorie der Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989.

29 Dass Habermas diese Metaphysikkritik noch gegen den spdten Horkheimer vertei-
digt, zeigt sich besonders deutlich in Habermas, Jurgen: »Zu Max Horkheimers
Satz: »Einen unbedingten Sinn zu retten ohne Gott ist eitel«, in: Ders. Texte und
Kontexte, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992, S. 110-126.

30 Vgl. Kapitel I. 2.1. »Der Philosophiebegriff«.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. METAPHYSISCHE IMPLIKATIONEN IN DER DISKURSETHIK? | 223

gewordenen Lernprozessen«’' zu verstehen ist. Auch der Emergenzbegriff ver-
weist auf ein zumindest implizites Bewusstsein fiir das Problem der Anschluss-
fahigkeit der natiirlichen an die kulturelle Sphire. Habermas verwendet ihn meist
gerade an jenen Stellen, an denen das Verhéltnis der biologischen zur sozialen
Evolution thematisch ist.”

In der vorliegenden Arbeit wurde zweierlei deutlich gemacht: auf der einen
Seite fithrt Habermas sowohl im Hinblick auf Bewusstseinsphilosophie als auch
im Hinblick auf die Idee einer ethischen Letztbegriindung eine konsequente Me-
taphysikkritik durch. Auf der anderen Seite zeigt die Kritik dieser Arbeit aber
gleichzeitig auf, dass der Versuch, Unbedingtes in einer nicht-metaphysischen
Form zu erhalten® von zwei Seiten bedroht wird: von der Seite seiner Herkunft
(naturalistisches Modell der Konstitution von Selbstbewusstsein) sowie von der
Seite seiner Zukunft (die prinzipielle Offenheit jener Grundsphére, aus der sich
die Differenzierung der Konstitutionsebenen in einer posttranszendentalen Philo-
sophie ableiten lassen soll). Das Resultat lautet demnach, dass Habermas sich
hinsichtlich des Metaphysikbegriffs selbst zwar »treu« bleibt, durch seine Strate-
gie aber in Widerspruch zu seiner eigenen Moralphilosophie und — vorbehaltlich
genauerer Analysen — auch in Widerspruch zu grundlegenden Begrifflichkeiten
seiner eigenen Philosophie gerit (Differenzierung von strategischem und kom-
munikativem Gebrauch der Vernunft). Eine Aussage {iber die prinzipielle Mog-
lichkeit einer metaphysikfreien Moraltheorie im Sinne der Diskursethik ist damit
aber noch nicht getroffen. Vielmehr muss das Ergebnis lauten: Vielleicht mog-
lich, aber nicht so — aufler man ist bereit, das Normenverstdndnis in Richtung ei-
nes starken Naturalismus zu transformieren: damit wiirde man allerdings aus der
kantischen Ethiktradition heraustreten. Setzt man wie Dieter Henrich ein Ver-
stindnis von Metaphysik im kantischen Sinne voraus, demzufolge Metaphysik
als elementarer und vor allem als unausweichlicher Bestandteil des Lebens be-
schrieben werden muss, so ist die Moglichkeit einer metaphysikfreien Philoso-
phie a priori ausgeschlossen. Dass diese Pramisse vom Autor der Arbeit nicht ge-
teilt wird, wurde aber bereits durch die Fragestellung der Arbeit deutlich.

31 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 39.

32 Zum Emergenzbegriff siche auch Mahner, Martin/Bunge, Mario: Philosophische
Grundlagen der Biologie, Berlin: Springer 2000. Vollmer, Gerhard: »Das Ganze
und seine Teile. Holismus, Emergenz, Erkldrung und Reduktion«, in: Wolfgang.
Deppert (Hg.), Wissenschaftstheorien in der Medizin, Berlin: de Gruyter 1992, S.
183-223.

33 Habermas, »Zu Max Horkheimers Satz: >Einen unbedingten Sinn zu retten ohne
Gott ist eitel«, S. 125.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.

Access


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W: Gesammelte Schriften, Darmstadt: WBG 1998.

Adorno, Theodor W u.a. (Hg.): Der Positivismusstreit in der deutschen Soziolo-
gie, Darmstadt: Luchterhand 1988.

Albert, Hans: Traktat iiber kritische Vernunft, Tiibingen: Mohr 1991.

Albert, Hans: »Der Mythos der totalen Vernunft«, in: Theodor W. Adorno u.a.
(Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, Darmstadt: Luch-
terhand 1988, S. 193-234.

Albert, Hans: »Im Riicken des Positivismus?« in: Theodor W. Adorno u.a. (Hg.),
Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, Darmstadt: Luchterhand
1988, S. 267-306.

Albert, Hans: »Kleines verwundertes Nachwort zu einer groen Einleitung, in:
Theodor W. Adorno u.a. (Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Sozi-
ologie, Darmstadt: Luchterhand 1988, S. 335-340.

Angehrn, Emil, Der Weg zur Metaphysik. Vorsokratik, Platon, Aristoteles, Wei-
lerswist: Velbriick Wissenschaft 2000.

Apel, Karl-Otto/Niquet, Marcel: Diskursethik und Diskursanthropologie. Aache-
ner Vorlesungen, Miinchen: Alber 2002.

Angehrn, Emil: »Der endlose Streit der Vernunft. Metaphysik im Spiegel ihrer
Kritik«, in: Wenzel, Uwe Justus (Hg.), Vom Ersten und Letzten. Positionen
der Metaphysik in der Gegenwartsphilosophie, Frankfurt am Main: Fischer
1999, S. 47-76.

Apel, Karl-Otto: »Das Problem der philosophischen Letztbegriindung im Lichte
einer transzendentalen Sprachpragmatik«, in: Ders., Auseinandersetzungen.
In Erprobung des transzendentalpragmatischen Ansatzes, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1998, S. 33-80.

Apel, Karl-Otto: »Fallibilismus, Konsenstheorie der Wahrheit und Letztbegriin-
dung«, in: Ders., Auseinandersetzungen. In Erprobung des transzendental-
pragmatischen Ansatzes, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1998, S. 81-194.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Apel, Karl-Otto: »Sprechakttheorie und transzendentale Sprachpragmatik zur
Frage ethischer Normeng, in: Ders., Auseinandersetzungen. In Erprobung des
transzendentalpragmatischen Ansatzes, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1998,
S. 281-412.

Apel, Karl-Otto: »Wittgenstein und Heidegger. Kritische Wiederholung und Er-
génzung eines Vergleichs«, in: Ders., Auseinandersetzungen. In Erprobung
des transzendentalpragmatischen Ansatzes, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1998, S. 459-504.

Apel, Karl-Otto: »Diskursethik als Verantwortungsethik. Eine postmetaphysische
Transformation der Ethik Kants«, in: Gerhard Schonrich u.a. (Hg.), Kant in
der Diskussion der Moderne, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996, S. 326-
359.

Apel, Karl-Otto/Kettner, Matthias (Hg.): Zur Anwendung der Diskursethik in Po-
litik, Recht und Wissenschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1993.

Apel, Karl-Otto: »Normative Begriindung der »Kritischen Theorie« durch Re-
kurs auf lebensweltliche Sittlichkeit? Ein transzendentalpragmatisch orien-
tierter Versuch, mit Habermas gegen Habermas zu denken, in: Axel Hon-
neth/Thomas McCarthy u.a. (Hg.), Zwischenbetrachtung. Im Prozel der
Aufklirung. Jirgen Habermas zum 60. Geburtstag, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1989, S. 15-65.

Apel, Karl-Otto: Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Ubergangs zur
postkonventionellen Moral, Frankfurt a.M: Suhrkamp 1988.

Apel, Karl-Otto: »Diskursethik als Verantwortungsethik und das Problem der
6konomischen Rationalitdt«, in: Ders., Diskurs und Verantwortung. Das Pro-
blem des Ubergangs zur postkonventionellen Moral, Frankfurt a.M: Suhr-
kamp 1988, S. 270-305.

Apel, Karl-Otto. »Fallibilismus, Konsenstheorie der Wahrheit und Letztbegriin-
dung«, in: Forum fiir Philosophie/Bad Homburg (Hg.), Philosophie und Be-
griindung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987, S. 116-211.

Apel, Karl-Otto: »Grenzen der Diskursethik? Versuch einer Zwischenbilanz, in:
Zeitschrift fiir Philosophische Forschung. 40 (1986) S. 3-31.

Apel, Karl-Otto: »Kann der postkantische Standpunkt der Moralitét noch einmal
in substantielle Sittlichkeit »aufgehoben« werden? Das geschichtsbezogene
Anwendungsproblem der Diskursethik zwischen Utopie und Regression, in:
Wolfgang Kuhlmann (Hg.), Moralitdt und Sittlichkeit. Das Problem Hegels
und die Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986, S. 217-264.

Apel, Karl-Otto: Transformation der Philosophie, Bd. 1+2, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1999.

Apel, Karl-Otto: »Von Kant zu Peirce: Die semiotische Transformation der Tran-
szendentalen Logik«, in: Ders., Transformation der Philosophie, Bd. 2,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 157-177.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 227

Apel, Karl-Otto: »Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und die Grund-
lagen der Ethik«, in: Apel, Karl-Otto. Transformation der Philosophie, Bd. 2,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 358-435

Apel, Karl-Otto: »Wittgenstein und Heidegger: Die Frage nach dem Sinn von
Sein und der Sinnlosigkeitsverdacht gegen alle Metaphysik«, in: Philosophi-
sches Jahrbuch 75 (1967), S. 56-94.

Aristoteles
Zitiert nach der Bekker-Paginierung: Immanuelis Bekker (Berlin 1831ff.).
Abkiirzungen der Werke Aristoteles«:

Met. Metaphysik, tibersetzt von Hermann Bonitz. Neu herausgegeben von
Ursula Wolf. Hamburg: Rowohlt 1994 bzw. von Adolf Lasson. Jena: Eu-
gen Dietrichs 1907.

NE Nikomachische Ethik, tibersetzt von Eugen Rolfes. Bien, Giinther (Hg.).
Hamburg: Meiner 1985.

Audi, Robert: »Ethical Naturalism and the Explanatory Power of Moral Con-
cepts«, in: Steven J. Wagner/Richard Warner (Hg.), Naturalism. A critical
appraisal. Indiana: Notre Dame 1993, S. 95-115.

Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte. (How to do things with words.),
Stuttgart: Reclam 1985.

Badillo, Robert Peter: The Emancipative Theory of Jirgen Habermas and Meta-
physics, The Council for Research in Values and Philosophy (CRVP): Wash-
ington 1991.

Baker, Lynne Ruder: »Die Perspektive der ersten Person: Ein Test fiir den Natu-
ralismus«, in: Geert Keil/Herbert Schniddelbach (Hg.), Naturalismus. Philo-
sophische Beitrige, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 250-273.

Baumanns, Peter: »Sprechakttheorie — Universalpragmatik - Ethik. Zur linguisti-
schen Wende der Kritischen Theorie«, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philo-
sophie 3 (1978), S. 45-70.

Baumgartner, Hans Michael: »Die argumentationstheoretische Uneinholbarkeit
der praktischen Vernunft. Bemerkungen zu problematischen Aspekten einer
letztbegriindeten Diskursethik«, in: Bernhard Irrgang/Lutz-Bachmann (Hg.),
Begriindung von Ethik. Beitréige zur philosophischen Ethikdiskussion heute,
Wiirzburg: Kénighausen und Neumann 1990, S. 130-152.

Baynes, Kenneth: The Normative Grounds of Social Criticism. Kant, Rawls, and
Habermas, Albany: State University of New York Press 1992.

Beck, Ulrich: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1996.

Beckermann, Ansgar: »Ein Argument fiir den Physikalismus«, in: Geert
Keil/Herbert Schnidelbach (Hg.), Naturalismus. Philosophische Beitrige,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000.

Beierwaltes, Werner: Denken des Einen. Studien zur Neuplatonischen Philoso-
phie und ihrer Wirkungsgeschichte, Frankfurt am Main: Klostermann 1985.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Belgrad, Jirgen: Identitit als Spiel. Eine Kritik des Identititskonzeptes von Jiir-
gen Habermas, Opladen: Westdeutscher Verlag 1992..

Berger, Peter L.: Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft, Frankfurt am
Main: Fischer 1973.

Bhaskar, Roy: The Possibility of Naturalism. A Philosophical Critique of the
Contemporary Human Sciences, London: Routledge 1998.

Bien, Giinther: »Moralitit, Sittlichkeit«, in: Joachim Ritter/Karlfried Griinder/
Gottfried Gabriel (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie. Basel:
Schwabe&Co. 6 (19711t.), S. 184-192.

Bitsch, Brigitte: Sollensbegriff und Moralitétskritik bei G.W.F. Hegel. Interpreta-
tionen zur »Wissenschaft der Logik«, »Phdnomenologie« und »Rechtsphilo-
sophie«, Bonn: Bouvier 1977.

Brandom, Robert (Hg.): Rorty and his Critics, Oxford: Blackwell 2000.

Brandom, Robert: Begriinden und Begreifen. Eine Einfithrung in den Inferentia-
lismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001.

Brandom, Robert: Expressive Vernunft, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002.

Bubner, Riidiger: »Moralitdt und Sittlichkeit - die Herkunft eines Gegensatzes«,
in: Wolfgang Kuhlmann (Hg.). Moralitdt und Sittlichkeit. Das Problem He-
gels und die Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986, S. 64-84.

Buchwalter, Andrew: »Structure or Sentiment? Habermas, and the Conditions of
Solidarity«, in: Philosophy Today 41 (1997), S. 49-54.

Bynes, Kenneth: The normative grounds of social criticism: Kant, Rawls, and
Habermas, New York: State Univ. of New York Press 1992.

Cannon, Bob: Rethinking the Normative Content of Critical Theory: Marx,
Habermas and Beyond, Basingstoke: Palgrave Macmillan 2001.

Carl, Wolfgang: Die Transzendentale Deduktion der Kategorien in der ersten
Auflage der Kritik der reinen Vernunft. Ein Kommentar, Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann 1992.

Chang, Yen-Ling: »The Problem of Emergence: Mead and Whitehead, in: Ki-
nesis 2 (1970), S. 69-80.

Chomsky, Noam: Syntactic Structures, Berlin: de Gruyter 2002.

Chomsky, Noam: Reflexionen iiber Sprache, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1998.

Conford, Francis MacDonald: From Religion to Philosophy. A Study in the Ori-
gins of Western Speculation, New York: Harper&Brothers 1957.

Créau, Anne: Kommunikative Vernunft als »entmystifiziertes Schicksal«: Denk-
motive des frithen Hegel in der Theorie von Jirgen Habermas, Frankfurt am
Main: Anton Hain 1991.

Descartes, René: Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie mit den
samtlichen Einwinden und Erwiderungen, Hamburg: Meiner 1994.

Dews, Peter. »Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas’, in: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 6 (2001), S. 861-871.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 229

Disse, Jorg: »Platons Ideenlehre als Metaphysik. Eine Auseinandersetzung mit
der sprachanalytischen Philosophie«, in: Philosophisches Jahrbuch 105
(1998), S. 267-282.

Dreier, Ralf: Recht — Moral - Ideologie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981.

Diising, Edith: Intersubjektivitdt und Selbstbewusstsein: Behavioristische, phé-
nomenologische und idealistische Begriindungstheorien bei Mead, Schiitz,
Fichte und Hegel, Koln: Dinter 1986.

Durkheim, Emile: Uber die Teilung der sozialen Arbeit, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1977.

Ferber, Rafael: Platos Idee des Guten, Sankt Augustin: Academia Verlag Richarz
1989.

Ferber, Rafael: Zenons Paradoxien der Bewegung und die Struktur von Raum
und Zeit, Miinchen: Beck 1981.

Fichte, Johann Gottlieb: Fichtes Werke, I.H. Fichte (Hg.), Berlin: de Gruyter
1965.

Finlayson, Gordon: »Does Hegel’s Critique of Kant’s Moral Theory Apply to
Discourse Ethics?« In: Peter Dews (Hg.), Habermas: A Critical Reader, Mas-
sachusetts: Blackwell Publishers 1999, S. 29-52.

Fischer, Norbert: »Tugend und Gliickseligkeit. Zu ihrem Verhéltnis bei Aristote-
les und Kant, in: Kant-Studien 74 (1983) S. 1-21.

Flanagan, Owen J: »Quinean Ethics«, in: Dagfinn Fellesdal (Hg.), Naturalism
and Ethics, New York: Garland Publishing 2000, S. 350-368.

Flonta, Mircea: »GeméBigter Naturalismus und radikaler erkenntnistheoretischer
Naturalismus«, in: Geert Keil/Herbert Schniddelbach (Hg.). Naturalismus.
Philosophische Beitrage, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 163-186.

Fraser, Nancy/Honneth, Axel: Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-
philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003.

Fries, Jakob Friedrich: »Neue oder anthropologische Kritik der Vernunft
(1807)«, in: Gert Konig/Lutz Geldsetzer (Hg.), Samtliche Schriften, Bd. 4-6,
Aalen: Scentia 1967.

Gabriel, Karl: Analysen der Organisationsgesellschaft. Ein kritischer Vergleich
des Gesellschaftstheorien Max Webers, Niklas Luhmanns und der phdnome-
nologischen Soziologie, Frankfurt am Main, New York: Campus 1979.

Gadamer, Hans Georg: »Hegels Dialektik des SelbstbewuBtseins«, in: Hans
Friedrich Fulda/Dieter Henrich (Hg.), Materialien zu Hegels »Phédnomenolo-
gie des Geistes«, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1998, S. 217-242.

Gadamer, Hans Georg: »Zur Vorgeschichte der Metaphysik«, in: Hans-Georg
Gadamer (Hg.), Um die Begrifflichkeit der Vorsokratiker, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 1968, S. 364-390.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode, Tiibingen: Mohr 1960.

Gamm, Gerhard: Der Deutsche Idealismus. Eine Einfithrung in die Philosophie
von Fichte, Hegel und Schelling, Stuttgart: Reclam 1997.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Garver, Newton/Hare, Peter H. (Hg.): Naturalism and Rationality, New York:
Prometheus Books 1987.

Gebauer, Richard: Letzte Begriindung. Eine Kritik der Diskursethik von Jiirgen
Habermas, Miinchen: Fink 1993.

Gehlen, Arnold: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Wie-
belsheim: Aula 2004.

Gehlen, Arnold: Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische Prob-
leme in der industriellen Gesellschaft, Hamburg: Rowohlt 1959.

Gerhardt, Volker: »Metaphysik und ihre Kritik. Zur Metaphysikdebatte zwischen
Jurgen Habermas und Dieter Henrichy, in: Zeitschrift fiir Philosophische For-
schung 42 (1988). S 45-70.

Gessmann, Martin: Hegel, Freiburg: Herder 1999.

Giinther, Klaus: Der Sinn fiir Angemessenheit. Anwendungsdiskurse in Moral
und Recht, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1998.

Habermas, Jirgen: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsit-
ze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005.

Habermas, Jirgen: »Kommunikatives Handeln und detranszendentalisierte Ver-
nunft, in: Ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Auf-
sdtze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005, S. 27-84.

Habermas, Jirgen: »Freiheit und Determinismus«, in: Ders., Zwischen Natura-
lismus und Religion, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005 155-186.

(zuerst in: Habermas, Jirgen: »Freiheit und Determinismus«, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 6. (2004), S. 871-890.)

Jirgen Habermas/Joseph Ratzinger: Dialektik der Sikularisierung. Uber Ver-
nunft und Religion, Freiburg: Herder 2005.

Habermas, Jurgen: Der gespaltene Westen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2004.

Habermas, Jirgen: »Fundamentalismus und Terror«, in: Ders., Der gespaltene
Westen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2004, S. 11-31.

Habermas, Jiirgen: Glauben und Wissen. Friedenspreis des deutschen Buchhan-
dels 2001, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001.

Habermas, Jiirgen: Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer
liberalen Eugenik? Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001.

Habermas, Jirgen: Kommunikatives Handeln und detranszendentalisierte Ver-
nunft, Stuttgart: Reclam 2001.

Habermas, Jirgen: »Richard Rorty’s Pragmatic Turn«, in: Brandom, Robert
(Hg.), Rorty and his Critics, Oxford: Blackwell 2000. S. 31-55.

Habermas, Jiirgen: »Werte und Normen. Ein Kommentar zu Hilary Putnams kan-
tischem Pragmatismus, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 4 (2000), S.
547-564.

Habermas, Jiirgen: Theorie des Kommunikativen Handelns, 2 Bde. Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1999.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 231

Habermas, Jirgen: »Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wen-
de«, in: Ders., Wahrheit und Rechtfertigung, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1999, S. 7-64.

Habermas, Jiirgen: »Hermeneutische und analytische Philosophie«, in: Ders.,
Wabhrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsitze, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1999, S. 65-101.

Habermas, Jiirgen: »Wege der Detranszendentalisierung. Von Kant zu Hegel und
zuriick«, in: Ders., Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsitze.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 138-186.

Habermas, Jiirgen: »Wahrheit und Rechtfertigung. Zu Richard Rortys pragmati-
scher Wende, in: Ders., Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Auf-
sdtze. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 230-270.

Habermas, Jiirgen: »Richtigkeit versus Wahrheit. Zum Sinn der Sollgeltung mo-
ralischer Urteile und Normeng, in: Ders., Wahrheit und Rechtfertigung. Phi-
losophische Aufsitze. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 271-318.

Habermas, Jirgen: »Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der
Moral«, in: Ders., Die Einbeziechung des Andern. Studien zur politischen
Theorie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 11-64.

Habermas, Jiirgen: »» Verniinftig« vs. »wahr«-oder die Moral der Weltbilder, in:
Ders., Die Einbeziehung des Andern. Studien zur politischen Theorie. Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1999, S. 95-127.

Habermas, Jiirgen u.a. (Hg.): Philosophie und Politik. Bd.3. Jiirgen Habermas
und Gerhard Schroder iiber die 'Einbeziehung des Anderen', Essen: Klartext
1998.

Habermas, Jiirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesun-
gen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996.

Habermas, Jirgen: »Die Philosophie als Platzhalter und Interpret«, in: Ders.,
MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1996, S. 9-28.

Habermas, Jirgen: »Rekonstruktive vs. verstehende Sozialwissenschaften, in:
Ders., Moralbewuf3tsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1996, S. 29-52.

Habermas, Jirgen: »Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramme,
in: Ders., Moralbewufltsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1996, S. 53-125.

Habermas, Jirgen: »Moralbewultsein und kommunikatives Handeln«, in: Ders.,
MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1996, S. 127-206.

Habermas, Jirgen: »Vorlesungen zu einer sprachtheoretischen Grundlegung der
Soziologie«, in: Ders., Vorstudien und Ergdnzungen zur Theorie des kom-
munikativen Handelns, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1995, S. 11-126.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Habermas, Jirgen, »Wahrheitstheorien, in: Ders., Vorstudien und Ergdnzungen
zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1995, S. 127-187.

Habermas, Jiirgen: Faktizitdt und Geltung. Beitrige zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1994.

Habermas, Jiirgen: »Vorwort, in: Ders., Erlduterungen zur Diskursethik, Frank-
furt am Main: Suhrkamp. 1992, S. 7.

Habermas, Jiirgen: »Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskurse-
thik zu?« in: Ders., Erlduterungen zur Diskursethik, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1992, S. 9-30.

Auch: Habermas, Jirgen: »Moralitdt und Sittlichkeit«, in: Revue Internatio-
nale de Philosophie 42 (1988), S. 320-340.

Habermas, Jiirgen: »Was macht eine Lebensform rational?«, in: Ders., Erldute-
rungen zur Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992, S. 31-48.

Habermas, Jirgen: »Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch
der praktischen Vernunft«, in: Ders., Erlduterungen zur Diskursethik, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1992, S. 100-118.

Habermas, Jirgen: »Erlduterungen zur Diskursethik«, in: Ders., Erlduterungen
zur Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992, S. 119-226.

Habermas, Jirgen: »Zu Max Horkheimers Satz: »Einen unbedingten Sinn zu ret-
ten ohne Gott ist eitel«», in: Ders., Texte und Kontexte, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1992, S. 110-126.

Habermas, Jirgen: »Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits«, in:
Ders., Texte und Kontexte. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992, S. 127-156.

Habermas, Jurgen: Vergangenheit als Zukunft, Ziirich: Pendo 1990.

Habermas, Jurgen: Strukturwandel der Offentlichkeit, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1990.

Habermas, Jirgen: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsitze,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989.

Habermas, Jiirgen: »Der Horizont der Moderne verschiebt sich«, in: Ders., Nach-
metaphysisches Denken. Philosophische Aufsdtze. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1989, S. 11-17.

Habermas, Jirgen: »Metaphysik nach Kant«, in: Ders., Nachmetaphysisches
Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, 18-
34.

Habermas, Jiirgen: »Motive nachmetaphysischen Denkens, in: Ders., Nachme-
taphysisches Denken. Philosophische Aufsétze, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1989. 35-60.

Habermas, Jiirgen: »Zur Kritik der Bedeutungstheorie«, in: Ders., Nachmetaphy-
sisches Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1989, S. 105-135.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 233

Habermas, Jiirgen: »Individuierung durch Vergesellschaftung. Zu G.H. Meads
Theorie der Subjektivitit«, in: Ders., Nachmetaphysisches Denken. Philoso-
phische Aufsitze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 187-241.

Habermas, Jirgen: »Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik«, in: Theo-
dor W. Adorno u.a. (Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie,
Darmstadt: Luchterhand 1988, S. 155-192.

Habermas, Jirgen: »Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus«, in:
Theodor W. Adorno u.a. (Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Sozi-
ologie, Darmstadt: Luchterhand 1988, S. 235-266.

Habermas, Jiirgen: »Rickkehr zur Metaphysik - Eine Tendenz in der deutschen
Philosophie?« in: Merkur 39 (1985), S. 898-905.

Habermas, Jirgen: Die neue Uniibersichtlichkeit, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1985.

Habermas, Jiirgen: »Was heifit Universalpragmatik?« in: Apel, Karl-Otto (Hg.),
Sprachpragmatik und Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1982, S.
174-273.

Habermas, Jirgen: Kleine Politische Schriften I-IV, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1981.

Habermas, Jirgen: »Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser
»Philosophie des Geistes«», in: Ders., Technik und Wissenschaft als »Ideolo-
gie(, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1979, S. 9-47.

Habermas, Jiirgen: » Technik und Wissenschaft als Ideologie«, in: Ders., Technik
und Wissenschaft als »Ideologie«, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1979. S. 9-
47.

Habermas, Jurgen: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1976.

Habermas, Jiirgen: »Einleitung: Historischer Materialismus und die Entwicklung
normativer Strukturen«, in: Ders., Zur Rekonstruktion des Historischen Ma-
terialismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976, S. 9-48.

Habermas, Jiirgen: »Moralentwicklung und Ich-Identitét«, in: Ders., Zur Rekons-
truktion des Historischen Materialismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1976, S. 63-91.

Habermas, Jiirgen: »Konnen komplexe Gesellschaften eine verniinftige Identitat
ausbilden?« in: Ders., Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976, S. 92-126.

Habermas, Jiirgen: Erkenntnis und Interesse, Frankfurt am Main: Suhrkamp1973.

Hare, John E.: »Naturalism and morality.«, in: William Lane Craig/J.P. Moreland
(Hg.), Naturalism. A critical analysis, London: Routledge, S. 189-211.

Hartman, Dirk/Lange, Rainer: »Ist der erkenntnistheoretische Naturalismus ge-
scheitert?«, in: Geert Keil/Herbert Schnédelbach (Hg.), Naturalismus. Philo-
sophische Beitrage, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 128-143.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke in 20 Bénden, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1986ff.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Jenaer Systementwiirfe I-III, Hamburg: Meiner
1982ft.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Samtliche Werke, Hermann Glockner (Hg.),
Stuttgart: Frommanns 1956ff.

Heidegger, Martin: Was ist Metaphysik? Frankfurt am Main: Klostermann 1949.

Heimsoeth, Heinz: »Kant und Plato«, in: Kant-Studien 56 (1965), S. 349-372.

Hansen, Frank-Peter: G.W.F. Hegel: »Phianomenologie des Geistes«. Paderborn
u.a.: Schoningh UTB 1994.

Heider, Placidus Bernhard: Jiirgen Habermas und Dieter Henrich. Neue Perspek-
tiven auf Identitét und Wirklichkeit. Miinchen: Alber 1999.

Henrich, Daniel C: »Vom Sehen zum Sprechen - vom Beobachten zum Reden.
Anmerkungen zum Identitétsbegriff bei Jirgen Habermas’, in: Wilhelm Hof-
mann/Franz Lesske (Hg.), Politische Identitit - visuell, Miinster: LIT 2005,
S.27-42.

Henrich, Dieter/Horstmann, Peter (Hg.): Metaphysik nach Kant? Stuttgart: Klett-
Cotta 1988.

Forster, Eckhart: »Kants Metaphysikbegriff: vor-kritisch, kritisch, nach-kritisch,
in: Dieter Henrich/Peter Horstmann (Hg.), Metaphysik nach Kant? Stuttgart:
Klett-Cotta 1988, S. 123-136.

Tuschling, Burkhard: Fortschritte der Metaphysik von Kant zu Hegel? in: Dieter
Henrich/Peter Horstmann (Hg.), Metaphysik nach Kant? Stuttgart: Klett-
Cotta 1988, S. 221-247.

Henrich, Dieter: Was ist Metaphysik - was Moderne? Thesen gegen Jiirgen Ha-
bermas, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987.

Henrich, Dieter: »Was ist Metaphysik - was Moderne? Thesen gegen Jiirgen Ha-
bermas’, in: Merkur 6 (1986), S. 495-508.

Henrich, Dieter (Hg.): Kant oder Hegel, Stuttgart: Clett-Kotta 1983.

Henrich, Dieter: Fluchtlinien. Philosophische Essays, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1982.

Henrich, Dieter/Diising, Klaus (Hg.): Hegel in Jena. Die Entwicklung des Sys-
tems und die Zusammenarbeit mit Schelling, Bonn: Bouvier 1980.

Henrich, Dieter: »SelbstbewuBtsein, kritische Einleitung in eine Theorie«, in:
Ridiger Bubner u.a. (Hg.), Hermeneutik und Dialektik (Gadamer-
Festschrift), Tiibingen: Mohr 1970, S. 257-284

Henrich, Dieter: Fichtes urspriingliche Einsicht, Frankfurt am Main: Kloster-
mann 1967.

Herder, Johann Gottfried: Abhandlung tiber den Ursprung der Sprache, Hans
Dietrich Irmscher (Hg.), Stuttgart: Reclam 2001.

Hintikka, Jaakko: »Cogito, Ergo Sum: Inference or Perfomence?” in: The Phi-
losophical Review 72 (1961), S. 3-32.

Honneth, Axel: »Das Andere der Gerechtigkeit. Habermas und die ethische Her-
ausforderung der Postmoderne«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 2
(1994), S. 195-220.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 235

Honneth, Axel: Unsichtbarkeit. Stationen einer Theorie der Intersubjektivitit,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003.

Honneth, Axel: »Die transzendentale Notwendigkeit von Intersubjektivitit. Zum
zweiten Lehrsatz in Fichtes Naturrechtsabhandlung«, in: Ders., Unsichtbar-
keit. Stationen einer Theorie der Intersubjektivitdt, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 2003, S. 28-48.

Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003.

Honneth, Axel: Leiden an Unbestimmtheit. Hegels Rechtsphilosophie als Theo-
rie der Gerechtigkeit, Stuttgart: Reclam 2001.

Honneth, Axel: Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Theorie der
Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989.

Hoppe, Hansgeorg: »Ethische Positionen im Vergleich: Utilitarismus (Hare) -
Vertragstheorie (Rawls) - Diskursethik (Habermas/Apel)«, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 50 (1992), S. 503-512.

Horkheimer, Max: Gesammelte Schriften Band 6. Zur Kritik der instrumentellen
Vernunft, Frankfurt am Main: Fischer1991.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufkldrung. Philosophi-
sche Fragmente, Frankfurt am Main: Fischer 1988.

Horster, Detlef: Habermas zur Einfithrung, Hamburg: Junius 1995.

Horster, Detlef: Jirgen Habermas, Stuttgart: Metzler 1991.

Horstmann, Rolf-Peter: »Kant und der »Standpunkt der Sittlichkeit«. Zur Destruk-
tion der Kantischen Philosophie durch Hegel«, in: Revue International de
Philosophie 4 (1999), S. 567-582.

Husserl, Edmund: Gesammelte Schriften, E. Stroker (Hg.), Hamburg: Meiner
1992.

Irrlitz, Gerd: Moral und Methode: die Struktur in Kants Moralphilosophie und
die Diskursethik, Baden-Baden: Nomos 1994.

Janich, Peter: »Szientismus und Naturalismus. Irrwege der Naturwissenschaften
als philosophisches Programm?« in: Geert Keil/Herbert Schnédelbach (Hg.),
Naturalismus. Philosophische Beitrdge, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000,
S. 289-309.

Janoska, Georg: »Zum Begriff der Metaphysik: Aristoteles und das Metaphysi-
sche«, in: Kant-Studien 57 (1966), S. 61-71.

Joas, Hans: Praktische Intersubjektivitit. Die Entwicklung des Werkes von G.H.
Mead, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989.

Kant, Immanuel: Kants Werke. Akademie Ausgabe, Berlin: de Gruyter 1968.

Kaulbach, Friedrich: Einfiihrung in die Metaphysik, Darmstadt: Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft 1991.

Keil, Geert/Schniddelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus. Philosophische Beitréige,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000.

Keil, Geert/Schnidelbach, Herbert. »Naturalismus«, in: Dies. Naturalismus. Phi-
losophische Beitrdge, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 7-45.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Keil, Geert: »Naturalismus und Intentionalitit«, in: Geert Keil/Herbert Schnédel-
bach (Hg.), Naturalismus. Philosophische Beitriage, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 2000, S. 187-205.

Kemmerling, Andreas: »Selbsterkenntnis als ein Test fiir den naturalistischen
Représentationalismus«, in: Geert Keil/Herbert Schnédelbach (Hg.), Natura-
lismus. Philosophische Beitrdge, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S.
226-249.

Kirchner, Friedrich (Hg.): Worterbuch der Philosophischen Grundbegriffe. Leip-
zig: Diirr'sche Buchhandlung 1907.

Kissler, Alexander: Die Entgleisungen der Moderne. Wie Habermas und Ratzin-
ger den Glauben rechtfertigen. In: Siiddeutsche Zeitung, 21.1.2004.

Kohlberg, Lawrence: Die Psychologie der Moralentwicklung, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1995.

Kondylis, Panajotis: Die neuzeitliche Metaphysikkritik, Stuttgart: Klett-Cotta
1990.

Koppelberg, Dirk: »Was ist Naturalismus in der gegenwirtigen Philosophie?« in:
Geert Keil/Herbert Schnéddelbach (Hg.), Naturalismus. Philosophische Bei-
trage, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 68-92.

Kornblith, Hilary: »Naturalism: Both Metaphysical and Epistemological« in: Pe-
ter A. French u.a. (Hg.), Midwest Studies in Philosophy Volume XIX.
Philosophical Naturalism, Indiana: Notre Dame 1995, S. 39-52.

Kramer, Sybille/Ekkehard, Konig (Hg.): Gibt es eine Sprache hinter dem Spre-
chen? Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002.

Kiithn, Manfred: Kant. A Biography, Cambridge: Cambridge University Press
2002.

deutsch: Kiihn, Manfred. Kant. Eine Biographie. Ubersetzt von Martin Pfeiffer,
Minchen: Ch. Beck 2003.

Kuhlmann, Wolfgang: »Moralitit und Sittlichkeit. Ist die Idee einer letztbegriin-
deten Ethik tiberhaupt sinnvoll?« in: Wolfgang Kuhlmann (Hg.): Moralitét
und Sittlichkeit. Das Problem Hegels und die Diskursethik, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1986, S. 194-216.

Kripke, Saul A: Naming and Necessity, Harvard: University Press 2005.

Lenk, Hans: »Philosophische Logikbegriindung und Rationaler Kritizismus«, in:
Zeitschrift fiir philosophische Forschung 24 (1970), S. 183-205.

Love, Nancy S.: »What’s left of Marx?« in: Stephen K. White (Hg.), The Cam-
bridge Companion to Habermas, Cambridge: University Press 1995, S. 46-
66.

Lovenich, Friedhelm: »Modernisierung des Idealismus. Die Aktualisierung von
Hegels Kantkritik in Habermas’ kritischer Gesellschaftstheorie«, in: Hegel-
Studien 25 (1997), S. 119-128.

Lumer, Christoph: »Habermas’ Diskursethik«, in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung 51 (1997), S. 42-64.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 237

Mahner, Martin: »NR Stichwort: Emergenz«, in: Naturwissenschaftliche Rund-
schau 54 (2001), S. 561-562.

Mahner, Martin/Bunge, Mario: Philosophische Grundlagen der Biologie, Berlin:
Springer 2000.

Maclntyre, Alasdair: Der Verlust der Tugend: zur moralischen Krise der Gegen-
wart, New York: Campus 1987.

Makkreel, Rudolf: »ZweckmaBigkeit in der Geschichte. Ihr Status bei Kant, He-
gel, Dilthey und Habermas’, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 39 (1996), S.
255-268.

Mansfeld, Jaap: Die Vorsokratiker I+I1, Stuttgart: Reclam 1983.

McCarthy, Thomas: Kritik der Verstindigungsverhéltnisse. Zur Theorie von Jiir-
gen Habermas, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989.

McCarthy, Thomas: »Kantian constructivism and reconstructivism: Rawls and
Habermas’, in: Ethics. An International Journal of Social, Political and Legal
Philosophy 105 (1994), S. 44-63.

Mead, George Herbert: »Die Definition des Psychischen«, in: Hans Joas (Hg.),
G.H. Mead, Gesammelte Aufsitze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1980, Bd.
1, S. 83-148.

Mead, George Herbert: Mind, Self, & Society from the Standpoint of a Social
Behaviosrist, Chicago: University of Chicago Press 1967.

Mead, George Herbert: Geist, Identitdt und Gesellschaft, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1973.

Mead, George Herbert: »Emergence and Identity«, in: Arthur E. Murphy (Hg.),
Mead. The Philosophy of the Present, La Salle: Open Court 1932, S. 32-46.
Mertens, Thomas: »Cosmopolitanism and Citizenship: Kant Against Habermas’,

in: European Journal Of Philosophy 4 (1996), S. 328-347.

Moore, George E.: Principia Ethica, Cambridge: Cambridge University Press
1993.

Miiller-Doohm, Stefan (Hg.): Das Interesse der Vernunft. Riickblicke auf das
Werk von Jiirgen Habermas seit »Erkenntnis und Interesse«, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 2000.

Nikulin, Dimitri: Metaphysik und Ethik. Theoretische und praktische Philosophie
in Antike und Neuzeit, Miinchen: C.H. Beck 1996.

Niquet, Marcel: Transzendentale Argumente. Kant, Strawson und die Aporetik
der Detranszendentalisierung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1991.

Nussbaum, Martha C.: Vom Nutzen der Moraltheorie fiir das Leben, Wien: Pas-
sagen 2000.

Oelmiiller, Willi (Hg.): Transzendentalphilosophische Normenbegriindungen,
Bd. 1, Paderborn: Schéningh 1978.

Paimann, Rebecca: Formale Strukturen der Subjektivitit: Egologische Grundla-
gen des System der Transzendentalphilosophie bei Kant und Husserl, Ham-
burg: Meiner 2002.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Patzig, Giinther: »Aufkldrung durch Vernunft. Ist das Projekt der Moderne ge-
scheitert?« in: Giinther Patzig/Dieter Birnbacher/Walter Ch. Zimmerli: Die
Rationalitédt der Moral, Bamberg: Frankischer Tag 1996, S. 17-38.

Patzig, Gunther: »Moralische Motivation«, in: Giinther Patzig/Dieter Birnba-
cher/Walter Ch. Zimmerli: Die Rationalitét der Moral, Bamberg: Frankischer
Tag 1996, S. 39-55.

Patzig, Glinther: Ethik ohne Metaphysik, Gottingen: Vandenhoeck & Rupprecht
1983.

Pelz, Heidrun: Linguistik: eine Einfithrung. Hamburg: Hoffmann und Campe
1996.

Platon.

Zitiert nach Stephanus-Paginierung: Heinrich Stephanus (Paris 1578).

Abkiirzungen der Werke Platons:

Phdr. Phaidros

Pol.  Politea

Phd. Phaidon

Tim. Timaios

Wolf, Ursula (Hg.): Platon. Sdmtliche Werke in 3 Bénden. Nach der
Ubersetzung von Friedrich Schleiermacher, Hamburg: Rowohlt 2002.

Popper, Karl: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, 2 Bde., Tiibingen: Mohr
2003.

Popper, Karl: »Die Logik der Sozialwissenschaften«, in: Theodor W. Adorno
(Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Darmstadt: Luch-
terhand 1988, S. 103-124.

Quine, Willard von Orman: »Naturalismus - oder: Nicht iiber seine Verhéltnisse
leben«, in: Geert Keil/Herbert Schniddelbach (Hg.), Naturalismus. Philoso-
phische Beitrége, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 113-128.

Quine, Willard Van Orman. Word and Object, Cambridge: MIT Press 1996.

Quine, Willard Van Orman. Theories and Things, New York: Belknap 1986.

Quine, Willard van Orman: »On the Nature of Moral Values, in: Ders., Theories
and Things, New York: Belknap 1986, S. 55-66.

Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1998.

Reiner, Hans: »Die Entstehung und urspriingliche Bedeutung des Namens Meta-
physik, in: Zeitschrift fiir Philosophische Forschung 8 (1954), S. 210-237.
Reese-Schifer, Walter: Jurgen Habermas, Frankfurt am Main/New York: Cam-

pus 1994.

Richard, Rorty: Contingency, irony, and solidarity, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press 1989.

Roderick, Rick: Habermas und das Problem der Rationalitdt. Eine Werkmono-
graphie, Hamburg: Argument 1989.

Rorty, Richard: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1981.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 239

Rorty, Richard: »Verificationism and Transcendental Arguments«, in: Nofs 5
(1971), S. 3-14.

Rorty, Richard: Solidaritdt oder Objektivitdt? Drei philosophische Essays. Stutt-
gart: Reclam 1995.

Rorty, Richard: »Die moderne analytische Philosophie aus pragmatischer Sicht,
in: Mike Sandbothe (Hg.), Die Renaissance des Pragmatismus. Aktuelle Ver-
flechtungen zwischen analytischer und kontinentaler Philosophie, Weiler-
swist: Velbriick 2000, S. 78-95.

Rorty, Richard: »Response to Habermas’, in: Robert Brandom (Hg.), Rorty and
his Critics, Oxford: Blackwell 2000. S. 56-64.

Ryle, Gilbert: Der Begriff des Geistes, Ditzingen: Reclam 1969.

Sandbothe, Mike: »Die pragmatische Wende des linguistic turn«, in: Ders.,
(Hg.), Die Renaissance des Pragmatismus. Aktuelle Verflechtungen zwischen
analytischer und kontinentaler Philosophie, Weilerswist: Velbriick 2000, S.
96-126.

Schmidt, Friedrich W: »Hegel in der Kritischen Theorie der »Frankfurter Schu-
le«», in: Negt, Oskar (Hg.). Aktualitit und Folgen der Philosophie Hegels,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1970, S. 17-57.

Schnidelbach, Herbert: Hegels praktische Philosophie. Ein Kommentar der Tex-
te in der Reihenfolge ihrer Entstehung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000.

Schnédelbach, Herbert: »Was ist Neoaristotelismus?«, in: Kuhlmann, Wolfgang
(Hg.), Moralitdt und Sittlichkeit. Das Problem Hegels und die Diskursethik,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986, S. 39-62.

Schnidelbach, Herbert: »Philosophie«, in: Ekkehard Martens/Herbert Schnédel-
bach (Hg.), Grundkurs Philosophie, Hamburg: Rowohlt 1985, S. 46-76.

Schnddelbach, Herbert: Philosophie in Deutschland von 1831-1933. Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1994.
Schonrich, Gerhard: Bei Gelegenheit Diskurs. Von den Grenzen der Diskursethik
und dem Preis der Letztbegriindung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1994.
Schonrich, Gerhard: Kategorien und transzendentale Argumentation. Kant und
die Idee einer transzendentalen Semiotik, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1981.

Schiitz, Alfred/Luckmann, Thomas: Strukturen der Lebenswelt. Tiibingen: UTB
2003.

Schiitz, Alfred: Theorie der Lebenswelt, 2 Bde, Konstanz: UVK 2003.

Searle, John R.: Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1983.

Searle, John R.: Speech acts: an essay in the philosophy of language, Cambridge:
Univ. Press 1970.

Siep, Ludwig: Praktische Philosophie im Deutschen Idealismus, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1992.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Siep, Ludwig: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Untersu-
chungen zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes, Freiburg: Alber 1979.
Siep, Ludwig: »Der Kampf um Anerkennung. Zu Hegels Auseinandersetzung

mit Hobbes in den Jenaer Schriften«, in: Hegel-Studien 9 (1974), S. 155-207.

Simons, Peter: »Naturalismus, Geist und Undurchsichtigkeit«, in: Geert Keil/
Herbert Schnéddelbach (Hg.), Naturalismus. Philosophische Beitrige, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 2000, S. 205-225.

Solter, Arpad A.: Moderne und Kulturkritik Jiirgen Habermas und das Erbe der
Kritischen Theorie, Bonn: Bouvier 1996.

Steinvorth, Ulrich: »Macht oder Metaphysik«, in: Analyse & Kritik. Zeitschrift
fiir Sozialwissenschaften 2 (1990), S. 155-169.

Stephan, Achim: Emergenz. Von der Unvorhersagbarkeit zur Selbstorganisation,
Dresden: Dresden University Press 1999.

Stich, Stephen: »Puritanischer Naturalismus«, in: Geert Keil/Herbert Schnidel-
bach (Hg.), Naturalismus. Philosophische Beitrige, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 2000, S. 92-112.

Strawson, Peter F: Freedom and Resentment, London: Methuen 1974.

Tetens, Holm: »Der gemifigte Naturalismus der Wissenschaften«, in: Geert
Keil/ Herbert Schnidelbach (Hg.), Naturalismus. Philosophische Beitrige,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 273-2809.

Toulmin, Stephen E.: An Examination of the Place of Ethics, Cambridge: Cam-
bridge University Press 1968.

Tugendhat, Ernst: »Die Diskursethik«, in: Ders., Vorlesungen iiber die Ethik,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1993, S. 161-176.

Tugendhat, Ernst/Wolf, Ursula: Logisch-Semantische Propddeutik, Ditzingen:
Reclam 1989.

Tugendhat, Ernst: Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philoso-
phie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976.

Tugendhat, Ernst: Selbstbewuftsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische
Interpretationen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997.

Vlastos, Greogry: »Degrees of Reality«, in: Ders., Platonic Studies, Princeton:
Princeton University Press 1973.

Vollmer, Gerhard: »Was ist Naturalismus?« in: Geert Keil/ Herbert Schnidel-
bach (Hg.), Naturalismus. Philosophische Beitrdge, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 2000, S. 46-67.

Vollmer, Gerhard: »Das Ganze und seine Teile. Holismus, Emergenz, Erklédrung
und Reduktion«, in: Wolfgang. Deppert (Hg.), Wissenschaftstheorien in der
Medizin, Berlin: de Gruyter 1992, S. 183-223.

VoBkiihler, Friedrich: Der Idealismus als Metaphysik der Moderne: Studien zur
Selbstreflexion und Aufhebung der Metaphysik bei Hoderlin, Hegel, Schel-
ling, Marx und Heidegger, Wiirzburg: Konigshausen und Neumann 1996.

Walls, W.H.: »Kant and Metaphysics«, in: Kant-Studien 67 (1976), S. 372-384.

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft, Neu Isenburg: Melzer 2005.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 241

Weber, Max: Die protestantische Ethik, 2 Bde. Giitersloh: GTB 1991.

Weber, Max: Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie. 2 Bde. Tiibingen:
Mohr 1988.

Wellmer, Albrecht: Sprachphilosophie. Eine Vorlesung, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 2004.

Wellmer, Albrecht: Ethik und Dialog. Elemente des moralischen Urteils bei Kant
und in der Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999.

Wenzel, Uwe Justus (Hg.): Vom Ersten und Letzten. Positionen der Metaphysik
in der Gegenwartsphilosophie, Frankfurt am Main: Fischer 1999.

White, Stephen K. (Hg.): The Cambridge Companion to Habermas, Cambridge:
University Press 1995.

Wieland, Wolfgang: »Verantwortungsethik als Spielart des Utilitarismus«, in:
Akademie-Journal 1 (1998) S. 37-40.

Wingert, Lutz: Gemeinsinn und Moral. Grundziige einer intersubjektiven Moral-
konzeption, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1993.

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1995, S. 225ff.

Gotze, Martin u.a. (Hg.): Philosophie als Denkwerkzeug. Zur Aktualitit trans-
zendetalphilosophischer Argumentation. Festschrift fiir Albert Mues zum 60.
Geburtstag, Wiirzburg: Konigshausen und Neumann 1998.

Zimmerli, Walter Ch.: »Transzendentale Argumente oder: Die Frage nach der
Philosophie als Frage nach dem Philosophieren«, in: Martin Gé6tze u.a. (Hg.),
Philosophie als Denkwerkzeug. Zur Aktualitéit transzendetalphilosophischer
Argumentation. Festschrift fiir Albert Mues zum 60. Geburtstag, Wiirzburg:
Konigshausen und Neumann 1998, S. 119-135.

Zimmerli, Walter Ch.: »Jiirgen Habermas: Auf der Suche nach der Identitit von
Theorie und Praxis«, in: Josef Speck (Hg.), Grundprobleme der grofen Phi-
losophen. Philosophie der Gegenwart IV. Weber, Buber, Horkheimer, Ador-
no, Marcuse, Habermas, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1991, S. 223-
270.

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.


https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Christian Filk

Giinther Anders lesen

Der Ursprung der
Medienphilosophie aus dem
Geist der »Negativen
Anthropologie«

Juni 2007, ca. 150 Seiten,

kart., ca. 16,80 €,

ISBN: 978-3-89942-687-8

Andreas Niederberger,
Markus Wolf (Hg.)
Politische Philosophie und
Dekonstruktion

Beitrage zur politischen
Theorie im Anschluss an
Jacques Derrida

Juni 2007, ca. 250 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-545-1

Steffen Kitty Herrmann,
Sybille Krdamer,

Hannes Kuch (Hg.)
Verletzende Worte

Die Grammatik sprachlicher
Missachtung

Juni 2007, ca. 260 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-565-9

Hans-Joachim Lenger,

Georg Christoph Tholen (Hg.)
Mnéma

Derrida zum Andenken

Maérz 2007, ca. 230 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-510-9

Daniel C. Henrich

Zwischen Bewusstseins-
philosophie und Naturalismus
Zu den metaphysischen
Implikationen der Diskursethik
von Jirgen Habermas

Maérz 2007, 246 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-620-5

Ludger Schwarte (Hg.)
Auszug aus dem Lager

Zur Uberwindung des
modernen Raumparadigmas in
der politischen Philosophie
Maérz 2007, ca. 350 Seiten,

kart., zahlr. Abb., ca. 29,80 €,
ISBN: 978-3-89942-550-5

Alice Pechriggl

Chiasmen

Antike Philosophie von Platon
zu Sappho - von Sappho zu uns
2006, 188 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-536-9

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven der
Demokratietheorie

2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-332-7

Jens Badura (Hg.)
Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte
transdisziplindrer Reflexionen
2006, 318 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-364-8

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16. A



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansatze zu einem
philosophischen Medienbegriff
2006, 252 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-443-0

Peter Janich (Hg.)
Wissenschaft und Leben
Philosophische
Begriindungsprobleme in
Auseinandersetzung mit
Hugo Dingler

2006, 274 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-475-1

Stefan Blank
Verstindigung und
Versprechen

Sozialitdt bei Habermas
und Derrida

2006, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-456-0

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)

no body is perfect
BaumafRnahmen am
menschlichen Korper.
Bioethische und dsthetische
Aufrisse

2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-427-0

Tobias Blanke

Das Bose in der politischen
Theorie

Die Furcht vor der Freiheit bei

Kant, Hegel und vielen anderen

2006, 232 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 978-3-89942-465-2

Gerald Hartung,

Kay Schiller (Hg.)
Weltoffener Humanismus
Philosophie, Philologie und
Geschichte in der deutsch-
judischen Emigration

2006, 224 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-441-6

Christoph Henning
Philosophie nach Marx

100 Jahre Marxrezeption und
die normative Sozialphilosophie
der Gegenwart in der Kritik
2005, 660 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 978-3-89942-367-9

Christian Schulte,

Rainer Stollmann (Hg.)

Der Maulwurf kennt kein
System

Beitrdage zur gemeinsamen
Philosophie von Oskar Negt
und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-273-3

Arnd Pollmann
Integritat

Aufnahme einer
sozialphilosophischen
Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-325-9

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839406205 - am 14.02.2026, 09:50:16.



https://doi.org/10.14361/9783839406205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover Zwischen Bewusstseinsphilosophie und Naturalismus
	Inhalt
	EINLEITUNG
	Zur Absicht der vorliegenden Arbeit
	Zur inneren Strukturlogik der Arbeit
	Zur Verwendung des Begriffs »Naturalismus«
	I. DER METAPHYSIKBEGRIFF BEI JÜRGEN HABERMAS
	1. Allgemeine Überlegungen zum Begrif »Metaphysik« bei Jürgen Habermas
	1.1 Das Identitätsdenken
	1.2 Der Idealismus
	1.3 Das bewusstseinsphilosophische Denken
	1.4 Der starke Theoriebegriff

	2. Dieter Henrich und Jürgen Habermas: Zur Exklusivität des Wissens von sich selbst
	2.1 Der Philosophiebegriff
	2.2 Selbstbewusstsein, Metaphysik und Moderne


	II. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS
	1. Rationalisierung und Individuum bei Jürgen Habermas
	1.1 Das Individuum im Kontext der kulturellen Rationalisierung
	1.2 Der Begriff der Individualität und seine Problematik

	2. Mead als Philosoph des Paradigmenwechsels
	2.1 Anerkennung und Identität – Die Erschöpfung des Paradigmas der Bewusstseinsphilosophie
	2.2 Meads Bedeutung für die Überwindung der bewusstseinsphilosophischen Aporien

	3. Individuierung durch Vergesellschaftung: Das Selbstbewusstsein als kommunikativ erzeugtes Phänomen
	3.1 Semantisierung: Von der gestenvermittelten zur symbolischen Interaktion
	3.2 Das darwinistische Modell der Einstellungsübernahme: Naturalismus statt Metaphysik
	3.3 Die habermassche Erweiterung des Modells der Einstellungsübernahme um den Aspekt der Adressierung
	3.4 Das Selbstbewusstsein als kommunikativ erzeugtes Phänomen
	3.5 Der Verlust des privilegierten Zugangs zu den res cogitans
	3.6 Epistemisches und praktisches Selbstbewusstsein

	4. Zusammenfassung: Die Säkularisierung des Selbstbewusstseins
	5. Kritik und Ausblick
	5.1 Der Zirkel des habermasschen Ansatzes: Selbstbezug als Bedingung der Möglichkeit von Naturalisierung
	5.2 Naturalistische Implikationen und ihre Konsequenzen
	5.3 Alternative Theorien


	III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG?
	1. Die Diskursethik als Antwort auf die ethischen Herausforderungen der Moderne
	1.1 Karl-Otto Apel
	1.2 Jürgen Habermas

	2. Handlungskoordinierung und Sprechaktanalyse
	2.1 Die Sprechaktanalyse von John Austin

	3. Sprache statt Metaphysik: Die Diskursethik und die kantische Ethik
	3.1 Merkmale der Diskursethik und die kantische Ethik
	3.2 Grundbegriffe der Diskursethik: Der Diskurs und der Universalisierungsgrundsatz ›U‹
	3.3 Die Detranszendentalisierung der kantischen Ethik

	4. Der Begründungsstatus der Diskursethik und die Rolle der Sprache
	4.1 Die transzendentalpragmatische Letztbegründung der Ethik bei Karl-Otto Apel
	4.2 Letztbegründung als transzendentalpragmatische Vermittlung zwischen neuzeitlicher Ursprungsphilosophie und sprachanalytischer Philosophie

	Exkurs: Die Logic of Science und die semiotische Transformation der Philosophie Kants
	4.3 Die universalpragmatische Begründungskonzeption von Habermas
	4.4 Der Status der habermasschen Begründungskonzeption und seine Differenzen zur Transzendentalpragmatik Apels

	5. Resultate
	6. Schwacher Naturalismus als Problemlösung?

	IV. HEGEL: URSPRÜNGE DES HABERMASSCHEN NATURALISMUS UND MÖGLICHE ALTERNATIVEN
	V. METAPHYSISCHE IMPLIKATIONEN IN DER DISKURSETHIK?
	LITERATURVERZEICHNIS

