Rezensionen

this book does offer refreshing ethnographic insights
from the regional perspective of Southern Fujian as well
as from the scholarly one of Chinese anthropologists —
some native to the region, others from the diaspora. Min-
nan’s rich history as a center of foreign trade and intercul-
tural exchange and as an ancestral homeland to legions of
diasporic Chinese make it an especially compelling site
to examine the politics of recognition underwriting vari-
ous local projects for the “revival” of traditional practices
in the reform era. As this collection of papers show, many
of the activities and relations legitimized under the sign
of “tradition” were not only meant to reproduce local
identities but, moreover, to reconstitute the very terms
of collective recognition in ways that extended Post-Mao
agendas for “opening up” to market reform and global
capital. The latter was especially evident by official and
local efforts to attract overseas Chinese interest and in-
vestments to their native homes through the promotion of
traditional religious practices previously dismissed and
even criminalized as “superstition” under state socialism.

Following an introduction by the editor, Tan Chee-
Beng, which usefully situates this work within the ex-
isting body of sociocultural research on Southern Fu-
jian, the book is divided into seven chapters organized
around the themes of religious and lineage revival, over-
seas connections and migration, and patrilineal kinship,
and gender politics. The first five chapters of the book
span the themes of religion, lineage, and overseas ties
and cohere well as a collective study of “the politics of
traditions” (xvii) and their relevance to the legitimiza-
tion of various local identities, forms of sociality and
projects of value production in the Minnan region. Wang
Mingming’s chapter on competing rituals sponsored by
popular territorial temples and by the Bureau of Culture
in Quanzhou stands out as a particularly astute case study
of how official efforts to promote traditional cultural fes-
tivities can ultimately work to legitimize the general ex-
pansion of ritual life rather than replace local practices of
“superstition” with state sanctioned activities.

The four chapters following Wang’s also look at how
the category of “superstition” is negotiated by local rit-
ual practitioners with the help of official complicity and
claims to overseas Chinese support. Fan Ke’s chapter
on traditionalism and identity politics among the Ding
Hui Community in the Jinjiang plain examines the ways
claims to minority Muslim status paradoxically enable
the Ding to revitalize the distinctly Confucian Han prac-
tice of ancestral worship. Fan also points out how the
Ding were able to deploy their newfound ethnic identity
to achieve official legitimization of their lineage prac-
tices as part of minzu (ethnic) culture rather than Han
“superstition.” Like Fan, Pan Hongli also looks at how
lineage revival in Rongqing was enabled through savvy
negotiation around the politics of recognition. In this
case, Pan examines the ways the officially sanctioned
Old Folk’s Association used their legitimate status to pro-
mote lineage activities while serving as a buffer against
conflicts with local authorities. The chapters on the revi-
talization of popular religion in overseas-connected vil-
lages (giaoxiang) by Tan Chee-Beng and by Kuah-Pearce

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:23.
Inhalts Im fr oder

265

Khun Eng both suggest how claims to overseas Chinese
sponsorship were crucial for securing official complicity
and, sometimes, even official recognition, for the stag-
ing of various ritual activities. Even in Tan’s case where
actual overseas ties had dwindled in the giaoxiang, vil-
lagers could still motivate officials to exempt their ritual
activities as “superstitious” by gesturing to overseas Chi-
nese support. Besides the legitimizing effect of the over-
seas Chinese, Kuah also highlights the central role played
by women in ensuring the reproduction of such rituals in
her chapter on the revival of the cult of Qingshui Zushi
(Clear Water Patriarch) in an Anxi emigrant village.

The final two chapters by Siumi Maria Tam and
Ding Yuling both turn to the question of women’s so-
cial positioning in a persistent patrilineal kinship order in
Southern Fujian. Both chapters present ethnographically
rich material about the ways wives of overseas migrants
(Tam) and female entrepreneurs (Ding) demonstrated
savvy independence and financial skills while paradoxi-
cally working to reproduce the patrilineal family. My one
quibble would be the lack of integration of these two final
chapters with the analytic interventions sustained in the
rest of the book, which seem to be more tightly focused
on the various ways ritual life was reconstituted as “tradi-
tion” in Post-Mao Fujian through local negotiations over
the politics of recognition.

While in general, this book could have aspired for a
sharper theoretical focus than “tradition” and “reproduc-
tion” given the compelling ethnographic material avail-
able in the various chapters, it does provide important
insights on social change, popular religion, and gender
and kinship in Post-Mao China and particularly, in the
important region of Southern Fujian. Julie Y. Chu

Trakulhun, Sven:. Siam und Europa. Das Konig-
reich Ayutthaya in westlichen Berichten 1500-1670.
Hannover: Wehrhahn Verlag, 2006. 283 pp. ISBN 978-
3-86525-252-4. (The Formation of Europe — Historische
Formationen Europas, 2) Preis: € 29.50

Siam als einziges nie direkter kolonialer europaischer
Herrschaft unterworfenes Land Siidostasiens stellt fiir die
Geschichtsschreibung eine besondere Herausforderung
und Chance dar. Wie Sven Trakulhun argumentiert, geht
mit dem Fehlen einer kolonialen Historiographie zu Siam
einerseits ein Mangel an systematisch produziertem eu-
ropdischem Wissen einher, andererseits aber dussern sich
die europdischen Quellen weitgehend unabhingig von
den spezifischen Interessen und diskursiven Zwingen,
welche ein kolonialherrschaftlicher Kontext dargestellt
hitte. Die hauptsdchlich portugiesischen, franzosischen
und holldndischen Quellen iiber Siam aus dem 16. und
17.Jh. — und die Politik ihrer Auslese, Erhaltung und
Rezeption — spiegeln insofern eine interkulturelle Begeg-
nung, die auf europdischer Seite tendenziell weniger von
machtpolitischem Interesse und mehr von weltanschau-
lichen Vorurteilen geprédgt war. Die Berichte iiber Siam
stehen aus diesen Griinden paradigmatisch fiir eine sich
im Verlauf des Untersuchungszeitraumes entwickelnde
europdische Grundhaltung dem (asiatischen) Fremden

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-265

266

gegeniiber, in der sich der Fokus der Fremdwahrnehmung
zwischen dem 16. und dem 18.Jh. vom religidsen und
moralischen zum staatspolitischen Feld verschob.

Trakulhun analysiert im vorliegenden Buch die Ent-
wicklung dieser Fremdwahrnehmung mit dem Verfah-
ren der interkulturellen Hermeneutik. Dabei geht er von
deren Annahme aus, dass die historischen Quellen liber
fremde Kulturen vor allem als Produkt einer Kulturbe-
gegnung zu verstehen sind, deren beiderseitige Voraus-
setzungen implizit bleiben und von der Geschichtswis-
senschaft zu explizieren sind. In ehemaligen Kolonien
wie Indien haben Historiker im Zeichen des Postkolo-
nialismus diese Arbeit ldingst in Angriff genommen. In
Thailand fehlt demgegeniiber der spezifisch postkolonia-
le Anreiz fiir diese Art der Quellenkritik. Dass sie den-
noch notwendig ist, ergibt sich aus der Tatsache, dass die
Historiographie Thailands fiir die Untersuchungsperiode
in hohem Masse auf europiische Quellen angewiesen
ist, da nur wenige siamesische Quellen die Vernichtung
Ayutthayas durch burmesische Truppen im Jahr 1767
iiberstanden haben.

Das Buch ist in zwei Hauptteile gegliedert: “Voraus-
setzungen und Wissensbestinde” und “Siam im Spiegel
europdischer Berichte”. Der erste Teil ist den diskursi-
ven Voraussetzungen der europédischen Beschreibungen
der neu entdeckten Weltgegenden, der Sichtung der ver-
offentlichten Quellenbestinde zu Siam sowie den euro-
pdischen Interessen in Siam gewidmet. In diesem Teil
besticht insbesondere die ausgezeichnete und detailrei-
che Aufarbeitung der portugiesischen Quellen (Berichte
von Missionaren und Soldnern), welche die erste Hilfte
des Untersuchungszeitraumes weitgehend abdecken. Die
holliandischen Quellen (der VOC und von Reisenden)
folgten und wurden am Ende des Untersuchungszeitrau-
mes durch franzosische (jesuitische, diplomatische so-
wie Reiseberichte) erginzt. Der zweite, umfangreichere
Teil ist einer “topischen Analyse des europdischen Siam-
diskurses” iiber die Themen Geschichte, Landschaften,
interreligioser Vergleich, Frauen, Kannibalismus, Krieg,
“orientalische Despotie” und europdische Aufkldrung
und Imperialismus gewidmet.

Trakulhun hat sich somit eine Aufgabe gestellt, die
hohe Anspriiche zugleich an die thematische Differen-
zierung, die Breite der Quellenbasis in mehreren euro-
pdischen Sprachen, die lange Dauer des Untersuchungs-
zeitraumes sowie die Tiefe der analytischen Durchdrin-
gung erhebt. Diese verschiedenen Anspriiche scheinen
sich gelegentlich gegenseitig zu behindern. Allein schon
bei der Darstellung der publizierten Quellenbestéinde im
ersten Teil ist der Verfasser mit einer so grossen Daten-
menge konfrontiert, dass er sie streckenweise in einer
eher konventionellen Historiographie wiederzugeben ge-
zwungen ist. Im zweiten, analytischen Teil, wo Trakul-
hun die diskursiven Voraussetzungen der europdischen
Siam-Reprisentationen rekonstruiert, gerdt Siam selbst
gelegentlich allzu sehr aus dem Blick. Es kommt so zu
Exkursen, die zwar spannend zu lesen sind aber dazu
neigen, sich gegeniiber der Zielsetzung der gesamten Ar-
gumentation zu verselbstindigen. Dies gilt insbesonde-
re fiir das Kapitel tiber Frauen (163—189), in dem Tra-

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:23.
Inhalts Im fr oder

Rezensionen

kulhun unter anderem ausfiihrlich auf den europiischen
Hexenwahn eingeht, der seine Spuren auch in den euro-
pdischen Berichten iiber siamesische Frauen hinterlassen
habe. Als Beleg dafiir fiihrt er aber lediglich assoziative
und suggestive Parallelen an.

Eine Voraussetzung fiir jede interkulturelle Herme-
neutik muss die moglichst genaue Ubersetzung und Kon-
textualisierung der Quellen sein. Thre sprachliche Viel-
falt stellt deshalb eine erhebliche Schwierigkeit dar, die
Trakulhun im Allgemeinen gut gemeistert hat. Doch
sind nicht samtliche vom Autoren selbst vorgenommenen
Ubersetzungen iiber jeden Zweifel erhaben, wie das fol-
gende Beispiel zeigt. In seinem von Trakulhun zitierten
Bericht iiber Siam erwihnte La Loubere 1691, um die
besondere Schamhaftigkeit der Siamesinnen zu belegen,
dass diese verlangten, “den franzosischen Soldaten Tii-
cher auszuhédndigen, in denen sie sich waschen sollten,”
weil die Menschen sie nicht nackt zum Fluss gehen sehen
wollten (180f., Ubersetzung Trakulhun). Aus dem wei-
teren Kontext wird klar, dass mit “Menschen” hier die
Frauen gemeint sind. Im zitierten Original heisst es: “Il
fallut donner aux soldats francais des pagnes pour le bain,
pour faire cesser les plaintes que faisaient ces peuples de
les voir entrer tout nus dans la riviere” (181, Fn 181).
Es macht einen Unterschied, ob wie in Trakulhuns Uber-
setzung die Soldaten nackt zum Fluss gehen oder ob sie,
wie im Original, lediglich nackt in den Fluss hineingehen
(entrer), also darin baden. Und es ist auch nicht dassel-
be, wenn wie in Trakulhuns Ubersetzung die Soldaten
in Tiicher gehiillt baden sollen oder wie im Original da-
zu einen Lendenschurz (pagne) verwenden sollen. Die
Siamesinnen emporten sich somit wohl kaum gegen ein
allenfalls provokatives nacktes Gehen der franzosischen
Soldaten, sondern gegen deren Unterlassung, den landes-
iiblichen Lendenschurz zum Baden zu tragen. Trakulhun
stellt im Zusammenhang mit La Louberes Aussagen fest,
dass sich seit friitheren Berichten iiber die mangelnde
Schamhaftigkeit der Siamesinnen die europédische Wahr-
nehmung der Siamesinnen derart grundlegend gewandelt
hat, dass ihnen am Ende des 17. Jhs. das Gegenteil dessen
zugeschrieben wurde, was ihnen am Anfang des Jahrhun-
derts noch unterstellt worden war. In beiden Fillen stell-
ten Européer die Siamesinnen aber als ihren Emotionen
(Scham bzw. Lust) unterworfen dar. Trakulhuns etwas
ungenaue Ubersetzung reicht zwar aus, um die Verin-
derung der europdischen Wahrnehmung der Moral der
Siamesinnen zu exemplifizieren. Eine genauere Uberset-
zung ldsst jedoch dariiber hinaus direkt das Tendenzidse
in La Louberes Interpretation der Reaktion der Siame-
sinnen als besonders schamhaft erkennen — denn das von
ihm konkret beschriebene Verhalten der Frauen deutet
eher auf deren selbstbewusstes und emportes Beharren
auf den lokalen Anstandsregeln hin — und nicht auf die
letztlich passive Reaktion der Scham.

Trakulhuns bewusst eurozentrische Auseinanderset-
zung mit seinen Quellen ldsst wie in diesem Beispiel
als Desiderat eine systematische Konfrontation der eu-
ropdischen Berichte mit ethnographischen Erkenntnis-
sen offen, die trotz des zeitlichen Abstandes zur Un-
tersuchungsperiode — gewissermassen als Kompensation

Anthropos 104.2009

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-265

Rezensionen

der fehlenden zeitgendssischen siamesischen Quellen —
wertvolle Hinweise aus der einheimischen Perspektive
auf jene Tendenzen in den européischen Quellen geben
konnen, die ja der Gegenstand der Untersuchung sind.
Wo auch heute noch Dorfbewohner iiber keine priva-
ten Bider verfiigen, sondern im Fluss baden, gelten da-
fiir immer strenge Anstandsregeln, die nach Moglichkeit
auch gegeniiber Fremden durchgesetzt werden. Daraus
auf eine besondere Schamhaftigkeit der Bevolkerung zu
schliessen, wire heute wie zu La Louberes Zeiten ver-
fehlt.

Damit ldsst sich meine Kritik an der Konzeption von
Trakulhuns Werk auf den Punkt bringen: Der schiere
Umfang des Quellenbestandes erlaubt es nur beschrinkt,
die einzelnen Quellen jener genauen, kontextualisieren-
den und die beiderseitigen Voraussetzungen der Kul-
turbegegnung rekonstruierenden Lektiire zu unterwer-
fen, die dem selbstgewihlten Anspruch einer interkultu-
rellen Hermeneutik in historisch-anthropologischer Hin-
sicht entspricht.

Ein zweiter Kritikpunkt betrifft die Makroperspekti-
ve, in welcher Trakulhun den Wandel der européischen
Siam-Reprisentationen herausarbeitet. Thre offensichtli-
che Entwicklung wire analytisch fassbarer geworden,
wenn er die innere Differenziertheit und die Transforma-
tion der diskursiven Formation selbst nicht erst in den
Schlussbetrachtungen systematischer zu konzeptualisie-
ren und zu periodisieren versucht hitte, sondern sie be-
reits der Gliederung der Arbeit zugrundegelegt hitte. Die
weitgehend bloss chronologische und thematische Glie-
derung der Quellen wird seinen eigenen theoretischen
Anspriichen nicht ganz gerecht.

Ein dritter Kritikpunkt betrifft die Diskrepanz zwi-
schen dem im Titel genannten und dem tatséchlichen
Untersuchungszeitraum. Dessen angekiindigte Beschrén-
kung auf die Zeit von 1500 bis 1670 macht zwar insofern
fiir die Zielsetzung des Autors Sinn, als es sich um jene
Periode handelt, fiir die die thaildndische Historiographie
in besonderem Masse auf europiische Quellen angewie-
sen ist. Doch in anderer Hinsicht ist sie hinfllig, denn
der Autor hilt sich erstens nicht daran; zweitens findet
eine fiir den europdischen Siam-Diskurs entscheidende,
im Buch ausfiihrlich behandelte interkulturelle Begeg-
nung, nimlich die Entsendung einer siamesischen Ge-
sandtschaft an den Hof Louis XIV. erst 1688 statt; und
drittens transformiert sich der Siam-Diskurs besonders
signifikant in der politischen Philosophie der Aufkldrung
des 18. Jhs., wo Siam als Musterbeispiel einer “orienta-
lischen Despotie” rekonstruiert wird, wie der Verfasser
selbst ausfiihrlich darlegt.

Die dargelegten Kritikpunkte vermogen den substan-
ziellen Wert der Untersuchung insgesamt nicht zu schmi-
lern. Trakulhun legt ein sehr lesenswertes Buch vor, das
eine fundierte Einfithrung in das friihneuzeitliche eu-
ropdische Engagement in Siam sowie in die Geschich-
te Siams selbst gibt und dabei die thematische Breite
und den historischen Wandel des europdischen Siam-
Diskurses erfasst. Heinzpeter Znoj

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:23.
Inhalts Im fr oder

267

Wark, Mirja: Si’ira. La apreciada faja tejida de los
indios Wayuu de la Guajira, en el limite septentrional
entre Venezuela y Colombia — Het rijke ceintuurweefsel
van de Wayuu Indianen uit de Guajira, het noordelijke
grensgebied van Venezuela en Colombia — The Intri-
cate Belt Weaving of the Wayuu Indians from the Gua-
jira, the Northern Border Area of Venezuela and Colom-
bia. Groningen: Yanama, 2005. 331 pp., ilustr. ISBN 90-
9019212-3. Price: € 50.00

Es ist erstaunlich, dass die Textilkunst der Wayuu-
Indianer der Guajira-Halbinsel in der Fachliteratur aus-
serhalb Kolumbiens so wenig Beachtung gefunden hat,
obwohl sie zu den komplexesten Lateinamerikas gehort,
sowohl was die Vielfalt an Techniken als auch die Quali-
tdt der Produkte und den Reichtum an Mustern anbelangt.

Dieses Buch leistet einen wichtigen Beitrag zur
Kenntnis der Wayuu-Textilien, insbesondere zur Herstel-
lung der Ménnergiirtel. Diese stellen, trotz moderner Mo-
destromungen, nach wie vor einen bedeutenden Teil der
Tracht dar und zeugen auch vom Status ménnlicher Er-
wachsener in ihrer Gesellschaft.

Die Autorin lebte von 1991 bis 1994 in Venezuela und
wurde dort auf die Webarbeiten der Wayuu-Indianerin-
nen aufmerksam. Als ausgewiesene Weberin und faszi-
niert von der hohen Textilkunst, besuchte sie mehrfach
die Wayuu, um von ihnen im Herstellen der Ménnergiir-
tel unterrichtet zu werden. Daneben untersuchte sie auch
vergleichbares Material in Museen und Privatsammlun-
gen, um einen Uberblick tiber die zeitliche (ca. der letzten
100 Jahre) und technische Entwicklung der Giirteltradi-
tion zu gewinnen.

Das Werk gliedert sich in drei grosse Kapitel: das ers-
te widmet sich den Wayuu, ihrem natiirlichen und sozia-
len Umfeld, mit Schwerpunkt auf dem Textilhandwerk
im gesamtkulturellen Kontext. Zu Recht betont Mirja
Wark dabei die Rolle der Frauen, die in dieser matrilinea-
ren Gesellschaft, dank der zentralen Stellung der Textili-
en, den Fortbestand der kulturellen Identitiit garantieren
und auch der Verkauf dieser Produkte eine nicht zu unter-
schitzende Einkommensquelle darstellt. In diesem Ka-
pitel finden sich erginzende Bemerkungen zu weiteren
wichtigen textilen Erzeugnissen wie den Hingematten
(wohl die Apotheose der Hingemattenkunst des indiani-
schen Amerikas), den verschiedenen Taschen, der Frau-
entracht und der Ausstattung der Klan-Oberhéupter bzw.
deren Kopfschmuck und Umhang-Totentuch, das beson-
ders aufwindig gearbeitet und heutzutage entsprechend
selten ist.

Im Detail wird dann auf die Herstellung der Ménner-
giirtel (si’ira) eingegangen. Diese umfasst das Rohma-
terial, die Fadenbildung, Féarbeprozesse, ebenso wie die
dazu erforderliche technische Ausriistung, also Spindel,
Zwirn- und Webgerite samt Zubehor. Darauf folgt eine
Einfiihrung in die Gewebebindungen, sowohl der unge-
musterten als auch der gemusterten Teile (Kettreps, Kett-
koper und komplementire Kettenbindungen) mit rever-
siblen Seiten. Dabei werden die zur Musterung benétig-
ten Kettfaden mittels Litzenbiindeln manipuliert, was der
Weberin grosstmoglichste Freiheit zur Erzeugung kom-
plizierter ineinander verschachtelter Ornamente erlaubt.

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-265

