
150 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

In dieser ambiguen Haltung gegenüber der Bestätigung konfessioneller Diffe

renz bei gleichzeitiger Idealisierung nationaler Einheit zeigen sich die für Ṣadrs 
Argumentation bestimmenden Punkte: Die Einheit gilt als gesellschaftliches Ide

al, nicht als Negation konfessioneller Differenz. Damit verschiebt Ṣadr die Argu

mentation seines Vaters deutlich in Richtung nationaler statt religiöser bzw. öku

menischer Einheit.181 Die Apelle zum nationalen Zusammenhalt, die er an die ver

schiedenen Bevölkerungsteile richtet, sollen dazu dienen, die Spaltung der Bevöl

kerung zu überwinden. Die Erweiterung von »Islam« um »Irak«, die aṣ-Ṣadr gegen

über dem Text seines Vaters vornimmt, macht zwei Aspekte deutlich: Erstens die 
»Irakisierung« der Schia, mit der sich Ṣadr gegenüber anderen schiitischen Akteu

ren zu profilieren versucht. Zweitens charakterisiert sie Ṣadrs Position als religiösen 
Nationalismus, der sich um die Frage dreht, was »Irak« ist bzw. sein soll. Damit lässt 
sich nun deuten, wie Ṣadr die gesellschaftliche Funktion versteht, die er seiner ḥaw
za nātiqa (der »sprechenden« ḥawza in Abgrenzung zur »schweigenden«, mit dieser 
Bezeichnung als apolitisch markierten ḥawza ṣāmita) zuspricht und mit der er sich 
von anderen schiitischen Autoritäten abzugrenzen versucht.182 Die Rolle der Ḥawza 
in der Gesellschaft korrespondiert für ihn mit der konstitutiven Funktion, die die

se Gesellschaft (bzw. die Aufgabe, sie islamisch auszugestalten) umgekehrt auf die 
Ḥawza ausübt. Der religiöse Nationalismus Ṣadrs besteht also in einer gegenseiti

gen Konstitution von Ḥawza und Irak. Zwischen den »Islam« und »Irak« vereinigt, 
wird die irakische Gesellschaft als Bezugspunkt Ṣadrs greifbar. 

4.3 Zweites Zwischenfazit: Ṭāʾifīya und die irakische Bevölkerung 

»Samarra« war die Geburtsstunde eines neuen Verständnisses von ṭāʾifīya. Das Re

den über Konfessionalismus erfuhr eine entscheidende Erweiterung um die Ebene 
der Spaltung der nationalen Einheit. Seit 2003 wurde Konfessionalismus mit Be

zug auf das staatliche System diskutiert. Bezeichnet wurde mit dem Begriff entwe

der das gestürzte Baʿṯ-Regime oder das nach 2003 neu aufgebaute politische Sys

tem. Nach Samarra dominierte dagegen die Verwendung von ṭāʾifīya im Kontext des 
»konfessionellen Bürgerkriegs«. 

Ungeachtet der akademischen Debatten darüber, ob die Zeit von 2006 bis 2008 
tatsächlich als »Bürgerkrieg« zu bezeichnen sei oder nicht, war diese Deutung in 

181 Amatzia Baram deutet die Differenz eher als Unterschied zwischen Ökumene und politischer 
Kooperation. Aufgrund der bisherigen Untersuchung scheint mir die von aṣ-Ṣadr idealisierte 
nationale Einheit weit über eine politische Kooperation mit einzelnen sunnitischen Akteu

ren hinauszugehen. Vgl. Baram, Amatzia: Religious Extremism and Ecumenical Tendencies 
in Modern Iraqi Shi’ism, in: Bengio, Ofra; Litvak, Meir (Hg.): The Sunna and Shi’a in history. 
Division and ecumenism in the Muslim Middle East, New York 2014, S. 105 – 123, S. 114 – 121. 

182 Vgl. Kapitel 3.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-014 - am 12.02.2026, 16:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 151 

der irakischen Öffentlichkeit etabliert. Es war nun nicht mehr nur eine Regierung, 
die konfessionalistisch handelte. Stattdessen ging die Gewalt von ultraislamischen 
Kampfbünden und paramilitärischen Einheiten aus und die Bevölkerung war in 
ihrem Alltag aufgrund ihrer jeweiligen konfessionellen Zugehörigkeit bedroht – wie 
die zahlreichen Schilderungen von »Identitätsmorden« anhand von Namen und 
Herkunftsorten zeigen. Die Kritik an einer »konfessionalistischen« Regierung wich 
der Sorge um die fitna, die Spaltung. Die Gefahr der fitna verwies dabei weniger 
auf eine islamische Umma als auf die Einheit der irakischen Bevölkerung, auf das 
friedliche Zusammenleben, das nun gefährdet schien. 

Auch im Kontext der konfessionellen Gewalt blieben innerkonfessionelle Kon

frontationen virulent. Dies galt besonders für die Konfrontation zwischen den 
Stämmen aus Anbar und den ultraislamischen Kampfbünden. Die Bezeichnung 
der Gewalt als »Bürgerkrieg« wurde allerdings kaum auf diese innerkonfessionelle 
Dimension angewandt. Die Kämpfe zwischen der Mahdi-Armee und der schii

tisch dominierten Regierung dagegen wurden durchaus als möglicher künftiger 
Hauptkonflikt im Irak gedeutet. Trotzdem blieb die intrakonfessionelle Gewalt 
bestimmend für die Wahrnehmung der Gewalt nach 2006. 

Wie dominant die konfessionelle Dimension für diese Gewaltphase war, zeigte 
sich auch in der intensiven Auseinandersetzung mit dieser Frage innerhalb der ul

traislamischen Kampfbünde. Die Frage, ob Gewalt gegen die schiitische Zivilbevöl

kerung legitim sei, wurde zu einem für die ultraislamischen Akteure entscheiden

den Element ihrer Selbstverortung. Sie wurde von Zarqāwī gar als Hauptargument 
angeführt, an dem er die Abgrenzung seiner Bewegung von der al-Qaida-Führung 
festmachte. Die Gewalt gegen die Schia kann somit kaum auf die persönliche Hal

tung Zarqāwīs reduziert werden. Der Antischiismus erweist sich als konstitutives 
Element für die Vorstellung einer islamischen Gemeinschaft. 

Die innersunnitische Gewalt zwischen AQI und der Ṣaḥwa kann nicht darauf 
reduziert werden, dass die beiden Akteure um die Vorherrschaft innerhalb einer ex

plizit sunnitischen Gemeinschaft gerungen hätten. Die Ṣaḥwa stützte ihren Reprä

sentationsanspruch auf einer Vorstellung von Stamm ab, die als ideale, quasi-na

türliche Ordnung innerhalb der irakischen Gesellschaft imaginiert wurde. Die Zu

gehörigkeit zu einem Stamm wurde explizit in Differenz zur Parteienlandschaft ge

setzt und sollte auf diese Weise eine apolitische Ordnungsalternative bieten. Dass 
sich die Vorstellung dessen veränderte, was Stämme waren und wie sie funktionier

ten, wurde von den Akteuren durchaus wahrgenommen und positiv als »Revolution 
der Stämme« angesprochen. Statt der konfessionellen sollte daher die tribale Zu

gehörigkeit in Wert gesetzt werden. Diese wurde als die zu bevorzugende Ordnung 
idealisiert, anhand derer die konfessionelle Gewalt zu überwinden sei – schliesslich 
waren es in der Darstellung der Ṣaḥwa gerade die gemischtkonfessionellen Stäm

me, die für das Eindämmen der Gewalt relevant gewesen waren. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-014 - am 12.02.2026, 16:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Die sunnitischen Akteure positionierten sich somit in expliziter Abgrenzung zur 
konfessionellen Ordnung. Doch auch wenn die Ṣaḥwa mit Anbar einen starken re

gionalen Bezug aufweist, blieb es doch immer der Irak insgesamt bzw. die Einheit 
der irakischen Bevölkerung, in deren Namen die Gewalt überwunden werden sollte. 
»Einheit« bildete auch hier den Gegenpol zu ṭāʾifīya in deren Gestalt als fitna. 

Einheit (waḥda) war denn auch das erklärte Ziel der Bemühungen, ṭāʾifīya zu 
überwinden. Wie diese Einheit genau zu verstehen sei, wurde unterschiedlich ge

deutet. Die ʿ Irāqīya trat mit dem Versprechen an, die Sicherheit der Bevölkerung 
zu gewährleisten und das politische System in der Staatsbürgerschaft (muwāṭina) 
zu begründen. Damit wurde einerseits die Gewalt innerhalb der Bevölkerung adres

siert, andererseits das Verhältnis dieser Bevölkerung zur politischen Repräsentati

on. ʿ Irāqīya pendelte argumentativ zwischen dem Ideal eines akonfessionellen, zi

vilen politischen Systems und der gleichmässigen Repräsentation der Konfessionen 
innerhalb der staatlichen Strukturen – insbesondere den Sicherheitskräften –, was 
nicht zuletzt mit der starken sunnitischen Beteiligung in der ʿ Irāqīya erklärt werden 
kann. 

Muqtadā aṣ-Ṣadr dagegen stützte sein irakisches Einheitsideal weder auf eine 
konfessionelle Repräsentation noch auf ein säkulares politisches System. Er ergänz

te stattdessen die islamische Ablehnung von ṭāʾifīya, die er anhand der Positionen 
seines Vaters darlegte, mit der Orientierung am Irak. In der Verbindung von Islam 
und Irak begründet er seine Vorstellung der irakischen Einheit. 

Sowohl die säkulare wie die religiöse Ausformung von Einheit waren also an der 
Überwindung der konfessionellen Spaltung orientiert. Die fitna erschien als Heim

suchung, die das friedliche Zusammenleben der irakischen Bevölkerung in ihrem 
Alltag verhinderte. Die Bestrebungen, die konfessionelle Spaltung zu überwinden, 
waren nicht mit einer nationalistischen Utopie verbunden. Es handelte sich eher um 
eine Eutopie, d.h. um die Vorstellung einer vereinten Bevölkerung, die nun durch 
den Fremdkörper der konfessionellen Spaltung bedroht wurde. 

Die Vorstellung von Spaltung, Einheit und auch die Orientierung an den Stäm

men wie bei der Ṣaḥwa orientierte sich an der Strukturierung der Bevölkerung. Wie 
bei den Diskussionen über das richtige politische System war diese Frage nach der 
Strukturierung auch in den Jahren der Gewalt nach 2006 bestimmend für den Um

gang mit Konfessionalität. Die Aushandlungsprozesse waren kaum von der Frage 
betroffen, wie die verschiedenen Gruppen miteinander versöhnt werden könnten. 
Stattdessen wurde darüber debattiert, welche Gruppeneinteilungen überhaupt als 
politisch relevant gelten sollten. Die Einheit als Gegenkonzept zur Spaltung fungier

te auf diese Weise als alternative Zugehörigkeitsordnung. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-014 - am 12.02.2026, 16:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

