150

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

In dieser ambiguen Haltung gegeniiber der Bestitigung konfessioneller Diffe-
renz bei gleichzeitiger Idealisierung nationaler Einheit zeigen sich die fiir Sadrs
Argumentation bestimmenden Punkte: Die Einheit gilt als gesellschaftliches Ide-
al, nicht als Negation konfessioneller Differenz. Damit verschiebt Sadr die Argu-
mentation seines Vaters deutlich in Richtung nationaler statt religioser bzw. ku-

menischer Einheit.’®!

Die Apelle zum nationalen Zusammenhalt, die er an die ver-
schiedenen Bevolkerungsteile richtet, sollen dazu dienen, die Spaltung der Bevél-
kerung zu iiberwinden. Die Erweiterung von »Islam« um »Irake, die as-Sadr gegen-
tiber dem Text seines Vaters vornimmt, macht zwei Aspekte deutlich: Erstens die
»Irakisierung« der Schia, mit der sich Sadr gegeniiber anderen schiitischen Akteu-
ren zu profilieren versucht. Zweitens charakterisiert sie Sadrs Position als religiosen
Nationalismus, der sich um die Frage dreht, was »Irak«ist bzw. sein soll. Damit lisst
sich nun deuten, wie Sadr die gesellschaftliche Funktion versteht, die er seiner haw-
za natiqa (der »sprechenden« hawza in Abgrenzung zur »schweigenden«, mit dieser
Bezeichnung als apolitisch markierten hawza samita) zuspricht und mit der er sich
von anderen schiitischen Autorititen abzugrenzen versucht.'® Die Rolle der Hawza
in der Gesellschaft korrespondiert fiir ihn mit der konstitutiven Funktion, die die-
se Gesellschaft (bzw. die Aufgabe, sie islamisch auszugestalten) umgekehrt auf die
Hawza ausiibt. Der religiése Nationalismus Sadrs besteht also in einer gegenseiti-
gen Konstitution von Hawza und Irak. Zwischen den »Islam« und »Irak« vereinigt,
wird die irakische Gesellschaft als Bezugspunkt Sadrs greifbar.

4.3 Zweites Zwischenfazit: T@'ifiya und die irakische Bevolkerung

»Samarra« war die Geburtsstunde eines neuen Verstindnisses von {a ifiya. Das Re-
den itber Konfessionalismus erfuhr eine entscheidende Erweiterung um die Ebene
der Spaltung der nationalen Einheit. Seit 2003 wurde Konfessionalismus mit Be-
zug auf das staatliche System diskutiert. Bezeichnet wurde mit dem Begriff entwe-
der das gestiirzte Ba‘t-Regime oder das nach 2003 neu aufgebaute politische Sys-
tem. Nach Samarra dominierte dagegen die Verwendung von ta 'ifiya im Kontext des
»konfessionellen Biirgerkriegs«.

Ungeachtet der akademischen Debatten dariiber, ob die Zeit von 2006 bis 2008
tatsdchlich als »Biirgerkrieg« zu bezeichnen sei oder nicht, war diese Deutung in

181 Amatzia Baram deutet die Differenz eher als Unterschied zwischen Okumene und politischer
Kooperation. Aufgrund der bisherigen Untersuchung scheint mir die von as-Sadr idealisierte
nationale Einheit weit iber eine politische Kooperation mit einzelnen sunnitischen Akteu-
ren hinauszugehen. Vgl. Baram, Amatzia: Religious Extremism and Ecumenical Tendencies
in Modern Iragi Shi'ism, in: Bengio, Ofra; Litvak, Meir (Hg.): The Sunna and Shi’a in history.
Division and ecumenism in the Muslim Middle East, New York 2014, S.105—123, S.114 —121.

182 Vgl. Kapitel 3.3.2.

https://dol.org/10:14361/9783839409275-014 - am 12.02.2026, 18:47:00, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409275-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

der irakischen Offentlichkeit etabliert. Es war nun nicht mehr nur eine Regierung,
die konfessionalistisch handelte. Stattdessen ging die Gewalt von ultraislamischen
Kampfbiinden und paramilitirischen Einheiten aus und die Bevolkerung war in
ihrem Alltag aufgrund ihrer jeweiligen konfessionellen Zugehdorigkeit bedroht — wie
die zahlreichen Schilderungen von »Identititsmorden« anhand von Namen und
Herkunftsorten zeigen. Die Kritik an einer »konfessionalistischen« Regierung wich
der Sorge um die fitna, die Spaltung. Die Gefahr der fitna verwies dabei weniger
auf eine islamische Umma als auf die Einheit der irakischen Bevolkerung, auf das
friedliche Zusammenleben, das nun gefihrdet schien.

Auch im Kontext der konfessionellen Gewalt blieben innerkonfessionelle Kon-
frontationen virulent. Dies galt besonders fiir die Konfrontation zwischen den
Stammen aus Anbar und den ultraislamischen Kampfbiinden. Die Bezeichnung
der Gewalt als »Biirgerkrieg« wurde allerdings kaum auf diese innerkonfessionelle
Dimension angewandt. Die Kimpfe zwischen der Mahdi-Armee und der schii-
tisch dominierten Regierung dagegen wurden durchaus als moglicher kiinftiger
Hauptkonflikt im Irak gedeutet. Trotzdem blieb die intrakonfessionelle Gewalt
bestimmend fiir die Wahrnehmung der Gewalt nach 2006.

Wie dominant die konfessionelle Dimension fiir diese Gewaltphase war, zeigte
sich auch in der intensiven Auseinandersetzung mit dieser Frage innerhalb der ul-
traislamischen Kampfbiinde. Die Frage, ob Gewalt gegen die schiitische Zivilbevol-
kerung legitim sei, wurde zu einem fiir die ultraislamischen Akteure entscheiden-
den Element ihrer Selbstverortung. Sie wurde von Zarqawi gar als Hauptargument
angefithrt, an dem er die Abgrenzung seiner Bewegung von der al-Qaida-Fithrung
festmachte. Die Gewalt gegen die Schia kann somit kaum auf die personliche Hal-
tung Zarqawis reduziert werden. Der Antischiismus erweist sich als konstitutives
Element fiir die Vorstellung einer islamischen Gemeinschatft.

Die innersunnitische Gewalt zwischen AQI und der Sahwa kann nicht darauf
reduziert werden, dass die beiden Akteure um die Vorherrschaft innerhalb einer ex-
plizit sunnitischen Gemeinschaft gerungen hitten. Die Sahwa stiitzte ihren Repri-
sentationsanspruch auf einer Vorstellung von Stamm ab, die als ideale, quasi-na-
tiirliche Ordnung innerhalb der irakischen Gesellschaft imaginiert wurde. Die Zu-
gehorigkeit zu einem Stamm wurde explizit in Differenz zur Parteienlandschaft ge-
setzt und sollte auf diese Weise eine apolitische Ordnungsalternative bieten. Dass
sich die Vorstellung dessen verinderte, was Stimme waren und wie sie funktionier-
ten, wurde von den Akteuren durchaus wahrgenommen und positiv als »Revolution
der Stimme« angesprochen. Statt der konfessionellen sollte daher die tribale Zu-
gehorigkeit in Wert gesetzt werden. Diese wurde als die zu bevorzugende Ordnung
idealisiert, anhand derer die konfessionelle Gewalt zu iiberwinden sei — schliesslich
waren es in der Darstellung der Sahwa gerade die gemischtkonfessionellen Stim-
me, die fiir das Eindimmen der Gewalt relevant gewesen waren.

https://dol.org/10:14361/9783839409275-014 - am 12.02.2026, 18:47:00, - Open A

151


https://doi.org/10.14361/9783839409275-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Die sunnitischen Akteure positionierten sich somit in expliziter Abgrenzung zur
konfessionellen Ordnung. Doch auch wenn die Sahwa mit Anbar einen starken re-
gionalen Bezug aufweist, blieb es doch immer der Irak insgesamt bzw. die Einheit
der irakischen Bevolkerung, in deren Namen die Gewalt iiberwunden werden sollte.
»Einheit« bildete auch hier den Gegenpol zu {a ‘ifiya in deren Gestalt als fitna.

Einheit (wahda) war denn auch das erklirte Ziel der Bemithungen, {a’ifiya zu
tiberwinden. Wie diese Einheit genau zu verstehen sei, wurde unterschiedlich ge-
deutet. Die ‘Iraqiya trat mit dem Versprechen an, die Sicherheit der Bevilkerung
zu gewihrleisten und das politische System in der Staatsbiirgerschaft (muwatina)
zubegriinden. Damit wurde einerseits die Gewalt innerhalb der Bevélkerung adres-
siert, andererseits das Verhiltnis dieser Bevolkerung zur politischen Reprisentati-
on. ‘Iraqiya pendelte argumentativ zwischen dem Ideal eines akonfessionellen, zi-
vilen politischen Systems und der gleichmissigen Reprisentation der Konfessionen
innerhalb der staatlichen Strukturen — insbesondere den Sicherheitskriften —, was
nicht zuletzt mit der starken sunnitischen Beteiligung in der ‘Iraqiya erklirt werden
kann.

Muqtada as-Sadr dagegen stiitzte sein irakisches Einheitsideal weder auf eine
konfessionelle Reprisentation noch auf ein sikulares politisches System. Er erginz-
te stattdessen die islamische Ablehnung von ta ifiya, die er anhand der Positionen
seines Vaters darlegte, mit der Orientierung am Irak. In der Verbindung von Islam
und Irak begriindet er seine Vorstellung der irakischen Einheit.

Sowohl die sikulare wie die religitse Ausformung von Einheit waren also an der
Uberwindung der konfessionellen Spaltung orientiert. Die fitna erschien als Heim-
suchung, die das friedliche Zusammenleben der irakischen Bevélkerung in ihrem
Alltag verhinderte. Die Bestrebungen, die konfessionelle Spaltung zu itberwinden,
waren nicht mit einer nationalistischen Utopie verbunden. Es handelte sich eher um
eine Eutopie, d.h. um die Vorstellung einer vereinten Bevélkerung, die nun durch
den Fremdkérper der konfessionellen Spaltung bedroht wurde.

Die Vorstellung von Spaltung, Einheit und auch die Orientierung an den Stim-
men wie bei der Sahwa orientierte sich an der Strukturierung der Bevolkerung. Wie
bei den Diskussionen iiber das richtige politische System war diese Frage nach der
Strukturierung auch in den Jahren der Gewalt nach 2006 bestimmend fiir den Um-
gang mit Konfessionalitit. Die Aushandlungsprozesse waren kaum von der Frage
betroffen, wie die verschiedenen Gruppen miteinander verséhnt werden kénnten.
Stattdessen wurde dariiber debattiert, welche Gruppeneinteilungen iberhaupt als
politisch relevant gelten sollten. Die Einheit als Gegenkonzept zur Spaltung fungier-
te auf diese Weise als alternative Zugehorigkeitsordnung.

https://dol.org/10:14361/9783839409275-014 - am 12.02.2026, 18:47:00, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409275-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

