-
-‘i. -

STEFAN HOFER

Die OKOLOGIE

DER LITERATUR

Eine systemtheoretische Annaherung
Mit einer Studie zu
Werken Peter Handkes

[transcript] Lettre



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stefan Hofer
Die Okologie der Literatur

https://dol.org/10.14361/8783839407530 - am 14.02.2028, 10:34:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Para Heidi Krucker Valderrama
Campariiera de viajes y de vida

Fiir meine Eltern
Edith und Karl Hofer

Stefan Hofer (Dr. phil.) ist Literatur- und Kulturwissenschaftler und
lehrt an der Ziircher Hochschule fiir Angewandte Wissenschaften
Winterthur, der Ziircher Hochschule der Kiinste und an der Pdda-
gogischen Hochschule Ziirich. Daneben ist er als Deutschlehrer an
der Aargauischen Kantonsschule Baden tatig.

https://dol.org/10.14361/8783839407530 - am 14.02.2028, 10:34:12.


https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEFAN HOFER
Die Okologie der Literatur.
Eine systemtheoretische Anndherung.
Mit einer Studie zu Werken Peter Handkes

[transcript]

https://dol.org/10.14361/8783839407530 - am 14.02.2028, 10:34:12. per



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die vorliegende Arbeit wurde von der Philosophischen Fakultdt
der Universitdt Ziirich im Wintersemester 2006/2007 auf Antrag von
Prof. Dr. Michael Bohler und Prof. Dr. Karl Wagner
als Dissertation angenommmen.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte
bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2007 transcript Verlag, Bielefeld

0o

This work is licensed under a Creative Commons
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Umschlagabbildung: unter Verwendung der Fotografie
»No. 41, Avril Mai 1986« von Jean-Luc Mylayne
(in: Parkett 50/51 [1997], S. 124; Abbildung mit freundlicher
Genehmigung des Kiinstlers) sowie einer Handschriften-Abbildung
aus dem Ausstellungskatalog »>Was ich schreibe, ist ja nur meine
geformte Existenz< — Peter Handke. Eine Ausstellung tiber Leben und
Werk des Schriftstellers«, Stift Griffen 1997, Klagenfurt/Celovec
1998, S. 112 (Abbildung mit freundlicher Genehmigung des Vereins
»Kulturinitiative Stift Griffen«).
Lektorat & Satz: Stefan Hofer und Juan Colmenero
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 978-3-89942-753-0

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei
gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet:
http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis

und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/8783839407530 - am 14.02.2028, 10:34:12.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

Vorwort

Pladoyer fiir eine okologisch orientierte
Literaturwissenschaft - Eine Einleitung

Das okologische Paradigma
in der Literaturwissenschaft -
Eine Problemskizze

Ecocriticism und 6kologisch orientierte
Literaturwissenschaft im angloamerikanischen und
deutschen Sprachraum — Zur Entwicklungsgeschichte

Arbeitsfelder des Ecocriticism

Problembereiche und Losungsansétze

3.1  Der Rekurs auf das okologische Paradigma —
ein problematischer Losungsansatz

3.2 Das »realistische« Literaturmodell
im Zeichen der Mimesis

3.3 Die Theorie-Abstinenz des Ecocriticism

Okologisch orientierte Literaturwissenschaft -
Eine Zwischenbilanz

Vom o6kologischen zum systemtheoretischen Paradigma

Aufgaben einer dkologisch orientierten
Literaturwissenschaft

Gesellschaft und Erkenntnis
in Luhmanns Systemtheorie

Gesellschaftstheorie als Systemtheorie
1.1 Beobachtung

1.2 System/Umwelt-Differenz
1.3  Kommunikation

1.4  Funktionale Differenzierung

Erkenntnistheoretische Implikationen

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.

11

29

29
41

48

55

81
86

99
99

105

109

109
115
124
136
147

155


https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV Okologische Kommunikation

V  Die Okologie der Literatur

1 Das Funktionssystem Kunst
1.1 Die Kommunikation der Kunst
1.2 Der Wahrnehmungsgebrauch der Kunst
1.3 Die Literatur und die Beobachtbarkeit
der Beobachtungen von Beobachtungen
1.4  Die Funktion der Kunst
1.5  Der Code der Kunst
1.6  Die Leistung der Kunst
1.7  Moglichkeiten der Verarbeitung und Verbreitung
okologischer Kommunikation in Kunst und
Literatur
2 Konkrete Gestaltung 6kologischer Kommunikation
in der Literatur
2.1 Zur Beobachtung von Literatur
im Rahmen einer systemtheoretisch unterlegten
6kologisch orientierten Literaturwissenschaft
2.2 Die konstruktivistische Literaturkonzeption
in Handkes fiinf Journalen (1977-2005)
2.3 »Es dringt mich, damit einzugreifen in meine
Zeit« — Peter Handkes »6kologische Poetik< in
»Mein Jahr in der Niemandsbucht«
VI  Schluss
Literatur

Abbildungen

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.

161

177

178
180
186

194
201
211
218

222

223

223

228

247

267

283

317


https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wleder spricht sich nur selbst aus,

indem er von Natur spricht,

und doch darf niemand die Anmassung
aufgeben, wirklich von der Welt zu sprechen«
Johann Wolfgang von Goethe

»In der Kunst wie in der Wissenschaft liegt das
Wesentliche im Versuch«
Frangois Jacob

»Die Kunst aber erhohte
den Schwierigkeitsgrad von Leben«
Peter Handke

»Thoughts rely on calories«
Harold Fromm

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT

»Denken ist solitdr«
Ingeborg Bachmann'

»Dass die Umwelt immer mitwirkt und ohne sie
nichts ist, absolut gar nichts geschehen kann,
ist selbstverstiindlich«

Niklas Luhmann®

Wiihrend der Arbeit an diesem Versuch, Okologie und Literatur vor dem
Hintergrund systemtheoretischen Denkens in fruchtbarer Weise aufeinan-
der zu beziehen, war mir das oben genannte Wort von Ingeborg Bach-
mann, das auch im Einklang steht mit dem hier gewéhlten Theorierah-
men, oft prasent. Dann ndmlich, wenn meinen Gedanken und Ideen kom-
munikativ umzusetzen und also gesellschaftlich vermittelbar zu machen
waren. Dies war angesichts der Tatsache, dass das Bewusstsein und die
Kommunikation, die fiireinander unzugénglich sind, ganz unterschiedlich
funktionieren, nicht immer leicht zu bewerkstelligen. Doch trotz der ope-
rativen Geschlossenheit des Bewusstseins ist es — und hier beziehe ich
mich auf das zweite Wort, jenes von Niklas Luhmann — unweigerlich und
konstitutiv mit seiner Umwelt verbunden und auf diese angewiesen. Die
vorliegende Arbeit hitte dementsprechend in dieser Form nicht realisiert
werden konnen, wenn nicht meine Umwelt auf ihre Weise mitgewirkt
hitte. In diesem Sinne bin ich Menschen und Orten zu Dank verpflichtet,
die ihren Beitrag an diese Studie geleistet haben.

In erster Linie danke ich meinem Doktorvater, Prof.Dr. Michael
Bohler, fiir seine Betreuung, fiir das Vertrauen in selbststidndiges Arbei-
ten — und fiir ein Konstruktivismus-Seminar, das mir neue Theoriewelten
eroffnete und das in dieser Arbeit wesentliche Spuren hinterlésst.

Bei Prof. Dr. Karl Wagner bedanke ich mich fiir die Ubernahme des
Korreferats und fiir anregende Gespréche {iber Handke.

1 Ingeborg Bachmann: Werke, hg. von Christine Koschel u.a. Vierter Band:
Essays, Reden, Vermischte Schriften, Anhang, Phonographie, Miinchen,
Zirich 1978, S.341.

2 Niklas Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bde. Frankfurt/M.
1998, S.96.

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Folgende Personen haben mir wertvolle Hilfe geleistet, woflir ich mich
hiermit ebenfalls bedanke: Juan Colmenero, der sich mit Entwurfsstufen
dieser Arbeit auseinandergesetzt hat und der mir bei der Textgestaltung
eine enorme Stiitze war. Imre Hofmann, der eine erste Version dieser
Studie genau gelesen hat. René Bauer, stets ein anregender Diskussions-
partner, genauso wie Sonja Kolberg, meine langjdhrige Biirokollegin am
Deutschen Seminar der Universitét Ziirich.

Weiter geht mein Dank fiir Unterstiitzung ganz unterschiedlicher Art
an folgende Personen: Catalina Agudelo, Heinz Bonfadelli, Walter Bos-
sert, Brigitte Frizzoni, Christa Grimm, Alois M. Haas, André Hilal, Mela
Kocher, Leonardo Krucker, Enrique Laitano, Erica Maurer, Heidi und
Murezi Michael Rieder, Mike Moling, Claudia Rojas, Sonja Schenkel,
Gabriele Schwieder, Simon Spiegel, Frida und Carlos Tascon Krucker,
Sascha Tegtmeier und Elisabeth Zollinger.

Einzelne Inhalte dieser Arbeit sind in verschiedenen Lehrveranstal-
tungen an der Universitit Ziirich und auf zwei Gastdozenturen an den
Universititen Leipzig und Rom II (Tor Vergata) thematisiert worden.
Den betreffenden Studierenden und meinen Tutorlnnen danke ich flir in-
tensive Diskussionen und fiir zahlreiche Inputs.

Schliesslich danke ich ganz besonders meiner Partnerin, Heidi
Krucker Valderrama, fiir die immerwéhrende Unterstiitzung — und mei-
nen Eltern und Geschwistern fiir den grossen Riickhalt.

Diese Arbeit ist an unterschiedlichen Orten — dem Bergdorf Savognin
im Biindner Oberhalbstein, der >kleinen Weltstadt« Ziirich und der Me-
tropole London — entstanden. Fiir ihr Mittun sei ihnen an dieser Stelle
ebenfalls gedankt.

10

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLADOYER FUR EINE OKOLOGISCH ORIENTIERTE
LITERATURWISSENSCHAFT - EINE EINLEITUNG

Jean Frangois Lyotard beendet 1992 seinen Text Eine postmoderne Fabel
mit folgenden Worten:

»Womit hatte das Menschliche und sein Gehirn, vielmehr das Gehirn und sein
Menschliches, wohl Ahnlichkeit, im Moment, wo es den Planeten Erde, vor
dessen Zerstérung, fiir immer verliess — dariiber sagte die Geschichte nichts.«'

Lyotard erzahlt in dieser Fabel die umfassende Geschichte des Lebens:
Beginnend mit der Herausbildung der Galaxien, iiber die Entwicklung
der unterschiedlichen Daseinsformen des Lebens, bis zu jenem Zeit-
punkt, da eine dieser Daseinsformen, die wir heute »Mensch« nennen,
sich vom Planeten Erde absetzt, weil dieser mit dem Versiegen seiner
Energiequelle, der Sonne, unbewohnbar geworden war. Die Fabel ist
nach Lyotard einerseits realistisch — die »Lebensdauer eines Gestirns ist
wissenschaftlich bestimmbar«® — andererseits fiktiv, denn wie sich die
Menschheit entwickeln, was ihr Schicksal sein wird, ist nicht abzusehen.
Damit handelt es sich, wie schon der Titel erkennen ldsst, um eine spezi-
fisch postmoderne Fabel, denn im Gegensatz zu den »grossen modernen
Erzihlungen«® erscheint in ihr kein eschatologisches Prinzip, wie bei-
spielsweise im Christentum oder im Marxismus, keine hoffnungsvolle
Verheissung. Der Mensch ist ganz auf sich selbst verwiesen.

1 Jean Frangois Lyotard: »Eine postmoderne Fabel«, in: Hartmut Bohme/
Jorg Huber (Hg.), Wahrnehmung von Gegenwart, Basel, Frankfurt/M.,
Ziirich 1992, S.15-30, hier S. 15 (im Original kursiv). — Lyotards Text er-
innert an Friedrich Nietzsches erkenntnistheoretischen bzw. -kritischen
Essay Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, der mit einer
dhnlich apokalyptischen Fabel einsetzt. Vgl. Friedrich Nietzsche: »Uber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne«, in: Ders., Samtliche
Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Binden, hg. von Giorgio Colli und
Mazzino Montinari. Dritte Abteilung, zweiter Band. Nachgelassene Frag-
mente 1870-1873, Miinchen, Berlin, New York 1973, S.367-384, hier
S.367.

J.F.Lyotard: Fabel, S.15.

3 Ebd,S.27.

11

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Auch wenn die Fabel in eine nahezu unvorstellbar weit entfernte Zukunft
projiziert, so wird doch deutlich, dass sie sich auch auf die Aktualitit be-
zieht, wenn das gegenwirtige Forschen des Menschen wie folgt beleuch-
tet wird:

»Nur das Schwinden des gesamten Sonnensystems schien den Fortgang der
Entwicklung [= der Evolution des Lebens und damit auch des Menschen, S.H.]
zum Scheitern bringen zu miissen. Als Antwort auf diese Herausforderung hatte
das System, zur Zeit, da die Fabel erzihlt wurde, schon mit der Entwicklung
von Prothesen begonnen, die fihig wiren, es iiber das Verschwinden der Ener-
gieressourcen solarer Herkunft hinaus zu perpetuieren, jener Ressourcen also,
die zur Entstehung und zum Weiterbestehen der lebenden und besonders der
menschlichen Systeme beigetragen hatten. Alle Forschungen, die damals be-
reits im Gang, das heisst unabgeschlossen waren [...], drehten sich zum Zeit-
punkt, als die Fabel erzéhlt wurde, tatsdchlich, und vielleicht ohne dass man es
wusste, im engeren oder weiteren Sinn darum, den sogenannten menschlichen
Korper zu erkunden, zu gestalten oder ihn zu ersetzen. Und zwar so, dass das
Gehirn, einzig mit Hilfe der im Kosmos verfligbaren energetischen Ressourcen
funktionsféhig bliebe. Der letzte Exodus aus dem megaentropischen System,
weit von der Erde wegfiihrend, wurde also bereits vorbereitet.«*

Diese Fabel verlangt nicht, »dass man sie glaubt, sondern einzig, dass
man iiber sie nachdenkt«,’ wie Lyotard einrdumt. Statt prognostisch mit
Wabhrheits- oder zumindest Wahrscheinlichkeitsanspruch zu sprechen,
wihlt er die Freiheiten einer Fabel, die den Raum des »Imaginiren«’
nutzt, um »Anlass zum Triumen«’ zu schaffen und die Reflexion nicht
zuletzt auch auf die Gegenwart zu lenken. Dadurch eréffnet die Fabel
eine Gelegenheit, im Lichte einer unberechenbaren Zukunft die gegen-
wirtige Verfassung der Menschheit zu reflektieren.

Ein sehr dhnliches Szenario schildert Hartmut Bohme, der sich aber
deutlicher auf die Gegenwart konzentriert und aufzeigt, dass es gerade
angesichts von zukiinftigen menschlichen Méglichkeiten der Forschung
und Technik, die sich erst ungenau abzeichnen, unabdingbar erscheinen
muss, sich genauer mit den Wesensziigen der Zugehorigkeit zum Lebens-
raum Erde mit seinen natiirlichen Lebensbedingungen auseinanderzuset-
zen:

»Man kann nicht mehr iibersehen, dass einflussreiche Wissenschaften daran ar-
beiten, Existenzformen zu kreieren, die aus den Naturbedingungen der Erde

4 Ebd., S.20f. (im Original kursiv).
5  Ebd, S.29.
6  Ebd, S.24.
7  Ebd, S.15.

12

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLADOYER FUR EINE GKOLOGISCH ORIENTIERTE LITERATURWISSENSCHAFT

ausgeklinkt werden sollen. Damit ist ein Stand erreicht, wo das kulturelle Pro-
jekt der Natur iiberhaupt in Frage gestellt ist, das heisst: in seinem Entschei-
dungscharakter erst transparent wird. Wenn es in den Wissenschaften weder
eine natiirliche noch eine kulturelle Norm gibt, welche die Entwicklung noch
langer auf die gegebene Natur bezieht, dann wird eben dadurch diese Natur zu
einer Frage des Entwurfs. Diese Provokation erlaubt das Durchdenken der Fra-
ge, was es heisst, sich kulturell im Oikos der Erde einzurichten. Erst dadurch,
dass wir es (vielleicht) weder miissen noch wollen, entsteht die ultimative Re-
flexion darauf, was es heissen soll, Mensch auf dieser Erde zu sein.«®

Erst angesichts solcher Zukunftsszenarien, angesichts solcher »Provoka-
tionen¢, wie sie Lyotard und Béhme evozieren, wird richtig ersichtlich,
dass das »Mensch-Seing, die conditio humana, heute mehr denn je auch
auf unseren eigenen Entscheidungen beruht. Aus beiden Texten wird
deutlich, dass es letztlich um die Reflexion des menschlichen Verhiltnis-
ses zu seiner natiirlichen Umgebung zum jetzigen Zeitpunkt geht, darum,
wie der Mensch sich diesbeziiglich verstehen will und sich und die Natur
zu entwerfen gedenkt in einem Zeitalter, in welchem diese natiirliche
Umgebung nicht mehr als fraglos und unproblematisch gegeben erschei-
nen kann.

Beide Texte sind zudem durch die Bilder, die sie abrufen, untrennbar
mit jenem Bildgedéchtnis verbunden, das uns seit den Fotografien der
Erde aus dem Weltall, die von den amerikanischen Raumschiffen Apollo
8 bis Apollo 17 in den 1960er und 1970er Jahren gemacht worden waren,
begleitet und den >blauen Planeten< in seiner unbelebt-unwirtlichen Um-
gebung des Alls zeigt — und damit die Begrenztheit des moglichen Le-
bensraums alles irdischen Lebens erst richtig ins Bewusstsein hebt.

Die Texte von Lyotard und von Bohme stehen dariiber hinaus aber
vor allem im Kontext einer richtiggehenden Flut von wissenschaftlichen,
publizistischen und auch literarischen Texten, die seit rund 40 Jahren im
Zeichen der Sorge um die Begrenztheit und Dauerhaftigkeit dieses Le-
bensraums Erde erschienen sind und der Frage nachgehen, wie der
Mensch seine Beziehung zur natiirlichen Umgebung versteht und wie es
um den Zustand des Planeten bestellt ist. Die Problematik ist dabei kei-
neswegs neu: Schon seit der Antike ist bekannt, dass menschlichen Ein-
griffe in die Natur von negativen Folgen fiir dieselbe wie fiir den Men-
schen begleitet sein konnen.” Und bereits 1798 #usserte sich Thomas

8 Hartmut Bohme: »Kulturgeschichte der Natur«, in: Ders./Peter Matussek/
Lothar Miiller (Hg.), Orientierung Kulturwissenschaft. Was sie kann, was
sie will, 2. Aufl. Reinbek bei Hamburg 2002, S.118-131, hier S. 130 (Her-
vorhebung im Original).

9 Vgl beispielsweise: Giinther E. Thiiry: Die Wurzeln unserer Umweltkrise

13

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Robert Malthus im Essay on the Principle of Population zu den Themen
Bevolkerungswachstum und Nahrungsmittelproduktion und wagte Ent-
wicklungsprognosen.'® Doch erst in den vergangenen Dekaden hat sich
eine markante Sensibilisierung der Gesellschaft auf diese Themenberei-
che hin und eine eigentliche Umwelt-Diskussion herausgebildet, die
jungst durch den Dokumentarfilm An Inconvenient Truth des ehemaligen
demokratischen Prisidentschaftskandidaten der USA, Al Gore, weiter
popularisiert wurde." Diese Umwelt-Diskussion wird, gerade was eine
moglicherweise vom Menschen (mit-)verursachte Klimaerwirmung und
ihre kaum abschitzbaren Folgen anbelangt, nicht selten in sehr dramati-
schem Tone gefiihrt wird. Um es mit Niklas Luhmann zu sagen: »Wie
nie zuvor alarmiert die heutige Gesellschaft sich selbst.«'

und die griechisch-romische Antike, Salzburg 1995; oder bereits 1979: Jo-
sef Miiller: »Umweltverdanderungen durch den Menschen, in: Karl Heinz
Kreeb (Hg.), Okologie und menschliche Umwelt: Geschichte — Bedeu-
tung — Zukunftsaspekte, Stuttgart, New York 1979, S. 8-69.

10 Der Essay ist online zugénglich unter: http://www.ac.wwu.edu/~stephan/
malthus/malthus.0.html (Stand: 27. Juli 2007). — Das sich auch die Kunst
frith solcher Themen annahm, zeigt die schwarze Komddie 4 New Way to
Please You: Or the Old Law aus dem Jakobinischen England, worin das
Bevolkerungswachstum in einem fiktiven Staat mittels rigider Altersbe-
schrankung durchgesetzt wird (vgl. Thomas Middleton/Philip Rowley/
William Massinger: A New Way to Please You: Or the Old Law [erste
Auffithrung: ca. 1615; erster Druck: 1656], London 2005). — Erinnert sei
in diesem Zusammenhang auch an Jonathan Swifts Satire 4 Modest Pro-
posal von 1729, in der vorgeschlagen wird, das Problem der Uberbevélke-
rung in Irland tiber die »Umwidmung« von Kleinkindern aus drmlichen
Verhiltnissen in »delicious, nourishing, and wholesome food«, etwa als
»fricassee or [...] ragout« zu 16sen (vgl. Jonathan Swift: A Modest Propo-
sal for Preventing the Children of Poor People from Being a Burden to
their Parents or Country, and for Making them Beneficial to the Public.
Zitiert nach der im Internet verfiigbaren Version unter: http://darkwing.
uoregon.edu/%7Erbear/modest.html [Stand: 27. Juli 2007]).

11 Der Film von Davis Guggenheim tiber das umweltpolitische Engagement
Al Gores, der medienwirksam vor der globalen Erwarmung warnt, kam
2006 in die Kinos und wurde 2007 mit zwei Oscars (bester Dokumentar-
film, bester Filmsong) ausgezeichnet (vgl.: http://www.climatecrisis.net
[Stand: 27. Juli 2007]).

12 Niklas Luhmann: Okologische Kommunikation: Kann die moderne Ge-
sellschaft sich auf 6kologische Geféhrdungen einstellen? 4. Aufl. Wiesba-
den 2004, S. 11.

14

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLADOYER FUR EINE GKOLOGISCH ORIENTIERTE LITERATURWISSENSCHAFT

Ein wichtiger Faktor bei der Bildung dieses Umweltbewusstseins spielte
1962 Rachel Carsons populdrwissenschaftliches Buch Silent Spring, ein
weltweiter Bestseller, in welchem die Biologin in eindringlicher Weise
vor den Gefahren der Pestizide warnt."”* Von noch zentralerer Bedeutung
war dann aber die Publikation der Untersuchung The Limits to Growth. A
Report for the Club of Rome’s Project on the Predicament of Mankind,"
deren enormer Verkaufserfolg mit Ubersetzungen in unzihlige Sprachen
die okologische Problematik schlagartig ins Bewusstsein einer breiten
Offentlichkeit riickte. Darin entwerfen die AutorInnen mit Hilfe von Si-
mulationsmodellen verschiedene Zukunftsszenarien, die bei der gegebe-
nen wachstumsorientierten Wirtschaft eintreten kénnten und kommen
zum Schluss, dass sich die Menschheit bei gleichbleibendem Wirt-
schaftswachstum auf Grund von Uberpopulation, Umweltzerstérung und
Ressourcenverknappung selbst gefahrde. Dem Bericht folgten Aufdatie-
rungen nach zwanzig und dreissig Jahren mit im Grossen und Ganzen
gleichbleibenden Aussagetendenzen."

Diese Texte konnen als exemplarisch fiir jene Publikationen genom-
men werden, welche die Zukunft des Planeten infolge menschlicher Ein-
griffe eher diister schildern. Auf der anderen Seite gibt es aber auch Stim-
men, die genau gegenteilig argumentieren und davon ausgehen, dass es

13 Rachel Carson: Silent Spring, eingefiihrt von Lord Shackleton, mit einem
Vorwort von Sir Julian Huxley, London 1972. Es gilt heute als erwiesen,
dass dieses Buch und die Debatte, die es ausloste, wesentlich zum Verbot
des Pestizids DDT, das in den 1970er Jahren in zahlreichen Industriestaa-
ten und schliesslich 2001 weltweit ausgsprochen wurde, beigetragen hat.
Trotzdem wird DDT in jiingerer Zeit in verschiedenen Lindern Afrikas
wieder zur Bekdmpfung von Malaria eingesetzt (vgl. dazu Apoorva Man-
davilli: »DDT Returns«, in: Nature Medicine 12/8 [2006], S.870-871). —
Zur Wirkung und Verbreitung von DDT, siehe Frank Klotzli: Okosyste-
me. Aufbau, Funktionen, Stérungen, 3., durchges. und erg. Aufl. Stuttgart,
Jena 1993, S.291ff.

14 Dennis L. Meadows u.a. (Hg.): The Limits to Growth. A Report for the
Club of Rome’s Project on the Predicament of Mankind, London 1972.
Siehe zur Bedeutung dieser Publikation fiir die Herausbildung des Um-
weltbewusstseins Axel Goodbody: »Literatur und Okologie. Zur Einfiih-
runge, in: Ders. (Hg.), Literatur und Okologie, Amsterdam, Atlanta 1998,
S. 11-40, hier S. 19ff.

15 Vgl Donella H. Meadows u.a.: Die neuen Grenzen des Wachstums. Die
Lage der Menschheit — Bedrohung und Zukunftschancen, iibersetzt von
Hans-Dieter Heck, Stuttgart 1992; sowie: Donella H. Meadows/Jergen
Randers/Dennis Meadows: Limits to Growth. The 30-Year Update, White
River Junction 2004.

15

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

dem Globus heute viel besser gehe, als mittlerweile allgemein angenom-
men. Prominentester Vertreter dieser Gruppe ist der dénische Statistiker
Bjorn Lomborg, dessen Studie The Skeptical Environmentalist. Measu-
ring the Real State of the World die Gegenseite verfilschender Interpreta-
tion von statistischem Material und, daraus folgend, der Schwarzseherei
bezichtigt.' An Informationen zum Thema mangelt es also nicht, doch
machen die divergierenden Ansichten eine Orientierung nicht nur fiir
Laien, sondern auch fiir Expertlnnen dusserst schwierig. Die Natur, die
meist als Betroffene, als Opfer geschildert wird, ldsst sich bekanntlich
nicht befragen.'” Der alte Widerspruch zwischen der realiter stummen
Natur und der Sehnsucht nach einer vom Geist durchdrungenen Natur
ruft sich damit gerade auch hier in Erinnerung. Um wiederum Luhmann
Zu zitieren:

»Von welcher Gegenwart aus soll bestimmt werden, was wann nicht mehr zu
andern ist und was noch weit in der Zukunft liegt? [...] Wie weit miissen wir
jetzt schon beachten, dass das, was wir jetzt tun, kiinftig Vergangenheit und
dann nicht mehr zu dndern sein wird — wenn wir doch gegenwirtig noch nicht
wissen und nicht wissen konnen, welche Anderungspotentiale eine heute noch
verborgene Zukunft bereithalten wird? Und wie konnen wir Vorsorge dafiir
treffen, dass wir jetzt nicht verhindern, dass die entsprechenden Vorarbeiten fiir
das eventuell Mogliche unternommen werden? Wer soll hier entscheiden? Die
Natur ist verstummt. Die Beobachter streiten sich.«'®

16  Vgl. Bjorn Lomborg: The Skeptical Environmentalist. Measuring the Real
State of the World, Cambridge 2001 (einen anschaulichen Einblick in die
Argumentation von Lomborg gibt das erste Kapitel im Teil I [»The Lita-
ny«] mit dem Titel: »Things are getting better« [S.3-33]). — Hochst einsei-
tig ausgewdhlt und interpretiert hat die Fakten jedoch, so meldet sich wie-
derum die Gegenseite zu Wort, vor allem Lomborg selbst (siche dazu:
http://www.lomborg-errors.dk [Stand: 27. Juli 2007]). — Als Bestandes-
aufnahme der Debatte sei die folgende Studie erwihnt, welche Folgesché-
den der Zivilisation bilanziert, nicht ohne ebenso die Regenerationskraft
der Natur zu thematisieren, und die auch kritisch auf die Arbeiten von
Lomborg eingeht: John Robert McNeill: Blue Planet. Die Geschichte der
Umwelt im 20. Jahrhundert, aus dem Englischen von Frank Elstner, mit
einem Vorwort von Paul Kennedy, Frankfurt/M. 2003.

17  Vgl. dazu David J. Krieger/Christian J. Jaggi: Natur als Kulturprodukt.
Kulturokologie und Umweltethik, Basel, Boston, Berlin 1997, S.9.

18 Niklas Luhmann: >>Okologie des Nichtwissens, in: Ders., Beobachtungen
der Moderne, Opladen 1992, S.149-220, hier S.171. — Zum allméhlichen
»Verstummenc< der Natur in der Neuzeit, die in der westlichen Tradition
bis ins Mittelalter hinein als beseelt und sprechend aufgefasst und der

16

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLADOYER FUR EINE GKOLOGISCH ORIENTIERTE LITERATURWISSENSCHAFT

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, woran man sich in Anbe-
tracht der verworrenen Problemlage halten kann, oder in den Worten von
Ulrich Beck: »Wie sollen wir leben?«"’ So weiterfahren in der vorherr-
schenden Lebensart, die Lawrence Buell als »environmental double-
think«® kritisiert und damit meint, dass die Menschen allgemein gut in-
formiert sind iiber die moglicherweise sich anbahnende Umweltkrise,
aber ihr Verhalten trotzdem nicht &ndern?*'

Dies fragt sich auch Michel Serres in seinem Essay Der Naturver-
trag, worin er, genau wie Luhmann im obigen Zitat, die Schwierigkeit ei-
ner Entscheidungsfindung angesichts der unklaren Informationslage an-
spricht — »Sollen wir uns in diesem Zweifelsfall also der Entscheidung
enthalten?«”* — um darauf das Dilemma in die Form einer Wette der
Menschheit mit sich selbst zu tiberfiihren:

Subjektstatus zugestanden wurde, siche: Christopher Manes: »Natur and
Silence«, in: Cheryll Glotfelty/Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism
Reader. Landmarks in Literary Ecology, New York, Athens 1996,
S.15-29. — Nach Robin Collingwood schrieben noch die naturalistischen
Philosophien des 15. und 16. Jahrhunderts der Natur »reason and sense,
love and hate, pleasure and pain« zu und sahen in diesen Eigenschaften
»the causes of natural process« (Robin G. Collingwood: The Idea of Na-
ture, Oxford 1945, S.95).

19  Ulrich Beck: Gegengifte. Die organisierte Unverantwortlichkeit, Frank-
furt/M. 1988, S.256.

20 Lawrence Buell: The Environmental Imagination. Thoreau, Nature Wri-
ting, and the Formation of American Culture, Cambridge (Mass.) 1995,
S.4.

21  Slavoj Zizek fasst dies ganz dhnlich: »The radical character of the ecolo-
gical crisis is not to be underestimated. The crisis is radical not only be-
cause of its effective danger, i.e., it is not just that what is at stake is the
very survival of humankind. What is at stake is our most unquestionable
presuppositions, the very horizon of our meaning, our everyday under-
standing of »nature« as a regular, rhythmic process [...]. Hence our unwil-
lingness to take the ecological crisis completely seriously; hence the fact
that the typical, predominant reaction to it consists in a variation on the fa-
mous disavowal, >I know very well (that things are deadly serious [...]),
but just the same ... (I don’t really believe it, I’'m not really prepared to in-
tegrate it into my symbolic universe, and that is why I continue to act as if
ecology is of no lasting consequences for my everyday life)«« (Slavoj
Zizek: Looking Awry. An Introduction to Jacques Lacan through Popular
Culture, Cambridge [Mass.], London 1991, S. 34f.).

22 Michel Serres: Der Naturvertrag, aus dem Franzosischen von Hans-Horst
Henschen, Frankfurt/M. 1994, S.17.

17

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

»Das wire unklug, sind wir doch in ein unwiderrufliches 6konomisches, wis-
senschaftliches und technisches Abenteuer verstrickt; das kann man, talentiert
und tiefsinnig, bedauern; aber es ist nun einmal so, und es hingt weniger von
uns als von unserem geschichtlichen Erbe ab. [...] Wir miissen Vorhersagen ma-
chen und Entscheidungen treffen. Folglich wetten, da unsere Modelle zur Stiit-
zung jeder der beiden kontraren Thesen [= einer fiir den Menschen positiven
bzw. negativen Umweltprognose, S.H.] dienen konnen. Halten wir unser Han-
deln und unsere Eingriffe fiir unschuldig und gewinnen, dann gewinnen wir
dennoch nichts, geht die Geschichte weiter wie bisher; verlieren wir aber, dann
verlieren wir alles, ohne die Mdoglichkeit gehabt zu haben, uns auf irgendeine
denkbare Katastrophe vorzubereiten. Und im umgekehrten Fall, in dem wir un-
sere Verantwortung gewdhlt hitten: verlieren wir, verlieren wir nichts; gewin-
nen wir aber, gewinnen wir alles und bleiben gleichzeitig Akteure der Ge-
schichte. Nichts oder Verlust auf der einen, Gewinn oder nichts auf der anderen
Seite: damit ist aller Zweifel ausgeriumt.«*

Diese Argumentation erachte ich als dusserst treffend, und damit stiitze
ich mich fiir die vorliegende Arbeit auf Serres, indem ich von der Pramis-
se ausgehe, dass tatsdchlich von einer Umweltkrise gesprochen werden
kann und dass diese ernst genommen und nach Moglichkeiten des Um-
gangs damit gesucht werden sollte. Die zweite Pramisse, die ich der Ar-
beit zu Grunde lege, ist die, dass die genannte Umweltkrise in erster Li-
nie durch die Menschheit verursacht ist und dass die Gesellschaft durch
thre Aktivitdten negative Auswirkungen auf die Umwelt zeitigt. Setzt
man damit eine menschheitsbedingte Umweltkrise als Ausgangspunkt, so
muss die Gesellschaft insgesamt auf die Art ihrer Praktiken hin befragt
werden, mit denen sie sich in ein Verhiltnis zur Umwelt setzen. Und hier
ist mit Ulrich Beck festzuhalten, dass die Menschen gegenwirtig den
»Jahrhundertfehler« begehen, auf die Umweltkrise mit veralteten Mitteln
zu reagieren: »Die Herausforderungen des Atom-, Chemie- und Genzeit-
alters [...] werden in Begriffen und Rezepten verhandelt, die der frithen
Industriegesellschaft des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts entnom-
men sind.« Weiterhin wird mit den »etablierten Regeln der Zurechnung
und Verantwortung«,** also mit »Kausalitit, Schuld [und] Haftung« gear-

23 M.Serres: Naturvertrag, S.17. Ganz dhnlich argumentiert auch Gottfried
Schatz: »Erdfieber. Das Unbehagen der Wissenschaft bei der Klimadebat-
te«, in: Neue Ziircher Zeitung vom 23. Juli 2007, S.19. — Luhmann
spricht in diesem Zusammenhang von der »Paradoxie des Warnens, die,
wenn sie erfolgreich ist, verhindert, dass festgestellt wird, ob das, wovor
gewarnt wird, iiberhaupt eingetreten wire« (N.Luhmann: Nichtwissen,
S.151).

24 Alle drei Zitate aus: U.Beck: Gegengifte, S.9. — Vgl. dazu weiter auch:

18

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLADOYER FUR EINE GKOLOGISCH ORIENTIERTE LITERATURWISSENSCHAFT

beitet, ohne geniigend zu beriicksichtigen, dass sich die neuen Grossge-
fahren von den weiterhin bestehenden Risiken der priméren Industriali-
sierung dadurch unterscheiden, dass sie weitgehend »nicht eingrenzbar
[...], nicht zurechenbar [und] nicht kompensierbar«* sind. In Anbetracht
dieser Problemlage erscheint es notwendig, nach Moglichkeiten der
Verdnderung von gesellschaftlichen Denkmustern und Handlungen zu
suchen. Dies betrifft nicht etwa nur technische oder 6konomische Berei-
che, sondern auch kulturelle Bilder von Natur und Umwelt, die unser
Verhalten ihr gegeniiber wesentlich beeinflussen.*

Sind auf diese Weise alle gesellschaftlichen Bereiche gefordert, das
eigene Natur- und Umweltverhiltnis zu befragen, so gilt das nicht zuletzt
auch fiir die Wissenschaften, die seit den Anféngen der Naturphilosophie
in der Antike die Natur und Umwelt in bestimmten Weisen zu fassen und
seit jeher auch nutzbar zu machen suchen. Und es gilt im Besonderen fiir
die Literaturwissenschaft. Thr Gegenstand, die Literatur, hat sich traditio-
nellerweise im Zeichen der Imitatio und der Mimesis stark an eine meist
gottlich-vollkommen verstandene Natur angelehnt, trat dann im Laufe
der Entwicklungsgeschichte in ein distanzierteres und reflektierteres Ver-

Ulrich Beck: Weltrisikogesellschaft. Auf der Suche nach der verlorenen
Sicherheit, Frankfurt/M. 2007.

25 Beide Zitate aus: U.Beck: Gegengifte, S.120 (Hervorhebung im Origi-
nal). Siehe auch die tabellarische Aufstellung mit der Entwicklung unter-
schiedlicher Risiken und Gefahren von der vorindustriellen Hochkultur
bis zur industriellen Risikogesellschaft: ebd., S.121f. — Ein deutliches
Kennzeichen der verdnderten Problemlage ist auch die Tatsache, dass
heute »keine Assekuranzgesellschaft mehr Risiken, die von der Atom-
energie, der Klimaverdnderung oder von gentechnisch verénderten Or-
ganismen ausgehen« versichert (Serge Latouche: »Nachdenken tiber 6ko-
logische Utopien. Gibt es einen Weg aus der Wachstumsokonomie?«, aus
dem Franzgsischen von Bodo Schulze, in: Le Monde diplomatique vom
November 2005, S. 12-13, hier S. 13).

26 Ohne dass meines Erachtens der eine Bereich gegeniiber dem anderen
derart stark herausgestrichen werden sollte, wie dies Lawrence Buell im
folgenden Zitat tut, wenn nach ihm der Erfolg »of all environmentalist ef-
forts finally hinges not on »some highly developed technology, or some
arcane new science¢, but on >a state of mind«: on attitudes, feelings,
images, narratives« (Lawrence Buell: Writing for an Endangered World.
Literature, Culture, and Environment in the U.S.and Beyond, Cambridge
[Mass.] 2001, hier S.1 [Buell zitiert seinerseits Roger Payne]). Meiner
Uberzeugung nach sind alle Gesellschaftsbereiche mit ihren je eigenen
Moglichkeiten in die Problematik einbezogen. Dazu ausfiihrlicher im Ka-
pitel IV dieser Arbeit.

19

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

hiltnis, was etwa Friedrich Schiller in seiner Abhandlung Ueber naive
und sentimentalische Dichtung eingehend erortert.”” Die Literatur setzt
sich derart zunehmend kritisch mit der vormals vorherrschenden Mime-
sis-Funktion und mir ihrer eigenen »essentielle[n] Beziehung zur Na-
tur«®® auseinander. Sie definiert sich fortan in pointierter Abgrenzung zur
Natur und beginnt gegen Ende des 18. Jahrhunderts, einen autonomen Ei-
genbereich fiir sich zu beanspruchen,” was Gernot Béhme als »die
»Uberwindung« der Maxime der Mimesis«*® umschreibt. Weiterhin aktu-
ell bleibt Natur und Umwelt allerdings bis heute als Thema literarischer
Produktion — und als Inspirationsquelle fiir Kunst ganz allgemein. Dies
erklért auch, dass es oft gerade SchriftstellerInnen und bildende Kiinstler-
Innen waren, die sich als Erste und aus dezidiert dsthetischen Griinden
fir Umweltanliegen einsetzten, da sie mit dem zunehmenden Unter-

27  Vgl. Friedrich Schiller: »Ueber naive und sentimentalische Dichtung, in:
Ders., Werke. Nationalausgabe, hg. von Lieselotte Blumenthal und Benno
von Wiese. Bd. 20: Philosophische Schriften, Teil I, unter Mitwirkung
von Helmut Koopmann hg. von Benno von Wiese, Weimar 1962,
S.413-503. Nach Schillers Entwicklungsmodell der literarischen Produk-
tion kann der sentimentalische Dichter nicht langer selbst gewissermassen
Natur sein und diese in den eigenen Werken bewahren, wie noch sein
»naiver< Vorginger, sondern er muss diese Natur ausserhalb seiner selbst
suchen (vgl. S.432). Der >Riss¢, der den Dichter fortan von der Natur und
der »Wirklichkeit« trennt, behandelt die Literatur in utopischer Satire, kla-
gender Elegie oder progressiver Idylle (vgl. S.442ff).

28  Gernot Bohme: »Natur als Sujet«, in: Hans Werner Ingensiep/Anne Eus-
terschulte (Hg.), Philosophie der natiirlichen Mitwelt. Grundlagen — Pro-
bleme — Perspektiven, Festschrift fir Klaus Michael Meyer-Abich, Wiirz-
burg 2002, S.287-292, hier S.287. Bohme bezieht sich an der Stelle auf
die bildende Kunst, seine Aussagen lassen sich aber auch auf die Literatur
iibertragen.

29  Siehe hierzu Siegfried J. Schmidt: Die Selbstorganisation des Sozialsys-
tems Literatur im 18. Jahrhundert, Frankfurt/M. 1989.

30 G.Bohme: Sujet, S.288. — Die Ablosung der Literatur und Literaturwis-
senschaft von der Konzeption der Mimesis zeichnet Jirgen H. Petersen
nach, wobei er auch auf die oft problematische Rezeptionsgeschichte des
Mimesis-Begriffs eingeht (vgl. Jirgen H. Petersen: »Kritische Marginalie:
»Nachahmung der Natur< — Irrtiimer und Korrekturen«, in: Arcadia 29
(1994), S.182-198). — Fiir den »Perspektivenwechsel von Mimesis zu
Poiesis« am Beispiel des englischsprachigen Romans, siehe: Christoph
Reinfandt: Der Sinn der fiktionalen Wirklichkeit: Ein systemtheoretischer
Entwurf zur Ausdifferenzierung des englischen Romans vom 18. Jahrhun-
dert bis zur Gegenwart, Heidelberg 1997, vor allem 123-223, hier S. 130.

20

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLADOYER FUR EINE GKOLOGISCH ORIENTIERTE LITERATURWISSENSCHAFT

Druck-Geraten der Natur durch die Industrialisierung auch ihr Thema
und Inspirationsort »Natur« vom Verschwinden bedroht sahen.’' Derart ist
die Literatur wesentlich mitverantwortlich fiir kulturell geschaffene Bil-
der von Natur und Umwelt. Zicht man die oben genannte Pramisse einer
durch den Menschen verursachten Umweltkrise zu diesem Befund hinzu,
so ergeben sich daraus Konsequenzen fiir die Literaturwissenschaft:
Auch sie muss sich meines Erachtens iiberlegen, inwiefern sie selbst
durch ihre Tatigkeit einen Beitrag zur Verbesserung der Situation und zur
Losung des Problems >Umweltkrise« leisten konnte.

Damit stellt sich die vorliegende Arbeit in den Kontext einer 6kolo-
gisch orientierten Literaturwissenschaft, die diesen Gedanken an den
Ausgangspunkt ihrer Bemithungen stellt und die sich seit einigen Jahren
herauszubilden beginnt. Sie steht dabei im Zusammenhang mit einer
breiteren >Okologisierung« der Wissenschaften seit den 1970er Jahren,*
von welcher die Literaturwissenschaft allerdings erst relativ spét eben-
falls erfasst wurde.” Dies gilt — unter dem Namen >Ecocriticism¢< — vor

31 Vgl dazu etwa den ersten »6kologischen Roman« der deutschsprachigen
Literatur aus dem Jahre 1884, Pfisters Miihle — Ein Sommerferienheft von
Wilhelm Raabe. Darin schildert Raabe, eingebettet in die Romanhand-
lung, die auf historischen Fakten beruhende Verschmutzung eines Baches
in der Ndhe von Braunschweig durch eine Riibenzuckerfabrik. Raabes
Text fillt damit auch in die Zeit der Herausbildung erster Natur- und Hei-
matschutzbewegungen in Deutschland (vgl. dazu: Ulrich Linse: Okopax
und Anarchie. Eine Geschichte der O6kologischen Bewegungen in
Deutschland, Miinchen 1986). — Auch bildende Kiinstlerlnnen zogen in
dhnlich unmittelbarer Weise dsthetische Impulse aus Folgen der Industria-
lisierung. Dies liess sich an der Ausstellung Turner, Whistler, Monet (Tate
Britain, London, 10. 2.-15. 5. 2005) nachvollziehen, an der die These ver-
treten wurde, dass die Luftverschmutzung im London des 19. Jahrhun-
derts wesentlich zur Herausbildung des Impressionismus beigetragen habe
(vgl. dazu: Jonathan Ribner: »The Poetics of Pollution«, in: Katharine
Lochnan [Hg.], Turner, Whistler, Monet, Tate Modern, 10. 2.-15. 5. 2005,
Exhibition Catalogue, London 2004, S.51-63).

32 Diese 6kologisch orientierten Teilbereiche der Wissenschaften, wie die
Umweltgeschichte, die Umweltmedizin, die Umweltethik oder eben die
6kologisch orientierte Literaturwissenschaft, sind auch schon euphorisch
und hoffnungsfroh als »Avant- oder Biogarde« bezeichnet worden (Jost
Hermand: »Literaturwissenschaft und o6kologisches Bewusstsein. Eine
mithsame Verflechtung«, in: Anne Bentfeld/Walter Delabar (Hg.), Per-
spektiven der Germanistik. Neueste Ansichten zu einem alten Problem,
Opladen 1997, S.106-125, hier S.117).

33 Vgl. dazu Ursula K. Heise: »The Hitchhiker’s Guide to Ecocriticism, in:

21

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

allem fiir den angloamerikanischen Bereich, seit kurzem aber ebenfalls,
wenn auch noch sehr zaghaft, fir die deutschsprachige Literaturwissen-
schaft, wobei hier meist die Bezeichnung >6kologisch orientierte Litera-
turwissenschaft« verwendet wird. Die Forschungsansitze und Untersu-
chungen, die sich dem >Ecocriticism« zuordnen, gehen von den beiden
genannten Pramissen aus und bewegen sich damit implizit oder explizit
im Umfeld der Frage, wie Kultur an der Gestaltung von Natur beteiligt
ist und welche Rolle die Literatur bei dem, was Hartmut Béhme das
»kulturelle Projekt der Natur«** nennt, inne hat. Gemeinsamer Nenner ist
zudem die Uberzeugung, dass die menschlich bedingte Umweltkrise un-
mittelbar mit der Dichotomie zwischen >Mensch/Kultur< und »Umwelt/
Natur< verkniipft ist, die das vorherrschende Denken und Handeln in der
Gesellschaft prigt und, unter anderem tiber Entwicklungen in der Wirt-
schaft und der Wissenschaft, zu der Haltung gefiihrt hat, Umwelt und Na-
tur in erster Linie als zu nutzende Ressource zu sehen. Als nicht selten
auch politisch verstandene Alternative zu einem solch hierarchisch kon-
turierten »Subjekt-Objekt-Denken« propagiert der Ecocriticism ein »Den-
ken in Zusammenhéngens, das auch die literaturwissenschaftliche Arbeit
auszeichnen soll, und stiitzt sich hierzu auf die Okologie.

Es ist jedoch unverkennbar, dass sich der Ecocriticism dabei in gra-
vierende Probleme verstrickt, die teils aus seinen eigenen, nicht selten
genauso umfassend wie unspezifisch formulierten Anspriichen einer
»Verbesserung der Welt< und aus (wissenschafts-)politischen Uberzeu-
gungen, teils aus einer ungentigenden gesellschafts- und erkenntnistheo-
retischen Grundierung resultiert. So erweist sich etwa der Rekurs auf das
okologische Paradigma deshalb als zwiespiltiger Forschungsansatz, weil
der Ecocriticism es fast durchgingig unterlédsst, sich mit neueren Ent-
wicklungen der Okologie auseinanderzusetzen. Stattdessen wird auf tra-
dierte, heute zumindest stark hinterfragte Konzepte, wie etwa das Modell
eines harmonistischen Okosystems, gebaut, oder es werden Umwelt und
Okologie gar in rein umgangssprachlich-vereinfachendem Sinne, der an-
thropozentrisch gefirbt ist, verwendet. Deshalb ist es dem Ecocriticism
bisher auch nicht in iiberzeugender Weise gelungen, die Literatur selbst

Publications of the Modern Language Association of America (PMLA)
121/2 (2006), S.503-516, hier S.505f. Heise nennt als Grund fiir die ge-
geniiber anderen Wissenschaften verspitete >Okologisierung« der Litera-
turwissenschaft, die erst in den 1990er Jahren einsetzte, die literaturtheo-
retische Entwicklung der 1960er bis 1990er Jahre, die auf dem
»overarching project of denaturalization« beruhte (S.505). Ich komme
darauf im ersten Kapitel dieser Arbeit zurtick.
34 H.Bohme: Kulturgeschichte, S.130.

22

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLADOYER FUR EINE GKOLOGISCH ORIENTIERTE LITERATURWISSENSCHAFT

mittels 6kologischer Modelle im Rahmen der Gesellschaft oder der Kul-
tur zu verorten und ihren Beitrag zur Gestaltung und Verbreitung von
6kologischer Kommunikation schliissig zu fassen. Weiter ist die Nihe
des Ecocriticism zum Umweltaktivismus, die sich in moralischer Rede
oder nicht selten in undifferenzierten Schuldzuweisungen &ussert, proble-
matisch. Dies in erster Linie deshalb, weil von einer nur scheinbar gesi-
cherten Position aus geurteilt und dabei die Beobachter-Problematik, also
das eigene Eingebunden-Sein in die gesellschaftlichen Verhiltnisse, ge-
gen die man protestiert, zu wenig mitbedacht wird. Weil dem Ecocriti-
cism derart ein gesellschaftstheoretisches Fundament und damit die Mog-
lichkeit fehlt, auch das eigene Tun theoretisch einzuholen, ist er letztlich
nicht in der Lage, jene Subjekt-Objekt-Problematik, zu deren Uberwin-
dung er beitragen mochte, konzise zu behandeln. Das zeigt sich nicht zu-
letzt daran, dass der Ecocriticism seinem Arbeiten meist einen wenig re-
flektierten realistischen Literaturbegriff zu Grunde legt und dabei
aktuellere Entwicklungen in der Literaturwissenschaft und -theorie, wel-
che die Moglichkeiten von Reprisentation stark hinterfragen, kaum be-
riicksichtigt. Es erstaunt deshalb auch nicht, dass sich der Ecocriticism
mit Vorliebe einer Literatur zuwendet, die seinen ethischen und umwelt-
politischen Konzeptionen entspricht, sich ihr gegeniiber relativ unkritisch
verhdlt und damit auch ihre Moglichkeiten hinsichtlich der Gestaltung
und Verbreitung 6kologischer Kommunikation oftmals {iberschitzt. Dies
alles hat zur Folge, dass der Ecocriticism — aus kritischer Distanz be-
trachtet — im Vergleich mit theoretisch-methodologisch fundierteren An-
sdtzen der Literaturwissenschaft in eher ungiinstigem Licht erscheinen
muss.

Vor diesem Hintergrund versteht sich diese Arbeit als Versuch, die
»Okologie der Literatur<, womit ich einerseits die Moglichkeiten der Lite-
ratur, 6kologische Themen zu gestalten und zu verbreiten, andererseits
die 6kologische Verfassung der Literatur selbst meine, unter verdnderter
Perspektive zu behandeln. Statt hierzu auf das okologische Paradigma
zurlickzugreifen, setzt der von mir gewéhlte Ansatz darauf, das eigene,
6kologisch orientierte literaturwissenschaftliche Tun in einem gesell-
schaftstheoretischen Kontext zu verorten. Dabei argumentiere ich sys-
temtheoretisch im Sinne von Niklas Luhmann, womit die vorliegende
Arbeit zum ersten Mal den Versuch unternimmt, Ecocriticism und Luh-
mann’sche Systemtheorie zusammenzufiihren. Dies scheint mir vor allem
deshalb ein fruchtbares Unterfangen zu sein, weil die Systemtheorie nach
Luhmann in erkenntnistheoretischer Hinsicht {iberzeugend ausgearbeitet
ist und sich hierbei auf aktuelle Erkenntnisse aus der Neurologie, der Ky-
bernetik oder der Biologie stiitzt. Dadurch erdffnet sie Wege, die genann-
ten Aporien der Subjekt-Objekt-Problematik, in die der Ecocriticism ver-

23

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

strickt bleibt, handhabbar zu machen. Dies unter anderem deshalb, weil
der Begriff »Umwelt< in der Systemtheorie eine ganz eigene Konturie-
rung erfdhrt und nicht mehr anthropozentrisch definiert ist. Dieser Be-
griff ist vielmehr unmittelbar und per definitionem an ein System gebun-
den, wobei dieses System ganz unterschiedlicher Art sein kann, etwa ein
Organismus, ein Bewusstsein oder die Gesellschaft. Durch diese Multi-
plizierung von Umwelten und ihre je spezifischen System/Umwelt-Rela-
tionen werden Zusammenhénge zwischen natiirlichen und gesellschaftli-
chen Prozessen beschreibbar, was gerade fiir den Ecocriticism mit seiner
Betonung der Vernetztheit aller Dinge von grossem Interesse sein diirfte.
Auf diese Weise vermag die Systemtheorie auch die Literatur und die Li-
teraturwissenschaft — genauso wie andere gesellschaftliche Bereiche —
unter Berilicksichtigung ihrer Besonderheiten als eigenstindige gesell-
schaftliche Funktionssysteme zu fassen, die iiber je eigene Umwelten
verfiigen. Weil sich alle diese Systeme der Gesellschaft aus dem
Letztelement yKommunikation< konstituieren, erdffnet dies zudem Ver-
gleichsmoglichkeiten zwischen sehr unterschiedlichen gesellschaftlichen
Bereichen, etwa auf die hier interessierende Frage hin, wie diese Berei-
che je spezifisch auf die 6kologische Problematik reagieren. Derart er-
laubt der systemtheoretische Ansatz, die Chancen der Literatur, fur die
6kologische Problematik zu sensibilisieren und 6kologisches Denken zu
verbreiten, préziser als bisher einzuschitzen. Ich werde diesbeziiglich —
kontrdr zu Luhmann — dafiir argumentieren, dass gerade Kunst und Lite-
ratur besonders geeignet sind, 6kologische Kommunikation zu gestalten
und zu verbreiten. Dies einerseits aufgrund ihrer Funktion, auf die Kon-
tingenz aller Weltkonstruktionen und die beschriankte menschliche Er-
kenntnismdoglichkeit in kreativer, die Beobachtung faszinierender und zu
Selbstbeobachtung animierender Weise aufmerksam zu machen. Ande-
rerseits deshalb, weil Kunst und Literatur iiber ihren Code, den ich mit
ypolykontextural/nicht-polykontextural« fasse und hiermit als neuen Vor-
schlag in die systemtheoretische Diskussion einfiihre, geradezu pradesti-
niert sind, die Komplexitidt von 6kologischen Fragestellungen zu ge-
stalten.

Erst in einem derart aufgespannten Theorierahmen, der auch der Lite-
raturwissenschaft — und damit ebenso der vorliegenden Arbeit — ihre
ganz eigenen Wirkungsmoglichkeiten zuweist, scheint es mir dann sinn-
voll, die Analyse von Naturbildern und Schilderungen der Umwelt in li-
terarischen Texten anzugehen und zu untersuchen. Nach der in dieser Ar-
beit vertretenen Position, die im Einklang steht mit neueren Entwick-
lungen im Ecocriticism, konnen prinzipiell alle literarischen Texte in den
Fokus einer 6kologisch orientierten Literaturwissenschaft riicken. Denn
einerseits sagt auch ein literarischer Text, der sich nicht in erster Linie

24

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLADOYER FUR EINE GKOLOGISCH ORIENTIERTE LITERATURWISSENSCHAFT

auf okologische Themen konzentriert, als kulturelles Erzeugnis etwas
iiber das gesellschaftliche Naturverhidltnis aus.Und andererseits bean-
sprucht jeder literarische Text in ungemein intensiver Weise Bewusst-
seinstdtigkeiten, ist damit als ganz spezifische Form von Kommunikation
selbst im Grenzbereich der Gesellschaft und ihrer Umwelt angesiedelt
und derart gleichsam >6kologisch« verfasst.

Wenn ich fur diese Arbeit das Werk von Peter Handke als Untersu-
chungsgegenstand wihle, so vor allem deshalb, weil dieses sich nicht nur
mit der Okologieproblematik, sondern auch in hervorragender Weise mit
der von mir als Theorieoption gew#hlten Luhmann’schen Systemtheorie
verbinden ldsst. Beide Aspekte hat die Forschung bisher nicht oder nur
wenig beriicksichtigt. Ich werde mich in der Auseinandersetzung mit
Handkes Texten in einem ersten Schritt auf seine Journale konzentrieren,
die — nach der Publikation des fiinften und abschliessenden Bandes im
Jahre 2005 — hier im Zusammenhang beobachtet und einer poetologi-
schen Lektiire unterzogen werden, wobei vor allem die konstruktivisti-
schen Momente der Handke’schen Literaturkonzeption ins Zentrum der
Analyse riicken. In einem zweiten Schritt fokussiere ich auf den umfang-
reichen Text Mein Jahr in der Niemandsbucht — Ein Mdrchen aus den
neuen Zeiten von 1994. Es wird zu zeigen sein, dass dieses Epos von ei-
ner »dkologischen Poetik< im noch zu definierenden Sinne geprigt wird,
welche sich vornehmlich zu den Themenbereichen >Bewusstsein< und
»Natur< dussert. Die als exemplarisch gedachte Lekttre der Niemands-
bucht soll schliesslich auch deutlich machen, dass Literatur zur Gestal-
tung von okologischer Kommunikation in ausgezeichneter Weise geeig-
net ist.

Die Arbeit ist dementsprechend folgendermassen aufgebaut: Das ers-
te Kapitel bietet eine kritische Bestandesaufnahme des Ecocriticism und
der noch in den Anfingen steckenden deutschsprachigen Diskussion.
Nach einer Schilderung der Entwicklungslinien dieser literaturwissen-
schaftlichen Richtung werden ihre zentralen Arbeitsfelder und dann vor
allem die Problembereiche présentiert und diskutiert. Die verkiirzte Auf-
nahme des 6kologischen Paradigmas im Ecocriticism, seine weitgehende
Theoricabstinenz sowie das mimetisch-realistische Literaturmodell, auf
welches er sich stiitzt, sollen hier detailliert behandelt werden. Das kurze
zweite Kapitel ist als Ubergang gedacht und nennt im Anschluss an das
erste Kapitel als gegenwirtiges Forschungsdesiderat des Ecocriticism
dessen fehlende gesellschaftstheoretische und epistemologische Grundie-
rung. Es skizziert die Griinde dafiir, dass zur Behandlung dieses Desi-
derats der Rekurs auf Luhmanns Systemtheorie als vielversprechend er-
scheint. Weiter dient das zweite Kapitel dazu, die Aufgaben einer
6kologisch orientieren Literaturwissenschaft, so, wie sie nach dem hier

25

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

vertretenen Ansatz verstanden wird, zu versammeln. Das dritte Kapitel
konzentriert sich auf die Erarbeitung von zentralen Begriffen System-
theorie nach Luhmann, die den sehr spezifischen, und deshalb eingehend
zu erlduternden Gesellschaftsbegriff und die erkenntnistheoretischen Im-
plikationen dieses Theoriekonzepts erkennbar werden lassen und damit
gewissermassen das Fundament zu einer systemtheoretisch argumentie-
renden okologisch orientierten Literaturwissenschaft bilden. Die beiden
folgenden Kapitel sind darauf aufbauend der schrittweisen Erarbeitung
der im zweiten Kapitel genannten Forschungsfragen gewidmet und erst
auf der Basis der zuvor eingefiihrten systemtheoretischen Grundlage ver-
standlich. Das vierte Kapitel behandelt die 6kologischen Probleme der
Gesellschaft, welche im Ecocriticism virulent werden, und betrachtet sie
aus der voraussetzungsreichen Perspektive der Systemtheorie. Es wird
hierbei ausfiihrlich auf die Schwierigkeiten und Einschréinkungen der Ge-
sellschaft, auf die gleichsam hausgemachte Umweltkrise zu reagieren,
einzugehen sein und auch nach Mdoglichkeiten der Verdnderung gefragt
werden. Das folgende fiinfte Kapitel ist schliesslich der Kunst und ihrem
Teilbereich Literatur gewidmet, wobei ich in einem ersten Schritt ihre
Besonderheit im Vergleich zur restlichen gesellschaftlichen Kommunika-
tion und ihre ganz eigene dkologische Verfasstheit herausarbeite. Darauf
erdrtere ich ihre spezifischen Chancen, 6kologische Kommunikation in
der Gesellschaft zu gestalten und zu verbreiten, wobei hier die Funktion
und der Code der Kunst und ihres Teilbereichs Literatur besondere Auf-
merksamkeit verlangen. Das Kapitel schliesst mit der poetologischen
Lektiire von Handkes Journalen und einer exemplarischen Analyse seiner
Niemandsbucht. Beide erginzen die theoretischen Erorterungen der Fra-
gen nach der Verbreitungs- und Gestaltungsmoglichkeit von Skologi-
scher Kommunikation durch Kunst und Literatur um die Untersuchung
der konkreten Behandlung der Okologie-Thematik in einem literarischen
Werk.

Die Arbeit positioniert sich also in drei unterschiedlichen For-
schungsdebatten: erstens versteht sie sich als Beitrag zu einer 6kologisch
orientierten Literaturwissenschaft und versucht hier einerseits, gleichsam
aus der Innenperspektive heraus, eine kritische Erorterung und Bestan-
desaufnahme der bisherigen Entwicklung vorzunehmen. Andererseits soll
durch den Einbezug der Systemtheorie der 6kologisch orientierten Litera-
turwissenschaft eine iiberzeugende theoretische Grundierung verlichen
werden. Zweitens und daraus folgend steht die Arbeit im Kontext der
Systemtheorie-Forschung: Ich werde die Systemtheorie Luhmann’scher
Pragung dabei nicht nur fiir die Fragen des Ecocriticism fruchtbar zu ma-
chen suchen, indem ich sie als Basis der Argumentation nutze, sondern
dariiber hinaus im Fortschreiten der Arbeit da einige Prézisierungsvor-

26

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLADOYER FUR EINE GKOLOGISCH ORIENTIERTE LITERATURWISSENSCHAFT

schldge formulieren, wo es um die systemtheoretische Erfassung von
Kunst und Literatur geht. Dies betrifft vor allem die Funktion und den
Code der Kunst wie auch die Einschétzung ihrer Rolle im Zusammen-
hang mit der Umweltkrise. Damit soll also die Arbeit am Gegenstand ei-
ner O6kologisch orientierten Literaturwissenschaft mit der Arbeit an der
Systemtheorie verkniipft werden. Und drittens verstehe ich die Untersu-
chung in zweifacher Hinsicht als Beitrag zur Handke-Forschung: Einer-
seits werden Handkes Journale und seine Niemandsbucht erstmals auf
systemtheoretischer Basis gelesen, wobei sich zahlreiche konstruktivisti-
sche Momente festmachen lassen. Andererseits beleuchte ich das, was
ich Handkes »6kologische Poetik< nennen mochte, die sich stark auf die
genannten konstruktivistischen Momente abstiitzt und die hiermit in die
Forschung eingefiihrt wird. Zu guter Letzt kann diese Untersuchung auch
als Beitrag der Vermittlung iiber den Atlantik hin gesehen werden, sollen
doch die bisher vor allem im deutschsprachigen Raum gefiihrte Diskussi-
on um die Systemtheorie und die bislang vornehmlich im angloameri-
kanischen Raum ausgetragene Debatte um den Ecocriticism zusammen-
gefiihrt und fiireinander fruchtbar gemacht werden.

27

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|
DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA
IN DER LITERATURWISSENSCHAFT - EINE PROBLEMSKIZZE

1
Ecocriticism und okologisch orientierte
Literaturwissenschaft im angloamerikanischen und
deutschen Sprachraum - Zur Entwicklungsgeschichte

Vergegenwirtigt man sich die Entwicklungen der letzten Jahre in der
Neueren deutschen Literaturwissenschaft, so fillt an erster Stelle der
Trend auf, die Literaturwissenschaften unter dem Etikett »Kulturwissen-
schaftenc gewissermassen neu zu lancieren.' Fiir die einen »alter Wein in
neuen Schlduchen¢, fiir die anderen die »Zauberformel«, um aus einer
breit debattierten Krise der Geisteswissenschaften® herauszufinden,® ist

1 Programmatisch hierzu: Wolfgang Frithwald u.a.: Geisteswissenschaften
heute. Eine Denkschrift, 2. Aufl. Frankfurt/M. 1996. — Zu bedenken gege-
ben sei diesbeziiglich lediglich, dass dabei keineswegs zweifelsfrei ausge-
macht ist, was unter »Kulturwissenschaften«< verstanden werden soll, da
der Begriff »Kultur< in unterschiedlichen (Teil-)Wissenschaften bzw. Wis-
senschaftsdisziplinen in hochst unterschiedlichen Definitionen erscheint
(Heinz-Ulrich Nennen spricht beispielsweise von 300 verschiedenen Defi-
nitionen von Kultur [Heinz-Ulrich Nennen: Okologie im Diskurs.Zu
Grundfragen der Anthropologie und Okologie und zur Ethik der Wissen-
schaften, Opladen 1991, hier S.42]).

2 Vgl. dazu etwa das am 25. November 2005 von der Berlin-Brandenburgi-
schen Akademie der Wissenschaften prisentierte Manifest Geisteswissen-
schaften (Carl Friedrich Gethmann u.a.: »Manifest Geisteswissenschaf-
ten, in: http://www.bbaw.de/bbaw/Aktuell/ [Stand: 27. Juli 2007]). — Die
Krise ist wohlgemerkt keineswegs neu, taucht als Thema periodisch im-
mer wieder auf in der Offentlichkeit und in der Selbstbeobachtung der Ge-
isteswissenschaften, etwa jingst in: Ludger Heidbrink/Harald Welzer
(Hg.): Das Ende der Bescheidenheit. Zur Verbesserung der Geistes- und
Kulturwissenschaften, Miinchen 2007.

3 Vgl. etwa: Wolfgang Haug/Gerhart von Graevenitz: » Literaturwissen-
schaft als Kulturwissenschaft?« — Eine Debatte zwischen Walter Haug und

29

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

dieser Neuorientierung unzweifelhaft zu verdanken, dass bisher nicht ge-
niigend beachtete Themenfelder stérker in den Fokus (auch) literaturwis-
senschaftlicher Forschung geriickt sind. Neben den Arbeitsgebieten wie
»Mediale Praktiken<* oder >Erinnerung und Gedichtnis¢,” die mittlerweile
einen prominenten Stellenwert einnehmen, gehort hierzu auch die Ent-
deckung der >Natur< als geistes- oder kulturwissenschaftliches For-
schungsgebiet, das jedoch etwas im Schatten allgemeiner Forschungs-
trends angegangen wird.® Im deutschen Sprachraum sind vor allem die
(kultur-)philosophischen Arbeiten von Gernot und Hartmut Bohme sowie
von Martin Seel als Impulsgeber zu nennen, die alle mit unterschiedli-
chen Ansitzen fiir eine neue Naturésthetik pladieren und dabei auch 6ko-
logische Aspekte mit einbeziehen, so etwa Gernot Bohme programma-
tisch in seinem Aufsatzband Fiir eine ékologische Naturdcisthetik.” Boshme
argumentiert hierbei im Rahmen der Asthetik vornehmlich im Hinblick
auf bildende Kunst, Architektur und Landschaftsgestaltung, die Literatur
kommt lediglich am Rande zur Sprache. Anders dagegen im unldngst
von Catrin Gersdorf und Sylvia Mayer herausgegebenen Sammelband

Gerhart v. Graevenitz«, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwis-
senschaft und Geistesgeschichte (DVjs) 73 (1999), S.69-121. Die Debatte
umfasst einen Aufsatz von Haug, eine Replik von v. Graevenitz sowie
eine Replik auf diese Replik des Erstgenannten und erlaubt eine anschau-
liche Orientierung tiber die Chancen und Probleme, die sich einer sich als
Kulturwissenschaft prisentierenden Literaturwissenschaft erdffnen.

4 Siehe hierzu besonders die Arbeiten von Friedrich A. Kittler (etwa Fried-
rich A. Kittler: Aufschreibesysteme 1800/1900, 4., vollst. iiberarb. Neu-
aufl. Miinchen 2003), oder die Bamberger Habilitation von Oliver Jahraus
(Oliver Jahraus: Literatur als Medium. Sinnkonstitution und Subjekterfah-
rung zwischen Bewusstsein und Kommunikation, Weilerswist 2003).

5 Siehe hierzu etwa die Arbeiten von Aleida und Jan Assmann, zum Bei-
spiel: Jan Assmann: Das kulturelle Gedichtnis. Schrift, Erinnerung und
politische Identitét in frithen Hochkulturen, 5. Aufl. Miinchen 1999.

6  Fiir einen Uberblick iiber dieses Forschungsgebiet, siche: H.Bohme:
Kulturgeschichte.

7  Gernot Boéhme: Fiir eine 6kologische Naturdsthetik, Frankfurt/M. 1989.
Siehe daneben etwa Hartmut Bohme: Natur und Subjekt, Frankfurt/M.
1988; Hartmut Bohme; Gernot Bohme: Feuer, Wasser, Erde, Luft — Eine
Kulturgeschichte der Elemente, Miinchen 1996; sowie Martin Seel: Eine
Asthetik der Natur, Frankfurt/M. 1991. — Auf wenig Resonanz in der Lite-
raturwissenschaft ist bislang folgender weitere philosophische Text aus
dem Themenbereich gestossen: Elmar Treptow: Die erhabene Natur. Ent-
wurf einer 6kologischen Asthetik, Wiirzburg 2001.

30

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

Natur — Kultur — Text. Beitrdge zu Okologie und Literaturwissenschaft.t
Dieser Band steht im Kontext einer Reihe von Arbeiten im deutschspra-
chigen Raum, die sich spezifischer dem Einbezug des 6kologischen Para-
digmas’ in die Literaturwissenschaft widmen. Zu nennen sind der von
Axel Goodbody herausgegebene Sammelband Literatur und Okologie,
die Disseldorfer Dissertation Moos, Storfall und abruptes Ende — Litera-
rische Ikonographie der erzihlenden Umweltliteratur und das Bildge-
dichmis der Okologiebewegung von Sabine Jambon sowie die zwei im
Bereich der Anglistik angesiedelten, aber auf Deutsch erschienenen For-
schungsarbeiten Literatur als kulturelle Okologie — Zur kulturellen Funk-
tion imaginativer Texte an Beispielen des amerikanischen Romans von
Hubert Zapf sowie »Natural spaces mapped by human minds« — Okokri-
tische und &kofeministische Analysen zeitgendssischer amerikanischer
Romane von Christa Grewe-Volpp.'’

Die beiden letztgenannten Beispiele dieser noch kleinen Sammlung
von Arbeiten lassen seitens ihrer Ausrichtung erahnen, dass im anglo-
amerikanischen Raum eine grossere Konzentration von Forschung in die-

8  Catrin Gersdorf/Sylvia Mayer (Hg.): Natur — Kultur — Text. Beitridge zu
Okologie und Literaturwissenschaft, Heidelberg 2005.

9  Den Begriff »Paradigma« verwende ich im Sinne von Thomas S.Kuhn:
»Einerseits steht er fiir die ganze Konstellation von Meinungen, Werten,
Methoden usw., die von den Mitgliedern einer gegebenen Gemeinschaft
geteilt werden. Andererseits bezeichnet er ein Element in dieser Konstel-
lation, die konkreten Problemldsungen, die, als Vorbilder oder Beispiele
gebraucht, explizite Regeln als Basis fiir die Losung der tibrigen Probleme
der »normalen Wissenschaft« [= Wissenschaftsdisziplin, die sich stark auf
allgemein akzeptierte Forschungsleistungen der Vergangenheit stiitzt,
S.H.] ersetzen konnen« (Thomas S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher
Revolutionen, zweite, rev. und um das Postskriptum von 1969 erg. Aufl.,
Frankfurt/M. 1995, S.186). — Im Verlaufe der Untersuchung werde ich
zudem in synonymer Weise zum >dkologischen Paradigma< auch vom
»okologischen Denken« sprechen. Ein Gleiches gilt fiir die Rede vom »>sys-
temtheoretischen Paradigma< und dem »systemtheoretischen Denkenc.

10  Axel Goodbody (Hg.): Literatur und Okologie, Amsterdam, Atlanta 1998;
Sabine Jambon: Moos, Storfall und abruptes Ende. Literarische Ikono-
graphie der erzihlenden Umweltliteratur und das Bildgedchtnis der Oko-
logiebewegung, Disseldorf 1999, in: http://www.umweltliteratur.de/
(Stand: 27. Juli 2007); Hubert Zapf: Literatur als kulturelle Okologie. Zur
kulturellen Funktion imaginativer Texte an Beispielen des amerikanischen
Romans, Tiibingen 2002; Christa Grewe-Volpp: »Natural Spaces Mapped
by Human Minds« — Okokritische und 6kofeministische Analysen zeitge-
nossischer amerikanischer Romane, Tiibingen 2004.

31

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

sem Bereich zu finden sein konnte. Tatsdchlich hat sich in den USA seit
den spéten 1980er Jahren unter der Bezeichnung >Ecocriticism« eine ei-
genstindige Forschungsrichtung innerhalb der Literaturwissenschaften
etabliert, die mittlerweile — mit eigenen Sektionen an massgebenden Ta-
gungen, mit Lehrstiihlen sowie einer Gesellschaft mit dazugehérigem Pu-
blikationsorgan — institutionalisiert ist."" Unter »Ecocriticism« wird da-
bei — um es vorerst mit einer immer wieder zitierten Definition von Che-
ryll Glotfelty zu sagen — »the study of the relationship between literature
and the physical environment«'* verstanden. Glotfelty, die 1990 den ers-
ten universitdren Lehrstuhl fiir »Studies in Literature and Environment<
hat iibernehmen konnen,"* war massgeblich an der Herausbildung dieser
Forschungsrichtung mitbeteiligt, unter anderem durch die Organisation
einer Sektion an der MLA-Konferenz 1991, betitelt mit Ecocriticism:
The Greening of Literary Studies," der 1993 die Griindung der 4ssociati-
on for the Study of Literature and Environment (ASLE) mit eigenem Pu-
blikationsorgan folgte.” Glotfelty war aber, zusammen mit Harold
Fromm, vor allem auch die Herausgeberin des Readers The Ecocriticism
Reader — Landmarks in Literary Ecology, der — um auf den Untertitel
anzuspielen — selbst als Meilenstein des Ecocriticism angesehen werden
kann. Denn er vereinigt nicht nur neuere Aufsitze von Wissenschaftle-
rInnen aus so unterschiedlichen Wissensgebieten wie Humandkologie,

11 Der amerikanische Publizist Gregory McNamee spricht im Bezug auf den
»Ecocriticism« bereits im Jahre 1997 von einer »academic growth indus-
try« (Gregory McNamee: »Forget Deconstruction — Today’s Hippest Li-
terary Critics Have Gone Green, in: http://www.asle.umn.edu/archive/in-
tro/utne.html [Stand: 27. Juli 2007]).

12 Cheryll Glotfelty: »Introduction. Literary Studies in an Age of Environ-
mental Crisis«, in: Dies./Harold (Hg.), The Ecocriticism Reader. Land-
marks in Literary Ecology, Athens, London 1996, S. xv-xxxii, hier S.xviii.

13 Der Lehrstuhl wurde an der Universitdt von Nevada in Reno eingesetzt,
wo sich mittlerweile ein ganzes Departament mit rund einem Dutzend Do-
zierenden dieser Forschungsrichtung widmet (vgl.: http://www.unr.edu/
cla/lande/ [Stand: 27. Juli 2007]).

14 Der Titel ist als Reminiszenz auf das Buch The Greening of America des
Yale-Rechtsprofessors Charles Reich zu lesen, das 1970 erschien und dar-
auf zum Klassiker des »Hippie Movement« avancierte (vgl. Charles A.
Reich: The Greening of America — How the Youth Revolution is Trying
to Make America Livable, New York 1970).

15 Vgl. Interdisciplinary Studies in Literature and Environment (ISLE):
http://www.unr.edu/cla/engl/isle/ (Stand: 27. Juli 2007). Vgl. auch: Asso-
ciation for the Study of Literature and Environment (ASLE): http://
www.asle.umn.edu (Stand: 27. Juli 2007).

32

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

Literaturwissenschaft, Geschichtswissenschaft, Komparatistik oder Um-
weltnaturwissenschaften, die einen Uberblick gewihren iiber die ver-
schiedenen Fragestellungen des Ecocriticism und den Stand der For-
schung aufzeigen. Der Reader versammelt auch bereits frither in den un-
terschiedlichsten Publikationsorganen erschienene massgebende Aufsét-
ze oder Buchausziige, die als wesentliche Impulsgeber fiir die Herausbil-
dung des Ecocriticism in den USA verstanden werden konnen und die
Genese dieses Denkens nachzeichnen.'® Zwei zu dieser Kategorie gehori-
ge Arbeiten unternahmen bereits in den 1970er Jahren erste Schritte in
Richtung Ecocriticism: Der Humangkologe und Komparatist Joseph W.
Meeker fiihrte in seiner pionierhaften Untersuchung The Comedy of Sur-
vival 1972 den Begriff >literary ecology« ein und etikettierte damit »the
study of biological themes and relationships which appear in literary
works. It is simultaneously an attempt to discover what roles have been
played by literature in the ecology of the human species.«'” Und der Lite-
raturwissenschaftler William Rueckert pragte 1978 den Terminus >Eco-
criticismg, der sich mittlerweile in der wissenschaftlichen Diskussion ein-
gebiirgert hat. In seinem Aufsatz Literature and Ecology — An Experi-
ment in Ecocriticism definiert er sein Vorgehen folgendermassen: »[...] |

16  Cheryll Glotfelty/Harold Fromm (Hg.): The Ecocriticism Reader. Land-
marks in Literary Ecology, Athens, London 1996. Der Band zeichnet sich
zudem durch eine sehr hilfreiche kommentierte Literaturliste aus
(S.393-402). — Selbstverstiandlich sind auch schon vor der Institutionali-
sierung unterschiedlichste Fragenstellungen, die im Ecocriticism virulent
werden, von der Literaturwissenschaft und von angrenzenden Forschungs-
bereichen behandelt worden. So wurden etwa seit jeher Naturbilder in der
Literatur untersucht oder war die Landschaftsmalerei ein zentrales Thema
der Kunstwissenschaft. Der Ecocriticism bietet nun aber ein gemeinsames
Dach, unter dem solche Forschungsansitze miteinander in Berithrung ge-
bracht werden kénnen, wobei zusitzlich auch der Versuch unternommen
wird, tiber die Grenzen der Geisteswissenschaften hinaus in den Dialog
mit den Naturwissenschaften zu treten. — Zur Vorgeschichte des Ecocriti-
cism siehe: David Mazel (Hg.): A Century of Early Ecocriticism, Athens
(Georgia) 2001.

17 Joseph W. Meeker: The Comedy of Survival: Studies in Literary Ecology,
New York 1972, hier zitiert nach dem Vorwort von Cheryll Glotfelty im
Ecocriticism-Reader (Ch. Glotfelty: Introduction, S.xix). Ein Auszug aus
Meekers Untersuchung, in dem er die Komdodie und die Tragodie auf ihre
Moglichkeiten hin vergleicht, humandkologische Konzeptionen zu mo-
dellieren, finden sich daselbst (sieche Joseph W. Meeker: »The Comic
Modex, in: Cheryll Glotfelty/Harold Fromm [Hg.], The Ecocriticism Rea-
der. Landmarks in Literary Ecology, Athens, London 1996, S.155-169).

33

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

am going to try to discover something about the ecology of literature, or
try to develop an ecological poetics by applying ecological concepts to
the reading, teaching, and writing about literature.«'®

Die meisten Untersuchungen im angloamerikanischen Raum be-
zeichnen sich selbst mittels dieses Begriffs."” Im deutschsprachigen
Raum wird dagegen von einer »6kologisch orientierten Literaturkritik«
bzw. »okologisch orientierten Literaturbetrachtung«® oder einer »5kokri-
tischen literaturwissenschaftlichen Analyse« oder kurz: »Okokritik«*' ge-
sprochen. Ich werde im Folgenden meist von Ecocriticism sprechen, da
sich dieses Forschungsfeld bisher nur im englischsprachigen Raum zu ei-
ner eigenen Disziplin ausdifferenziert hat und ich mich so auch meist auf
die Forschungslage daselbst beziehe; alternierend werde ich »6kologisch
orientierte Literaturwissenschaft« benutzen, dies vor allem dann, wenn
eher der eigene Ansatz oder die Diskussion im deutschsprachigen Raum
fokussiert wird. Den Begriff »Okokritik< lehne ich deswegen ab, weil er —
als direkte Ubersetzung des englischen Terminus’ — im Deutschen zu
starke Assoziationen schafft zur Literaturkritik, wovon sich die Literatur-
wissenschaft bekanntlich abzugrenzen versucht und meines Erachtens
auch abzugrenzen hat.

Wie aus den drei Definitionsversuchen bzw. Untersuchungsansétzen
deutlich wird, vereinigt der Ecocriticism ziemlich heterogene For-
schungsfragen unter einen Begriff, der deswegen auch schon als »um-
brella term« oder »omnibus term«** bezeichnet wurde. Einerseits geht es
darum, das ganze Spektrum von Gestaltungen der Natur® in der Literatur
sowie zunehmend auch in anderen Kiinsten zu untersuchen und zu pro-
blematisieren. Andererseits soll auch — wie bei Meeker — der Frage nach-
gegangen werden, inwiefern Literatur selbst als >dkologisches Phi-

18 Zitiert nach dem Wiederabdruck im Ecocriticism-Reader: William
Rueckert: »Literature and Ecology — An Experiment in Ecocriticism, in:
Cheryll Glotfelty/Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader. Land-
marks in Literary Ecology, Athens, London 1996, S.105-123, hier S.107.

19 Lawrence Buell versucht dagegen, den Terminus »environmental criti-
cism« beliebt zu machen (vgl. Lawrence Buell: The Future of Environ-
mental Criticism. Environmental Crisis and Literary Imagination, Oxford
2005, hier das Vorwort, S.vi-ix), &hnlich wie Ursula Heise, die von »envi-
ronmentally oriented criticism« spricht (U. Heise: Guide, S.503).

20  A.Goodbody: Einfithrung, S.28 bzw. S.11.

21  Ch.Grewe-Volpp: Natural Spaces, S.385, S.82 und passim.

22 L.Buell: Criticism, Vorwort S.viii bzw. S. 1.

23 Natur verstehe ich ganz alltagssprachlich als chemisch-physikalischen Zu-
sammenhang alles Seienden. >Natur< verwende ich zudem bis auf weiteres
als Synonym von »Umwelt«.

34

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

nomen< beschrieben werden kann. Es interessiert hier beispielsweise die
in anderen literaturwissenschaftlichen Forschungsrichtungen selten mit
dieser Dringlichkeit gestellte Frage, welche Rolle die Literatur als spezi-
fisch menschliches Phanomen fiir die Evolution und das Uberleben der
Menschheit spielt.* Oder es riickt — wie bei Rueckert — in der literari-
schen Kommunikation vor allem die Rezeptions- und Vermittlungsseite
in den Blickpunkt eines okologischen Verstehens-Modells. Ein weiterer
Aspekt des Ecocriticism wird aus der Selbstbeschreibung der ASLE
deutlich, wo davon gesprochen wird, dass es der Gesellschaft auch um
die Forderung von »new nature writing, traditional and innovative scho-
larly approaches to environmental literature, and interdisciplinary envi-
ronmental resarch«” gehe. Die ASLE setzt sich mithin nicht nur zum
Ziel, weitere, und, wie betont wird, vor allem interdisziplindre Ansitze
zur Thematik zu fordern,” sondern mittels der eigenen Arbeiten auch de-
zidiert auf die literarische Produktion einerseits, andererseits ganz offen
auf Lehrpléne und Didaktik Einfluss zu nehmen — wie es auf der Website
der Gesellschaft erkenntlich wird, wo von »the incorporation of environ-
mental concerns and awareness into pedagogical theory and practice«”’
die Rede ist. Es wird hier bereits deutlich, dass sich der Ecocriticism ein
sehr breit angelegtes, zwischen totalisierenden und fraktionierenden An-
spriichen schwankendes Forschungsfeld absteckt, was unmittelbar mit
dem Rekurs auf das dkologische Paradigma verkniipft ist.”® Die genann-
ten divergenten Absichtserkldrungen und Forschungsziele, die zudem

24 Darin ist eine dramatische Zuspitzung der traditionellen literaturtheoreti-
schen Frage nach der Funktion von Literatur zu erkennen.

25  Zitiert nach: Ch. Glotfelty: Introduction, S. xviii.

26 Interdisziplinaritdt kann gewissermassen als Markenzeichen des Ecocriti-
cism gesehen werden, wobei jedoch — angesichts der kaum mehr iiber-
blickbaren Komplexitit der Einzeldisziplinen — {iber Mdglichkeiten und
Grenzen des Theorieimports beispielsweise aus den Naturwissenschaften
gestritten wird. — Als Beispiel fiir einen gelingenden, geduldigen Dialog
zwischen der Literatur und den Naturwissenschaften sei das Gespriach
zwischen dem spanischen Schriftsteller Miguel Delibes und seinem Sohn
Miguel Delibes de Castro, Biologe von Beruf, genannt; beide sind in ih-
rem Arbeitsfeld mehrfach ausgezeichnet, und ihr Gesprich iiber die Zu-
kunft des Planeten zeugt von dem Willen, sich mit der Sichtweise der an-
deren Disziplin in produktiver Weise auseinandersetzen zu wollen
(Miguel Delibes/Miguel Delibes de Castro: La tierra herida. ;Qué mundo
heredaran nuestros hijos? Barcelona 2007).

27 Vgl. The Association for the Study of Literature and Environment, in:
http://www.asle.umn.edu/ (Stand: 27. Juli 2007).

28  Siehe dazu ausfiihrlich unten das Kap. I, 3.1.

35

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

nicht selten von einem starken (wissenschafts-)politischem Impetus und
von normativen Vorstellungen geprégt sind, konnen moglicherweise ge-
rade deshalb schwer unter einen Hut gebracht und damit zu einem Prob-
lem werden.”

Etwas anders als in den USA préasentiert sich die Situation in Gross-
britannien, wo sich seit den frithen 1990er Jahren unter der Bezeichnung
»Green Studies< ebenfalls eine Forschungsrichtung entwickelt hat, die
sich grosso modo mit dhnlichen Fragestellungen auseinandersetzt und
mit wissenschaftlichen Publikationen sowie an verschiedenen Universita-
ten mit Kursen prisent ist.** Auch liegt mittlerweile mit The Green Stu-
dies Reader — From Romanticism to Ecocriticism ein Sammelband vor,
der in Grossbritannien einen #hnlichen Status erreicht hat wie jener von
Glotfelty und Fromm in den USA.* Die wissenschaftliche Infrastruktur
ist aber (noch) nicht derart gefestigt, wie in den USA, obwohl bereits ein
britischer Zweig der ASLE eingerichtet wurde und, daran gekniipft, seit
2000 auch eine eigene Publikation, die Green Letters,* erscheint. Vor al-
lem aber sind die Traditionslinien der Forschungsrichtungen in den USA
und in Grossbritannien ginzlich unterschiedlich:** Die Herausbildung des

29  Ich komme unten, im Kapitel I, 2., auf die Problematik zurtick.

30 Vgl dazu die Aufstellung von Lehrstithlen in dem Bereich in: Peter Bar-
ry: »Ecocriticisme, in: Ders., Beginning Theory. An Introduction to Li-
terary and Cultural Theory, 2. Aufl. Manchester 2002, S.248-271, hier
S.251.

31 Im Unterschied zum Band von Glotfelty und Fromm, der auf den Raum
USA konzentriert ist, fasst der von Laurence Coupe editierte Sammelband
Beitrige zum ganzen angloamerikanischen Bereich. Weiter ist er insofern
starker diachron angelegt, als er 6kologisches Denken bis in die Romantik
zuriickverfolgt, zudem auch auf philosophische und literaturtheoretische
Texte von Autorlnnen wie etwa Martin Heidegger, Theodor W. Adorno,
Donna Haraway oder Jean-Frangois Lyotard zuriickgreift und derart in
wertvoller Weise Ankniipfungspunkte fiir die gegenwirtige Diskussion
offenlegt (vgl. Laurence Coupe [Hg.]: The Green Studies Reader — From
Romanticism to Ecocriticism, mit einem Vorwort von Jonathan Bate,
London 2000).

32 Vgl http://www.rlyeh.entadsl.com/ASLE/Green_Letters.htm (Stand: 27.
Juli 2007).

33 Siehe hierzu: P.Barry: Ecocriticism, S.248-251 (seine Einschétzung, wo-
nach die Forschung in den USA eher optimistische Bilder evoziert wih-
rend in Grossbritannien dagegen die Warnténe dominanter sind, teile ich
nicht [vgl. ebd., S.251]); Richard Kerridge: »Introduction, in: Ders./Neil
Sammels (Hg.), Writing the Environment. Ecocriticism and Literature,
London 1998, S.1-9, hier S.8; Catrin Gersdorf/Sylvia Mayer: »Okologie

36

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

Ecocriticism ist in den USA einerseits unmittelbar an die Beschiftigung
mit den amerikanischen Transzendentalistinnen der 1840er Jahre ge-
kntipft, deren wichtigste VertreterIlnnen Ralph Waldo Emerson, Margaret
Fuller sowie Henry David Thoreau waren, wobei vor allem letzterer —
nicht zuletzt im Zuge des amerikanischen »Hippie Movements«< der spé-
ten 1960er Jahre — immer wieder in den Fokus von Untersuchungen riickt
und damit als eigentliche Schlusselfigur in der Ecocriticism-Forschung
bezeichnet werden kann. Diese Autorlnnen miissen mit ihren »Lobgesén-
genc¢ auf die Natur und die Wildnis als zentral fiir die Herausbildung der
nordamerikanischen National-Literatur angesehen werden.** Andererseits
weist der Fokus auf die Gattung des >Nature Writing¢,” die als spezifisch
nordamerikanisch angesehen wird und sich — nach Anféngen bei den

und Literaturwissenschaft. Eine Einleitung, in: Dies.(Hg.), Natur — Kul-
tur — Text. Beitriige zu Okologie und Literaturwissenschaft, Heidelberg
2005, S.7-28, hier S.13-19; Louise Westling: »Introduction«, in: John
Parham (Hg.), The Environmental Tradition in English Literature, Alders-
hot 2002, S. 1-8, hier S.3f.

34  Gleichzeitig war die Beschéftigung mit diesen Autorlnnen von grosser
Bedeutung fiir die Entstehung der US-amerikanischen Literaturwissen-
schaft, wie David Mazel herausgestellt hat (vgl. David Mazel: »Preface,
in: Ders.[Hg.], A Century of Early Ecocriticism, Athens [Georgia] 2001,
S.1-19).

35 Don Scheese gibt eine biindige Definition von >Nature Writing<: »[A]
nonfiction narrative based on an appreciative aesthetic response to a
scientific view of nature« (Donald Scheese: Nature Writing. The Pastoral
Impulse in America, New York 1996, hier S.127; im ersten Kapitel der
Untersuchung erldutert Scheese zudem die literaturgeschichtliche Entste-
hung dieser Gattung); Gersdorf und Mayer heben den »Gestaltungsmodus
des Wechsels von beobachtendem und reflektierendem Erzdhlen« sowie
die »ontologischen und ethischen Dimensionen des Verhéltnisses von
Mensch und Natur« hervor (Gersdorf/Mayer: Einleitung, S.15); John El-
der fasst »Nature Writing« als »a form of the personal, reflective essay
grounded in attentiveness to the natural world and an appreciation of
science but also open to the spiritual meaning and intrinsic value of na-
ture« (zitiert in: Karla Armbruster/Kathleen R. Wallace: »Introduction:
Why Go Beyond Nature Writing, and Where To?«, in: Dies.[Hg.],
Beyond Nature Writing. Expanding the Boundaries of Ecocriticism, Char-
lottesville [Virginia] 2001, S.1-25, hier S.2). — Zu den aktuellen US-
amerikanischen Nature Writern gehoren etwa Gary Snyder, Annie Dillard
oder Barry Lopez.

37

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Transzendentalistinnen — vor allem in einer >Literatur des Westens<*® eta-
bliert hat.

In Grossbritannien ist demgegeniiber, wie der Titel des oben genann-
ten Sammelbandes von Coupe schon deutlich macht, die Beschiftigung
mit der britischen Romantik, die ihres dynamisch-organischen Weltbildes
wegen als Vorliuferin der modernen Okologie verstanden wird, und hier
vor allem der Bezug auf William Wordsworth als Ausgangspunkt fiir die
Forschungsrichtung zu sehen. Als Untersuchungen, die exemplarisch fiir
den Ecocriticism diesseits und jenseits des Atlantik genommen werden
konnen, seien an dieser Stelle einerseits die Arbeit Romantic Ideology —
Wordsworth and the Environmental Tradition des in Warwick lehrenden
Anglisten und Komparatisten Jonathan Bate, andererseits die einflussrei-
che Studie The Environmental Imagination — Thoreau, Nature Writing,
and the Formation of American Culture des Harvard-Professors fiir
Amerikanische Literatur, Lawrence Buell, erwihnt.’” Doch die genannten
und verschiedene weitere grundlegende Publikationen wie auch die fort-
geschrittene Institutionalisierung diirfen nicht dariiber hinwegtiuschen,
dass sich der Ecocriticism sowohl in der US-amerikanischen wie auch in
der britischen Spielart gegenwértig weiterhin eher im akademischen
Randbereich bewegt und (noch) nicht den Institutionalisierungsgrad von
Poststrukturalismus, Psychoanalytischer Literaturwissenschaft oder Gen-
der Studies erreicht hat.*® Von einem eigentlichen »environmental turn«*’
in den Literaturwissenschaften zu sprechen, wie dies Lawrence Buell tut,
scheint angesichts der geschilderten Situation nicht angebracht.

In ungleich stirkerem Masse trifft die akademische Randstandigkeit
fiir den deutschsprachigen Raum zu, wo neben den zu Kapitelbeginn ge-
nannten grosseren Arbeiten lediglich einige verstreute Aufsétze verzeich-
net werden kénnen,* wo universitire Kurse zum Thema noch rar gesit

36 Einen Einblick in diese Literatur gewahrt die Zeitschrift Western Ameri-
can Literature.

37 Vgl. Jonathan Bate: Romantic Ecology — Wordsworth and the Environ-
mental Tradition, London 1991; sowie: L.Buell: Thoreau. Aus dem Un-
tertitel von Buells Studie, die als die meistzitierte Arbeit im Ecocriticism
gilt, wird klar ersichtlich, dass der Ecocriticism in der hier praktizierten
Form auch etwas mit »Nation Building« zu tun hat.

38 Diese Ansicht vertritt auch Peter Barry in seiner Uberblicksdarstellung
(P.Barry: Ecocriticism, S.248). Einen demgegeniiber optimistischeren
Eindruck vermittelt: U. Heise: Guide.

39 L.Buell: Criticism, S. 11.

40 Zu nennen sind: Manfred Gsteiger: »Zeitgendssische Schriftsteller im
Kampf fir die Umwelt«, in: Manfred Schmeling (Hg.), Funktion und
Funktionswandel der Literatur im Geistes- und Gesellschaftsleben, Akten

38

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

sind und wo auch noch keine einheitliche Bezeichnung gefunden wurde.
Griinde dafiir sieht Axel Goodbody einerseits darin, dass im deutschspra-
chigen Raum eine Gattung wie das Nature Writing in dieser Form nicht
existiert.*! Andererseits vermutet er politisch-ideologische Vorbehalte ge-
geniiber einer okologisch orientierten Literaturwissenschaft, da diese —
félschlicherweise — oft lediglich als affirmative Verlidngerung einer agita-
torischen »Oko-Literatur< verstanden werde.* Trotz des vehementen Ap-
pells von Hartmut Bshme an die Adresse der TeilnehmerInnen auf dem

41

des internationalen Symposiums (Saarbriicken 1987), Bern, Frankfurt/M.
1989, S.101-112; Gsteiger versucht darin, eine Typologie von Umwelt-
Literatur aufzustellen; Ingrid Cella: »Schone Kulisse, falsche Besetzung.
Einige Gedanken zum Thema >Okologie und Literatur<, in: Imbi Sooman
(Hg.), Vanbok. Festgabe fiir Otto Gschwantler zum 60. Geburtstag, Wien
1990, S.55-95; Cella bietet einen Uberblick, der allerdings mittlerweile
durch die Arbeiten von A.Goodbody: Einfithrung, und Gersdorf/Mayer:
Einleitung, an Aktualitit eingebiisst hat; Jost Hermand: Griine Utopien in
Deutschland. Zur Geschichte des 6kologischen Bewusstseins, Frankfurt/
M. 1991, der in seinem kulturhistorischen Abriss auch — allerdings in eher
oberfldchlicher Weise — auf literarische Texte zu sprechen kommt; Peter
Morris-Keitel/Michael Niedermeier: Okologie und Literatur, New York
2000; die meisten der darin enthaltenen Beitrige vermogen allerdings we-
nig zu {iberzeugen. — Im thematischen Umfeld von Natur/Kultur, das sich
aber schon recht weit von den hier interessierenden spezifisch dkologi-
schen Fragestellungen weg bewegt, wiren noch diverse weitere Texte,
etwa zur Naturlyrik, zu finden. Oder auch der folgende, bereits etwas wei-
ter zuriickliegenden Sammelband: Reinhold Grimm/Jost Hermand: Natur
und Natiirlichkeit. Stationen des Griinen in der deutschen Literatur, Ko-
nigstein/TS. 1981.

Die Gattung »Nature Writing< ist eng an das spezifisch US-amerikanische
Verstdndnis von Wildnis gekniipft, das sich aus der Geschichte der Nation
ergibt. Damit unterscheidet sie sich stark von der deutschsprachigen >Na-
turliteratur¢, wie sie etwa in Teilen der Werke von Adalbert Stifter oder
Peter Rosegger gesehen werden konnte. — Zum Zusammenhang von »Na-
tur/Wildnis< und US-amerikanischer Nation, vgl. Ch. Grewe-Volpp: Natu-
ral Spaces (besonders S. 1-7 und 396-398) sowie Roderick Nash: Wilder-
ness and the American Mind, 3., rev. Aufl. New Haven 1982, hier
besonders das 4. Kapitel (»The American Wilderness«, S.67-83), worin
dargelegt wird, wie die europdischen Siedler von Nordamerika den Man-
gel an einer mit Europa vergleichbaren Geschichte — nach Nash die eigen-
tliche »wilderness condition« der USA (S.73) — mit einer verstarkten Hin-
wendung zur Natur/Wildnis fiir die Definition der eigenen Nation wett-
zumachen suchten.

42 A.Goodbody: Einfiihrung, S. 13.

39

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Augsburger Germanistentag von 1991, in dem er von der Germanistik
fordert, sie miisse sich fiir Umweltbelange und die drohende Pliinderung
der Natur o6ffnen, andernfalls sie ihre Verabschiedung aus der Gesell-
schaft verdiene,* ist seitdem in der germanistischen Literaturwissen-
schaft diesbeziiglich wenig geschehen. Von einer 6kologisch orientierten
Literaturwissenschaft kann im deutschsprachigen Raum (noch) nicht ge-
sprochen werden. Allerdings ist doch auch hier eine positivere Entwick-
lung abzusehen, dies vor allem dank der Tagung Literatur, Kultur, Um-
welt: »Ecocriticism¢ — eine Standortbestimmung,”* die vom 10. bis 12.
Marz 2004 an der Universitdt Miinster stattfand und die auch Anlass war
fiir die Griindung der European Association for the Study of Literature,
Culture and Environment,” die inzwischen ihre Arbeit aufgenommen hat
und mit Konferenzen und Publikationen wichtige Netzwerkarbeit leistet.
Wenn in den néchsten beiden Unterkapiteln die Arbeitsfelder und die
Problembereiche des Ecocriticism detaillierter behandelt werden, so ge-

43  Hartmut B6hme: »Germanistik in der Herausforderung durch den techni-
schen und dkonomischen Wandel, in: Johannes Janota (Hg.), Kultureller
Wandel und die Germanistik in der Bundesrepublik. Vortrige des Augs-
burger Germanistentags 1991, Tiibingen 1993, S.30-33.

44  Eine Auswahl der Beitrdge der Tagung finden sich in Gersdorf/Mayer:
Beitrége.

45 Vgl. die Homepage der Gesellschaft, wo ganz dhnliche Ziele wie diejeni-
gen der ASLE genannt werden, unter http://www.bath.ac.uk/esml/easlce/
index.htm (Stand: 27. Juli 2007). Als weiterer Indikator dafiir, dass das In-
teresse gegeniiber Fragestellungen des Ecocriticism auch in den deutsch-
sprachigen Léndern gegenwirtig wichst, kann die Tatsache genommen
werden, dass in der zweiten, erweiterten Auflage des Metzler Lexikon Li-
teratur- und Kulturtheorie von 2001 — im Gegensatz zur ersten Auflage
von 1998 — ein Eintrag zu »Ecocriticism/Okokritik¢ zu finden ist (Ansgar
Ninning (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansétze —
Personen — Grundbegriffe, 2., iiberarb. und erw. Aufl. Stuttgart 2001, hier
S.128f)). Zudem liegt mittlerweile ein deutschsprachiger Literaturtheorie-
Einfithrungsband vor, der neben den bekannteren Richtungen wie Gender
Studies oder New Historicism auch den Ecocriticism vorstellt (vgl. Hubert
Zapf: »Zwischen Dekonstruktion und Regeneration. Literatur als kulturel-
le Okologie«, in: Hans Vilmar Geppert/Ders.[Hg.], Theorien der Litera-
tur. Grundlagen und Perspektiven, Tiibingen 2003, S.271-290). Aller-
dings fokussiert der Autor darin derart stark auf seinen eigenen, bisher
ausser von ihm selbst noch wenig erprobten Ansatz, dass gefragt werden
muss, ob er damit dem Charakter einer Einfiihrung in das Forschungsge-
biet tatsdchlich gerecht wird (auf Zapfs Ansatz komme ich unten im Kap.
I, 3.3. ausfiihrlicher zuriick).

40

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

schieht dies vornehmlich anhand der ergiebigen angloamerikanische De-
batte. Die einzelnen deutschsprachigen Beitrdge werden aber besonders
genau fokussiert und in die Diskussion mit einbezogen.

2
Arbeitsfelder des Ecocriticism

Grundlegende Priamisse der sich unter der Bezeichnung >Ecocriticism¢
gruppierenden Arbeiten ist einerseits die Annahme, dass die menschliche
Kultur in all thren Ausprégungen stets in einer besonderen Weise an eine
natiirliche Umgebung, an die Umwelt gebunden ist, darauf einwirkt und
davon ebenso beeinflusst wird. Kultur sollte demnach stets auch auf die-
se Verbindung hin befragt werden.*® Andererseits sind die Forscherlnnen
im Bereich Ecocriticism iiberzeugt davon, dass tatsichlich von einer vom
Menschen (mit-)verursachten Umweltkrise*” ausgegangen werden muss,
die nicht nur den Menschen selbst, sondern auch das weitere Leben auf
dem Planeten Erde in seiner Existenz zu gefdhrden droht. Aus dieser
Uberzeugung resultiert der Impetus, mittels des eigenen wissenschaftli-
chen Tuns einen Beitrag zu einer positiven Verinderung und Uberwin-
dung der Umweltkrise leisten zu wollen.*®

Bei den genannten Pramissen handelt es sich um jene, die auch ich an
den Beginn dieser Untersuchung gestellt habe — die jedoch selten einmal
in ihrem bloss hypothetischen Status reflektiert werden, wie ich dies in

46  Vgl. etwa folgendes Zitat von Cheryll Glotfelty: »Ecocriticism takes as its
subject the interconnections between the material world and human cul-
ture, specifically the cultural artifact language and literature« (zitiert nach
Ch. Grewe-Volpp: Natural Spaces, S.25; vgl. auch ebd. S. 85f.). Dies fiihrt
nicht selten auch zu einer Hohergewichtung der Natur gegeniiber den kul-
turellen Erzeugnissen, wie bei Glen A. Love deutlich wird: »[HJuman cul-
ture is inextricably involved with, and ultimately subordinate to, the phy-
sical, natural world« (Glen A. Love: »Et in Arcadia Ego: Pastoral Theory
Meets Ecocriticism«, in: Western American Literature 27 [1992],
S.195-207, hier S. 196).

47 Etwa im Sinne von Gernot Bohme: »Das Umweltproblem ist eine Krise
des gesellschaftlich organisierten Naturverhéltnisses« sowie: »Das Um-
weltproblem ist zutiefst ein Problem des Verhiltnisses des Menschen zu
sich selbst« (G. Bohme: Sujet, S.290).

48 In den Worten von Glotfelty: »If we’re not part of the solution, we’re part
of the problem« (Ch. Glotfelty: Introduction, S.xxi). Buell spricht von der
fiir den Ecocriticism grundlegenden »connection between academic work
and public citizenship and advocacy« (L. Buell: Criticism, S. 7).

M

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

der Einleitung unter Rekurs auf Michel Serres tue. Bis hierher verorte ich
mein eigenes Vorhaben damit ganz im Rahmen des Ecocriticism. Im wei-
teren Verlauf der vorliegenden Bestandesaufnahme werde ich mich aller-
dings immer deutlicher davon abgrenzen. Denn die Frage ist, welche
Schliisse aus diesen Priamissen fiir das eigene wissenschaftliche Arbeiten
gezogen werden. Hier wird sich im Verlaufe dieses Kapitels zeigen, dass
der Ecocriticism Wege einschlédgt, die meines Erachtens diskutabel sind.
Dies hat auch mit einem wissenschaftlichen Selbstverstdndnis zu tun, das
stark an politisch engagierte literaturwissenschaftliche Richtungen, vor-
nehmlich an solche marxistischer, feministischer oder postkolonialer Pro-
venienz erinnert, die im Ecocriticism nicht selten ihre Spuren hinterlas-
sen.” Der Ecocriticism wird denn auch 6fters in eine Reihe mit diesen
Bemiihungen gestellt: es wird betont, dass die Literaturwissenschaft tiber
die vergangenen Jahrzehnte, seit dem Aufbrechen der quasi-monopolisti-
schen Ansidtze der Werkimmanenten Interpretation in den deutschspra-
chigen Lindern,” des New Criticism im angloamerikanischen Raum und
der Explication du Texte in der Romanistik in den 1960er Jahren, zwar
die gesellschaftliche Dimension der Literatur in ihren Fokus riickte, dabei
aber neben »race, class und gender«’' die Kategorie yUmwelt< bzw. >Na-
tur< aussen vor liess und nicht eigens thematisierte.”> Dies deshalb, weil

49  Fiir ein Beispiel eines marxistisch inspirierten Ansatzes im Ecocriticism,
der diesen als »a desire to bring to the study of literature the concerns of
ecopolitics« definiert, siche Gabriel Egan: Green Shakespeare. From Eco-
politics to Ecocriticism, London, New York 2006, hier S.33f.; fiir die »Fu-
sion< von Ecocriticism und Feministischer Literaturwissenschaft, siehe
Patrick D. Murphy: Literature, Nature, and Other. Ecofeminist Critiques,
Albany, N.Y 1995; zum Bereich Ecocriticism/Postkolonialismus, vgl. Eli-
zabeth M. DeLoughrey u.a. (Hg.): Caribbean Literature and the Environ-
ment. Between Nature and Culture, Charlottesville, London 2005.

50 Die so werkimmanent denn auch wieder nicht war, wie etwa anhand von
Emil Staigers Die Kunst der Interpretation nachgewiesen werden konnte,
worin sich Staiger, als prominenter Vertreter der Richtung, in seiner Inter-
pretation eines Morike-Gedichtes stark auf biographische, intertextuelle
und literaturgeschichtliche Erkenntnisse stiitzt (vgl. Emil Staiger: »Die
Kunst der Interpretation«, in: Ders., Die Kunst der Interpretation. Studien
zur deutschen Literaturgeschichte, Ziirich 1955, S.9-33).

51 H.Zapf: Dekonstruktion, S.273 (Hervorhebungen im Original).

52 Vgl beispielsweise den Literaturwissenschaftler Glen A. Love, der in ei-
nem einflussreichen Essay von »our discipline’s limited humanistic visi-
on, our narrowly anthropocentric view of what is consequential in life«
spricht (Glen A. Love: »Revaluing Nature. Toward an Ecological Criti-
cismg, in: Cheryll Glotfelty/Harold Fromm [Hg.], The Ecocriticism Rea-

42

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

einerseits in diesen gesellschaftsbezogenen Ansitzen die Umwelt auf die
Gesellschaft reduziert wurde, und weil andererseits die Darstellung von
Natur immer mit Ideologieverdacht behaftet war.® Ecocriticism kann da-
mit als Versuch verstanden werden, die Natur/Umwelt im Rahmen litera-
turwissenschaftlicher Fragestellungen als Untersuchungskategorie zu eta-
blieren — und dies in der Hoffnung, mittels der Analyse von Naturbildern
oder literarisch gefassten Beziehungen zwischen Mensch und Umwelt
auch auf das gesellschaftlich organisierte Naturverhéltnis und damit auf
gesamtgesellschaftliche Prozesse einzuwirken.>

Die Uberblendung von Literaturwissenschaft und (umwelt-)politi-
schem Engagement kommt im folgenden Zitat von Michael Cohen pro-
grammatisch zum Ausdruck: »[E]cological literary criticism must be en-
gaged. It wants to know but also wants to do.« Er sieht hierbei eine
deutliche Parallele zwischen Ecocriticism und feministischer Literatur-
wissenschaft, wenn er schreibt: »Ecocriticism needs to inform personal
and political actions, in the same way that feminist criticism was able to
do only a few decades ago.«” Diese Verbindungslinie kniipft auch Che-

der. Landmarks in Literary Ecology, Athens, London 1996, S.225-240,
hier S.229). Zur Vernachléssigung der Kategorie Umwelt durch die Lite-
raturtheorien, vgl. L. Buell: Thoreau, 85ff. — Fiir eine kritische Auseinan-
dersetzung mit dem eigenen, marxistisch orientierten Analyseverfahren
aus seinen wissenschaftlichen Anfigen vor dem Hintergrund neuster Er-
kenntnisse aus den Geo- und Biowissenschaften, siche Michel Serres:
»Science and Humanities. The Case of Turner«, in: Substance. A Review
of Theory and Literary Criticism 83: An Ecology of Knowledge. Michel
Serres. Special Issue edited by Sydney Lévy (1997), S.6-21. Serres plé-
diert darin, anhand der Auseinandersetzung mit dem Werk von Joseph M.
W. Turner, iiberzeugend fiir den Dialog zwischen den exakten und den
Humanwissenschaften.

53 Bei P.Barry: Ecocriticism, S.251ff., wird eine Debatte zwischen verschie-
denen Befiirwortern (Jonathan Bate, Karl Kroeber, Terry Gifford) und ei-
nem Gegner (Alan Liu) des Ecocriticism referiert, in welcher genau diese
Frage nach der ideologischen Verfasstheit aller Naturdarstellungen ver-
handelt wird.

54 Oder wie es Scott Slovic im Vorwort zum Reader The Greening of Litera-
ry Scholarship euphorisch formuliert: »Let’s do something new and im-
portant. Let’s make this more than just another academic trend« (Scott
Slovic: »Forewordy, in: Steven Rosendale (Hg.), The Greening of Litera-
ry Scholarship. Literature, Theory, and the Environment, mit einem Vor-
wort von Scott Slovic, Iowa City [Iowa] 2002, S. vii-xi, hier S.x).

55 Beide Zitate in Michael Cohen: »Letter«, in: PMLA 114.5 (Oktober
1999), S.1092-93.

43

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

ryll Glotfelty, wenn sie die Entwicklung des Ecocriticism in Anlehnung
an Elaine Showalters dreistufiges Modell der feministischen Literatur-
wissenschaft skizziert:*

1. Auf der ersten Stufe geht es dabei um die »Wiederentdeckung« der Na-
tur in literarischen Texten bzw. um die Fragen, wie Natur resprisentiert
wird und weshalb Natur oft keine Erwdhnung findet und ausgeklammert
bleibt.”” Die Bemiithungen gehen in die Richtung, Stereotypen der Dar-
stellung aufzudecken und zu hinterfragen: Arkadien, Paradies, Eden,
Wildnis oder Mutter Erde.

2. Die zweite Stufe konzentriert sich auf die Aufwertung von Texten, die
sich mit Naturbildern und Ahnlichem auseinandersetzen — etwa die Na-
turlyrik — und die oftmals nicht oder nur am Rand im literarischen Kanon
beriicksichtigt wurden. Oder dann waren sie zwar in den Kanon einge-
flossen, aber die fiir den Ecocriticism wesentlichen Aspekte nicht (genii-
gend) gewiirdigt worden (dies diirfte aus der Sicht des Ecocriticism fiir
die Texte der RomantikerInnen in Grossbritannien gelten). In erster Linie
handelt es sich hierbei um den Versuch einer literaturwissenschaftlichen
Nobilitierung des in den USA populdren Genres Nature Writing und —
damit verkniipft — um eine Korrektur des Kanons amerikanischer Litera-
tur.® Verbunden ist dies auch mit dem grosseren Interesse an den Autor-

56 Vgl Elaine Showalter: »Introduction: The Feminist Critical Revolutiong,
in: Dies.(Hg.), The New Feminist Criticism. Essays on Women, Litera-
ture, and Theory, New York 1985, S.3-17 bzw. Ch.Glotfelty: Introduc-
tion, S.xxii-xxiv. — Heise erinnert jedoch daran, dass der Ecocriticism —
anders als etwa die feministische Literaturwissenschaft — nicht als der sich
kontinuierlich herausbildende akademische Fliigel einer politischen Be-
wegung gesehen werden kann, da er sich erst lange nach der Entstehung
des umweltpolitischen Engagements ganz unterschiedlicher Art herausbil-
dete (vgl. U.Heise: Guide, S.505f.). — Buell spricht statt von drei Ent-
wicklungsstufen des Ecocriticism von m{irst-wave« and »second-wave< or
revistionist ecocriticism« (L.Buell: Criticism, S.138), wobei hier aller-
dings stark eine Abkehr und Uberwindung von fritheren Tendenzen der
Richtung betont wird, die sich meines Erachtens so nicht verallgemeinern
lasst, wie unten deutlich werden wird, und die eher einem gewissen
Wunschdenken von Buell zugeschrieben werden muss.

57 Was Michel Serres auf einen markanten Nenner bringt: »Unsere Kultur
verabscheut die Welt« (M. Serres: Naturvertrag, S. 14).

58 Dies steht auch im Zusammenhang mit den seit den 1960er Jahren einset-
zenden Bemiihungen der Literaturwissenschaft, die >faktuale« gegentiber
der >fiktionalen« Literatur aufzuwerten.

44

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

Innen der betreffenden Texte, was sich nicht selten in einem regelrechten
Ortskult inklusive >Pilgerfahrten< spiegelt.”

3. Die dritte Stufe schliesslich bezeichnen Glotfelty bzw. Showalter als
Theoriephase. In ihr werden die aus den ersten Stufen sich ergebenden
virulenten Fragestellungen stérker theoretisch unterlegt. Die symbolische
Konstruktion von Natur, Mensch oder Tier gerdt vermehrt in den Blick
und es werden vor allem etablierte Dualismen (wie etwa: Mensch-Natur)
iiberdacht; dies stets vor dem Hintergrund des dkologischen Paradigmas.

Auf dieser dritten Stufe befindet sich der Ecocriticism gegenwiértig nach
der genannten Darstellung noch immer, wobei die Fragestellungen der
Stufen eins und zwei nicht einfach als tiberholt gelten, sondern weiterhin
behandelt und zudem ergénzt bzw. kritisch hinterfragt werden. Auf diese
Weise umreisst der Ecocriticism heute ein sehr breites Forschungsspek-
trum,” wobei es meines Erachtens aber gerade an theoretisch grundierter
Ausrichtung (noch) mangelt.*’ In die Breite geht der Ecocriticism vor al-
lem auf der thematischen Ebene, wo eine deutliche Ausdehnung des Inte-
ressenspektrums festzustellen ist. Dies schldgt sich in diversen Publika-
tionen nieder, die zum Beispiel dafiir einstehen, auch urbane Wildnis,
Auseinandersetzungen mit Grenzen, den Zusammenhang zwischen Um-
weltbedrohung und Minderheitenproblematik, die Verbindungen zwi-

59  Vgl. dazu am Beispiel von Thoreau und seinem >Walden Pond«< den drit-
ten Teil, »Environmental Sainthood«, in: L.Buell: Thoreau (S.309-395).
Buell berichtet allein fiir die spdten 1970er Jahre von einer halben Million
BesucherInnen, die ihre Reise zudem nicht selten explizit als Pilgerfahrt
beschreiben (ebd., S.320).

60 Dies entspricht auch dem Selbstverstindnis der Forschung; vgl. R.Ker-
ridge: Introduction, S.9; Steven Rosendale: »Introduction — Extending
Ecocriticismg, in: Ders. (Hg.), The Greening of Literary Scholarship. Lite-
rature, Theory, and the Environment, mit einem Vorwort von Scott Slo-
vic, lowa City (Iowa) 2002, S.vii-xi, der auf S.xv vom methodologisch-
theoretischen Eklektizismus des Ecocriticism spricht; vgl. weiter Scott
Slovic: »There is no single, dominant world-view guiding ecocritical
practice — no single strategy at work from example to example of ecocriti-
cal writing and teaching« (Scott Slovic: »Ecocriticism: Containing Multi-
tudes, Practising Doctrine«, in: Laurence Coupe [Hg.]: The Green Studies
Reader — From Romanticism to Ecocriticism, mit einem Vorwort von Jo-
nathan Bate, London 2000, S.160-162, hier S.160); Barry bezeichnet in
diesem Zusammenhang den Ecocriticism als »a diverse biosphere«
(P.Barry: Ecocriticism, S.269).

61 Vgl. dazu ausfiihrlich das Kap. I, 3.3. dieser Arbeit.

45

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

schen Ecocriticism und dem Erhabenen, die >Literatur des Ortes<, den
»Umweltrassismus< und anderes mit einzubeziehen,” — oder es wird ge-
fragt, ob Bezeichnungen wie »Natur< oder »Wildnis« iiberhaupt noch sinn-
voll sind in einer Zeit, da sich der ganze Planet von menschlichen Spuren
beeinflusst zeigt.” Einerseits wird die Genre-Bestimmung des Nature
Writing kritisch reflektiert und fiir eine Neukonzeption eingetreten, ande-
rerseits gerdt die Konzentration der Analysen auf dieses Genre insgesamt
in die Kritik und es ertént die Forderung nach einer Ausweitung dkolo-
gisch orientierter Lektiiren auf prinzipiell alle literarische Texte,* wobei

62 Siehe hierzu folgende Publikationen: Richard Kerridge/Neil Sammels
(Hg.): Writing the Environment. Ecocriticism and Literature, London
1998; Michael Bennett/David W. Teague (Hg.): The Nature of Ci-
ties. Ecocriticism and Urban Environments, Tucson 1999, die Ecocriticism
als »the study of the mutually constructing relationship between culture
and environment« verstehen, damit auch stiddtische Umwelten in das Ana-
lysespektrum aufnehmen wollen; Karla Armbruster/Kathleen R. Wallace
(Hg.): Beyond Nature Writing. Expanding the Boundaries of Ecocriticism,
Charlottesville (Virginia) 2001; Steven Rosendale (Hg.): The Greening of
Literary Scholarship. Literature, Theory, and the Environment, mit einem
Vorwort von Scott Slovic, lowa City (Iowa) 2002; Lee Rozelle: Ecosub-
lime. Environmental Awe and Terror from New World to Oddworld, Tus-
caloosa 2006. — Unter »Umweltrassismus< wird die Tatsache verstanden,
dass von den Auswirkungen der Umweltkrise oft besonders drmere Men-
schen und/oder ethnische Minderheiten betroffen sind (im Englischen ist
die Bezeichnung »environmental justice« tiblich).

63 In den Worten von Bill McKibben: »What mattered most to me was the
inference I drew from [...] science: that for the first time human beings
had become so large that they altered everything around us. That we had
ended nature as an independent force, that our appetites and habits and de-
sires could now be read in every cubic meter of air, in every increment on
the thermometer« (Bill McKibben: The End of Nature, durchges.und er-
ganzt. Aufl. London 2003, hier S.xiii im Vorwort).

64 Vgl. dazu programmatisch: »We developed Beyond Nature Writing: Ex-
panding the Boundaries of Ecocriticism to take on the challenge of apply-
ing ecocritical theories and methods to texts that might seem unlikely sub-
jects because they do not foreground the natural world of wilderness«
und: »[...] we believe every literary and cultural text holds implications
for human relationships with nonhuman nature« (Armbruster/Wallace: In-
troduction, S.5 bzw. S.12); St.Rosendale: Introduction, worin dafiir pla-
diert wird, Lektiireperspektiven des Ecocriticism in einen fruchtbaren Dia-
log mit eher anthropozentrischen Sichtweisen von traditionelleren
Lektiiren treten zu lassen. Siehe weiter Ch. Grewe-Volpp: Natural Spaces,
S.401f.; S.Slovic: Ecocriticism, S. 160; sowie L.Buell: Criticism, der sei-

46

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

vereinzelt auch betont wird, dass sich der Ecocriticism in seinem Arbeits-
feld nicht zu stark durch den impliziten politischen Impetus einschrinken
sollte.”® Dies kann aber nicht dariiber hinwegtiuschen, dass sich der Eco-
criticism weiterhin vornehmlich mit jener Literatur beschiftigt, die seiner
umweltpolischen und ethischen Ausrichtung am néchsten steht und in
seinem Umgang damit dann nicht selten analytische Distanz vermissen
l4sst.*® Weiter konzentriert sich der »Ecofeminismg, eine Mischform aus
feministischen und okologisch orientierten Ansétzen, »auf eine Untersu-
chung der geschlechtlichen Codierung der Natur, des hierarchischen
Dualismus und den damit einhergehenden Dominanzverhiltnissen«,”
also auf die Kritik der Dichotomie zwischen Mann/Kultur — Frau/Natur.
Schliesslich ist im Umfeld von universitdren Schreibprogrammen und
Schreibforschung, die im angloamerikanischen Raum viel stirker ausge-
bildet sind als an deutschsprachigen Universititen, unter dem Terminus
yEcocomposition« eine Ankniipfung an den zu Beginn dieses Kapitels

nen eigenen, eher auf Nature Writing konzentrierten Ansatz der Studie
von 1995 ausweitet und unter anderem auch die Imagination der Stadt
mittels der Figur des Flaneurs sowie den sogenannten j>toxic discourse<
(der durch einen Ton der Besorgnis angesichts von Umweltgefahren, die
auf vom Menschen verursachte chemische Modifikationen zuriickgehen,
gekennzeichnet ist) in das Analysespektrum mit einbezieht.

65 Vgl.: »[E]cocriticism, I would argue, becomes reductive when it simply
targets the environmentally incorrect, or when it aims to evaluate texts so-
lely on the basis of their adherence to ecologically sanctioned standards of
behavior« (Robert Kern: »Ecocriticism: What is it Good For?«, in: Micha-
el P. Branch/Scott Slovic [Hg.], The ISLE Reader: Ecocriticism, 1993—
2003, Athens, London 2003, S.258-281, hier S.260).

66 Michael Cohen kritisiert diesen unkritischen Umgang mit Literatur, der
seines Erachtens oftmals vorherrscht, als »praise« statt »criticism« (Mi-
chael P. Cohen: »Blues in the Green: Ecocriticism Under Critique, in:
Environmental History 9/1 [Januar 2004]. Hier zitiert nach: http:/
www.historycooperative.org/journals/eh/9.1/cohen.html; [Stand: 27. Juli
2007)).

67 Ch.Grewe-Volpp: Natural Spaces, S.86. Diese Untersuchung argumen-
tiert selbst vor dem Hintergrund des Ecofeminism und gibt einen Uber-
blick tiber das Forschungsgebiet. Fiir ein Beispiel aus dem englischspra-
chigen Raum siehe: Annette Kolodny: »Unearthing Herstory. An
Introduction«, in: Cheryll Glotfelty/Harold Fromm (Hg.), The Ecocriti-
cism Reader. Landmarks in Literary Ecology, Athens, London 1996,
S.170-181, worin die Autorin der Metapher von »land as woman«
(S.171) kritisch nachgeht und ihre fundamentale Verankerung in einem
breiten Teil der US-amerikanischen Literatur aufzeigt.

47

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

kurz zitierten Ansatz von Rueckert festzuhalten, worin versucht wird,
6kologische Konzepte auf das Lesen, Unterrichten und Schreiben von Li-
teratur anzuwenden.® Versuche, die Literatur in ihrer gesellschaftsspezi-
fischen Funktion mit 6kologischer Begrifflichkeit zu fassen, wie in der
oben angesprochenen Studie von Meeker, sind dagegen sehr selten — was
unter anderem damit zusammenhingt, dass es dem Ecocriticism an einem
gesellschaftstheoretischen Fundament mangelt, wie in den nichsten Un-
terkapiteln aufgezeigt werden soll.

3
Problembereiche und Losungsansatze

Angesichts dieser Breite des Forschungsgebiets fillt es nicht leicht, Ge-
neralisierungen vorzunehmen und den Ecocriticism als literaturwissen-
schaftliche Richtung zu positionieren.” Nichtsdestotrotz ldsst ein Uber-
blick iiber die vorliegenden Studien und Sammelbdnde einen gemein—
samen Nenner erkennen: Alle behandelten Themenbereiche setzen sich
in impliziter oder expliziter Weise mit der Dichotomie zwischen
»Mensch/Kultur< und »Umwelt/Natur<’® auseinander, die in der modernen
westlichen Gesellschaft fest verankert ist. Sie hat sich in zwei Wissen-
schaftskulturen” niedergeschlagen, die in den 1990er Jahren in den soge-

68 Einen Einblick in die hierbei aktuellen Fragestellungen gibt der folgende
Interview-Sammelband: Sidney I. Dobrin/Christopher J. Keller (Hg.):
Writing Environments, New York 2005; siche besonders S.255-288 (das
Interview mit Cheryll Glotfelty sowie die zwei Repliken darauf).

69  Oder in den Worten von Heise: »ecocriticism is not an easy field to sum-
marize« (U. Heise: Guide, S.506).

70 Vgl etwa: »The relationship between nature and culture is the key intel-
lectual problem of the twenty-first century« (Jonathan Bate: »Foreword,
in: Laurence Coupe [Hg.]: The Green Studies Reader — From Romanti-
cism to Ecocriticism, mit einem Vorwort von Jonathan Bate, London
2000, S.xvii).

71 Vgl Charles Percy Snow: Die zwei Kulturen. Literarische und naturwis-
senschaftliche Intelligenz, Stuttgart 1967. Snow vertritt in seiner techni-
koptimistischen Cambridger Rede die Ansicht, dass soziale Probleme der
Moderne nur mit Hilfe wissenschaftlich-technischer Mittel zu 16sen seien;
den Humanwissenschaften schreibt er diesbeziiglich wenig Relevanz zu. —
Wolf Lepenies spricht demgegeniiber, die Soziologie als Mittelposition
setzend, von »drei Kulturen« (vgl. Wolf Lepenies: Die drei Kulturen: So-
ziologie zwischen Literatur und Wissenschaft, Miinchen, Wien 1985).

48

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

nannten >Science Wars< in vehementer Weise debattiert wurden.”? Dabei
konkurrenzieren sich eine naturalistische und eine kulturalische Sicht auf
die Welt. Es kann nun als Ubereinkunft in der Forscherlnnengemeinde
des Ecocriticism betrachtet werden, dass in dieser Dichotomie und ihren
unterschiedlichen Ausprigungen” bzw. vor allem in der hierarchischen
Gewichtung derselben und den daraus resultierenden Gesellschafts- und
Machtverhéltnissen der Ursprung der vom Menschen verursachten Um-
weltkrise steckt. Meist wird fiir diese Dichotomie die Ausdifferenzierung
der neuzeitlichen, wesentlich durch den Rationalismus von René Descar-
tes und den Empirismus von Francis Bacon geprigten Wissenschaften
verantwortlich gemacht.”* Das sich dabei herauskristallisierende natur-
wissenschaftliche Weltbild basiert auf der Grundannahme von Referenz,
geht also von einer beobachterunabhédngigen Natur aus, die realitdtsge-

72 Erinnert sei etwa an den Aufsatz Transgressing the Boundaries: Toward a
Transformative Hermeneutics of Quantum Gravity des amerikanischen
Physikers Alan Sokal, der in der Frithjahresnummer der renommierten
Zeitschrift »Social Text« erscheinen konnte, obwohl es sich um eine Par-
odie auf das Genre »postmoderner Theorietext< handelte (vgl. Social Text
46/47 [1996], S.217-252). Die daraus folgende Debatte hat Sokal zusam-
men mit dem belgischen Physiker Jacques Bricmont aufgenommen und
seine Kritik an einer postmodernen Theorie, die ihr Prestige nicht selten
auf die naturwissenschaftliche Basis ihrer Argumentation zu stiitzen sucht,
obwohl diese Basis nachweislich jegliche Sachkenntnis vermissen lasst,
fortgefiihrt (vgl. Alan D. Sokal/Jacques Bricmont: Impostures Intellectuel-
les, Paris 1997). — Die Debatte ist im vorliegenden Zusammenhang inso-
fern bedeutsam, als darin die Problematik der Repridsentation wie auch
Konzeptionen von Realismus, die fiir den Ecocriticism zentral sind, einge-
hend behandelt werden.

73 Vgl. dazu etwa die Aufstellung tiber verschiedene Ausgestaltungen dieser
Dichotomie bei Val Plumwood, die deren eine Seite als >Herrschaftsstand-
punktc beschreibt und dessen Verbindung zu sexistischen, kolonialisti-
schen, kapitalistischen, rassistischen und naturausbeuterischen Gesichts-
punkten aufzeigt (Val Plumwood: Feminism and the Mastery of Nature,
London, New York 1993, S.43).

74 Dies vor allem wegen der durch sie ermoglichten Industrialisierung. Die
Griinde fiir die skizzierte Dichotomie werden weiter in religiosen Welt-
vorstellungen etwa des Christentums gesehen oder bis auf antike Denk-
muster zurtickgefiihrt (beispielsweise auf Aristoteles mit seiner natura/
techne-Unterscheidung, oder auf den Dualismus von Platon mit seiner
Zweiteilung der Welt in Ideen und Abbilder). Dies soll hier nicht naher in-
teressieren. Wir werden weiter unten sehen, dass damit ein Denken ge-
meint ist, dass Luhmann als »alteuropidisch¢< bezeichnet und durch seinen
theoretischen Ansatz zu tiberwinden gedenkt.

49

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

treu abgebildet, erfasst und derart »gewusst< werden kann. Dadurch, und
weil sie im cartesanischen Denken ausschliesslich mittels Ausdehnung
und Bewegung gekennzeichnet ist und mathematischen Gesetzmassigkei-
ten unterliegt, wird die Natur in Experimenten erforschbar, kann berech-
net und beherrscht” und schliesslich in grossem Rahmen fiir menschliche
Zwecke genutzt werden.”® Auf diese Weise erfihrt die strikte Trennung
von Geist und Materie, von Mensch und Natur, von Subjekt und Objekt,
die sich seit der Antike herauzubilden begann, philosophisch-theoretische
Konsolidierung (Descartes) und wird fortan naturwissenschaftlich-prak-
tisch umgesetzt (Bacon). Und dies, ohne der Frage, wie denn Wissen
iiber das vom Subjekt getrennte Objekt zustande kommen kann, wenn
auf der Grenzziehung bestanden wird, grossere Relevanz beizumessen.
Diese strikte Trennung verhilft der Industrialisierung und damit dem
Grundprinzip der Modernisierung, nach dem Natur durch Kultur ersetzt
werden soll,” zum endgiiltigen Durchbruch — mit Folgen sowohl fiir die
Natur als auch den Menschen, die wir wohl heute erst richtig abzuschét-
zen beginnen.

Allerdings wurde das Erkenntnismodell dieses dualistischen Denkens
und damit die Dichotomie »Mensch/Kultur — Umwelt/Natur< immer wie-
der in Frage gestellt. Es lassen sich dazu alternative Denkweisen bis in
die Antike zuriickverfolgen, die sich jedoch nie als dominierende Sicht-
weise haben durchsetzen konnen.”™ Seit einigen Jahrzehnten mehren sich
aber die kritischen Stimmen, und es wird beispielsweise verstirkt das
einseitig-instrumentelle Naturbild hinterfragt, welches die Natur zu einer
reinen Ansammlung von Objekten mache,” oder darauf verwiesen, dass

75 René Descartes spricht in seinem Discours de la méthode beispielsweise
davon, dass die neueren wissenschaflichen Erkenntnisse die Menschen zu
den »maistres & possesseurs de la Natur« gemacht hitten (René Descar-
tes: »Discours de la méthode«, in: Ders., Ocuvres de Descartes, hg. von
Charles Adam und Paul Tannery. Bd. VI. Paris 1973, hier S.62).

76  Vgl. dazu: Michael Esfeld: Einfithrung in die Naturphilosophie, Darm-
stadt 2002, vor allem die Kap. II und III (»Der philosophische Naturbe-
griff«, S. 11- 17; »Raum, Zeit und Materie«, S. 18-28).

77 Vgl. Go6tz Grossklaus: Natur — Raum: Von der Utopie zur Simulation,
Miinchen 1993, hier S.11. Luhmann erinnert daran, dass die »Landwirt-
schaft [...] mit der Vernichtung von allem, was vorher da wuchs« begann
(N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.42).

78  Siehe dazu: Peter Cornelius Mayer-Tasch (Hg.): Natur denken. Eine Ge-
nealogie der dkologischen Idee. Texte und Kommentare, Bd. I: Von der
Antike bis zur Renaissance, Bd. II: Vom Beginn der Neuzeit bis zur Ge-
genwart, Frankfurt/M. 1991.

79 Nach Michel Serres hat der »wissenschaftliche Wahrheitsvertrag« be-

50

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

es an einer Naturphilosophie fehle, welche die Naturwissenschaft not-
wendig und handlungsanleitend begleiten miisste.”’ Die fundamentalste
Kritik am dualistischen Denken erwidchst den Naturwissenschaften seit
dem frithen 20. Jahrhundert aber aus den eigenen Reihen, kann doch
mittlerweile, gemiss den Forschungsergebnissen der Quantenphysik oder
der Chaostheorie, das Objektverstindnis des naturwissenschaftlichen Pa-
radigmas nicht mehr als sakrosankt angesehen werden. Denn nach diesen
Ergebnissen ist jedes Beobachtete unweigerlich auch durch die beobach-
tende Instanz beeinflusst, ist das Subjekt nicht leichtfertig vom Objekt
trennbar.® Damit wird zumindest in einigen Bereichen der Naturwissen-
schaften die Objektivitit der Beobachtung zu einem theoretischen Prob-
lem,* was aber bis heute zu keinen entscheidenden Verdnderungen im
naturwissenschaftlichen >Mainstreamc fiihrte.”

wirkt, dass Dinge zu Objekten wurden, die aus dem Netz der menschli-
chen Beziehungen zu ihnen herausfielen und so unabhingig und damit er-
forschbar oder auch eroberbar wurden (M. Serres: Naturvertrag, S.79).
Dass dies auch mit der Dominanz des dissozierenden Sehsinnes in Ver-
bindung gebracht werden kann, hat Neil Evernden herausgestellt (Neil
Evernden: The Natural Alien. Humankind and Environment, 2. Aufl. To-
ronto 1993, hier S. 83ff.).

80 Vgl. H.-U.Nennen: Diskurs, S.88. Bezeichnenderweise scheint aber gera-
de die Naturphilosophie hier den Ball an die Moralphilosophie weiterzu-
spielen, indem sie sich selbst im Bereich der theoretischen Philosophie
verortet, die sich flir praktische Handlungsanleitungen nicht zustindig er-
klart (so jedenfalls die Argumentation in: M.Esfeld: Einfithrung, hier
besonders S. 137ff.).

81 Solche Forschungsergebnisse autnehmend, wird heute in den Kulturwis-
senschaften gemeinhin von einem »kulturelle[n] Apriori der Natur« ge-
sprochen (H.Bohme: Kulturgeschichte, S.121). Damit ist gemeint, dass
Natur dem Menschen immer nur im Rahmen seiner kulturell gepréigten
»Wahrnehmung, Kognition und technischen Stilisierung« zugénglich ist
(ebd.).

82  Vgl. dazu: Frank Schweitzer: »Naturwissenschaft und Selbsterkenntnis«,
in: Peter Matussek (Hg.), Goethe und die Verzeitlichung der Natur, Miin-
chen 1998, S.383-398, hier vor allem S.386ff., der ein In-Frage-Stellen
wissenschaftlicher Objektivitdt in den Naturwissenschaften vornehmlich
seit den 1970er Jahren erkennt.

83  Dazu aufschlussreich: Olaf Breidbach: Bilder des Wissens. Zur Kulturge-
schichte der wissenschaftlichen Wahrnehmung, Miinchen 2005. Breid-
bach hat zuerst zu Hegel promoviert, um danach in die Zoologie zu wech-
seln. Gegenwirtig hat er einen Lehrstuhl fiir Geschichte der Naturwissen-
schaften in Jena inne. Er kennt also sowohl die yHumanities< wie auch die
»Sciences< aus der Innenperspektive und dussert sich kritisch gegentiber

51

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Daneben ist das naturwissenschaftliche Paradigma in den vergangenen
drei Dekaden prominent von der poststrukturalistischen Text- und Dis-
kurstheorie kritisiert worden, die, indem sie den Ansatz von Ferdinand de
Saussure® gleichsam radikalisiert, davon ausgeht, dass alles Wissen nur
als Ansammlung von Verweisen im Netz der Sprache oder des Diskurses
gesehen werden kann und damit lediglich diskursintern besteht. Wissen
entsteht nach dieser Auffassung nur im Zusammenspiel von Signifikant
und dem stdndig sich entziehenden Signifikat. Der Referent, die dritte
Komponente der klassischen Zeichendefinition, wird gewissermassen li-
quidiert. Statt also von einer »Spiegelung« der Realitit im beobachtenden
Subjekt auszugehen, wie noch im Paradigma der Naturwissenschaften,
wird die »Beobachterunabhingigkeit« jeglicher (wissenschaftlicher) Er-
kenntnis in Frage gestellt. Damit unterminiert das poststrukturalistische
Denken die als unproblematisch gesetzte Referenz auf die Welt. Auf die-
se Weise wird auch die Natur zu einem blossen Konstrukt,* zu einem
Produkt des Diskurses, und alle Erkenntnis und alles Wissen ist nur in-
nerhalb des Textes bzw. des Diskurses moglich. Oder in den Worten von
Jacques Derrida: »Ein Text-Ausseres gibt es nicht«,*® und von Michel
Foucault: »Wir miissen uns nicht einbilden, dass uns die Welt ein lesba-
res Gesicht zuwendet, welches wir nur zu entziffern haben. Die Welt ist
kein Komplize unserer Erkenntnis.Es gibt keine pradiskursive Vorse-
hung, welche uns die Welt geneigt macht.«®’

der »Autoritdt der Objektivitit(, mit der die Naturwissenschaften nach wie
vor aufzutreten pflegen. Vgl. dazu weiter Florianne Koechlin: Zellgeflii-
ster. Streifziige durch wissenschaftliches Neuland. Basel 2005.

84  Vgl. Ferdinand de Saussure: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissen-
schaft, hg. von Charles Bally und Albert Sechehaye, iibers. von Herman
Lommel, 3. Aufl. Berlin 2001.

85  Siehe hierzu: Johannes Dingler: »Natur als Text: Grundlagen eines post-
strukturalistischen Naturbegriffs«, in: Catrin Gersdorf/Sylvia Mayer
(Hg.), Natur — Kultur — Text. Beitrige zu Okologie und Literaturwissen-
schaft, Heidelberg 2005, S.29-52.

86 Jacques Derrida: Grammatologie, iibersetzt von Hans-Jérg Rheinberger
und Hanns Zischler, Frankfurt/M. 1983, S.274 (Hervorhebung im
Original).

87 Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses. Inauguralvorlesung am
College de France, 2. Dezember 1970, aus dem Franzosischen von Walter
Seitter, mit einem Essay von Ralf Konersmann, 7. Aufl. Frankfurt/M.
1997, hier S.34 (Hervorhebung von mir). — Mit anderem theoretischen
Hintergrund hat Bruno Latour die Konstruktion von jRealitdt« durch die
Naturwissenschaften kritisch hinterfragt und sich hier besonders dem La-
bor als Ort der Produktion angenommen, wo ein Input an Versuchstieren,

52

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

Der Ecocriticism versucht sich gegen beide genannten Seiten hin abzu-
grenzen: einerseits gegen die naturwissenschaftliche Vorstellung einer
Welt der Objekte ausserhalb, die dem Wissen und Handeln des Subjekts
Mensch zur freien und unproblematischen Verfiigung steht; andererseits
gegen die poststrukturalistische Vorstellung einer Natur, die nur sozial
oder linguistisch konstruiert ist und den Menschen derart auch zu wenig
verpflichtet. Der Ecocritiscim positioniert sich also gleichsam dazwi-
schen, in einem »third space«,* und setzt den >zwei bzw. drei Kulturenc
ein »Denken in Zusammenhiingen<® entgegen. Dabei ergeben sich jedoch
verschiedene Probleme und Ungereimtheiten, wie in den folgenden drei
Unterkapiteln ndher ausgefithrt werden soll. Denn auf der einen Seite
weist der Ecocriticism in seinen verschiedenen Spielarten das Subjekt-
Objekt-Denken der Naturwissenschaften und damit die Mensch/Umwelt-
bzw. Kultur/Natur-Dichotomie scharf zuriick, was besonders markant in
der sogenannten Deep Ecology” zum Ausdruck kommt. Auf der anderen
Seite geht der Ecocriticism aber meist von einer >realistischen< Weltsicht
aus, die im Prinzip mit dem naturwissenschaftlichen Paradigma gar nicht

Chemikalien und Apparaturen in das Labor hineinfliesst, um als Output
»Aussagen liber die Natur< — oder mit Latour eben als Realitétskonstruk-
tionen — das Labor wieder zu verlassen. Die ganze Laborkonstellation mit
den Umstinden und den Prozessen, die diese wissenschaftlichen Aussa-
gen erst zu generieren ermdglichen, wird im Endeffekt ausgeblendet, so-
bald diese Aussagen auf Anerkennung stossen und als Tatsachen akzep-
tiert werden (vgl. dazu Bruno Latour/Steve Woolgar: Laboratory Life.
The Construction of Scientific Facts, Princeton 1986, hier besonders
S.240).

88  Siehe Homi K. Bhabha: Die Verortung der Kultur, mit einem Vorwort
von Elisabeth Bronfen, Tiibingen 2000; Bhabha fiihrte diesen Begriff des
»dritten Raumes«< im Rahmen seiner Analysen der von Postkolonialismus
und Multikulturalitit geprigten Kultur der Moderne ein.

89  Andreas Metzner spricht beispielsweise vom »Denken des sozio-6kologi-
schen Zusammenhangs« (Andreas Metzner: Probleme sozio-okologischer
Systemtheorie — Natur und Gesellschaft in der Soziologie Luhmanns,
Opladen 1993, hier S. 169).

90 »Deep Ecology« ist eine 1972 vom norwegischen Philosophen Arne Neess
gegriindete Umweltphilosophie und -bewegung. Sie sucht die anthropo-
zentrische Attitiide des Menschen gegeniiber seiner Umwelt durch eine
6kozentrische Sichtweise zu ersetzen. Viele Forscherlnnen des Ecocriti-
cism fiihlen sich dieser Position verbunden. Als Standardwerk gilt: Bill
Devall/George Sessions: Deep Ecology: Living as if Nature Mattered, Salt
Lake City 1985. Einen aktuelleren Einblick gewihrt: George Sessions
(Hg.), Deep Ecology for the Twenty-First Century, Boston (Mass.) 1995.

53

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

so unkompatibel erscheint. Der Poststrukturalismus wiederum ist aus
Sicht des Ecocriticism zwar insofern attraktiv, als er am naturwissen-
schaftlichen Denken Kritik tibt und auf die Beobachterabhéngigkeit allen
Wissens aufmerksam macht.”’ Er reduziert aber Natur gewissermassen
auf Text bzw. Diskurs und damit auf ein »>kulturelles Produkt<, was fiir
den Ecocriticism, der von einer real gegebenen Natur ausgeht und sich
ihr gegeniiber (mit-)verantwortlich fiihlt, nicht als akzeptabel gelten
kann. Um es mit Kate Soper pointiert zu sagen: »lIt isn’t the language
which has a hole in its ozone layer.«’* Dies erschwert den Anschluss des
Ecocriticism an poststruktrualistische Theoriebildung nicht unwesent-
lich.”

Die Herausforderung des Ecocriticism ist es demnach, einen Theorie-
Rahmen auszuspannen, der Mensch und Umwelt bzw. Kultur und Natur
aufeinander zu beziehen vermag, ohne dem naturwissenschaftlichen oder
dem poststrukturalistischen Paradigma verhaftet zu bleiben — aber auch
ohne deren wesentlichen Erkenntnisse iiber Bord zu werfen. Gefragt ist
also ein gleichsam »schielender Blick«,” der erlaubt, die Natur/Umwelt
in ihrer Eigenstiandigkeit als physikalisch-chemisch-biologischer Zusam-
menhang wie auch in ihrer Konstruiertheit in der gesellschaftlichen
Wahrnehmung zu erfassen. Ein solcher Theorie-Rahmen wiirde es erst

91 Fir eines der ganz wenigen Beispiele, die Ecocriticism mit poststruktura-
lischem Denken zu verbinden suchen und die Umwelt »as a discursive
construction, something whose »>reality« derives from the ways we write,
speak, and think about it« definiert, siche: David Mazel: American Litera-
ry Environmentalism, Athens 2000, hier S. xii.

92 Kate Soper: What is Nature? Culture, Politics and the Non-Human, Ox-
ford 1995, S.151.

93  Daher die vielen kritischen Gegenstimmen, die sich klar gegen eine Re-
duktion der Natur auf ein >kulturelles Produkt« stellen (vgl. etwa Laurence
Coupe: »General Introduction«, in: Ders.[Hg.], The Green Studies Rea-
der — From Romanticism to Ecocriticism, mit einem Vorwort von Jona-
than Bate, London 2000, S.1-8, hier besonders S.2f., oder Dana Phillips:
The Truth of Ecology. Nature, Culture, and Literature in America, Oxford
2003, S.xf.), auf die Metaphorizitit einer solchen Rede verweisen (vgl.
beispielsweise P.Barry: Ecocriticism, S.255) oder gar festhalten: »any-
thing cultural must be understood as part of a natural ecosystem« (Karl
Kroeber, zitiert in: R. Kern: Ecocriticism, Endnote 1, S.278).

94  Den Begriff hat Sigrid Weigel fiir das »weibliche Schreiben« gepragt (vgl.
Siegrid Weigel: »Der schielende Blick. Thesen zur Geschichte weiblicher
Schreibpraxis«, in: Dies., Die verborgene Frau. Sechs Beitrdge zu einer
feministischen Literaturwissenschaft, Berlin, Hamburg 1988, S.83-137,
vor allem S. 104f.).

54

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

moglich machen, beide Seiten der Dichotomie von Mensch/Kultur bzw.
Umwelt/Natur zu integrieren. Der Ecocriticism beruft sich nun vornehm-
lich auf das okologische Paradigma und sieht darin den potentiell geeig-
netsten Kandidaten fiir einen solchen Theorie-Rahmen. Im Folgenden
soll gezeigt werden, dass die Integration der beiden Pole der Dichotomie
dem Ecocriticism aber deshalb nicht gelingt, weil er erstens in unreflek-
tierter Weise auf tiberholte Ausprigungen des 6kologischen Denkens zu-
rickgreift; weil er zweitens an einem Realismus-Begriff festhalt, der das
Subjekt-Objekt-Denken nicht zu {iberwinden vermag; und weil er sich
drittens tiber diesen Realismus-Begriff den Zugang zu den Erkenntnissen
der poststrukturalen Literatur- und Kulturtheorie verbaut und sich damit
auch in literaturtheoretischer Hinsicht nicht auf der Hohe der Zeit zeigt.

3.1
Der Rekurs auf das okologische Paradigma -
ein problematischer Losungsansatz

Der Ecocriticism erachtet den Rekurs auf das 6kologische Paradigma als
die aussichtsreichste Moglichkeit, die als unakzeptabel beurteilte Dicho-
tomie von Mensch/Umwelt bzw. Kultur/Natur mit ihren Folgelasten fiir
die Natur und letztlich auch fiir den Menschen zu tiberwinden. Dabei er-
geben sich aber eine ganze Reihe von Problemen. So ist etwa kritisch
festzuhalten, dass in der wissenschaftlichen Okologie gegenwiirtig sehr
unterschiedliche Konzepte und Begrifflichkeiten diskutiert werden und
von klaren Fachgrenzen nicht ausgegangen werden kann, was eine An-
lehnung an die »Okologie« schwierig machen diirfte.”” Daneben wird der
Begriff »Okologie« alltagssprachlich-unscharf oft in einem sehr allgemei-
nen Verstindnis verwendet, um die Beziehung eines jeden Organismus
zu seiner Umgebung zu bezeichnen. Ein solches Alltagsverstandnis fin-
det sich denn auch in nicht wenigen Untersuchungen des Ecocriticism,
wie noch zu zeigen sein wird. Schliesslich ist die Uberlagerung der wis-
senschaftlichen Okologie-Diskussion mit einem politischen Okologie-
Begriff zu nennen, der sich in den 1970er Jahren des 20. Jahrhunderts
herausbildete, zur Zeit also, da die Wissenschaft Okologie selbst zu
Hochkonjunktur gelangte. Die Politisierung von Okologie-Konzepten ist
dabei untrennbar verkniipft mit einem popularisierten, harmonistischen
und stark vereinfachten Verstindnis von Okologie, an dem die Wissen-
schaft selbst ihren Anteil hat. Diesem Versténdnis schliesst sich der Eco-

95  Vgl. hierzu und zum Folgenden Robert Mclntosh: The Background of
Ecology — Concept and Theory, Cambridge 1985, S. 16 und passim.

55

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

criticism meist unkritisch an, was im Folgenden nachgezeichnet werden
soll.

3. 1.1
Die Okologie im Spannungsfeld
von Naturwissenschaft und Naturgeschichte

Wer sich heute einen Uberblick iiber die Wissenschaft Okologie, die
»Lehre vom Haushalt der Natur<,” verschaffen will, sieht sich mit unzih-
ligen Bezeichnungen, Teildisziplinen und Forschungsansétzen konfron-
tiert. Der Doyen der angloamerikanischen Okologie, Robert P. McIntosh,
bringt es in seinem Standardwerk The Background of Ecology auf den
Punkt: »[I]t is not easy to find consensus among ecologists about esta-
blished theories, their basic postulates, sources or even their names and
pseudonymes«.”” Einig sind sich die Forscherlnnen lediglich in Hinsicht
auf die Namensschopfung: Sie wird dem Biologen und Zoologen Ernst
Haeckel zugeschrieben, der die Bezeichnung >Okologie« 1866 erstmals
wie folgt einfiihrte, um sich damit von der Morphologie und der »inneren
Physiologie« abzugrenzen:

»Unter Oecologie verstehen wir die gesammte Wissenschaft von den Beziehun-
gen der Organismen zur umgebenden Aussenwelt, wohin wir im weiteren Sinne
alle Existenz-Bedingungen rechnen konnen. Diese sind theils organischer,
theils anorganischer Natur. [...] Als organische Existenz-Bedingungen betrach-
ten wir die simmtlichen Verhiltnisse des Organismus zu allen iibrigen Organis-
men, mit denen er in Beriihrung kommt.«’®

96  Vgl. griechisch: »Oikos« = Haus, >Logos< = Wort, Rede, Vernunft, Lehre.

97 R.Mclntosh: Background, S.257. — Vgl. auch: »Ecology is such a hetero-
geneous science that arguments about methods, approaches, and defini-
tions of central terms are nearly impossible to avoid« (Sharon Kingsland:
»Defining Ecology as a Science«, in: James H. Brown/Leslie Allan Real
[Hg.], Foundations of Ecology. Classic Papers with Commentaries, Chica-
go 1991, S.1-13, hier S. 12).

98  Zitiert nach Wolfgang Nentwig u.a.: Okologie, Miinchen 2004, S.I.
Haeckels Beitrag an die Okologie scheint sich allerdings auf die Namen-
gebung beschrinkt zu haben: »Haeckel provided a name but little substan-
ce for the new science« (R. McIntosh: Background, S.23). Und Peter John
Bowler hilt fest: »Haeckel’s holistic philosophy would inspire a later ge-
neration of environmentalists, but he had been trained as a morphologist
and sought other ways of displaying the unity of Nature« (Peter J. Bowler:
The Norton History of Environmental Science, New York 1993, S.338).

56

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

Wissenschaftshistorisch kann die Herausbildung der Okologie als Ver-
such gewertet werden, im Rahmen der sich im 19. Jahrhundert immer
stirker spezialisierenden Naturwissenschaften fiir eine umfassende Sicht
auf Zusammenhidnge statt auf isolierte natiirliche Phanomene einzutre-
ten.” Der obigen Definition von Haeckel lisst sich aber bereits entneh-
men, dass sich diese Unternehmung vor verschiedene Probleme gestellt
sehen musste, die bis heute virulent geblieben sind. Auf der einen Seite
ist zu Fragen, auf welche Untersuchungseinheiten die Okologie als »stark
integrierende Wissenschaft mit vielen Ubergangszonen zu benachbarten
[...] Fachgebieten«'® im einzelnen abzielt, wenn von Organismen, orga-
nischer und anorganischer Natur sowie von Beziehungen gesprochen
wird (1). Auf der anderen Seite ergibt sich daraus die Folgefrage, mit
Hilfe welcher Methoden und Untersuchungsansitzen gearbeitet werden
soll (2).

1. Bald nach Haeckel hat sich die primir biologisch verstandene Okolo-
gie aufgeteilt in einen Zweig, der sich mit den Individuen einer Art be-
schiftigt (Autokologie), und einen anderen Zweig, der sich mit der Ar-
tengemeinschaft befasst (Syndkologie).'”" Letzterer wurde im Verlaufe
der Entwicklung der Wissenschaft weiter unterteilt in Populationsékolo-
gie sowie Gemeinschafts- oder Okosystemékologie. In jiingerer Zeit ist
mit der Herausbildung der physio-geographischen Okologie eine Ebene
oberhalb der Okosysteme hinzugekommen, die Landschaftsokologie. Seit
den 1970er Jahren ldsst sich schliesslich eine Anndherung an die Sozial-
wissenschaften feststellen, die zur Etablierung der humanwissenschaftli-
chen Okologie fiihrte. Das Untersuchungsspektrum dieser Subdisziplinen
reicht damit vom Einzelorganismus tiber Populationen, Gemeinschaften,
Landschaften, bis zum »Okosystem der Stadt«'® und schliesslich dem
»Raumschiff Erde«,'” ist damit nachgerade gewaltig. Dies wird noch
deutlicher, wenn eine aktuellere Definition beigezogen wird, nach der die
Okologie »Interaktionen zwischen Organismen (Individuen, Populatio-

99  Vgl. D.Phillips: Truth, S.60. Sie ldsst sich auch als ein Protest gegentiber
dem modernen Spezialistinnentum lesen, das die bis Johann Wolfgang
Goethe und Alexander von Humboldt noch giiltige Figur des »Universal-
gelehrten< mit ihrer holistischen Sicht auf die Welt zu verabschieden
drohte.

100 W.Nentwig: Okologie, S.2.

101 Siehe hierzu ebd., S. 1 sowie Antonio Valsangiacomo: Die Natur der Oko-
logie. Anspruch und Grenzen 6kologischer Wissenschaften, Ziirich 1998.

102 F.Klstzli: Okosysteme, S.394; vgl. auch A. Valsangiacomo: Natur, S.119.

103 W.Nentwig: Okologie, S.393 (vgl. auch das ganze Kap. 7, S.393-431).

57

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

nen, Lebensgemeinschaften) in ihrer abiotischen und biotischen Umwelt
und mit Beziechungen im Energie-, Stoff- und Informationsfluss«'* zu
beriicksichtigen habe. Es wird hier ersichtlich, dass von einem einfachen
und unproblematischen Rekurs auf >die Okologie« nicht die Rede sein
kann, was bei der folgenden Betrachtung der Methoden und Untersu-

chungsansitzen noch klarer werden diirfte.

2. Grundsitzlich lassen sich ein holistischer (top-down) von einem re-
duktionistischen (bottom-up) Ansatz unterscheiden. Ersterer geht von
tibergreifenden Systemkomplexen aus und beschriankt sich in der Unter-
suchung auf die wesentlichen Zusammenhénge, da sich die unendliche
Fiille von Wechselwirkungen einer vollstindigen Analyse notwendig ent-
ziehen muss. Der reduktionistische Ansatz dagegen fokussiert auf kon-
krete Individuen oder Populationen und versucht, diese in detaillierter
Weise zu erfassen. Beide Ansétze sind mit spezifischen Problemen ver-
bunden: »Das Problem des holistischen Ansatzes besteht darin, dass
solch eine Analyse tiber Allgemeinplitze nicht hinaus geht, wiahrend das
Problem des reduktionistischen Ansatzes darin besteht, dass vor lauter
Detailaspekten eine zusammenfassende Sicht der Dinge verloren
geht.«'” Die beiden Ansitze bieten damit zwei unterschiedliche Perspek-
tiven auf natiirliche Phdnomene und sind als »zwei Seiten derselben
Medaille«'* zu verstehen. Diese unterschiedlichen Methoden der aktuel-
len Okologie'”” liegen in ihrer Entstehungsgeschichte begriindet.'®® Vor
der Herausbildung der modernen Naturwissenschaften waren in der Epo-
che der Aufkldrung verschiedene Zugénge zur Natur verbreitet, die unter
die allgemeine Bezeichnung >Naturgeschichte« gefasst wurden und die
man grob in drei typische Herangehensweisen unterteilen kann. 1) Der
beobachtende Zugang war bestrebt, Naturgegenstinde (Mineralien,
Pflanzen, Tiere) zu entdecken, zu beschreiben und zu klassifizieren. Als
paradigmatisches Bild kann hier der Feldforscher mit der Botanisiertrom-
mel gelten. 2) Der experimentelle Zugang, fiir den der Laborforscher
steht, untersuchte Naturphdnomene isoliert im Labor. Hier ging es in ers-
ter Linie um die Herausarbeitung von Gesetzmissigkeiten, die dem Um-

104 Ebd., S.1.

105 Ebd., S.4. — Dies erinnert an die Situation der heutigen Medizin, die einer-
seits von Generalisten, andererseits von Spezialisten geprégt ist.

106 W.Nentwig: Okologie, S.4.

107 Ich verstehe unter »Okologie< im Folgenden jeweils das Gesamt der ganz
unterschiedlichen Typen von Okologien, die oben herausgearbeitet wur-
den, oder in anderen Worten: das 6kologische Paradigma.

108 Vgl. hierzu A. Valsangiacomo: Natur, S. 53ff.

58

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

gang mit und der Nutzung von Natur dienlich sein sollten. 3) Der philo-
sophische Zugang in der Tradition der Naturphilosophie seit der Antike
schliesslich setzte darauf, den ganzheitlichen Zusammenhang der Natur
zu deuten und ihr »inneres Wesen< zu erkennen. Den {ibergreifenden Be-
griindungszusammenhang fiir alle drei Ansétze, die nicht selten kombi-
niert wurden, lieferte die christliche Schopfungslehre, vor deren Hinter-
grund der Haushalt der Natur sich als wohlgeordnetes, harmonisches,
gottgegebenes Gefiige prisentierte.

Fiir einen fundamentalen Wandel im Laufe der Wissenschaftsentwick-
lung sorgte im 19. Jahrhundert einerseits die Ausbreitung der Idee der
Geschichtlichkeit im Zuge der Erkenntnisse von Charles Darwin'” — vor
Darwin war die Zeit als zu vernachlédssigende Grosse betrachtet wor-
den —, andererseits die Ablosung von der extern begriindeten christlichen
Schopfungslehre.'’ Die weitere Entwicklung der Naturwissenschaften
hat schliesslich zu einer deutlichen Favorisierung von experimentell-beo-
bachtenden Ansétzen und ihrem Streben nach einem >Eingreif- und Herr-
schafts-Wissen« gefiihrt.!"" Das naturphilosophische Denken, dessen Inte-
resse eher im Bereich des »Orientierungswissens« liegt, ist demgegeniiber
stark in den Hintergrund getreten.

109 Die Arbeiten von Charles Darwins waren deshalb so revolutionir, weil
erst durch sie das Prinzip der Unverdnderlichkeit der Arten, auf welches
noch Carl von Linné gebaut hatte und das mit Jean Baptiste Lamarck zu-
nehmend briichig geworden war, endgiiltig verabschiedet und seine Aus-
arbeitung der Evolutionstheorie auch den Menschen nicht untangiert
liess. Damit — und auch iiber die Arbeiten von Haeckel, der sich stark auf
Darwin abstiitzte — relativierte sich das menschliche Dasein in der Zeit in-
sofern, als nun nicht mehr vom Menschen als Zielpunkt einer naturge-
schichtlichen Entwicklung ausgegangen werden konnte (vgl. dazu H.-
U.Nennen: Diskurs und: William Howarth: »Some Principles of Ecocriti-
cismg, in: Cheryll Glotfelty/Harold Fromm [Hg.], The Ecocriticism Rea-
der. Landmarks in Literary Ecology, Athens, London 1996, S.69-91, hier
vor allem S. 69-76).

110 Vgl. dazu Wolf Lepenies: »Historisierung der Natur und Entmoralisierung
der Wissenschaften seit dem 18. Jahrhundert«, in: Ders., Gefihrliche
Wahlverwandtschaften. Essays zur Wissenschaftsgeschichte, Stuttgart
1989, S.7-38.

111 Vgl.: »Es ist unbestritten, dass die scientistische [= experimentell-exakte,
S.H.] Naturwissenschaft am meisten Prestige geniesst und einen Grossteil
der Forschungsgelder erhilt. Noch immer gelten ihre Wissenschaftsideale
als Vorbild« (A. Valsangiacomo: Natur, S.275).

59

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Auch die Okologie ist von dieser Hohergewichtung scientistischer Natur-
wissenschaft nicht unberiihrt geblieben und wendet sich in jlingerer Zeit
vermehrt deren Forschungsmethoden zu.''? Dies fiihrt insofern zu
Schwierigkeiten, als in der Okologie, die im Gegensatz zu anderen Na-
turwissenschaften nicht in gleichem Masse auf Gesetze bauen kann,'”
vor allem zu Beginn ihrer Herausbildung die holistische Sicht dominant
war. Sie trat fiir eine umfassende Sicht auf Zusammenhénge ein, die sich
von experimentell-exakter Forschung mit ihrer klar definierten Subjekt-
Objekt-Perspektive und ihrem Arbeitsort Labor, der gleichsam quer steht
zur Forschung in freier Natur,"'* zu distanzieren suchte. Und sie sah sich
als »subversive Wissenschaft«,' die durch ihren sehr ausgepriigten inter-
disziplindren Ansatz''® traditionelle Fachgrenzen der Naturwissenschaf-

112 Nach Valsangiacomo wird die Okologie heute zunehmend durch Wissen-
schaftsideale geprigt, »die eindeutig aus dem Bereich der experimentell-
exakten Laborwissenschaften stammen: Reproduzierbarkeit, Mathemati-
sierbarkeit und Prognostizierbarkeit« (ebd., S.217).

113 Vgl. W.Nentwig: Okologie, S.3ff. Diese Einfithrung in die Okologie hilt
fest, dass es in der Okologie »keine strikten Gesetze« gibt und lediglich
mit Regeln gearbeitet wird, die aber nicht »den Status eines Gesetzes«
haben.

114 Vgl. dazu: »The laboratory tends to cancel out the very factors that we
think of as ecological« (D. Phillips: Truth, S.78).

115 Paul B. Sears zitiert in R. McIntosh: Background, S. 1. McIntosh kommen-
tiert: »Sear’s point was that the view of nature derived from ecological
studies called into question some of the cultural and economic premises
widely accepted by Western societies.« Vgl. auch: Neil Evernden:
»Beyond Ecology. Self, Place, and the Pathetic Fallacy«, in: Cheryll Glot-
felty/Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader. Landmarks in Li-
terary Ecology, Athens, London 1996, S.92-104, hier S.93, der von »sub-
versiver Wissenschaftc spricht und damit meint, dass die Okologie durch
die Absage an eine klare Subjekt-Objekt-Relation die Naturwissenschaf-
ten unterminiere. — Klaus Eder sicht die Okologie aus soziologischer Per-
spektive als die »per definitionem strittige Wissenschaft« (Klaus Eder:
»Die Natur: ein neues Identitidtssymbol der Moderne? Zur Bedeutung kul-
tureller Traditionen fiir den gesellschaftlichen Umgang mit der Natur, in:
Andre Gingrich/Elke Mader (Hg.), Metamorphosen der Natur. Sozialan-
thropologische Untersuchungen zum Verhéltnis von Weltbild und natirli-
cher Umwelt, Wien 2002, S.31-68, hier S.35).

116 Hans Magnus Enzensberger sicht schon 1973 in einem von ihm konsul-
tierten Okologie-Handbuch Erkenntnisse und Aussagen folgender
(Teil-)Wissenschaften implizit oder explizit verarbeitet: »Statistik, Sys-
temtheorie, Kybernetik, Theorie der Spiele und der Prognosen; Thermo-
dynamik, Nuklearphysik, Biochemie, Biologie, Ozeanographie, Mineralo-

60

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

ten unterwandert und um eine andere Sicht auf die Natur besorgt ist. Dies
wiederum muss den eher experimentell-exakt orientierten Forscherlnnen
als zuwenig wissenschaftlich erscheinen,''” was auch einen Dialog er-
schwert und die Herausbildung ganz unterschiedlicher >6kologischer
Denkstile« befordert. Die Okologie oszilliert heute damit gewissermassen
zwischen holistischen Naturvorstellungen in der Tradition der Naturphi-
losophie und dem Wissenschaftsideal der exakten Naturwissenschaften.
Zudem fliessen nicht selten auch Uberlegungen aus der Asthetik, der Mo-
ral oder der Okonomie in ihr Arbeiten ein.'"® Damit erweist sie sich

»als extrem heterogene Disziplin, der es nicht gelang, all ihre Vertreter und
Vertreterinnen in einigermassen homogenen Naturvorstellungen zu sozialisie-
ren und — in beiderlei Sinn — zu disziplinieren. Erstaunlicherweise sind diese
unterschiedlichen Denkstile, diese Verschiedenheit auf metatheoretischer Ebe-
ne, den Okologlnnen wenig bewusst.«'"’

Dies lasst sich am Beispiel des Begriffs >Okosystem« darlegen. Inn- und
ausserhalb der Okologie kann heute ein »inflationdrer Gebrauch«'” die-
ses Begriffs beobachtet werden — nicht zuletzt auch in den Arbeiten des
Ecocriticism. Und dies trotz der grossen Schwierigkeiten, die mit seiner
Verwendung einhergehen: »One primary obstacle to understanding the
ecosystem literature is that the key term, ecosystem, has multiple mea-
nings and uses. Ecosystem can be used to refer to an object of scientific
study, to theories of the nature of such objects, or to a methodology for

gie, Meterologie, Genetik; Physiologie, Medizin, Epidemologie, Toxiko-
logie; Agrikulturwissenschaften, Urbanistik, Demographie; Technologien
aller Art; Gesellschaftstheorie, Soziologie und Okonomie« (Hans Magnus
Enzensberger: »Zur Kritik der politischen Okologie«, in: Kursbuch 33
[1973], S.1-42, hier S.2).

117 Vgl.: »Many ecologist regarded their science as an extension of traditional
natural history, which emphasized study of whole organisms in the field,
in contrast to the emphasis on laboratory studies, which developed in
19th-century biology. Some of the newer breed of ecologist deplore the
continuing blend of natural history in current ecology, which they belive
makes it unnecessarily complex and necessarily unscientific« (R. Mclnto-
sh: Background, S.4).

118 Vgl. dazu R. MclIntosh: Background, S. 1.

119 A.Valsangiacomo: Natur, S.210f.

120 Ebd., S.119.

61

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

doing science.«'*' Dies muss bedacht werden, wenn im Folgenden das
»Objekt« Okosystem und seine Genese beleuchtet wird.

3.1.2

Das Okosystem: harmonisches Ganzes

oder dynamisch-briichiger Komplex?
Zu Beginn ihrer Herausbildung als Wissenschaft wurden in der Okologie
Begriffe wie Mikrokosmos oder Organismus'* fiir das verwendet, was
heute allgemein als »Objekt< Okosystem bezeichnet wiirde, also »ein
funktionelles Wirkungsgefiige [einer] Lebensgemeinschaft [...] mit ihrem
Lebensraum«.'? Dabei wurde mit Metaphern und Analogien gearbeitet'**
und auf Vorstellungen von Harmonie und Stabilitédt gebaut. Dies ldsst
sich am Beispiel von Peter A. Forbes’ Artikel The Lake as a Microcosm
von 1887 festmachen. Forbes definiert darin den See als »a micorcosm
within which all the elemental forms are at work and the play of life goes
on in full, but on so small a scale as to bring it easily within the mental
grasp.« Einerseits fillt hier die Theater-Metapher auf, andererseits wird
ein Gleichgewicht beschworen, das typisch ist fiir frithe Arbeiten der
Okologie, wenn es weiter heisst:

»[O]ut of these hard conditions, an order has been evolved which is the best
conceivable without a total change in the conditions themselves; an equilibrium
has been reached and is steadily maintained that actually accomplishes for all
the parties involved the greatest good which the circumstances will at all
permit.«'?

121 Kevin de Laplante: »Is Ecosystem Management a Postmodern Science?«,
in: Kim Cuddington/Beatrix E. Beisner (Hg.), Ecological Paradigms Lost.
Routes of Theory Change, Amsterdam 2005, S.397-416, hier S.398 (Her-
vorhebungen im Original).

122 Die Organismus-Metapher ist 1974 von James Lovelock und Lynn Mar-
gulis in ihrer »Gaia-Hypothese<, worin der Planet Erde als Ganzes als
»Superorganismus¢< verstanden wird, wieder aktualisiert worden (sieche
hierzu den umfassenden neueren Text: James Lovelock: Das Gaia-Prinzip.
Die Biographie unseres Planeten, aus dem Engl. tibertr. von Peter Gillho-
fer und Barbara Miiller, Ziirich, Miinchen 1991).

123 Gerd Weigmann: »Okologie«, in: Udo Ernst Simonis (Hg.), Oko-Lexikon,
Miinchen 2003, S. 147-148, hier S. 147.

124 Vgl. zur metaphorischen Rede der Wissenschaft Okologie: D.Phillips:
Truth, Kap. II: »Ecology Then and Now« (S.42-82), sowie W.Howarth:
Principles, S.75.

125 Beide Zitate aus Peter A. Forbes: »The Lake as a Microcosme, zitiert

62

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

Diese Vorstellungen von Stabilitit, in der noch die gottliche Ordnung der
Naturgeschichte nachklingt, pragen bis in die 1970er Jahre auch die Ver-
wendung des Begriffs »Okosystem¢, der 1935 von Arthur Georg Tansley
in die wissenschaftliche Diskussion eingefiihrt worden war — und sie wir-
ken auch heute noch nach. So erinnert Antonio Valsangiacomo daran,
dass die Holismus-Idee gerade auch in der seit den 1960er Jahren heraus-
gebildeten und stark geférderten scientistischen Okosystemforschung,
die von der Kybernetik und allgemeinen Systemtheorie beeinflusst ist
und sich auf Experimente und Laborversuche abstiitzt, weiterlebt.'”® Erst
in jiingeren Jahren sind die Vorstellungen von Gleichgewichten und Sta-
bilitit, die Okosysteme angeblich auszeichnen, vehementer hinterfragt
worden. So hilt der Vegetationskundler und Begriinder der zentraleuro-
piischen Okosystemforschung, Heinz Ellenberg, fest: Das »&kologische
Gleichgewicht«

»ist so kompliziert und so dynamisch, dass man bisher noch bei keinem einzi-
gen in der Natur gegebenen Okosystem in der Lage ist, es exakt nachzuweisen,
experimentell in den Griff zu bekommen oder gar vorauszuberechnen. Der
Mangel an Wissen wird gerade auf diesem Gebiet gern durch Zitieren von »Ge-
setzmissigkeiten< ausgeglichen, die wie Axiome behandelt werden.«'?’

Es ist damit also durchaus nicht klar, »ob so etwas wie ein 6kologisches
Gleichgewicht existiert, und wenn ja, wie es definiert und wie es be-
forscht werden soll«.'*®

nach der im Internet zur Verfiigung stehenden Version: http://www.wku.
edu/~smithch/biogeog/FORB1887.htm (Stand: 27. Juli 2007).

126 Vgl. A.Valsangiacomo: Natur, S.210. Reprisentativ dafiir stehen die Ar-
beiten des amerikanischen Okologen Eugene P. Odum. F.Klotzli: Oko-
systeme, S.3, definiert Okologie sogar insgesamt als »eine naturwissen-
schaftlich orientierte Kybernetik«.

127 Heinz Ellenberg (Hg.): Okosystemforschung. Ergebnisse von Symposien
der Deutschen Botanischen Gesellschaft und der Gesellschaft fiir Ange-
wandte Botanik in Innsbruck (Juli 1971), Berlin 1973, S.24. — Vgl. auch:
»There is something unmistakably fuzzy about the terms stability and ba-
lance of nature as most ecologists use them [...]. For example, we use the
singular balance and not balances — or stability and not stabilities — becau-
se ecologists once imagined that here might be a unitary process« (Stuart
L. Pimm: The Balance of Nature? Ecological Issues in the Conservation
of Species and Communities, Chicago 1991, S.4).

128 A.Valsangiacomo: Natur, S.221. — Vgl. auch: »The values to which eco-
logy dedicated itself early on — especially balance, harmony, unity, and
economy — are now seen as more or less unscientific, and hence as »utopi-
anc in the pejorative sense of the term« (D. Phillips: Truth, S.42).

63

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Neben dem o6kologischen Gleichgewicht ist in jingerer Zeit auch die
Konzeption des Okosystems selbst verstirkt hinterfragt worden, wobei
vor allem die Disparatheit der Untersuchungseinheiten und die daraus
hervorgehende schwierige Operationalisierbarkeit der Untersuchungsan-
lage," die Beriicksichtigung der Dynamik von Systemen'* sowie der
Einbezug des Beobachters”' zur Sprache kommen — wiederum in Ab-
grenzung zu fritheren Ansdtzen, wie aus dem folgenden Zitat deutlich
wird:

»Die Grenzen solcher [dynamischer] Systeme sind [...] nie eindeutig, schon gar
nicht auf ldngere Zeit bestimmbar, und bei jeder Betrachtung muss dariiber hin-
aus berlcksichtigt werden, dass das, was ein System ausmacht, von der Per-
spektive des Betrachters abhingt, der seinerseits wieder ein anderes System
sein kann. [...] Die traditionelle Okologie dagegen erfasst ihre Gegenstinde we-
sentlich statisch, stratifizierend, das heisst, sie fixiert bestimmte Ist-Zustinde
normativ, zum Beispiel als ideale Gleichgewichtszustdnde. Letztlich ist eine
solche Entzeitlichung qua Idealisierung aber auch fiir lokale Systemzustinde
unzuldssig. Es ist die grundlegende Einsicht der Evolutionstheorie, dass der fiir
ihre Gegenstiinde geforderte Wirklichkeitsanspruch prozessual ist.«'*

129 Ein Okosystem ist nach Richard H. Waring »dimensionally undefined. An
ecosystem may be a pond, a catchment basin, or the Earth’s biosphere«
(zitiert nach D. Phillips: Truth, S.67). Damit muss gefragt, werden, ob ein
Okosystem iiberhaupt noch iiber die »integrated unity one expects from a
true system« verfiigt und damit sinnvoll wissenschaftlich untersucht wer-
den kann (Ernst Mayr, zitiert in D. Phillips: Truth, S.66). — A. Valsangia-
como: Natur, S.194 macht auf folgendes Dilemma der Untersuchung von
Okosystemen aufmerksam: Einerseits wird grossen Wert auf die Erfas-
sung >natiirlicher Systeme« und damit auf moglichst wenige Eingriffe von
Seiten der Beobachter gelegt, andererseits geniessen gerade diese nichtex-
perimentellen Methoden kein hohes wissenschaftliches Ansehen.

130 Siehe dazu: Daniel B Botkin.: Discordant Harmonies: A New Ecology for
the Twenty-First Century, New York 1990.

131 Der Begriff »Beobachter< wird hier und im Folgenden als fachsprachlicher
Terminus verstanden, der nicht auf ein bestimmtes Geschlecht rekurriert.

132 Peter Eisenhardt/Dan Kurth/Horst Stiehl: Du steigst nie zweimal in
denselben Fluss. Die Grenzen der wissenschaftlichen Erkenntnis, Reinbek
bei Hamburg 1988, S.222f. — Vgl. zum Einbezug des Beobachters auch:
T. F. H. Allen/Amanda J. Zellmer/C. J. Wuennenberg: »The Loss of Nar-
rative«, in: Kim Cuddington/Beatrix E. Beisner (Hg.), Ecological Para-
digms Lost. Routes of Theory Change, Amsterdam 2005, S.333-370, hier
S.352ff., die den »Observer-Observation Complex« thematisieren.

64

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

Entwicklungen aus der Komplexitits- und der Chaostheorie beeinflussen
die aktuelle Okosystem-Forschung, die deshalb mittlerweile eher von
schwieriger Voraussagbarkeit statt von stabilen Gleichgewichten, von
Diskontinuitdten und von in der Entwicklung nicht absehbarer Evolution
ausgeht' — und die sich vereinzelt auch postmodern versteht,'** das Pro-
jekt einer objektiven Anniherung an die Welt hinterfragt,”** eine Annihe-
rung von Geistes- und Naturwissenschaft fordert'*® und epistemologische
Implikationen bedenkt."”” Joel B. Hagen fasst diese Entwicklung, die
auch schon als eigentlicher Paradigmawechsel innerhalb der Okologie

133 Vgl. K.deLaplante: Ecosystem Management, S.401, S.405, sowie
D. Phillips: Truth, S.42ff. und passim. Vgl. weiter: Nancy Katherine Hay-
les: Chaos Bound. Orderly Disorder in Contemporary Literature and
Science, Ithaca (New York) 1990; Michael B. Barbour: »Ecological Frag-
mentation in the Fifties«, in: William Cronon (Hg.), Uncommon Ground:
Toward Reinventing Nature, New York 1995, S.233-255. — Zur Ungesi-
chertheit der Voraussage, vgl.: »Most ecological management theory has
been developed for situations in which uncertainty is low and controllabi-
lity is high. Although such situations exist, most current environmental
problems, such as concern over the ecological effects of transgenic or-
ganism or climate change, are situations in which control is difficult and
uncertainty is high« (Garry D. Peterson: »Ecological Management: Cont-
rol, Uncertainity, and Understanding«, in: Kim Cuddington/Beatrix
E.Beisner [Hg.], Ecological Paradigms Lost. Routes of Theory Change,
Amsterdam 2005, S.371-395, hier S.377). Nach Peterson muss deswegen
auf »command and control managment« verzichtet und stattdessen auf
»uncertainty and social learning« gebaut werden (ebd., S.390).

134 Vgl. dazu Alan Marshall: Unity of Nature: Wholeness and Disintegration
in Ecology and Science, London 2002, besonders das 8. Kapitel: »An
(Other) Postmodern Ecology«, S.215-244.

135 Vgl. etwa: »The modernist agenda is to find the truth about the real world.
Our agenda here is to challenge the modernist project in ecology. We sub-
stitute a postmodern, post-normal approach where understanding is con-
structed in the observer by interaction with aspects of observation. This
forces observers to take responsibility for their decisions in narratives, and
that lets us deal with complexity at face value« (Allen/Zellmer/Wuennen-
berg: Loss, S.333).

136 Vgl.: »Science would benefit greatly if it would liaise with the humanities
and begin to do more synthesis using the device of narrative and the ex-
pansion of meaning. The humanities can do more than collaborate as ju-
nior partners; they may be able to save the day« (ebd., S.344).

137 Phillips spricht von »epistemological housecleaninge, das in der Okologie
vonndten sei (D. Phillips: Truth, S.75).

65

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

gesehen wurde,"*® zusammen: »Critics have attacked what they see as an
overemphasis upon constancy, balance, and gradual change in traditional
ecosystem ecology. In its place, they would erect a new ecology that em-
phasizes indeterminism, instability, and constant change. Ecosystems [...]
may be perpetually out of balance«.'*’

Soweit zum Begriff des Okosystems und der betreffenden For-
schungsrichtung in der Okologie. Ahnliche Entwicklungen von einer
»friiherenc zu einer >aktuelleren< Okologie werden auch in den anderen
Forschungsbereichen der Okologie ausgemacht und in Forscherlnnen-
kreisen kontrovers diskutiert.'*’ Dabei kann von einem Konsens dariiber,
in welchem Verhiéltnis dltere Konzepte zu neueren Entwicklungen stehen
oder stehen sollten, keine Rede sein.'*' Holistischen Vorstellungen einer
Wissenschaft, die sich von der traditionellen Naturwissenschaft abzuset-
zen versucht und mit utopischen Momenten unterlegt ist, stehen die in
jeglicher 6kologischer Forschung unabdingbare Anlehnung an andere
Naturwissenschaften wie die Physik und die experimentelle Arbeit im
Labor oder im Feld gegentiber. Damit ist heute insgesamt eine Verwis-
senschaftlichung der Disziplin, oder genauer: ein stirkere Betonung der
scientistischen Ausprigung der Okologie auszumachen. Diese konzen-
triert sich gegenwértig eher auf kleinere, besser operationalisierbare Un-
tersuchungseinheiten,' der Blick aufs Ganze, der ja im Namen >Okolo-
gie« angelegt ist und ihre Spezifik begriindet, scheint etwas in den
Hintergrund geriickt. Dana Phillips kommentiert:

138 Vgl. dazu Allen/Zellmer/Wuennenberg: Loss; G.Peterson: Manage-
ment. — K.deLaplante: Ecosystem Management, S.401, sieht dagegen
cher einen graduellen Wandel, genauso wie Kim Cuddington/Beatrix
E.Beisner: »Kuhnian Paradigms Lost: Embracing the Pluralism of Ecolo-
gical Theory«, in: Dies.(Hg.), Ecological Paradigms Lost. Routes of
Theory Change, Amsterdam 2005, S.419-427. Die Autorinnen verstehen
»theory changes in ecology as evolutionary outgrowths of previous work«
(ebd., S.421).

139 Joel B. Hagen, zitiert in D. Phillips: Truth, S.266, Endnote 117.

140 Vgl. hierzu etwa Kim Cuddington/Beatrix E. Beisner (Hg.): Ecological
Paradigms Lost. Routes of Theory Change, Amsterdam 2005.

141 Vgl.: »What is the appropriate mix of current research with older ideas in
the discipline of ecology? It seems to us that no one has yet answered this
fundamental philosophical question« (Kim Cuddington/Beatrix E. Beis-
ner: »Why a History of Ecology? An Introduction, in: Dies.[Hg.], Ecolo-
gical Paradigms Lost. Routes of Theory Change. Amsterdam 2005, S. 1-6,
S.1).

142 D.Phillips: Truth, S.77-80 spricht in diesem Zusammenhang von 6kologi-
scher Forschung im Sinne von »Patchwork«.

66

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

»In pursuit of explanations that will stand up under the scrutiny of other scien-
tists, the claims of ecologists about the natural world have become both much
more specific and a lot more tentative over the past forty years, which explains
the whiff of paradox that seems to hang about the more startling of their
claims. Those claims tend to cast doubt on the practical importance of values
like harmony, balance, unity, and economy in the day-to-day functioning of ac-
tual natural systems [...]. The increased modesty of ecology, both in theory and
in practice, also explains why and how its utopian impulse has been muted, if
not rooted out altogether.«'*

Nicht zuletzt dieser Divergenz von den urspriinglich in der Konzeption
dieser Wissenschaft angelegten Ideen und Vorstellungen und den tatséch-
lichen Arbeitsbedingungen im Rahmen einer durchaus >normalen Natur-
wissenschaftc im Sinne von Kuhn'* ist es geschuldet, dass die Okologie
bis zum jetzigen Zeitpunkt mit besonders vielen Problemen der Selbstde-
finition konfrontiert ist.'* Dies betrifft auch die Fragen der Wertneutra-
litdt und méglicher politischer Implikationen, die sich in der Okologie
mehr als in anderen Wissenschaften stellen und wiederum sehr unter-
schiedlich diskutiert werden, was im Folgenden aufgezeigt werden soll.

3.1.3
Die Politisierung der Okologie:
zwischen Wertfreiheit und Orientierungswissen
Die Abkopplung der Wissenschaft von der Moral und der Religion, die
im 18. Jahrhundert eingeleitet wurde, hatte grossen Einfluss auf die wei-
tere Entwicklung der Naturwissenschaften wie auch der Okologie: Einer-
seits beschrinkte die »Entmoralisierung« die »Folgerungen aus wissen-
schaftlichen Erkenntnissen (»Okologie beschreibt das, was ist, und nicht
das, was sein soll<), unabhingig davon, ob die Naturphdnomene nach ei-
nem gottlichen Entwurf [...] ablaufen oder nicht.« Andererseits engte die
»Entsidkularisierung« »die erlaubten Erkldrungsweisen [ein]. Sie verbann-
te religiose Erklirungen in den Privatbereich.«'*® Diese Wissenschafts-

143 D.Phillips: Truth, S.46.

144 Vgl.: »In fact, ecology is not so radically different from other sciences as
has been thought and said« (ebd., S.45).

145 D.Phillips: Truth, S.70, spricht von den »unusually intense difficulties of
self-definition« der Okologie und fihrt fort: »After more than one hun-
dred years of research, ecology is not yet a fully mature science, but is
still discovering its subject matter and elaborating its key concepts and ba-
sic methods« (S.80). Vgl. weiter auch ebd., S.43.

146 Beide Zitate in A.Valsangiacomo: Natur, S.154 (im Original zum Teil
kursiv gesetzt). — Daran, dass dieser Prozess der Entsékularisierung noch

67

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

entwicklung erwies sich fiir die experimentell-exakten Naturwissenschaft
als ausserordentlich fruchtbar und fiihrte schliesslich zu dem heute fest-
stellbaren Ungleichgewicht zwischen einem weit ausgebildeten Herr-
schaftswissen gegeniiber der Natur, das sich aus der immer elaborierteren
naturwissenschaftlichen Forschung ergibt, und einem wenig ausgeprig-
ten Orientierungswissen, das — wie etwa im Bereich der Gentechnolo-
gie — den Umgang mit diesem Herrschaftswissen regeln konnte. Es fehlt
heute mit andern Worten an handlungsleitenden Werten, da vieles, was
vordem als naturgegeben oder géttlich geordnet erfahren wurde, sich in
der Moderne »als Entscheidung darstellt und unter Begriindungsdruck
geriit«.'*” Man ist versucht, von einem Wertevakuum zu sprechen, das an-
gesichts der Umweltkrise besonders eklatant zum Vorschein kommt.

Die Okologie ist hier in besonderer Weise involviert. Denn ihre For-
schungen haben nicht zuletzt dazu beigetragen, dass die Umweltkrise
iiberhaupt erst erkannt wurde und zu gesellschaftlicher Relevanz gelang-
te. Gleichzeitig macht die Okologie aber gerade auch den genannten
Mangel an Orientierungswissen sichtbar. Denn wie oben gesehen, ist die
zeitgenossische Okologie selbst gleichsam zerrissen zwischen dem Wis-
senschaftsideal der experimentell-exakten Naturwissenschaften und ho-
listischen Vorstellungen und Konzeptionen, die diesem Ideal entgegenge-
setzt sind und seit den Anfingen der Okologie mitgefiihrt werden. Ob
sich aus der Natur Handlungsziele ableiten lassen und ob sich das erar-
beitete Wissen tiber die Natur in richtigen Umgang mit ihr transformieren
lasst, sind denn auch Fragen, die in der Okologie kontrovers diskutiert
werden. Einerseits finden sich Positionen, die klar fiir Wertfreiheit pla-
dieren und Okologie nicht als Umwelt-Ethik missverstanden wissen wol-

len;'** andere Positionen betonen dagegen, die Okologie trage dazu bei,

heute fortdauere bzw. dass auch heute noch Verflechtungen von Wissen-
schaft und Glaube/Religion verbreitet sind, erinnert Jacques Testart: »Der
Glaube im Labor. Der Befreiung der Menschheit kann die Wissenschaft
nur dienen, wenn sie sich auf ihre emanzipative Kraft besinnt«, aus dem
Franzosischen von Grete Osterwald, in: Le Monde diplomatique, Feburar
2006, S.12-13.

147 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.211.

148 Vgl: »Die Okologie ist keine Gesetzessammlung, die sich zu einer Um-
welt-Ethik umformen liesse. Alles, was unter dem Etikett der Okologie an
Vorschldgen und Vorschriften, an Empfehlungen und Mahnungen, an
Verboten und Geboten annonciert wird, beruft sich zwar auf nachgewiese-
ne Okologische Zusammenhdnge, — aber die Wertung dessen, was als
unerwiinscht und erlaubt [...] zu gelten hat, liegt ausserhalb der Okologie«
(Jurgen Dahl, zitiert nach A. Valsangiacomo: Natur, S.252).

68

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

»die menschlichen Lebensgrundlagen zu erhalten«.'* Darin wird, ganz
nebenbei gesagt, eine anthropozentrische Komponente erkennbar, die
bereits bei Haeckel angelegt ist, die im Gegensatz steht zu Lesarten der
Okologie, die sich von ihr eine Aufwertung der Natur gegeniiber dem
Menschen erhoffen, und die paradoxerweise dazu fiihrte, dass sich das
Niitzlichkeitsdenken der modernen Naturwissenschaften gerade auch mit
der Herausbildung der Okologie etablieren konnte."*® Es iiberrascht des-
halb nicht, dass die Werthaltigkeit der Okologie-Konzepte steigt, je stir-
ker der Mensch mitberiicksichtigt wird."””' Insgesamt ist heute in Okolo-
glnnen-Kreisen aber ungeklirt, welche Rolle die Okologie eigentlich
spielen und ob sie eher — wissenschaftlich-wertneutral — beschreiben soll,
wie natiirliche Sachverhalte sind, oder aber — moralisch-wertend — wie
sie sein und »sich verhalten sollten«.'”

Unberiihrt von solchen Kontroversen zeigt sich dagegen der An-
spruch, der von aussen, vornehmlich von der Politik, an die Okologie
herangetragen wird. Hier verspricht man sich von ihr nicht selten die L6-
sung von Umweltproblemen und konkretes Handlungswissen. Das sich
dabei manifestierende Interesse an der Okologie geht auf die 1970er Jah-

149 So die Autoren eines aktuellen Einfiihrungsbandes (W.Nentwig: Okolo-
gie, S.2). — Vgl. zu dieser Diskussion auch das Kap. 7: »Natiirlich Na-
tur! — Natur als Norm?« (S.251-264) in A. Valsangiacomo: Natur.

150 Obwohl Haeckel im Anschluss an Darwin an der »anthropozentrische[n]
Fabel« (Haeckel in einem Brief an Darwin, zitiert nach H.-U.Nennen:
Diskurs, S.72) riittelt, ist bei ihm eine enge Verbindung von Okologie und
Okonomie zu erkennen, womit er die Natur als Wirtschaftsfaktor neben
Arbeit und Kapital etablierte. Die Natur wird in dieser Auspridgung des
6kologischen Denkens zwar zu einem umfassenden Ganzen und be-
schreibbaren System deklariert, doch sie wandelt sich durch diese enge
Anlehnung an die Okonomie auch vom Lebensraum zur Umwelt, existiert
dann im Prinzip nicht mehr >fiir-sich¢, sondern >fiir-uns¢, in Relation zu
unseren eigenen Bediirfnissen (vgl. hierzu H.-U.Nennen: Diskurs,
S.82-95). — Vgl. auch: »[S]erious studies of interactions between animals,
plants and their physical environments were often initiated by scentists
who hoped to modify the natural balance in order to allow sustainable ex-
ploitation« (P.J. Bowler: Norton History, S.362).

151 Vgl.: »Je umfassender die Oko-Konzepte in der Reihe Bio-Okologie —
Geo-Okologie — Human-Okologie werden und je mehr sie sich von der
Beschreibung reiner Naturphdnomene zu auch den Menschen integrieren-
den Nutzungs- und Gestaltungsstudien wandeln, desto offensichtlicher
wird der normative Anteil dieser Konzepte« (A.Valsangiacomo: Natur,
S.199).

152 Krieger/Jaggi: Kulturprodukt, S.21 (Hervorhebung im Original).

69

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

re zuriick, als sie in der Folge der Publikation von The Limits to Growth
einerseits von der Politik, andererseits von diversen anderen Wissen-
schaften und nicht zuletzt von sich eben herausbildenden Umweltschutz-
organisationen entdeckt wurde. Im Bereich der Politik waren es in diesen
Jahren vor allem linke Gruppierungen, die den Begriff und die damit zu-
sammenhdngende Thematik fiir sich zu reklamieren begannen und die
Skologisches Denken auch subversiv verstanden wissen wollten. Okolo-
gie wurde auf diese Weise in gewissen Lesarten zu einem Instrumentari-
um des Klassenkampfes.'”* Die Wissenschaften ihrerseits begannen, dko-
logische Konzepte zu integrieren und je eigene Unterdisziplinen wie
Umweltmedizin, Umweltgeschichte oder Umweltrecht auszubilden, so
dass die Okologie bald auch iiber Anschlussstellen in den Geistes- und
Sozialwissenschaften verfiigte.

Allerdings sind die Entwicklungen der jiingeren Okologie und die
Positions- und Richtungskédmpfe innerhalb dieser Disziplin nicht in das
Okologie-Verstindnis eingeflossen, das in der Politik oder in den ande-
ren Wissenschaften heute dominiert."* Oft wird auf ein veraltetes oder

153 Vgl. hierzu H. M. Enzensberger: Kritik. Er macht auch auf die allgemeine
Begriffsverwirrung hinsichtlich der Okologie aufmerksam, die sich in die-
sen Jahren bemerkbar macht und die er siiffisant kommentiert: »Okologe
ist fortan im Grenzfall jedermann.« (ebd., S.2) — Der klassenkdmpferische
Aspekt kann heute noch an der 1980 gegriindeten deutschen Partei »Die
Griinen«< beobachtet werden, in der sich eine ganze Bandbreite von Grup-
pierungen gefunden hat, die 6kologische Anliegen in unterschiedlicher
Weise mit sozialistischen oder sozialdemokratischen bis zu liberalen Ge-
sinnungen zu kombinieren suchen. Dass es sich hierbei um einen Balance-
akt handelt, ist jiingst an der Schweizer Politlandschaft deutlich geworten,
wo sich seit 2004 verschiedene griine Kantonalparteien in >echt linke Grii-
ne« und in »liberale Griine« aufsplitterten. — Bei alledem darf nicht verges-
sen werden, dass Naturschutzbemiihungen keineswegs immer eine Domé-
ne der >Linken< war, sondern seit dem 19. Jahrhundert auch von
»Konservativen« vertreten wurden. Es sind zudem auch schon Verbin-
dungslinien von >okologischem Denken< und Faschismus nachgewiesen
worden (vgl. beispielsweise: Anna Bramwell: Blood and Soil: Richard
Walter Darré and Hitler’s »Green Party<, Bourne End 1985; kritisch dazu:
Piers H. G. Stephens: »Blood, not Soil: Anna Bramwell and the Myth of
»Hitler’s Green Party««, in: Organization & Environment 14 [2001],
S.173-187, der solche Verbindungslinien nicht gegeben sieht). Vgl. dazu
weiter: Oliver Geden: Rechte Okologie. Umweltschutz zwischen Emanzi-
pation und Faschismus, Berlin 1996.

154 Dana Phillips kommentiert: »Yet very little of the anxiety of ecologists
over the travails of their discipline has been communicated to the wider

70

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

zumindest einseitiges Verstindnis von Okologie zuriickgegriffen, das
ganz auf holistischen Vorstellungen beruht und gerade deshalb fiir Nicht-
OkologlInnen leicht verstindlich ist, weil es mit nicht-wissenschaftlichen
Allgemeinplitzen operiert, wie etwa der oben zitierte Artikel von Forbes
iiber den See als Mikrokosmos. Neil Evernden hilt fest, dass wir meist
von der Annahme ausgehen, Okologie wiirde uns, im Sinne einer Uber-
windung der Mensch-Umwelt-Dichotomie helfen, »to feel our way into a
healthier relationship with the world by revealing to us the »natural har-
monies< that are essential to our survival and happiness«. Diese An-
nahme ist laut Evernden aber »not particularly attuned to the literature of
ecology«." Okologie wird damit ausserhalb ihrer Fachgrenzen oft nicht
im Sinne des wissenschaftlichen Beschreibens von Naturphdnomenen
verwendet, sondern ganz im Zeichen der Verteidigung der bedrohten Na-
tur instrumentalisiert — und nicht selten muss sie als Synonym fiir Um-
weltschutzbemiihungen und als »program for social action«'*® herhalten.
Fiir diese einseitige Interpretation der Okologie kénnen nicht zuletzt auch
die Massenmedien mitverantwortlich gemacht werden. Sie verwenden
die Begriffe »Okologie« und »Umwelt< sehr oft synonym, was mit zur
heute erkennbaren erheblichen Begriffsunschérfe und -verwirrung beige-
tragen hat."”’ Insgesamt wird die Okologie damit reichlich iiberstrapa-

audience interested in ecology and in environmental issues. Many mem-
bers of this audience still engage in freewheeling speculation of the sort
ecologists are now trying to avoid« (D. Phillips: Truth, S. 82).

155 Beide Zitate in: Neil Evernden: The Social Creation of Nature, Baltimore
1992, S.7f.

156 N.Evernden: Creation, S.8. — Meist wird dabei die naturwissenschaftliche
Weltsicht massiv kritisiert und die Okologie in der Tradition der Natur-
philosophie gegeniiber der experimentell-exakten Variante bevorzugt:
»Das Heil wird also, trotz Wissenschaftskritik, in der Wissenschaft ge-
sucht, eben in einer anderen Wissenschaft« (A.Valsangiacomo: Natur,
S.275, der sich an der Stelle auf folgenden Text bezieht: Gernot Bohme/
Joachim Grebe: »Soziale Naturwissenschaft — Uber die wissenschaftliche
Bearbeitung der Stoffwechselbeziechung Mensch-Natur«, in: Gernot
Bohme: Alternativen der Wissenschaft, Frankfurt/M. 1980, S.245-270).

157 Vgl. dazu H.-U.Nennen: Diskurs, S.69f., sowie: N.Luhmann: Gesell-
schaft, S. 128f. — Darauf, dass der Begriff yUmwelt« einen hohen Grad von
Relativitdt und Ambiguitit mitfithrt und deshalb die ckologische For-
schung eher behindert als beférdert, hat Robert H. Peters aufmerksam ge-
macht. Er fithrt weiter aus: » The environment is that which is not the ob-
ject of investigation. Thus the environment of an entity is everything
outside that entity. This sweeping definition of environment introduces a
number of operational difficulties«, wozu er unter anderem die Grenzzie-

VAl

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

ziert, wenn sie von Politik, Massenmedien und anderen Wissenschaften
fiir diverse ihr nicht eigenen Zielsetzungen adaptiert wird. In den Worten
von Robert McIntosh:

»Ecology suffered more from some of its admirers and friends who sometimes
misinterpreted or overextendet its competence than from its critics. The con-
cepts and methods of ecology, at best a polymorphic science, were often lost in
the extension of the term to incorporate almost any idea, or ideal, concerning
the environment taken as meritorious by some group. [Und:] Ecology has been
credited with supplying aesthetics, ethical, moral, and even metaphysical in-
sights for the human dilemma. All too often it has not been adequately credited
with supplying scientific insights.«'*

Dieses Bild prégt auch den »Import< von 6kologischem Denken in die Li-
teraturwissenschaft, der im Rahmen des Ecocriticism stattfindet, was im
Folgenden zu zeigen sein wird.

3.1.4
Die verkiirzte Aufnahme
des okologischen Paradigmas im Ecocriticism
Auch im Ecocriticism wird mehrheitlich von veralteten bzw. einseitigen
Okologie-Konzepten ausgegangen,” wie zum Beispiel der Organismus-
Metapher.'® Die 6kologieinternen Entwicklungen und Debatten, die ge-

hung zdhlt (Robert H. Peters: A Critique for Ecology, Cambridge 1991,
S. 89fF.).

158 Beide Zitate aus R. McIntosh: Background, S. 1f. bzw. S.319.

159 Etwa bei A.Goodbody: Einfithrung, S.17f. oder bei Jonathan Bate: » The
Ode »To Autumn¢ as Ecosystem, in: Laurence Coupe (Hg.): The Green
Studies Reader — From Romanticism to Ecocriticism, mit einem Vorwort
von Jonathan Bate, London 2000, S.256-261. — Vgl. auch: »Ein Blick auf
die vorliegenden, 6kologisch inspirierten Ansétzen in den Literatur- und
Kulturwissenschaften zeigt [...], dass die Darwin’sche Lehre der natiirli-
chen Selektion, des Kampfes ums Uberleben und der Hoherentwicklung
der Arten hier stark zuriicktritt oder ganz ausgeblendet wird zugunsten ei-
ner Betonung von Kooperation, Symbiose und relativer Gleichwertigkeit
der verschiedenen Entfaltungsstufen der biologischen oder kulturellen
Evolution. Der im 19. Jahrhundert noch mit der Evolution verbundene
Fortschrittsgedanke wird umgedeutet in eine Haltung, die die Diversitéit
und Dignitdt alles Gewordenen respektiert und die natiirliche Welt als
ganze affirmiert« (H. Zapf: Kulturelle Okologie, S.25).

160 Dies ist etwa bei John Elder zu beobachten. Vgl. bspw.: »[CJulture too
may be understood organically: it is the field of relationship between or-
ganisms and, as such, a complex organism in its own right« (John Elder:

72

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

genwiirtige »paradigm confusion«'® der Disziplin sowie die daraus fol-
genden sehr unterschiedlichen Denkstile und die gravierenden Divergen-
zen auf metatheoretischer Ebene, die ja, wie oben gesehen,'® lingst nicht
allen OkologInnen selbst bewusst sind, werden jedoch nicht wahrgenom-
men. Unter diesen Umstédnden muss es als besonders wichtig erscheinen,
dass die spezifische Ausprigung 6kologischen Denkens, welche der eige-
nen Arbeit zu Grunde liegt, jeweils offen gelegt und die verschiedenen
Okologie-Konzepte problematisiert werden.

Sehr oft kann dagegen der Rekurs auf vermittelnde Texte beobachtet
werden, die das 6kologische Denken in nicht selten problematischer Wei-
se aufgreifen. So stiitzen sich viele Untersuchungen des Ecocriticism
nicht auf Studien aus der Okologie selbst, lehnen sich vielmehr an Texte
wie jene des Umwelthistorikers Donald Worster an, um den eigenen 6ko-
logischen Ansatz zu begriinden.'® Und dies, obwohl Worster eine iiber-
holte Sichtweise der Okologie vertritt, wie Phillips herausstellt: »[H]e
continues to exaggerate the scientific credibiliy of an old-fashioned varie-
ty of ecology that he finds more congenial than the skeptical variety that
replaced it years ago.«'* Dies ist insofern bedeutsam, als Worster mit
seinem Buch Nature’s Economy — The Roots of Ecology von 1977 we-
sentlich zur Begriindung der Umweltgeschichte beitrug, weiterhin als
sehr einflussreich gilt und damit als paradigmatisch genommen werden
kann fiir eine bestimmte Art und Weise der Adaptation von Okologie in
den Geisteswissenschaften. Sehr auffallend ist, dass Worster neuere Ent-
wicklungen der Okologie, die in den vorhergehenden Unterkapiteln her-
ausgearbeitet wurden, zwar wahrnimmt, sie aber aus ideologischen Griin-
den ablehnt. Er hilt sich an traditionellere Lesarten von Okosystemen,
wenn er schreibt: »For some scientists, a nature characterized by highly
individualistic associations, constant disturbance, and incessant change
may be more ideologically satisfying than Odum’s ecosystem, with its
stress on cooperation, social organization, and environmentalism.«'® Of-

Imagining the Earth. Poetry and the Vision of Nature, 2. Aufl. Athens
1996, S.169).

161 R.MclIntosh: Background, S.321.

162 Vgl. dazu Kap. [,3.1.1.

163 Vgl. etwa L.Buell: Thoreau, passim oder Gersdorf/Mayer: Einleitung,
S.9.

164 D.Phillips: Truth, S.47.

165 Donald Worster: The Wealth of Nature. Environmental History and the
Ecological Imagination, New York 1993, S.165f. — Der im Zitat ange-
sprochene Eugene Odum gilt als einer der einflussreichsten Okologen der
USA. Erhatvor allem der Okosystemforschung zentrale Impulse verlichen.

73

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

fensichtlich wird hier, dass es Worster selbst schwerfillt, die eigenen
Vorstellungen von seiner Meinung nach »such intuitive notions as >the
balance of nature< and the role of diversity in promoting ecological stabi-
lity«'® mit neueren Forschungsergebnissen der Okologie abzugleichen.
Dies deshalb, weil er sich von der Okologie ein Orientierungswissen ver-
spricht und sie als »moral compass«'®’ versteht; hierbei ist aber gerade
die neuere Okologie wenig hilfreich, deren Botschaften er als »not clear
at all«'®® kritisiert. Worster instrumentalisiert die Okologie damit insge-
samt eher als wertbeladener, unscharfer »point of view«'® und wird ihr
als wissenschaftlicher Unternehmung, die von stindiger Entwicklung ge-
prégt ist, nicht gerecht.

Indem Untersuchungen des Ecocriticism an Arbeiten wie jene von
Worster anschliessen, ebnen sie die dkologieinternen Debatten stark ein
oder blenden sie génzlich aus.Generell ist eine Orientierung an einem
recht oberflichlichen Verstindnis von Okologie festzustellen. Die Stu-
dien berufen sich beispielsweise oft allein auf den sogenannten ersten
Grundsatz der Okologie, nach dem alles mit allem zusammenhinge, also
auch der Mensch mit der Natur'” — eine Aussage, die fiir sich genommen
jedoch iiber wenig Erkldrungskraft verfiigt'”! und vor allem auch in er-
kenntnistheoretischer Hinsicht Fragen aufwirft. Ein besonders eklatantes
Beispiel stammt von Alwin Fill, der seine Untersuchung zur Okolinguis-
tik vollstindig auf die folgende »Definition< von Okologie abstiitzt:

»Die meisten Autoren riicken bei ihrer Verwendung des Begriffs den Aspekt
der Wechselwirkung in den Vordergrund, des Spiels von Gleichgewicht, Ver-
drangung und Riickkoppelung, das bei einer prozesshaften Betrachtungsweise
bei fast allen Erscheinungen dieser Welt beobachtet werden kann. Okologie,
das bedeutet aber auch Betonung der Gemeinsamkeit, nicht Wachstum auf Kos-
ten des anderen, Ko-Evolution statt reiner Selbstverwirklichung [...], Kontakt

166 D.Worster: Wealth, S.51.

167 Dies ein Kommentar von D. Phillips: Truth, S.49, zu Worster.

168 D.Worster: Wealth, S. 169.

169 R.MclIntosh: Background, S. 1.

170 Vgl. beispielsweise Ch. Glotfelty: Introduction, S.xix.

171 Vgl. folgenden Kommentar: »In the narratives traditional in ecology is a
deep sense of the wholeness of function in ecological systems. This sense
sometimes leads to flaccid statements that everything is linked to every-
thing else. It may be true with regard to gravity, but as a generalization it
ignores that the science of ecology is about how some connections are
enormously more important than others. Beyond that, the importance of
each connection changes with each conception of the issue at hand« (Al-
len/Zellmer/Wuennenberg: Loss, S.343).

74

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

statt Isolation. Entscheidend ist aber fiir die 6kologische Betrachtungsweise die
Wertschitzung, ja Bevorzugung des Kleinen gegeniiber dem Grossen, eine Hal-
tung, die sich gegen die weitere Ausdehnung der Méchtigen auf Kosten der
Schwiicheren wendet. Okologie [...] betrachtet das Wechselspiel der Krifte aber
nicht wertneutral, sondern bevorzugt die Spannung zwischen vielen gegentiber
dem Druck einiger weniger, verteidigt das Gleichbleibende und Schrumpfende
gegeniiber dem Wachsenden und sucht damit die Vielfalt der kleinen und mitt-
leren Erscheinungen vor der Einfalt des Grossen zu retten.«'’

Die hochproblematischen Wertungen, die Fill hier vornimmt, kénnen
keinesfalls auf »die Okologie« riickbezogen werden, wie er es tut, ent-
sprechen vielmehr seiner personlichen, aber als solcher nicht deklarierten
Ideologie bzw. seiner spezifischen Lesart der Okologie.'™

Weiter wird im Rahmen des Ecocriticism des 6ftern das Konzept des
Okosystems'™ und ein politisierter Okologiebegriff unreflektiert verwen-
det'™ — oder dann wird das dkologische Denken gar schlichtweg voraus-
gesetzt und nicht eigens thematisiert.'”® Vor allem erfolgt meiner Ansicht
nach zu schnell und in zu wenig theoretisch fundierter Weise der Schluss
auf Analogien zwischen okologischen und literarischen, damit also ge-
sellschaftlichen Prozessen, ohne auf fundamentale Unterschiede diesbe-
ziiglich einzugehen und ohne mit Gesellschaftsmodellen zu operieren.'”’
Dies, so ist zu vermuten, aus der eigenen umweltpolitischen Uberzeu-

172 Alwin Fill: Okolinguistik. Eine Einfithrung, Tiibingen 1993, S.1 (im
Original zum Teil fett gedruckt). Hubert Zapf schliesst sich in seiner Stu-
die unkritisch an Fill an (vgl. H. Zapf: Kulturelle Okologie).

173 Valsangiacomo hilt fest, dass auch Okologie-Lehrbiicher hinsichtlich der
Deklaration der eigenen Position nicht immer sauber verfahren: »Im be-
sten Fall heben sie im Vorwort ihre Position gegen andere ab, im schlech-
testen Fall halten sie ihre eigene Richtung fiir die einzig relevante, indem
sie andere totschweigen« (A. Valsangiacomo: Natur, S. 87).

174 Etwa in R.Kerridge: Introduction, S.7; in J. Bate: Autumn; sowie in Peter
Finke: »Kulturokologie«, in: Ansgar Niinning/Vera Niinning (Hg.), Kon-
zepte der Kulturwissenschaften, Stuttgart, Weimar 2003, S.248-279.

175 Jambon stiitzt ihre ganze Untersuchung auf einen politischen Okologiebe-
griff, ohne aber dessen problematischen Implikationen auch nur anzuspre-
chen (vgl. S.Jambon: Umweltliteratur, passim).

176 Dies trifft vor allem auf kiirzere Arbeiten in den bisher zitierten Sammel-
banden zum Thema zu, die in der Regel das 6kologisches Denken als Hin-
tergrund der Argumentation einfach voraussetzen. Bei einem so divergen-
ten Feld, wie es die Okologie darstellt, ist dies aber meines Erachtens kein
zuldssiges Verfahren.

177 Paradigmatisch hierfiir: H. Zapf: Kulturelle Okologie. Ich werde im Kap.
I, 3. 3. nédher auf diesen Text eingehen.

75

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

gung heraus, die sich auf das wissenschaftliche Arbeiten abfirbt.!” Mei-
nes Erachtens sollte aber die wissenschaftlichen Analyse im Rahmen ei-
ner Skologischen Diskussion zur politischen Okologie-Bewegung auf
Distanz gehen und sich von ihr nicht die Sicht verstellen lassen — was
nicht heisst, dass Resultate aus der wissenschaftlichen Diskussion nicht
in die Umweltpolitik einfliessen kénnten.'”

Schliesslich ist in den Untersuchungen des Ecocriticism der Rekurs
auf die Moral allgegenwirtig. Hans Ulrich Gumbrecht und Ulrike Miil-
ler-Charles haben darauf hingewiesen, dass die Dichotomie Mensch/Um-
welt sehr oft in die vereinfachende Form der Erzdhlung von einer >ver-
folgten Tugend« und ihren »VerfolgerInnen« ibersetzt wird, wobei erstere
Position die Natur/Umwelt einnimmt, wihrend die Letztere den Men-
schen zugewiesen wird.'® In dieser Erzihlung werden die Menschen an-
geklagt und fuir schuldig befunden, wobei dann der- oder diejenige, wel-
che sie zum Besten gibt, sich selbst auf der Seite der »Guten< oder
zumindest der >Gutwilligen< zu verorten pflegt, ohne aber die eigene
Normensetzung sowie die unweigerliche Involviertheit in die kritisierten
Verhiltnisse und damit die epistemologische Problematik gentigend mit-
zuberiicksichtigen. Derart wird die Kluft zwischen Subjekt yMensch« und
Objekt »Umwelt< aber gerade zementiert. Es muss weiter in Zweifel ge-
zogen werden, dass diese moralische Rede bei Umweltproblemen weiter-
hilft — mit Ausnahme vielleicht von lokal begrenzten Ereignissen'®' —,
sind diese doch mittlerweile von globalem Ausmass und, wie beispiels-
weise die Klimaerwdrmung, nicht mehr auf einzelne Verursacherlnnen
riickrechenbar. In den Worten von Luhmann:

»Wir wissen zwar oder konnen es jedenfalls vermuten, dass wichtige dkologi-
sche Lebensbedingungen durch Entscheidungen iiber den Einsatz der Technik
und ihrer Produkte verdndert werden mit der Aussicht auf gravierende Schiden.
Aber wir konnen dies Problem kaum auf Einzelentscheidungen zurechnen,

178 Vgl. dazu: »Ecocritics have seized upon ecology as an accessory and
complement to their own brand of professional discourse because of their
commitment to environmentalism, and because they have thought that
ecology offers scope for the vibrant depiction of a natural world concei-
ved of organically« (D. Phillips: Truth, S.51).

179 Diese Ansicht vertreten auch: Hans Ulrich Gumbrecht/Ulrike Miiller-
Charles: »Umwelten/Grenzen — Eine Aporie-Spiel-Retrospektive«, in:
Joschka Fischer (Hg.), Okologie im Endspiel, Miinchen 1989, S.69-75,
hier S.73.

180 Vgl. Gumbrecht/Miiller-Charles: Umwelten/Grenzen, hier vor allem 69f.

181 Wobei zur Losung derselben nach Luhmann bereits »ein adaptiertes Poli-
zeirecht« ausreicht (N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S.26).

76

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

denn die dusserst komplexen Kausalverkettungen zahlreicher Faktoren und die
Langfristigkeit der Trends lassen eine solche Attribution nicht zu.«'®

Luhmann sieht das Moralisieren als »fieberhafte Immunreaktion der Ge-
sellschaft auf Probleme, die sie anders nicht 16sen kann«'®* und hilt es fiir
angebracht, Themen wie die Risiko- und Umweltproblematik der heuti-
gen Gesellschaft aus dem moralischen Zusammenhang zu 16sen und un-
voreingenommen-distanzierter zu betrachten. Denn nur derart kann sei-
ner Meinung nach die gegenwértige Umweltkrise der funktional differen-
zierten Gesellschaft, die im Kapitel IV dieser Arbeit vorzustellen sein
wird, mit mehr Losungspotential beschrieben werden.

Halt man dennoch an einer solch moralisierenden Form von »Um-
welt-Erzdhlung« fest, ldsst sich letztlich nur feststellen, dass die Men-
schen insgesamt an den Umwelt-Problemen Schuld sind — was aber nicht
weiterfiihrt, weil man das ohnehin schon wissen kann.'® Trotz dieser die
Probleme in ihrer Komplexitdt stark reduzierenden und deshalb wenig
weiterweisenden aufkldrerischen Erzihlform, die wohl auf das genannte
Wertvakuum der modernen Wissenschaften zuriickzufiihren ist, das an-
gesichts der Umweltkrise besonders deutlich wird, operieren die Untersu-
chungen, die sich im Rahmen des Ecocriticims positionieren und fast
durchwegs mit dezidiertem Verdnderungsimpuls antreten, mehrheitlich
nach diesem Schema und seiner klaren Rollenverteilung von »Opfer< und
>TaterInnen<.' Als Beispiel fiir viele sei hier der Text Kompromisslos

182 Niklas Luhmann: »Die Beschreibung der Zukunft«, in: Ders., Beobach-
tungen der Moderne, Opladen 1992, S.129-147, hier S.146. — Vgl. dazu:
N.Luhmann: Okologische Kommunikation, Kapitel II (»Ursachen und
Verantwortungen«), S.26ff. — Es sei in diesem Zusammenhang nochmals
auf den Band von Beck verwiesen, der in der Einleitung dieser Arbeit
bereits zitiert wurde (vgl. U. Beck: Gegengifte).

183 Zitiert nach: Niklas Luhmann: Beobachter im Krahennest. Niklas Luh-
mann zur Okologie-Debatte, Filmbericht von Thomas Strauch in der Rei-
he »Philosophie heute«, Westdeutscher Rundfunk 1989.

184 Vgl. N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.31. — Wie in der Ein-
leitung dieser Arbeit erwéhnt, gibt es bereits seit der Antike Stimmen, die
vor den Auswirkungen auf die Umwelt, die durch menschliche Eingriffe
bedingt sind, warnen. Zu diesen tritt in der Neuzeit die naturwissenschaft-
liche Forschung, welche diese Folgen klar auf den Menschen zuriickfiih-
ren kann. Die Gesellschaft ist also im Prinzip schon seit lingerem tiber die
Folgen ihres Tuns fiir die Umwelt informiert.

185 Von einem Verharren in aufkldrerischen Paradigmen sprechen in Bezug
auf die »new social movements« auch William Rasch/Gary Wolfe: »Intro-
duction: Systems Theory and the Politics of Postmodernity«, in: Dies.

77

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Sortschrittsgliubig? Okonomische Asthetik und Naturerfahrung in der
deutschen Gegenwartsliteratur von Peter Morris-Keitel erwihnt, in wel-
chem das Opfer Natur/Planet heisst, die TéterInnen als die »politischen
und 6konomischen Fiithrungsschichten« oder, abstrakter, als ein »zersto-
rerischer, technologisch-rationaler Fortschrittsfetischismus« und als »ent-
politisierte[...] Konsum- und Wegwerfgesellschaft« bezeichnet werden.
Als Ausweg aus der Misere wird »eine auf aufkldrerischen, vernunftbe-
tonten, dkologischen und sozialen Prinzipien basierende Ordnung« sowie
eine »solidarische Haltung mit der ausgebeuteten Natur« gefordert.'*
Andere Texte pladieren fiir die Aufwertung der Natur gegeniiber dem
Menschen, indem beispielsweise der Natur Subjekt-Charakter zugespro-
chen wird"” — was wiederum in erkenntnistheoretischer Hinsicht nicht
unproblematisch ist'® —, oder betonen etwas gebetsmiihlenartig, der
Mensch sei selbst ganz Natur und damit unumgéanglicherweise verbunden
mit ihr."” Bei all diesen oft sehr pauschalen und die Komplexitdt der

(Hg.), Observing complexity. Systems theory and postmodernity, Minnea-
polis, London 2000, S.1-32, hier S. 5f.

186 Vgl. Peter Morris-Keitel: »Kompromisslos fortschrittsgliubig? Okonomi-
sche Asthetik und Naturerfahrung in der deutschen Gegenwartsliteratur,
in: Ders./Michael Niedermeier (Hg.), Okologie und Literatur, New York
2000, S.167-193, hier S.168 und 188. — Ohne niher auf den Text einge-
hen zu wollen, sei hier nur am Rande angemerkt, dass der sogenannte
»Fortschrittsfetischismus< wohl nur schwer von Vernunft und Aufkldrung
zu trennen ist (vgl. zu diesem Punkt: Hartmut Bohme/Gernot Bohme: Das
Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von Rationalitétsstrukturen am
Beispiel Kants, Frankfurt/M. 1983), womit Morris-Keitel nicht mal hin-
sichtlich der plakativen Schuldzuweisungen und ebensolchen Forderun-
gen konsistent argumentiert.

187 Zwei Beispiele: Patrick D. Murphy spricht sich fiir einen Skofeministi-
schen Dialogismus aus, der die >Anderenc (die Frauen und die Natur) als
»speaking subjects« fasst, wobei Murphy zur Untermauerung seiner Argu-
mentation auf das Dialog-Modell von Bachtin zuriickgreift (P. Murphy:
Critiques, S.13). Bei Johannes Dingler wird die Natur als »sozialer Ak-
teur« eingesetzt, indem er seine Argumentation auf die Theorie der Per-
formanz von Judith Butler und die »Semiotik der Materialitdt« der Actor-
Network-Theory abstiitzt (vgl. J. Dingler: Natur, 46f.). Vgl. dazu auch das
»Kapitel Nature’s Personhood«, in L. Buell: Thoreau, S. 180-218.

188 Kritisch zum Subjekt-Status der Natur, siche Ch.Grewe-Volpp: Natural
Spaces, S. 69f. sowie das Kap. III, 3.1.2. dieser Arbeit.

189 Vgl. etwa: »Today there is no excuse for ecological ignorance. The truth
is we are Earthlings, body and spirit« (Stan J. Rowe: »Culture and Creati-
vity«, in: Eli Bornstein [Hg.], On the Ecology of Creativity, Saskatoon

78

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

Sachverhalte meiner Ansicht nach nicht geniigend beriicksichtigenden
Forderungen, wird aber selten auch das eigene Eingebundensein in die
Problematik beriicksichtigt und damit die Implikationen fiir das eigene
Arbeiten befragt. Dies wiére aber gerade im Zusammenhang mit der
Mensch-Natur-Dichotomie und der daraus resultierenden Subjekt-Ob-
jekt-Problematik wichtig. Zudem ist oft nicht klar, auf wen sich die For-
derungen beziehen: auf die Praxis der Literaturwissenschaft, die Literatur
selbst oder aber — in vager Weise — auf die Gesellschaft insgesamt. Ein
anschauliches Beispiel dafiir findet sich in der schon erwiahnten Mann-
heimer Habilitation von Christa Grewe-Volpp, deren erste von fiinf
»Thesen zur Produktivitéit einer 6kokritischen literaturwissenschaftlichen
Analyse« lautet: »Die Okokritik fordert eine Aufwertung der natiirlichen
Umwelt.«'”® Hinsichtlich der konkreteren Umsetzung dieser Forderung
durch die Okokritik schweigt sich Grewe-Volpp jedoch aus.Hier gibt
man sich in Anlehnung an die elfte Feuerbach-These von Karl Marx of-
fenbar mit der Ausserung der Forderung nach Verinderung zufrieden: es
scheint mit anderen Worten »alles nur darauf an[zukommen], verdndern
zu wollen«."!

Oft ist bei solchen Forderungen aber auch in etwas konkreterer Wei-
se die Literaturwissenschaft adressiert, der bestimmte Aufgaben zuge-
sprochen werden, vor allem im Bereich der Problemformulierung, dem

1994, S.66-69, hier 69). — Vgl. kritisch zum Thema: »Tired slogans and
old cliches (how tedious is it to hear for the one hundredth time that yman
is a part of nature(?), while perhaps having served their purpose in an ear-
lier period, are not what is needed now« (Rebecca Raglon/Marian Scholt-
meijer: »Heading Off the Trail: Language, Literature, and Nature’s Resi-
stance to Narrative«, in: Karla Armbruster/Kathleen R. Wallace [Hg.],
Beyond Nature Writing. Expanding the Boundaries of Ecocriticism, Char-
lottesville [Virginia] 2001, S.248-262, hier S.261).

190 Ch.Grewe-Volpp: Natural Spaces, S.385. Auch in ihren tibrigen Thesen
wird nicht klar, worauf genau sie fokussieren. Vgl. etwa die zweite These,
bei der meines Erachtens gefragt werden muss, ob Grewe-Volpp auf ihr
eigenes Beobachtungsschema oder aber auf die damit in der Textanalyse
erzielten Resultate anspielt: »Natur wird als autonome Kraft, als »social
player¢, als »co-construction«< verstanden, die in der Literatur nicht mehr
als blosse Kulisse fungiert, sondern als Protagonistin mit eigener Artikula-
tionsfahigkeit« (S.388; einige hundert Seiten vorher hatte Grewe-Volpp
jedoch noch dafiir pladiert, den Subjekt-Status fiir die Natur fallen zu las-
sen [vgl. S.69f.]).

191 Gumbrecht/Miiller-Charles: Umwelten/Grenzen, S.72 (Hervorhebung im
Original).

79

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Verstehen von Problemen'*? oder aber sogar im Bereich des Umwelt-

schutzes.'”®> Immer wieder ist auch zu lesen, die Literaturwissenschaft
solle zur Schaffung eines Bewusstseins fiir 6kologische Problematiken
beitragen. So paradigmatisch bei Glotfelty, die schreibt: »Consciousness
raising is its [= ecocriticism’s, S.H.] most important task.«'** Damit sol-
le, so der Tenor, die Kluft zwischen Natur und Kultur tiberbriickt wer-
den.'” Aber auch die Literatur selbst wird adressiert: Gersdorf und
Mayer raten der Literatur etwa, »das Verhéltnis historisch und kulturell
differenter Gesellschaften und der sie konstituierenden Individuen und
sozialen Gruppen zu ihren natiirlichen Seinsbedingungen [...] zu in-

192 Glotfelty hilt fest, dass die Geisteswissenschaften insgesamt zum besse-
ren Verstehen der Umweltproblematik beitragen sollten (vgl. Ch. Glotfel-
ty: Introduction, S.xxi). Gersdorf und Mayer sehen die Funktion der 6ko-
logisch orientierten Literaturwissenschaft darin, »gesellschaftliche Bedin-
gungen und Wirkungen literarischer Inszenierungen des Natur-Kultur-
Verhiltnisses offenzulegen« (Gersdorf/Mayer: Einleitung, S.12).

193 So Greg Garrard, der den Ecocriticism folgendermassen charakterisiert:
»commited to the preservation of the biological diversity of the planet for
all its inhabitants« (Greg Garrard: Ecocriticism, London 2004, S.179).

194 Ch. Glotfelty: Introduction, S.xxiv. Vgl. auch S.Jambon: Umweltliteratur;
St.Rosendale: Introduction, S.xxviii, der Literatur als »the primary loca-
tion where human relationship to the environment can be understood and
perhaps altered« versteht. — Gernot Bshme halt dagegen fest, dass mittler-
weile bereits geniigend >okologisches< Bewusstsein erzeugt und dass nun-
mehr Losungen verlangt seien (G. Boshme: Sujet, S.290). Untersuchungen
aus der Publizistikwissenschaft zeigen demgegeniiber, dass zwar in den
Massenmedien hdufig iiber Umweltthemen berichtet wird, dass es aber
insgesamt als schwierig beurteilt werden muss, die Rezipientlnnen tiber
diese Kanile auch tatsdchlich fiir komplexere Themen wie jene der Um-
weltproblematik zu sensibilisieren und damit Umweltbewusstsein zu
schaffen; dies vor allem aufgrund der spezifischen Funktionsweise der
Massenmedien, die Themen vornehmlich in unterhaltender und die Emo-
tionen ansprechender Form prisentieren. Dabei konnen sie offensichtlich
gleichzeitig wenig auf Hintergrundinformation setzen, weil damit die Auf-
merksamkeitszumutung an das Publikum in den stark von Neuheit leben-
den Massenmedien zu stark ausgereizt wird (vgl. dazu Gerhard de Haan:
»Umweltbewusstsein und Massenmedien«, in: Ders.[Hg.], Umweltbe-
wusstsein und Massenmedien. Perspektiven 6kologischer Kommunika-
tion, Berlin 1995, S.17-33; sowie Jochen Hansen: »Wie man die Umwelt
selbst erlebt und wie in den Medien, in: Gerhard de Haan [Hg.], Umwelt-
bewusstsein und Massenmedien. Perspektiven 6kologischer Kommunika-
tion, Berlin 1995, S.103-113).

195 Vgl. fiir viele A. Goodbody: Einfithrung, S.28.

80

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

szenieren«.'*®

Und Gernot Béhme fordert fast schon dogmatisch, die
Kunst solle in den drei Bereichen » Naturvergessenheite, >Scheitern der
Naturbeherrschung¢ und >humane Wiederaneignung von Natur«'®” aktiv
werden — wobei zu fragen ist, ob die Literatur und die Kunst hinsichtlich
ithrer Programmierung auf diese Weise von aussen beeinflusst werden
konnen oder beeinflusst werden sollten. Schliesslich ist immer auch der
etwas schlagwortartig formulierte Anspruch présent, die Gesellschaft
miisse sich insgesamt verdndern bzw. koénne auf relativ einfache Art
verdndert werden. In den Worten von Buell: »to change discourse is to
change society«.'” Erneut kommt in solchen Ausserungen die fehlende
gesellschaftstheoretische Grundierung des Ecocriticism zum Ausdruck,
die, wie im obigen Beispiel von Peter Morris-Keitel, zumeist mit Hilfe
von unfokussierter Kritik tiberspielt wird.

Mit der verkiirzten Aufnahme von Okologie-Konzepten in den Eco-
criticism und den in ihrer Adressierung unklaren, insgesamt zu pauscha-
len und oftmals moralisch unterlegten Forderungen, die die Eingebun-
denheit in die kritisierte gesellschaftliche Problemlage und die sich
daraus ergebende erkenntnistheoretische Problematik nicht geniigend be-
riicksichtigen, sind zwei Momente verbunden: einerseits wird im Ecocri-
ticism meist auf ein wenig reflektiertes realistisches Literaturmodell
zurlickgegriffen und die oben bereits problematisierte Referenz-Funktion
von Literatur herausgestrichen; andererseits, und damit verbunden, ist
eine gewisse Theorieabstinenz festzustellen, die mittlerweile auch inner-
halb des Ecocriticism selbst scharf kritisiert wird. Beide sollen nachfol-
gend skizziert werden.

3.2
Das >realistische« Literaturmodell
im Zeichen der Mimesis

Die in der Literaturwissenschaft traditionsreiche Frage nach der Refe-
renzfunktion von Literatur und nach dem Konzept von Mimesis'®’ ist im

196 Gersdorf/Mayer: Einleitung, S.12.

197 G.Bohme: Sujet, S.290.

198 L.Buell: Thoreau, S.204.

199 Monika Ritzer spricht in diesem Zusammenhang vom »poetologische[n]
Begriff mit der ldngsten Traditionslinie« (Monika Ritzer: »Vom Ursprung
der Kunst aus der Nachahmung. Anthropologische Prinzipien der Mime-
sis«, in: Riidiger Zymner/Manfred Engel [Hg.], Anthropologie der Litera-
tur. Poetogene Strukturen und &sthetisch-soziale Handlungsfelder, Pader-

81

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Rahmen des Ecocriticism wieder aufgenommen worden. Eine auf-
schlussreiche Debatte zur Thematik haben sich Lawrence Buell und Dana
Phillips geliefert, beides amerikanische Literaturwissenschaftler, die sich
zum Ecocriticism bekennen. Es lohnt sich daher ein vertiefterer Blick auf
ihre Diskussion, die gewissermassen den Kern der Problematik anschau-
lich vorfiihrt. Buell, der als einflussreichster Vertreter des Ecocriticism
gilt und als der »de facto spokesman«*” der Bewegung angesehen wer-
den kann, macht sich in seiner bereits zitierten Studie The Environmental
Imagination fiir ein Konzept stark, wonach Texte einer »dual accountabi-
lity« verpflichtet sind. Texte miissen demnach >doppelte Verantwortung<
tragen, einerseits der realen Umwelt, der Materie, andererseits dem Dis-
kurs und den ihn generierenden geistigen Prozessen gegeniiber.””' Mime-
sis (»outer mimetic«) wird hier als eine von vier Ebenen der Referenz im
literarischen Diskurs re-etabliert — neben der intratextuellen, intertextuel-
len und selbstreferentiellen Ebene —, wobei nach Buell der Mimesis gros-
sere Wichtigkeit und gleichsam ein Vetorecht iiber die anderen drei Ebe-
nen zukommt.*” Der literarischen Imagination wird derart mit Buell
nicht bloss die Kraft zugesprochen, eine alternative Realitdt zu kreieren,
»but to see what without aid of the imagination isn’t likely to be seen at
all«. Literatur gewdhrt also nach Buell — dank der besonders wichtigen
Mimesis-Funktion — einen bevorzugten Zugang zur Realitét, und literari-
sche Texte miissen sich der »authority of external nonhuman reality as a
criterion of accuracy and value«*” unterziehen. Dies gilt nach Buell aus-

born 2004, S.81-101, hier S.81). Wolfgang Iser erinnert daran, dass die
»Reprisentation als Mimesis von allem Anfang an ein ambivalenter Be-
griff gewesen ist, der seine schillernde Doppelheit bis heute nicht vollig
verloren hat« (Wolfgang Iser: »Mimesis und Performanz«, in: Uwe Wirth
[Hg.], Performanz — Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaf-
ten, Frankfurt/M. 2002, S.243-261, hier S.243).

200 D.Phillips: Truth, S.5.

201 In den Worten von Buell zu einem Text des Nature Writers Barry Lopez,
der konkrete Tierbeobachtungen enthilt: »Lopez knows his theory is a fic-
tion, and he defers to the authority of science; but the ultimate authority,
to which both laboratory result and field-camp explanation must appeal, is
what’s »out therex. [...] Both [= the narrative and the scientific hypothesis,
S.H.] must finally satisfy the mind and the ethological facts« (L.Buell:
Thoreau, S.93 [Hervorhebung im Original]).

202 Vgl. L.Buell: Thoreau, S.93, wo er der mimetischen Ebene »a theoretical
veto over the others« zuspricht. Vgl. auch die Argumentation auf S.94:
»The narrative makes no pretense of total accuracy; it is a theory of natu-
ral history; but nature is the court of appeal.«

203 Beide Zitate aus ebd., S.102 bzw. S.113.

82

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

driicklich nicht nur fiir nichtfiktionale Texte des Nature Writing, mit de-
nen sich Buell hauptsichlich beschiftigt und deren >Rehabilitierung< im
Rahmen der Literaturwissenschaft er viel Platz einrdumt, sondern auch
fiir fiktionale Texte.”™

In seiner ebenfalls grossangelegten Studie The Truth of Ecology —
Nature, Culture, and Literature in America formuliert Phillips eine um-
fassende Kritik des Ecocriticism, nimmt sich dabei besonders der Arbeit
von Buell an und versucht, den Ecocriticism von seinen »fundamentalist
fixation on literal respresentation«’” zu kurieren. Zwar raumt er ein, dass
die Konzentration auf das »minutely factical«®® in einzelnen Textanaly-
sen sinnvoll sein konne, dass aber der Ecocriticism »rnot be understood to
hinge on wheter literature represents the natural world realistically or
not«.””” Denn die Semiotik oder die Diskursanalyse haben nach Phillips
die Grenzen eines solchen Fragens aufgezeigt — was er auch ausfiihrlich
belegt’® —, und wer sich, wie Buell, iiber diese Erkenntnisse hinwegsetze,
der drohe in einen naiven Positivismus zuriickzufallen.*”

Buell hat die Debatte jiingst in seinem in der Reihe »Blackwall Mani-
festos« publizierten Text The Future of Environmental Criticism weiter-
gefiihrt. Obwohl er Phillips darin in einigen — allerdings nicht explizit be-
nannten — Punkten recht gibt*"® sieht er den Aspekt der Mimesis in
dessen Kritik stark tiberbewertet. Dem kann ich nicht beipflichten, denn
Buells hier freilich nur sehr knapp wiedergegebenes Konzept von Mime-
sis, das er im Kapitel Representing the Environment (S.83-114) ent-
wickelt, muss als zentraler Pfeiler seiner Studie angesehen werden. Buell
rdumt einerseits ein: »even designedly >realistic< texts cannot avoid being
heavily mediated refractions of the palpable world«, hilt dann aber ande-
rerseits doch an einer mimetischen Komponente fest. Diese ist — wie
schon in seiner fritheren Studie — meines Erachtens theoretisch nicht
iiberzeugend unterlegt, wenn er schreibt: »Yet it is equally clear that the
subject of a text’s representation of its environmental ground matters —
matters aesthetically, conceptually, ideologically. Language never repli-

204 Vgl. ebd., S. 98ft.

205 D.Phillips: Truth, S.7; vor allem folgende Passagen sind der Arbeit von
Buell gewidmet: S.3-41 und 159-184.

206 Ebd., S.163.

207 Ebd., S.165 (Hervorhebung im Original).

208 Vgl. etwa ebd., S. 8ff. und passim.

209 Vgl. ebd., S.160ff. — Zapf spricht ebenfalls von der »Verlockung der
Riickkehr zu vereinfachenden mimetischen Konzepten in der Literatur«
(H. Zapf: Kulturelle Okologie, S.30), ohne diese Aussage aber zu belegen.

210 Vgl. L. Buell: Criticism, Endnote 6, S. 155.

83

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

cates extratextual landscapes, but it can be bent toward or away from
them.«*'' Buell fihrt fort: »[M]imetic particularity and referentialism
don’t tightly correlate«,”" und erléutert:

»The majority of ecocritics, whether or not they theorize their positions, look
upon their texts of reference as refractions of physical environments and human
interaction with those environments, notwithstanding the artifactual properties
of textual representations and their meditation by ideological and other socio-
historical factors.«*"

Er hiélt damit an der Formulierung >refraction< und damit am Begriff der
»Widerspiegelung« fest, wobei er gleichzeitig den moglicherweise damit
verbundenen, zu einfachen mimetischen Implikationen mittels der Kon-
zedierung von géngigen Einwénden gegen eine als unproblematisch ge-
sehenen Referenz widerspricht. Ahnlich verhilt es sich mit Buells vor-
sichtigem und selektivem Anschluss an die aktuelle Theoriediskussion,
wenn er schreibt, die Arbeiten im Ecocriticism (und damit auch seine ei-
genen) seien »build selectively on poststructuralist theory while resisting
the totalizing implications of its linguistic turn«.*"* Hier muss allerdings
gefragt werden, inwiefern poststrukturalistisches Denken und die Absage
an den linguistic turn zusammengehen kénnen. Das Problem der Mime-
sis, das Wolfgang Iser folgendermassen fasst: »[S]elbstreferentiell darf
sie nicht werden, will sie nicht einem Selbstwiderspruch verfallen; denn
Mimesis impliziert das Verhéltnis von Vorgabe und Nachahmung, das in
sich zusammenfiele, wiirde sich Mimesis selbst zum Gegenstand«,”" die-
ses Problem kann Buell auf seine theoretisch wenig konsistente Weise
nicht iiberzeugend behandeln. Denn er weicht in seiner Replik auf Phil-
lips nicht wesentlich von seinen fritheren Argumentationen ab, womit er
meines Erachtens dessen Einwinde nicht wiederlegen kann und die Be-
weisfithrung fiir sein Postulat schuldig bleibt, dass literarische Texte als
eine spezifische Weise der Abbildung von »Welt« gelesen werden kon-
nen, ohne mit einer solchen Lektiire gleichzeitig hinter aktuelle literatur-

211 Beide Zitate ebd., S.33 (Hervorhebung im Original).
212 Ebd., S.37.

213 Ebd., S.30 (meine Hervorhebung).

214 Ebd., S.9f. (meine Hervorhebung).

215 W.Iser: Mimesis, S.253.

84

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

theoretische Stromungen, die schon seit lingerem das »Ende der Repri-
sentation«*'® proklamieren, zuriickzufallen.*"”

Die Studie von Buell hat Phillips exemplarisch gewahlt, um, ergénzt
durch weitere Beispiele, die Problematik einer theoretisch wenig abgesi-
cherten Mimesis-Funktion fiir die Literatur aufzuzeigen. Auch andere
Autorlnnen zielen in eine dhnliche Richtung, so etwa Hubert Zapf, der
festhilt, es werde nicht selten

»ein naiv-realistischer Repréisentationsmodus fiir die Literatur vorausgesetzt,
der deutlich hinter den Reflexionsstand der neueren Literaturtheorie zuriickfillt
und die medialen Besonderheiten der Texte als dsthetisch-kulturelle Zeichen-
systeme nicht angemessen beriicksichtigt.«?'®

Tatséchlich ist ein relativ unreflektiertes Referenz-Verhéltnis von Litera-
tur und Welt auch in diversen derjenigen Untersuchungen beobachtbar,
die Phillips nicht beizieht. Ich denke da beispielsweise an den Grossteil
der Aufsitze im Sammelband von Goodbody,?"’ an die Studie von Jam-
bon* oder an jene von Elder.”'

216 Vgl. etwa Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der
Humanwissenschaften, aus dem Franzésischen von Ulrich Koppen, 14.
Aufl. Frankfurt/M. 1997, S.269-306, oder Jacques Derrida: Die Schrift
und die Differenz, aus dem Franzosischen iibersetzt von Rodolphe
Gasché, Frankfurt/M. 1972, S.351-379. — Wolfgang Iser gibt zu beden-
ken, dass mit diesem >Ende der Reprisentation< nicht nur eine historische
Zustandsbeschreibung gemeint ist, sondern die »Unzuldnglichkeit [...],
durch den Représentationsbegriff das fassen zu kénnen, was in Kunst und
Literatur geschieht« (W.Iser: Mimesis, S.258).

217 Vgl. auch Simon Estoks vehemente Kritik an Buells Konzept einer >dual
accountability« »One has to wonder, though, if there is no more producti-
ve way of dealing with poststructuralist challenges to the transparency of
language than simply ignoring them and falling back on problematic sup-
positions about the merits of realism« (Simon C. Estok: »A Report Card
on Ecocriticism, in: The Journal of the Australasian Universities Langua-
ge and Literature Association [AUMLA] 96 [Nov. 2001], S.220-38; hier
zitiert nach der Netzversion: http://www.asle.umn.edu/archive/intro/
estok.html [Stand: 27. Juli 2007]).

218 H.Zapf: Kulturelle Okologie, S.29; allerdings untermauert Zapf diese Be-
obachtung wiederum nicht mittels Belegstellen.

219 Vgl. A.Goodbody: Literatur und Okologie.

220 Siehe: S.Jambon: Umweltliteratur, hier Abschnitt »Schluss«.

221 Vgl. J.Elder: Imagining, S.39, der mit einer problematischen Abbild-Rhe-
torik arbeitet: »Poetry becomes a manifestation of landscape and climate,
just as the ecosystem’s flora and fauna are.«

85

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Einen anderen Weg als Buell, die Mimesis-Funktion fiir die gegenwirti-
ge Literaturwissenschaft gewissermassen zu retten, schldgt Monika Rit-
zer ein. In einem Aufsatz, der im Kontext der zu Aktualitit gelangten
Performanz-Diskussion steht, definiert sie Mimesis als »Reproduktion ei-
nes Modells« und folgert mit Bezug auf die Literatur: »Mimetisch sind
Darstellungsweisen, die den lebensweltlichen Vorgang der Gegenstands-
wahrnehmung, also die sinnliche Anschauung und sinnvermitteltes Ver-
stindnis adaptieren.«*? Ahnlich argumentiert Birgit Recki, die einen Mi-
mesis-Begriff vorschligt, der das kiinstlerische Schaffen — im Anschluss
an die Malerei der Moderne, aber auch in Ansdtzen zuriickreichend bis
Platon, Kant und Schelling — als >Produktivitdt analog zur Natur< versteht
und damit Kunstautonomie und Anlehnung an >Natur< zusammenzuden-
ken versucht.”” Die beiden Ansitze scheinen mir vielversprechend, und
ich werde unten, im Kapitel V, 1.4., die derart adaptierte Form von »Mi-
mesis< aufgreifen und herausarbeiten, dass die Kunst in ganz spezifischer
Weise von der Wahrnehmung Gebrauch macht und die allgegenwiértige
Operation der Beobachtung fiir ihre Zwecke steigert. Dies aber in einer
gegeniiber der »>Natur< gerade unabhingigen und nicht nachahmenden,
sondern konstruktiven Weise. Vorerst soll jedoch das erste Kapitel mit
der Diskussion eines weiteren Problembereichs des Ecocriticism, der
bereits verschiedentlich angesprochenen mangelnden theoretischen Grun-
dierung, beschlossen werden.

3.3
Die Theorie-Abstinenz des Ecocriticism

In engem Zusammenhang mit der referierten problematischen Anlehnung
an Okologie-Modelle und an den Mimesis-Begriff steht auch die Hal-
tung, welche der Ecocriticism aktuellen literaturtheoretischen Positionen
gegeniiber einnimmt. Viele VertreterInnen des Ecocriticism setzen sich
ganz bewusst in Opposition zu dominanten Stromungen poststrukturali-
stischer oder postmoderner Theorie. Dies hat bereits verschiedentlich
Kritik hervorgerufen. So hilt etwa Patrick Murphy fest: »Too often, there
remains an anti-theoretical, naive, realist attitude expressed in [the work
of ecocritics]«.”* Und nach Phillips nehmen nicht wenige VertreterInnen

222 Vgl. M. Ritzer: Mimesis, S.82 und S.101.

223 Vgl. Birgit Recki: »Das produktive Leben: Uber die dsthetische Faszinati-
on der Natur, in: Jorg Zimmermann (Hg.), Asthetik und Naturerfahrung,
Stuttgart, Bad Cannstatt 1996, S.77-86.

224 P.Murphy: Critiques, S.165. Vgl. daneben besonders D.Phillips: Truth,

86

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

des Fachs das Feld »in terms of a return to common sense and good ste-
wardship«** wahr und erhoffen sich vom Import 6kologischen Gedan-
kengutes nicht nur eine interdisziplindre Perspektive auf die zu untersu-
chenden Texte, sondern vor allem auch moralische und philosophische
Grundierung der Argumentation.” Als exemplarisches Beispiel fiir die
kritisierte Haltung mag jene von Karl Kroeber gelten. Seiner Meinung
nach bietet der Ecocriticism eine Mdoglichkeit, um vor der esoterischen
Abstraktheit zeitgendssischer Literaturtheorie zu fliehen und mittels der
Ubernahme von 6kologischen Erkenntnissen »humanistic studies more
socially responsible«*’ zu machen. Wie in den vorangehenden Unterka-
piteln dargelegt, ist aber diese Anlehnung an das dkologische Paradigma
in den meisten Fillen problematisch, weil mit tiberholten oder zu einsei-
tigen Vorstellungen von Okologie gearbeitet wird; genauso wenig frucht-
bar ist — wie ebenfalls bereits erldutert — das Vertrauen auf die Moral und
Ethik.

Diese Theorie-Abstinenz hat einen Grund darin, dass in Beitrdgen
des Ecocriticism sehr oft statt einer theoretisch unterlegten Analyse die
Form des sogenannten »narrative scholarship< gewéhlt wird, einer Misch-
form von kritischer Reflexion und Textanalyse mit personlichen Begeg-
nungen mit der Natur.”*® Die Hiufung von wissenschaftlichen Texten, die
solcherart vorgehen, ist darauf zuriickzufiihren, dass sich gerade im Eco-
criticism die Rollen von KritikerIn, SchriftstellerIn und PublizistIn nicht
selten iiberschneiden.” Dazu werden die zu analysierenden Texte, wie
schon erwihnt, oft relativ distanzlos-lobend und dazu biographisch gele-
sen.”® Von einer »Tendenz zu zunehmender Auseinandersetzung mit

passim; weiter S. Estok: Report Card, der festhilt, der Ecocriticism miisse
»for not being theorized enough and for being heavily thematic« kritisiert
werden.

225 D.Phillips: Truth, S.139.

226 Vgl. ebd., S.142.

227 Karl Kroeber: Ecological Literary Criticism: Romantic Imagining and the
Biology of Mind, New York 1994, S. 1.

228 Der Begriff »narrative scholarship< stammt von Scott Slovic. Siehe fiir ei-
nes von vielen Beispielen fiir diese Textsorte: D. Scheese: Nature Writing.

229 Als Beispiel fiir eine solche Rollen-Uberlagerung sei der amerikanische
Autor Scott Russel Sanders genannt.

230 Michael Cohen kritisiert diesen Ansatz als die »praise-song school«
(M. Cohen: Blues). Als Beispiel kann gelten: L. Buell: Thoreau (zur bio-
graphischen Lektiire darin, vgl. vor allem den dritten Teil, »Environmen-
tal Sainthood« [S.309-395]). — Vgl. zu Buell auch folgenden Aufsatz, der
aufzeigt, wie dessen »positive« Lesart wesentliche Aspekte des Textes, wie
etwa Thoreaus »white masculine aesthetic«, die keinen Spielraum fiir das

87

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

zeitgendssischer Theorie«,”' wie sie Grewe-Volpp im Ecocriticism beob-
achtet, kann damit meines Erachtens (noch) nicht gesprochen werden.
Denn der Ecocriticism ist bisher vor allem durch die Einfithrung eines
neuen Themenfeldes bzw. einer umweltpolitischen Perspektive in die Li-
teraturwissenschaft aufgefallen, nicht aber durch »the challenge of defi-
ning distinctive models of critical inquiry«.”’

Besonders deutlich wird diese Theorie-Abstinenz auch in den weni-
gen bisher vorliegenden deutschsprachigen Untersuchungen. Es fillt auf,
dass statt der Arbeit an theoretischer Konzeption und an methodologi-
schen Fragen hier viel starker die Klassifikation von Texten und die Defi-
nition eines Genres »Umweltliteratur«”™** bzw. »okologische Literatur«®*’
im Zentrum des Interesses steht”® — was nach Goodbody eine »zentrale

»Andere« lasse, ausklammert (Gretchen Legler: »Body Politics in Ameri-
can Nature Writing: »Who May Contest for What the Body of Nature Will
Be?«, in: Richard Kerridge/Neil Sammels [Hg.], Writing the Environ-
ment. Ecocriticism and Literature, London 1998, S.71-87).

231 Ch.Grewe-Volpp: Natural Spaces, S.29.

232 Phillips sieht den Theoriemangel noch wesentlich dramatischer und
spricht gar davon, es komme einer volligen Kontradiktion gleich, wenn
man heute von einer im Ecocriticism fundierten Theorie zu reden versu-
che (vgl. D.Phillips: Truth, S.135). — Die Arbeiten, die sich um eine An-
niherung an poststrukturale Theoriebildung verdient gemacht haben, sind
weiterhin sehr rar gesit: Fiir die Anndherung von Ecocriticism und Post-
strukturalismus, vgl. D.Mazel: Environmentalism; weiter: Dominic Head:
»The (Im)possibility of Ecocriticismg, in: Richard Kerridge/Neil Sammels
(Hg.), Writing the Environment. Ecocriticism and Literature, London
1998, S.27-39; SueEllen Campbell: »The Land and Language of Desire:
Where Deep Ecology and Post-Structuralism Meet«, in: Cheryll Glotfelty/
Harold Fromm (Hg.): The Ecocriticism Reader. Landmarks in Literary
Ecology, Athens, London 1996, S.124-136; und vgl. weiter vor allem den
folgenden aktuellen Band: Timothy Morton: Ecology without Nature.
Rethinking environmental Aesthetics, Cambridge u.a. 2007; fiir die Ver-
bindung von Ecocriticism und feministischer Literaturwissenschaft mit
der Dialogizitdt im Sinne von Michail Bachtin, siehe Michael J. McDo-
well: »The Bakhtinian Road to Ecological Insight«, in: Cheryll Glotfelty/
Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader. Landmarks in Literary
Ecology, Athens, London 1996, S.371-391, sowie: P. Murphy: Critiques.

233 L.Buell: Criticism, S.128; vgl. dazu auch U. Heise: Guide, S.506.

234 Vgl. S.Jambon: Umweltliteratur.

235 Vgl. A.Goodbody: Einfithrung.

236 Die Tatsache, dass sich die okologisch orientierte Literaturwissenschaft
im deutschsprachigen Raum vor allem darauf konzentriert hat, kann mei-
nes Erachtens — in Ergénzung zu den von Goodbody gedusserten Griinden

88

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

Aufgabe der okologischen Literaturkritik«®®’ bildet. Diese Versuche
iiberzeugen meines Erachtens aber aus zwei Griinden wenig:

1. Sie konzentrieren sich ganz auf inhaltliche Aspekte, wie aus folgender
Definition fiir yUmweltliteratur< von Jambon deutlich wird:

»Umweltliteratur ist fiktionale Literatur, in der ein Bewusstsein der okologi-
schen Krise und ihrer Folgen und/oder industrialisierungsbedingter Schiden der
nichtmenschlichen Natur explizit und handlungstragend verarbeitet ist, sei es 1)
in Bezug auf a) die Geschichte und den Diskurs der Okologiebewegung oder
auf b) konkrete »Katastrophen< bzw. andere in diesem Kontext bedeutsame 6f-
fentlichkeitswirksame Ereignisse oder 2) durch die Hinterfragung des Naturver-
héltnisses der Industrienationen (bspw. durch die Darstellung der Lebenswelten
geographisch ferner, historischer oder imaginirer Kulturen).«*®

Mit einer solchen Konzentration auf eine thematische Genrebestimmung
werden aber all jene Momente des Ecocriticism vollig unbeachtet gelas-
sen, welche auf die gesellschaftliche Verfasstheit der Literatur abzielen
und in diesem Zusammenhang auch ihre ganz spezifischen Méglichkei-
ten, okologische Kommunikation zu verbreiten, oder ihre Chancen, Al-
ternativen zur dichotomischen Denkform >Mensch/Kultur — Umwelt/Na-
tur< zu entwickeln, thematisieren.”

(vgl. dazu oben, Kap. I, 1.) — als weiterer Grund dafiir genommen werden,
dass dieser Ansatz bisher (noch) wenig verbreitet ist .

237 A.Goodbody: Einfiihrung, S.29.

238 S.Jambon: Umweltliteratur, Abschnitt »Was ist Umweltliteratur?« — Die
Dissertation von Jambon ist zwar materialreich und versammelt eine Un-
menge von >6kologischen« Texten. Die theoretische Grundierung, vor al-
lem hinsichtlich der von Jambon zentral gesetzten >Erinnerungsfiguren<
oder dem >kulturellen Gedéchtnis< im Rahmen des von ihr anvisierten
Schemas einer »literarischen Ikonographie«, féllt jedoch tiberaus diirftig
aus. Damit wird die Arbeit dem eigenen Anspruch, den »Grundstein einer
6kologisch orientierten Germanistik« zu legen und »als Fundament fiir ei-
nen Ecocriticism der deutschsprachigen Literatur« gelten zu wollen, in
keiner Weise gerecht.

239 Die Beschrinkung auf die Genrefrage gilt im Wesentlichen auch fiir:
M. Gsteiger: Kampf (hier wird auch auf Formales und Stilistisches einge-
gangen, allerdings mit problematischen Konklusionen, wenn etwa kiirzere
Texte als geeigneter angeschaut werden fiir die Verbreitung 6kologischen
Denkens [hier S.110]); I.Cella: Kulisse; J.Hermand: Utopien und
A.Goodbody: Einfiihrung, hier besonders S. 21ff.

89

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

2. Der Untersuchungsansatz des Ecocriticism hat sich inzwischen — wie
oben im Kapitel I, 2. ausgefiihrt — insofern verschoben, als nicht mehr
nur Texte mit explizit >6kologischem« Charakter, sondern potentiell alle
literarischen Texte unter okologischem Blickwinkel in den Fokus der
Analyse gelangen. Vor diesem Hintergrund nimmt sich eine Konzentra-
tion auf die thematisch-klassifikatorische Untersuchung von >Umwelt-
oder Okoliteratur( zu einschrinkend aus.

Statt sich auf die Klassifikation von Textgruppen zu beschrianken, wire
es meines Erachtens ertragreicher, wenn eine dkologisch orientierte Lite-
raturwissenschaft — im Anschluss an die oben genannten Versuche von
Meeker oder Rueckert’® — Fragen nach der Funktion von (6kologischer)
Literatur als kulturellem Produkt und nach ihrer Positionierung in der
Gesellschaft zentral setzen wiirde. Dies eroffnete die Moglichkeit, die im
Ecocriticism implizit oder explizit vertretenen Forderungen an die Adres-
se der Literatur, der Literaturwissenschaft oder gar der Gesellschaft,*!
angemessen zu behandeln, indem die Chance der Literatur zur Gestaltung
und Ausbreitung 6kologischen Denkens in der Gesellschaft eingeschitzt,
die spezifische Rolle der Literaturwissenschaft bedacht, die eigene Ein-
gebundenheit und die sich daraus ergebenden erkenntnistheoretischen
Implikationen mit einbezogen und weiter gefragt wiirde, welche Auswir-
kungen der Literatur auf die Gesellschaft allenfalls festzumachen wéren.

In jenen Arbeiten des Ecocriticism, die den Untersuchungsrahmen
breiter abstecken und sich nicht lediglich auf die Genrefrage konzentrie-
ren, fillt auf, dass es bisher bei lediglich vagen Formulierungen geblie-
ben ist, die als Ertrag in auffilligem Kontrast stehen zu den recht gross-
spurigen Forderungen und Absichten und zu der Drastik, mit welcher die
Problemlage der Umwelkrise geschildert wird. Die Arbeit von Grewe-
Volpp kann hier stellvertretend zitiert werden. Im folgenden Ausschnitt
ist die Literaturwissenschaft angesprochen:

»Eine so verstandene, umfassende Okokritik konnte tatsdchlich alternative
Denkstrukturen initiieren, die sich in literarischen Texten wie auch in allen kul-
turellen Produktionen allerdings nicht zwingend auf Kosten &sthetischer Gestal-
tung und zugunsten engagierter Botschaften niederschlagen miissen. [...] Und
eine alternative, (6ko)kritische Imagination konnte den Lauf der Welt beein-
flussen wie technizistische, hierarchisch dualistische, monokausale Ideen dies

240 Vgl. oben, Kapitel I, 1.
241 Vgl. dazu Kap. [, 3.1.4.

90

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

langst tun — eine Vorstellung, die fiir viele Geisteswissenschaftler vielleicht
eine radikale ist.«**

Was auffillt, sind einerseits die vorsichtigen Formulierungen, anderer-
seits die Aussagen iiber Handlungsanregungen oder gesellschaftliche
Auswirkungen, die jedoch von der Autorin in ihrer konkreten gesell-
schaftlichen Ausgestaltung nicht naher spezifiziert werden. Was hier of-
fensichtlich fehlt, ist die Positionierung der eigenen Untersuchung im
Rahmen einer Gesellschaftstheorie, die Leistungsbeziehungen zwischen
einzelnen Gesellschafisbereichen angemessen beschreiben kénnte.”?

Die einzige mir bekannte Untersuchung im deutschsprachigen Raum,
die mit Rekurs auf das 6kologische Paradigma ein umfassendes Funk-
tionsmodell von Literatur zu entwerfen versucht, hat Hubert Zapf mit Li-
teratur als kulturelle Okologie™* vorgelegt. Sie soll hier deshalb einge-
hender diskutiert werden. Zapf geht es »um Analogien zwischen
6kologischen Prozessen und den spezifischen Strukturen und kulturellen
Wirkungsweisen der literarischen Imagination«.”” Literarische Texte
werden hierbei nicht einfach nur auf die Thematisierung der Umweltkrise
hin befragt, sondern selbst an biologisch-physikalische Prozesse zurtick-
gebunden, in denen sich sprachlich-imaginative Kreativitit entfaltet, die
von Zapf analog zum gestaltenden Energiefluss der Okologie verstanden

242 Ch.Grewe-Volpp: Natural Spaces, S.402.

243 Eine Diskrepanz zwischen der drastischen Schilderung der Problemlage
und den so harm- wie wirkungslosen Forderungen nach Veridnderung er-
kennt Enzensberger generell in Texten zur Umweltkrise. Vgl.: »An das
Ende ihrer [= der WortfiihrerInnen der Humanokologie, S. H.] Traktate, in
denen die Unvermeidlichkeit des Endes (der Industrialisierung, der Zivili-
sation, des Menschen, des Lebens auf dem Planeten) iiberzeugend darge-
tan, wenn nicht bewiesen wird, hdngen sie jedoch stets ein Kapitel an, in
dem sie betonen, dass es auch anders geht. [...] Diesen plétzlichen Kehrt-
wendungen haftet etwas von jener Rhetorik an, die auf Bekehrung zielt.
Dabei steht die Entsetzlichkeit der angekiindigten Katastrophe in einem
merkwiirdigen Gegensatz zu der Harmlosigkeit der Ermahnungen, mit de-
nen wir entlassen werden. Dieser Kontrast ist so augenfillig, so penetrant,
dass die beiden Seiten der Argumentation einander wechselseitig bescha-
digen: mindestens eine von ihnen wirkt unglaubwiirdig. Entweder die
Schlusspredigt, die uns gut zuredet, oder die Analyse, die uns erschrecken
will« (H. M. Enzensberger: Kritik, S.32f.).

244 Vgl. H.Zapf: Kulturelle Okologie. Zapf stiitzt seinen Ansatz auf die Kul-
turdkologie von Peter Finke und die literarische Anthropologie von Wolf-
gang Iser.

245 H.Zapf: Kulturelle Okologie, S.3.

91

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

wird. Dabei greift er nicht unbedacht auf iltere Modelle der Okologie
zuriick, thematisiert vielmehr die mittlerweile in Natur- und Kulturwis-
senschaften sehr unterschiedlichen Ansitze.** Literatur als Medium kul-
tureller Okologie hat nach Zapf gleich drei unterschiedliche Funktionen,
die von der »Représentation typischer Defizite, Einseitigkeiten und Wi-
derspriiche dominanter Systeme zivilisatorischer Macht« tiber die »ge-
gendiskursive Inszenierung dessen, was im kulturellen Realitédtssystem
marginalisiert, vernachldssigt oder unterdriickt ist« bis zur »Reintegration
des Verdringten mit dem kulturellen Realitdtssystem, durch das Literatur
zur stindigen Erneuerung des kulturellen Zentrums von dessen Réndern
her beitrigt«** reichen.

Zapfs Ansatz, den er als Beitrag zur kulturtheoretischen Diskussion
in den Literaturwissenschaften sieht, mag aber meines Erachtens aus
dreierlei Hinsicht nicht zu tiberzeugen:

1. Das verwendete theoretische Vokabular ist alles andere als konsistent:
so wird zwar beispielsweise bei der Definition von Kultur auf Luhmann
zuriickgegriffen,”*® was an sich schon keine sehr gliickliche Wahl ist,
wird doch gerade dieser Begriff von Luhmann nicht einheitlich definiert;
zudem hat er nur eine untergeordnete Bedeutung im Rahmen seines
Theoriegebdudes.”* Gleichzeitig erfasst Zapf die Kultur in fragwiirdiger
Weise abwechselnd mittels eines nicht schliissig definierten Systembe-
griffs und eines (ebenfalls nicht klar herausgearbeiteten bzw. einfach vor-
ausgesetzten) Diskursbegriffs, was eine ganze Reihe von unklaren Be-
griffen und Komposita nach sich zieht** Zudem widmet Zapf der

246 Vgl. ebd., S.21-26.

247 H.Zapf: Dekonstruktion, S.282, S.284 und S.285f. (im Original teilweise
mit Hervorhebungen).

248 Vgl. H. Zapf: Kulturelle Okologie, S. 4.

249 Siehe dazu: Dirk Baecker: »Unbestimmte Kultur«, in: Albrecht Koschor-
ke/Cornelia Vismann (Hg.), Widerstinde der Systemtheorie. Kulturtheo-
retische Analysen zum Werk von Niklas Luhmann, Berlin 1999, S.29-48;
sowie Giinter Burkart: »Niklas Luhmann: Ein Theoretiker der Kultur?«,
in: Ders./Gunter Runkel (Hg.), Luhmann und die Kulturtheorie, Frankfurt/
M. 2004, S.11-39, hier S.11 und S. 25.

250 Von Kultur als System und Kultur als Diskurs ist etwa auf S.3 und S.66
die Rede, auf S. 54 wiederum vom »Gesamtsystem]|...] kultureller Diskur-
se« (H. Zapf: Kulturelle Okologie). — Weiter zur Uneinheitlichkeit der Be-
griffe: Auf nur gerade zwei Seiten der Untersuchung (S.66-67) werden
derart unterschiedliche und nur ungeniigend bestimmte Begriffe wie »kul-
turelle[s] Realitédtssystem, »kulturell getrennte][...] Bereiche[...] bzw. Dis-
kurse[...]J« verwendet, weiter »Kulturwelt«, »kulturkritische[r] Metadis-

92

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

Luhmann’schen Systemtheorie einen kurzen Abschnitt, worin er sich von
diesem Theoriemodell abgrenzt. Er interpretiert es allerdings in unzu-
langlicher Weise und formuliert Vorbehalte gegen die Theoriearchitek-
tur, welche an derselben vorbei zielen.>'

2. Zapf schliesst, obwohl er verschiedene Okologie-Konzepte kritisch be-
fragt, unproblematisch auf Analogien zwischen Okologie und Poesie,
ohne die Briiche oder Diskontinuititen der neueren Okologie beizuziechen
und ohne genauer auf fundamentale Differenzen zwischen Prozessen des
Lebens und Prozessen der Kultur bzw. der Kommunikation zu achten.

3. Der dritte Kritikpunkt, der mit dem zweiten verkniipft ist, zielt
schliesslich auf Zapfs Definition der Funktion von Literatur ab:

»mOkologisch¢ kann diese Beziehung der Literatur genannt werden, weil Litera-
tur das, was kulturell getrennt, pragmatisch instrumentalisiert und diskursiv
vereindeutigt wird — etwa durch Politik, Wirtschaft, Recht, Moral, Ideologie,
Wissenschaft —, wieder in einen lebendigen Zusammenhang untereinander und
mit dem bringt, was ausgegrenzt und marginalisiert wird, was aber zugleich fiir

kurs«, »imaginative[r] Gegendiskurs«, »reintegrative[r] Interdiskurs«,
»historisch-kulturelles Bezugssystem«, »symbolische Gegenwelt«, »Rea-
litaitsmodelle«, »Gesamthaushalt der Kultur und der sie tragenden Diskur-
se«, »Literatur [als] Diskursform« sowie »Gesamtkultur«.

251 Vgl. dazu H.Zapf: Kulturelle Okologie, S.57ff. — Ein Beispiel fiir die
Zapf’sche Lesart der Systemtheorie nach Luhmann: »Literarische Texte
folgen keinen quasi-automatisch funktionierenden, der Evolution der mo-
dernen Gesellschaft bloss parallel laufenden Regeln der Selbstorganisati-
on«, wie nach Zapfs Verstdndnis die Systemtheorie postuliert, »sondern
sind in Produktion wie Rezeption auf die bewusste Gestaltungsenergie
konkreter Subjekte und die durch sie ausgelosten generativen Prozesse an-
gelegt.« (S.58) Hier ldsst Zapf sein nur unzuldngliches Verstindnis der
Luhmann’schen Systemtheorie erkennen, denn literarische Texte laufen
nach Luhmann in ihrer Selbstorganisation keineswegs bloss parallel zur
Gesellschaft, sondern vollziehen selbst Gesellschaft, lassen sich also nicht
so einfach von dieser abtrennen, wie Zapf dies in seinem Ansatz tut. Zu-
dem sind literarische Texte — wie jede Form von Kommunikation — sehr
wohl auf bewusste Gestaltungsenergie angewiesen, nur dass diese bei
Luhmann nicht in traditioneller Weise in »Subjekten< verortet wird, son-
dern in Bewusstseinen, die nicht mit »Menschen< gleichgesetzt werden
konnen. Vgl. dazu ausfiihrlicher unten, Kapitel III.

93

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

die Vitalitit und Selbsterneuerungskraft der Kultur von entscheidender Bedeu-
tung ist.«*

Darin lésst sich das auf Friedrich Schiller zuriickgehende® und seither

wiederholt weitergedachte®® Theorem der Kunst als Antidoton gegen
Modernisierungsschiden wiedererkennen, das Zapf gewissermassen 6ko-
logisch reformuliert (ohne allerdings die literatur- und philosophiege-
schichtliche Anbindung vorzunehmen). Hier werden aber — wie so oft im
Ecocriticism — ob des postulierten >okologischen Zusammenhangs< die
grundlegenden Differenzen zwischen den verschiedenen Gesellschaftsbe-
reichen zu wenig beachtet. So miisste meines Erachtens kritisch gefragt
werden, ob und allenfalls wie die Literatur tatsidchlich so unterschiedliche
gesellschaftliche Institutionen wie Recht oder Wissenschaft in einen »le-
bendigen Zusammenhang« zu bringen in der Lage ist.**

Weiter bleibt in Zapfs Ansatz unklar, wie ein »imaginative[r] Gegen-
diskurs«** innerhalb des grossen Diskurses der Kultur méglich sein soll,
ist doch Literatur nach Zapf selbst auch als Kultur zu verstehen.”’

252 H.Zapf: Kulturelle Okologie, S. 6.

253 Vgl. Friedrich Schiller: »Ueber die dsthetische Erziehung des Menschen
in einer Reihe von Briefen«, in: Ders., Werke. Nationalausgabe, hg. von
Lieselotte Blumenthal und Benno von Wiese, Bd. 20: Philosophische
Schriften, Teil I, unter Mitwirkung von Helmut Koopmann hg. von Benno
von Wiese, Weimar 1962, S.309-412.

254 Vgl. etwa Odo Marquards »antieschatologische, antiutopische Definition
der Kunst als konservierende Kompensation« (Odo Marquard: »Kompen-
sationstheorien des Asthetischen«, in: Dirk Grathoff [Hg.]: Studien zur
Asthetik und Literaturgeschichte der Kunstperiode, Frankfurt/M. 1985,
S.103-120, hier S. 116).

255 Ich werde auf diese Frage im finften Kapitel dieser Arbeit, im Abschnitt
iiber die Funktion der Kunst (V, 1.6.) zuriickkommen.

256 H.Zapf: Kulturelle Okologie, S. 67.

257 Oder eben auch als System, wenn es heisst, die Literatur verhalte sich »in
Analogie zu einem okologischen Prinzip oder einer 6kologischen Kraft in-
nerhalb des grosseren Systems ihrer Kultur« (ebd., S.3). Diese System-
im-System-Beziehung wird nicht nidher beleuchtet. — Damit diirfte zusam-
menhéngen, dass Zapfs Modell in der konkreten Analyse von Texten sei-
ne Begrenztheit aufzeigt, wie bereits in einer Untersuchung herausgestellt
wurde (vgl. Anne D. Peiter: »Kriegslandschaften. Umwelt und Sprache in
Karl Kraus’ »Die letzten Tage der Menschheit< und in Ernst Jiingers >In
Stahlgewittern«, in: Catrin Gersdorf/Sylvia Mayer [Hg.], Natur — Kul-
tur — Text. Beitriige zu Okologie und Literaturwissenschaft, Heidelberg
2005, S.229-256, hier vor allem S.232f.). Demgegeniiber lehnt sich fol-
gende Arbeit an Zapf an: Berbeli Wanning: Die Fiktionalitdt der Literatur.

94

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

Schliesslich manifestiert sich insgesamt ein doch recht eigenwilliges Ver-
stindnis von Okologie, das sich mit ausgeprigter Metaphorik behelfen
muss, wenn etwa vom Kunstwerk als »imaginative[m] Biotop«*® die
Rede ist.*

Demgegeniiber verfiigen die Arbeiten von Nancy Katherine Hayles,
die sich — als studierte Chemikerin und Literaturwissenschaftlerin — um
die Anndgherung von Literaturwissenschaften und Mathematik/Naturwis-
senschaften verdient gemacht hat, iiber mehr Ankniipfungspotential. In
ihrer Studie The Cosmic Web — Scientific Field Models and Literary Stra-
tegies in the 20th Century® entwickelt sie eine an die Feldtheorie der
Naturwissenschaften und an Erkenntnisse der Quantenmechanik ange-
lehnte Literaturtheorie, die — und das ist herauszustreichen — vom Einbe-
zug der Perspektive der beobachtenden Instanz in das Beobachtete aus-
geht. Thre dabei vertretene erkenntnistheoretische Position erldutert
Hayles genauer in einem Artikel, der mit Constrained Constructivism —
Locating Scientific Inquiry in the Theater of Representation betitelt ist.
Darin versucht sie einen Mittelweg zwischen radikalem Konstruktivis-

mus®' und (natur-)wissenschaftlichem Objektivismus einzuschlagen, in-

Studien zum Naturbegriff in Erzdhltexten der Romantik und des Realis-
mus, Berlin 2005, hier vor allem S. 8ff.).

258 H.Zapf: Kulturelle Okologie, S.48.

259 Weiter ist im deutschen Sprachraum die Arbeit von Karl Eibl erwéhnens-
wert, der die Literatur als anthropologische Konstante fasst und sie in der
Biologie zu fundieren sucht (vgl. Karl Eibl: Die Entstehung der Poesie,
Frankfurt/M., Leipzig 1995, vor allem das 1. Kapitel »Entstehungsbedin-
gungen der Poesie — anthropologisch« [S.11-62]). Zwar greift Eibl dabei
auf die Systemtheorie zuriick, kann dann aber meines Erachtens die Poe-
sie nicht schliissig als Eigenbereich der Gesellschaft herausarbeiten, weil
er zu stark an einem >traditionellen< Bild des Menschen und damit auch an
der Verortung der Poesie »im< menschlichen Vermogen festhilt. Auf diese
Problematik werde ich ausfiihrlich im Kapitel V zu sprechen kommen.

260 Vgl. Nancy Katherine Hayles: The Cosmic Web. Scientific Field Models
and Literary Strategies in the 20th Century, Ithaca (NY) 1984.

261 Der radikale Konstruktivismus ist eine skeptizistische erkenntnistheoreti-
sche Position. Nach ihm konstruiert (oder >erfindet<) der Mensch als be-
wusst wahrnehmendes Wesen die Wirklichkeit, was im Gegensatz steht
zu einer realistischen Auffassung, nach der Wirklichkeit >objektiv ent-
deckt« wird. Die Systemtheorie von Niklas Luhmann stiitzt sich in vielen
Bereichen auf Erkenntnisse aus der radikal-konstruktivistischen Theorie-
bildung. Vgl. dazu ausfiihrlich das Kapitel III dieser Arbeit sowie den fol-
genden instruktiven Uberblicksaufsatz: Siegfried J. Schmidt: »Der Radi-
kale Konstruktivismus.Ein neues Paradigma im interdisziplindren

95

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

dem sie einerseits auf die Abhidngigkeit aller Wahrnehmung von der
Wahrnehmungsperspektive hinweist, womit auch naturwissenschaftliche
Erkenntnis zu einem kulturell bedingten Konstrukt wird, andererseits
aber festhilt, dass sich diese Wahrnehmung, beispielsweise bestimmte
Erfahrungen der Natur, in einem gewissen Mass mit der »Realitédtc abglei-
chen miisse:

»The term I propose for the position I have been urging is constrained construc-
tivism. The positive identities of our concepts derive from representation,
which gives them form and content. Constraints delineate ranges of possibility
within which representations are viable. Constrained constructivism points to
the interplay between representation and constraints. Neither cut free from reali-
ty nor existing independent of human perception, the world as constrained con-
structivism sees it is the result of active and complex engagements between rea-
lity and human beings. Constrained constructivism invites — indeed cries out
for — cultural readings of science, since the representations presented for dis-
confirmation have everything to do with prevailing cultural and disciplinary as-
sumptions. At the same time, not all representations will be viable. It is possible
to distinguish between them on the basis of what is really there.«**

Es ist diese Thematisierung des Schnittbereichs zwischen gegebener
»Welt< und einem Subjekt, das an der Konstruktion dieser »Welt« beteiligt
ist, der diesen Ansatz fiir die Behandlung der »Mensch/Kultur — Umwelt/
Natur¢-Dichotomie geeignet erscheinen lisst.”® Denn er erlaubt, die darin

Diskurs«, in: Ders. (Hg.), Der Diskurs des radikalen Konstruktivismus, 6.
Aufl. Frankfurt/M. 1994, S.11-88, sowie auch die anderen Beitrége in die-
sem Band.

262 Nancy Katherine Hayles: »Constrained Constructivism: Locating Scienti-
fic Inquiry in the Theater of Representation«, in: New Orleans Review
18/2 (1991), S.76-85, hier zitiert nach der Netzversion: http://www.en
glish.ucla.edu/faculty/hayles/Cusp.html (Stand: 27. Juli 2007), hier Ab-
schnitt II: »Riding the Cusp: What We Remember, What We Forget«.

263 Demgegeniiber sind meiner Ansicht nach die neueren naturphilosophi-
schen Ansitze im deutschsprachigen Raum, also die Arbeiten von Gernot
und Hartmut Bohme, von Martin Seel und von Elmar Treptow, dafiir we-
niger geeignet. Zwar ist darin die Mensch/Natur-Dichotomie von zentra-
lem Interesse. Allerdings bleibt die Argumentation dabei entweder stark
subjektphilosophisch verhaftet, wie bei Seel und Treptow, die im meta-
physischen Subjekt-Objekt-Denken befangen bleiben. Oder dann ist, wie
bei den Bohmes, die Natur als >Partner< der menschlichen Sinnlichkeit
konturiert, wenn es heisst: »Die #dsthetische Beziehung zur Natur besteht
darin, sich auf die Physiognomie der Dinge einzulassen, sich von ihr et-
was sagen zu lassen. Sinnliche Wahrnehmung heisst, an der artikulierten

96

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

| DAs OKOLOGISCHE PARADIGMA IN DER LITERATURWISSENSCHAFT

sich manifestierende epistemologische Problematik, mit der sich der Eco-
criticism konfrontiert sieht, zu bearbeiten. Hayles’ Ansatz miisste jedoch
meines Erachtens im Hinblick auf die genaue Tétigkeit des wahrnehmen-
den Subjekts in dieser »Welt« — »[n]either cut free from reality nor exis-
ting independent of human perception«®® — weitergedacht und in den
grosseren Kontext einer Gesellschaftstheorie integriert werden. Denn
eine solche — dies diirfte im Verlaufe dieses ersten Kapitels deutlich ge-
worden sein — verspricht, dem Ecocriticism einen Rahmen zu liefern, in
dem nicht mehr nur Fragen nach der literarischen Konstruktion von Na-
turbildern und der Art der Behandlung der 6kologischen Problematik ge-
stellt wiirden. Dariiber hinaus wire es dann auch moglich, die Position
der Literatur in der Gesellschaft, die Funktion der Literatur fiir diese Ge-
sellschaft, die Eignung der Literatur zur Gestaltung und Verbreitung von
okologischer Kommunikation und schliesslich die Rolle, die hierbei die
Literaturwissenschaft einnimmt, zu erértern.

Prisenz der Dinge zu partizipieren« (Gernot Bohme: »Asthetische Natur-
erkenntnis«, in: Ders., Atmosphire — Essays zur neuen Asthetik, Frank-
furt/M. 1995, S.177-187, hier S.187). In dieser — vermeintlichen —
»Adressierung¢ ist meines Erachtens jedoch ein Moment von Anthropo-
zentrismus zu sehen, den die Bohmes im Prinzip zu vermeiden suchen,
den sie stattdessen aber eher noch zementieren. Ich werde deshalb fiir den
weiteren Verlauf meiner Argumentation nicht auf diese Ansitze zuriick-
greifen.
264 N.K.Hayles: Constructivism.

97

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1l
OKOLOGISCH ORIENTIERTE LITERATURWISSENSCHAFT -
EINE ZWISCHENBILANZ

1
Vom okologischen zum systemtheoretischen Paradigma

In den Untersuchungen des Ecocriticims wird immer wieder geradezu
leitmotivisch betont, die Umweltkrise beruhe auf einer Krise der Imagi-
nation und der Beschreibungsmdoglichkeiten. Bereits 1972 fasst Gregory
Bateson in seinem Standardwerk Steps fo an Ecology of Mind, das an-
thropologische, biologische, psychologische und kybernetische Aspekte
integriert und auf eine 6kosystemische Sicht der Prozesse des Lebens fo-
kussiert, die Umweltkrise als epistemologisches Problem.' Lawrence
Buell seinerseits formuliert 1995:

»If, as environmental philosophers contend, western metaphysics and ethics
need revision before we can address today’s environmental problems, then the
environmental crisis involves a crisis of the imagination the ameloriation of
which depends on finding better ways of imaging nature and humanity’s rela-
tion to it.«

1 Siehe darin Kapitel VI: »Krisen in der Okologie des Geistes«: Gregory
Bateson: Okologie des Geistes. Anthropologische, psychologische, biolo-
gische und epistemologische Perspektiven, iibersetzt von Hans Giinter
Holl, 7. Aufl. Frankfurt/M. 1999, hier S. 603-647.

2 L.Buell: Thoreau, S.2; vgl. zudem auch R.Kerridge: Introduction, S.4;
Ch. Grewe-Volpp: Natural Spaces, S.80; Gersdorf/Mayer: Einleitung,
S.13, sowie Hermand, dem zufolge es an »detaillierten, hoffnungsstiften-
den Szenarien einer Welt, in der wir liberleben kénnen« mangelt (J. Her-
mand: Utopien, S.202). — In dhnliche Richtung zielt auch Scott Russel
Sanders, wenn er schreibt: »How we inhabit the planet is intimately
connected to how we imagine the land and its creatures« (Scott Russel
Sanders: »Speaking a Word for Nature«, in: Cheryll Glotfelty/Harold
Fromm [Hg.], The Ecocriticism Reader. Landmarks in Literary Ecology,
Athens, London 1996, S. 182-195, hier S. 194).

99

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Nach dem im ersten Kapitel dieser Arbeit erfolgten Uberblick iiber die
aktuelle Forschungslage des Ecocriticism kann diese »Krise der Imagina-
tion« klar als Mangel an addquaten Theoriemitteln identifiziert werden,
welche die weiterhin zentrale Dichotomie »Mensch/Kultur — Umwelt/Na-
tur< in einer iiberzeugenderen Weise behandeln konnten als die vorge-
stellten Untersuchungsansitze, die sich an der Okologie orientieren. Wie
das erste Kapitel dieser Arbeit aufgezeigt hat, muss dieser Rekurs des
Ecocriticism auf das 6kologische Paradigma deshalb stark in Frage ge-
stellt werden, weil es sich erstens keineswegs einheitlich préasentiert und
gerade in den letzten dreissig Jahren Entwicklungen durchgemacht hat,
die in literaturwissenschaftlichen Adaptationen bislang nahezu unbe-
merkt blieben. Zweitens prisentiert sich das 6kologische Paradigma
gleichsam oszillierend zwischen holistischen Vorstellungen einer »ande-
ren¢, Orientierungswissen versprechenden Wissenschaft einerseits und
naturwissenschaftlichem Arbeitsalltag andererseits. Erstere versucht, in
Zusammenhédngen zu denken, eine alternative Sichtweise auf die Natur
zu erdffnen und Moglichkeiten aufzuzeigen, um mit der Umweltkrise
umzugehen; Letzterer relativiert solch optimistisches Denken, setzt selbst
auf wertfreies wissenschaftliches Forschen und ist weiterhin vom Sub-
jekt-Objekt-Denken der Naturwissenschaften gepragt.

Bisherige Ansétze im Ecocriticism tiberzeugen deshalb nicht, weil sie
meist unreflektiert allein an das holistische Verstindnis von Okologie an-
schliessen und hierbei auf iiberholte, mit utopistischen Elementen durch-
setzte Okologie-Modelle zuriickgreifen. Diese zeigen meines Erachtens
aber keinen gangbaren Weg auf, die grundlegende Dichotomie von
»Mensch/Kultur — Umwelt/Natur< und die damit verbundene Subjekt-Ob-
jekt-Denkstruktur in fruchtbarer Weise zu bearbeiten. Denn die unspezi-
fische yRede vom Zusammenhangs, die in Modellen wie der »Lebensge-
meinschaft als Organismus< oder einigen Spielarten des Okosystems
transportiert wird, scheint mir fiir das Erfassen der Problematik prinzi-
piell nicht geeignet, weil sie entscheidende Differenzen verdeckt.’ Dies

3 Weiter plddieren explizit fiir eine Aufrechterhaltung von Grenzziechungen
auch Jhan Hochman: »Green Cultural Studies«, in: Laurence Coupe (Hg.),
The Green Studies Reader. From Romanticism to Ecocriticism, London
2000, S.187-192 (er argumentiert hier gegen Donna Haraway, der er eine
unproduktive Verwischung der Grenzen zwischen Natur und Kultur vor-
hélt), und vor allem Morton, der dem unreflektiert-naiven bis metaphy-
sisch-verbramten Gebrauch der Kategorie »Natur(, wie er hdufig im Eco-
criticism anzutreffen ist, entgegentritt und — vor dem Hintergrund des
eigenen, dekonstruktivistisch argumentierenden Verfahrens — eine Okolo-
gie ohne solche Naturvorstellungen fordert (vgl. T. Morten: Rethinking).

100

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il OKOLOGISCH ORIENTIERTE LITERATURWISSENSCHAFT

wird im Ecocriticism oft zu wenig bedacht. Die betreffenden Untersu-
chungen formulieren stattdessen Forderungen zuhanden nur unklar de-
finierter Adressatinnen oder bedienen sich moralischer Argumentation —
und fallen damit in das verzerrende und simplifizierende Erzdhlschema
von Téter-Opfer. Nichtsdestotrotz versprechen sie sich auf diese Weise —
getreu der Auffassung, der eigene literaturwissenschaftliche Ansatz sei
von umweltpolitscher Aktivitdt nicht zu trennen — wiederum eine nur
sehr unspezifisch gefasste gesellschaftliche Veranderung. Der Ecocriti-
cism verstrickt sich schliesslich deshalb in Probleme, weil er sich gegen-
tiber poststrukturaler Theoriebildung abweisend verhélt und eigenen Ar-
beiten allzu oft Reprasentationsmodelle unkritisch zu Grunde legt. Damit
laufen die betreffenden Untersuchungen Gefahr, einem Essentialismus zu
verfallen, der dazu verleitet, Literatur als wahrheitsgetreue Abbildung
von Aussenwelt und als dem »>sezierenden Blick<« der Naturwissenschaft
iiberlegen zu verstehen. Daraus folgt dann auch, dass die literarischen
Moglichkeiten hinsichtlich der Gestaltung und Verbreitung 6kologischer
Kommunikation 6fters tiberschétzt werden.

Es lassen sich damit zwei Zwischenergebnisse der bisherigen Unter-
suchung festhalten. Erstens wird bei den geschilderten Vorgehensweisen
die zentrale Kategorie der eigenen Involviertheit in das Beobachtete — die
Tatsache, dass man als WissenschaftlerIn ebenfalls in den allenthalben
postulierten »Zusammenhang aller Dinge« eingebunden ist — nicht oder
zuwenig stringent beriicksichtigt. Die Ausfithrungen zur Okologie, die
sich wie alle Wissenschaften mit der erkenntnistheoretischen Subjekt-
Objekt-Problematik konfrontiert sieht, sowie zum Mimesis-Problem und
zur Theorieabstinenz des Ecocriticism haben jedoch aufgezeigt, dass epi-
stemologische Fragen nicht ausgeblendet werden kénnen. Vielmehr kom-
men ihnen gerade im Rahmen des Ecocriticism, der sich in grundlegen-
der Weise der Dichotomie von Mensch/Umwelt bzw. Kultur/Natur
widmet, besondere Bedeutung zu. Zweitens hat sich gezeigt, dass es aus-
serordentlich schwierig ist, mogliche Wirkungen und Leistungen von Li-
teratur und Literaturwissenschaft im Zusammenhang mit 6kologischem
Denken zu fassen, wenn hierzu lediglich mit 6kologischen Modellen ge-
arbeitet und nicht auf eine Gesellschaftstheorie zuriickgegriffen wird.
Oder in anderen Worten: »Ohne Berticksichtigung der gesellschaftlichen
Strukturmuster ist die Okologieproblematik weder zu verstehen noch gar
zu bearbeiten«.* Denn nur im Rahmen einer Gesellschaftstheorie lassen

4 Christoph Gorg: »Risiko. Naturverhéltnisse in der Theorie Luhmanns«,
in: Alex Demirovic (Hg.), Komplexitidt und Emanzipation. Kritische Ge-
sellschaftstheorie und die Herausforderung der Systemtheorie Niklas Luh-
manns, Miinster 2001, S.255-288, hier S.283.

101

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

sich Beziehungen wie zum Beispiel jene von Literatur und Gesellschaft
oder Literatur und Umwelt angemessen fassen. Zudem ist eine Gesell-
schaftstheorie deshalb zentral, weil darin die gesellschaftliche Vermittelt-
heit, der Konstruktionsaspekt der Natur, der Umwelt oder auch der Um-
weltkrise, herausgearbeitet werden kann. Dieser wird da wichtig, wo es
darum geht, alternative Bilder von und Sprechweisen iiber Natur und
Umwelt zu entwerfen, wozu der Ecocriticism bzw. die 6kologisch orien-
tierte Literaturwissenschaft und somit auch die vorliegende Arbeit einen
Beitrag leisten mochten.

Gefordert ist damit ein gesellschaftstheoretischer Rahmen, der in er-
kenntnistheoretischer Hinsicht derart grundiert ist, dass die dkologische
Problematik behandelt werden kann, ohne in den Aporien des Poststruk-
turalismus und seiner »Naturignoranz< oder in solchen der traditionellen
Subjekt-Objekt-Denkmuster mit ihren »Referenzmodellen< zu verharren —
und auch ohne in ein naives Naturverstédndnis zuriickzufallen. Als viel-
versprechende Option erachte ich hier den Beizug der Systemtheorie in
der Version von Niklas Luhmann. Diese wurde — mit Ausnahme der ge-
schilderten Kurzkritik von Zapf und von zwei fliichtigen Erwahnungen
bei Buell® sowie bei Gersdorf und Mayer® — bislang nicht im Rahmen des
Ecocriticism diskutiert. Das konnte auf die geringe Resonanz der Luh-
mann’schen Systemtheorie im angloamerikanischen Raum zuriickzufiih-
ren sein,” muss aber doch erstaunen, da einerseits in der neueren Okolo-

5 L.Buell: Criticism, S.24, erwdhnt nur sehr am Rande Luhmanns Kontu-
rierung der >Angstkommunikation¢, die von keinem gesellschaftlichen
Funktionssystem tiberzeugend als Problem behandelt werden kann.

6  Gersdorf/Mayer: Einleitung, S.11, Anm. 17. Nach ihnen ist Luhmann des-
halb erwidhnenswert, weil er »die Grenzen zwischen Sozial- und Natur-
wissenschaften in Frage« stelle — was allerdings ungenau ist und kaum im
Sinne von Luhmann selbst wire, der immer betont hat, sich in seiner wis-
senschaftlichen Arbeit ausschliesslich fiir alles Soziale, also die Gesell-
schaft, zu interessieren und sich damit als Sozialwissenschaftler oder So-
zialtheoretiker verstand. Mehr dazu im Kapitel 111 dieser Arbeit.

7  Es fdllt auf, dass die Debatte um die Systemtheorie im internationalen
Kontext vornehmlich auf den deutschsprachigen Raum begrenzt ist (siche
Johannes F. K. Schmidt: »Die Differenz der Beobachtung. Einfiithrende
Bemerkungen zur Luhmann-Rezeption«, in: Henk de Berg/Ders.[Hg.],
Rezeption und Reflexion. Zur Resonanz der Systemtheorie Niklas Luh-
manns ausserhalb der Soziologie, Frankfurt/M. 2000, S.8-37, hier S.21).
Die Situation im angloamerikanischen Raum schildert folgendes Zitat:
»But if the general paradigm of systems theory has migrated from the na-
tural and mathematical sciences to exert considerable influence in the so-
cial science (as the work of Niklas Luhmann demonstrates), such has not

102

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il OKOLOGISCH ORIENTIERTE LITERATURWISSENSCHAFT

gie selbst zahlreiche Beriihrungspunkte mit der Kybernetik und
Systemtheorie zu finden sind, und da andererseits die Systemtheorie mit
ihrer Leitunterscheidung von System/Umwelt geradezu wie geschaffen
dafiir scheint, Umweltproblematiken zu fokussieren. In den Worten von
Henning Tiedemann: »Allein schon dieser fundamentale Ausgangspunkt
Luhmanns, Systeme immer im Zusammenhang mit ihrer Umwelt zu be-
trachten, lassen Luhmanns systemtheoretische Vorgaben pradestiniert fiir
die Analyse der 6kologischen Thematik erscheinen.«* Die Unterschei-
dung >System/Umwelt< steht dabei gewissermassen quer zur Leitunter-
scheidung von »Mensch/Kultur — Umwelt/Natur< des Ecocriticism. Denn
yUmwelt« wird darin nicht mehr alltagssprachlich und anthropozentrisch
als all das, was den Menschen umgibt, verstanden. Vielmehr ist system-
theoretisch von ganz vielen, sehr unterschiedlichen Systemen auszuge-
hen, die je tiber eine eigene, systemspezifisch konturierte Umwelt verfii-
gen. Zur Leitkategorie avanciert in der Systemtheorie nach Luhmann das
System »Gesellschaft, das selbst tiber gleich zwei Umwelten, die »Natur<
und den >Menschen< (bzw. systemtheoretisch genauer: das psychische
System) und damit auch iiber eine ganz eigene Okologie verfiigt. Die bei-
den Umwelten sind dabei derart unmittelbar und unauflgslich mit der Ge-
sellschaft verkniipft, dass sie gleichsam als deren >Produkt< und damit als
»Systemprobleme« der Gesellschaft verstanden werden miissen.” Dies ist
tiber den erkenntnistheoretisch fundierten Begriff des Beobachtens her-
leitbar, der eine zentrale Stellung im systemtheoretischen Theoriegebéu-
de einnimmt.

been the case, for the most part, in the humanities, where scholars have
been slow to recognize the potentially productive and liberating implica-
tions of the breakdown of the representationalist world view« (Rasch/
Wolfe: Introduction, S.13). Die beiden Autoren gehdren — zusammen mit
Eva M. Knodt — zu den wenigen, die sich aktiv um die Verbreitung der
Luhmann’schen Systemtheorie in den USA bemiiht haben (vgl. auch die
Sondernummer: William Rasch/Eva M. Knodt/Peter Hohendahl;Andreas
Huyssen [Hg.]: »Special Issue on Niklas Luhmann, in: New German Cri-
tique 61 |1994]).

8  Henning Tiedemann: Technik als gesellschaftliches Phdnomen. Ein Ver-
gleich von Ropohl und Luhmann im Hinblick auf die 6kologische Frage-
stellung im Technikunterricht, mit einem Vorwort von Hermann Lange,
Frankfurt/M., Bern u.a. 1997, hier S. 116.

9  Christoph Gorig hat zu Recht darauf hingewiesen, dass bei Luhmann »die
strukturelle Bedrohung moderner Gesellschaften durch die okologische
Problematik bis in die Grundbegriffe hinein verankert« ist (Ch. Gorg: Ri-
siko, S.266).

103

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Das gilt auch fiir den gesellschaftlichen Teilbereich der Kunst/Literatur,
deren zwei Umwelten, das Bewusstsein und die Natur, wiederum als es-
sentielle Voraussetzung ihrer Existenz und gleichzeitig als Produkt von
Kunst/Literatur zu sehen sind. Das Paradox der 6kologischen Fragestel-
lung, deren Sachverhalt mit Bezug auf Einheit (der »6kologische Zusam-
menhang<) und gleichzeitig mit Bezug auf Differenz (die Unterscheidung
von Mensch/Kultur — Umwelt/Natur) zu denken ist und gleichsam einen
»schielenden Blick« erfordert, wird derart mittels systemtheoretischer Be-
grifflichkeit behandelbar als die Einheit der Differenz von System (etwa:
der Literatur) und Umwelt (etwa: Natur und Bewusstsein). Es wird zu
zeigen sein, dass sich die Systemtheorie dazu auf eine naturalisierte Epi-
stemologie abstiitzt, eine Erkenntnistheorie also, die auf Ergebnisse aus
neuerer neurophysiologischer, biologischer oder kybernetischer For-
schung baut und konstruktivistisch argumentiert — und die einen Weg
aufzeigt, das traditionelle Subjekt-Objekt-Schema, dieses »Desaster der
Subjekt/Objekt-Unterscheidung«,'® zu behandeln und produktiv zu ent-
falten. Insgesamt gewéhrt die Systemtheorie damit einerseits eine Erho-
hung der Komplexitit in den theoretischen Beschreibungsmitteln, welche
die Bedingungen der 6kologischen Krise in der modernen Gesellschaft
priziser zu fassen verspricht, andererseits eine gewisse >Disziplinie-
rung<'' der okologischen Diskussion durch den Verzicht auf voreilige
Schuldzuweisung und moralische Argumentation, die den Ecocriticism
nicht selten kennzeichnen. Vor allem aber verzichtet die Systemtheorie
auf absolute Objektivititsvorstellungen und beobachtet sich vielmehr
selbst auch als nur eine von verschiedenen Beschreibungsmdoglichkeiten,
was meines Erachtens als der addquate Umgang mit den in ihrer Ent-
wicklung kaum absehbaren 6kologischen Problemen darstellt. Sie geht
also von grundsitzlich »prekdren< Erkenntnisméglichkeiten aus, womit
sie auch in erkenntnistheoretischer Hinsicht der Komplexitdt und Eigen-
art okologischer Probleme gerecht wird. Sie erscheint damit als die iiber-
zeugendste Theorieoption, um einer dkologisch orientierten Literaturwis-
senschaft den benétigten theoretischen Riickhalt zu geben und die
Behandlung 6kologischer Gesichtspunkte in literarischen Texten wie
auch die Untersuchung der Moglichkeiten der Literatur und der Literatur-
wissenschaft, zur Verbreitung 6kologischen Denkens beizutragen, in um-
fassender Weise zu ermoglichen. Dies alles sei an dieser Stelle lediglich

10 Niklas Luhmann: »Warum Systemtheorie?«, in: Asalchan O. Boronoev
(Hg.), Probleme der theoretischen Soziologie, St. Petersburg 1994,
S.25-42. Hier zitiert nach der Netzversion unter: http://www.textmachina.
unizh.ch/ds/index.jsp?positionld=61582 (Stand: 27. Juli 2007).

11 Vgl N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.20.

104

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il OKOLOGISCH ORIENTIERTE LITERATURWISSENSCHAFT

angedeutet und wird im weiteren Verlauf der Arbeit detailliert behandelt
werden. Vorerst konnen nun im Folgenden der Arbeitsbereich einer dko-
logisch orientierten Literaturwissenschaft und ihre Leitfragen genauer be-
nannt werden.

2
Aufgaben einer okologisch orientierten
Literaturwissenschaft

Das erste Kapitel dieser Arbeit hat aufgezeigt, wie vielgestaltig, fast
schon uniiberschaubar die Fragestellungen sind, die im Rahmen des Eco-
criticism gegenwirtig behandelt werden. Sie lassen sich grob in zwei
Blocke unterteilen: Auf der einen Seite findet sich die breite Palette von
Fragen, die auf all jene konkreten Inhalte und Themen literarischer Texte
und ihre spezifische Gestaltung abzielen, die mit den Stichworten >Oko-
logie«, »Natur< oder yUmweltkrise< in Verbindung gebracht werden kon-
nen. Die andere Seite behandelt Aspekte eher theoretischer Art, welche
die Literatur insgesamt als Phanomen kultureller Produktion und weiter
ihre Gestaltungs- und Wirkungsmdoglichkeiten, ihre Funktion sowie ihre
Leistungsbeziehungen in der Gesellschaft betreffen, wobei Anlehnungen
an Okologische Modelle gemacht werden. Die bis hierher erfolgte Be-
standesaufnahme des Ecocriticism ldsst erkennen, dass die meisten Ar-
beiten inhaltlich-thematisch fokussiert sind. Meines Erachtens sollten
aber unbedingt die Fragestellungen beider skizzierten Seiten bearbeitet
und diese zudem durch erkenntnistheoretische Uberlegungen, deren
Wichtigkeit eben ausgefiihrt wurde, ergénzt werden. Denn nur diese
Kombination erlaubt, fundierte Aussagen tiber Moglichkeiten und Wir-
kungen von Literatur und von Literaturwissenschaft im Hinblick auf die
Umweltkrise zu formulieren. Damit kann nicht zuletzt der eigene Ansatz
im Rahmen des Ecocriticism bzw. der 6kologisch orientieren Literatur-
wissenschaft, der ja — dies das einheitliche Credo — auf eine Verdnderung
der gegenwirtigen gesellschaftlichen Umweltverhdltnisse hinarbeitet,
kritisch reflektiert werden.

Auf eine solche Kombination zielt auch die vorliegende Arbeit, was
in ihrem Titel zum Ausdruck kommt, der zweierlei impliziert: Mit >Oko-
logie der Literatur< meine ich einerseits die konkreten literarischen Bilder
und Darstellungen der 6kologischen Problematik und von verwandten
Themen, also eigentlich die in der Literatur beobachtete und gestaltete
Okologie. Andererseits ist auch die gesellschaftliche Verfassung der Lite-
ratur selbst angesprochen, ihre Position in der Gesellschaft und ihre M6-
glichkeiten, 6kologische Themen darin zu behandeln und zu verbreiten;

105

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

also die durch die Literatur produzierte Okologie."? Daraus folgt, dass
grundsitzlich jeder literarische Text in den Fokus 6kologisch orientierter
Literaturwissenschaft gelangen kann, da er auch dann einen Beitrag zur
»Okologie der Literaturs, also ihrer Existenz im Rahmen der Gesellschaft,
und derart ebenso zum Verhiltnis dieser Gesellschaft zur Umwelt leistet,
wenn er sich thematisch nicht auf Umweltprobleme oder Naturbilder
konzentriert. Damit lassen sich folgende Leitfragen formulieren, mit de-
nen sich meines Erachtens eine Untersuchung im Rahmen des Ecocriti-
cism bzw. der 6kologisch orientierten Literaturwissenschaft auseinander-
zusetzen hat, wobei vor allem die ersten drei stellvertretend fiir ein
ganzes Biindel von inhaltlich-thematischen Fragen stehen, zu denen auch
jene gehoren, die im Unterkapitel I, 2. dieser Arbeit genannt oder in wei-
teren Studien bereits versammelt wurden:"

«  Wie gestaltet Literatur die Natur und die Umwelt?

*  Wie ist die 6kologische Problematik und wie sind die ihr verwandten
Themen in spezifischen literarischen Texten konturiert?

«  Wie gehen konkrete literarische Texte mit der grundlegenden Dicho-
tomie von »Mensch/Kultur — Umwelt/Natur<« um?

«  Was ist die Kontur der Umweltkrise in der modernen Gesellschaft?

«  Wie positioniert sich die Literatur als kulturelles Produkt der Gesell-
schaft innerhalb derselben?

« Was ist die Funktion der Literatur in der Gesellschaft und inwiefern
trigt sie zum >Uberleben< derselben bei?

*  Wie sind die Chancen der Literatur zur Gestaltung und Ausbreitung
von dkologischer Kommunikation in der Gesellschaft einzuschétzen?

« In welchem Verhiltnis steht die Literaturwissenschaft selbst zu ihrem
Untersuchungsgegenstand Literatur und zum Rest der Gesellschaft?

«  Wie gross sind die Chancen der Literaturwissenschaft zur Ausbrei-
tung okologischen Denkens?

» Was sind die erkenntnistheoretischen Bedingungen von Literatur und
von Literaturwissenschaft und wie handhaben sie damit die zentrale
Subjekt-Objekt-Problematik?

12 Ich formuliere in Anlehnung an N. Luhmann: Gesellschaft, S.45.

13 Siehe hierzu etwa Ch. Glotfelty: Introduction, S.xix, sowie P.Barry: Eco-
criticism (vor allem S.264) und A.Goodbody: Einfithrung (vor allem
S.28ff). — Sowohl die eher inhaltlich-thematischen als auch die eher theo-
retischen Fragestellungen lassen sich zudem jeweils in synchroner oder
diachroner Perspektive behandeln. Fiir die obige Darstellung wihle ich
die synchrone Form und komme, wie insgesamt in dieser Arbeit, kaum
auf historische Aspekte zu sprechen.

106

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il OKOLOGISCH ORIENTIERTE LITERATURWISSENSCHAFT

»  Welches sind die relevanten Forschungsfelder des Ecocriticism/der
okologisch orientierten Literaturwissenschaft und worauf griindet
diese Wahl?

*  Wie geht der Ecocriticism/die 6kologisch orientierte Literaturwissen-
schaft vor, was sind ihre Methoden und ihr theoretischer Hintergrund?

Auf die letzten beiden Fragestellungen, also die Herausarbeitung relevan-
ter Forschungsfelder und die kritische Sichtung bestehender Forschung,
hat sich die vorliegende Untersuchung bis hierher konzentriert. In ihrem
weiteren Verlauf sollen die restlichen genannten Fragen erortert werden,
wobei aber gerade nicht eine Anlehnung an 6kologische Modelle erfolgt,
sondern, gestiitzt auf Luhmann, systemtheoretische Konzepte beigezogen
werden. Sie gelangen im folgenden dritten Kapitel anhand einiger zentra-
ler Theoreme zur Darstellung. Der Einstieg erfolgt dabei iiber den Begriff
der Beobachtung, der auf die erkenntnistheoretische Konturierung der
Systemtheorie hinfiihrt und gleichsam als roter Faden ihres umfassenden
»Theorie-Baus«'* verstanden werden kann — und auf den dementspre-
chend im Verlaufe der Arbeit immer wieder rekurriert wird. Es folgt die
System/Umwelt-Differenz, die einerseits deshalb fundamental ist, weil
sie wegflihrt von einer anthropozentrisch verstandenen »Umwelt¢, und die
andererseits flir das Verstindnis der im Folgenden unter >Kommunika-
tion< und »>funktionale Differenzierung« zu erarbeitenden systemtheoreti-
schen Konzeption von Gesellschaft zentral ist. Das dritte Kapitel
schliesst mit einer Zusammenfassung der tiber das ganze Kapitel hinweg
implizit mitthematisierten epistemologischen Implikationen von Luh-
manns Systemtheorie. Vor dem Hintergrund des systemtheoretisch zuge-
schnittenen Gesellschaftsbegriffs und seiner erkenntnistheoretischen
Grundlage, die mir als Basis fiir die weitere Argumentation dient, wird es
im vierten und finften Kapitel dann moglich sein, die oben aufgeworfe-
nen Fragen, mit denen sich ein okologisch orientierter literaturwissen-
schaftlicher Ansatz meines Erachtens auseinanderzusetzen hat, zu bear-
beiten.

14  Parallelen zwischen Luhmanns Theorie und Kafkas Der Bau wurden ver-
schiedentlich herausgearbeitet, zuletzt von Jiirgen Fohrmann: »Der Zettel-
bau. Niklas Luhmann: »Die Gesellschaft der Gesellschaft««, in: Walter Er-
hart/Herbert Jaumann (Hg.), Jahrhundertbiicher. Grosse Theorien von
Freud bis Luhmann, Miinchen 2000, S.407-426.

107

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1
GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS
IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

1
Gesellschaftstheorie als Systemtheorie

1997 skizziert Niklas Luhmann die Aufgabe einer aktuellen Gesell-
schaftstheorie als die »Neubeschreibung der modernen Gesellschaft auf
Grund der Erfahrungen [...], iiber die wir heute verfiigen« und fahrt fort:

»Jedenfalls verlangt eine heute adéquate Gesellschaftstheorie [...], auf den blos-
sen Genuss des Wiedererkennens zu verzichten und die Theoriekonstruktion
aus sich selbst heraus zu beurteilen. In diesem Sinne méchten die im Vorste-
henden skizzierten Uberlegungen zu einer Theorie der Gesellschaft verstanden
sein.«!

Mit diesen Sitzen, die am Ende seines letzten zu Lebzeiten veroffentlich-
ten Werks Die Gesellschaft der Gesellschaft stehen, beschliesst Luhmann
sein tiber drei Jahrzehnte verfolgtes, mit bewundernswerter Konsequenz
durchgefiihrtes Forschungsprojekt einer Beschreibung der modernen Ge-
sellschaft, welches er bei Antritt seiner Bielefelder Professur im Jahre
1969 in die vielzitierten Worte gefasst hatte: »Theorie der Gesellschaft;
Laufzeit: 30 Jahre; Kosten: keine.«’ Sie bilden gewissermassen in nuce
einen selbstreflexiven Kommentar, nicht nur zu diesem letzten Band,
sondern auch zu Luhmanns Werk insgesamt, das in drei Dekaden zu ei-
nem eindriicklichen Konvolut von tiber 70 Biichern und rund 500 Aufsét-
zen angewachsen war’ und heute als »das umfassendste Theoriegebdude

1 N.Luhmann: Gesellschaft, S.1149.
Ebd., S.11.

3 Vgl dazu das Schriftenverzeichnis im Heft I (1998) der Zeitschrift >Sozia-
le Systeme«. Nicht eingerechnet sind in diesen Zahlen die posthumen Ver-
offentlichungen, die mittlerweile bereits betrachtlich angewachsen sind
und so zentrale Werke wie Die Religion der Gesellschaft (Frankfurt/M.
2000) umfassen.

109

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

der Soziologie«* gilt. Es lassen sich in den beiden obigen kurzen Zitaten
von Luhmann drei zentrale Momente der Unternehmung erkennen:

1. Luhmann diagnostiziert eine Theoriekrise in der Soziologie,’ die eine
zeitgemadsse Gesellschaftstheorie verhindert und deshalb den Bruch mit
soziologischen Traditionslinien und eine »Neubeschreibung« der moder-
nen Gesellschaft erfordert. Dabei ist mit zentralen »Erkenntnisblockie-
rungen«’ umzugehen, die das gegenwirtige Verstéindnis von Gesellschaft
pragen und nach Luhmann von den Voraussetzungen ausgehen,

»(1) dass eine Gesellschaft aus konkreten Menschen und aus Beziehungen zwi-
schen Menschen bestehe; [...] (2) dass Gesellschaft folglich durch den Konsens
der Menschen, durch Ubereinstimmung ihrer Meinungen und Komplementa-
ritét ihrer Zwecksetzungen konstituiert oder doch integriert werde; (3) dass Ge-
sellschaften regionale, territorial begrenzte Einheiten seien [...]; (4) und dass
deshalb Gesellschaften wie Gruppen von Menschen oder wie Territorien von
aussen beobachtet werden kénnen.«’

Dieses traditionelle Verstindnis von Gesellschaft, das im Wesentlichen
seit den »>Griindervitern< der Disziplin in ihrer heutigen Konturierung,
Max Weber und Emile Durkheim, die Soziologie dominiert,® kontert
Luhmann mit »einem radikal antihumanistischen, einem radikal antire-
gionalistischen und einem radikal konstruktivistischen Gesellschaftsbe-
griff« — und dem grandiosen Anspruch, das von ihm mit »alteuropéische«’
betitelte Denken, welches den herkdmmlichen Gesellschaftsbegriff prégt,
durch seinen eigenen Entwurf einer Systemtheorie zu ersetzen — und da-
mit gewissermassen »die gesamte abendlidndische Geistesgeschichte
mehr oder weniger ehrenhaft [zu] emeritieren«."

4 Uwe Schimank: »Einleitung«, in: Ders./Hans-Joachim Giegel (Hg.), Be-
obachter der Moderne. Beitrige zu Niklas Luhmanns Die Gesellschaft der
Gesellschaft, Frankfurt/M. 2003, S.7-20, hier S.7. Genau gleich auch:
Thomas Pfeffer: Das >zirkuldre Fragen« als Forschungsmethode zur Luh-
mann’schen Systemtheorie, Heidelberg 2001, S.3.

5 Vgl dazu die Eingangsworte zu seinem Band Soziale Systeme von 1984:
»Die Soziologie steckt in einer Theoriekrise« (Niklas Luhmann: Soziale
Systeme — Grundriss einer allgemeinen Theorie, 6. Aufl. Frankfurt/M.

1996, S. 7).
6 N. Luhmann: Gesellschaft, S.24.
7  Ebd, S.24f.
8 Vgl ebd., S.18.
9 Beide Zitate in: N. Luhmann: Gesellschaft, S.35 bzw. S. 181.

10 Peter-Ulrich Merz-Benz/Gerhard Wagner: » Vorwort, in: Dies. (Hg.), Die

110

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

2. Luhmann betitelt dieses Theoriegebdude mit »Systemtheorie<, »weil im
Bereich der allgemeinen Systemtheorie die wichtigsten Vorarbeiten fiir
den angestrebten Theorietypus zu finden sind.«'' Hier sind also die »Er-
fahrungen« zu suchen, die Luhmann im einleitenden Zitat anspricht und
auf die eine aktuelle Gesellschaftstheorie seiner Meinung nach aufbauen
sollte. Luhmanns Theorieprojekt ist damit wesentlich durch sehr unter-
schiedliche Disziplinen grundiert, wie etwa »die Thermodynamik und die
Biologie als Theorie des Organismus«, weiter auch durch die »Neuro-
physiologie, Zellentheorie und Computertheorie« sowie »interdiszipli-
nire Zusammenschliisse wie Informationstheorie und Kybernetik«'> und
schliesslich die Philosophie, hier vor allem die Epistemologie und die
Logik. Auf diese Weise integriert die Systemtheorie in der Luh-
mann’schen Ausarbeitung eine fast nicht tiberschaubare Menge von Er-
kenntnissen aus den unterschiedlichsten Wissensgebieten und ist gleich-
sam als »Katalysator fiir Interdisziplinaritdt«> und ein ernst zu
nehmender Kandidat fiir die Uberbriickung der zwei bzw. drei Wissen-
schafts-Kulturen anzusehen' — was gerade im Hinblick auf den Ecocriti-
cism als vielversprechend erscheinen muss. Dabei werden Begriffe und
Konzepte aber nicht unbesehen aus anderen Disziplinen tibernommen,
sondern oftmals in stark adaptierter Form in den eigenen Theorieentwurf
eingepasst.'” Luhmann »fiihrt quasi ein immenses Ubersetzungs- und Re-
formulierungsprogramm durch, in dem jeder alteuropdische Begriff neu
begriffen wird, um ihn redefiniert der Systemtheorie zu implementie-

Logik der Systeme. Zur Kritik der systemtheoretischen Soziologie Luh-
manns, Konstanz 2000, S.9-11, hier S.9.

11 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.12.

12 Alle drei Zitate aus N. Luhmann: Soziale Systeme, S.27.

13 Christoph Reinfandt: »Systemtheorie«, in: Ansgar Niinning (Hg.), Metzler
Lexikon Literatur- und Kulturtheorie: Ansétze — Personen — Grundbegrif-
fe, 2., iiberarb. und erw. Aufl. Stuttgart 2001, S.621-623, hier S.621.

14 Luhmann sieht die neusten Entwicklungen der Systemtheorie, seine eige-
ne Variante eingeschlossen, selbst in dieser Weise: »Es sind ganz neue,
faszinierende intellektuelle Entwicklungen, die es erstmals ermdglichen,
die alte Gegentiberstellung von Natur- und Geisteswissenschaften oder
hard sciences und humanities oder gesetzesformig bzw. textformig (her-
meneutisch) gegebenen Gegenstandsbereichen zu unterlaufen« (N.Luh-
mann: Gesellschaft, S.60) — Luhmann selbst zieht die Trennlinie jedoch
anders, und zwar zwischen Theorien mit Universalititsanspruch und be-
grenzteren Forschungstheorien (vgl. N.Luhmann: Soziale Systeme,
S.658). Ich komme im Verlaufe dieses Kapitels darauf zuriick.

15 Vgl die Uberlegungen dazu in N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 12.

111

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

ren«.'® Hans Ulrich Gumbrecht spricht in diesem Zusammenhang vom
grossen Verfremdungspotential der Systemtheorie:

»Luhmann gelangt in seiner Theorieproduktion auf unorthodoxen Wegen zu
ganz neuen, originellen Lesarten und Kombinationen unterschiedlichster Stro-
mungen und Trends der westlichen Denktradition. Seinen hédufig komplizierten
Argumentationen und Konstruktionen zu folgen kann daher zum Uberdenken
uns womoglich allzu vertraut und unerschiittert erscheinender Positionen
fiithren.«'’

Damit ist wiederum ein Aspekt angesprochen, der die Systemtheorie im
Hinblick auf 6kologisch orientierte Literaturwissenschaft interessant er-
scheinen l4sst, ist diese doch unter anderem auch darum bemiiht, den tra-
dierten Formen der >Mensch/Kultur — Umwelt/Natur<-Dichotomie alter-
native Denkweisen entgegenzuhalten und damit ganz im Sinnne von
Gumbrecht zum Uberdenken gingiger Positionen einzuladen. Die ange-
sprochene einzigartige Integrationsleistung und Weiterentwicklung der
Systemtheorie durch Luhmann hat dazu gefiihrt, dass seine Version einer
Systemtheorie heute — vor allem in den Geisteswissenschaften — oft syn-
onym fiir Systemtheorie insgesamt gesetzt wird, womit andere Ansitze,
etwa solche in der Tradition von Talcott Parsons, ausblendet werden.'
Im weiteren Verlauf der Arbeit referiere auch ich stets auf die System-

16 Iris Wittenbecher: Verstehen ohne zu verstehen. Soziologische System-
theorie und Hermeneutik in vergleichender Differenz, mit einem Geleit-
wort von Prof. Dr. Armin Nassehi, Wiesbaden 1999, S. 181.

17 Hans Ulrich Gumbrecht: »Interpretation versus Verstehen von Systemen,
in: Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), Differenzen — Systemtheorie
zwischen Dekonstruktion und Konstruktivismus, Tiibingen, Basel 1995,
S.171-185, hier S.171f. — Auf die Literaturwissenschaft bezogen argu-
mentieren genau gleich auch Oliver Jahraus: »Unterkomplexe Applikati-
on. Ein kritisches Resiimee zur literaturwissenschaftlichen Rezeption der
Systemtheorie«, in: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und Linguistik
113 (1999), S.148-158, hier S.148; sowie Christoph Reinfandt: »System-
theorie und Literatur. Teil IV: Systemtheoretische Uberlegungen zur kul-
turwissenschaftlichen Neuorientierung der Literaturwissenschaften«, in:
Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der deutschen Literatur
(TASL) 26/1 (2001), S.88-118, hier S.113.

18  Fiir einen Uberblick der unterschiedlichen Spielarten von Systemtheorie,
siche Dirk Baecker (Hg.): Schliisselwerke der Systemtheorie, Wiesbaden
2005. Fiir die iiber Jahrhunderte zuriickverfolgbare Genealogic des sys-
temtheoretischen Denkens, siche Peter Fuchs: Die Metapher des Sys-
tems. Studien zu der allgemein leitenden Frage, wie sich der Ténzer vom
Tanz unterscheiden lasse, Weilerswist 2001.

112

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

theorie in der Ausarbeitung von Luhmann, wenn systemtheortisches
Denken angesprochen ist.

3. Das derart erarbeitete Theoriemodell soll »aus sich selbst heraus zu be-
urteilen« sein, wie es in den eingangs zitierten Worten von Luhmann
heisst. Mit dieser Formulierung, die an den kohérenztheoretischen Wahr-
heitsbegriff angelehnt ist, spricht er auf den Sachverhalt an, dass seine
Theorie in dem Sinne mit »Universalititsanspruch«'® auftritt, als sie alles
Soziale erfassen will, und nicht nur Ausschnitte daraus. Das heisst, dass
sie nicht nur ihre Gegner mit einbezieht, sondern auch »selbst als ihr ei-
gener Gegenstand vorkommen [muss,] denn wenn sie das ausschliessen
wollte[...], wiirde[...] sie auf Universalitit verzichten«.” Eine solche
»Supertheorie«! ist also selbstreferentiell angelegt, nimmt keine »Positi-
on iiber der Gesellschaft«,” ihrem Gegenstand, ein, was bedingt, auf eine
Erkenntnistheorie zu bauen, die sich selbst als Beobachter mitbeobachten
kann. Sie ist, als »reflexive Soziologie«,” zirkulir und nicht hierarchisch
konzipiert sowie »autologisch«, das heisst, dass »Riickschliisse auf das
eigene Tun«** immer auch zu beachten sind. »Es ergibt sich [aus diesen
Voraussetzungen] eine Art Mitbetreuung der Erkenntnistheorie durch die
Systemtheorie und daraus, riickwirkend, eine Art Eignungstest der Sys-
temtheorie: Sie muss auch diese Aufgabe neben anderen 16sen kénnen.«*
Die Systemtheorie ist, mit anderen Worten, auch daran zu messen, was
sie der klassischen Subjekt-Objekt-Epistemologie entgegenzuhalten hat.
Es lohnt sich deshalb auch in dieser Hinsicht ein Briickenschlag zum
Ecocriticism, weil dieser, wie gesehen, die klassische Epistemologie zu
hinterfragen sucht.

19 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.9. — Es wird im weiteren Verlauf dieses
Kapitels zu zeigen sein, dass mit allem Sozialen aber zugleich auch immer
die gesamte Welt mitgemeint ist, die als Umwelt der Gesellschaft untrenn-
bar mit dieser verkniipft ist.

20  Ebd., S.9; vgl. auch ebd., S. 19.

21 Ebd., S.19.
22 Niklas Luhmann: Die Wissenschaft der Gesellschaft, 3. Aufl. Frankfurt/
M. 1998, S.7.

23 Dirk Baecker: »Wenn etwas der Fall ist, steckt auch etwas dahinter, in:
Rudolf Stichweh (Hg.), Niklas Luhmann — Wirkungen eines Theoreti-
kers. Gedenkcolloquium der Universitit Bielefeld am 8. Dezember 1998,
Bielefeld 1999, S.35-48, hier S. 36.

24  Beide Zitate in N. Luhmann: Wissenschaft, S.9.

25 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.30.

113

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Luhmanns Unternehmung ist damit als Neubeschreibung der Gesell-
schaft im Rahmen einer umfassenden Systemtheorie zu fassen, die ohne
Anspruch auf einen erkenntnistheoretischen Letztgrund auftritt. Sie geht
nicht von »unhinterfragbaren erkenntnistheoretischen Kriterien«® aus;
die eigenen Kriterien werden vielmehr an jeder Stelle der Theoriearbeit
mitbehandelt und reflektiert. Das methodisches Vorgehen lésst sich als
die Variation eines Begriffs-Sets umschreiben, das ein paar Dutzend
Kernbegriffe umfasst”’ — es ist in diesem Zusammenhang auch schon von
»Baukasten« oder »Begriffspatience«”® die Rede gewesen —, wobei je
nach Entwicklungsstadium der Theorie und je nach Gesichtspunkt unter-
schiedliche Begriffs-Biindel im Vordergrund stehen, kombiniert oder
auch ausgewechselt werden.” Die gewihlten Begriffe, liber welche die
Steigerung des Komplexitdtsgrades der Beschreibungsmoglichkeiten ge-
wihrleistet werden soll, sind dabei aufeinander abgestimmt, inhédrent mit-
einander verkniipft und kommentieren sich wechselseitig. Aus dieser la-
byrinthischen Theorieanlage,™ die iiber keinen archimedischen Ein-
stiegspunkt verfiigt, gilt es nun fiir die vorliegende Arbeit, eine »Zusam-
menhangs[-]« oder »Vorzugslinie«’' von Luhmann’schen Begriffen zu
wihlen, welche die dkologische Problematik und ihre Behandlung in der
Gesellschaft und im Rahmen der Literatur greifbar macht und zudem ei-

26 Ebd., S.10.

27 Im Vorwort zu Soziale Systeme nennt Luhmann selbst eine Auswahl von
33 zentralen Begriffen (vgl. ebd., S.12).

28 Vgl. Oliver Jahraus: »Nachwort: Zur Systemtheorie Niklas Luhmanns«,
in: Niklas Luhmann: Aufsétze und Reden, hg. von Oliver Jahraus, Stutt-
gart 2001, S.299-333, hier S.299, bzw. Hans Bernhard Schmid: »Das
Ganze ist das Unverniinftige. Niklas Luhmanns >Gesellschaft der Gesell-
schaft««, in: NZZ vom 6./7. Dezember 1997, S. 66.

29 Diese Begriffscluster lassen sich als eigene »Theoriebereiche« der System-
theorie verstehen, die sich entgegen ihrem Titel >Systemtheorie< (den
Luhmann keineswegs fiir sakrosankt hielt) nicht nur auf die theoretische
Erfassung von Systemen beschriankt, sondern gleichzeitig auch aus einer
Kommunikations-, einer Evolutions- sowie einer Differenzierungstheorie
besteht (es lassen sich durchaus noch weitere Feinunterteilungen unter-
nehmen, wie beispielsweise bei Christian Schuldt: Systemtheorie, Ham-
burg 2003, S.91).

30 Vgl Detlef Krause: Luhmann-Lexikon. Eine Einfiihrung in das Gesamt-
werk von Niklas Luhmann, 4., neu bearb. und erw. Aufl. Stuttgart 2005,
S.103. — Vgl. dazu auch Luhmann selbst: »Die Theorieanlage gleicht also
eher einem Labyrinth als einer Schnellstrasse zum frohen Ende« (N.Luh-
mann: Soziale Systeme, S. 14).

31 Beide Zitate aus ebd., S.12.

114

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

nen Mittelweg zwischen den im ersten Kapitel beleuchteten naturwissen-
schaftlichen und den kulturzentrierten Ansitzen aufzeigt. Als solche Zu-
sammenhangslinie wihle ich die Begriffe >Beobachtung¢, »System/
Umwelt-Differenz¢«, yKommunikation< sowie >Funktionale Differenzie-
rung¢, die schrittweise und aufeinander aufbauend auf den Begriff der
Gesellschaft und ihre heutige Struktur und Organisationsweise hinfiithren
sollen. Im Rahmen dieses Gesellschaftsbegriffs wird es dann moglich
sein, sowohl die okologische Problematik wie auch die Position und
Funktion der Literatur und ihre Chancen zur Gestaltung und Ausbreitung
okologischer Kommunikation zu behandeln.

Die Beobachtung setze ich deshalb als Ausgangspunkt, weil sie ei-
nerseits fundamental ist fiir das Verstdndnis des Konzeptes eines auto-
poietischen Systems, das die Luhmann’sche Systemtheorie charakteri-
siert, und damit auch fiir die Herausarbeitung der allgemeinen System/
Umwelt-Struktur sowie des spezifischen Systems Gesellschaft. Anderer-
seits fingt die Beobachtung die Problematik der eigenen Eingebunden-
heit in die Beobachtung und damit die erkenntnistheoretische Verfassung
der Systemtheorie prizise ein und ist meines Erachtens in ihrer genauen
Ausfithrung als wesentlicher Beitrag der Systemtheorie an die Wissen-
schafts- bzw. an die Erkenntnistheorie zu sehen ist. Diese Eingebunden-
heit erfihrt zudem, wie im ersten Kapitel dieser Arbeit ausgefiihrt wurde,
nicht zuletzt auch von neueren Entwicklungen in der Okologie zu-
nehmend Beriicksichtigung, womit sie flir vorliegende Zwecke von
besonderer Wichtigkeit erscheinen muss. Die Beobachtung wird sich des-
halb wie ein roter Faden durch die drei folgenden Unterkapitel ziehen,
und es wird einsichtig werden, weshalb sie auch schon als »Fluchtpunkt
allen systemtheoretischen Denkens«’* bezeichnet wurde.

1. 1
Beobachtung®

Unter >Beobachtungs ist eine besondere Art der Handhabung einer Unter-
scheidung zu verstehen, die ihrer Form nach paradox konstituiert ist.
Denn es geht um die gleichzeitige Aktualisierung von zwei Unterschei-
dungen, von einer »Zweiheit als Einheit«.* Zuerst wird eine Unterschei-

32 D.Krause: Lexikon, S.6.

33  Siche hierzu besonders Niklas Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, 2.
Aufl. Frankfurt/M. 1996, S.92-164, sowie N.Luhmann: Wissenschaft,
S.68-121.

34  N.Luhmann: Wissenschaft, S.95.

115

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

dung gesetzt, und >danach¢ (eigentlich eben: gleichzeitig) eine weitere
Unterscheidung vorgenommen, die Bezeichnung der einen Seite der Un-
terscheidung. Oder in andern Worten: zuerst setze ich eine Differenz in
die Welt, um danach (und wiederum: eigentlich gleichzeitig) die eine
Seite der Differenz zu bezeichnen, mich also auf ihre Seite zu konzentrie-
ren. Erst durch diesen zweiten Schritt wird die Differenz nachtraglich
erkennbar. Ich spreche dann beispielsweise von der Systemtheorie,
nachdem ich die Differenz >systemtheoretisch/nicht-systemtheoretische
gesetzt habe. Oder ich betrachte meine Teetasse, nachdem sie durch die
Unterscheidung >Teetasse/Nicht-Teetasse« erst eigentlich in die Welt ein-
gefiihrt wurde — wobei das Nacheinander der beiden Unterscheidungen in
meiner Darstellung als eine unvermeidliche Konzession an die Linearitt
der Sprache zu verstehen ist. Die erste Unterscheidung bleibt dabei je-
weils uneinholbar, ist als Bedingung der Moglichkeit des Vollzugs von
Beobachtung zu verstehen. Hierin liegt einerseits das angesprochene Pa-
radox der Beobachtung: dass ich von etwas als Gegeben sprechen oder es
betrachten kann, ohne die primédre Unterscheidung, auf welcher diese
meine Rede oder Betrachtung beruht, selbst beobachten zu kénnen. Diese
wird im Akt der Setzung unsichtbar gemacht. Andererseits wird hier
deutlich, dass der Begriff Beobachtung konstruktivistisch konturiert ist:
es geht nicht um ein Bezeichnen von vorgegebenen Dingen oder Sach-
verhalten in der »Welt, vielmehr wird in der Beobachtung selbst »Welt«
(also: die Systemtheorie als mogliches Thema, die Teetasse als existie-
render Gegenstand) kreiert. Uber die Setzung der Differenz wird auf die-
se Weise eine Entitit geschaffen, die nicht von vornherein da ist und die
eine gewisse Welt erst einfiihrt. Denn alle »Welt« ist von Unterscheidun-
gen abhingig, also davon, wie man hinsieht und was man dabei zu sehen
und nicht zu sehen bekommt. Oder in den Worten Luhmanns:

»Die Operation Beobachtung realisiert [...] die Einheit der Unterscheidung von
Unterscheidung und Bezeichnung, das ist ihre Spezialitdt. Diese Einheit ist
selbstmotivierend verfiigbar, sie ist nicht davon abhingig, dass es entsprechen-
de Gegenstinde in einer sie separierenden Welt vorweg schon gibt.«*’

Die Beobachtung fiihrt ein Asymmetrie-Verhéltnis zwischen der bezeich-
neten und der nicht bezeichneten Seite der Ausgangs-Unterscheidung ein.
Die unbezeichnete Seite wird auf dieser Ebene der Beobachtung uninte-

35 N.Luhmann: Kunst, S.100. — Es muss hier festgehalten werden, dass Luh-
mann aber sehr wohl von einer real existierenden »Welt da draussen< aus-
geht; nur ist diese nach ihm und nach dem konstruktivistischen Credo
nicht objektiv erkennbar. Jeder Beobachter konstruiert sich vielmehr mit-
tels eigenen Beobachtungsleistungen seine eigene Version von »Welt«.

116

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

ressant, nur auf der bezeichneten Seite, wo eine Referenz erzeugt und die
Beobachtung hingelenkt wurde, kann es weitergehen, konnen weitere Be-
obachtungen ankniipfen. Doch es kann nicht nur weitergehen, es muss
sogar weitergehen. Denn die Operation der Beobachtung ist ein fliich-
tiges Unternehmen und geschieht immer nur momenthaft. Sie kann nicht
sehen, was sie selbst tut, tut lediglich, was sie tut, nimlich unterscheiden
und bezeichnen. Durch die angesprochene Asymmetrie produziert die
Beobachtung auf diese Weise die »Unbestimmtheit anderer, noch mogli-
cher Unterscheidungen mit, die nur noch nicht vollzogen sind«.** Beob-
achtung ist damit ein Element mit in sich selbst integrierter An-
schlussmoglichkeit, das gleichsam nach Fortsetzung verlangt, und ein
solch fortgesetztes Prozessieren von Beobachtungen wird als Systemzu-
sammenhang erkennbar. Beobachtet wird mit anderen Worten immer von
einem System, das sich durch sein dauerhaftes Beobachten als System
aufrecht erhilt — oder sich wieder auflost. Denn die Bedingung der Exis-
tenz eines System ist daran gekniipft, dass es stindig weiter prozessiert.”’

Die bisher geschilderte Beobachtungsart bezeichnet Luhmann als
»Beobachtung erster Ordnung<. Diese Form von Beobachtung ist immer
eine Auswahl aus Moglichkeiten, die zwar latent mitlaufen, aber nicht
ausgezeichnet sind und weggelassen werden miissen, weil man sich
zwangsldufig nur mit dem Ausgewdéhlten beschéftigen kann. Das heisst,
Beobachtung ist immer kontingent, generiert also keine einzig mogliche
Sichtweise, sondern lediglich eine bestimmte Version von Welt. Dazu
wird die »primére« Unterscheidung, also diejenige, die noch »vor< der Be-
zeichnung eingefiihrt wird, nicht thematisiert, sondern >invisibilisiert<.
Sie muss in der Beobachtung immer schon vorausgesetzt werden, und es
gibt kein Zuriick zu diesem oder gar hinter diesen >Ursprung« der Beob-
achtung — und damit auch kein Zuriick zu oder hinter den Ursprung des
die Beobachtung vollzichenden Systems.* Man kann also »mit dem Un-

36 Wolfgang Hagen: »Niklas Luhmann (1927-1998): Luhmanns Medien —
Luhmanns Matrix«, in: Martin Ludwig Hofmann/Tobias F. Korta/Sibylle
Nekisch (Hg.), Culture Club — Klassiker der Kulturtheorie, Frankfurt/M.
2004, S.187-203, hier S. 193f. (Hervorhebung im Original).

37 Vgl. dazu ausfiihrlich unten, Kap. III, 1.1.2.

38 Vgl dazu: N. Luhmann: Gesellschaft, S.441. — Luhmann konzentriert sich
in seiner Beobachtung aus diesem Grund auf existierende Systeme und
lasst Fragen nach Ursprung und Genealogie weitgehend weg. Kritisch
dazu Albrecht Koschorke: »Die Grenzen des Systems und die Rhetorik
der Systemtheorie«, in: Ders./Cornelia Vismann (Hg.), Widerstinde der
Systemtheorie. Kulturtheoretische Analysen zum Werk von Niklas Luh-
mann, Berlin 1999, S.49-60, hier S. 56ff.

117

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

terscheiden nicht anfangen, ohne schon unterschieden zu haben.«* Oder
in den Worten von Peter Fuchs: »Bezeichne, und du wirst ein Beobachter
geworden sein, der du schon warst.«* Daher dann auch der Schluss von
Luhmann: »Die Bedingung der Moglichkeit des Beobachtens ist nicht ein
Subjekt (geschweige denn: ein mit Vernunft ausgestattetes Subjekt), son-
dern ein Paradox«."'

Diese Uberlegungen implizieren, dass sich ein Beobachter* beim Be-
obachten auch nicht selbst mitbeobachten kann. Der »blinde Fleck¢, die
Tatsache, dass beim Sehen das eigene Sehen zwangslaufig nicht mitgese-
hen werden kann, ist und bleibt unumstéssliche Grundvoraussetzung jeg-
lichen Beobachtens.” In den Worten von Luhmann: »Sehen ist Nichtse-
hen«* — wobei an dieser Stelle festgehalten werden muss, dass die
Operation yBeobachtung« nicht nur den Sehsinn betrifft: Beobachten kon-
nen ganz unterschiedliche Systeme, etwa die Psyche oder die Gesell-
schaft.”” Damit »konstituiert alles Beobachten also die Unvollstindigkeit

39 N.Luhmann: Wissenschaft, S.84. — Dies erinnert stark an die Nicht-Hin-
tergehbarkeit des Diskurses — dieser hat immer schon begonnen, wenn
man sich an ihm beteiligen will — wie sie von Michel Foucault anschau-
lich skizziert wurde (vgl. M. Foucault: Ordnung des Diskurses).

40 Peter Fuchs: »Die konditionierte Koproduktion von Kommunikation und
Bewusstseing, in: Ders., Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Es-
says I, hg. von Marie-Christin Fuchs, Bielefeld 2004, S.95-119, hier
S.116. — Der Beobachter-Begriff ist darum nur mit Vorbehalten zu ge-
niessen, weil er sofort ontologische Vorstellungen auf den Plan ruft. Im
eigentlichen Sinne geht es um Beobachtungen, die nicht von einem
»menschliches Subjekt¢, sondern von einem System, das unterschiedlicher
Art sein kann (etwa: Zelle, Bewusstsein, Gesellschaft), vollzogen werden.

41 N.Luhmann: Kunst, S.96. — Zur >Verabschiedung« des Subjektes
»Menschg, vgl. unten Kap. 111, 1.1.3.

42 Der Begriff yBeobachter« wird hier und im Folgenden als fachsprachlicher
Terminus verstanden, der nicht auf ein bestimmtes Geschlecht rekurriert;
dasselbe gilt auch fiir weitere Begriffe wie >Rezipient¢, >Leser¢, oder
»Autor¢, wenn sie idealtypische Produktions- und Rezeptionssituationen
der Kunst und Literatur beschreiben, wie unten im Kapitel V, 1. dieser
Arbeit.

43 Vgl. dazu: Humberto R. Maturana/Francisco J. Varela: Der Baum der Er-
kenntnis. Die biologischen Wurzeln des menschlichen Erkennens, aus dem
Spanischen iibersetzt von Kurt Ludewig, Bern, Miinchen 1987, hier
besonders S. 19ff.

44  N.Luhmann: Soziale Systeme, S.41.

45 Vgl. dazu unten, Kap. 111, 1.1.2. — Dass der Beobachtungsbegriff auch von
Luhmann selber meist mit der Sehmetaphorik in Verbindung gebracht

118

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

von Beobachtungen, indem es sich selbst und die fiir es konstitutive Dif-
ferenz der Beobachtung entzieht«.** Jede Beobachtung und jede Unter-
scheidung produzieren derart notwendig Unbestimmtheiten.

Fiir eine Beschreibung der Gesellschaft, wie sie Luhmann anstrebt,
ergeben sich daraus schwerwiegende Probleme, gilt die geschilderte Be-
schrinktheit der Beobachtungsméglichkeiten doch auch fiir die Wissen-
schaftlerInnen selbst. Luhmann begegnet dieser Problematik, indem er
sein Beobachten von jenem, das auf die Entitéten in der Welt gerichtet ist
(also: dem »Was«), auf die Art der Erzeugung dieser Entitéten (also: dem
»Wie«) umstellt. Von der ontologischen oder jalteuropdischen< Ebene
muss zu diesem Zweck auf die Ebene der Konstruktion gewechselt wer-
den.*’ Dies ist die Ebene der >Beobachtung zweiter Ordnung«.* Eine Be-
obachtung dieser Kategorie bezieht sich auf eine bereits vollzogene ande-
re Beobachtung erster Ordnung. Dabei wird nun spezifisch auf die Art
des Unterscheidungsgebrauchs der Beobachtung erster Ordnung geach-
tet — auf die Art ihrer Konstruktion —, und es wird so die Einheit der Un-
terscheidung von Unterscheidung und Bezeichnung in den Blick genom-
men. Auf diese Weise sieht der Beobachter zweiter Ordnung auch die
yBlindstellen< oder die »Unwahrscheinlichkeit des Beobachtens erster
Ordnung«*’ und kann dabei deren Mingel — das Nichtsehen — aufheben,
indem er die Unterscheidung, welche benutzt wurde, als Ganzes zu beob-
achten in der Lage ist. Uber die Beobachtung zweiter Ordnung ist somit

wird, liegt wohl an seiner alltagssprachlichen Bedeutung, die bei Beob-
achtung sofort auf visuelle Aktivitdt schliessen ldsst und nicht etwa auf
auditive Aktivitidt. Zudem hilt der Sehsinn die Illusion aufrecht, es konne
etwas ausserhalb, in der Welt, unterschieden werden, wihrend der Gehor-
sinn eher integrativ wirkt und die Tone »>im Kopf¢ entstehen ldsst (vgl.
dazu Walter J. Ong: Orality and Literacy. The Technologizing of the
Word, 8. Aufl. London, New York 1996, 71ft.).

46 N.Luhmann: Kunst, S.96.

47 Vgl hierzu Niklas Luhmann: »Identitit — was oder wie?«, in: Ders., So-
ziologische Aufklarung, Bd. 5: Konstruktivistische Perspektiven, Opladen
1990, S. 14-30.

48  Der Begriff )Beobachtung zweiter Ordnung< wurde von Heinz von Foers-
ter im Rahmen seiner »Kybernetik zweiter Ordnung« geprigt (siche etwa
Heinz von Foerster: Sicht und Einsicht: Versuche zu einer operativen Er-
kenntnistheorie, aus dem Englischen iibersetzt von Wolfram K. Kock,
Braunschweig 1985). Wichtige Vorarbeiten im Bereich der Beobachtung
zweiter Ordnung stammen von Ranulph Glanville mit seinem Konzept
von sselbstbeobachtenden Objekten< (vgl. Ranulph Glanville: Objekte,
Berlin 1988).

49  N.Luhmann: Kunst, S. 103.

119

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

eine »Verdoppelung der Perspektiven auf die Welt«™® gegeben; die Rea-
litdt wird gleichsam dupliziert. Dabei ist diese Beobachtung zweiter Ord-
nung nun aber ihrerseits »>blind¢, weil sie das eigene Beobachten wieder-
um nicht mitbeobachten kann. Sie ist in diesem Sinne selber auch eine
Beobachtung erster Ordnung, die in rekursiver Verkniipfung an das Be-
zeichnen eines beobachtenden Beobachters gebunden ist.’'

Derart lédsst sich zwar das oben geschilderte grundlegende Paradoxon
allen Beobachtens, das wie alle Paradoxa eine »Denkkrise< oder ein »Be-
obachtungshindernis< impliziert, nicht auflosen, es lésst sich aber produk-
tiv entfalten und wird damit behandelbar. Dies vor allem aus zwei Griin-
den: erstens deshalb, weil die Beobachtungsform zweiter Ordnung tiber
eine »autologische Komponente« verfiigt und somit »aus der Beobach-
tung ihres Gegenstandes Schliisse auf sich selbst ziehen muss«.” Auf
diese Weise wird die unweigerliche Kontingenz, die Tatsache, dass jede
Beobachtung notwendig eine Auswahl trifft und »das Ganze< nicht zu
fassen bekommt, auch fiir die eigene Beobachtung nahegelegt; die Welt
ist nicht mehr »unproblematisch« gegeben, wie noch dem Beobachter ers-
ter Ordnung, sie wird vielmehr ersichtlich als eine >Welt des Nur-Mogli-
chen«.” Zweitens geht das Beobachten zweiter Ordnung »auf Distanz zur
Welt, bis es schliesslich die Welt in ihrer Einheit (Ganzheit, Gesamtheit)
weglassen kann und sich ganz dem iiberlédsst, was im dynamisch-rekursi-
ven Prozess des fortgesetzten Beobachtens von Beobachtungen als >Ei-
genwert( dieses [konstruktiven] Prozesses herauskommt.«**

Die Auswirkungen auf den Weltbegriff lassen sich damit genauer
fassen:” Im Ubergang von der Beobachtung erster zur Beobachtung
zweiter Ordnung verédndert sich dieser, aus der allumfassenden >universi-
tas rerum« wird ein Horizont, der sich jedem Versuch der Beobachtung
entzieht. Der Weltbegriff verlagert sich derart ins Unbeobachtbare, was

50 Elena Esposito: »Code und Form, in: Jirgen Fohrmann/Harro Miiller
(Hg.), Systemtheorie der Literatur, Miinchen 1996, S.56-81, hier S. 68.

51 Die Ausfihrungen zum Beobachten zweiter Ordnung machen deutlich,
dass es nahezu unmoglich erscheinen muss, systemtheoretisches Denken
angemessen zu visualisieren; dies wegen des immer impliziten Zeitge-
brauchs. Ein Illustrieren wire allenfalls im Sinne der Arbeiten von MC
Escher moglich, die sich paradoxalen Wahrnehmungsverhéltnissen wid-
men — und damit an unseren visuellen Verarbeitungskapazititen sriitteln«.

52 N.Luhmann: Identitit, S. 15f.

53 Vgl. N. Luhmann: Kunst, S. 151.

54 Ebd., S.97. — Zum Begriff »Eigenwert< sieche vor allem Heinz von Foers-
ter: Observing Systems, Seaside (CA) 1981.

55 Vgl hierzu besonders N. Luhmann: Kunst, S. 148-153.

120

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

aber erst hier, auf der Beobachtungsebene zweiter Ordnung, auch erkenn-
bar wird: »Wenn der Weltbegriff nach wie vor die Gesamtrealitdt be-
zeichnen soll, dann eben fiir den Beobachter zweiter Ordnung das, was in
allen Bewegungen des Beobachtens (seiner selbst und anderer) unbeo-
bachtbar bleibt.«’* Dies impliziert allerdings nicht, dass im Alltag die Be-
deutung der Welt, so wie sie sich fiir den Beobachter erster Ordnung pré-
sentiert, geschmilert wiirde.”” Denn die Beobachtungsform erster
Ordnung ist allgegenwiértig und liegt auch der Beobachtung zweiter Ord-
nung zu Grunde. Es geht also gar nicht ohne sie. Wie aber unten deutlich
werden wird,” stiitzt sich die Gesellschaft im Verlauf ihrer Entwicklung
in ihren zentralen Operationen zunehmend auf die Beobachtung zweiter
Ordnung ab, und eine angemessene Beschreibung der modernen Gesell-
schaft ist nur moglich, wenn dies beriicksichtigt wird.

Statt sich also auf der Ebene der Beobachtung erster Ordnung mit un-
zdhligen ungesicherten Weltbildern in einer in ihrer Ganzheit konstitutiv
unbeobachtbaren Welt auseinanderzusetzen, hilt sich Luhmann in seiner
Beschreibung der Gesellschaft an die als realer Vorgang beobachtbare
Operation >Beobachtung«. Seine Aussagen iiber die Gesellschaft bewe-
gen sich jeweils auf diese Beobachtungsebene zweiter Ordnung, wobei
auch fur ihn als Wissenschaftler die eingeschrinkte Sichtméglichkeit
gilt.” Er kann fiir sich selbst nicht »objektiv besseres« [...], sondern nur
anderes Wissen«® geltend machen. Und dies trifft ebenso fiir die System-
theorie selber zu, weshalb sie auch weder »Widerspiegelung der kom-
pletten Realitit des Gegenstandes[, noch] Ausschliesslichkeit des Wahr-
heitsanspruchs im Verhiltnis zu anderen, konkurrierenden Theorie-
unternehmungen«® fiir sich beanspruchen kann. Wie jede Theorie ist
auch sie Beobachtung, und wie jede Beobachtung bezahlt sie Transpa-
renz mit Intransparenz. Dies ldsst zwar nicht an der Existenz der Welt
zweifeln, sehr wohl jedoch an einem umfassenden kognitiven Zugriff auf
dieselbe, denn das Erkennen der Welt wird iiber den so konturierten Be-
obachtungsbegriff unweigerlich als relativ ausgewiesen, da die Beobach-

56 N.Luhmann: Kunst, S.150.

57 Vgl N. Luhmann: Wissenschaft, S.632.

58 Vgl. dazu das Kapitel I, 1.1.4. dieser Arbeit.

59  Vgl. N. Luhmann: Wissenschaft, S.607. — Allerdings ist die Systemtheorie
nicht alleine eine Beobachtungsform zweiter Ordnung und macht so Aus-
sagen iiber Beobachtungen von Beobachtern, sondern wechselt selbst im-
mer wieder auf die Beobachtungsebene dritter Ordnung, befragt also auch
die eigenen Beobachtungsmdoglichkeiten. Vgl. dazu unten, Kap. III, 2.

60 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.58.

61 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.9 (im Original zum Teil kursiv gedruckt).

121

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

tung in ihrem Vollzug auch nicht zwischen wahr und unwahr unterschei-
den kann. »Sie tut [lediglich], was sie tut.«* Es gibt also nach Luhmann

»keine aufkldrerische oder wissenschaftliche Erhellung der Welt als einer Ge-
samtheit von Dingen oder Formen oder Wesenheiten, die nach und nach, auch
wenn es sich dabei um eine unendliche Aufgabe handelt, abgearbeitet werden
konnte. In der klassischen Theorie hingegen hatte man noch die Vorstellung,
dass man immer mehr Wissen sammelt und dass man nicht zugleich immer
wieder etwas verdunkeln muss, wenn man etwas Bestimmtes bezeichnen
will.«®

Diese sich aus der bisherigen Darstellung des Begriffs »Beobachtungs er-
gebenden erkenntnistheoretischen Implikationen lassen Ahnlichkeiten
mit der Kritik an Voraussetzungen ontologischer Metaphysik deutlich
werden, wie sie unter der Bezeichnung >Dekonstruktion« beispielhaft von
Jacques Derrida oder Paul de Man betrieben wird.** Doch anders als die-
se Denktradition, auf die der Ecocriticism Ofters ihrer (natur-)wissen-
schaftskritischen Aspekte wegen zuriickgreift, begniigt sich die System-
theorie nicht mit den Moglichkeiten, jede Unterscheidung dekonstruieren
zu konnen und dieses Konnen in autologischen Texten zu demonstrie-
ren,” wie man etwas zugespitzt sagen konnte. Vielmehr stellt Luhmann

62 N.Luhmann: Kunst, S.85.

63 Niklas Luhmann: Einfithrung in die Systemtheorie, hg. von Dirk Baecker,
2. Aufl. Heidelberg 2004, S.138. — Luhmanns Auffassung erinnert an die
philosophische Positionen der Skepsis, die sich bis Phyrron von Elis (4.
Jhr. vor Chr.) zuriickverfolgen lassen.

64 Vgl. dazu N.Luhmann: Kunst, 159ff., sowie ausfiihrlicher Niklas Luh-
mann: »Dekonstruktion als Beobachtung zweiter Ordnung«, in: Oliver
Jahraus (Hg.), Niklas Luhmann: Aufsdtze und Reden, Stuttgart 2001,
S.262-296. — Vgl. weiter Urs Stéheli: Sinnzusammenbriiche. Eine dekon-
struktive Lektiire von Niklas Luhmanns Systemtheorie, Weilerswist 2000,
sowie Oliver Jahraus: Theorieschleife. Systemtheorie, Dekonstruktion und
Medientheorie, Wien 2001.

65  Worin auch eine nicht unbedingt weiterfiihrende Auto-Dekonstruktion an-
gelegt ist. Luhmann spricht etwas bissig von einem »postmodernen Er-
starrungstanz« (zitiert nach Kathrin Maurer: »Medium/Form-Differenzen:
Systemtheoretische Beobachtungen zu Kleists Aufsatz »Uber das Mario-
nettentheater«, in: Colloquia Germanica. Internationale Zeitschrift fiir
Germanistik 35 3/4 [2002], S.217-237, hier S.222). — Vgl. dazu auch
O.Jahraus: Nachwort, S.332 sowie ausfiihrlicher O.Jahraus: Theo-
rieschleife. — Ein wichtiger Unterschied zur Systemtheorie ist auch das
Selbstverstdndnis der Dekonstruktion, die die herrschende Ordnung ver-
mittels ihrer Praxis gleichsam unterwandern will. Luhmann zielt dagegen

122

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

die Frage, »ob es nicht Konstruktionsleistungen gibt, die sich, obgleich
dekonstruierbar, besser bewzhren als andere«.*® Damit ist ein grundlegen-
der Aspekt des Luhmann’schen Denkens angesprochen: die Frage, wie
soziale Ordnung und damit Gesellschaft, die auf Grund des zweiten
Hauptsatzes der Thermodynamik als hochst unwahrscheinlich eingestuft
werden muss,” trotzdem méglich ist.”

Fiir die Behandlung dieser Frage schliesst sich Luhmann Forschun-
gen aus dem Bereich der Kybernetik zweiter Ordnung, also der Theorie
beobachtender Systeme an, die in unterschiedlichen Wissensgebieten
vorangerieben wird und fiir welche Namen wie Francisco Varela, Ra-
nulph Glanville, Heinz von Foerster oder Gregroy Bateson stehen. Die
Kybernetik zweiter Ordnung setzt auf eine »naturalisierte«® Epistemolo-
gie, die sich auf Erkenntnisse aus der aktuellen Gehirnforschung abstiitzt.
Ihnen zufolge ist das Gehirn ein selbstorganisierendes, operativ geschlos-
senes System, das zwar offen ist fiir Energieaustausch, aber geschlossen
im Hinblick auf seine Informationsverarbeitung.” In dieser Sichtweise
erhalten Nervenzellen aus ihrer Umwelt Reize, die allein in ihrer Quanti-
tat wichtig sind. Die Qualitét der Erfahrungen wird ausschliesslich intern,
also im Hirn selber verarbeitet. Oder in den Worten von Heinz von
Foerster: »Die Erregungszustinde aller Rezeptoren codieren nur die In-

vorsichtiger auf eine verbesserte Beschreibung der Gesellschaft, weshalb
er — seit der Debatte mit Jiirgen Habermas von 1971 — Vielen als »affir-
mierend« und wertkonservativ gilt. Eine meines Erachtens unzutreffende
Einschitzung, wie noch deutlicher werden wird (vgl. Jirgen Habermas/
Niklas Luhmann: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie: Was
leistet die Systemforschung? Frankfurt/M. 1971).

66 N.Luhmann: Kunst, S.161.

67 Nach dem zweiten Grundsatz der Thermodynamik gilt thermodynamische
Irreversibilitdt (destruktiver Zeitpfeil hin zu maximaler Unordnung) fiir
alle Systeme. Allerdings konnen sich — wenn auch lediglich auf Zeit —
kleinere >Inseln der Ordnung« gegen dieses Gesetz behaupten. Auf diese
Weise ldsst sich die Existenz von Leben oder von sozialen Systemen er-
klaren (siehe hierzu A. Valsangiacomo: Natur, S.293-306).

68 Siehe etwa Niklas Luhmann: »Wie ist soziale Ordnung moglich?«, in:
Ders., Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie
der modernen Gesellschaft, Bd. 2, Frankfurt/M. 1981, S. 195-285.

69 Vgl. N.Luhmann: Wissenschaft, S.15f. — Luhmann braucht vor allem in
jungeren Arbeiten fiir seinen Ansatz vermehrt den Begriff einer >operati-
ven Epistemologie« (etwa in N. Luhmann: Kunst, S.97).

70  Vgl. dazu Wolf Singer: »Neurobiologische Anmerkungen zum Konstruk-
tivismus-Diskurs«, in: Ders., Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirn-
forschung, Frankfurt/M. 2002, S.87-111, hier S.111.

123

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

tensitdt, aber nicht die physikalische oder chemische Natur der Erre-
gungsursache: Codiert wird nur: »So-und-so vielc an dieser Stelle meines
Korpers, aber nicht yWas«.«”' Luhmann seinerseits fasst dies folgender-
massen:

»Das Gehirn ist unter der Schiddeldecke isoliert und nur mit wenigen und nicht
neurophysiologischen Mechanismen an die Umwelt gekoppelt. Im wesentlichen
arbeitet es mit einer eigenen Sprache, mit quantitativen makromolekularen Kal-
kulationen und hat keinen direkten Kontakt mit der Umwelt. Man féhrt nicht
mit den Nervenfasern aus den Augen oder Ohren heraus, um irgendwo andere
Nervenfasern zu finden, sondern das System hat Komplexitdt nur deshalb, weil
es geschlossen ist.«’

Diese Verhéltnisse treffen nicht nur auf das Gehirn, sondern auch auf das
System >Gesellschaft« und dessen Umwelt zu, was im Zusammenhang
mit Uberlegungen zum Ecocriticism sehr relevant ist. Im Folgenden soll
deshalb der System-Begriff von Luhmann und vor allem auch seine ganz
eigene, nicht anthropozentrische Konzeption von »Umwelt< ndher erlédu-
tert werden.

1. 2
System/Umwelt-Differenz”

Luhmanns System-Begriff ist eng mit dem Konzept der Beobachtung
verkniipft. Wir haben gesehen, dass jede Beobachtung, soll sie Wirkung
zeitigen, auf Fortsetzung angewiesen ist, auf Anschluss durch weitere
Beobachtungen. Beobachtung impliziert damit ein sténdiges Prozessieren
oder, mit anderen Worten, »ein in Operation befindliches autopoietisches
System«.” Den Terminus >Autopoiesis< {ibernimmt Luhmann von Hum-
berto R. Maturana, der ihn zur Bezeichnung der Organisationsweise or-

71 Heinz von Foerster: »Wahrnehmen wahrnehmen, in: Karlheinz Barck/
Peter Gente/Heidi Paris/Stefan Richter (Hg.), Aisthesis. Wahrnehmung
heute oder Perspektiven einer anderen Asthetik. Essais, 6., durchgesehene
Aufl. Leipzig 1998, S.434-443 hier S.439 (Hervorhebung im Original).

72 Niklas Luhmann: »Interventionen in die Umwelt? Die Gesellschaft kann
nur kommuniziereng, in: Gerhard de Haan (Hg.), Umweltbewusstsein und
Massenmedien. Perspektiven okologischer Kommunikation, Berlin 1995,
S.37-45, hier S.38.

73  Vgl. besonders N. Luhmann: Soziale Systeme, S.30-91 und S.242-285.

74  N.Luhmann: Wissenschaft, S.80.

124

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

ganischer, also lebender Systeme einfithrt.” Mit dieser Begrifflichkeit
grenzt er sich gegentiber traditionellen System-Konzepten ab, die von ei-
nem Input-Output-Schema ausgehen. Solche allopoietisch genannte Sys-
teme formen »nach einem von aussen festgelegten Programm der inter-
nen Informationsverarbeitung auf genau berechenbare Weise bestimmte
Inputs aus [ihrer] Umwelt in bestimmte Outputs an [ihre] Umwelt«’® um.
Demgegentiber ist ein autopoietisches System nicht fremdbestimmt, wie
aus folgender Definition von Luhmann ersichtlich wird:

»Autopoietische Systeme sind Systeme, die nicht nur ihre Strukturen, sondern
auch die Elemente, aus denen sie bestehen, im Netzwerk eben dieser Elemente
selber erzeugen. Die Elemente (und zeitlich gesehen sind das Operationen), aus
denen autopoietische Systeme bestehen, haben keine unabhéngige Existenz. [...]
Sie werden vielmehr im System erst erzeugt, und zwar dadurch, dass sie (auf
welcher Energie- und Materialbasis auch immer) als Unterschiede in Anspruch
genommen werden. Elemente sind Informationen, sind Unterschiede, die im
System einen Unterschied machen. Und insofern sind es Einheiten der Verwen-
dung zur Produktion weiterer Einheiten der Verwendung, fiir die es in der Um-
welt des Systems keinerlei Entsprechung gibt.«’’

Hier fillt die zeitliche Verfasstheit eines autopoietischen Systems auf:
dieses besteht allein aus Operationen mit »Ereignischarakter«,™ ist damit
nicht statisch, als Einheit dinglicher Elemente zu verstehen, sondern als
»dynamische Stabilitit«.”” Ein autopoietisches System ist gewissermas-
sen sein eigenes Tun,* welches nur von ihm und sonst niemandem aus-
gefiihrt wird; es ist folglich operativ geschlossen. Dies meint allerdings
nicht, dass ein System nicht auf seine Umwelt angewiesen und quasi
génzlich freischwebend zu denken wire:

»Autopoiesis besagt nicht, dass das System allein aus sich heraus, aus eigener
Kraft, ohne jeden Beitrag aus der Umwelt existiert. Vielmehr geht es darum,
dass die Einheit des Systems und mit ihr alle Elemente, aus denen das System

75 Vgl. etwa: Humberto R. Maturana: »Kognition, in: Siegfried J. Schmidt
(Hg.), Der Diskurs des radikalen Konstruktivismus, Frankfurt/M. 1991,
S.89-118, hier 94ff.

76 D.Krause: Lexikon, S.26; vgl. weiter N.Luhmann: Soziale Systeme,
S.275ff.

77  N.Luhmann: Gesellschaft, S.65f. (Hervorhebung im Original).

78 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.254.

79  N.Luhmann: Kunst, S.84.

80 Vgl. Niklas Luhmann: »Eine Redeskription >romantischer Kunst«, in:
Jirgen Fohrmann/Harro Miiller (Hg.), Systemtheorie der Literatur, Miin-
chen 1996, S.325-344, hier S.327.

125

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

besteht, durch das System selber produziert werden. Selbstverstandlich ist dies
nur auf der Basis eines Materialkontinuums moglich, das mit der physisch kon-
stituierten Realitit gegeben ist.«*!

Autopoiesis bedeutet folglich nicht »abgekoppelt von der Umwelt<, son-
dern >eingebunden in diese<. Damit empfiehlt sich die Systemtheorie
nachdriicklich als jener Theoriekandidat, der den Zusammenhang von
»Mensch/Kultur — Umwelt/Natur< denken kann, wie dies im Ecocriticism
angestrebt wird, denn die Wichtigkeit von Umwelt ist im Theoriedesign
in fundamentaler Weise angelegt. Im Folgenden soll die genaue Fassung
des vorerst noch abstrakt verstandenen Systems und seiner Umwelt, die
sich von alltagssprachlicher Umwelt unterscheidet, herausgearbeitet
werden.

Die Eingebundenheit eines Systems in seine Umwelt wird deutlicher,
wenn man sich die Entstehung von Systemen néher vor Augen fiihrt. Sie
kann als Reduktion von Komplexitit gefasst werden, wobei Komplexitét
den Sachverhalt bezeichnet, dass mehr Selektionsmdoglichkeiten existie-
ren, als in einem bestimmten Moment realisiert werden kénnen. Evolu-
tionsbiologisch ist von der Situation der Entropie auszugehen, dem
Chaos oder Urstoff, in dem eine Verbindung aller Elemente als gleich-
wahrscheinlich betrachtet werden muss.¥ Es geht also gewissermassen
um den Zustand absoluter Komplexitdt. In diesem Zustand kann sich
durch die Einsetzung einer Unterscheidung ein eigener Bereich heraus-
bilden, indem an die gesetzte Unterscheidung weitere Unterscheidungen
ankniipfen und sich auf diese Weise ein System formiert. Dieses ist not-
wendig weniger komplex als die Umwelt,** die das umfasst, was von der
urspriinglichen Komplexitit durch die Unterscheidungsziehung nicht ein-
gegrenzt wurde. Auch das System selbst verfiigt aber iber Komplexitit,
das heisst, liber ein Potential an noch nicht gewé#hlten Selektionen, das
stindig mitléuft, ihm eine Auswahl aus diesen Moglichkeiten aufzwingt
und so ein Agieren erst ermdglicht. Damit gleicht das System durch das
Herstellen einer selbstgenerierten Ordnung und iiber das »der Materie
immanente Prinzip« eines »Trend[s] zu héheren Komplexititsstufen«®

81 N.Luhmann: Wissenschaft, S.30.

82 Vgl hierzu: David J. Krieger: Einfiithrung in die allgemeine Systemtheo-
rie, Miinchen 1996, S. 14ff.

83  Vgl. N.Luhmann: Soziale Systeme, S.47; S.249.

84  Wolf Singer: »Neurobiologische Anmerkungen zum Wesen und zur Not-
wendigkeit von Kunst«, in: Ders., Der Beobachter im Gehirn. Essays zur
Hirnforschung, Frankfurt/M. 2002, S.211-234, hier S.213.

126

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

die Komplexititsunterlegenheit gegeniiber der Umwelt aus und ermdog-
licht sich eine Existenz.

Aus dieser Darstellung folgt, dass von einer yUmwelt¢ erst dann ge-
sprochen werden kann, wenn sich ein System gebildet hat. Vor einer ers-
ten Unterscheidung und Systembildung besteht lediglich absolute Kom-
plexitdt oder ein »unmarked state<, der unbeobachtbar ist. Die Umwelt
entsteht also gleichzeitig mit dem System, gewissermassen als ihr Ko-
Produkt, und ist demnach »konstitutiv fiir Systembildung«.® Sie wirkt in
allem mit, ohne sie kénnte »absolut gar nichts geschehen«,* denn:

»Systeme sind nicht nur gelegentlich und nicht nur adaptiv, sie sind strukturell
an ihrer Umwelt orientiert und konnten ohne Umwelt nicht bestehen. Sie kon-
stituieren und sie erhalten sich durch Erzeugung und Erhaltung einer Differenz
zur Umwelt, und sie benutzen ihre Grenzen zur Regulierung dieser Diffe-
renz.«*’

Diese Formulierungen machen klar ersichtlich, dass die Systemtheorie
den fiir den Ecocriticism so wichtigen Zusammenhang zwischen System
und Umwelt in geradezu pradestinierter Weise behandelt, wobei gleich-
zeitig auf den beiden Eigenbereichen inisistiert und auf die Differenz
zwischen ihnen fokussiert wird. Damit entgeht das systemtheoretische
Denken auch der Gefahr, Grenzen zu verwischen und begrifflich un-
scharf zu argumentieren, wie dies gerade in Untersuchungen des Ecocri-
ticisms nicht selten der Fall ist.

Die im obigen Zitat angesprochene Differenz zwischen System und
Umwelt ist nun aber nicht ontologisch zu verstehen: »Sie zerschneidet
nicht die Gesamtrealitdt in zwei Teile: hier System und dort Umwelt. Thr
Entweder/Oder ist kein absolutes, es gilt vielmehr nur systemrelativ [...].
Es ist Korrelat der Operation Beobachtung, die diese Distinktion [...] in
die Realitit einfiihrt.«® Damit wird einerseits deutlich, dass in der Welt
von unzéhligen System/Umwelt-Differenzen auszugehen ist, wobei jedes
System eine spezifische, nur fiir sich geltende Umwelt mitfiihrt. Der Um-
welt-Begriff erhilt auf diese Weise eine ganz neue Konturierung, die ihn

85 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.242 (Hervorhebung im Original). — Mit
dieser Fassung des Umwelt-System-Verhéltnisses ist ein markanter Unter-
schied zur »klassischen< Evolutionstheorie gegeben.

86  N.Luhmann: Gesellschaft, S.96.

87 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.35. — Formuliert in einer stirker biolo-
gisch argumentierenden Sprache: »Die Einheit des Uberlebens besteht aus
Umwelt plus Organismus« (G.Bateson: Okologie, S.620; Hervorhebung
im Original).

88  N.Luhmann: Soziale Systeme, S.244.

127

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

von gingigen Umweltbegriffen, wie sie etwa in den im ersten Kapitel
dieser Arbeit diskutieren Untersuchungen vertreten werden, deutlich un-
terscheidet. Vor allem ist er nun nicht mehr anthropozentrisch konnotiert.
Das anthropozentrische Moment hatte sich mit Aufkommen der Umwelt-
bewegung — trotz gegenteiliger Uberzeugung der Beteiligten — eher noch
akzentuiert, wurde doch der Umwelt-Begriff, der urspriinglich, bei Jakob
Johann von Uexkiill, die je eigene Umgebung eines Lebewesens bezeich-
net hatte,” in Kombinationen wie etwa >umweltvertriiglichc zunehmend
auf den Menschen hin spezifiziert. Die Dichotomie von Mensch/Umwelt
wurde derart iber 6kologisches Denken gleichsam untermauert. Anderer-
seits wird wiederum der Begriff der Beobachtung herangezogen, wobei
hier aber im Vergleich zum vorangehenden Unterkapitel ein neuer As-
pekt zur Sprache kommt. Hatte ich mich in der Herleitung des Beobach-
ter-Begriffs implizit an das bekannte Subjekt-denkt-Objekt-Schema ge-
halten, so wird dieses nun problematisiert. Systeme erzeugen und
erhalten sich nach dem obigen Zitat offensichtlich dadurch, dass sie
selbst eine Beobachtung durchfiihren, die mit der Unterscheidung Sys-
tem/Umwelt operiert, und sich so, iiber die Setzung der Differenz Sys-
tem/Umwelt und das selbstreferentielle Anschliessen daran, als Eigen-
bereich erst bilden.” Systeme sind also nicht als Entititen, sondern als
die Differenz von System und Umwelt zu sehen. Denn um existieren zu
konnen, miissen sie die Grenze zur ihrer Umwelt stindig durch das Pro-
zessieren von Beobachtungen aufrecht erhalten. Dies ist gemeint, wenn
Luhmann schreibt, dass Identitdt nur durch Differenzsetzung méglich
ist.”! Das System konstituiert sich damit selbst, ohne Zutun durch einen
dusseren Beobachter. Und genau das erfasst der Begriff Autopoiesis.

Dies gelingt dem System dadurch, dass es die grundlegende Diffe-
renz von System/Umwelt — oder anders ausgedriickt: von Selbst- und
Fremdreferenz —, ausgestaltet und sie in doppelter Weise benutzt: »Die
Differenz System/Umwelt kommt zweimal vor: als durch das System
produzierter Unterschied und als im System beobachteter Unterschied.«®
Das System kopiert mit anderen Worten die eigene System/Umwelt-Dif-
ferenz — die eigentliche Leitunterscheidung — in sich hinein und benutzt
sie dann als Beobachtungsschema, was Luhmann mit der von George
Spencer Brown tibernommenen paradoxalen Figur des re-entry »der Un-

89  Vgl. etwa Jakob Johann von Uexkiill: Umwelt und Innenwelt der Tiere, 2.
Aufl. Berlin 1921.

90  Vgl. N. Luhmann: Kunst, S.58.

91 Vgl. N. Luhmann: Soziale Systeme, S.243.

92 N.Luhmann: Gesellschaft, S.45 (Hervorhebungen im Original).

128

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

terscheidung in das durch sie Unterschiedene«” beschreibt. Auf diese
Weise erhilt das System {iberhaupt erst einen Begriff von sich selbst,
kann sich in der Welt verorten und sich zu ihr in Beziehung setzen. Die
Umwelt hingegen ist nach dieser Konzeption kein System, wie dies oft
vertreten wird.”* Sie verfligt im Gegensatz zu diesem nicht iiber Refle-
xions- und Handlungsmoglichkeit, oder in den Worten von Heinz von
Foerster: »The environment contains no Information. The environment is
as it is.«”

Eine Folge aus dem Wiedereintritt der Differenz von System und
Umwelt als Beobachtungsschema in das System ist, dass dieses darart in
der Lage ist, seine Umwelt und sich selbst in dieser Umwelt zu beobach-
ten. Dies bedeutet jedoch nicht, dass es seine eigenen Grenzen iiber-
schreiten konnte, da es ja operativ geschlossen ist: seine Umwelt ist dem
System konstitutiv unzugénglich, es hat »keine andere Form fiir Umwelt-
kontakt als Selbstkontakt«.” Damit kann es auch nicht nach Belieben
tiber seine Umwelt disponieren, was im vierten Kapitel dieser Arbeit fiir
das Verstdndnis der 6kologischen Probleme der Gesellschaft zentral sein
wird. Aber das System ist bei aller operationaler Geschlossenheit doch
kognitiv offen, das heisst, es kann seine Umwelt vermittels seines eige-
nen Beobachtungsschemas fokussieren. Dies trifft in besonderem Masse
auf autopoietische Systeme zu, die Sinn nutzen. Es sind dies das psychi-
sche und das soziale System, die sich durch Sinngebrauch von den or-
ganischen oder neurophysiologischen Systemen unterscheiden.” In
dieser Aufzihlung unterschiedlicher Systeme klingt ein wichtiger und oft
angefochtener Aspekt der Systemtheorie an: Der Mensch wird in ihr
nicht mehr als Einheit verstanden, sondern als ein Kompositum aus un-
terschiedlichen, je eigenstdndigen Systemen, wie beispielsweise: Orga-
nismus, Nervensystem, Bewusstsein.”® Das Konzept »Mensch¢, und damit

93  N.Luhmann: Wissenschaft, S.94.

94 Vgl. etwa Krieger/Jaggi: Kulturprodukt, S. 1.

95 H.v.Foerster: Observing Systems, S.270. — Dies spricht gegen den An-
satz einer »partnerschaftlichen< Natur oder Umwelt, wie ihn Gernot und
Hartmut Béhme vertreten (vgl. etwa G. Bohme: Naturerkenntnis).

96  N.Luhmann: Soziale Systeme, S.59.

97 Vgl. dazu ebd., S.63f. — Inwiefern auch rlebende« Systeme (Organismen,
Zellen, etc.) zur Beobachtung fahig sind, ist bei Luhmann nicht geklart.
Da er sich ganz auf soziale Systeme (und nur am Rand auch auf psychi-
sche Systeme) konzentriert, rdumt er dieser Frage im Rahmen seiner
Theorie keine grosse Wichtigkeit ein (vgl. N. Luhmann: Kunst, S. 100).

98  Auch die Mikrobiologie wirft aus ihrer Sicht die Frage auf, was unter der
»Einheit Mensch« zu verstehen sei. Neil Evernden berichtet beispielswei-
se, dass gewisse Organellen in den menschlichen Zellen vollig unabhén-

129

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

auch der Begriff >Subjekt<, werden deshalb verabschiedet. Ins-
besondere — und auf den ersten Blick erstaunlicherweise — ist der Mensch
nicht mehr ein Bestandteil der Gesellschaft, wie im niachsten Unterkapitel
deutlicher werden wird. Vorerst soll ein kurzer Blick auf das psychische
System geworfen werden, das fiir die Herausbildung des Systems »Ge-
sellschaft< fundamental ist.

Auch das psychische System ist operativ geschlossen: seine eigentli-
che operative Einheit ist das Bewusstsein, als Elemente desselben werden
die Gedanken gesetzt. Gedanken erméglichen weitere Gedanken in fort-
gesetztem Operieren, konnen immer nur an weitere Gedanken anschlies-
sen. Dabei sind psychische Systeme in der Lage, die Differenz von Sys-
tem und Umwelt intern zu prozessieren. Voraussetzung dafiir ist die
Wahrnehmung als »Spezialkompetenz des Bewusstseins«,” die als »eine
Art Messung«'” begriffen werden kann. Das Bewusstsein ist stindig mit
Wahrnehmung beschiftigt, 1dsst sich durch seine Aussenwelt faszinieren,
wobei nach Luhmann — im Einvernehmen mit Resultaten aus der Neuro-
physiologie — diese wahrgenommene Aussenwelt als eine rein interne
Konstruktionsleistung des Gehirns zu sehen ist. Sie wird aber durch das
Bewusstsein so behandelt, als ob sie eine Realitit »draussen< wire, wird
gleichsam ekstatisch'”' gefasst. Zentral ist also, dass die Information iiber
den eigentlichen Produktionsstandort des »Weltbildes< des Bewusstseins
nicht vom Gehirn, wo die Generierung vor sich geht, ins Bewusstsein
selbst gelangt: »Das Gehirn unterdriickt, wenn man so sagen darf, seine
Eigenleistung, um die Welt als Welt erscheinen zu lassen. Und nur so ist
es moglich, die Differenz zwischen der Welt und dem beobachtenden Be-
wusstsein in der Welt einzurichten.«'” Das Bewusstsein kann damit die
»Prozesse der Herstellung und Lieferung von Wahrnehmung« nicht
selbst wahrnehmen. »Es richtet sich, wie man sagen konnte, in Resulta-
ten ein [, existiert als] Zu-Spdit«.'” Der Mensch lebt somit in einer rein

gig und mit anderer RNA ausgestattet sind, als die Zellen selber. Diese
Zellen sind damit gewissermassen >kolonialisiert< durch >fremde« Einhei-
ten (vgl. N. Evernden: Beyond Ecology, S. 94{f.).

99  N.Luhmann: Kunst, S.14; vgl. auch Gerhard Roth: Das Gehirn und seine
Wirklichkeit. Kognitive Neurobiologie und ihre philosophischen Konse-
quenzen, 4. Aufl. Frankfurt/M. 1996, S. 65-74.

100 N.Luhmann: Kunst, S. 14, Anm. 5.

101 Vgl. Peter Fuchs: »Vom Unbeobachtbaren, in: Ders., Theorie als Lehrge-
dicht. Systemtheoretische Essays I, hg. von Marie-Christin Fuchs, Biele-
feld 2004, S.37-72, hier S.42.

102 N.Luhmann: Kunst, S.15.

103 Beide Zitate aus Peter Fuchs: »Die Skepsis der Systeme: zur Unterschei-

130

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

kognitiven Wirklichkeit,' und dies, ohne es zu bemerken. Und es ist
eben »diese Nichtverfiigbarkeit [des eigentlichen Produktionsstandorts,
S.H.], die den Realititseindruck erzeugt«, wobei dieser stindig begleitet
ist von »Realititsgewissheit«,'” einem im Alltag unbedingt benétigten
»Weltvertrauen«:'®

»So wird in (fiireinander unzugénglichen) neurophysiologischen und bewussten
Operationen eine operationsfihige Weltgewissheit erzeugt (konstruiert), die es
dann ermdoglicht, in diese Welt selbsterzeugte Ungewissheiten, Merkwiirdigkei-
ten, Uberraschungen einzubauen. Auch schliesst das kontinuierlich mitlaufende
Wahrnehmen keineswegs aus, dass das Bewusstsein sich mit Gedanken mo-

bliert und mit deren Hilfe beobachtet, was es wahrnimmt.«'%’

Gedanken konnen mit anderen Worten die Wahrnehmung als »diffus-ge-
samthaftes und eher irreflexives Ereignis auf der Ebene des Bewusst-
seins«'® beobachten — wobei allerdings Luhmann die Frage nach dem
Verhiltnis von Wahrnehmung und Gedanke meines Erachtens nicht
stringent, sondern mehrdeutig beschreibt und damit den eigenen Theorie-
vorgaben nicht gerecht wird. Denn offensichtlich finden sich im psychi-
schen System unterschiedliche Operationseinheiten, Wahrnehmung und
Gedanken, was deshalb als unbefriedigend angesehen werden muss, weil
jedes System nach der Konzeption der Systemtheorie nur {iber einen ein-
zigen Typus an Elementen verfiigen sollte.'” Ich 16se diese Inkohirenz

dung von Theorie und Praxis«, in: Helga Gripp-Hagelstange (Hg.), Niklas
Luhmanns Denken. Interdisziplindre Einflisse und Wirkungen, Konstanz
2000, S.53-74, hier S. 64f. (Hervorhebung im Original).

104 Vgl. dazu Gerhard Roth: »Erkenntnis und Realitét. Das reale Gehirn und
seine Wirklichkeit«, in: Siegfried J. Schmidt (Hg.), Der Diskurs des radi-
kalen Konstruktivismus, 6. Aufl. Frankfurt/M. 1994, S.229-255, hier
besonders S.235.

105 Beide Zitate aus P. Fuchs: Skepsis, S. 65.

106 N.Luhmann: Redeskription, S.328, Anm. 6.

107 N.Luhmann: Kunst, S. 15f.

108 D.Krause: Lexikon, S.257.

109 Neben Gedanken und der Wahrnehmung gehéren dariiber hinaus auch
noch Gefithle zum psychischen System, die in Luhmanns Theorie aller-
dings unterbelichtet bleiben (vgl. etwa N.Luhmann: Soziale Systeme,
S.363f.). — Unklar ist zudem die Differenzierung zwischen dem psychi-
schen System und dem Bewusstsein: Einerseits verwendet Luhmann die
beiden Begriffe haufig gleichbedeutend, andererseits bezeichnet er das
Bewusstsein immer wieder als operative Einheit des psychischen Sys-
tems. Ich werde die beiden Begriffe im weiteren Verlauf der Arbeit syn-
onym verwenden.

131

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

dadurch auf, dass ich die Wahrnehmung als die Bezeichnung fiir die spe-
zifische Beobachtungsform erster Ordnung des Bewusstseins verstehe.
Sie lauft stindig in diesem Bewusstsein ab, ist ihre basale Operation und
nimmt das, was sie fokussiert, unproblematisch als Welt und als Einheit
wahr.""” Einzelheiten aus dieser iiber die Wahrnehmung selbst-geschaffe-
nen Welt konnen darauf von Gedanken, verstanden als die Bezeichnung
fiir die spezifische Beobachtungsform zweiter Ordnung des Bewusst-
seins, beobachtet werden; diese aktualisieren derart gewisse Sachverhalte
oder Themen und lassen andere unfokussiert mitlaufen, wobei sie — wie
das fiir alle Beobachtung zweiter Ordnung die Regel ist — wissen, dass
sie im Sinne von Kontingenz operieren, dass also immer auch etwas an-
deres gedacht werden konnte.'"!

Das ist nur tiber den Rekurs der Gedanken auf Sinn moglich. Dieser
wird von Luhmann, im Anschluss an Edmund Husserl, als Universal-
medium konzipiert. Ein Medium ist dabei sehr allgemein als ein loser
Zusammenhang von Elementen definiert, in den hinein sich vergéngliche
Formen — im Falle des Bewusstseins: Gedanken — einschreiben lassen.
Das Medium existiert damit gewissermassen nur in seiner Inanspruch-
nahme durch Formung. Als Beispiel mag die Sprache gelten, die erst
iiber die Formen miindlicher oder schriftlicher Worter, welche nur dank
Sprache moglich sind, fassbar wird. Medien sind keine Systeme, sondern
stehen Systemen zur freien Verfiigung und werden von ihnen im Ge-
brauch, im Prozessieren von Formen aktualisiert. Sinn wird nun spezifi-
scher als die Einheit von Aktualitdt und Potentialitit gefasst. Er dient
dazu, einen gewissen Sachverhalt bei gleichzeitiger Abschattung alles
Ubrigen, auch noch Mdglichen hervorzuheben; das Ausgeschlossene
lauft aber als potentiell zu Aktualisierendes mit und treibt das weitere
Operieren an. Sinn ist damit basal instabil, zwingt gleichsam zur Fortset-
zung — womit Sinn als »Autopoiesis par excellence«'” gefasst werden
kann. In jedem Augenblick présentiert Sinn gleichsam die ganze Welt,
und zwar in der Art, wie sie dem spezifischen, im Moment sinnverwen-
denden System als Welt erscheint. Sinn schliesst auf diese Weise alles
ein, auch sich selbst: auch Unsinn bedient sich der gleichen Form von
Aktualitdt und Potentialitét, ist somit sinnhaft. Sinn ist also unhintergeh-

110 Vgl. dazu N. Luhmann: Wissenschaft, S.20.

111 Nach dieser Spezifikation wire dann jeder Gedanke (als Beobachtung
zweiter Ordnung) gleichzeitig auch eine Wahrnehmung (als Beobachtung
erster Ordnung); Gedanke und Wahrnehmung wéren nur unterschiedliche
Bezeichnungen fiir die Beobachtungs-Operationen des Bewusstseins.

112 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.101; vgl. auch S.98f.

132

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

bar,'”® in diesem Sinne eben ein Universalmedium und als »Ordnungs-
form menschlichen Erlebens« zu verstehen, die um die »selektive Bezie-
hung zwischen System und Umwelt«''* besorgt ist und derart das
Verhiltnis des Systems zu sich selbst und zu seiner Umwelt regelt.

In jedem Sinngebrauch sind drei unterschiedliche Sinndimensionen
gleichzeitig gegeben, an die sich mittels einer beobachtenden Unterschei-
dung anschliessen ldsst: die Sachdimension unterscheidet geméss der
Differenz dies/nicht-das (Themenwahl), die Zeitdimension nach jener
von frither/spéter (Einordnung in Prozess) und die Sozialdimension nach
eigener/fremder Perspektive (Zurechnung auf Personen). Sinn dient auf
diese Weise der Selektion von Gedanken als Orientierungsschema und
ermoglicht dabei in »allen internen Operationen ein laufendes Mitfiithren
von Verweisungen auf das System selbst [= Selbstreferenz, S.H.] und auf
eine mehr oder weniger elaborierte Umwelt [= Fremdreferenz, S.H.]«.'"”
Damit ist einerseits Fremdbeobachtung méglich — das System kann seine
Umwelt von sich aus fokussieren —, andererseits auch Selbstbeobach-
tung:''® das System kann sich selbst als System in der Umwelt begrei-
fen — und dariiber hinaus auch als kontingent in dieser Umwelt, da andere
Moglichkeiten immer mitlaufen und das System das wissen kann. Dies
ist nur autopoietischen Systemen moglich, die Sinn verwenden und gera-
de deshalb zwar weiterhin als operativ geschlossen — nur Gedanken
schliessen an andere Gedanken an —, gleichzeitig aber auch als kognitiv

113 Sinn an sich kann man nicht verneinen, allenfalls gewisse Sinnentwiirfe
von Personen.

114 Beide Zitate in Luhmanns Aufsatz Sinn als Grundbegriff der Soziologie
(S.25-100) in Habermas/Luhmann: Systemforschung, hier S.31 bzw. 34.

115 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.64. — Selbstreferenz bedeutet, dass die
Elemente des Systems immer nur an Elemente des Systems »andockenc¢
konnen und sich dies im Sinne der Autopoiesis selbst ermdglichen.
Fremdreferenz meint demgegeniiber — wiederum im Rahmen der Auto-
poiesis — die Bezugnahme auf anderes — die Umwelt — durch Bezugnahme
auf sich selbst. Selbstreferenz bezeichnet damit die operative Geschlos-
senheit eines Systems, Fremdreferenz die kognitive Offenheit nach aus-
sen, »die Féahigkeit zur internen Verarbeitung von selbst als fiir sich rele-
vant ausgewdhlten Informationen aus seiner Umwelt« (D.Krause:
Lexikon, S.222).

116 Nur sinnverarbeitende Systeme konnen sich selbst beobachten und sind
derart zur Reflexion féhig; alle anderen autopoietischen Systeme zeichnen
sich lediglich durch Selbstreferenz aus, ohne dass sich aber diese Elemen-
te in einem néchsten Schritt vom System selbst in der Beobachtungsform
zweiter Ordnung fokussieren liessen (vgl. dazu N. Luhmann: Soziale Sys-
teme, S.67ff.).

133

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

offen bezeichnet werden miissen. In dieser »neuartigen Kombination von
Geschlossenheit und Umweltoffenheit des Systemaufbaus«''” liegt der
evolutiondre Gewinn von Sinn und von Systemen, die sinnhaft operieren.

Bei alldem darf jedoch nicht vergessen werden, dass auch diese Sinn-
systeme''® sich in der Fremd- wie Selbstbeobachtung prinzipiell nicht
yobjektiv¢< erfassen konnen bzw. erfassen lassen. Dies deshalb, weil sie
ihren eigenen Ursprung verbergen, sich selbst gleichsam vor die vollen-
dete Tatsache der immer schon vollzogenen Existenz stellen. Hier wird
nochmals die Schwierigkeit deutlich, die in erkenntnistheoretischer Sicht
mit der Auffassung von Systemen als temporalisierten Einheiten gegeben
ist, die sich fortlaufend reproduzieren und reformieren. Und diese
Schwierigkeit gilt auch fiir die Systemtheorie, die ebenfalls als eine Form
der Beobachtung zu sehen ist, die sich selbst letztlich keinen festen Halt
bietet. Das muss mitbedacht werden, wenn Luhmann fiir sein ganzes Un-
ternehmen davon ausgeht, dass es Systeme gebe.'” In erkenntnis- und
wissenschaftstheoretischer Hinsicht fungieren Systeme in der System-
theorie lediglich als Instrumente zur Beobachtung,'” haben also keinen
ontologischen Status, was von vielen KritikerInnen bezweifelt wird."!

117 N.Luhmann: Soziale Systeme, S. 64.

118 Darunter verstehe ich bestimmte Systeme, die Sinn benutzen.

119 Vgl. »Die folgenden Uberlegungen gehen davon aus, dass es Systeme
gibt. Sie beginnen also nicht mit einem erkenntnistheoretischen Zweifel«
(N.Luhmann: Soziale Systeme, S.30). Und sie beginnen eben deshalb
nicht mit einem Zweifel, weil auch Luhmann nicht »ohne Annahmen hin-
sichtlich dessen, was er annimmt, auskommen kann« (D. Krause: Lexikon,
S.101, Anm. 330).

120 Vgl. O.Jahraus: Nachwort, S.305f. und D. Baecker: Fall, S.45.

121 Dies ist einer der meistdiskutierten Aspekte der Luhmann’schen System-
theorie. Die Vorwiirfe an Luhmann, seine Theorie, die de-ontologisierend
daherkomme, sei selbst ontologisch verankert, sind sehr zahlreich. Sie zie-
len meines Erachtens deshalb ins Leere, weil sie erstens oft nicht beach-
ten, dass diese Problematik von Luhmanns Systemtheorie theorieintern re-
flektiert wird, und weil sie zweitens iibersehen, dass Systeme nicht
unabhédngig von Beobachtung rexistieren, was sie als kontingent aus-
zeichnet, ist doch mit unzéhligen beobachtenden Systemen zu rechnen. —
Vgl. dazu auch D.Krause: Lexikon, der auf S.101, Anm. 330, Literatur
auflistet, die Luhmann im erwihnten Sinne kritisiert. — Wenn in der Wei-
se, wie Luhmann es tut, von Systemen gesprochen wird, so ist dies nicht
zuletzt auch eine notwendige Konzession an die Sprache, die immer onto-
logisierend verféhrt. Mit Peter Fuchs kénnte man deshalb auch treffend
sagen: »Jede De-Ontologisierung der Welt ist selbst: ontologisierend«
(Peter Fuchs: Intervention und Erfahrung, Frankfurt/M. 1999, S.79).

134

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

Sie werden gewissermassen »naiv«'? gesetzt, weil man immer schon von
einem vollzogenen Beginn auszugehen hat und erst danach beobachten
kann, was weiter geschieht. Peter Fuchs spricht davon, dass von einer
Minimalontologie der »naiven Prasupposition der Existenz von realen
Systemen« auszugehen ist, die darauf aber »einer post-festum-Entnaivi-
sierung unterzogen wird.«'> Man muss mit anderen Worten zuerst eine
bestimmte Unterscheidung treffen, damit »eine Stuktur vorf...]stellen, die
man dann verbessern oder ablehnen kann.«'** Derart lisst sich die Proble-
matik der Beschreibung allen Anfangens operativ entfaltet. Die Systeme
stehen dabei nicht eigentlich im Zentrum des Interesses, denn »der pri-
mire Gegenstand der Systemtheorie [ist] nicht ein Gegenstand (oder eine
Gegenstandsart) System, sondern die Differenz von System und Um-
welt«'”® — und es ist diese Differenz, die iiberhaupt erst zur Rede von
Systemen und Umwelten fiihrt.

Ich habe bereits angedeutet, dass nach Luhmann nicht nur psychische
Systeme Sinn prozessieren konnen, sondern auch soziale Systeme. Dies
ist im Zusammenhang von Luhmanns Theorieentscheidung zu sehen,
auch soziale Systeme als autopoietisch zu fassen und diese Neudefinition
des Systemenbegriffs von der Biologie auf die Gesellschaft zu tibertra-
gen — und damit ganz ghnlich wie der Ecocriticism zu verfahren, der 6ko-
logische Modelle fiir die Beschreibung kultureller Produkte fruchtbar zu
machen sucht. Auch soziale Systeme miissen somit als selbstreferentiell,
operativ geschlossen und kognitiv offen verstanden werden. Als elemen-
tare Einheit dieser sozialen Systeme setzt Luhmann Kommunikation,
denn »nur Kommunikationen sind spezifisch soziale Operationen«.'®
Das impliziert, dass psychische Systeme selbst nicht kommunizieren
koénnen — sie prozessieren lediglich Gedanken —, was deshalb erstaunen
muss, weil alltagssprachlich »der Mensch«< gemeinhin als soziales und da-

122 Vgl. Niklas Luhmann: »Erkenntnis als Konstruktion«, in: Oliver Jahraus
(Hg.), Niklas Luhmann: Aufséitze und Reden, Stuttgart 2001, S.218-242,
hier besonders S.221ff.

123 Peter Fuchs: »Die Theorie der Systemtheorie — erkenntnistheoretisch, in:
Ders., Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays I, hg. von Ma-
rie-Christin Fuchs, Bielefeld 2004, S. 181-193, hier S. 182f.

124 Luhmann in Wolfgang Hagen: »Es gibt keine Biografie. Niklas Luhmann
im Gesprach mit Wolfgang Hagen«, in: Ders.(Hg.), Warum haben Sie
keinen Fernseher, Herr Luhmann? Letzte Gespriache mit Niklas Luhmann
(Dirk Baecker, Norbert Bolz, Wolfgang Hagen, Alexander Kluge), Berlin
2004, S.13-47, hier S.45.

125 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.116.

126 Luhmann 1992b, S.65.

135

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

mit kommunikatives Wesen verstanden wird. Psychische Systeme tragen
allerdings auch im Verstéindnis der Systemtheorie entscheidend zur Her-
ausbildung von Kommunikation bei. Dies soll nun anhand der Entste-
hung von sozialen Systemen genauer betrachtet werden und damit an-
hand der Frage, wie soziale Ordnung und also Gesellschaft moglich ist.
Derart ndhern wir uns Luhmanns Begriff der Gesellschaft an, in dessen
Rahmen dann die 6kologische Problematik sowie die spezifische Rolle
und Funktion der Literatur im Hinblick auf die Umweltkrise behandelt
werden kénnen.

1.3
Kommunikation'”’

Auszugehen ist von zwei psychischen Systemen. Diese miissen je als
eine Art »black box«¢ verstanden werden, die nicht einsehbar sind. Jede
dieser beiden >schwarzen Schachteln< determiniert aus einem Horizont
von Maoglichkeiten ihre eigene Realitdt, indem sie Gedanken an Gedan-
ken anschliesst und dabei Sinn prozessiert. Dieser ist, wie oben gezeigt,
als aktuell gegebene Operation mit Hinweis auf das Anders-m&glich-Sein
zu verstehen, also als kontingent: alles kénnte immer auch anders ge-
wihlt werden. Treffen nun zwei psychische Systeme aufeinander, so
kommt es zur Situation einer doppelten Kontingenz.'® Beide Systeme
konnen das Gegeniiber wahrnehmen, jedoch nur insofern, als dieses sich
durch seine eigene Differenzsetzung der Umwelt gegeniiber bemerkbar
macht, und dann von der beobachtbaren Aussenseite auf die »unbeob-
achtbare Innenseite«'” schliessen. Beide Parteien erleben sich derart in
einem prinzipiell offenen Horizont, kénnen darin so oder anders handeln,
und wissen das voneinander. Und beide Systeme machen in dieser Situa-
tion doppelter Kontingenz ihre Selektionsunterscheidungen von denen
des jeweils anderen abhingig. Diese Situation ist von Ungewissheit ge-
kennzeichnet und »blockiert soziale Ordnung«,"’ denn beide Seiten war-
ten auf das auslésende Moment beim Gegeniiber. Unter diesen Umstén-
den muss es deshalb als unwahrscheinlich erscheinen, dass es zu
koordinierter Handlung und also zu Interaktion kommt. Die Situation

127 Vgl. N.Luhmann: Wissenschaft, S. 11-67; N. Luhmann: Soziale Systeme,
S.191-242; sowie N. Luhmann: Kunst, S.13-91.

128 Vgl. hierzu N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 148-190.

129 N.Luhmann: Kunst, S.25f.

130 O.Jahraus: Nachwort, S.311; vgl. auch: Helga Gripp-Hagelstange: Niklas
Luhmann. Eine erkenntnistheoretische Einfithrung, Miinchen 1995, S. 65.

136

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

verlangt daher Kompensation, soll ein Umgang zwischen den psychi-
schen Systemen erreicht werden, der iiber das blosse Reiz-Reaktions-
Schema hinaus geht, und doppelte Kontingenz zwingt damit gleichsam
zur Herausbildung von Strukturen. Dies geschieht in der Weise, dass die
psychischen Systeme die Unbestimmtheiten in ihren Selektionen bertick-
sichtigen und wechselseitig Unterstellungen vornehmen. Sie tun dies, in-
dem sie versuchen, das Gegeniiber zu beeinflussen und danach mittels
der Beobachtungen der Reaktionen etwas tiber dieses Gegeniiber zu ler-
nen.””! Im Verlaufe dieser trial/error-Kette bilden sich dann Erwartungen
heraus, die einen Wirklichkeitsbereich konstituieren, in welchem psychi-
sche Systeme miteinander umgehen koénnen. Eine im Prinzip hochst
komplexe Situation wird auf diese Weise mit der Zeit als vorhersehbar
erlebt, die prinzipielle Unvorhersagbarkeit und Unsicherheit, die bei je-
dem Aufeinandertreffen von psychischen Systemen gegeben ist, riickt in
den Hintergrund."” Es bildet sich eine emergente Ordnung, die »bedingt
ist durch die Komplexitit der sie ermoglichenden Systeme, die aber nicht
davon abhdngt, dass diese Komplexitcit auch berechnet, auch kontrolliert
werden kann. Wir nennen diese emergente Ordnung soziales System.«'”
Mit anderen Worten: Durch mikroskopische Wechselwirkungen, den ge-
genseitigen Beeinflussungsversuchen der psychischen Systeme, entsteht
auf einer Makroebene eine »neue Qualitit [...], die nicht aus den Eigen-
schaften der Komponenten herleitbar (kausal erklarbar, formal ableitbar)
ist, die aber dennoch allein in der Wechselwirkung der Komponenten be-
steht«.”* Bei dieser neuen Qualitit handelt es sich um Kommunikation,
die dann gegeben ist, »wenn die Anderungen des Zustandes von Kom-
plex A mit einer Anderung des Zustandes von Komplex B korrespon-
diert, obwohl beide Komplexe andere Moglichkeiten der Zustandsbe-
stimmung hétten.«'*

Auf diese Weise bildet sich ein soziales System heraus, das also als
emergente Ordnung zu verstehen ist, die nicht von aussen kontrolliert

131 Heinz Bude spricht in diesem Zusammenhang vom Anderen als dem
»Produkt eines Zergriibelungsprozesses« (Heinz Bude: »Das nervose
Selbst in der geschlossenen Welt des Sinns. Niklas Luhmann und Pierre
Bourdieu im Vergleich«, in: Merkur 44/5 [1990], S.429-433, hier S.432).

132 Vgl. dazu Frank Becker/Elke Reinhardt-Becker: Systemtheorie — Eine
Einfiihrung fur die Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt/M.
2001, S.55ff.

133 N.Luhmann: Soziale Systeme, S. 157 (Hervorhebung im Original).

134 Wolfgang Krohn und Guinter Kriippers, zitiert in D.Krieger: Einfithrung,
S.31.

135 N.Luhmann: Soziale Systeme, S. 66.

137

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

werden kann, und aus den Basis-Elementen >Kommunikation< besteht.
Kommunikation wird von Luhmann nicht im Sinne der »herkdmmlichenc
Sender-Empfinger-Modelle mit ihrer »Ubertragungsmetapher«'*® ge-
dacht, sondern als Einheit der Differenz von Information, Mitteilung und
Verstehen. Das heisst, sie vereinigt drei Selektionsleistungen in sich, ist
dreifaches »Prozessieren von Selektion«'” im Medium Sinn: 1. Durch ei-
nen selektiven Akt wird etwas aus allem Moglichen aktualisiert und da-
mit als Information ausgezeichnet. 2. Es wird ein spezifisches Verhalten
selegiert, um diese Information mitzuteilen. 3. Die Differenz zwischen
Information und Mitteilung wird unterschieden, was Luhmann »Verste-
hen< nennt, wobei aber nicht >psychisches Verstehen< etwa im hermeneu-
tischen Sinne gemeint ist (das Bewusstsein des Gegeniibers ist ja operativ
unzuginglich), sondern allein das Erkennen, dass etwas als Information
ausgewihlt und mitgeteilt wurde."”® Die drei Selektionsleistungen voll-
ziehen sich in einem einzigen Moment, sind als einheitlicher Kommuni-
kationsakt mit Ereignischarakter zu verstehen. Er kann nicht auf eines der
beteiligten psychischen Systeme zugerechnet werden, sondern findet, in-
dem diese im selben Augenblick in Anspruch genommen werden, gleich-
sam zwischen ihnen statt. Fir diesen Kommunikationsakt ist es irrele-
vant, wie es im psychischen System, an welches er sich richtet,
weitergeht, er sorgt ganz generell einfach fiir » Anschlussfihigkeit«.'”
Dabei wird eine Ja/Nein-Bifurkation realisiert: entweder, es kommt zur
Selektion in einem psychischen System — womit das Erkennen der Diffe-
renz von Information und Mitteilung in demselben informativ wirkt, also
als »Unterschied, der [...] einen Unterschied ausmacht«**® —und damit zu
einem Anschlussakt und zu einer Fortsetzung der Kommunikation, oder
nicht, womit diese abbrechen wiirde. Die Kommunikation erzwingt also
gleichsam eine neue Differenz, jene von Annehmen oder Ablehnen:

136 Vgl. Luhmanns Kritik an der »Ubertragungsmetapher, in N. Luhmann:
Soziale Systeme, S. 193f.

137 Ebd., S.194.

138 Helga Gripp-Hagelstange zieht hier die Begriffe > Angekommen/Nicht-an-
gekommen« dem >Verstehen< vor, was meines Erachtens deshalb nicht
glinstig ist, weil sie zu passiv konnotiert sind: tatsdchlich handelt es sich
bei der Unterscheidung der Differenz von Information und Mitteilung um
einen aktiven Prozess (vgl. H.Gripp-Hagelstange: Einfithrung, S.67,
Anm. 24).

139 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.204.

140 Fir den Informationsbegriff greift Luhmann auf Greogory Bateson
zuriick, hier zitiert nach G.Bateson: Okologie, S.488 (Hervorhebung im
Original).

138

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

»Kommunikation transformier[t] die Differenz von Information und Mit-
teilung in die Differenz von Annahme oder Ablehnung der Mitteilung,
sie transformiert also ein »und< in ein »oder«.«'*" Kommunikation kann
also als Element mit in sich selbst integrierter Anschlussmoglichkeit ver-
standen werden — ganz &hnlich wie die Beobachtung. Nur wenn die an
das »Ego«'* gerichtete Information von der Mitteilung getrennt und der-
art als Information erkannt wird, ist Anschlusshandlung, das heisst Fort-
setzung der Kommunikation {iber Annahme oder Ablehnung, méglich.
Annahme oder Ablehnung wire dann ein informatives Ankniipfen an die
Kommunikationsofferte, und die Selektion, beispiclsweise als Annahme,
als erster Teil einer neuen dreiwertigen Selektionsleistung Kommunika-
tion erkennbar, also als die Auswahl einer Information, die mitteilenswert
ist.'”

Der oben erwihnten Ja/Nein-Bifurkation, die alles Kommunizierte
mit einer Ja- und einer Nein-Version belegt, ist ein weiterer wichtiger
Aspekt der Kommunikation zu entnehmen: Wihrend in der »einfachenc«
Wahrnehmung alles unmittelbar gegeben ist, der Welt-Kontakt unproble-
matisch besteht, wird iiber die Kommunikation und die damit einherge-
hende Duplikation der Realitit der Zweifel eingefiihrt.'* Denn in der

141 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.205 (Hervorhebungen im Original).
Luhmann spricht hier auch von einer »vierte[n] Art von Selektion«, die
aber bereits nicht mehr zur Einheit des Kommunikationselementes gehort:
»Man muss beim Adressaten der Kommunikation das Verstehen ihres
Selektionssinnes unterscheiden vom Annehmen bzw. Ablehnen der Selek-
tion als Pramisse des eigenen Verhaltens« (ebd. S.203). — Dies wird von
Gerhard Plumpe in seinem dem Verstehen in systemtheoretischer Sicht
gewidmeten Aufsatz nicht gesehen (vgl. Gerhard Plumpe: »Grenzen der
Kommunikation? Uber das Verstehen der Literatur aus systemtheoreti-
scher Sicht«, in: Gudrun Kiihne-Bertram/Gunter Scholtz [Hg.], Grenzen
des Verstehens. Philosophische und humanwissenschaftliche Perspekti-
ven, Gottingen 2002, S.257-267).

142 Luhmann bezeichnet den Adressaten eines Kommunikationsaktes als
»Ego¢, weil erst sein Verhalten entscheidet, ob Kommunikation, die von
»Alter« ausgeht, realisiert wird. Die Kommunikation l4uft in diesem Sinne
ihrer eigenen Realisierung sténdig voraus — gleichsam »riickwérts in die
Zukunft« (Luhmann, zitiert in H. Tiedemann: Technik, S.216; vgl. dazu
auch N. Luhmann: Soziale Systeme, S.195).

143 Peter Fuchs nennt dies mit einem treffenden Ausdruck die »kommunikati-
ve[...] creatio continua« (Peter Fuchs: Moderne Kommunikation. Zur
Theorie des operativen Displacements, Frankfurt/M. 1993, S.154, Anm.
344).

144 Vgl. hierzu Niklas Luhmann: »Was ist Kommunikation?«, in: Ders., So-

139

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Wahrnehmung von Mitteilungsverhalten, auf das die Kommunikation ja
abstellt, wird erkennbar, dass eine Auswahl vorgenommen wurde, dass
also moglicherweise die selegierte Information nicht vollstindig oder gar
irrefithrend ist. Mit Eintritt der Kommunikation in die Welt ist unweiger-
lich auch dieses Differenzempfinden gegeben, womit sie »einen alles un-
tergreifenden, universellen, unbehebbaren Verdacht frei[setzt]«. Eine
Riickkehr »ins Paradies der einfachen Seelen«,'* wo die Welt als Ganzes
noch verdachtsfrei gegeben wire, gibt es von da weg nicht mehr: Kom-
munikation basiert gerade auf dieser Differenz und damit auf Dissens;'*
dies hilt ihre Autopoiesis am Laufen. Mit der Kommunikation wird da-
mit auch eine neue Art, die Welt zu erfassen, in diese Welt eingefiihrt.
Vor dem bisher erarbeiteten Theoriehintergrund kann sie als eine beson-
dere Form von Beobachtung identifiziert werden: »Kommunikation (also
Gesellschaft) [kommt] immer dann in Gang, wenn man beim Beobachten
(das dadurch »>Verstehen< wird) Mitteilung und Information unterschei-
den kann.«'*" Auch Kommunikation ist damit Beobachtung, sie wird von
Luhmann sogar als »epistemologische Grundoperation«'*® bezeichnet, da
in ihr die Beobachtungsproblematik besonders deutlich zum Vorschein
kommt. Fiir sie gelten die fiir die Beobachtung herausgearbeiteten Spezi-
fika. So produziert auch die Kommunikation eine Unterscheidung, dieje-
nige zwischen Information und Mitteilung, und bezeichnet gleichzeitig
eine der beiden Seiten, selegiert also entweder die Information oder die
Mitteilung. Und ebenso ist es moglich, in der Kommunikation zwischen
Beobachtung erster und Beobachtung zweiter Ordnung zu unterschieden.
Erstere betrifft das basale Operieren der Kommunikation, Letzteres die
Kommmunikation iiber bereits vollzogene Kommunikationen. Damit ist
auch Kommunikation zu Selbstbeobachtung und Reflexion fihig. Dies
mag liberraschen, da die Selbstbeobachtung, die als Basis fiir >Selbstbe-
wusstsein¢ gelten kann, demzufolge nicht mehr langer auf das Bewusst-
sein, das noch am ehesten mit der Tradition des >verniinftigen Subjekts<
vereinbar scheint, konzentriert bleibt. Vielmehr wird sie »standortfrei«'®
gedacht und kann derart auch von Kommunikation geleistet werden.'®

ziologische Aufkldrung, Bd. 6: Die Soziologie und der Mensch, Opladen
1995, S.113-124, hier S.120.

145 Beide Zitate in N. Luhmann: Soziale Systeme, S.207.

146 Und nicht auf Konsens, wie dies Jiirgen Habermas in seiner Theorie des
kommunikativen Handelns vertritt.

147 N.Luhmann: Gesellschaft, S.442.

148 Luhmann 1998b, S.115.

149 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.254.

150 Darin steckt einiges an »Sprengstoff« (Helga Gripp-Hagelstange: »Ein-

140

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

Voraussetzung fiir Selbstbeobachtung ist ein System, das aus hinreichend
gleichartigen Elementen besteht, die rekursiv aneinander anschliessen
konnen. Dies ist nach Luhmann sowohl beim Bewusstsein als auch bei
der Kommunikation gegeben. Es wird nun klarer, weshalb der Mensch
als Kandidat fiir Kommunikation oder Gedanken ausscheidet:

»Der Mensch mag fiir sich selbst oder fiir Beobachter als Einheit erscheinen,
aber er ist kein System. Erst recht kann aus einer Mehrheit von Menschen kein
System gebildet werden. Bei solchen Annahmen wiirde tibersehen, dass der
Mensch das, was in ihm an physischen, chemischen, lebenden Prozessen ab-
lauft, nicht einmal selbst beobachten kann. [...] Seinem psychischen System ist
sein Leben unzuginglich, es muss jucken, schmerzen oder sonstwie auf sich
aufmerksam machen, um eine andere Ebene der Systembildung, das Bewusst-
sein des psychischen Systems, zu Operationen zu reizen.«"'

Der Mensch ist damit »nicht mehr Mass der Gesellschaft«.!” Daraus

folgt dann Luhmanns provokante These: »Menschen koénnen nicht kom-
munizieren, nicht einmal Gehirne konnen kommunizieren, nicht einmal

fiihrung: Niklas Luhmanns Denken — Oder: Die Uberwindung des alteuro-
péischen Denkens«, in: Dies. [Hg.], Niklas Luhmanns Denken. Interdiszi-
plindre Einfliisse und Wirkungen, Konstanz 2000, S.7-22, hier S.12), und
auch Luhmann ist sich der Tragweite dieser Theorieentscheidung bewusst
(vgl. N.Luhmann: Soziale Systeme, S.60ff.) Nach ihm setzt der Begriff
Selbstbeobachtung nur im Falle von psychischen Systemen Bewusstsein
voraus (vgl. ebd., S.63); Selbstbeobachtung und Reflexion vollziehen sich
aber auch in der Kommunikation. Damit wird in den Worten Luhmanns
»der ontologische Primat des Bewusstseins als einziger Entitét mit der Fa-
higkeit zur Selbstreferenz unterlaufen« (Niklas Luhmann: »Die Tiicke des
Subjekts und die Frage nach dem Menscheng, in: Ders., Soziologische
Aufklarung, Bd. 6: Die Soziologie und der Mensch, Opladen 2000,
S.155-168, hier S. 163).

151 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.67f. — Vgl. auch das treffende Beispiel
von Luhmann auf die Frage, warum die Gesellschaft nicht als Summe al-
ler Menschen gedacht werden konne: »Ja, wenn nun jemand zum Friseur
geht und sich die Haare schneiden ldsst — schneidet man dann auch etwas
von der Gesellschaft ab?« (zitiert nach Hans-Martin Kruckis: » Abgriinde
des Komischen. Schlaglichter auf Luhmanns Humor«, in: Theodor M.
Bardmann/Dirk Baecker [Hg.], »Gibt es eigentlich den Berliner Zoo
noch?« Erinnerungen an Niklas Luhmann, Konstanz 1999, S.47-52, hier
S.51).

152 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.289.

141

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

das Bewusstsein kann kommunizieren. Nur die Kommunikation kann
kommunizieren.«'*’

Kommunikation ist aber keineswegs freischwebend zu denken, ge-
nauso wenig wie das psychische System. Zum einen generieren beide in
threm Prozessieren, wie jedes System, ihre je eigene Umwelt, ohne die
sie nicht sein konnten. Zum anderen sind sie mit Teilen dieser Umwelt
auch in spezifischer, benennbarer Weise verbunden. So ist das psychi-
sche System fiir die eigene Existenz unmittelbar auf das Nervensystem
und den Organismus und dartiber hinaus auf die chemisch-physikalischen
Zusammenhénge der Welt angewiesen, um derart die operative Geschlos-
senheit des Nervensystems mittels seiner Bewusstseinsaktivititen zu
kompensieren und ein Handeln in der Welt zu erméglichen. Diese auf re-
lative Dauer gestellten, unbemerkt wirkenden Konstitutionszusammen-
hiange nennt Luhmann strukturelle Kopplungen. Davon zu unterscheiden
ist der Konstitutionszusammenhang der Interpenetration,'™* der sich zwi-
schen dem Bewusstsein und der Kommunikation ergibt. Dieser ist seiner-
seits fiir die Kompensation der operativen Geschlossenheit des Bewusst-
seins verantwortlich, die den Kontakt zwischen psychischen Systemen
erschwert, wie oben beim Begriff »doppelte Kontingenz< herausgearbeitet
wurde. Beide Systeme, das psychische wie das soziale, sind wechselsei-
tig aufeinander angewiesen und ermoglichen sich gegenseitig, indem sie
dem anderen ihre vorkonstituierte Eigenkomplexitét zur Verfiigung stel-
len. Dies funktioniert iiber die gemeinsame Verwendung des Mediums
Sinn, wobei sie mit den gleichen Sinnselektionen parallel operieren kon-
nen, ihnen aber »jeweils unterschiedliche Selektivitit und unterschiedli-
che Anschlussfihigkeit«'>” geben, sie also nach eigenen Bediirfnissen
nutzen: Wéhrend etwa die Kommunikation in einer Gespréichsrunde stén-
dig fortschreitet und nur jeweils ein Thema zu behandeln in der Lage ist,

153 Niklas Luhmann: »Wie ist Bewusstsein an Kommunikation beteiligt?«, in:
Hans Ulrich Gumbrecht/K. Ludwig Pfeiffer (Hg.), Materialitdt der Kom-
munikation, Frankfurt/M. 1988, S.884-908, hier S.884.

154 Die Begriffe »strukturelle Kopplung< und >Interpenetration< werden von
Luhmann nicht sauber auseinandergehalten. In neueren Arbeiten favori-
siert er tendenziell eher den Ersteren. Ich werde sie fiir diese Arbeit wie
folgt unterscheiden: Interpenetration verstehe ich als spezifische und wei-
tergehende Art der strukturellen Kopplung, die nur zwischen Sinnsys-
temen gegeben ist. Denn dieser Begriff bringt meines Erachtens die Tatsa-
che besser zum Ausdruck, dass die Grenzen sozialer Systeme in psychi-
sche Systeme hineinreichen, wie gleich ausgefiihrt werden soll.

155 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.293. (im Original kursiv gesetzt). Es
wird nun auch deutlich, dass Luhmann Sinn subjektfrei denkt.

142

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

konnen sich die beteiligten Bewusstseine das je Thrige dazu denken, auch
mal abschweifen und sich dann punktuell wieder einschalten. Dabei blei-
ben aber Kommunikationen und Bewusstseine doch Umwelt flireinander.
Dies lasst sich begrifflich nur schwer fassen:'*

»Man darf sich Interpenetration weder nach dem Modell der Beziechung zweier
getrennter Dinge vorstellen noch nach dem Modell zweier sich teilweise iiber-
schneidender Kreise. Alle rdumlichen Metaphern sind hier besonders irrefiih-
rend. Entscheidend ist, dass die Grenzen des einen Systems in den Operations-
bereich des anderen iibernommen werden kénnen. So fallen die Grenzen
sozialer Systeme in das Bewusstsein psychischer Systeme. Das Bewusstsein
unterlduft und trégt damit die Moglichkeit, Sozialsystemgrenzen zu ziehen, und
dies gerade deshalb, weil sie nicht zugleich Grenzen des Bewusstseins sind.
Das Gleiche gilt im umgekehrten Fall [...].«**’

Kommunikation und Bewusstsein sind also nicht zu trennen, haben sich
ko-evolutiv entwickelt, bilden an ihren Grenzbereichen dauerhafte Bezie-
hungen und sind voneinander abhingig; dazu sind sie in weniger unmit-
telbarer Weise auf weitere Faktoren, etwa den menschlichen Organismus,
angewiesen. Die Kommunikation nutzt in erster Linie die Wahrneh-
mungsmoglichkeiten des Bewusstseins, etwa iiber Sprachlaute, und be-
dient sich ihrer fir die eigene Autopoiesis. Trotz dieser Abstiitzung auf
Bewusstseinstitigkeiten bleibt die Kommunikation aber operativ ge-
schlossen, ist es doch das Kommunikationselement selbst, welches be-
wirkt, dass immer neue Kommunikationselemente generiert werden und
dass somit Vernetzung mit Systemcharakter zustande kommen kann.
Kommunikation ist in diesem Sinne als autopoietisches System zu ver-
stehen, das fiir die Generierung seiner Elemente selber verantwortlich ist.
Dem psychischen System wiederum dient Kommunikation vornehmlich
dazu, die zu Beginn des Unterkapitels ausgefiihrte Situation von gegen-
seitiger Unterstellung und Vermutung zu kontrollieren und somit Kontakt
zum Gegeniiber aufzunehmen und aufrechtzuerhalten. Derart ldsst sich
also Gesellschaftliches, die Kommunikation, als etwas ganz Eigenstéin-
diges, das aber trotzdem in einen »ganzheitlich-evolutioniren [natiirli-
chen] Zusammenhang«'*® eingebettet ist, verstehen. Dies trifft nicht zu-
letzt auch auf literarische oder sonstige kulturelle Erzeugnisse der

156 Vgl. dazu P.Fuchs: Vom Unbeobachtbaren, S.39.

157 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.295 (Hervorhebung im Original).

158 Ch.Reinfandt: Systemtheorie, S.621. Soziale Systeme sind damit nicht
ohne psychische Systeme zu denken und umgekehrt. Thre »Co-evolution«
(N.Luhmann: Soziale Systeme, S.92) ist dem Medium Sinn zu danken,
aber auch der Sprache (vgl. dazu den Schluss dieses Unterkapitels).

143

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Gesellschaft zu, womit ein Mittelweg aufgezeigt wird zwischen post-
strukturalistischen Denkmodellen, die, tiberspitzt gesagt, Natur auf Text
reduzieren, und verschiedenen Ausprigungen des Ecocriticism, die in
Anlehnung an gewisse Okologie-Modelle die Differenzen zwischen Kul-
tur und Natur ginzlich einebnen.

Diese Konzeption von Kommunikation legt auch die Herausbildung
eines Subjekts yMensch¢ oder »Person< nahe, welches nun aber klar als
Konstrukt'® gefasst werden muss und »als Chiffre dafiir zu verstehen
[ist], wie Menschen innerhalb von Kommunikationen thematisiert, adres-
siert, angesprochen und damit selektiv fiir den jeweiligen Kontext beob-
achtbar werden«.'"” Aus dem Alltag (und aus der Sprache ganz allge-
mein'®") ist demnach der Subjektbegriff nicht wegzudenken: Hat Alter
die Kommunikation lanciert, liegt der Ball bei Ego. Dieser kann die In-
formation von der zugehorigen Mitteilung unterscheiden. Ist ihm dies ge-
gliickt, so ist es nur noch ein kleiner Schritt zur Unterscheidung von Mit-
teilung und Mitteilendem (also: handelnder Person), womit Alter als Du
»generiert« wird, was den Riickschluss auf das eigene System und das Be-
greifen ebendieses als Selbst, als Ich, als Subjekt zur Folge hat.'® Das
Sozialsystem Kommunikation macht sich derart via Handlungszuschrei-
bung beobachtbar: »Es erzeugt oder rekurriert auf Ereignisse, die es als
Mitteilungen gleichsam an eine Adresse bindet, an eine Person, die ge-
sagt hat, was sie gesagt hat, und an einen Zeitpunkt, an dem gesagt wur-

159 Baecker spricht in diesem Zusammenhang vom Menschen als »Fiktion«
und »Unterstellung von Kommunikation und Bewusstsein« (Dirk
Baecker: »Die Adresse der Kunst«, in: Jirgen Fohrmann/Harro Miiller
[Hg.], Systemtheorie der Literatur, Miinchen 1996, S.82-105, hier S.85);
Gripp-Hagelstange weist auf das Paradox hin, dass die Kommunikation
evolutiondr die Adresse »Mensch« als Triger der Kommunikation gene-
riert, gleichzeitig aber auch die erkenntnistheoretischen Moglichkeiten be-
reitstellt, diese Adresse als Konstruktion zu durchschauen, ohne aber dar-
auf im Denken und Handeln verzichten zu konnen (vgl. H.Gripp-
Hagelstange: Einfiihrung, S.95f.).

160 Armin Nassehi: »Die Zeit des Textes.Zum Verhéltnis von Kommunika-
tion und Text, in: Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), Systemtheorie
und Hermeneutik, Tiibingen, Basel 1997, S.47-68, hier S.59, Anm. 11.

161 Luhmann kritisiert die »Subjektzentriertheit« der Sprache in N. Luhmann:
Soziale Systeme, S.115 und S. 595.

162 Luhmann weist darauf hin, dass erst die Beteiligung an Kommunikation
es sinnvoll erscheinen lésst, ein alter Ego zu unterstellen, um Erfahrungen
kondensieren zu konnen. »Daher ist Kommunikation dann auch Bedin-
gung flir so etwas wie >Intersubjektivitdt« [...] und nicht Intersubjektivitit
Bedingung fiir Kommunikation« (N. Luhmann: Wissenschaft, S. 19).

144

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

de, was gesagt wurde.«'® Handlung wird damit als Produkt des ausdiffe-

renzierten und autopoietisch agierenden Kommunikationssystems ge-
fasst, als »Inszenierung, die sich den Bewusstseinssystemen der Umwelt
aufdringt«'®. Soziale Systeme bestehen also eigentlich aus Kommunika-
tionen, ihren grundlegenden Einheiten, und aus deren Zurechnung auf
Personen als Handlung.

Diese verkiirzte Beobachtung der Kommunikation muss als ein Weg
des Umgangs mit ihrer generell grossen Unwahrscheinlichkeit gesehen
werden, die sich aus der Tatsache ergibt, dass Kommunikation einer drei-
fachen Selektion bedarf, dass sie sich also gegeniiber einer dreifach kon-
turierten Kontingenz und damit gegen das >grosse Rauschenc« alles sonst
noch Méglichen behaupten muss.'®® Dieser Umgang wird weiter wesent-
lich durch die Sprache erleichtert. Denn in ihr ist die Differenz zwischen
Information und Mitteilung immer schon angelegt: Hore ich Worte als
Worte oder lese ich Sitze als Sitze, so liegt auf der Hand, dass sich hier
jemand mitgeteilt hat, dass ich also diese Worte oder Satze auf Informati-
on hin bedenken sollte — und dass ich damit mittels der Unterscheidung
von Information und Mitteilung beobachte, also an Kommunikation be-
teiligt bin.'® Vor allem schreibt die Sprache die oben genannte Ja/Nein-
Bifurkation des Realitdtsverhdltnisses, die durch Kommunikation geleis-
tet wird, erst eigentlich fest, indem nun alles, was verstanden wird, mit
einer Ja- und einer Nein-Version belegt wird. Das heisst, es ist dank
Sprache die Option gegeben, zu allem, was iiber die Welt gesagt wird,
eine zustimmende oder aber kontridre Position einzunehmen. Dies rdumt

163 Peter Fuchs: Niklas Luhmann — beobachtet. Eine Einfiihrung in die Sys-
temtheorie, 2., durchges. Aufl. Opladen 1993, S.159. — Wie hier ersicht-
lich wird, ist Handeln das »Beobachten eines Verhaltens vom Verstehen
her« (D.Krause: Lexikon, S.157), womit das Handeln nicht mehr auf >den
mit Motiven handelnden Mensch« bezogen, sondern klar als Zurechnung
gefasst wird. Dies gilt auch fiir den Fall einer Selbstbeobachtung, wenn
ein System sich selbst als handelnd bezeichnet. Luhmann préferiert den
Kommunikationsbegriff deshalb, weil er gleichsam in sich schon sozial
angelegt ist und weil »Handlung [...] schwer gegen eine Umwelt isolierbar
[ist], abgesehen davon, dass man gar nicht so recht weiss, was eigentlich
dazugehort; ob z.B. die Folgen dazugehdren oder nicht dazugehdren«
(N.Luhmann: Interventionen, S.39)

164 P.Fuchs: Skepsis, S. 64.

165 Dazu Niklas Luhmann: »Die Unwahrscheinlichkeit der Kommunikationg,
in: Ders., Soziologische Aufkldrung, Bd. 3: Soziales System, Gesellschaft,
Organisation, 3. Aufl. Opladen 1993, S.25-34; vgl. auch N. Luhmann: So-
ziale Systeme, S.216ff.

166 Vgl. N. Luhmann: Wissenschaft, S.47.

145

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

dem beteiligten Bewusstsein, bei allem Angewiesen-Sein auf Sprache,
auch eine gewisse Unabhéngigkeit und Wahlfreiheit ein.

Die Sprache ist aber nicht die einzige Errungenschaft der Ko-Evoluti-
on von Kommunikation und Bewusstsein: daneben haben sich verschie-
dene weitere Kommunikationsmedien herausgebildet, die allesamt fiir
eine Erhohung der »erwartungsleitende[n] Wahrscheinlichkeit«'®” der
Kommunikation sorgen. Zu nennen sind die Verbreitungsmedien Schrift,
Druck und elektronische Medien. Sie alle sind Voraussetzungen der
Kommunikation, nicht aber Teil von ihr. Schliesslich folgen im Verlaufe
der Evolution der Gesellschaft gewisse sogenannte symbolisch generali-
sierte Kommunikationsmedien oder Mediencodes, wie beispielsweise
Geld (im Bereich der Wirtschaft) oder Wahrheit (im Bereich der Wissen-
schaft).!® Sie biindeln Erwartungen und erhohen als »Risikominimie-
rungsmaschinerie«'® die Annahmewahrscheinlichkeit der Kommunika-
tion.”” Durch die Nutzung dieser Medien kann also im Rahmen
bestimmter Kommunikationssituationen auf einen gewissen >common
sense« gebaut werden: die Beteiligten wissen in der gegebenen Situation,
die fiir sie moglicherweise neu ist, was sie in etwa erwartet. Auf diese
Weise werden die kommunikativen Anschlussmoglichkeiten reduziert
und wird die Wahrscheinlichkeit von Folgekommunikation erheblich
gesteigert.

Die symbolisch generalisierten Kommunikationsmedien sind evolu-
tiondre Errungenschaften der Gesellschaft und sind mit einzelnen Berei-
chen diese Gesellschaft, oder, wie im Weiteren deutlich werden wird, mit
einzelnen Funktionssystemen gekoppelt. Denn innerhalb der Gesamtsys-
tems Gesellschaft haben sich im Verlaufe ihrer Entwicklung Funktions-
systeme herausgebildet, die ganz spezifische Problembereiche bearbei-
ten. Im Folgenden soll also genau herausgearbeitet werden, wie die

167 Vgl. N. Luhmann: Gesellschaft, S.190.

168 Vgl. hierzu ausfiihrlich: N. Luhmann: Gesellschaft, S.316-395.

169 Christian Schuldt: Selbstbeobachtung und die Evolution des Kunstsys-
tems. Literaturwissenschaftliche Analysen zu Laurence Sternes »>Tristram
Shandy« und den frithen Romanen Flann O’Briens, Bielefeld 2005, S. 14.

170 >Generalisierung« meint hier, dass diese Medien potentiell immer zur Ver-
figung stehen. Sie sind weiter bindr codiert, geben also ein Differenzie-
rungsschema mit einem positiven und einem negativen Wert vor, etwa
zahlen/nicht-zahlen oder wahr/unwahr. Der jeweilige positive Wert gilt
dabei als Orientierungshilfe fiir kommunikative Anschliisse. Und »symbo-
lisch¢ steht schliesslich dafiir, dass diese Medien die Einheit, welche sie
reprasentieren, nicht selbst sind, sondern lediglich der Kommunikation
zur Verfligung stellen.

146

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

moderne Gesellschaft strukturiert ist, um dann in einem weiteren Schritt
thren Umgang mit 6kologischen Problemen, der durch diese ihre Struktur
erschwert wird, behandeln zu kénnen.

1. 4
Funktionale Differenzierung'”

Von Gesellschaft kann immer dann gesprochen werden, wenn Kommuni-
kation stattfindet. Und Kommunikation ist, wie gezeigt, das Mitteilen
von Information unter der Voraussetzung, dass verstanden wird, dass
jede Information anders mitgeteilt und jede Mitteilung sich auf andere In-
formation beziehen konnte. Anders gefasst kann Kommunikation auch
als Unterscheidung mit einer bezeichneten Innenseite, der Kommunika-
tion, und einer Aussenseite, die alles andere umfasst und ausblendet, be-
schrieben werden. Auf dieser Aussenseite befindet sich einerseits der
chemisch-physikalisch-biologische Zusammenhang der >Natur¢, anderer-
seits die psychischen Systeme, die, wie erwédhnt, besonders eng an die
Kommunikation gekoppelt sind und »die mit ihren eigensinnigen Be-
wusstseinsleistungen zur Kommunikation beitragen«.'” Die Gesellschaft
als das umfassende soziale System verfiigt damit iiber zwei Umwelten
mit unterschiedlichem Anbindungsgrad, womit eine alltagssprachliche
Verwendung von >Umwelt« ausgeschlossen wird: die Natur — wozu im
Prinzip auch der Organismus oder das Gehirn des Menschen gehort —
und die psychischen Systeme. Dies steht sehr stark im Gegensatz zu her-
kommlichen Gesellschaftsbegriffen, denn der »Mensch« wird hier klar in
die Umwelt der Gesellschaft »verbanntc.'” Gesellschaft ist derart einer-
seits unweigerlich mit der Natur verbunden und auf sie angewiesen, was
diese Theorieoption als Basis einer 6kologisch orientierten Literaturwis-
senschaft mit ihrer Betonung der gesellschaftlich-natiirlichen Zusammen-
hiange wiederum sehr geeignet erscheinen ldsst. Andererseits ist fiir die
Gesellschaft das Bewusstsein deshalb so wichtig, weil sie allein iiber des-
sen Wahrnehmung etwas iiber die physikalische Aussenwelt erfahren
kann. Das ldsst sich dann in Sprache erfassen und in Kommunikation ein-
speisen. Alle Kommunikation kann damit nur »psychisch Vorgekau-
tes«'” prozessieren, ist auf das Bewusstsein angewiesen, das gleichsam

171 Vgl. N.Luhmann: Kunst, S.215-300; N.Luhmann: Soziale Systeme,
S.37ff. und S.256ff.; N. Luhmann: Okologische Kommunikation, passim.

172 N.Luhmann: Gesellschaft, S.804.

173 Dies war konzeptionell ganz dhnlich schon bei Talcott Parsons angelegt.

174 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.238.

147

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

zwischen >Natur< (dem Organismus) und Gesellschaft (der Kommunika-
tion) vermittelt und hier als Filter wirkt: »Alles, was von aussen, ohne
Kommunikation zu sein, auf die Gesellschaft einwirkt, muss daher den
Doppelfilter des Bewusstseins und der Kommunikationsmoglichkeit pas-
siert haben.«'”

Die Gesellschaft differenziert sich aber nicht nur gegen aussen hin,
indem sie sich als Eigenbereich konstituiert, sondern auch nach innen: in
der Binnen- oder internen Differenzierung unterscheiden sich eigene
Kommunikationsbereiche — oder: soziale Systeme —, die sich nach ihrem
unterschiedlichen Komplexitdts- und Organisationsgrad erfassen lassen.
Am einen Ende der Skala findet sich die spontane, ephemere Kommuni-
kation des Alltags, die »Kommunikation au trottoir«,'”® die sich immer
dann ergibt, wenn zwei psychische Systeme miteinander kommunikativ
in Kontakt treten; es folgen die Kommunikationen in den j>sozialen Be-
wegungen¢, etwa den Umweltbewegungen, sowie in den >Organisatio-
nen<. Beide zeichnen sich durch gewisse Strukturen aus, die einige Kom-
munikationen wahrscheinlicher machen als andere und so das
kommunikative Risiko verkleinern.'”” Uber die héchste interne Komple-
xitdt verfiigen schliesslich die Funktionssysteme der Gesellschaft. Sie
sind die eigentlichen >Motoren« der modernen Gesellschaft und gelten als
relativ junge evolutionire Errungenschaft. Die Entwicklung hin zu dieser
gegenwiértigen, funktional differenzierten Gesellschaft, die Luhmann
nicht teleologisch und ganz ohne Fortschrittsemphase denkt,'”® soll hier
skizzenhaft nachgezeichnet werden.'”

In einer ersten Phase der internen Differenzierung ist von einzelnen
gleichen oder dhnlichen Segmenten auszugehen, die iiber einen relativ
beschrinkten Horizont verfliigen. Es handelt sich hierbei um tribale
Strukturen oder Clans. Mit wachsender Komplexitit der Gesellschaft,

175 N.Luhmann: Gesellschaft, S.113.

176 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.75. Luhmann verwendet
auch den Begriff »Interaktionssystem«.

177 Zu Interaktionssystemen, sozialen Bewegungen und Organisationen, vgl.
N.Luhmann: Gesellschaft, S. 812ff.

178 Die moderne, funktional differenzierte Gesellschaft ist fiir Luhmann nicht
als Hohepunkt ihrer Evolution zu sehen, sondern lediglich als erweiterte
Moglichkeit des Gesellschaftssystems, mit Weltkomplexitdt umzugehen —
was aber auch zu neuen Schwierigkeiten gefiihrt hat, wie weiter unten, bei
der Behandlung der dkologischen Kommunikation, deutlich werden wird.

179 Vgl. hierzu N.Luhmann: Gesellschaft, S.595-865. — Da die diachrone
Perspektive in dieser Arbeit nur sehr am Rande von Bedeutung ist, be-
schrinke ich mich hier auf einige wenige Angaben.

148

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

etwa tiber die Ausdehnung des Einflussbereiches eines Clans, reicht diese
Form von Problembearbeitung nicht mehr aus, da die Anforderungen an
ebendiese Gesellschaft gewachsen sind und nach neuen Losungen verlan-
gen: die Gesellschaft evolutiert zur stratifikatorischen Gesellschaft. Diese
ist in ungleiche Schichten gegliedert, wobei der Adel an oberster Stelle
steht, der seine Macht iiber mehr oder weniger selbstgefillige Politik ab-
sichern und von der Religion legitimieren ldsst. In dieser Gesellschafts-
form bekommt jeder Mensch von Geburts wegen seinen Platz zugewie-
sen, und ein Auf- bzw. Absteigen innerhalb der Schichten ist nur in
begrenztem Rahmen moglich. Zu einem gegebenen Zeitpunkt erfolgt
wiederum ein vorldufig letzter Evolutionsschritt:'® an die Stelle der hier-
archischen, ganz auf einzelne >Kopfe« zugeschnittenen Organisations-
form, treten zunehmend Netzwerke und Verbindungen wie die Politik
oder die Wirtschaft, wobei allméhlich von der Personenzentriertheit zur
Orientierung an Themen gewechselt wird. Die Gesellschaft stellt sich
schliesslich im Verlaufe des 18. Jahrhunderts auf funktionale Differen-
zierung um. In dieser Organisationsform der Gesellschaft finden sich ei-
nige wenige Funktionssysteme, die je einen ganz bestimmten Problem-
bereich behandeln: Politik, Wirtschaft, Religion, Recht, Wissenschalft,
Erziehung, Massenmedien und Kunst. Jedes dieser Funktionssysteme en-
gagiert den »Menschen< nicht mehr im Sinne einer Ganzheit, sondern als
Person in spezifischen >Rollen¢, beispielsweise als KduferIn im Wirt-
schaftssystem, oder in den Worten von Friedrich Schiller, der diesen
Ausdifferenzierungsprozess und seine Folgen bereits 1795 sehr treffend
beschreibt: als »Bruchstiick«.'"® Alle anderen Aspekte des jeweiligen
Menschen bleiben ausgeklammert, sind dem betreffenden Funktionssys-
tem gleichgiiltig. Es geht in der Gesellschaft damit nicht mehr um den
»ganzen Menschen¢, sondern um Typen von Kommunikation. War der
Mensch in fritheren Gesellschaftsformen vollstédndig in den gegebenen
Teilbereich — beispielsweise den Bauernstand — inkludiert, so ist in der
funktional differenzierten Gesellschaft lediglich multiple Partialinklusion
die Regel. Dem Menschen bleibt es dann tiberlassen, mit dem Paradox
von »determinierter Freiheit« umzugehen, ist doch in einer »Multioptions-

180 Die Evolution des Gesellschaftssystems kann — im Einklang mit den obi-
gen Ausfithrungen zu autopoietischen Systemen allgemein — nicht als An-
passung des Systems an seine Umwelt betrachtet werden. Bei einer sol-
chen Zuschreibung handelt es sich um die Beobachtungsleistung eines
bestimmten Beobachters. Vielmehr bedeutet Evolution Ko-Evolution von
System und seiner Umwelt unter den Bedingungen des immer schon an
seine Umwelt gekoppelten Systems.

181 F.Schiller: Erziehung, S.323.

149

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

182 einerseits sein subjektiver Spielraum und seine Wahlfrei-

gesellschaft«

heit ungleich grosser als in friiheren Gesellschaftsformen;'® andererseits
ist der Mensch gleichzeitig aber auch vollkommen abhidngig von den
Funktionssystemen, vom wirtschaftlichen Markt etwa.'® Die funktional
differenzierte Gesellschaft zeichnet sich damit durch zahlreiche Verbes-
serungen gegeniiber fritheren Gesellschaftsformen aus, ist aber gleichzei-
tig auch mit neu auftretenden Problemen konfrontiert.'** Zu Letzteren ge-
hort die 6kologische Problematik der modernen Gesellschaft, die im
vierten Kapitel dieser Arbeit beleuchtet werden wird.

Die Funktion eines Systems ist als kontingente Beziehung zwischen
einem Problem und seiner Problemlésung zu sehen. Das heisst, sie wird
solange aufrechterhalten, wie diese Beziehung funktioniert und Resultate
liefert, welche die Gesellschaft zufrieden stellen; andernfalls kommt es
zur Auflosung oder Umbildung des Systems und zur Suche nach funktio-
nal dquivalenten Problemldsungsmdoglichkeiten. Damit ist grundsétzlich
jedes Funktionssystem, das sich herausgebildet hat, kontingent. Die Ge-
sellschaft konnte sich also moglicherweise durchaus mit weniger, mit
mehr oder aber mit anderen Funktionssystemen realisieren. Dies wird
wiederum im Hinblick auf die 6kologische Problematik, zu deren Bear-
beitung sich bisher kein eigentliches Funktionssystem herausgebildet hat,
zu bedenken sein.

Fiir die eigentliche Problemldsung bedient sich jedes Funktionssys-
tem einerseits je eines symbolisch generalisierten Kommunikationsmedi-
ums, das externe Komplexitdt durch Bildung von erwartbarer interner
Komplexitdt reduziert, andererseits einer damit verbundenen bindren Co-

182 Vgl. dazu Peter Gross: Die Multioptionsgesellschaft, Frankfurt/M. 1994.

183 Hier ist festzuhalten, dass dies selbstverstindlich heute nicht fiir alle Men-
schen in gleichem Masse gilt. Luhmann konzentriert sich auf die Be-
schreibung der idealtypischen westlichen Gesellschaft, die als derart funk-
tional differenziert verstanden werden kann, wobei allerdings auch hier
Diskontinuititen zu finden sind, die nicht alle Menschen an allen Funk-
tionssystemen teilhaben lassen. Dies trifft in noch ungleich stirkerem
Masse auf nicht-westlichen Gesellschaften zu, wo sich verschiedene Ge-
sellschaftsformen mischen und parallel existieren.

184 Vgl. N. Luhmann: Nichtwissen, S.201.

185 Vgl. dazu: »Ich finde, dass unsere Gesellschaft mehr positive und mehr
negative Eigenschaften hat als jede frithere Gesellschaft zuvor. Es ist heu-
te also zugleich besser und schlechter« (Niklas Luhmann in Rainer Erd/
Andrea Maihofer: »Biographie, Attitiiden, Zettelkasten: Interview mit
Niklas Luhmanng, in: Niklas Luhmann, Short Cuts 1, hg. von Peter Gen-
te, Heidi Paris und Martin Weinmann, 4. Aufl. Frankfurt/M. 2002, S.7-40,
hier S. 23).

150

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

dierung, mit deren Hilfe es diese Medien operationalisieren kann. Diese
Codierungen sind sehr méchtig und erlauben in einem ersten Schritt die
Entparadoxierung des Umgangs mit den Kommunikationsmedien durch
Umstellung von Einheit auf Differenz. Am Beispiel des Rechtssystems
mit seinem Medium >Recht«:

»Die Einheit, die in der Form einer Tautologie (zum Beispiel: Recht ist Recht)
oder in der Form einer Paradoxie (man hat nicht das Recht, sein Recht zu be-
haupten) unertriglich wére, wird durch eine Differenz ersetzt (im Beispiel: die
Differenz von Recht und Unrecht). Dann kann das System seine Operationen an
dieser Differenz orientieren, kann innerhalb dieser Differenz oszillieren, kann
Programme entwickeln, die die Zuordnung der Operationen zu Positionen und
Gegenpositionen des Codes regeln, ohne die Frage nach der Einheit des Codes
zu stellen. Damit wird erreicht, dass die Selbstreferenz sich entfalten ldsst und
nicht unmittelbar und kompakt als Einheit in Anspruch genommen werden
muss [...].«'

Die Welt wird auf diese Weise gleichsam dupliziert, es wird eine Diffe-
renz eingezogen, iiber welche sich Informationen durch Zuordnung zum
Wert oder Gegenwert bewerten lassen, wobei sich diese dem Vergleich
mit dem jeweiligen Gegenwert aussetzen. Dabei lauft Kontingenz stindig
mit, wird gleichzeitig auch stérker festgeschrieben, konnte doch jede In-
formation in diesem flexiblen Schema potentiell sehr schnell die Seite
wechseln: der Schritt von Recht zu Unrecht oder von Wahrheit zu Un-
wahrheit ist bekanntlich klein. Es geht hierbei also nicht eigentlich um
»Weltsachverhalte<, sondern lediglich um eine Art und Weise, Welt zu
beobachten und damit Welt im eigentlichen Sinne erst zu konstruieren:
Es wird eine erste Unterscheidung gesetzt (fiir das Rechtssystem: Recht/
Nicht-Recht) und gleichzeitig die eine Seite der Unterscheidung bezeich-
net und positiv gesetzt — das Recht. Dabei verfiigt auch diese Form der
Beobachtung iiber ihren eigenen blinden Fleck, da die Einheit der Unter-
scheidung sich nicht beobachten ldsst. Und wiederum ist auch eine Beob-
achtungsform zweiter Ordnung und damit ein re-entry mdoglich, also ein
Kopieren der Unterscheidung in das Unterschiedene und eine — um es ge-
rade nicht systemtheoretisch auszudriicken — >bewusste< und reflexive
Verwendung des Beobachtungsschemas. Nach Luhmann haben sich im
Zuge ihrer Ausdifferenzierung alle gesellschaftlichen Funktionssysteme,
begiinstigt durch die evolutionire Herausbildung von Erfolgsmedien,'®’

186 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.76f. (Hervorhebungen im
Original).

187 Die oben, im Kap. III, 1.1.3., beschriebenen symbolisch generalisierten
Kommunikationsmedien.

151

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

auf diese Beobachtungsform zweiter Ordnung umgestellt,' ja, sie wird

gesellschaftlich erst eigentlich moglich und institutionalisiert dank dieser
Ausdifferenzierung.

Bindre Codes der genannten Art, die auch als Leitdifferenzen be-
zeichnet werden, legen also den Entscheidungsspielraum eines Systems
fest. Sie gelten nur dann, wenn sie einer Beobachtung zu Grunde gelegt,
wenn sie also prozessiert werden. In einem solchen Fall sind sie aber als
»Totalkonstruktionen«'® zu verstehen, das heisst, sie beziehen sich auf
die gesamte Welt. Allerdings kann der Code nicht gleichzeitig Kriterien
fiir die Selektion von richtigen oder falschen Operationen festlegen.'”
Dies geschieht erst durch die Programmierung, welche spezifische Krite-
rien formuliert, die der Orientierung fiir richtige, brauchbare Operationen
dienen.” Erst Programme sind demnach fiir die eigentliche operative
Regulierung des Systems verantwortlich. Auf diese Weise gelingt die
Kombination von Geschlossenheit und Offenheit im selben System:

»In Bezug auf seinen Code operiert das System als geschlossenes System, in-
dem jede Wertung wie wahr/unwahr immer nur auf den jeweils entgegengesetz-
ten Wert desselben Codes und nie auf andere, externe Werte verweist. Zugleich
aber ermoglicht die Programmierung des Systems, externe Gegebenheiten in
Betracht zu ziehen, das heisst die Bedingungen zu fixieren, unter denen der eine
oder der andere Wert gesetzt wird. Je abstrakter und je technischer die Codie-
rung, desto reicher die Vielfalt der (stets natiirlich internen!) Operationen, mit
denen das System geschlossen und offen zugleich operieren, also auf interne
und externe Bedingungen reagieren kann.«'*?

Bindre Codierung garantiert so einerseits eine hohe Komplexitit und Un-
abhéngigkeit: das betreffende Funktionssystem kann sich ganz auf seine
spezifische Sichtweise konzentrieren, damit die ganze Welt fokussieren
und alles auch noch Mogliche unbeachtet lassen. Andererseits bedeutet
Spezialisierung auch immer Angewiesen-Sein auf Leistungen anderer
Funktionssysteme: ein Ausfall des Rechtssystems hétte gravierende Fol-
gen auch fiir die Wirtschaft oder die Politik sowie die Gesellschaft insge-

188 Vgl. etwa N. Luhmann: Nichtwissen, S. 187.

189 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.78 (im Original kursiv).

190 Als Beispiel das Wissenschaftssystem mit dem Code wahr/nicht-wahr:
»Festgestellte Unwahrheiten kénnen sehr viel wissenschaftsforderlicher
sein als festgestellte Wahrheiten; das kommt ganz auf den Theoriekontext
an« (N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S.82).

191 Im genannten Beispiel der Wissenschaft wiren dies die Methoden, mit de-
nen gearbeitet wird.

192 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.83.

152

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

samt, denn: »Kein Funktionssystem kann fiir ein anderes einspringen;
keines kann ein anderes ersetzen oder auch nur entlasten.«'”* Jedes steht
gegeniiber der Gesamtgesellschaft insofern in der Pflicht, als es seine
Funktion exklusiv erfiillt und damit die Gesellschaft von einem bestimm-
ten Problem zu befreien sucht, etwa die Wirtschaft, welche Giiterknapp-
heit beseitigt. Ein Funktionssystem gewinnt also »seine Freiheit und sei-
ne Autonomie der Selbstregulierung durch Indifferenz gegeniiber seiner
Umwelt« und damit »Steigerung der Sensibilitdt fiir Bestimmtes (interne
Anschlussfiahigkeit) und Steigerung der Insensibilitét fiir alles {ibrige —
also Steigerung von Abhingigkeit und von Unabhingigkeit zugleich.«'**
Es ist dabei vor allem diese Indifferenz gegeniiber der eigenen Umwelt
bei gleichzeitigem Angewiesensein auf sie, was im Zusammenhang mit
der 6kologischen Problematik der Gesellschaft einschneidende Konse-
quenzen filir diese zeitigt, wie im vierten Kapitel dieser Arbeit dargelegt
werden soll.

Die gesellschaftliche Differenzierung lasst sich somit aus der Sicht
der einzelnen Funktionssysteme genauer fassen. War oben von den bei-
den Umwelten »Natur< und >Bewusstsein< und damit von der Umwelt der
Gesamtgesellschaft die Rede, so ist diese Gesellschaft durch die Ausdif-
ferenzierung von internen, je wieder autopoietisch vermittels spezifischer
Kommunikationen operierenden Funktionssystemen in sich wiederum in
diverse System/Umwelt-Differenzierungen gegliedert. Denn jedes einzel-
ne Funktionssystem arbeitet ja universal, teilt die ganze Welt nach sei-
nem Beobachtungsschema ein und reprisentiert auf diese Weise aus sei-
ner Sicht die Gesamtgesellschaft. Jedes Funktionssystem zeichnet sich
gewissermassen durch eine intrinsische Uberschitzung seiner eigenen
Funktion'”” und damit seiner eigenen Moglichkeiten aus, da die eigene
Kommunikation, die »interne<, gegeniiber aller anderen, »externen<« Kom-
munikation der weiteren Funktionssysteme hoher eingestuft wird.'”® Dies
wird einerseits von der Gesellschaft toleriert, andererseits aber dadurch
reguliert, dass sich die Funktionssysteme wechselseitig in ihrer gesell-
schaftsinternen Umwelt'”” voraussetzen miissen, um sich auf ihre je eige-

193 Ebd., S.207.

194 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.250.

195 Vgl. D.Baecker: Adresse, S. 89.

196 Die Unterscheidung von interner/externer Kommunikation entnehme ich
E.Esposito: Code, S.59.

197 Die beiden Umwelten der Gesamtgesellschaft, die auch fiir jedes Funk-
tionssystem gelten, werden damit als gesellschaftsexterne Umwelten be-
zeichnet — im Gegensatz zur gesellschaftsinternen Umwelt, die sich aus
der Perspektive eines Funktionssystems als alle tibrigen Funktionssysteme

153

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

ne Funktion spezialisieren zu kénnen. Daraus resultiert, dass die Gesamt-
gesellschaft nicht als Summe ihrer Teile, als Menge oder als »Seins-
region«'”® gefasst werden kann. Sie besteht »vielmehr aus einer mehr
oder weniger grossen Zahl von operativ verwendbaren System/Umwelt-
Differenzen, die jeweils an verschiedenen Schnittlinien das Gesamtsy-
stem als Einheit von Teilsystem und Umwelt«'” generieren. »Jedes
Funktionssystem rekonstruiert mithin, zusammen mit seiner Umwelt, die
Gesellschaft.«’™ Das heisst dann aber auch: jedes Funktionssystem hat
ein ganz anderes Bild von dieser Gesellschaft, und damit auch von der im
vorliegenden Kontext interessierenden »Umwelt< oder der »Natur<. Diese
multiple Optik ist bereits ein Erkldrungsansatz dafiir, warum es derart
schwierig ist, die Gesamtgesellschaft auf eine Verinderung ihrer Bezie-
hung zur Umwelt/Natur zu veranlassen und warum es mit pauschalen
Forderungen und Ermahnungen, die im ersten Kapitel dieser Arbeit the-
matisiert wurden, nicht getan ist.

Die Dynamik einer solchen Gesellschaftskonzeption kommt im fol-
genden Zitat zum Ausdruck: »Jede Anderung eines Systems ist Ande-
rung der Umwelt anderer Systeme; jeder Komplexititszuwachs an einer
Stelle vergrossert die Komplexitdt der Umwelt fiir alle anderen Syste-
me.«*”' Statt von einer einzigen Gesellschaft ist damit von einer »Mehr-
zahl einander tiberlappender Gesellschaften«®” auszugehen und der Be-
griff der Welt gleichsam zu pluralisieren.”® Damit wird die Gesellschaft
einigermassen untibersichtlich, denn »[a]lles, was vorkommt, ist immer
zugleich zugehorig zu einem System (oder zu mehreren Systemen) und
zugehorig zur Umwelt anderer Systeme.«*™ Wozu etwas im einzelnen
Fall gezihlt wird, und ganz generell: um welche Gesellschaft es sich je-

sowie die sich innerhalb dieser Funktionssysteme vollzichenden Kom-
munikationen prisentiert.

198 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.86.

199 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.22. Luhmann spricht alternierend von
Teil- und Funktionssystem; ich ziehe letzteren Terminus vor, da er das
filschliche Bild vermeidet, das »Ganze«< der Gesellschaft liesse sich in
»Teile« zerschneiden.

200 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.204 (Hervorhebungen im
Original).

201 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.243.

202 Uwe Schimank: »Theorie der modernen Gesellschaft nach Luhmann —
eine Bilanz in Stichworten«, in: Ders./Hans-Joachim Giegel (Hg.), Beob-
achter der Moderne. Beitridge zu Niklas Luhmanns Die Gesellschaft der
Gesellschaft, Frankfurt/M. 2003, S.261-300, S.272.

203 Vgl. P.Fuchs: Vom Unbeobachtbaren, S. 69.

204 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.243 (Hervorhebungen im Original).

154

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

weils handelt, hingt in diesem Neben- und Durcheinander ganz vom ge-
wihlten Beobachtungsschema, dem spezifischen Code ab, mit dem die
Welt betrachtet wird. Hier wird nun klarer ersichtlich, weshalb Luhmann
in der auf diese Weise »azentrisch konzipierten Welt und einer azentrisch
konzipierten Gesellschaft eine polyzentrische (und infolgedessen auch
polykontexturale) Theorie«*” ausarbeitet. Und ebenfalls wird verstind-
lich, warum Luhmann dabei der Beobachterproblematik und damit er-
kenntnistheoretischen Fragen ein so grosses Gewicht einrdumt. Die bis-
her in diesem Kapitel ausgefiihrten erkenntnistheoretischen Implikatio-
nen, welche die klassische Subjekt-Objekt-Denkweise unterlaufen und
deshalb zentral sind fiir die Belange einer 6kologisch orientierten Litera-
turwissenschaft, sollen nachfolgend rekapituliert und ergéinzt werden.
Vor dem Hintergrund des derart erarbeiteten Gesellschaftsbegriffs wird
es moglich sein, die im zweiten Kapitel aufgeworfenen Fragen zu
behandeln.

2
Erkenntnistheoretische Implikationen

Luhmann geht es in seiner Konzeption einer epistemologisch grundierten
»Abklirung der Aufklirung«®® in erster Linie darum, sich von der ein-
schrinkenden Sicht auf den Menschen als einem in seinem Denken gesi-
cherten verniinftigen Subjekt zu 16sen, wie es die philosophische Diskus-
sion seit der Antike prigt und wie es etwa in René Descartes’ Diktum
»cogito ergo sum¢ programmatisch ausgebildet ist.*”” Denn dieses zieht
ein Subjekt-Objekt-Denken nach sich, das in Wissenschaft und Alltag
weiterhin ganz selbstverstindlich praktiziert wird und zu einer »illusion
of control«*® fithrt: der Annahme, die Wirklichkeit liesse sich im und

205 Ebd., S.14. — Polykontexturalitit steht »fiir den Verzicht auf die Unter-
stellung einer Einheit fiir alle Beobachtungen bzw. einer Moglichkeit ihrer
Letztabsicherung. [Polykontexturalitit] heisst Pluralitit von Welten statt
Einheitlichkeit von Welt« (D. Krause: Lexikon, S.208).

206 Dies der erste Zwischentitel in Luhmanns Antrittsvorlesung an der West-
falischen Wilhelms-Universitdt in Miinster von 1967 (vgl. Niklas Luh-
mann: »Soziologische Aufklirung«, in: Ders., Soziologische Aufklirung,
Bd. 1. 6. Aufl. Opladen 1991, S.66-91).

207 Luhmann merkt an, dass die Subjektphilosophie die Gesellschaft unbe-
riicksichtigt lasse und adaptiert Descartes’ Diktum: »Cogito ergo sumus,
miifite man eigentlich sagen« (Luhmann in W. Hagen: Biographie, S.30).

208 N.Luhmann: Nichtwissen, S.212.

155

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

tiber das Denken objektiv erfassen — mit gravierenden Konsequenzen fiir
den Umgang mit der Natur, wie im ersten Kapitel dieser Arbeit herausge-
stellt wurde. Nach Luhmann sind vor diesem Hintergrund die Zusam-
menhénge der modernen, funktional ausdifferenzierten Gesellschaft je-
doch nicht angemessen zu beschreiben, weshalb die erkenntnistheo-
retische Grundlage und damit die Beobachterproblematik anders gefasst
werden muss. Er verfihrt dabei nicht wie die klassische Erkenntnistheo-
rie, welche die Bedingung der Moglichkeit ihrer Erkenntnis nicht konse-
quent zum Gegenstand des eigenen Erkennens macht und die vom Ver-
trauen auf ein (transzendentales) Subjekt nicht abriickt.® Das Subjekt
und die damit einhergehende »Begriindungsproblematik« wird in der Sys-
temtheorie nicht ignoriert, vielmehr wird dem Subjekt ein anderer Ort in
der Theoriekonzeption zugewiesen, wie Oliver Jahraus festhélt: » Anstel-
le einer apriori aporetischen Begriindungsinstanz fungiert das Subjekt als
aposteriorische Zurechnungskategorie.«*'® Luhmann nimmt damit das
grundlegende Paradox all unseres Tuns und Erkennens ernst: die Tatsa-
che, dass wir nicht hinter die Bedingungen unserer Erkenntnismoglich-
keiten zuriick konnen. Wir konnen die Welt nicht umfassend beobachten,
weil wir selbst mitten in der Welt stehen, fiir eine »objektive« Beobach-
tung aber ausserhalb stehen miissten. Diese Involviertheit in die »Welt-
konstruktion« ist die Bedingung unserer Erkenntnisméglichkeiten. In der
Unterscheidung — und nachfolgend in der Beobachtung und in der Kom-
munikation als Sonderform der Beobachtung — identifiziert er den Me-
chanismus, der es ermoglicht, mit diesem »Paradox als Letztformel«*"
umzugehen. Das Paradox kann man nicht umgehen, es ldsst sich lediglich
entfalten: Erstens durch den Gebrauch von Zeit, indem die Ereignishaf-
tigkeit jeder Unterscheidung mitbedacht wird; zweitens durch die Einfiih-
rung von Hierarchien von >Dingen¢, die mit jeder Unterscheidung mit
zwei Seiten in die Welt eingefiihrt werden und so Strukturen schaffen;
und schliesslich drittens durch die Handhabung von Codes, die ein sol-
ches Operieren erleichtern und die Frage nach der Einheit der Differenz

209 Luhmann schliesst insofern an Immanuel Kant an, als auch in dessen
Theoriekonzeption schon die Erkenntnis durch den erkennenden Beobach-
ter »gefirbt« war. Luhmann geht aber insofern iiber Kant hinaus, als er
kein transzendentales Subjekt mehr setzt, das Subjekt vielmehr verab-
schiedet. An seine Stelle treten selbstreferentielle und sich selbst beobach-
tende Systeme: das Bewusstsein und die Gesellschaft, die die Bedingung
ihrer Existenz allein in ihrem fortlaufenden Prozessieren haben und dem-
zufolge auch von Zerfall und Auflosung bedroht sind.

210 O.Jahraus: Literatur, S. 188f.

211 N.Luhmann: Wissenschaft, S.520.

156

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

verschleiern. Diese »Maschinerie< der Unterscheidung ist dabei nicht an
threm Ursprung zu fassen, ist vielmehr immer schon im Gange. Damit
machen sich allerdings die Beobachter, welche mittels Unterscheidungen
operieren, selbst beobachtbar. Luhmanns Systemtheorie konzentriert sich
daher auf das Beobachten von Beobachtern, was nachfolgend am Bei-
spiel der Gesellschaft, das fiir vorliegende Zwecke zentral ist, nochmals
kompakt wiedergegeben wird.

Nicht der Mensch, allein die Kommunikation kann kommunizieren.
Da sich Gesellschaft durch Kommunikation konstituiert, folgt daraus,
dass jeder Versuch, Gesellschaft zu beobachten, erstens in der Gesell-
schaft selbst angesiedelt ist und zweitens unvollstindig sein muss, also
kontingent gesetzt ist: »Kommunikation teilt die Welt nicht mit, sie teilt
sei ein«.”"” Denn auch Kommunikation bezeichnet immer die eine Seite
einer Unterscheidung und blendet die andere aus. Statt also Gesellschaft
wie von aussen zu erfassen, vollzieht eine Gesellschaftsbeschreibung
selbst Gesellschaft, ist also notwendig paradox: Wie ein Gehirn benotigt
wird, um eine Theorie des Gehirns zu entwerfen,”"? ist auch eine Gesell-
schaft nétig, um eine Theorie der Gesellschaft auszuarbeiten. Fiir diese
ihre Selbstbeobachtung hat die moderne, polykontexturale Gesellschaft
Selbst-Beobachtungs-Einrichtungen herausgebildet: funktional differen-
zierte Systeme, die mit je spezifischer Leitdifferenz eine eigene
(Selbst-)Beschreibung der Gesellschaft liefern. Dies impliziert, dass die
Gesellschaft »eine Mehrheit von Beschreibungen ihrer Komplexitit zu-
lasst«,”'* die aber je die >Einheitc< der Gesellschaft nicht in den Blick be-
kommen konnen: Die Welt ist nicht von einem >archimedischen Punkt<
aus beschreibbar. Die Funktionssysteme operieren vielmehr, wie alle
autopoietischen Systeme, unter der Illusion von Umweltkontakt und ma-
chen Aussagen tiber die Gesellschaft und die Welt, die aber — weil Kom-
munikation immer nur an Kommunikation anschliessen kann, die Welt
und die Gesellschaft dabei unerreichbar bleiben — lediglich bestimmte
Versionen der Gesellschaft liefern. Das gilt auch fiir die Selbstbeschrei-
bung der Gesellschaft, welche die Systemtheorie im Rahmen des Wissen-
schaftssystem vorlegt. Diese unterscheidet sich insofern aber doch von
anderen wissenschaftlichen und nicht-wissenschaftlichen Gesellschafts-

212 Niklas Luhmann/Peter Fuchs: Reden und Schweigen, 3. Aufl. Frankfurt/
M. 1997, S.7.

213 Vgl. dazu Heinz von Foerster: »Ethik und Kybernetik zweiter Ordnungx,
in: Ders., Short Cuts 5. Heinz von Foerster, hg. von Peter Gente, Heidi Pa-
ris und Martin Weinmann, 2. Aufl. Frankfurt/M. 2002, S.40-66, hier
S.46.

214 N.Luhmann: Gesellschaft, S.36.

157

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

beschreibungen, als sie iiber die operative Epistemologie das Paradox als
Letztformel in das Theoriedesign implementiert. Damit weiss sie um die
Unméglichkeit, Gesellschaft umfassend zu beobachten, und entparado-
xiert das Paradox des Beobachtens dadurch, dass sie dieses Wissen auf
sich selbst anwendet und derart ihre Letztunterscheidungen, etwa >Sinng,
»Welt« oder »Beobachtung¢, nicht invisibilisiert, wie die klassische Er-
kenntnistheorie.””® Sie verortet sich somit auf einer Beobachtungsstufe
dritter Ordnung, die sich nicht prinzipiell, sondern lediglich graduell,
durch ihre Reflektiertheit und ihren erhdhten Selbstbezug, von der Beob-
achtung zweiter Ordnung unterscheidet und sich als Beobachter zweiter
Ordnung selbst beobachtet.”'® Die Systemtheorie fragt also nach der Be-
obachtbarkeit der Beobachtungen von Beobachtungen und reflektiert ei-
gene Beobachtungsmoglichkeiten. Auf dieser Stufe »sieht man die Unter-
scheidungsabhingigkeit allen Wissens und damit auch die notwendige
Latenz, auf die man sich im operativen Gebrauch von Unterscheidungen
17 Nach dieser Konzeption beobachtet die Systemtheo-
rie nie lediglich die Gesellschaft vermittels der Tatigkeiten der Funk-
tionssysteme in dieser Gesellschaft, sondern befragt gleichzeitig immer
auch die Beobachtungsmoglichkeiten des Systems Gesellschaft selbst —
und also auch die eigenen Beobachtungsmoglichkeiten. Die Systemtheo-
rie ist damit Selbstbeobachtung der Gesellschaft in ihrem Vollzug und
kann gleichsam als »entfaltete Paradoxie«*'® verstanden werden.?"

Die Systemtheorie setzt derart nicht ein Subjekt, das sich selbst und
seines Wissens sicher sein kann als Ausgangspunkt; vielmehr geht sie,

einlassen muss.«

215 Dies wird von Andreas Dammertz bestritten, wobei er allerdings hochst
inkohdrent argumentiert (vgl. etwa die widerspriichlichen Aussagen in
Andreas Dammertz: Die Theorie selbstreferentieller Systeme von Niklas
Luhmann als konsequente Fortfiihrung traditioneller erkenntnistheoreti-
scher Ansitze, Duisburg 2001, hier S.7, S.192 und S. 197). Oliver Jahraus
meint ebenfalls, dass Luhmann die Transzententalphilosophie beerbe,
ohne dies zu bennen, ergénzt aber, dass er deren Aporien produktiv entfal-
te (vgl. O.Jahraus: Theorieschleife, S.221).

216 Vgl. N. Luhmann: Gesellschaft, S. 1117 und N. Luhmann: Kunst, S. 157.

217 N.Luhmann: Wissenschaft, S. 509f.

218 D.Krause: Lexikon, S.16.

219 Oder in den Worten von Dirk Baecker: als Kombination von Wissenschaft
und Magie, also als ein Zugleich von Wissenschaft, die Mechanismen be-
schreiben will, und Magie, womit er eine Praxis meint, »die davon aus-
geht, dass man nicht wissen kann, was man wissen miisste, wenn man sich
auf sie, die Praxis, einldsst« (Dirk Baecker: »Einleitung«, in: Ders.,
Schliisselwerke der Systemtheorie, Wiesbaden 2005, S.9-20, hier S.9).

158

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11l GESELLSCHAFT UND ERKENNTNIS IN LUHMANNS SYSTEMTHEORIE

dhnlich wie neuere Ansitze in der Okologie,” von Nicht-Wissen aus,
wenn sie vor diesem Theoriehintergrund ein eigenes Beobachterschema
wihlt, die Differenz von System/Umwelt, um damit die Gesellschaft zu
beobachten, wobei auch offen gelegt wird, dass ebensogut eine andere
Differenz als Ausgangslage genommen werden konnte. Sie weiss dabei,
welche Konsequenzen das Handhaben von Unterscheidungen hat — und
dass man trotzdem nicht darum herum kommt, eine erste Unterscheidung
zu wihlen und zu beginnen. Und sie weiss auch, dass sie wiederum nur
Kommunikation an Kommunikation anschliessen kann, ohne sicher zu
sein, dass hiermit die Gesellschaft und die Welt auch j>richtig« wiederge-
geben wird: Denn wie jede Wissenschaft arbeitet auch die Systemtheorie
»an einer Weltkonstruktion [...], die durch ihre Unterscheidungen, aber
nicht durch die Welt an sich gedeckt ist«.”! Die Erkenntnis, welche die
Systemtheorie auf diese Weise generiert, ist nach diesem Verstédndnis
selbst immer und konstitutiv nur Konstruktion durch eine bestimmte Be-
obachtung. Erkenntnis ist damit ein »Insider-Phinomen«,”? ein System
von Beobachtungen, von der Gesellschaft zwar sehr wohl ermdglicht,
aber auch klar in ihrem »Als-Ob-Charakter«* als nur relativ markiert.
Die Systemtheorie beansprucht derart keine erkenntnistheoretischen Son-
derrechte fiir sich,” beansprucht aber sehr wohl, eine komplexere, weit-
reichendere und theoretisch konziser begriindete Gesellschaftstheorie zu
liefern — die zur Kritik aber gleichsam intrinsisch auffordert.

Und vor allem liefert die Systemtheorie einen Theorierahmen, der
Anregungen zur Selbstaufkldrung iiber Moglichkeiten des Umgangs mit
Wirklichkeit bietet. Denn der Beobachter ist darin unweigerlich auf sich
selbst zuriickgeworfen, da es letztlich immer seine Unterscheidungen
sind, die eine Welt generieren. Damit ist meines Erachtens eine episte-
mologische Sichtweise gegeben, die den Beobachter ganz anders in die
Pflicht nimmt, als die klassische Erkenntnistheorie, und die zudem
selbsttreflexives Operieren nicht nur im psychischen System (was nicht
gleichbedeutend ist mit Subjekt), sondern auch in der Kommunikation
und damit der Gesellschaft selbst verortet.” Eine Abstiitzung auf ver-

220 Vgl. dazu oben, Kap. I, 3.1.3.

221 N.Luhmann: Wissenschaft, S.102.

222 P.Fuchs: Theorie, S.183.

223 H.Gripp-Hagelstange: Einfiihrung, S.118.

224 Vgl. N.Luhmann: Gesellschaft, S.1118.

225 Diese epistemologische Sichtweise, die Luhmanns Systemtheorie kenn-
zeichnet und die wesentliche Selbstverstiandlichkeiten des Alltagsdenkens
und der klassischen Gesellschafts- und Erkenntnistheorie aushebelt, macht
es meines Erachtens schwierig, die oft gedusserten Vorwiirfe des Konser-

159

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

meintlich verldssliche Kategorien wie Vernunft oder (transzendentales)
Subjekt wird stark relativiert bzw. werden diese als Beobachterleistungen
und Vereinfachungen erkenntlich gemacht, die zwar als durchaus not-
wendig zu erachten sind fiir das {iber Sprache organisierte menschliche
Zusammenleben, die aber nicht als sakrosankt missverstanden werden
sollten. Stattdessen kann Luhmanns Arbeit als Einladung zu einer Eigen-
verantwortlichkeit des Denkens und, daraus folgend, des Handelns gese-
hen werden, denn tiber die Wahl der Beobachtungsschemata entscheidet
letztlich jeder Beobachter selbst.”

Die geschilderten erkenntnistheoeretischen Grundlagen von Luh-
manns Systemtheorie bilden auch fiir mein Vorgehen in den nun folgen-
den beiden Kapitel die Basis. Darin werden die im zweiten Kapitel dieser
Arbeit aufgeworfenen Fragen, die eine 6kologisch orientiert Literaturwis-
senschaft meiner Ansicht nach zu behandeln hat, abgearbeitet werden. In
einem ersten Schritt soll die Okologie-Problematik der nun systemtheore-
tisch konturierten Gesellschaft in verdnderter Perspektive wieder aufge-
nommen und gefragt werden, inwiefern sich vor diesem Theoriehinter-
grund Auswege aus den im ersten Kapitel skizzierten Dilemmata
abzeichnen. Das fiinfte Kapitel ist schliesslich den spezifischen Mé6glich-
keiten und Chancen gewidmet, tiber die in dieser Hinsicht die Kunst und
Literatur verfiigen.

vatismus an die Adresse von Luhmann nachzuvollziehen (vgl. derart auch
Margot Berghaus: Luhmann leicht gemacht. Eine Einfithrung in die Sys-
temtheorie, Koln 2004, S. 19).

226 In diesem Aspekt der Beobachtungsform zweiter Ordnung kann daher
auch eine ausgeprigt ethische Komponente gesehen werden (vgl. dazu
H.v.Foerster: Ethik).

160

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Iv
OKoLOGISCHE KOMMUNIKATION

Die 6kologische Problematik erhdlt in systemtheoretischer Begrifflich-
keit eine Kontur, die sich markant von jenen Sichtweisen unterscheidet,
die im ersten Kapitel dieser Arbeit diskutiert wurdeN. Luhmann spart den
Begriff des »Okosystems¢ ginzlich ein, denn dieser vermag weder die
Beobachter-Frage — steht der Beobachter ausserhalb des Okosystems
oder ist er Teil davon? — noch jene nach den Elementen des Systems hin-
reichend zu kldren.' Statt also auf eine iibergreifende Einheit zu setzen,
wird, im Einklang mit der Theoriearchitektur, die Differenz betont:

»Okologisch (im Unterschied zu schlicht systemtheoretisch) ist eine Problema-
tik nur, wenn sie auf Einheit trotz Differenz oder gar auf Einheit durch Diffe-
renz abstellt, ndmlich darauf, dass ein System/Umwelt-Zusammenhang gerade
dadurch strukturiert ist, dass das System sich aus seiner Umwelt herausnimmt,
sich gegen sie differenziert und auf dieser Basis ein hochselektives Verhalten
zur Umwelt entwickelt.«?

»In der 6kologischen Fragestellung wird [damit] die Einheit der Diffe-
renz von System und Umwelt zum Thema, nicht aber die Einheit eines
umfassenden Systems.«’ Es geht also um das gleichzeitige Denken von
Differenz und Einheit, wofiir die Systemtheorie Denkmodelle wie die
Beobachtungen erster und zweiter Ordnung bereitstellt, und also um das
System-Umwelt-Verhiltnis eines gegebenen Systems.Eine okologische
Fragestellung behandelt nun spezifischer die »Konsequenzen der Diffe-
renzierung von System und Umwelt fiir die Umwelt dieses Systems«’ —
und dies auf jedwelcher Stufe der Systembildung, also etwa im Hinblick
auf Zellen, Organismen oder psychische Systeme. Ich konzentriere mich
im Folgenden auf das soziale System Gesellschaft, das sich, wie im drit-
ten Kapitel gesehen, durch operationale Geschlossenheit auf der Basis

1 Vgl. dazu Niklas Luhmann: »Okologische Kommunikation — Ein Theorie-
Entscheidungsspiel«, in: Joschka Fischer (Hg.), Okologie im Endspiel,
Miinchen 1989, S.31-37, hier S.32. — Vgl. zur Problematik des Okosys-
tem-Begriffs auch oben, Kap. I, 3.1.2.

N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S.21f., Anm. 17.

Ebd., S.21.

N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.267.

S W N

161

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

von Kommunikation und durch interne Differenzierung in einzelne Funk-
tionssysteme auszeichnet. Nach Luhmann sind es gerade diese Merkmale
der modernen Gesellschaft, die zu gravierenden Folgelasten 6kologischer
Art gefiihrt haben und die dariiber hinaus eine Behandlung dieser Folge-
lasten auch stark behindern. Dies zu allererst deshalb, weil die Gesell-
schaft autopoietisch verfasst ist, also allein Kommunikation an Kommu-
nikation anschliesst, und sich wie jedes autopoietische System dabei
wenig darum kiimmert, in welcher Art ihr unabdingbares »Korrelat«’
Umwelt — und damit die eigene »Okologie« — davon betroffen ist. Denn in
systemtheoretischer Perspektive kann grundsétzlich nicht auf die har-
monische Anpassung eines Systems an seine Umwelt vertraut werden,
wie das im Ecocriticism iiber die Verwendung des Begriffs »Okosystemx
oft nahegelegt wird. Vielmehr ist es im eigentlichen Sinne allein das Sys-
tem selbst, das sich tiber seine operative Geschlossenheit — auf Basis des
Energieflusses, der dank struktureller Kopplung gewéhrleistet ist —
gleichsam an sich selbst anpasst.’ Dies kann in der Evolution durchaus
auch dazu fithren, dass ein System sich selbst gefihrdet und damit »so
auf seine Umwelt einwirkt, dass es spiter in dieser Umwelt nicht mehr
existieren kann«’ — was nicht zuletzt auch fiir das System >Gesellschaft«
im Bereich des Méglichen liegt. Und zwar vor allem deshalb, weil Syste-
me Schwierigkeiten haben, sich auf Zukunft einzustellen:

»Die primidre Zielsetzung autopoietischer Systeme ist immer die Fortsetzung
der Autopoiesis ohne Riicksicht auf Umwelt, und dabei wird der néchste Schritt
typisch wichtiger sein als die Riicksicht auf Zukunft, die ja gar nicht erreichbar
ist, wenn die Autopoiesis nicht fortgesetzt wird.«*

Luhmann geht davon aus, dass die moderne Gesellschaft sich mittlerwei-
le deshalb in einen solchen Prozess der Selbstgefihrdung verstrickt hat,’
weil sie thre Umwelt durch eigenes Einwirken stirker verdndert als zu-

5  Ebd, S.23.

6 Vgl hierzu: »Insofern ist jedes System immer schon angepasst an seine
Umwelt (oder es existiert nicht), hat aber innerhalb des damit gegebenen
Spielraums alle Moglichkeiten, sich unangepasst zu verhalten — und das
Resultat sieht man mit besonderer Deutlichkeit an den 6kologischen Pro-
blemen der modernen Gesellschaft« (N. Luhmann: Gesellschaft, S.101).

7 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.38. — Vgl. dazu auch G. Ba-
teson: Okologie, S.627-633.

8  N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.38.

9  Er spricht in diesem Zusammenhang vom »Altwerden« der funktional
ausdifferenzierten Gesellschaft (vgl. N.Luhmann: Soziale Systeme,
S.516).

162

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OkoLOGISCHE KOMMUNIKATION

vor. Und zwar gilt das fiir die gemeinhin mit »6kologischen Problemenc«
benannten Konstellationen der bio-physikalischen Umwelt, es gilt aber
auch fiir das menschliche Bewusstsein als »andere Umwelt« der Gesell-
schaft, das diese Gesellschaft zunehmend als »eine Zumutung«'® empfin-
den muss, was hier kurz erldutert werden soll: Das Bewusstsein kann un-
ter den Bedingungen der funktional ausdifferenzierten Gesellschaft nicht
mehr auf gesellschaftstrukturelle Sinnvorgaben bei der Bestimmung der
eigenen Individualitéit setzen, wie beispielsweise noch in der Stindege-
sellschaft. Stattdessen sucht es sich in der Differenz im Verhéltnis zur
Gesellschaft zu verorten und profitiert dabei vom wechselseitigen Ange-
wiesensein von Bewusstsein und Kommunikation: »Im Geltendmachen
eines Anspruchs orientiert es sich an einer Differenz zwischen dem, was
momentan besteht, und dem, was sein soll, hergestellt werden soll, er-
reicht werden soll; und es kann sich mit seinem Anspruch identifizie-
ren.«'' Diese zunehmend individualisierten, >eigensinnig¢ gebildeten und
»auf Gliick und Selbstverwirklichung gerichteten Erwartungen des Ein-
zelmenschen« — Luhmanns Sprache hinkt hier seinen Theorievorgaben
hinterher'” — sind die eigentliche Spezifik des Menschen der Moderne,

10  Niklas Luhmann: »Ethik als Reflexionstheorie der Moral«, in: Ders., Ge-
sellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der mo-
dernen Gesellschaft, Bd. 3, Frankfurt/M. 1989, S.358-447, hier S.443. —
Vgl. auch N.Luhmann: Gesellschaft, S. 119, wo er von der »Deformation
psychischer Systeme unter modernen Lebensbedingungen« spricht. — Vgl.
auch: »Der Mensch, wie er ist, und mehr und mehr auch der Erdball, wie
er ist, wire ohne Gesellschaft nicht méglich« (Niklas Luhmann: Theorie-
technik und Moral, Frankfurt/M. 1978, S.32).

11 Niklas Luhmann: »Die gesellschaftliche Differenzierung und das Indivi-
duume, in: Ders., Soziologische Aufkldrung, Bd. 6: Die Soziologie und
der Mensch, Opladen 2000, S.125-141, hier S.135.

12 N.Luhmann: Gesellschaft, S.795. — Die Sprache zwingt einen nicht selten
zu Darstellungen, welche der Theorievorgabe der Systemtheorie nicht ge-
recht werden konnen. So spricht Luhmann im genannten Zitat von >Ein-
zelmenschens, korrekterweise miisste es aber »Person< heissen, womit die
Zurechnung von Kommunikation auf ein psychisches System gemeint
wire. Luhmann benennt selbst die »erheblichen Sprachprobleme«, mit de-
nen sich seine Theoriearbeit konfrontiert sieht und hat oft Miihe, die eige-
ne theoretische Begrifflichkeit 1. gegen den Alltagssprachgebrauch und 2.
gegen die ontologische, »alteuropdisch« genannte Sichtweise durchzuhal-
ten (Niklas Luhmann: »Wahrnehmung und Kommunikation anhand von
Kunstwerken, in: Harm Lux/Philip Ursprung [Hg.], STILLSTAND swit-
ches. Gedankenaustausch zur Gegenwartskunst, Symposium, Interviews,
Shedhalle Ziirich, 8.-24. 6. 1991, Ziirich, Berlin 1992, S. 64-74, hier S.73).

163

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

der seine Selbstverwirklichung »durch Inklusion ins Publikum der teil-
systemischen Leistungsproduktion«" findet. Das kann aber zu einer so-
genannten Anspruchsinflation nach immer mehr Konsumchancen, immer
besserer medizinischer Versorgung oder immer extensiverem Unterhal-
tungsangebot fiihren, da die Funktionssysteme iiber keine inhédrente Stop-
pregel verfiigen, sondern ihrem Code gemiss ununterbrochen ihre Funk-
tion bestmoglich und universal zu erfiillen suchen. In den Worten von
Luhmann:

»Es scheint, dass die Ausdifferenzierung spezifischer Funktionssysteme dazu
fihrt, dass auf sie gerichtete Anspriiche provoziert werden, die, da sie die Funk-
tion in Anspruch nehmen, nicht abgewiesen werden konnen. Funktionsautono-
mie und Anspruch verzahnen sich ineinander, begriinden sich wechselseitig,
steigern sich im Bezug aufeinander und gehen dabei eine Symbiose ein, der ge-
geniiber es keine rationalen Kriterien des richtigen Masses mehr gibt.«"*

Jedes Funktionssystem wird auf diese Weise dazu angehalten, auf vollen
Touren zu laufen, ohne aber mogliche Folgen weder fiir die Natur noch
fiir die Menschen zu beriicksichtigen. In diesem Sinne sind also nicht nur
die Moglichkeiten der Gesellschaft, Naturressourcen auszubeuten, erheb-
lich gestiegen, sondern auch die Anspriiche ihrer psychischen Umwelt.
Es besteht ein regelrechter Zwang zur Ausnutzung der genannten Mo-
glichkeiten. Dies heisst auch, dass die Menschen durchaus von der Parti-
zipation in der funktional differenzierten Gesellschaft und damit von ih-
ren Leistungen ausgeschlossen sein konnen — was de facto fiir grosse Tei-
le der Menschheit zutrifft.”” Wenn aber heute das oft proklamierte

13 Uwe Schimank: »Okologische Gefihrdungen, Anspruchsinflationen und
Exklusionsverkettungen — Niklas Luhmanns Beobachtung der Folgepro-
bleme funktionaler Differenzierung«, in: Ders./Ute Volkmann (Hg.), So-
ziologische Gegenwartsdiagnosen I: Eine Bestandesaufnahme, Opladen
2000, S.125-142, hier S. 133.

14  Luhmann zitiert in ebd., S.133.

15 Vgl dazu auch W.Hagen: Biographie, hier S.39ff. — Hier muss erneut
festgehalten werden, dass die funktional differenzierte Gesellschaft, die
Luhmann als »Weltgesellschaft« beschreibt, offensichtlich nicht unbe-
dacht auf die Welt insgesamt {ibertragen werden kann. Es ist zweifellos
so, dass seine Beschreibung die Gesellschaft der Industrieldnder fokus-
siert, die zwar im Zeichen der Globalisierung weltweiten Einfluss ausiibt
und ihre Funktionssysteme implementiert, sich aber nicht iiberall gleich
stark hat verankern kénnen. Vgl. dazu Niklas Luhmann: »Gesellschafts-
strukturelle Bedingungen und Folgeprobleme des naturwissenschaftlich-
technischen Fortschritts«, in: Reinhard Low/Peter Koslowski/Philipp
Kreuzer (Hg.), Fortschritt ohne Mass? Eine Ortsbestimmung der wissen-

164

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OkoLOGISCHE KOMMUNIKATION

»Postulat einer Vollinklusion aller Menschen in die Gesellschaft«'® und
damit eine Teilnahme an Bildung, Wirtschaft oder Recht tatsdchlich gel-
ten soll, muss eine nur teilweise Partizipation Unmut bei den Betroffenen
hervorrufen — mit nicht abschétzbaren Folgen auch fiir die gesellschaftli-
che Ordnung.

Samtliche Auswirkungen gesellschaftlichen Prozessierens auf die
Umwelt haben aber nie direkte, gleichsam kausal vorhersagbare Folgen
fiir die Gesellschaft."” Denn generell gilt, dass Umweltereignisse in ei-
nem System hochstens als Irritationen wahrgenommen werden, die aber
von Informationen zu unterscheiden sind. Erst das System selbst macht
daraus durch eigene, von aussen nicht berechenbare oder fremdzusteu-
ernde Operationen eine systemrelevante Information.'"® Weil die Gesell-
schaft nur kommunizieren, nicht aber wahrnehmen kann, haben Umwelt-
ereignisse der Gesellschaft gleichsam zwei Stufen zu passieren: Erstens
muss die Wahrnehmung des Bewusstseins beansprucht werden; zweitens
muss diese Wahrnehmung von der Gesellschaft kommunikativ umgesetzt
werden konnen: »Alles, was von aussen, ohne Kommunikation zu sein,
auf die Gesellschaft einwirkt, muss daher den Doppelfilter des Bewusst-
seins und der Kommunikationsmoglichkeit passiert haben.«' Das heisst
dann aber auch, dass sich die Gesellschaft im Prinzip nur selbst gefihr-
den kann: durch Kommunikation und ihre spezifische Funktionsweise.
Dies trifft meines Erachtens zu, wenn man — wie Luhmann dies tut — von
der radikalen Moglichkeit einer Ausloschung des Lebens (noch) absieht.
Ziemlich abgeklrt heisst es bei Luhmann:

»Es geht nicht um die vermeintlich objektiven Tatsachen: dass die Olvorrite
abnehmen, die Fliisse zu warm werden, die Wilder absterben, der Himmel sich
verdunkelt und die Meere verschmutzen. Das alles mag der Fall sein oder nicht
der Fall sein, erzeugt als physikalischer, chemischer oder biologischer Tatbe-

schaftlich-technischen Zivilisation, Miinchen 1981, S.113-131, hier
S.126; vgl. dazu weiter U. Schimank: Folgeprobleme, S. 135f.

16 N.Luhmann: Gesellschaft, S.630.

17  Kausalitit wird systemtheoretisch als Beobachtungsleistung, als vereinfa-
chende Erkldrung flir komplexere Prozesse gesehen, dhnlich wie schon
der Begriff >Handlung«. Vgl. zur Unzuldnglichkeit von kausalen Erklarun-
gen im Zusammenhang mit 6kologischen Problemen auch: U.Beck: Ge-
gengifte, S.9, S. 120ff. und passim.

18  Vgl. etwa N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S.63.

19 N.Luhmann: Gesellschaft, S.113.

165

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

stand jedoch keine gesellschaftliche Resonanz, solange nicht dariiber kommuni-
20

ziert wird.«
Dass heute tiber Auswirkungen der Gesellschaft auf die Umwelt kommu-
niziert wird und diese damit den Status sozialer Gegebenheiten an-
nehmen, ist nicht zu iibersehen.”’ Und derart kann die Gesellschaft die
betreffenden Themen nicht (mehr) ignorieren, muss sich in der 6kologi-
schen Kommunikation gleichsam selbst kritisch iiberdenken.”” Es ist al-
lerdings zu fragen, ob sie unter den gegebenen gesellschaftlichen Um-
stainden Moglichkeiten und Wege findet, 6kologische Kommunikation zu
gestalten und gesellschaftlich durchzusetzen, das heisst jene »Kommuni-
kation iiber Umwelt [...], die eine Anderung von Strukturen des Kommu-
nikationssystems Gesellschaft zu veranlassen sucht«” und die damit auch
fiir eine Verdnderung der gesellschaftlichen Umweltverhiltisse und fiir
andere Moglichkeiten, tiber Natur und Umwelt zu kommunizieren, ein-
tritt. Luhmann spricht von der Schliisselfrage der Verarbeitungstihigkeit
der Gesellschaft fiir Umweltinformationen.** Diese Frage, die ich auch
fir den Forschungsbereich des Ecocriticism als zentral ansehe, betrifft
nicht nur die Politik und die Wirtschaft, auf welche traditionellerweise
6kologisches Fehlverhalten bezogen wird, sondern alle Funktionssysteme
der Gesellschaft. Denn diese funktionieren ja — wie oben erldutert” — in
den Grundstrukturen gleich und rekonstruieren je fiir sich Gesellschaft
und mit ihr ihre beiden je eigenen Umwelten, die »Natur< und die »Psy-
che«.* Damit ist auch gesagt, dass die 6kologische Kommunikation nicht
allein den Naturwissenschaften oder einer sich da ausbildenden Okologie
iiberlassen werden sollte; sie ist vielmehr ein Anliegen der ganzen Ge-
sellschaft und all ihrer Funktionssysteme — und damit auch der
Literaturwissenschaft.

Es sind vor allem drei Griinde, die diese Generierung und Verbrei-
tung von 6kologischer Kommunikation in der Gesellschaft wesentlich
erschweren:

20 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.62f.; vgl. auch ebd., S.11
sowie N. Luhmann: Gesellschaft, S.795.

21  Und zwar seit rund vierzig Jahren in nie gekannter Weise. Das Thema ist
in der Offentlichkeit als abrufbares Skript etabliert, mit erstaunten Riick-
fragen ist also nicht zu rechnen.

22 Vgl. dazu N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S.265.

23 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.62 (im Original kursiv
gesetzt).

24 Vgl.ebd,, S.68.

25  Vgl. dazu: Kap. 111, 1.1.4.

26  Vgl. N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S. 8.

166

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OkoLOGISCHE KOMMUNIKATION

1. Die Gesellschaft kann ihre Umwelt nicht erreichen’” und auch nicht als
Einheit auf sie reagieren. Denn die Gesellschaft findet ihre Einheit nur in
ithrer internen Differenzierung, also in den verschiedenen System/Um-
welt-Perspektiven der Funktionssysteme. Hier wird ersichtlich, dass das
6kologische Problem der Gesellschaft, welches im ersten Kapitel dieser
Arbeit jeweils auf den vereinfachenden Nenner einer Dichotomie von
»Mensch/Kultur — Umwelt/Natur< und ihrer Folgen gebracht wurde,
gleichsam in ganz unterschiedliche gesellschaftliche >System-Umwelt-
Konturierungen< multipliziert wird. Zudem erkldrt sich auch, dass jed-
welche Interventionsforderung, die sich an die Gesellschaft insgesamt
richtet, als ob diese eine handelnde Person »und kein System wire«,” ins
Leere laufen muss. »Damit fillt die Vorstellung, die Umwelt habe einen
Partner in der Gesellschaft, oder gar: man selbst sei es.«*

2. Es fehlt in der Gesellschaft ein Funktionssystem, das sich exklusiv,
mittels eines eigenen bindren Codes, etwa nachhaltig/nicht-nachhaltig,
mit der okologischen Gefahrdung beschiftigte und sich gesamtgesell-
schaftlich Gehor verschaffen konnte. Mit anderen Worten fehlt es an ei-
ner »Zentraladresse«™® fiir diese Probleme, die sie gesellschaftsweit be-
handeln und die Gesellschaft und ihre Funktionssysteme® in dieser

27  Vgl. N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.221.

28 Ebd., S.20 (Hervorhebung im Original).

29 Ebd., S.252; dass auch der »Mensch« als Produkt von zahlreichen histo-
risch gewachsenen Beobachtungen oder Zasuren, wovon die Wichtigste
jene zwischen Mensch und Tier ist, verstanden werden kann, zeigt Gior-
gio Agamben in einer instruktiven Essaysammlung (Giorgio Agamben:
Das Offene. Der Mensch und das Tier, aus dem Italienischen von Davide
Giurato, Frankfurt/M. 2002, hier vor allem S.22-26).

30 N.Luhmann: Theorie-Entscheidungsspiel, S.37. — Vgl. auch N. Luhmann:
Gesellschaft, S.804.

31 Nach Luhmann ist die Herausbildung eines neuen Funktionssystems, das
sich der Losung der okologischen Problematik widmete, gegenwértig
nicht abzusehen (vgl. N.Luhmann: Theorie-Entscheidungsspiel, S.35).
Schimank hilt es zumindest fiir moglich, dass sich »von Biirgerinitiativen
und -aktionen iiber Greenpeace bis hin zu den sich herausbildenden poli-
tisch-wissenschaftlich-wirtschaftlichen interorganisatorischen Netzwer-
ken« ein weiteres Funktionssystem herausbilden konnte, dessen bindrer
Code auf der Linie von »Nachhaltigkeit>mangelnde Nachhaltigkeit««
liegen wiirde. Dies bleibt aber — wie er selbst betont — bloss eine vage Zu-
kunftsskizze (U.Schimank: Folgeprobleme, S.141). Auch Gorg sieht die
Gesellschaft gegenwirtig in einer »Restrukturierungsphase«, die ein ge-
wisses »Lernen< der Gesellschaft ausdriicke (Ch. Gorg: Risiko, S.282).

167

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Hinsicht entlasten wiirde, und es scheint auch keine in Aussicht zu ste-
hen. Die 6kologische Problematik muss damit zwangslaufig dezentral an-
gegangen werden, woraus sich die dritte Schwierigkeit ergibt:

3. Die Funktionssysteme operieren nach je eigenen Codes, nehmen also
die Welt immer nur selektiv wahr und kénnen das Gesamtgesellschafts-
system nicht représentieren: »Was immer an Umweltverschmutzung auf-
tritt, kann nur nach Massgabe des einen oder des anderen Code wir-
kungsvoll behandelt werden«.”® Hier stellt sich die Frage, ob die
verschiedenen Funktionssysteme die Folgeprobleme des naturwissen-
schaftlich-technischen Fortschritts als die Thrigen aufzufassen in der Lage
sind.®® Dies wird insofern erschwert, als ihre Codes untereinander nur
schlecht abgestimmt sind. Sie wirken keineswegs komplementir zueinan-
der. So muss beispielsweise eine wissenschaftliche Erkenntnis, die tiber
den Code wahr/nicht-wahr generiert wurde, keineswegs auch »wirtschaft-
lich sinnvoll« bedeuten oder politischen Erfolg versprechen.

Es wird deutlich, dass unter diesen Umstinden ein >gleichgesinntes<
Agieren, das gesamtgesellschaftliche Wirkungen nach sich ziehen wiirde,
ausserordentlich schwierig erscheinen muss. Vor diesem Hintergrund er-
klart sich die folgende pointierte Aussage von Luhmann: »Die Griinen
haben véllig recht, es kann sie nur keiner horen.«’* Gehort werden sie
zwar sehr wohl, aber vornehmlich in ihrem System, der Politik. Hinge-
gen werden ihre Aussagen — wenn tiberhaupt — nicht ungefiltert von an-
deren Funktionssystemen der Gesellschaft iibernommen; diese iiberset-
zen die Aussagen vielmehr in ihre eigenen >Sprachen< bzw. bindren
Codes.” Deshalb muss vor allem die Frage interessieren, wie »okologi-
sche Problemlagen [den] Doppelfilter der Codierung und Programmie-

rung«*® der einzelnen Funktionssysteme durchlaufen koénnen, um zu sys-

32 Was jedoch »nicht ausschliesst, dass man sich auch in anderer, unspezifi-
scher Weise dartiber aufregt« (N.Luhmann: Okologische Kommunika-
tion, S.218).

33 Vgl. dazu N. Luhmann: Folgeprobleme.

34 Luhmann zitiert nach Carl Amery: Die Botschaft des Jahrtausends — Von
Leben, Tod und Wiirde, 3. Aufl. Miinchen, Leipzig 1995, hier S.12. — Die
Quelle des Zitates ist bei Amery nicht nachgewiesen.

35 Dabei wird die Kommunikation gleichsam »rebanalisiert« (N.Luhmann:
Folgeprobleme, S.122).

36  N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.220.

168

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OkoLOGISCHE KOMMUNIKATION

teminterner Relevanz zu gelangen, oder anders gesagt, wie ein System
seiner Umwelt gegeniiber Resonanz’’ entgegenbringen kann.

Luhmann geht dieser Frage anhand der einzelnen Funktionssysteme
Wirtschaft, Recht, Wissenschaft, Politik, Religion und Erziehung nach,
denen er je ein Kapitel seines Buches Okologische Kommunikation:
Kann die moderne Gesellschaft sich auf dkologische Gefdhrdungen ein-
stellen? von 1986 widmet.”® Dabei schitzt er die betreffenden Funktions-
systeme hinsichtlich ihrer Moglichkeiten, auf Umweltfolgen, die sich aus
dem eigenen Prozessieren ergeben, zu reagieren, durchgingig eher nega-
tiv ein. So ist beispielsweise das Wirtschaftssystem durch paradoxale
Verhiltnisse,” durch einen ganz eigenen Umgang mit Zeit* sowie durch
hohe Leistungsfihigkeit bei gleichzeitiger Selbstbeschrinkung*' gekenn-

37 Mit Resonanz gibt Luhmann der komplizierten Verfasstheit von umwelt-
offenen und gleichzeitig geschlossenen Systemen, die in den Kapiteln I1I,
1.1.2. und 1.1.4. eingefiihrt wurde, eine einfachere Form. Es geht dabei
um ein spezifisches System-Umwelt-Verhiltnis, wobei Resonanz bedeu-
tet, dass autopoietische Systeme, die ja operativ geschlossen sind, nur aus-
nahmsweise von Faktoren der Umwelt oder anderen Systemen aufge-
schaukelt oder in Schwingung versetzt werden, und dass das betreffende
System auf diese Umweltanreize immer nur systemspezifisch reagiert.
Vgl. dazu N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S.40-50.

38  Vgl. N.Luhmann: Okologische Kommunikation.

39 Erwidhnt sei das Knappheitsparadox, nach dem die Beseitigung von
Knappheit durch Zugriff auf knappe Giiter die Knappheit noch vermehrt.
Vgl. ebd., S.118.

40 Vgl.: »Man kann geradezu sagen, dass die Wirtschaft sich stindig um
Zeitgewinn bemiiht und Kapital bildet, um Zeit in der Form von Jederzei-
tigkeit zur Verfligung zu haben. So entwickelt das System eigene
Zukunfts/Vergangenheits-Perspektiven [...]. Man kann nicht voraussetzen,
dass diese Systemzeit mit der Zeitlichkeit der Prozesse in der 6kologi-
schen oder auch in der gesellschaftlichen Umwelt des Systems abge-
stimmt ist. [...] Auch wenn zum Beispiel fossile Brennstoffe rasch ab-
nehmen, mag es »jetzt noch nicht« rentabel sein, auf andere Energietriger
umzustellen« (ebd., S. 112f.).

41 Vgl. zu dieser paradoxalen Situation: »Wenn man einmal von der Wirt-
schaft ausgeht, so haben wir, wie man schitzt, Geldflisse im Umfang von
1000 Milliarden Dollar pro Tag. [...] Davon werden 2 bis 3% zur Bezah-
lung von Rechnungen auf dem Gebiet des Konsums und auf dem Gebiet
der Investition verwendet. Der Rest floatiert nach einer eigenartigen Lo-
gik teils der Spekulation, teils aber auch der Disposition der grossen An-
lagefonds [...]. [W]enn man dieses Gefille sieht, dann sicht man sofort,
dass die Wirtschaft enorme Mengen von Kapital bereithlt, das an sich an-
lagebereit wire, aber nicht angelegt wird. Es ist leicht einzusehen, dass

169

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

zeichnet, was alles eine Resonanz fiir 6kologische Fragestellungen stark
behindert. Nur tiber die Preise, also die Programmierung des Wirtschafts-
systems, bestehen gewisse Chancen, 6kologische Aspekte zu integrieren,
denn die Preise garantieren, »dass das Problem, wenn es in Preisen aus-
gedriickt werden kann, im System auch bearbeitet werden muss.«** Ahn-
lich komplex und insgesamt eher hinderlich prisentieren sich die Ver-
hiltnisse in den anderen Funktionssystemen.* Noch die grésste Chance
auf Ausbreitung und Verarbeitung intensivierter 6kologischer Kommuni-
kation rdumt Luhmann dem Erziehungssystem ein, weil dieses unmittel-
bar auf »die korperlichen und mentalen Befindlichkeiten von Men-
schen«™ einwirken kann, also auf psychische Systeme Einfluss zu
nehmen sucht. Ein derart verindertes menschliches Bewusstsein kann
darauf wiederum auf die Gesellschaft zuriickwirken, das heisst, kom-
munikativ angeschlossen werden. Allerdings miissen hierzu gleich »zwei
Schwellen der Resonanz« tiberwunden werden: »die des Erziehungssys-
tems selbst und die aller anderen Funktionssysteme der Gesellschaft, in
die tber Erziehung neue Einstellungen, Werthaltungen und Problem-
sensibilitiaten«® eingefiihrt wiirden. Doch ist die Ausbreitung 6kologi-
scher Kommunikation tiber das Erziehungssystem mit diversen Unwig-
barkeiten verbunden, die vor allem daher rithren, dass sich darin priméir
alles um die Notenleistung dreht, was die Auseinandersetzung mit Inhal-
ten negativ beeinflussen kann.

In sehr einleuchtender Art und Weise sind Wirkungen und Chancen
der Erziehung hinsichtlich 6kologischer Kommunikation von Henning
Tiedemann weitergedacht worden. Er sieht das Erziechungssystem in der
Rolle des Wegbereiters einer >Selbstverstandigung« der Gesellschaft an-
gesichts der 6kologischen Selbstgefihrdung,*® da es den sozialen Syste-

dies erhebliche Bedeutung [...] fiir 6kologische Fragen hat« (N. Luhmann:
Interventionen, S.41).

42 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.122f. (Hervorhebungen im
Original).

43 Vgl. dazu die entsprechenden Kapitel in: N. Luhmann: Okologische Kom-
munikation.

44  N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.200; vgl. auch ebd. zum
Erziehungssystem, S. 193-201.

45 Beide Zitate in: ebd., S.200 (Hervorhebung im Original).

46  Vgl. H. Tiedemann: Technik, S.223. Auch Eckhard Meinberg setzt grosse
Hoffnungen in die Bildung bei der Bewiltigung der Umweltkrise, wobei
er aber die strukturellen Besonderheiten der Bildung weniger stringent be-
dacht, als dies Tiedemann tut (vgl. Eckhard Meinberg: Homo Oecologi-
cus. Das neue Menschenbild im Zeichen der okologischen Krise, Darm-
stadt 1995, vor allem S. 176-180).

170

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OkoLOGISCHE KOMMUNIKATION

men zu giinstiger »personale[r] Umwelt«*’ verhelfen kann. Das ist einer-
seits deshalb besonders wichtig, weil soziale Systeme, »die auf
komplexere psychische Systeme zuriickgreifen konnen, [...] einen gerin-
geren Strukturbedarf«*® haben, damit flexibler sind und besser mit Zufil-
len und Instabilitdten umzugehen wissen. Andererseits regelt die Gesell-
schaft als autopoietisches System zwar selbst, »was flir sie Information
ist, kann aber auch durch Irritationen und Stérungen, insbesondere durch
Bewusstseinsprozesse von beteiligten Personen, in der Selektion und
Ordnung von Kommunikation beeinflusst werden«,* weshalb der perso-
nalen Umwelt besondere Bedeutung zukommt. Realisieren ldsst sich die-
se giinstige personale Umwelt nach Tiedemann am ehesten dadurch, dass
die Ausbildung auf drei grundlegende Sdulen gestiitzt wird: Erstens soll
ein Kontingenzbewusstsein geschaffen werden, denn dieses begiinstigt
nach Meinung des Autors »das kommunikative Zustandekommen sinn-
voller Problemlésungen in sozialen Systmen«.” Zweitens ist auf Kreati-
vitdt im Sinne von Offenheit fiir Vergleichsmoglichkeiten Wert zu legen,
die hinsichtlich bestehender Problemlosungen dquifunktional sind, die
betreffenden Probleme also ebenfalls erfolgreich bearbeiten koénnten,
ohne aber die gleichen Folgelasten fiir die Umwelt zu generieren. Drit-
tens wird ein kognitiver Erwartungsstil angestrebt. Dieser zeichnet sich
vor allem durch Lernbereitschaft aus: Man ist bereit, eigene Erwartungen
an die »Welt< oder eine bestimmte Situation bei neuer Faktenlage zu &n-
dern und hat sich nicht, wie im normativen Erwartungsstil, bereits im
vornherein festgelegt, so dass im Enttiduschungsfall trotzdem an der Er-
wartung, die intern als Norm errichtet ist, festgehalten wird.”

Auch wenn Tiedemann in seiner Untersuchung die grundlegende Er-
schwernis der 6kologischen Kommunikation in der Erziehung, die No-
tengebung also und die zunehmende Konzentration auf abrufbares Wis-
sen, nicht auflosen kann, ist sein Text meines Erachtens als gelungenes
Beispiel dafiir zu nehmen, wie die 6kologische Fragestellung in system-
theoretischer Argumentation auf Behandlungs- und Losungsmoglichkei-
ten hin weitergedacht werden konnte.”> Dessen ungeachtet ist Luhmann

47 Ebd., S.193.

48 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.294f.

49  N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.221.

50 Tiedmann 1997, S.201.

51 Vgl. dazu N. Luhmann: Soziale Systeme, S.436ff.

52  Ein weiterer, aber meines Erachtens eher missratener Versuch, Luhmanns
Schriften zur Okologie weiterzudenken, stammt von Andreas Metzner
(vgl. A.Metzner: Probleme). Metzner wirft Luhmann eine »entproblema-
tisierende« Sichtweise vor (S.202) und unterstellt ihm zudem, am Status

171

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

selbst reichlich skeptisch, was die Moglichkeiten der gesellschaftlichen
Funktionssysteme zur Verarbeitung und Verbreitung von 6kologischer
Kommunikation anbelangt — der einzigen Moglichkeit der Gesellschaft
notabene, auf 6kologische Probleme zu reagieren. Nach ihm zeigen diese
»okologischen Probleme [...] die Grenzen in der Reorganisations- und
Umbaufihigkeit von ausdifferenzierten Funktionssystemen auf.«*® Aller-
dings heisst das nicht, dass die zeitgendssische Gesellschaft als umwelt-
schiadigend rundweg abgelehnt werden konnte, wie dies die neuen Sozia-
len Bewegungen oder auch der Ecocriticism® mehrheitlich tun, ist doch
davon auszugehen »dass keine andere Gesellschaft mehr existiert, die un-
sere Gesellschaft daran hindern konnte, [...] in historisch einmaligem
Ausmass ihre Umwelt zu verindern.«” Damit wird auch das Wirkungs-
potential der neuen Sozialen Bewegungen, die sich in Differenz zur Ge-
sellschaft setzen, als gering eingeschitzt. Denn ihre Beobachtungen kon-
nen das, »wogegen sie protestier[en], nicht in das eigene Konzept
einbeziehen und rekonstruieren«.*® Die sozialen Bewegungen — und in ih-
rem Fahrwasser der Ecocriticism — kritisieren mit anderen Worten die
Gesellschaft, ohne geniigend zu beriicksichtigen, dass sie selbst unwei-
gerlich auch Teil dieser Gesellschaft sind. Oder sie argumentieren mit
Hilfe von Moral und Angst, die beide von ebenso beschrinkter Wirksam-

quo einer funktional differenzierten Gesellschaft festhalten zu wollen
(S.199). Davon kann allerdings keine Rede sein, spricht doch Luhmann
explizit von notwendiger Anderung der Gesellschaft (vgl. etwa N.Luh-
mann: Nichtwissen, S.160); nur sieht er die Moglichkeiten einer solchen
wohl weniger euphorisch, als es Metzner lieb ist. — Ahnliche Kritik wie
Metzner formulieren A.Koschorke: Grenzen, S.55 sowie Walter L. Biihl:
»Luhmanns Flucht in die Paradoxie«, in: Peter-Ulrich Merz-Benz/Gerhard
Wagner (Hg.), Die Logik der Systeme. Zur Kritik der systemtheoretischen
Soziologie Niklas Luhmanns, Konstanz 2000, S.225-256, hier S.248.

53 N.Luhmann: Theorie-Entscheidungsspiel, S. 36.

54 Vgl. dazu oben, Kap. 1, 3.1.4.

55 N.Luhmann: Folgeprobleme, S.126. (Hervorhebung im Original) — Vgl.
auch: »Fir funktionale Differenzierung gibt es [...] keine Alternative — es
sei denn, man wolle auf eine segmentire Differenzierung [...] oder auf
eine politblirokratische Hierarchisierung der Gesellschaft zuriick. Die Al-
ternativen sind also ohne Alternative« (Niklas Luhmann: »Alternative
ohne Alternativen — Die Paradoxie der »neuen sozialen Bewegungen«, in:
Ders., Short Cuts 1. Niklas Luhmann, hg. von Peter Gente, Heidi Paris
und Martin Weinmann, 4. Aufl. Frankfurt/M. 2002, S.75-80, hier S.77).

56 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.235, vgl. auch ebd.,
S.227-236.

172

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OkoLOGISCHE KOMMUNIKATION

keit sind.”” IThnen wird deshalb »kybernetische Beratung«*® nahegelegt —
und es ist dies ganz generell der Ratschlag, den Luhmann den Lesenden
gibt angesichts einer Situation, die nach den bisherigen Ausfithrungen
auf den folgenden relativ erniichternden Nenner zu bringen ist: »Alles
konnte anders sein — und fast nichts kann ich dndern.«”

Die Betonung liegt wohlgemerkt auf dem >fast<, und auch wenn Luh-
mann insgesamt mit seiner Analyse der 6kologischen Kommunikation
und der gesellschaftlichen Situation sicher keine einfache »Losung des
Problems« bieten kann oder simple »Rezepte fiir andere«” auszustellen
in der Lage ist, so sind ihr doch wesentliche Anregungen zu entnehmen.
Neben den erwdhnten Vorschldgen, die Tiedemann in Weiterfiihrung des
systemtheoretischen Ansatzes entwickelt, liberzeugt beispielsweise der
Hinweis von Luhmann, die Gesellschaft miisse nicht weniger, sondern
gerade mehr Handlungskompetenz gegeniiber der Umwelt entwickeln,
und zwar einerseits technischer Art,*" andererseits beziiglich kommunika-
tiver Kompetenz. Damit ist aber gerade nicht ein blindes Vertrauen in
den wissenschaftlich-technischen Fortschritt gemeint, wie es Umweltak-
tive oft bei »wirtschaftsfreundlichen Griinen« kritisch konstatieren. Wis-
senschaft und Wirtschaft sind ja nur zwei von vielen Funktionssystemen,
und die genannte Kompetenzerweiterung miisste gerade in all diesen an-
gestrebt werden. Und das immer auch im Hinblick auf Méglichkeiten der

57 Die Moral orientiert sich nach Luhmann — in Abgrenzung etwa zu Kant —
am Einzel-Menschen und bekommt damit die gesellschaftlichen Prozesse
nicht angemessen in den Blick. Zudem operiert sie mit Idealen, die an be-
stimmten Unterscheidungen ausgerichtet sind (gut/schlecht in Zurechnung
auf Handelnde), welche sie selbst nicht als kontingente Einheit beobach-
ten kann. Mit anderen Worten ist die moralische Kommunikation zu tiber-
zeugt von der eigenen Sichtweise, ohne deren grundsitzlich kontingenten
Status zu sehen. Die »Angstkommunikation« (ebd, S.240) dagegen ist
prinzipiell sehr wirkungsmaichtig, weil sie nicht rechtlich reguliert oder
wissenschaftlich widerlegt werden kann; allerdings trifft dies nicht auf die
gegebene Problemlage zu, blendet sie doch gesellschaftliche Interdepen-
denzen aus und verkiirzt die Ungewissheit der Sachlage in die Gewissheit
der Angst (vgl. dazu: ebd., S.237-248).

58  N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.32.

59  Luhmann zitiert nach Elena Esposito: »Kulturbezug und Problembezug«,
in: Giinter Burkart/Gunter Runkel (Hg.), Luhmann und die Kulturtheorie,
Frankfurt/M. 2004, S.91-101, hier S.97 (Hervorhebung bei Esposito).

60 Beide Zitate in N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S.25 bzw.S.9.

61 Technisierung« im sozialen Zusammenhang meint die Leistung, unter Be-
dingungen steigender kommunikativer Komplexitit operationsfihig zu
bleiben (vgl. dazu H. Tiedemann: Technik, S. 128).

173

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

sich daraus ergebenden Folgen fiir die Gesamtgesellschaft und die Inter-
relationen zwischen den Funktionssystemen. Mit anderen Worten muss
diese kommunikative Kompetenz — und hier kommt die Beobachtung
zweiter Ordnung zum Zug — unter Kriterien praktiziert werden, »die die
eigene Riickbetroffenheit einschliessen«.” Die Argumentation des »Bes-
serwissen[s]«,” die ebendiese Gesellschaft wie von aussen mit vor-
schnellen und in theoretischer Hinsicht nur unzureichend abgestiitzten
Verinderungsforderungen belegt und die, wie oben gesehen,* die Litera-
tur des Ecocriticism prigt, miisste also vermieden werden. Kommunikati-
ve Kompetenz — und nur um die geht es mir hier und im Folgenden —
kann dann aber nur im >Nicht-Wissen<* ihren Ausgangspunkt haben und
gleichsam therapeutisch erarbeitet werden.® Anzustreben ist zusammen-
fassend gesagt eine »Kultur der nichtiiberzeugten Verstindigung«,” die
nicht auf eine unverriickbare Weltsicht pocht, sich also auch tiberraschen
lasst und unterschiedliche Perspektiven im Sinne von funktionalen Aqui-
valenten austestet, und die das eigene Beobachten durch Selbstbeobach-

62 N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.39 (im Original kursiv ge-
setzt). — Vgl. ganz dhnlich auch: U. Beck: Gegengifte, S.274.

63  N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.60, hier im Hinblick auf ein
Beobachten des Beobachtens genannt, das »nicht zureichend durch Selbst-
beobachtung diszipliniert« ist.

64 Vgl. dazu oben das Kap. I, insbesondere das Unterkapitel 3.1.4.

65 Vgl dazu N. Luhmann: Nichtwissen; vgl. auch N. Luhmann: Folgeproble-
me, S.124.

66  Von einer Therapie, der die Gesellschaft bedarf, kann deshalb gesprochen
werden, weil im Hinblick auf die 6kologische Problematik und die
Zukunftsentwicklung ganz dhnlich wie etwa in der Familientherapie, in
der heute auch Termini wie >okologische Selbstverwirklichung« Verwen-
dung finden (vgl. hierzu etwa Jirg Willi: Die Kunst gemeinsamen Wach-
sens. Ko-Evolution in Partnerschaft, Familie und Kultur, Freiburg im
Breisgau 2007), von uniibersichtlich komplexen Ausgangssituationen mit
unabsehbaren Entwicklungsprognosen auszugehen ist. Man arbeitet thera-
peutisch deshalb mit Weisungen mit dem Doppelsinn, »einerseits die Si-
tuation zu dndern und andererseits zu beobachten, was geschieht, wenn
man sie dndert. Prognosen in diesem Sinne sind sehr hiufig, wenn nicht
fast immer falsch, aber sie haben den Vorteil, dass man spezifiziert, wes-
halb sie falsch sind, und dann eine Art von Beobachtungsinstrument hat,
das gleichsam in der Prognose oder Weisung historisch fixiert ist und von
dort aus revisionsbereit gehalten wird« (N.Luhmann: Interventionen,
S.44).

67 N.Luhmann: Nichtwissen, S.202.

174

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV OkoLOGISCHE KOMMUNIKATION

tung diszipliniert.”® Zu derart komplexer Kommunikations-Kompetenz
bietet Luhmanns Systemtheorie meines Erachtens die gegenwiértig iiber-
zeugendste »Schule des Beobachtens«.

In diesem Kapitel habe ich die systemischen Selbstblockaden der Ge-
sellschaft dargelegt, die ihr die priaventive Bewiltigung von 6kologischen
Gefahren erschweren. Dabei kamen besonders die Restriktionen hinsicht-
lich der Gestaltung und Ausbreitung okologischer Kommunikation zur
Sprache. Es wurde in dieser systemtheoretischen Fassung der gesell-
schaftlichen Okologieproblematik aufgezeigt, dass das Potential der Ge-
sellschaft, Anderungen in ihrem Umweltverhiltnis vorzunehmen, realisti-
scherweise als nicht gross eingeschitzt werden muss — und dass
pauschale Forderungen nach Verdnderung oder moralische Schuldzuwei-
sungen, die im Ecocriticism hdufig sind, an der Struktur des Problems
vorbeizielen und deren komplexe Verfassung verkennen. Als spezifische
Moglichkeiten konnten vor allem die Erhohung der kommunikativen
Kompetenz vor dem Hintergrund einer nichtiiberzeugten Verstindigung
sowie die Erreichung von Kontingenzbewusstsein, Kreativitit und kogni-
tivem Erwartungsstil in der personalen Umwelt der Gesellschaft genannt
werden. Damit ist nun der Weg geebnet, um im Rahmen der so konturier-
ten Gesellschaft mit ihren prézise erfassten okologischen Risiken auch
die Rolle der Kunst und Literatur als eigenstidndige Funktionsbereiche
der Gesellschaft bei der Bewiltigung der Umweltkrise genauer zu be-
trachten.

Uberraschenderweise erwihnt Luhmann das Kunstsystem in seinem
Okologie-Buch nicht. Dies erstaunt einerseits deshalb, weil darin alle an-
deren Funktionssysteme der Gesellschaft auf ihre Gestaltungs- und Ver-
breitungsmoglichkeiten von 6kologischer Kommunikation hin befragt
werden. Andererseits hat Luhmann selbst in dhnlichem Zusammenhang
darauf hingewiesen, dass gerade die Kunst der modernen Gesellschaft
wesentliche Impulse hinsichtlich der Kommunikation auf der Basis von
Nicht-Wissen verlichen hat, die ja im Hinblick auf 6kologische Kommu-
nikation genau anzustreben wire.” Es diirfte sich also lohnen, die Kunst,
und in einem zweiten Schritt, die Literatur, die hier besonders interes-
siert, auf die Chancen einer Bearbeitung und Diffusion von 6kologischer
Kommunikation hin zu befragen. Wie dabei zu zeigen sein wird, ist es
gerade der spezifische Code der Kunst sowie ihre Funktion — bei Luh-
mann beide etwas unterbelichtet —, die wesentlich zum Verstidndnis ihrer
okologischen Potentiale beitragen. Damit riickt nun also die spezifische
Okologie der Kunst und Literatur in den Fokus, wobei im ersten Teil des

68 Vgl. dazu N. Luhmann: Okologische Kommunikation, S. 60.
69 Vgl N. Luhmann: Nichtwissen, S. 189f., Anm. 47.

175

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

folgenden Kapitels Fragen nach den theoretischen Chancen und Moglich-
keiten von Kunst und Literatur im Hinblick auf die Gestaltung und Ver-
breitung von 6kologischer Kommunikation, nach der ganz eigenen Rolle
innerhalb des Gesellschaftssystems und nach der epistemologischen Ver-
fassung im Zentrum stehen. Es geht mit anderen Worten zuerst um die
durch die Kunst und Literatur produzierte Okologie. Der zweite Teil
widmet sich dann anhand einer konkreten Textlektiire den literarischen
Bildern 6kologischer Problematik, oder: der in der Literatur beobachte-
ten und gestalteten Okologie.

176

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

\'
Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Luhmann unterscheidet die Literatur nicht prinzipiell von anderen Kiins-
ten, da sie in ihren wesentlichen Ziigen, also hinsichtlich ihrer Kommuni-
kation und ihrer Art, zu beobachten, gleich funktionieren. Den alleinigen
Unterschied sieht er »darin, ob die Reihenfolge des stimulierten Erlebens
beliebig ist oder nicht«.' Ich werde im ersten Teil dieses Kapitels von den
Chancen der Kunst zur Verarbeitung und Verbreitung von Umweltthe-
matik sprechen, darin eingeschlossen aber — im Anschluss an Luhmann —
die Literatur, verstanden als eine spezifische Form von Kunst, immer
mitbehandeln. Erst im Unterkapitel V, 1.3. soll dann eigens auf Wesens-
ziige eingegangen werden, die Luhmann nicht herausarbeitet, die aber
meines Erachtens spezifisch fiir die Literatur gelten und die sie gerade fiir
die Gestaltung 6kologischer Thematik in besonderem Masse geeignet er-
scheinen ldsst.> Der zweite Teil des Kapitels wendet sich dann ganz ei-
nem literarischen Kunstwerk® zu, wenn mit Handkes Mein Jahr in der
Niemandsbucht ein konkreter literarischer Text auf sein >okologisches
Potential< hin beobachtet werden soll.

1 Niklas Luhmann: »Ist Kunst codierbar?«, in: Ders., Soziologische Aufkli-
rung, Bd. 3: Soziales System, Gesellschaft, Organisation, 3. Aufl. Opla-
den 1993, S.245-266, hier S.247. — Es muss hier eingewandt werden, dass
die Freiheit in der Abfolge zumindest bis zu einem gewissen Grad ebenso
fiir die Literatur gilt. Dies diirfte im Falle von Gedichten oder von Hyper-
fiction gut nachvollziehbar sein. Und auch der Roman hat diesbeziiglich
mit eigenen Gestaltungsmoglichkeiten experimentiert, wie anhand von Ju-
lio Cortazars Meisterwerk Rayuela erfahren werden kann (vgl. Julio Cor-
tazar: Rayuela, 17. Aufl. Madrid 1989).

2 Es ist anzumerken, dass Luhmanns Arbeiten zur Kunst trotz seiner de fac-
to Nicht-Differenzierung der einzelnen Kiinste in der Literaturwissen-
schaft auf viel stirkere Resonanz gestossen sind als in den Kunstwissen-
schaften, wo die Rezeption bisher nur marginal blieb (vgl. dazu Henk de
Berg: »Kunst kommt von Kunst — Die Luhmann-Rezeption in der Litera-
tur- und Kunstwissenschaft«, in: Ders./Johannes F. K. Schmidt [Hg.], Re-
zeption und Reflexion. Zur Resonanz der Systemtheorie Niklas Luhmanns
ausserhalb der Soziologie, Frankfurt/M. 2000, S 175-221, hier S. 175).

3 Mit Luhmann fasse auch ich literarische Texte als Kunstwerke (vgl.
N.Luhmann: Kunst, S. 128).

177

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

1
Das Funktionssystem Kunst

Kunst wird im Folgenden — in Fortfithrung der im dritten Kapitel dieser
Arbeit skizzierten Uberlegungen — als eigenstindiges Funktionssystem
der Gesellschaft aufgefasst. Dieses hat sich im Rahmen der funktionalen
Ausdifferenzierung der modernen Gesellschaft im Verlaufe des 18. Jahr-
hunderts herausgebildet. Die These eines autonomen Kunstsystems, das
sich nach ersten Autonomiebestrebungen in der griechischen Antike dann
vornehmlich in der Romantik konsolidiert, ist dabei nicht neu, wird etwa
von der Sozialgeschichte der Literatur schon linger diskutiert.' Neu in
der Behandlung des Kunstsystems durch Luhmanns Systemtheorie sind
folgende drei Aspekte: Erstens die bereits herausgearbeitete epistemolo-
gische Grundierung im Sinne eines Konstruktivismus, konkretisiert in
der grundlegenden Operation >Beobachtungs, die auch fiir die Kunst gilt
und in ihr in besonderer Weise zum tragen kommt;* zweitens die operati-
ve Schliessung des Kunstsystems auf der Basis von Kommunikation im
Zeichen ihrer Autopoiesis; sowie drittens die Einbettung der Kunst in ei-
nen »ganzheitlich-evolutioniren Zusammenhang«® im Rahmen der Sys-
tem/Umwelt-Leitunterscheidung. Damit verfiigt auch die Kunst iiber
zwei gesellschaftsexterne Umwelten, die Natur und die psychischen Sys-

4 Vgl. etwa Michael J. Béhler: Soziale Rolle und Asthetische Vermittlung.
Studien zur Literatursoziologie von A. G. Baumgarten bis F.Schiller,
Bern, Frankfurt/M. 1975. Nach Bohler, der sich unter anderem auf die
Systemtheorie von Talcott Parsons stiitzt, setzt der Beginn der Ausdiffe-
renzierung des »Autonomen Kunstbereichs« schon mit der Renaissance
ein (S. 107ff.), wobei er, im Anschluss an Alfred Bdumler, einschrankend
festhilt: »[I]n der Renaissance fehlt noch immer eine explizite Reflexion
iiber das Verhiltnis Kunst-Kiinstler, resp. Literatur-Schriftsteller und Ge-
sellschaft. Die Renaissance erlebt zwar die Individualitit, aber die Reflexi-
on auf sich fehlt noch, auf die Zeit der genialen Individualitit in der Re-
naissance folgt erst im 18. Jahrhundert die Zeit der Erkenntnis der
Individualitit.« (S.112; Hervorhebungen im Original). — Vgl. auch
S.J. Schmidt: Sozialsystem.

5 Vgl dazu oben, Kap. III, 1.1.1. — Vgl. weiter folgende rhetorische Frage
von Luhmann: »Wagte man dagegen den Ubergang von einer phiinomen-
bezogenen Wahrnehmungslehre zu einer operativen, von einer repriasenta-
tionalen zu einer konstruktivistischen Erkenntnistheorie — und das Wis-
senschaftssystem scheint uns dazu zu zwingen —: miisste dann nicht die
Theorie der Kunst diesem Paradigmawechsel folgen und auf radikal ande-
re Grundlagen gestellt werden?« (N. Luhmann: Kunst, S.16).

6  Ch.Reinfandt: Systemtheorie, S.621.

178

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

teme, sowie eine gesellschaftsinterne Umwelt: all die von den weiteren
Funktionssystemen produzierte Kommunikation. Diese Umwelt in unter-
schiedlicher Gestalt, also die Fremdreferenz der Kunst, fiihrt sie in ihren
sinnhaften Beobachtungen stindig mit, jedoch lediglich als im System
generierte oder >zugeschnittene« Umwelt. Denn Umwelt gelangt immer
nur vermittelt tiber die >Regie« des kunstspezifischen Codes’ ins Kunst-
system. Dieser entscheidet dariiber, ob eine Unterscheidung ins System
hineinpasst oder nicht, was darauf durch die unterschiedlichen Program-
me (Stile, Gattungen, etc.) noch spezifiziert wird. Die System/Umwelt-
Differenz wird also auch in der Kunstkommunikation mittels eines re-
entry wieder in das System hineinkopiert und so beobachtungsleitend
nutzbar, womit dann vom Kunstsystem aus auch die Umwelt, also die
yMenscheng, die »Natur< oder die Kommunikationen anderer Funktions-
systeme, beobachtet werden konnen. Die Kunst operiert auf diese Weise
in ihrem Beobachten nicht anders als prinzipiell jedes Sinnsystem — mit
all den oben herausgearbeiteten Besonderheiten wie etwa »Umweltkon-
takt nur durch Selbstkontakt«. Dies alles macht es moglich, die Autono-
mie der Kunst — ihre Selbstreferenz — mit ihrer gesellschaftlichen-natiirli-
chen Verfasstheit — der Fremdreferenz — in {iiberzeugender Weise
zusammenzudenken. Damit tritt die Systemtheorie gleichsam das Erbe
der Sozialgeschichte an.® Und sie empfiehlt sich erneut als Theoriekandi-
datin, die einer 6kologisch orientierten Literaturwissenschaft das Fun-
dament liefern kann, auf welchem sich Eigenstiandigkeit und Eingebun-
denheit gleichzeitig beobachten ldsst. Derart ist sie in der Lage, das im
zweiten Kapitel dieser Arbeit benannte Desiderat eines gesellschaftstheo-
retischen Rahmens, der die Fragestellungen des Ecocriticism einzubetten
vermag und das Denken der Differenz und des Zusammenhangs ermog-
licht, einzulGsen.

In vorliegendem Zusammenhang einer Reflexion auf die Okologie
der Literatur soll im Folgenden vor allem interessieren, was ihre Funkti-
on im Rahmen der Gesamtgesellschaft ist und weiter, welche Leistungen
sie der Gesamtgesellschaft und den anderen Funktionssystemen gegen-
iiber erbringt. Die Frage wird sein, ob Funktion und Leistungen priziser
gefasst werden konnen, als dies bisher im Ecocriticism erreicht wurde,
und ob diese Chancen erkennen lassen, die Umweltkrise zu behandeln
und dkologisches Bewusstsein zu verbreiten. Dazu wird es in einem ers-

7 Also der Leitdifferenz der Kunst. Ich komme darauf unten, im Kap. V,
1.5., ausfiihrlich zuriick.

8  Darin konkurrenziert sich die Systemtheorie mit der Diskursanalyse und
dem New Historicism. Vgl. hierzu auch H.de Berg: Luhmann-Rezeption,
S.178f.

179

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

ten Schritt erforderlich sein, das Tun des Funktionssystems Kunst, also
seine ganz spezifische Art der Kommunikation und Beobachtung und da-
rin dann vor allem seinen partikularen Wahrnehmungsgebrauch, genau
zu beleuchten.” Weiter werde ich der Frage nachgehen, ob die Spezifik
der kiinstlerischen Kommunikation, die wesentlich tiber ihre Codierung
gegeben ist, Moglichkeiten bietet, 6kologische Kommunikation, also
Kommunikation, die die System-Umwelt-Verhéltnisse der Gesellschaft
thematisiert und auf eine Verdnderung des Kommunikationssystems Ge-
sellschaft abzielt,' zu gestalten und in der Gesellschaft zu verbreiten. Es
geht mit anderen Worten um nichts Geringeres als den Beitrag der Kunst
und Literatur zur Bewiltigung der hier postulierten Umweltkrise und da-
mit zum Fortbestehen der Gesellschaft. Dabei stehen vorerst die besonde-
re Art von Kommunikation, welche die Kunst leistet — denn sie tut ja per
definitionem als soziales System nichts anderes als kommunizieren, und
ist damit als »Vollzug von Gesellschaft«'' zu verstehen — und ihre Ab-
grenzung gegeniiber der Kommunikation via miindlicher und schriftli-
cher Sprache, also ihre Autonomie, im Zentrum der Ausfithrungen. Bei-
des ist zentral, um darauf schrittweise Funktion, Codierung und Leistung
der Kunst und damit die durch die Literatur und Kunst produzierte Oko-
logie herausarbeiten zu kénnen.

1.1
Die Kommunikation der Kunst

Bei der Kommunikation der Kunst handelt es sich nicht um Kommunika-
tion ziber die Kunst, wie in der Forschung filschlicherweise immer wie-
der vertreten wird, sondern um Kommunikation durch die Kunst. Denn
es geht um die kommunikativen Elemente der Kunst selbst, nicht um die
Kunst als Thema der Kommunikation irgendwelcher anderer Sozialsyste-
me."? Luhmann hat zu einer diesbeziiglichen Verwirrung allerdings selbst

9  Damit riickt die historische Perspektive in dieser Arbeit in den Hinter-
grund und wird zu Gunsten einer Betrachtung des bereits ausdifferenzier-
ten Kunstsystems der Gegenwart zuriickgestellt.

10 Vgl. dazu das Kap. IV dieser Arbeit.

11 Niklas Luhmann: »Das Kunstwerk und die Selbstreproduktion der
Kunst«, in: Hans Ulrich Gumbrecht/K. Ludwig Pfeiffer (Hg.), Stil. Ge-
schichten und Funktionen eines kulturwissenschaftlichen Diskursele-
ments, Frankfurt/M. 1986, S.620-672, hier S.623 (Hervorhebung im
Original).

12 Dies wird etwa von folgenden Autorlnnen nicht gesehen: O.Jahraus:

180

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

wesentlich beigetragen, indem er in seinem >Stil<-Aufsatz von 1986 das
Kunstwerk als »Kompaktkommunikation oder auch als Programm fiir
zahlreiche Kommunikationen iiber das Kunstwerk«'? bezeichnete. In sei-
nem Buch Die Kunst der Gesellschaft knapp zehn Jahre spiter prazisiert
er dann aber seine Auffassung von Kunst-Kommunikation:

»Offensichtlich ist nicht gemeint, dass iiber Kunstwerke geredet und geschrie-
ben, gedruckt und gefunkt werden kann. Diese sekundire Kommunikation auf
der Ebene der Kunstkritik und der Kunstkommentierung, des Bekanntmachens,
Empfehlens oder Ablehnens von Kunstwerken hat ihren eigenen Sinn, beson-
ders in einer Zeit, in der Kunstwerke kommentarbediirftig geworden sind [...].
Das ist hier jedoch nicht gemeint.«**

Gemeint ist mit der Kunst-Kommunikation vielmehr die Kommunikation
der Kunstwerke selbst. Selbstverstandlich ist damit nicht ausgeschlossen,
dass in ganz unterschiedlicher Weise auch iiber Kunst gesprochen wer-
den kann. Dabei wird es sich aber um Kommunikation handeln, die nicht
das Kunstsystem konstituiert, sondern im Bereich anderer Funktionssys-
teme, wie etwa dem Erziehungssystem, angesiedelt ist. Zudem ist auch
im Auge zu behalten, dass mit der Kunstkommunikation nicht sprachli-
che Kommunkation gemeint ist, denn Kunst steht, wie gleich deutlich
werden wird, gerade in einem konkurrenzierenden Verhdltnis zur Spra-
che — was angesichts von »sprachlichen Kunstwerken, also Literatur, er-
staunen mag. Wie in der oben umrissenen >Normalkommunikation('®
sind auch an der Kommunikation der Kunst psychische Systeme betei-
ligt. Kunst als Kommunikation und somit als soziales System verstanden
impliziert, dass von mindestens zwei psychischen Systemen Beteiligung
vorausgesetzt werden muss,'® damit sich Kommunikation als emergentes

Theorieschleife, S.157; Ingrid Berger: Musil mit Luhmann. Kontingenz —
Roman — System, Miinchen 2004, hier S.63; Georg Stanitzek: »Was ist
Kommunikation?«, in: Jiirgen Fohrmann/Harro Miiller (Hg.), Systemtheo-
rie der Literatur, Miinchen 1996, S.21-55, hier S. 26.

13 N.Luhmann: Kunstwerk, S.627.

14 N.Luhmann: Kunst, S.40. Vgl. auch die Fussnote 40 ebd., sowie die
S. 88ff.

15 Ich meine damit die Kommunikation im Luhmann’schen Sinne (vgl. oben,
Kap. 111, 1.1.3) ohne die spezifischen Besonderheiten der Kunstkommuni-
kation, die es noch herauszuarbeiten gilt.

16  Oder auch von nur einem psychischen System, das sich aber zeitversetzt
beteiligt. Ich denke da beispielsweise an den Produzenten, der sein eige-
nes Werk nach der Fertigstellung rezipiert, etwa im Sinne von Georg
Christoph Lichtenberg: »Wenn ich zuweilen in einem meiner alten Ge-

181

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Phianomen realisieren kann. Es besteht dabei eine Beziehung der Interpe-
netration zwischen den psychischen Systemen und dem Sozialsystem
Kunst. Diese leistet das Kunstwerk, und nicht die Sprache, wie in der
Normalkommunikation iiblich. Die Wichtigkeit der Sprache und Schrift
fiir die Kommunikation soll hier kurz nachgezeichnet werden, um darauf
diese spezifische Kommunikationsleistung der Kunst erfassen zu kénnen.

Sprache ist in ihrer miindlichen Form zunéchst als »Prozessieren von
Sinn im Medium der Lautlichkeit«'” zu verstehen. Sie generiert als kiinst-
lich hergestellt erkennbare Worte, in welchen die Unterscheidung von
Mitteilung und Information immer schon angelegt ist — denn wenn je-
mand auf Sprache eingeht, so immer unter der Annahme, es werde etwas
mitgeteilt, was Informationscharakter hat —, und die darum weitere Wort-
bildung gleichsam erzwingt und auf diese Weise fiir die Fortsetzung der
Kommunikation sorgt. Den beteiligten psychischen Systemen weist Spra-
che ausserdem {iber den unmittelbaren Kontext hinaus, womit die (vor-
sprachliche) »Gleichzeitigkeit des Wahrnehmens und des Wahrgenom-
menen« gebrochen wird, was neue Raum-Zeit-Konstellationen ermo-
glicht. Dies gelingt jedoch nur dadurch, dass ganz spezifische Anforde-
rungen von der Wahrnehmung erfiillt werden: Diese muss durchschauen
konnen, »dass die Worte nicht die Gegenstidnde der Sachwelt sind, son-
dern sie nur bezeichnen«."® Indem von Sprache derart ein eigener Pha-
nomenbereich, jener der semiotischen Realitit, geschaffen wird, sind da-
mit auch die Voraussetzungen dafiir gegeben, im Gegenzug erstmals

dankenbiicher einen guten Gedanken lese, so wundere ich mich, wie er
mir [...] so fremd hat werden kénnen, und ich freue mich nun so dariiber,
wie tiber einen Gedanken eines meiner Vorfahren« (zitiert nach Georg
Stanitzek: »Systemtheorie? Anwenden?«, in: Jorn Stiickrath/Helmut
Brackert [Hg.], Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs, Reinbek bei Ham-
burg 1992, S.650-663, hier S. 660; Hervorhebung im Original).

17 N.Luhmann: Gesellschaft, S.213. Vgl. dazu auch den ganzen Abschnitt
ebd., S.205-230. — Zur Erinnerung: Ein Medium wird als loser Zusam-
menhang oder zeitbestidndiger, unverbrauchbarer Vorrat von bestimmten
Elementen angesehen. In diesen kann sich die Form quasi »einschreibenx.
Die Form ist dabei immer zeitlich instabil im Gegensatz zum Medium.
Einleuchtend erscheint mir hier die von Luhmann zitierte Wachs-Meta-
pher von Platon (vgl. N. Luhmann: Bewusstsein, S.902).

18 Beide Zitate in N. Luhmann: Gesellschaft, S.214 bzw. S.218 (Hervorhe-
bungen im Original). — Luhmann spricht in diesem Zusammenhang vom
»beobachtenden Aspekt« der Kommunikation im Gegensatz zum »opera-
tiven Aspekt« (ebd., S.266). Denn auch wenn Sprache tiber den unmittel-
baren Kontext hinausweist: Die Kommunikation vollzieht sich zeitge-
bunden.

182

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

tiberhaupt von >realer Realitit< zu sprechen. Denn ohne eine »solche Dif-
ferenzmarkierungen wire die Welt einfach das, was sie ist, und so, wie
sie ist.«'’ Die Sprache ist damit das Kommunikationsmedium schlecht-
hin, und erst dank ihr wird es moglich, die weiterhin wichtige nicht-
sprachliche Interaktion gewissermassen retrospektiv nun auch kommuni-
kativ auszugestalten.® Und Sprache setzt vor allem auch den Zweifel in
die Welt, denn sie fordert auf, sich zu einer bestimmten Situation mittels
Annahme oder Ablehnung zu verhalten,” wobei hier nun auch die wahre
Absicht verborgen und die Gegenposition eingenommen werden kann.
Die semiotische Realitdt ist in der schriftlichen Variante von Sprache
anschaulich ausgearbeitet.”> Auch Schrift koppelt eine besondere Art von
Wahrnehmung mit einem Kommunikationsereignis. Statt des Mediums
Lautlichkeit bedient sie sich des Wahrnehmungsmediums Optik, um
Kommunikation zu prozessieren, was tiefgreifende Konsequenzen hat:
So ist unmittelbare Beteiligung der psychischen Systeme an der Kommu-
nikation dank des Verbreitungsmediums Schrift nicht mehr nétig. Auf
diese Weise lassen sich grundsétzlich viel mehr Personen kommunikativ
erreichen, was sich mit der Herausbildung der weiteren Verbreitungs-
medien — Buchdruck und elektronische Medien — noch potenziert. Dies
ist aber nur ein Aspekt. Wichtiger ist, dass Schrift, die sich wohl zu dem
Zeitpunkt herausbildet, als das Gedéchtnis als Speichermedium nicht
mehr ausreicht, nun ein eigenes, »soziales< Gedichtnis ausbildet, das den

19 N.Luhmann: Kunst, S.229.

20  Nonverbales Verhalten mit Mitteilungscharakter gab es sicher schon vor
der Herausbildung von Sprache, aber erst Sprache macht auch ein nonver-
bales Verhalten mit Verstehenscharakter moglich; das heisst, dass verstan-
den wird, dass auch anders hitte mitgeteilt werden konnen. Erst tiber
Sprache ist also das Einziehen einer Unterscheidung in das Verhalten, das
man sieht, und damit Kommunikation moglich (vgl. zu letzterem Punkt
auch Alexander Kluge: »Vorsicht vor zu raschem Verstehen. Niklas Luh-
mann im Fernsehgespriach mit Alexander Kluge«, in: Wolfgang Hagen
[Hg.], Warum haben Sie keinen Fernseher, Herr Luhmann? Letzte Ge-
sprache mit Niklas Luhmann [Dirk Baecker, Norbert Bolz, Wolfgang
Hagen, Alexander Kluge], Berlin 2004, S.49-77, hier S.75).

21 Luhmann zitiert in diesem Zusammenhange gerne Goethes Ottilie aus den
Wahlverwandtschaften: »Jedes ausgesprochene Wort erregt den Gegen-
sinn«« und erginzt: »und zwar einen Gegensinn, den es ohne das ausge-
sprochene Wort gar nicht geben konnte« (N. Luhmann: Soziale Systeme,
S.204).

22 Vgl. zu diesem Abschnitt N. Luhmann: Gesellschaft, S.249-290. Zum Un-
terschied zwischen miindlicher und schriftlicher Sprache siehe auch:
W.J.Ong: Orality, S.31ff.

183

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Bezug der Gesellschaft zur Zeit nachhaltig verdandert und der Vergangen-
heit mehr Bedeutung einrdumt, da diese jetzt unabhingig vom menschli-
chen Gedichtnis aktuell gehalten werden kann. Weiter sind Sofortreak-
tionen nun nicht mehr erfoderlich, auf Schrift kann jederzeit zuriickge-
kommen werden. Und dies auch in gleichsam einsamer und interaktions-
freier Manier, die iiber Lesen und Schreiben trotzdem ein gesellschaftli-
ches Verhalten moglich macht.

Mit der Ablosung von der unmittelbaren Beteiligung psychischer
Systeme wird zwar der Spielraum der Kommunikation insgesamt enorm
vergrossert, die Kommunikation handelt sich aber auch grosse Risiken
ein. Denn wihrend bei miindlicher Kommunikation die Prasenz des Ge-
geniibers und damit Anschlusskommunikation vorausgesetzt werden
kann, ist nun die »Einheit der kommunikativen Operation«,” also die
Einheit der Differenz von Information, Mitteilung und Verstehen, nicht
mehr garantiert. Schrift »ent-ereignet«** die Kommunikation, was Kom-
pensationen unabdingbar macht. Die Kommunikation in schriftlicher
Form muss nun aus sich heraus verstdndlich sein, es geht um die »Selbst-
autorisation des Geschriebenen in Vertretung eines abwesenden Ur-
sprungs«.” Die Schrift stellt damit ungleich héhere Anforderungen an
kommunikative Verstindlichkeit, denn schriftliche Texte dramatisieren
die eigene Kontingenz. Dies fiihrt auf der Seite der Rezeption zu einem
erhohten Bediirfnis nach Deutung, weil Unsicherheiten iiber den gemein-
ten Sinn nie ganz ausgerdumt werden koénnen, und befordert die Heraus-
bildung von Beobachtungsweisen hoherer Ordnung. Weil zudem in
schriftlicher Kommunikation Metakommunikation optional wird, muss
»die Unterstellung aufgegeben [werden], dass der eigentliche Sinn der
Kommunikation in der Metakommunikation, ndmlich in der Beteiligung
an der Kommunikation liege«.® Vielmehr wird jetzt Information erwar-
tet, und Kommunikationsangebote, welche nicht gentigend Information
bieten, haben nun nur noch wenig Chancen auf Anschluss. Damit ge-
winnt die Sachdimension der Kommunikation an Bedeutung.”’

All dies macht es aber schwierig, schriftliche Kommunikation tiber-
haupt noch als Kommunikation zu begreifen. Denn man kann mit Hilfe
von Schrift »eine Kommunikation anfangen — und ihre Vollendung im

23 N.Luhmann: Gesellschaft, S.258 (Hervorhebung im Original).

24 N.Luhmann: Kunstwerk, S.631.

25 N.Luhmann: Gesellschaft, S.258.

26 Ebd., S.257.

27  Zur Erinnerung: Luhmann differenziert Sinn nach »>Sozialdimension< (Zu-
rechnung auf Personen), »>Zeitdimension< (Einordnung in Prozess) und
»Sachdimension« (Themenwahl).

184

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

Verstehen aufschieben«,”® womit man sich — weil Kommunikation nach
Luhmann klar mit Ereignischarakter behaftet ist und somit eine gewisse
Zeitspanne zu ihrer Realisierung benétigt” — das Paradox eines >unter-
brochenen Ereignisses< einhandelt. Darauf hat Georg Stanitzek in seinem
lesenswerten Aufsatz Was ist Kommunikation? aufmerksam gemacht und
auch gleich einen Ausweg aus dem Dilemma skizziert. Er weist darauf
hin, dass sich in der schriftlichen Kommunikation »die Sequenz der an-
einander ankniipfenden kommunikativen Ereignisse« besonders prignant
realisieren und dass ein »sich auf diese Weise gleichsam selbst kondi-
tionierender Kommunikationsprozess [...] Unabhingigkeit von der
Miindlichkeit launischer Anwesender«* gewinnt. Schrift schliesst gleich-
sam selbststindig an Schrift an, die beteiligten psychischen Systeme —
die beispielsweise schon tot sein konnen — treten stérker als in der miind-
lichen Kommunikation in den Hintergrund.”’ Damit wird schriftliche
Kommunikation »gewissermassen [zum] ideale[n] Normalfall«,* der die
»Dreifaltigkeit« der Kommunikation, die Einheit der Differenz von Infor-
mation, Mitteilung und Verstehen, deutlicher hervortreten lasst. Aller-
dings erkauft sich die Kommunikation die »Entzerrung«” ihrer drei
Momente in der Schrift durch ein Abstiitzen auf die materiale Kompo-
nente Schrift.** Da es in schriftlicher Kommunikation aber in den meisten
Fdllen um die vermittelte Information und nicht um den Text in seiner
sprachlichen Ausgestaltung selber geht, kann die Schrift meist genau so
ephemer behandelt werden wie das gesprochene Wort.

Anders verhdlt es sich mit der Kunst, die sich in ungemein stirkerem
Mass auf ihre materiale Basis abstiitzt. Das Kunstwerk fasziniert — wie
die Sprache auch — die Wahrnehmung: Es gibt sich als kiinstlich herge-

28 Luhmann/Fuchs: Reden, S.15.

29 Luhmann spricht diesbeziiglich von einem »fiir ihr Erscheinen nétigen
Kleinstzeitraum« aller Ereignisse (N. Luhmann: Soziale Systeme, S.102).

30 Beide Zitate in G. Stanitzek: Kommunikation, S.36. — Es ist hier nicht von
einzelnen Sétzen in einem schriftlichen Text und ihrer textlinguistischen
Verkniipfung die Rede, sondern von ganzen Texten.

31 Dies wird beispielsweise dann schon ersichtlich, wenn man sich mit For-
schungsdebatten auseinandersetzt, in denen Publikationen auf Publikatio-
nen reagieren und weitere Publikationen auslosen.

32  G.Stanitzek: Kommunikation, S.36.

33 Peter Fuchs zitiert in O. Jahraus: Theorieschleife, S.161.

34  Sie ist also eben gerade nicht weniger material verfasst, wie dies die Dar-
stellung von Georg Stanitzek glauben machen will, wenn er in Bezug auf
Schrift schreibt: »Der am Falle der Artikulation von Lautmaterial gewon-
nene Ereignisbegriff streift nun selbst diesen materialen Bezug ab
(G. Stanitzek: Kommunikation, S.36).

185

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

stellt zu erkennen, worin der Mitteilungsaspekt der Kommunikation zu
sehen ist,” und ist auffallend sowie iiberraschend, ist also mit anderen
Worten informativ. Auf diese Weise erzwingt das Kunstwerk Kommuni-
kation, denn diese realisiert sich immer dann, wenn sich mit der Diffe-
renz von Mitteilung und Information beobachten ldsst. Die Wahrneh-
mung bleibt jedoch im Falle der Kunst am Objekt Kunstwerk >klebenc
und wird auf dieses zuriickverwiesen. Die Kunst gibt sich derart gewis-
sermassen als Normalkommunikation aus, fasziniert aber Wahrnehmung
in ganz anderer Art und Weise. Im Folgenden soll genauer beleuchtet
werden, wie sich die Kunst {iber ihre spezifische »Dinglichkeit< an Wahr-
nehmung adressiert und auf diesem Weg die »Verlagerung von Kommu-
nikation in die Wahrnehmungsebene«’® leisten und damit eine 6kologi-
sche, uniiberbriickbare Differenz behandeln kann, was in Bezug auf ihre
Funktion wichtig sein wird.

1. 2
Der Wahrnehmungsgebrauch der Kunst

Die Kunstkommunikation verldsst sich nicht allein auf die riskante Form
der Normalkommunikation, die binér codiert ist und — etwa im miindli-
chen Gesprach — auf eine schnelle Entscheidung im Hinblick auf eine
Annahme oder Ablehnung des Kommunikationsangebotes abzielt.”’
Kunstkommunikation ist wie jede Kommunikation selbst zwar auch binir
codiert, setzt zudem aber verstirkt auf den Wahrnehmungsbereich, in
dem gesichert ist, dass alle dasselbe sehen:

»Das Kunstwerk selbst engagiert die Beobachter mit Wahrnehmungsleistungen,
und diese sind diffus genug, um die Bifurkation des >ja oder nein< zu vermei-

35 Dieser kann im Extremfall auch nur durch das Zusammenspiel von Kunst-
werk und Kontext garantiert sein, wie etwa bei Marchel Duchamps Uri-
nal, das nur durch den Kontext »Museum« bzw. »Ausstellung< als Kunst-
gegenstand erkennbar wird. — Es wird hier auch deutlich, warum die Rede
vom >»Kunstwerk« sinnvoll ist, denn das Hergestelltsein ist von zentraler
Wichtigkeit.

36 Niklas Luhmann: »Die Autonomie der Kunst«, in: Institut fiir soziale Ge-
genwartsfragen, Freiburg im Breisgau/Kunstraum Wien (Hg.), Art & Lan-
guage & Luhmann, Wien 1997, S.177-190, hier S. 186.

37 Fiir Luhmann ist die Kommunikation, die sich der mit einer Ja/Nein-Dif-
ferenz >belasteten< Sprache bedient, »ein Bereich sozial geschaffener in-
nerer Unsicherheit« (N.Luhmann: Autonomie, S.184), weil man nie
weiss, ob es so weitergeht, wie man will.

186

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

den. Man sieht, was man sieht, h6rt, was man hort, und wenn andere einen als
wahrnehmend beobachten, kann man das Wahrnehmen selbst nicht gut bestrei-
ten. Auf diese Weise wird eine unnegierbare Sozialitit erreicht.«*®

Dabei wirkt die Wahrnehmung im Gegensatz zur Sprache nicht ein-
schriankend, da sie nicht auf Annahme oder Ablehnung abzielt, sondern
Welt grundsitzlich erst erschafft.”” Die Wahrnehmung dient der Kunst-
kommunikation gewissermassen als »Sicherheitsspende«*’ zur eigenen
Realisierung, da sie — im Gegensatz zum Denken — auf wenig intersub-
jektive Ubereinstimmung angewiesen ist.*’ Denn sie zeichnet sich da-
durch aus, dass sie »eine gleichzeitige Prisenz von Uberraschung und
Wiedererkennen«* ermoglicht: Ein Beobachter kann ein Kunstwerk als
solches erkennen, obwohl es sich dabei um eine kontingente, neue For-
mung eines Mediums handelt. Dies macht sich die Kunst insofern zu-
nutze, als sie selbst »die Einheit dieser Unterscheidung«® prisentieren
kann. Sie kombiniert also jeweils Neues (wegen der Auffilligkeit) mit
Bekanntem (wegen der Anschliessbarkeit)* — und baut damit beim Pro-
zessieren ihrer Kommunikation ganz auf die Wahrnehmung.

Wihrend sich die Normalkommunikation der Wahrnehmung auf der
Beobachtungsebene erster Ordnung im Sinne eines »Sprungbretts fiir In-
formationsvermittlung« bedient, wird die Wahrnehmung in der Kunst-
kommunikation auf sich selber zuriickgeworfen und auf der Beob-
achtungsebene zweiter Ordnung engagiert. Denn Kunst setzt auf An-

38 N.Luhmann: Kunst, S.36; vgl. dazu auch E. Esposito: Code, S.70.

39  Wahrnehmung ist durch ihre besondere Fahigkeit gekennzeichnet, die In-
formation iiber ihren eigentlichen Produktionsstandort Gehirn zu unter-
driicken und damit Welt moglich zu machen, indem sie dieselbe quasi
rexternalisiert«.

40 N.Luhmann: Autonomie, S. 185.

41 Vgl. dazu N. Luhmann: Kunst, S. 69. — Wahrnehmen ist als Beobachtungs-
form erster Ordnung nicht reflexiv, wie es die Gedanken als Beobach-
tungsform zweiter Ordnung sind (vgl. dazu auch Kap. III, 1.1.2.). Letztere
miissen sich auch gegen vergleichende Beobachtung bewdhren konnen.

42 N.Luhmann: Kunst, S.228 (Hervorhebungen im Original).

43 N.Luhmann: Kunst, S.228 (Hervorhebung im Original). Demgegentiiber
sind das Denken oder die Kommunikation in einem gewissen Sinne jre-
trospektiv¢< konstituiert, nehmen also die Zeit stirker in Anspruch als die
Wahrnehmung. Vgl. dazu oben, Kap. III, 1.1.3.

44  Dies etwa im Gegensatz zur Sprache, die fiir die Zwecke der Normalkom-
munikation alt zu sein hat, um Kommunikation ungehindert fliessen zu
lassen.

187

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

schauung, verstanden als »selbstveranlasste Wahrnehmungssimulation«*’
oder Imagination. Anschauung unterscheidet sich von normaler Wahr-
nehmung durch den unterschiedlichen Gebrauch der Medien Raum und
Zeit: Sie geht »iiber das in der Wahrnehmung unmittelbar Gegebene«*®
hinaus. Auf diese Weise beschiftigt die Kunst die Wahrnehmung {iber
langere Zeit hinweg, indem sie die eigenen Formen zur Bildung der fik-
tionalen Welt in der Welt ausbreitet und »das Beobachten [dieser For-
men] zwischen Uberraschung und Wiedererkennen oszillieren«’ lésst.
Das Kunstsystem macht damit einen »zweckentfremdeten Gebrauch von
Wahrnehmung«.® Im Gegensatz zum »yabweichenden< Gebrauch der
Wahrnehmung«® durch Sprache, die auf Referentialitiit abzielt und iiber
den unmittelbaren Kontext hinausgeht, liegt hier also — was bisher nicht
gesehen wurde™ — gewissermassen ein >doppelt abweichender Gebrauch«
vor, der den Kontext gleichsam »auszuschalten< sucht, da nun nicht mehr
nur auf Referenz, sondern allein auf Referenz auf sich selber, auf Selbst-
referenz also gesetzt wird. Denn das Kunstwerk hat, im Unterschied zur
Normalkommunikation, »keinen externen Nutzen«.’' Es existiert als
»doppeltes Objekt” oder auch »Quasi-Objekt«:> Einerseits hat es auf der
Beobachtungsebene erster Ordnung an der realen Welt teil (allerdings

45 N.Luhmann: Kunst, S.16. — Diese ist aber gleich >real«, wie die tibrige
Wahrnehmung auch, und aktiviert in genau gleich starkem wenn nicht so-
gar noch starkerem Masse die betreffenden Hirnareale (vgl. dazu W. Sin-
ger: Diskurs, S. 111).

46 N.Luhmann: Kunst, S.17.

47 Ebd., S.228.

48 Ebd., S.41 (Hervorhebung im Original).

49  E.Esposito: Code, S. 68.

50 Weder Luhmann noch die Forschung spezifizieren in der Weise, wie ich
es im Folgenden tue. — Esposito setzt beispielsweise sowohl fiir Sprache
wie fir Kunstwerke lediglich einen abweichenden Gebrauch der Wahr-
nehmung an (vgl. E. Esposito: Code, S. 64).

51  N.Luhmann: Kunst, S.77 (Hervorhebung im Original).

52 Elena Esposito spricht von »doppelte[r] Existenz« der Kunst (E. Esposito:
Code, S.66). Georg Stanitzek sieht das Kunstwerk als einen Zwitter von
»Ding und Kommunikation« (G. Stanitzek: Kommunikation, S.40; Her-
vorhebung im Original). Karl Eibl schliesslicht macht in Bezug auf die
»Doppelnatur der poetischen Gebilde« auf die »materielle Stabilitdt der
Triagersubstanz bei gleichzeitiger referentieller Instabilitét« aufmerksam
(K. Eibl: Poesie, S.205).

53 Ein Begriff von Michel Serres (zitiert nach N. Luhmann: Kunst, S.81), der
ein Objekt, welches keinen herkémmlichen Gebrauchswert aufweist,
bezeichnet.

188

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

wohlgemerkt nicht als Kunst, sondern als Ol auf Leinwand oder als
Druckerschwiirze auf Papier),”* gleichzeitig bildet es aber andererseits als
Beobachtung zweiter Ordnung auch eine imagindre Welt, die allein auf
eigenem Unterscheiden griindet und die auf der Innenseite der Form des
Kunstwerks inszeniert wird.” Um dies zu erkennen, ist ein Wechsel auf
die Beobachtungsform zweiter Ordnung unabdingbar. Damit wire eine
Stufenleiter von Wahrnehmungsarten erkennbar: Unmittelbare Wahrneh-
mung im nicht-zeichenhaften Alltag, mittelbar-referentielle (sprachliche)
Wahrnehmung tiber Zeichen, mittelbar-selbstreferentielle (ésthetische)
Wahrnehmung iiber Kunstwerke.”® Es ergibt sich ein deutlicher Unter-
schied zwischen dem Wahrnehmungsgebrauch der Kunst und jenem der
Sprache.”

Die Kunst »konzediert dem wahrnehmenden Bewusstsein [auf diese
Weise] sein je eigenes Abenteuer im Beobachten der Kunstwerke — und
macht die dafiir Anlass gebende Formenwahl dennoch als Kommunika-
tion verfiigbar«.”™ Denn zweifellos »appelliert das Kunstwerk zunichst an

54 Das Material steht also (meist) nicht im Zentrum des Interesses — ganz im
Gegensatz beispielsweise zum Mittelalter, was etwa am beriihmten Book
of Lindisfarne (auch: The Lindisfarne Gospels) anschaulich nachvollzogen
werden kann, das in der Dauerausstellung der British Library in London
einsehbar ist. Es stammt aus den ersten Dekaden des 8. Jahrhunderts und
wurde, wie im Katalog vermerkt, aus so kostbaren Materialien wie Gold
oder Lapis Lazuli aus dem Himalaya-Gebiet (!) angefertigt.

55 Waihrend frither das Kunstwerk Teil der realen Welt war und im Beobach-
termodus erster Ordnung als Objekt beobachtet wurde, 16ste sich die
Kunst im Zuge ihrer Ausdifferenzierung im 18. Jahrhundert von dieser
einschrankenden Beobachtungsweise und setzte, indem sie sich auf eine
reigene Welt« berief, ganz auf die Beobachtung zweiter Ordnung. Erst
durch diesen Wechsel von »Objektkunst« zu »Weltkunst« konnte die
Kunst ihre volle Autonomie erreichen (vgl. dazu ausfithrlich Niklas Luh-
mann: »Weltkunst, in: Jiirgen Gerhards [Hg.], Soziologie der Kunst. Pro-
duzenten, Vermittler und Rezipienten, Opladen 1997, S.55-102).

56 Dies erinnert an Goethes Abstufung von Erkenntnisweisen in der Einlei-
tung zu seiner Farbenlehre, die von Ansehen {iber Betrachten, Sinnieren,
Verkniipfen bis zum Bewusstsein, der Selbsterkenntnis und zur Freiheit
und Ironie fiihrt (vgl. Johann Wolfgang Goethe: »Entwurf einer Farben-
lehre. Einleitung«, in: Ders., Schriften zur Naturwissenschaft, Auswahl
hg. von Michael Bohler, bibliographisch ergédnzte Ausgabe, Stuttgart
1999, S.175-186).

57  Und gerade kein dquivalenter Gebrauch, wie dies E. Esposito: Code, S. 64
vorschldgt.

58 N.Luhmann: Kunst, S.227.

189

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

die Sinne des Betrachters, doch ist die Wahrnehmung von Kunst ange-
wiesen auf Kommunikation«,”® andernfalls wiirden nicht Kunstwerke
wahrgenommen, sondern Objekte, die moglicherweise bald »im Keh-
richtkiibel der Miillabfuhr«® verschwinden. Es muss also in der Kunstbe-
trachtung immer die Differenz zwischen Information und Mitteilung mit-
gesehen — oder besser: verstanden — werden. Und genau dies ist Reali-
sierung von Kommunikation. Gleichzeitig ist in der Kommunikation
durch Kunstwerke die Information und Mitteilung aber auch als Einheit
zu sehen: Denn jede aus der »Vielzahl von Unterscheidungen«,® die sich
im Kunstwerk labyrinthisch verschrinken, verweist nicht etwa allein auf
die reale Welt — bzw. auf die als solche im System der Kunst intern pro-
zessierte reale Welt —, sondern zusétzlich auf die imagindre Welt »hoch-
verdichtete[r] Interdependenz«® des Kunstwerkes selber. Damit wird
eine kompakte interne Verweisungsstruktur geschaffen, die die Isolie-
rung einer bestimmten Beobachtung oder Information im Sinne von nor-
malkommunikativen »Selektionsketten«® nicht erlaubt. Weil somit in der
Kunst »die Information nicht als jeweils einzelne Beobachtung von
Kommunikation zu Kommunikation iiber den der Mitteilung dienlichen
verschwindenden Dingen einher- und hinwegtinzelt, wird die Kommuni-
kation kompakt und sinkt selber zum Ding herab«.** In diesem Sinne ist
die oben erwihnte »Kompaktkommunikation«® zu verstehen: Jeder Ver-
such, eine Einzelbeobachtung, etwa einen einzelnen Satz, herauszugrei-
fen und kommunikativ anzuschliessen, wird von der Einheit Kunstwerk,
die als Ganzes und nicht in den Einzelbeobachtungen kommunikativ ver-
fasst ist und als Mitteilung einer Information verstanden sein will, kon-
terkariert.” Sie will mitbehandelt werden, und eine Beobachtung von be-

59  Niels Werber: »Medien der Evolution. Zu Luhmanns Medientheorie und
ihrer Rezeption in der Medienwissenschaft«, in: Henk de Berg/Johannes
F. K. Schmidt (Hg.), Rezeption und Reflexion. Zur Resonanz der System-
theorie Niklas Luhmanns ausserhalb der Soziologie, Frankfurt/M. 2000,
S.322-360, hier S.329.

60 N.Luhmann: Kunst, S.45.

61 N.Luhmann: Weltkunst, S.68.

62  N.Luhmann: Kunst codierbar, S.248.

63 Ebd., S.255.

64  G.Stanitzek: Kommunikation, S.44.

65 N.Luhmann: Kunstwerk, S.627. — Vgl. dazu auch oben, Kap. V, 1.1.

66 Damit ist auch gesagt, dass das Kunstwerk nicht aus unzdhligen einzelnen
Kommunikationen besteht, sondern aus unzéhligen einzelnen Unterschei-
dungen, also Formen, die erst im Gesamtsetting des Kunstwerks kom-
munikativ gefirbt werden, aber nicht je fiir sich schon Kommunikation
bedeuten. Anders dagegen: Oliver Jahraus/Benjamin M. Schmidt: »Sys-

190

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

stimmten Formen (etwa Themen oder Motiven) kann damit nicht
losgeldst von der Form des Kunstwerks insgesamt erfolgen.®” Dies mag
an den hermeneutischen Zirkel erinnern,” nur ist hier durch die Ausge-
staltung mittels Kommunikation, Wahrnehmung und Beobachtung eine
meines Erachtens prizisere Fassung dieses Phdnomens von nicht-einhol-
barem Sinniiberschuss, wofiir der hermeneutische Zirkel steht, gegeben.
Kompaktkommunikation ist damit gleichsam »Kommunikation auf Kre-
dit«, kommuniziert wird der immerwihrende »Kommunikationsvorbehalt
weiterer Analyse«.”” Diesem ist nicht beizukommen, denn indem die
Kunstkommunikation den Umweg tiber Wahrnehmung wihlt, dehnt und
verlangsamt sie sich, stellt sich gleichsam still” und wird »zeitaufwen-
dig«.”" Derart verhindert oder erschwert sie zumindest das Fortschreiten,

temtheorie und Literatur. Teil III. Modelle Systemtheoretischer Literatur-
wissenschaft in den 1990ern«, in: Internationales Archiv fiir Sozialge-
schichte der deutschen Literatur (IASL) 23/1 (1998), S.66-111, hier
S. 100f.

67 Vgl. dazu auch G. Stanitzek: Anwenden, S.656. — Dies immer vorausge-
setzt, dass kunstspezifisch beobachtet werden soll. Selbstverstandlich ist
es auch moglich, ein Kunstwerk anders, etwa auf seinen Preis oder seinen
pédagogischen Wert hin zu beobachten.

68 So etwa bei Dirk Baecker: »Zu Funktion und Form der Kunst«, in: Chri-
stine Magerski/Christiane Weller/Robert Savage (Hg.), Moderne Begrei-
fen: Zur Paradoxie eines sozio-dsthetischen Deutungsmusters, Wiesbaden
2007 (hier zitiert nach der im Internet zur Verfligung stehenden PDF-Ver-
sion unter: http://homepage.mac.com/baecker/index.html [Stand: 27. Juli
2007], hier S. 12 und S. 18).

69 Beide Zitate aus N. Luhmann: Kunst, S.63.

70 Dirk Baecker spricht vom »Stillstellen der Kommunikation im Kunst-
werke, die gleichwohl nur fingiert ist, da Kommunikation notgedrungen
weiterschreiten muss (D. Baecker: Adresse, S. 100ff.).

71  Vgl. Peter Fuchs: »Die Funktion der modernen Lyrik, in: Ders., Kontu-
ren der Modernitdt. Systemtheoretische Essays I, hg. von Marie-Christin
Fuchs, Bielefeld 2005, S.169-177, hier S. 174. Er bezieht sich hier auf die
Lyrik und rdumt ihr im Vergleich zur tibrigen Literatur und auch zur
Kunst insgesamt eine Sonderstellung ein, die auf die Verweigerung von
unproblematischem Anschluss und die kommunikative und damit parado-
xe Dementierung von Kommunikation hinauslduft (ebd., S.176f.). Ich
wiirde dagegenhalten, dass dies grundsitzlich in jedem Kunstwerk reali-
siert wird, in der Literatur und hier vor allem in der Lyrik allenfalls in ge-
steigerter Form zum Ausdruck kommt.

191

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

dem jede Kommunikation verpflichtet ist, und reizt auf diese Weise ihre
Grenzen aus.”

Wahrnehmung und Kommunikation stehen folglich in einer anderen
Beziehung zueinander als in der Normalkommunikation, denn in dieser
wird auf Wahrnehmung in viel ephemerer Weise zuriickgegriffen, »und
allein das wird [in der Kunst] kommuniziert«.” Kunst kann so »Wahr-
nehmung und Kommunikation integrieren, ohne zu einer Verschmelzung
oder Konfusion der Operationen zu fiihren«,”* womit Wahrnehmungen
»fiir Kommunikation verfiigbar« werden — obwohl und gerade weil kein
Realitédtskontinuum besteht, »auf dem Umweltsachverhalte ins System
iiberfithrt werden konnten«.” Die Kunst schafft somit insgesamt das
Kunststiick, Wahrnehmung und Kommunikation gleichzeitig zu bedie-
nen, sie zu verbinden und ihre Beziehung zueinander zu regeln, ohne ihre
je eigenen Operationsebenen zu vermischen. Damit muss sie als »funk-
tionales Aquivalent zur Sprache«’® verstanden werden.

Auch wenn diese Schlussfolgerung iiberzeugt, ist meines Erachtens
bei Luhmann das Verhéltnis von Wahrnehmung und Beobachtung nicht
klar genug definiert, was zu Verstindnisschwierigkeiten fiihrt.”” Denn ei-
nerseits nimmt Kunst seiner Meinung nach die Wahrnehmung des Be-
wusstseins in Anspruch, die trotz Differenzgebrauch als Einheit wahr-
nehmen kann. Andererseits ist in der Kunstkommunikation ein
Beobachter zweiter Ordnung (also: wiederum das Bewusstsein) wahr-
nehmend (?) engagiert, der dabei als Beobachter zweiter Ordnung aber
unweigerlich mit der Kontingenz des Beobachtens konfrontiert ist und

72 Wenn man daran denkt, dass Sprache Bewusstsein und Kommunikation
deshalb so gut koppeln kann, weil sie, beispielsweise in der Form von
miindlicher Sprache, auf »extrem kurze Ereignisse eingestellt ist, also nur
momenthafte Aktualitdt gewinnt« (N.Luhmann: Wissenschaft, S.50),
dann wird deutlich, wie weit sich die Kunstkommunikation hier von einer
derart schnellen Koordination entfernt, wenn sie so stark auf Wahrneh-
mung abstellt. — Vgl. dazu auch G. Stanitzek: Kommunikation, S.25.

73 N.Luhmann: Kunst, S.42 (Hervorhebung im Original).

74 Ebd., S.82f. Luhmann fihrt fort: »Integration heisst ja nur: Gleichzeitig-
keit (Synchronisation) der Operationen verschiedener Systeme und wech-
selseitige Einschrankung der Freiheitsgrade, die den Systemen von sich
aus zur Verfiigung stehen« (ebd., S. 83).

75 Beide Zitate in N. Luhmann: Kunst, S.21.

76 Ebd., S.36; vgl. dazu auch N. Luhmann: Wissenschaft, S.50.

77  Diese sind nicht zuletzt auf das komplexe Verhiltnis von Bewusstsein und
Kommunikation zuriickzufiihren, das durch Interpenetration gekennzeich-
net ist und nach welchem die Grenzen sozialer Systeme in psychische
Systeme fallen (vgl. dazu oben, Kap. III, 1.1.3.).

192

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

damit garade nicht eine unproblematische Einheit wahrnimmt. Ich versu-
che diese Inkohérenz, ankniipfend an meine Ausfithrungen zum Verhélt-
nis von Wahrnehmung und Gedanken im Kapitel III, 1.1.2., durch fol-
gendes Verstdndnis handhabbar zu machen: Wahrnehmung ist dann
gegeben, wenn ein psychisches System (denn nur es kann wahrnehmen)
in unmittelbarem Verhiltnis zu der selbst-generierten und in der Wahr-
nehmung externalisierten Welt steht, also ganz ohne Zeichenbezug ope-
riert. Auch ein Kunstwerk, das kein Zeichen ist, sondern, wie gesehen,
ein »Quasi-Objekt« oder spezielles »Dingg, kann wahrgenommen werden,
ja, die Wahrnehmung setzt sich, weil das Kunstwerk in dieser Hinsicht
besonders attraktiv gestaltet ist, gleichsam daran fest. Die Wahrnehmung
modifiziert sich auf diese Weise mit der Frage: »was sehe ich, sehe ich
richtig?«’® und wechselt in die Wahrnehmungsform der Anschauung,
geht also tiber das in der Wahrnehmung unmittelbar Gegebene hinaus
und gerit so gewissermassen ins Sinnieren. Die Wahrnehmung, die nach
meiner Konzeption als Basiskomponente des Bewusstseins und als seine
Beobachtungsform erster Ordnung anzusehen ist, kann nun von Gedan-
ken als Beobachtungsform zweiter Ordnung tiberlagert und derart beob-
achtet werden, womit sich dann gewisse wahrgenommene Dinge fokus-
sieren und andere ausblenden lassen.” Auf diese Weise werden Formen
in das Wahrgenommene eingezeichnet, was eine Beobachtung von
Kunst, als eine yAnsammlung von Formeng, erst moglich macht. Das Be-
wusstsein kann also »Formunterschiede wahrnehmen [...], die im sozia-
len System der Kunst fiir Zwecke der Kommunikation erzeugt sind«.”
Und es bemerkt, dass es in der Kunstbetrachtung von Kommunikation
gelenkt wird, da sich das Kunstwerk als kiinstlich hergestellt und mit In-
formationsgehalt versehen zu erkennen gibt. Das Bewusstsein weiss sich
also in der Kunstwahrnehmung durch Beobachtungen der zweiten Ord-
nungsebene gefiihrt und erlebt darin auch die »Diskrepanz dieser Fiih-
rung zu den offenen eigenen Operationsmoglichkeiten«.' Es macht
Riickschliisse auf sich selbst, die ihm von der Kunst nahegelegt werden.
Dies soll im Folgenden anhand des Beispiels der Literatur und des kon-
kreten Lektiirevorgangs néher erldutert werden, bevor die Wichtigkeit
des spezifischen Wahrnehmungsgebrauchs und die Riickbeziiglichkeit
der Kunstbeobachtung im Zusammenhang mit der Funktion und der

78 N.Luhmann: Kunst, S.70.

79  Hier muss wohl von einer nur minimalen Zeitdifferenz ausgegangen wer-
den, was die Darlegung der Verhiltnisse eben gerade so erschwert.

80 N.Luhmann: Kunst, S.83.

81 Ebd, S.39.

193

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Leistung — und damit also hinsichtlich der 6kologischen Kommunikation
genauer bedacht wird.

1.3
Die Literatur und die Beobachtbarkeit
der Beobachtungen von Beobachtungen

Die Literatur unterscheidet sich insofern von den anderen Kiinsten, als
sie ganz auf Sprache, also das eigentliche Kommunikationsmedium, ver-
traut. Damit wird ihre kommunikative Absicht unmittelbar ersichtlich,
wobei die Schwierigkeit dann aber gerade darin besteht, trotzdem als
Kunstkommunikation wahrgenommen zu werden. Gelingt dies jedoch, so
zwingt die Literatur die Beobachter gewissermassen in noch stirkerem
Masse zu Riickschliissen auf sich selbst und die eigenen Beobachtungs-
weisen. Derart kommt der Literatur eine besondere Rolle im Rahmen der
Kunst der Gesellschaft zu, gerade auch, was ihre Moglichkeiten an-
belangt, der dkologischen Krise entgegenzuwirken. Dies soll im Weite-
ren anhand eines idealtypischen Lektiireprozesses herausgearbeitet
werden.

Literarische Texte sind nicht im herkdmmlichen Sinne zu lesen und
als Kommunikation zu verstehen. Das zeigt sich schon daran, dass auf
sie — wie auf Kunstwerke allgemein — nicht mit einem einfachen Ja oder
Nein reagiert werden kann, wie auf die Normalkommunikation.® Auch
lassen sie sich kaum — und wiederum gilt dies fiir Kunst allgemein — ad-
dquat in Worten oder Begriffen wiedergeben.® Literatur legt eine Verzo-
gerung des Lesens nahe. Denn die in Sprache gespeicherten Formen der
Literatur verlangen der Beobachtung durch ihre interne Vernetztheit viel
mehr ab, sie verlangen, dass die Sprache in ihrer Geformtheit beobachtet
und nicht einfach als Mittel zum Zweck der Verbreitung der betreffenden
Information >iiberflogen«< wird.

In der konkreten Rezeptionssituation nimmt der Beobachter einen
Text wahr, den er auf Grund besonderer Signale (Genre-Bezeichnung, ty-
pographisches Erscheinungsbild, Autorname, etc.) als Literatur zu lesen
beabsichtigt. Wéhrend der Lektiire weiss er, dass es sich bei diesem Text
um Kommunikation handelt, da er klar als gemacht und damit von je-
mandem mitgeteilt und zudem mit Informationsgehalt ausgestattet er-

82  Selbstverstindlich steht es mir jederzeit frei, ein (literarisches) Kunstwerk
abzulehnen. Auf diese Weise lasse ich mich aber nicht auf die spezifische
Kommunikation der Kunst ein.

83  Vgl. N. Luhmann: Kunst, S.36.

194

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

kennbar ist. Beobachtet er den Text nun, wie in der Normalkommunika-
tion tblich, vornehmlich auf seinen Informationsgehalt hin, so stellen
sich nicht selten irritierende Momente ein, die sich aus der Mehrdeutig-
keit literarischer Texte, ihrer Erzédhlstrukturen, ihrer Art der Referezie-
rung oder ihrer vorgeblichen Zwecklosigkeit ergibt.** Eine Lesestrategie
besteht darin, diese Momente der Irritation der >Person< (hier: dem
»Autor<) zuzurechnen und sie dafiir verantwortlich zu machen. Auf diese
Weise erfolgt der Riickbezug auf jenen Kommunikationseftekt, der wie
in jeder Kommunikationssituation auch in jener der Literatur als ihr onto-
logisches Nebenprodukt anfllt.*® Damit ist an Information jedoch allen-
falls gewonnen, dass hier jemand etwas schwer Verstidndliches mitgeteilt
hat — womit man sich dann beruhigt oder genervt auf etwas anderes ein-
lassen kann. Will der Rezipient den irritierenden Momenten wirklich auf
die Spur kommen und sich nicht mit dem Eindruck von Zweck- oder
Nutzlosigkeit begniigen, der sich in der Lektiire von literarischen Texten
erstaunlicherweise oft einstellt, obwohl doch absichtlich kommuniziert
wurde, muss er die in Sprache angelegten Formen auf ihr Gemachtsein
hin beobachten. In dieser Beobachtung der sprachlichen Formen ist der
Rezipient, wie im vorangehenden Unterkapitel aufgezeigt, viel stirker
wahrnehmend engagiert, als in der Normalkommunikation: denn die
Wahrnehmung bleibt gleichsam an den Worten haften und wechselt in
die Anschauung. Er probiert damit Formen aus, variiert seine Beobach-
tungen und selegiert derart zwischenzeitlich Informationen — nur um sich
erneut von Lautkombinationen, Rhythmik oder semantischen Strukturen
faszinieren zu lassen und sich dem Spiel der Formenkombinationen als
»Programm fiir wiederholten Gebrauch«® weiter zu widmen. Der Rezi-
pient bemerkt auf dieser Beobachtungsstufe zweiter Ordnung, die fiir die
Literatur und die Kunst als die grundlegende Beobachtungsweise angese-
hen werden muss, dass es hier offensichtlich nicht um »einfache Informa-
tionsvermittlung« geht und dass die Regeln des normalen Kommunika-
tionsprozesses gleichsam suspendiert sind. Er bemerkt, dass er die

84  Als Extrembeispiel« mogen Dada-Texte gelten.

85 Vgl. dazu N.Luhmann: Kunst, S.88 sowie das Kap. III, 1.1.3. dieser
Arbeit.

86 N.Luhmann: Kunst, S.76. — Dieses yProgramm« kann vom Bewusstsein
zur Befriedigung ganz unterschiedlicher Begehren in Anspruch genom-
men werden, so etwa zur Befriedigung des Begehrens nach Schonheit,
nach emotionaler Erregung, befreiendem Lachen, kontemplativer Ruhe,
moralischer Erbauung oder dem Gliick der Erkenntnis. Vgl. hierzu grund-
legend Thomas Anz: Literatur und Lust. Gliick und Ungliick beim Lesen,
Miinchen 1998.

195

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

»Information« durch Eigenleistung, durch Interpretationsarbeit, erst selbst
hervorbringen muss, womit er im Beobachten in hohem Masse auf sich
selbst zuriickgeworfen ist.*” Dabei verfiigt der Rezipient im Beobachten
tiber grossere Freiheiten als in der Normalkommunikation, in der die Di-
chotomie zwischen Annahme/Ablehnung meist auf schnelle Fortsetzung
driangt. Und er verharrt damit im »Geflecht< der Unterscheidungen, solan-
ge er eine gewisse »Abfolge von Beobachtungsoperationen«®® einhilt und
weitere Formenkombinationen ausprobiert.

Die »herkémmliche« Beziehung der beiden Beobachtungsebenen pra-
sentiert sich in der Kunst also umgekehrt.¥ In der Regel wird in allen
tibrigen Bereichen auf die Beobachtung erster Ordnung gesetzt und nur
in Ausnahmefillen die zweite Ebene entweder als Kontrollinstanz (etwa
beim Bewerbungsgesprich) oder aber zur Perfektionierung der ersten Be-
obachtungsebene (als Beispiel kann die Borse gelten) beigezogen. Denn
das »Beobachtetwerden bei der Bemithung um Wirkung [ist] eher sto-
rend. Der Beobachter der Planung gefihrdet die Durchfithrung des
Plans.In der Kunst ist dagegen das Beobachtetwerden die beabsichtigte
Wirkung selbst.«’® »Die Beobachtung der Beobachtung [...] ist [damit]
keine Nebenbedingung, sondern gerade Sinn und Definition der Kunst-
werke«,” womit dem Kunstwerk ein geradezu »exhibitionistischer
Charakter«” zugesprochen werden muss.Bei all dem weiss sich der

87  Offensichtlich ist eine solche Umstellung auf die Beobachtungsebene
zweiter Ordnung nicht immer einfach zu vollziehen. Nicht zuletzt deshalb,
weil literarische Texte mit der Differenz von Normal- und Kunstkom-
munikation und den unterschiedlichen Zurechnungsweisen auf »Personenc¢
auch spielen. Derart etwa die Erzahlung Sonja von Judith Hermann, die in
der Ich-Perspektive erzdhlt ist, was Riickschliisse auf die Perspektive der
Autorin nahelegt. Diese werden dann allerdings dadurch konterkariert,
dass die Ich-Perspektive médnnlich besetzt ist, was aber erst zur Textmitte
hin klar wird. Rechnet man hier die Ich-Perspektive auf Hermann
zuriick — operiert man also auf der Beobachtungsebene erster Ordnung —
so bleibt das ganze Verwirrspiel um Identitét, das der Text inszeniert, un-
verstidndlich (vgl. Judith Hermann: »Sonja«, in: Dies., Sommerhaus, spi-
ter, Frankfurt/M. 1998, S.55-84).

88 N.Luhmann: Kunst, S.38.

89  Vgl. dazu E. Esposito: Code, S. 65f.

90 N.Luhmann: Weltkunst, S.78.

91 E.Esposito: Code, S. 66.

92  Joachim Dicks: »Kunst als System. Observationen zu Niklas Luhmanns
Beobachtungen von Kunst«, in: Paul Janssen/Rudolf Wansing (Hg.), Er-
Schopfungen — Philosophie im 20. Jahrhundert in ihrem Verhiltnis zur
Kunst, K6ln 1997, S.17-36, hier S.29 (Hervorhebung im Original). — Es

196

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

Rezipient aber trotz aller Eigenleistung von Kommunikation gefiihrt;
denn seine urspriingliche Unterscheidung war ja die des literarischen
Kunstwerkes als Kommunikationsofferte, als Produkt eines Autors, was
sein Formenbeobachten erst eigentlich angeregt hatte. Dieses wird aber
deshalb verkompliziert, weil die Gewohnheit, Normalkommunikation auf
einen >Sprecher< zuriickzurechnen, zum freien Spiel der Formen quer
steht. In diesem Sinne ist der vieldiskutierte Begriff des »Autors< einer
kunstspezifischen Beobachtung von Literatur eher hinderlich. Denn die
Beobachtung bleibt gleichsam an ihm kleben, versucht, hier die >Bot-
schaft« des Textes ausfindig zu machen — was aber als Losung nicht be-
friedigt, weil sie das komplexe und offene Formenspiel zwangslaufig auf
diese eine Perspektive einschriankt. Letztlich geht es hier um die para-
doxale Situation literarischer Texte: Der Autor hat zwar sehr wohl etwas
geschrieben, nicht aber die in diesem Geschriebenen gemachten Ausse-
rungen auch gesagt in dem Sinne, dass sie unproblematisch auf seine
Person zu beziehen wéren. Der Rezipient oszilliert so gewissermassen
zwischen der Beobachtung der Formen und dem Bezug auf den Autor —
oder zwischen Identitdt, die tiber Wahrnehmung gegeben ist, und Diffe-
renz, welche Kommunikation vorwirtstreibt.”? In diesem Sinne mag es
zwar wohl zutreffen, dass der Autor als »Biindel von Attributionen« den
»verschiedenen Sozialsystemen den je spezifischen Umgang mit Litera-
tur ermdglicht oder zumindest erleichtert«, indem sie den Autor je nach-
dem als Urheber im Rechtssystem oder etwa als Staatsschriftsteller im
System der Politik behandeln konnen, wie Gerhard Plumpe und Niels
Werber festhalten.”® Fiir das Kunstsystem als auch fiir die Literaturwis-
senschaft diirfte der Autorbegriff aber gerade keine Erleichterung bedeu-
ten, im Anschluss an Roland Barthes und Michel Foucault” vielmehr als

geht dabei wohlgemerkt nicht um den Exhibitionismus eines Autors, son-
dern gewissermassen um den Exhibitionismus der Formen.

93  Vgl. D.Baecker: Adresse, S.103.

94  Gerhard Plumpe/Niels Werber: »Systemtheorie in der Literaturwissen-
schaft oder »Herr Meier wird Schriftsteller««, in: Jirgen Fohrmann/Harro
Miiller (Hg.), Systemtheorie der Literatur, Miinchen 1996, S.173-208,
hier S.199, Anm. 20.

95  Vgl. Roland Barthes: »Der Tod des Autors, iibersetzt von Matias Marti-
nez, in: Fotis Jannidis/Gerhard Lauer/Matias Martinez/Simone Winko
(Hg.), Texte zur Theorie der Autorschaft, Stuttgart 2000, S.185-193; so-
wie Michel Foucault: »Was ist ein Autor?«, in: Ders., Schriften zur Lite-
ratur, aus dem Franzosischen von Karin von Hofer und Anneliese Botond,
Frankfurt/M. 1993, S.7-31. Meine hier entwickelte Lesart der Literaturre-
zeption kann damit gleichsam als systemtheoretische Untermauerung der
von Barthes und Foucault gedusserten Thesen gesehen werden.

197

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

eine ernst zu nehmende Behinderung der kunstspezifischen Autopoiesis
einzuschitzen sein, die sich zudem hartniickig hilt.” Denn Beobachtun-
gen von Literatur, die sich ganz auf den Autor konzentrieren, sind stark
von den je spezifischen Erwartungen geprigt, die man an den betreffen-
den Autor stellt, und miissen unweigerlich verkiirzt ausfallen — psycholo-
gisierend oder moralisierend etwa —, womit aber die Systemreferenz
Kunst verlassen und iiber psychische Systeme gesprochen wird. Im lite-
rarischen Kunstwerk ist es nun aber gerade so, dass nicht jemand dem
Rezipienten etwas sagt, sondern das Formenzusammenspiel selbst dies
tut. Auf diese Weise muss der Autor in der Rezeption gleichsam >um-
kurvt< werden; er muss — wie auch etwa der Bithnenrand im Theater oder
die Buchdeckel in der Literatur — ausgeblendet werden. Wenn diese Ein-
sicht ernst genommen wird, so kann das meines Erachtens nur heissen,
dass in der Literatur eine Kommunikation inszeniert wird, an der zwar
ein psychisches System >Autor¢ als Impulsgeber beteiligt ist, die sich
aber unabhingig von diesem realisiert. Die erstaunliche Erkenntnis, die
der Erfahrung von Literatur entnommen werden kann, ist damit diejeni-
ge, dass sich in der Literatur Kommunikation gleichsam ohne >Autor<
realisiert, dass hier das selbstreferentielle, autopoietische Kommunizieren
inszeniert und wahrnehmbar gemacht wird. Dieses zeigt auf, wie Ontolo-
gien — also in diesem Fall: »Autoren«< — lediglich als Nebenprodukte aus
dem Prozess der Kommunikation hervorgehen.

Doch bleibt es nicht bei dieser Erkenntnis: Das Beobachten von lite-
rarisch gestalteten Sprachformen legt deshalb, weil ein Riickbezug auf
den Urheber dieser Formen sich derart intrikat gestaltet, einen Riick-
schluss auf sich selbst nahe. Denn die Literatur zwingt einen durch ihre
spezifische Art, Wahrnehmung in den Kommunikationszusammenhang
einzubeziehen, durch das damit verbundene »>Stillstellen< eines sprachli-
chen und damit offensichtlich kommunikativen Ereignisses und durch die
»Ausschaltung« des gleichzeitig beteiligten und nicht-beteiligten Autors
gewissermassen dazu, nach der eigenen Rolle als Beobachter von literari-
schen Formen und also nach der Beobachtbarkeit der Beobachtungen von
Beobachtungen zu fragen. Dabei kann sich der Rezipient als »kyberneti-

96  Zur historischen Herausbildung des romantischen Autorkonzeptes und
seiner Perpetuierung bis in die Gegenwart, siche Christoph Reinfandt: Ro-
mantische Kommunikation. Zur Kontinuitdt der Romantik in der Kultur
der Moderne, Heidelberg 2003, hier vor allem S.147-204. Reinfandt
spricht in diesem Zusammenhang auch von einem jkulturellen double-
think« beziiglich der Absage an die Autorschaft in der Theorie und dem
realiter fortdauerenden Sich-Beziehen auf den Autor in der alltdglichen
Lesepraxis.

198

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

sches Modell«” oder als »nicht-triviale Maschine«’® erfahren. Denn die
Beobachtung eines literarischen Textes legt dem Beobachter nahe, eigene
Beobachtungen laufend im Beobachten zu revidieren und mittels neuer
Beobachtungen an bereits vollzogene Beobachtungen anzuschliessen.
Dabei erfihrt er, wie er sich selbst in diesem Beobachten auch veridndert,
wie er erste Leseeindriicke aufgrund neuer Assoziationen oder Beobach-
tungen verwerfen, ergdnzen oder hinterfragen muss und wie er derart
standig engagiert wird im Prozess literarischer Kommunikation. Die Be-
obachtung zweiter Ordnung, die grundsétzlich Analogie-Schliisse auf das
eigene Beobachten nahelegt,” wird auf diese Weise in der Literatur ge-
steigert. Literatur forciert damit — so meine These — einen Wechsel auf
die Beobachtungsform dritter Ordnung und ein Befragen dieser Riick-
schliisse. Der Rezipient fragt sich derart, wie er selbst am kommmunika-
tiven Prozess der Literatur teil nimmt und wie sein Erkennen diesbeziig-
lich funktioniert, und er erfihrt dabei, dass seine eigene Beteiligung
parallel lauft zu jener des Autors. Im Beobachten der eigenartigen sprach-
lichen Formenkommunikation des literarischen Kunstwerks erkennt oder
vielmehr erfihrt der Rezipient, dass auch er, der Rezipient, lediglich in
einer untergeordneten Rolle — als Adressat der Kommunikation'® — am
Spiel ihrer Formen beteiligt ist. Der Beobachter erfihrt damit, »was es
heisst, ein Subjekt der Medien (genitivis subjectivus und objectivus) zu
sein, ein Subjekt in und durch die Medien, ein Subjekt des Sinns.«'"" Er
wird damit mit dem Paradox von Kommunikation ohne Kommunikatoren
konfrontiert, der Autopoiesis der Kommunikation, die sich ohne Ontolo-
gie prozesshaft realisiert — und die vom Leser wie vom Autor in ihrer je
spezifischen Situation der Beobachung von Literatur Gebrauch macht.

97  G.Bateson: Okologie, S.564.

98 Eine nicht-triviale Maschine wandelt nicht stur Input in Output um, wie
eine triviale Maschine, sondern verdndert sich stindig, ist gewissermassen
eine »Maschine in der Maschine« — und damit unberechenbar: »Das be-
deutet, wenn ich einmal mit dieser Maschine operiere, hat diese Maschine
sich schon — innerlich — geéndert und wurde durch diese Operation eine
andere Maschine« (Heinz von Foerster: »Vorspann, in: Ders., Short Cuts
5. Heinz von Foerster, hg. von Peter Gente, Heidi Paris und Martin Wein-
mann, 2. Aufl. Frankfurt/M. 2002, S.5-8, hier S.7 [im Original kursiv
gedruckt]).

99  Vgl. dazu oben, Kap. III, 1.1.1.

100 Vgl. dazu Peter Fuchs: »Die Adressabilitit als Grundbegriff der soziologi-
schen Systemtheorie, in: Ders., Konturen der Modernitét. Systemtheore-
tische Essays II, hg. von Marie-Christin Fuchs, Bielefeld 2005, S.37-61.

101 O.Jahraus: Literatur, S. 630.

199

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Hier ist meines Erachtens ein gleichsam »>metaphysisches Schaudern¢
durchaus berechtigt,'” denn was ans Licht gelangt, ist nichts Geringeres
als die Tatsache, dass grundsitzlich nur Kommunikation kommunizieren
kann — gewissermassen die »écriture«'® von Roland Barthes. Dies ist in
der Systemtheorie, wie bisher gesehen, theoretisch dargelegt, aber nur die
Kunst, und hier — ihres intensiven und besonderen Sprachgebrauchs we-
gen — vor allem die Literatur, die der normalsprachlichen Kommunika-
tion am néchsten steht, machen das autopoietische Kommunizieren der
Kommunikation fiir die beteiligten psychischen Systeme auch wahr-
nehmbar. Dies ist die Erkenntnismdglichkeit, die Kunst er6ffnet. Kunst-
kommunikation verlangt so von den Rezipienten das, was die System-
theorie begrifflich einzuholen versucht: Kommunikation als selbst-
referentiell und autopoietisch zu verstehen — und auf diesem Weg die
»>Bodenlosigkeit« der eigenen Existenz zu erfahren.'™ Kunst wire damit
im eigentlichen Sinne praktizierte Systemtheorie.

Als wichtiger im Zusammenhang mit der 6kologischen Problematik
ist jedoch die durch die Literatur angeregte Riickbeziiglichkeit der Beob-
achtungen in den Beteiligten einzuschétzen. Denn in der Auseinanderset-
zung mit Literatur kann wahrgenommen und gewissermassen eingeiibt
werden, wie sich die Beobachtung befragen oder >disziplinieren< ldsst, in-
dem sie sich der Selbstbeobachtung und immer neuen alternativen Beob-
achtungsweisen aussetzt. Das ist als grosse Chance im Hinblick auf die
eigene Kommunikationskompetenz zu sehen, ist diese doch wesentlich
dadurch geprigt, dass einerseits die Eingeschrianktheit aller Beobachtung,
andererseits die Riickbetroffenheit in allen kommunikativen Akten mit-
bedacht wird. Dabei konnen die Effekte der Kommunikation nicht vor-
ausgesehen werden, und kommunikative Kompetenz beriicksichtigt diese
Unzulédnglichkeit. Ich habe oben, im Kapitel IV dieser Arbeit, im An-
schluss an Luhmann aufgezeigt, dass genau eine solche >Kultur einer

102 Wie es etwa die Texte von Jorge Luis Borges meisterhaft inszenieren (vgl.
beispielsweise Jorge Luis Borges: »Pierre Menard, autor del Quijote«, in:
Ders., Ficciones, Madrid 1996, S.47-59 und ders.: El Aleph, Madrid
1996).

103 Vgl. R.Barthes: Tod, S. 185 (Hervorhebung im Original).

104 Vgl. dazu, auf die Systemtheorie selbst bezogen: H.Gripp-Hagelstange:
Einfiihrung, S.58, S.86 und S.139ff. — Vgl. dazu auch folgenden Befund
aus der Neurologie: »Kunst liesse sich also definieren als Ausdruck des
Versuches, Wirklichkeiten fassbar zu machen, die aufgrund der reflexiven
Struktur unserer Gehirne entstanden sind und erfahrbar wurden und die
mit dem rationalen Anteil unserer Sprache nicht abgebildet werden kon-
nen« (W. Singer: Kunst, S.224).

200

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

nichtiiberzeugten Verstindigung¢, die auf der Basis des Nicht-Wissens
oder besser: des Nicht-Wissen-Konnens operiert, im Hinblick auf die Be-
handlung der 6kologischen Probleme der Gesellschaft anzustreben wire.
Literatur verfugt damit meines Erachtens iiber das Potential, den nach
Tiedemann bendtigten kognitiven Erwartungsstil, der fiir Verdnderung
offen ist, in kreativer Weise zu fordern und derart die Verarbeitung von
okologischer Kommunikation, die einer solchen Basis in ihrer >persona-
len Umwelt¢, also den psychischen Systemen, bedarf, zu ermdglichen.
Das soll im Folgenden noch deutlicher werden, wenn die Funktion der
Kunst, ihr Code und ihre Leistungsbeziehungen betrachtet werden.

1. 4
Die Funktion der Kunst

Die Kunst prozessiert nicht zum Selbstzweck im Sinne des >I’art pour
I’art¢, sondern muss der Frage nach einem »Wozu?« unbedingt standhal-
ten kénnen. Denn jedes System wird als >Dauer-Lsung¢ eines ganz be-
stimmten gesellschaftlichen Problems angesehen, was seine Existenz erst
legitimiert.'” Gegenwiirtig ist in der Forschung keine unumstrittene Ant-
wort auf die seit dem russischen Formalismus virulente Frage nach der
Funktion der Kunst auszumachen.'® Neben Luhmanns eigenem ist mei-
nes Erachtens an Vorschldgen mit Ankniipfungspotential lediglich noch
derjenige von Dirk Baecker zu nennen.'” Diesen greift Luhmann in der
Kunst der Gesellschaft auf, allerdings nur, um sich von ihm abzugrenzen.
Es lassen sich jedoch beide Ansitze in fruchtbarer Weise verkniipfen und

105 Etwas salopp konnte man formulieren: Ohne Problem, kein System. Vgl.
dazu: Kap. 111, 1.1.2.

106 Vgl. D.Baecker: Adresse, S.92. Er bezieht sich hier auf die Soziologie der
Kunst, seine Aussage gilt aber auch fiir die Kunst- und Literaturwissen-
schaft sowie fiir die Kunstphilosophie, wie die kontroversen Beitrdge in
folgendem Band zeigen: Bernd Kleimann/Reinold Schmiicker (Hg.):
Wozu Kunst? Die Frage nach ihrer Funktion, Darmstadt 2001. — Dass die
Kunst iiber eine Funktion verfiige, wird vereinzelt auch bestritten (vgl.
etwa Siegbert Gebert: »Undefinierbare Kunst. Systemtheorie der Kunst
als Ubergang zur allgemeinen Asthetik«, in: Weimarer Beitrige 46/1
(2000), S.73-88, hier 79f.).

107 Auf den Vorschlag von Plumpe und Werber, die Kunst reagiere mittels
Unterhaltung auf das Problem der freien Zeit, komme ich im Rahmen der
Code-Diskussion zu sprechen.

201

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

als zwei Aspekte derselben Funktion verstehen, was hier versucht werden
soll.

Nach Baeckers Vorschlag von 1996 besteht die Funktion der Kunst
darin, etwas prinzipiell Inkommunikables, ndmlich Wahrnehmung, in
den Kommunikationszusammenhang der Gesellschaft einzubezichen.
Baecker hilt fest, dass zwar alle Funktionssysteme in der einen oder an-
deren Weise auf Wahrnehmung rekurrieren, so etwa die Politik mittels
(angedrohter) Gewalt oder die Wissenschaft tiber Empirie. Allein die
Kunst macht aber den »Ausschluss der Wahrnehmung durch Kommuni-
kation als solche[n] zum Thema«'® und hat ihre Funktion damit im
»Wiedereinschluss der ausgeschlossenen Wahrnehmung in die Kommu-
nikation«.'” Erst kiirzlich hat Baecker diese Funktionsbestimmung wei-
ter prazisiert: Er geht nun verstirkt auf die gesellschaftlichen Rahmenbe-
dingungen ein, die heute von Unmengen an kiinstlich hergestellten
Wahrnehmungssachverhalten gekennzeichnet sind. Diese binden einen —
etwa in Bildern oder Design-Objekten — an kommunikative Kontexte,
ohne dass wir uns dessen in den meisten Fillen bewusst sind, und suchen
derart, unser Handeln zu beeinflussen. Im Unterschied zu solchen Wahr-
nehmungssachverhalten kommuniziert die Kunst nach Baecker »die
Kommunikation von Wahrnehmungen so, dass man lernt, Wahrnehmun-
gen auf Kommunikation zuriickzubuchstabieren, und damit fahig wird,
auch zu Wahrnehmungen, und dies unter Bezug auf ihre Kommunika-
tion, Ja und Nein zu sagen.«'"” Weil in der Kunst die Wahrnehmungspro-
vokation stets in Bezug auf die Differenz von Mitteilung und Informati-
on, in Bezug auf ihre Kommunikation also, gegeben ist, kann sie als
kiinstlich ausgelost erkannt werden. Dies macht dann eine beobachtend-
kritische Haltung der allerdings unweigerlich bereits vollzogenen eigenen
Wahrnehmung gegeniiber moglich. Nach Baecker besteht die Funktion
der Kunst damit »darin, Wahrnehmung kommunikativ mit Negationspo-
tential auszustatten.«'"" Luhmann kann dem von Baecker geiusserten

108 D.Baecker: Adresse, S.98.

109 Ebd., S.98. Ganz dhnlich auch Fuchs: Seiner Meinung nach hat sich tiber
die Kunst »in der Kommunikation etwas entwickelt, das sich auf die
Inkommunikabilitdt von Wahrnehmung bezieht oder strukturell auf die
6kologische Differenz, aus der sich diese Inkommunikabilitéit begriindet.«
Kunst ist damit auch nach Fuchs »Kommunikation tiber inkommunikable
Wahrnehmung« (Peter Fuchs/Ferdinand Schmatz: »Lieber Herr Fuchs,
lieber Herr Schmatz!« Eine Korrespondenz zwischen Dichtung und Sys-
temtheorie, Opladen 1997, S. 69).

110 D.Baecker: Funktion, S. 6f.

111 Ebd., S.9.

202

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

Vorschlag zwar einiges abgewinnen,''? beurteilt aber die »Einbeziehung
eines spezifischen Umweltausschnittes«,'” also den Einbezug der Wahr-
nehmung in die Kommunikation, als zu eingeschriankt: Die Funktion der
Kunst miisste seines Erachtens ihr Weltverhéltnis schlechthin beschrei-
ben konnen. Dieses ist an die spezifische Konturierung der Beobach-
tungsweisen der Kunst gekniipft, was nachfolgend erldutert werden soll.
Im Kunstwerk sind Beobachtungen in Formen abgespeichert, die es
durch den Gebrauch von Wahrnehmung zu entschliisseln gilt. Form ist
dabei immer das Produkt einer Unterscheidung, die eine Innenseite, die
bezeichnete Seite, und eine Aussenseite, alles Ubrige, generiert. Sie ist,
wie die Beobachtung, eine paradox konstituierte >doppelte« Unterschei-
dung, welche die urspriingliche Unterscheidung von Unterscheidung und
Bezeichnung invisibel macht und sich auf die Bezeichnungsseite schldgt.
In der Beobachtung der Form konzentriert sich ein Beobachter nun nicht
nur auf die bezeichnete Seite, was eine Beobachtung erster Ordnung
wire, sondern auf die Differenz zwischen dieser Seite und ihrem >Aus-
sen¢, wobei die Beobachtung gleichsam zwischen der Innen- und der
Aussenseite oszilliert. Form ist damit ein Beobachtungsbegriff zweiter
Ordnung und ermdoglicht das Sehen beider Seiten der Beobachtung erster
Ordnung."* Und Form l4dt auf diese Weise dazu ein, vollzogene Beob-
achtungsleistungen auf ihren Unterscheidungsgebrauch hin zu beobach-
ten.'”

Kunst kann nun, weil sie Beobachtermdglichkeiten als Programme
fiir wiederholten Gebrauch und nichts anderes bereitstellt, als eine kon-
tinuierliche Entfaltung dieser Beobachtungs-Paradoxie begriffen werden.
Nicht die Welt ldsst sich anhand von Kunst beobachten, denn diese ist
konstitutiv unbeobachtbar, »[e]s besteht nur die Moglichkeit, szatt des
Unbeobachtbaren Formen zu beobachten und dabei zu wissen, dass dies

112 Vgl. N.Luhmann: Kunst, S.227ff.

113 Ebd., S.229.

114 Wobei daran zu erinnern ist, dass auch diese Beobachtung, wie jede Beob-
achtung zweiter Ordnung, gleichzeitig auch eine Beobachtung erster Ord-
nung ist.

115 Luhmann grenzt sich iiber dieses dynamische Verstindnis von Form ge-
gen traditionelle Formkonzepte ab, die universal, zeitindifferent, aprio-
risch und idealisierend konturiert sind. Vgl. dazu Sybille Krdmer: »Form
als Vollzug oder: Was gewinnen wir mit Niklas Luhmanns Unterschei-
dung von Medium und Form?«, in: http://userpage.fu-berlin.de/~sybkram/
medium/kraemer2.html (Stand: 27. Juli 2007); zuerst erschienen in:
Rechtshistorisches Journal 17 (1998), S.558-574.

203

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

in der Weise der Entfaltung einer Paradoxie geschieht«.''® Kunst ist da-
mit »Substitution von aufeinander bezogenen Formen fiir das, was als
Einheit nicht beobachtet werden kann«."” Kunst erméglicht derart einer-
seits Formenbildung und gibt andererseits zu erkennen, dass Formenbil-
dung immer kontingent ist. Sie deklariert sich auf diese Weise selber als
hochst unwahrscheinlich, ist ein »demonstrativ unwahrscheinlicher Sach-
verhalt«.""® Unwahrscheinlich, aber trotzdem geordnet; denn die Kunst
ist, wenn sie mit Formen operiert, nur in ihrem Anfangen beliebig: Hat
sie eine Form festgelegt, so muss >streng¢, das heisst, formgeleitet, wei-
teroperiert werden. Jede Konzentration auf eine Seite der Unterscheidung
erzeugt einen weiteren Bestimmungsbedarf, und zwar so lange, »bis die
Formen sich zirkuldr schliessen, einander wechselseitig kommentieren
und das bestitigen, womit man angefangen hatte«.'”’

Es entsteht so »Ordnung auf der Basis einer Selbstirritation«'* und
ein in sich geschlossenes Kunstwerk,'?' das sich durch eine »doppelte
Schliessunge,'? eine dussere und eine innere, auszeichnet.

116 N.Luhmann: Kunst, S.74 (Hervorhebung im Original).

117 Ebd.

118 Ebd., S.248.

119 Ebd., S.63.

120 Ebd., S.237.

121 Vgl. beispielsweise N. Luhmann: Kunstwerk, S. 629ff.

122 N.Luhmann: Kunst, S.53. Aussere Schliessung meint die Abgrenzung ge-
gen das >Aussen< der Nicht-Kunst; innere Schliessung zielt auf die Ein-
schrankung tiber die gew#hlten Formen. — Der hier von Luhmann vertrete-
ne Werkbegriff ist in der Forschung oft als veraltet und zu restriktiv
kritisiert worden (vgl. etwa G. Stanitzek: Kommunikation, S. 50; Friedrich
Balke: »Dichter, Denker und Niklas Luhmann. Uber den Sinnzwang in
der Systemtheorie«, in: Albrecht Koschorke/Cornelia Vismann [Hg.], Wi-
derstinde der Systemtheorie. Kulturtheoretische Analysen zum Werk von
Niklas Luhmann, Berlin 1999, S.135-157, hier S.155, Anm. 45; sowie
Koschorke, Albrecht/Vismann, Cornelia: »Einleitung«, in: Dies.[Hg.],
Widerstéinde der Systemtheorie. Kulturtheoretische Analysen zum Werk
von Niklas Luhmann, Berlin 1999, S.9-16, hier S.15). Ich verstehe die
angesprochene Geschlossenheit jedoch lediglich bezogen auf eine gewisse
raumlich-zeitliche Begrenzung, der jedes Kunstwerk unterliegt und die es
etwa in Buchform oder als gerahmtes Gemaélde fassbar macht, nicht aber
bezogen auf Begrenzung und Geschlossenheit des Sinns, der tiber die For-
men eingefiihrt wird. Denn die Kunst operiert wie alle Sinnsysteme in die-
sem Medium und ist bei aller formalen Geschlossenheit offen in der Hin-
sicht, dass in jeder Sinneinheit Aktualitit aus Potentialitit prozessiert
wird. Verweise auf das »Draussen¢, laufen im Kunstwerk also immer mit.

204

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

Die Kunst muss sich dabei ganz auf die »Eindeutigkeit der Wahrneh-
mung stiitzen, die in threr Kompaktheit und Simultaneitét keinen Raum
fiir Zweifel«'” iibrig lisst. Auf diese Weise entsteht schliesslich ein
»Ding¢, ein »Quasi-Objekt¢, welches sich erkennen und als Kunst identifi-
zieren ldsst. Dieses offeriert eine reale, exklusive Beobachterposition,
»von der aus etwas anderes als Realitit bestimmt werden kann«.'** Sie
wird von Luhmann zwar als »eine dem Sinne nach imaginére oder fiktio-
nale Realitit«'” bezeichnet, jedoch eben nur dem Sinne nach. In ihren
Operationen der Unterscheidung, Beobachtung und Kommunikation ist
die Kunst genauso real, wie andere »Produkte« gesellschaftlichen Beob-
achtens, und im Gegensatz zur sprachlichen Kommunkation zudem nicht
arbitar konturiert, sondern seltsamerweise mit gleichsam »artifizielle[r]
Notwendigkeit«'?® hergestellt. »Kunst demonstriert deshalb immer die
beliebige Erzeugung von Nichtbeliebigkeiten oder die Zufallsentstehung
von Ordnung,"’” und »was in [ihr] sichtbar wird, ist [...] die Unvermeid-
lichkeit von Ordnung schlechthin«.'® Weil Kunst in dieser Weise in der
Welt moglich ist, sagt sie auch etwas tiber diese Welt und die darin be-
findlichen Beobachter oder Systeme — also etwa iiber den »Menschen< —
aus.'” Die Funktion der Kunst wire es demnach, »Welt in der Welt er-
scheinen zu lassen — und dies im Blick auf die Ambivalenz, dass alles
Beobachtbarmachen etwas der Beobachtung entzieht, also alles Unter-
scheiden und Bezeichnen in der Welt die Welt auch verdeckt«."” Hier
wird freilich nicht auf das im Kapitel I, 3.1. diskutierte, vom Ecocriticism
oft ins Spiel gebrachte klassische Konzept der Mimesis angesprochen,
wie dies David Wellbery Luhmann kritisch vorhalt."!

123 E.Esposito: Code, S.75.

124 N.Luhmann: Kunst, S.229 (Hervorhebung im Original).

125 Ebd., S.229.

126 E.Esposito: Code, S.74. — Werber spricht von »kontingente[r] Notwen-
digkeit« (Niels Werber: »Nur Kunst ist Kunst«, in: Soziale Systeme. Zeit-
schrift fiir soziologische Theorie 1 [1996], S.166-177, hier zitiert nach:
http://www.soziale-systeme.ch/leseproben/kunst.htm [Stand: 6. Juli 2007]).

127 N.Luhmann: Kunst, S.506. — Vgl. dazu Pierre Bourdieu, der im Bezug
auf Kunst vom »Niedagewesenen und doch mit Notwendigkeit Eingetrof-
fenen« spricht (Pierre Bourdieu: »Elemente zu einer soziologischen Theo-
rie der Kunstwahrnehmung, in: Jirgen Gerhards [Hg.], Soziologie der
Kunst. Produzenten, Vermittler und Rezipienten, Opladen 1997,
S.307-336, hier S.323).

128 N.Luhmann: Kunst, S.241; vgl. auch ebd., S.504.

129 Vgl. ebd., S.427.

130 Ebd., S.241.

131 Vgl. David A. Wellbery: »Die Ausblendung der Genese. Grenzen der sys-

205

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Es geht also nicht um ein Représentieren der Welt, sondern viel eher um
die Nachahmung der Unsichtbarkeit der Welt."”> Oder in anderen Wor-
ten: um ein Aufdecken des Funktionierens der menschlichen Erkenntnis
im Hinblick auf Welt. Die Kunst »demaskiert< derart die »ontologischex,
also die »vorgefundene« oder >gegebene« Welt, indem sie sie als kontin-
gent und polykontextural** und damit als lediglich eine Version der Welt
ausweist. In dem Sinne, als die Kunst den »Ubereinkiinften< einer Gesell-
schaft, die tiber Sprache Bewusstseine koppelt und derart Ontologien ge-
neriert, den »>Spiegel« ihres tatsdchlichen Funktionierens vorhilt, kann
Kunst nun auch als >kritisch< oder >engagiert< bezeichnet werden. Denn
sie ist in der Lage, gesellschaftliche Sachverhalte, die sonst auf wenig
Aufmerksamkeit stossen, aufzudecken. Luhmann dazu: »Die heute ohne-
hin abgelehnten Funktionskonzepte der Imagination und der Représenta-
tion miissten dann[, wenn man eine konstruktivistische Erkenntnistheorie
akzeptiert,] ein zweites Mal abgelehnt werden — nicht weil sie die Frei-
heitsgrade der Kunst zu sehr einschrinken, sondern weil sie dem Weltil-
lusionismus huldigen, statt ihn zu entlarven.«'** Dabei muss aber festge-
halten werden, dass sich diese »Kritik< oder dieses »Engagement« allein in
der Gesellschaft vollzieht, genauer sogar durch den Vollzug von Gesell-
schaft in Kunstkommunikation — dass es sich damit also um eine kritische
Position der Gesellschaft selbst handelt, und nicht eine Gegenposition
zur Gesellschaft, wie dies in Ansdtzen 6kologisch orientierter Literatur-
wissenschaft gesehen wird."”® Denn: »Die Kunst [...] kann nicht nicht Ge-
sellschaft sein.«'*®

temtheoretischen Reform der Kulturwissenschaften«, in: Albrecht Ko-
schorke/Cornelia Vismann (Hg.), Widerstiande der Systemtheorie. Kultur-
theoretische Analysen zum Werk von Niklas Luhmann, Berlin 1999,
S.19-28, hier S.21ff.

132 Vgl. dazu Ch. Schuldt: Selbstbeobachtung, S.62.

133 Zur Erinnerung: Polykontextural meint plurale Welten statt ontologisch
gesicherter Einheitlichkeit, oder in den Worten Gumbrechts: »Multiver-
sum statt »Universum« (Hans Ulrich Gumbrecht: »Form ohne Materie
versus Form als Ereignis«, in: Henk de Berg/Matthias Prangel [Hg.], Sys-
temtheorie und Hermeneutik, Tiibingen, Basel 1997, S.31-46, hier S.33).

134 N.Luhmann: Kunst, S. 16; (meine Hervorhebung).

135 Vgl. etwa H. Zapf: Okologie. — Die Proklamation einer Gegenposition der
Kunst zur Gesellschaft hélt sich nicht zuletzt ihrer Traditionslinie wegen
hartnickig in der Literatur- und Kunsttheorie. Vgl. etwa Theodor W.
Adorno: Asthetische Theorie, hg. von Gretel Adorno und Rolf Tiede-
mann, Frankfurt/M. 1973, S.335.

136 D.Baecker: Adresse, S.91. — Kritisch zum Konzept eines »literarischen
Gegendiskurses< dussert sich auch: Nicolas Pethes: »Poetik/Wissen. Kon-

206

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

Den sich an Kunst beteiligenden psychischen Systemen bietet sich vor
diesem Hintergrund die

»Gelegenheit, sich als Beobachter zu beobachten, sich als Individuen zu erfah-
ren. Und da dies unausweichlich durch Wahrnehmung von Unwahrscheinlich-
keit vermittelt wird, besteht mehr als bei sprachlicher Kommunikation die
Chance der Selbstbeobachtung im Beobachten.«'’

An dieser Stelle sehe ich die Moglichkeit, die Funktionsbestimmung von
Dirk Baecker erneut einzubringen und mit jener von Luhmann zu verbin-
den. Denn ein Selbstbeobachten im Beobachten von Kunst fithrt unwei-
gerlich auf das Beobachten der eigenen Wahrnehmung, die sich als durch
die Kommunikation gleichzeitig »provoziertc und gefithrt erfihrt. Dies
kann dann soweit gehen — darauf habe ich bei der Behandlung von Lite-
ratur hingewiesen'*® —, dass auf der Ebene von Beobachtungen dritter
Ordnung vom beteiligten Bewusstsein Riickschliisse der Art gezogen
werden konnen, die den Beobachter selbst als »Effekt< der Kunstkom-
munikation und demnach auch als Effekt von Kommunikation insgesamt
erscheinen lassen.”” Damit ist die von mir hier spezifizierte Funktion
gleichsam radikaler als jene von Baecker, dessen Ansatz auch Aspekte
von Kompensation beinhaltet, wenn er etwa fragt: »[W]elches andere so-
ziale System kiimmert sich so erfolgreich um die Absorption, um die
Formulierung und Strukturierung der Unruhe, die das Bewusstsein der

zeptionen eines problematischen Transfers«, in: Gabriele Brandstetter/Ge-
rhard Neumann (Hg.), Romantische Wissenspoetik. Die Kiinste und die
Wissenschaften um 1800, Wiirzburg 2004, S.341-372, hier S. 346f.

137 N.Luhmann: Kunst, S.153. — Es sei hier daran erinnert, dass die Sprache
einen zu Darstellungen zwingt, welche der Theorievorgabe der System-
theorie nicht gerecht werden kénnen. So spricht Luhmann hier von »Indi-
viduen«, korrekterweise miisste es im Prinzip aber >Personen< heissen,
womit die Zurechnung von Kommunikation auf ein psychisches System
gemeint wire. Denn es geht eben gerade nicht um im >alteuropdischenc
Sinne verstandene Subjekte.

138 Vgl. oben, Kap. V, 1.4.

139 Peter Fuchs spricht in diesem Zusammenhang (in Erweiterung eines Dik-
tums von Freud) von der Luhmann’schen Krinkung des Menschen im
Anschluss an die Kopernikanische (der Mensch ist nicht das Zentrum der
Welt), die Darwin’sche (der Mensch ist nicht die erste, sondern die letzte
aller Kreaturen) und an die Freudsche Kriankung (der Mensch ist nicht
Herr seines Sprechens, er weiss nicht, was er sagt): Der Mensch spricht
nicht einmal selber, er ist lediglich Effekt der Kommunikation (vgl.
P.Fuchs: Moderne Kommunikation, S. 12, Anm. 2).

207

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Menschen angesichts dieser Gesellschaft befillt?«'* Ich wiirde dagegen-
halten, dass Kunst gerade nicht Unruhe beseitigt, sondern diese viel eher
vermehrt, wird sie denn in ihrer Radikalitdt auch wahrgenommen.

Aus der geschilderten Situation ergeben sich aber auch eminent
wichtige Freiheitsgrade, die nicht zuletzt im Hinblick auf die Verarbei-
tung und Thematisierung von 6kologischer Kommunikation von zentra-
ler Bedeutung sind: Denn nach Baecker zeigt die Kunst dem Beobachter
Wege auf, wie er seiner eigenen Wahrnehmung kritischer gegeniiber ste-
hen kann und wie er sich ihr gegeniiber in der Retrospektive etwa auch
ablehnend-reflexiv zu verhalten in der Lage ist. Die Kunst bietet mit an-
deren Worten die »Moglichkeit, das Sehen zu lernen«, wie Luhmann
festhalt,'' und dieses >neue« Sehen radikal auf die eigene Verfasstheit in
der Welt und die Kontingenz dieser Welt riickzurechnen.'* Und weil
Kontingenz immer auch ein gewisses Mass an Wahlfreiheit impliziert,
fordert die Kunst dazu auf, dieses »neue« Sehen in Eigenverantwortlich-
keit, wozu Wahlfreiheit gleichsam verpflichtet, zu nutzen.'*® Kunst for-

140 D.Baecker: Adresse, S.105. Sehr dhnlich auch: S.J. Schmidt: Sozialsys-
tem, S.418ff.,, der von Uberwindung der »Folgeschiden fiir das Subjekt«
aus der funktionalen Differenzierung spricht, oder Arnold Gehlen, der
cine »Entlastung des Bewusstseins« sieht (Arnold Gehlen: Zeit-Bilder.
Zur Soziologie und Asthetik der modernen Malerei, 2., neu bearb. Aufl.
Frankfurt/M. 1965, hier S.222). Dies erinnert auch stark an Odo Mar-
quardts Kompensationsthese.

141 Luhmann in Wolfgang Hagen: »Die Realitit der Massenmedien. Niklas
Luhmann im Radiogespriach mit Wolfgang Hagen«, in: Ders. (Hg.), Wa-
rum haben Sie keinen Fernseher, Herr Luhmann? Letzte Gespridche mit
Niklas Luhmann (Dirk Baecker, Norbert Bolz, Wolfgang Hagen, Alexan-
der Kluge), Berlin 2004, S.79-107, hier S.96.

142 An der Funktion der Kunst wird ersichtlich, dass Kunst gewissermassen
als Gegenpol zur Religion zu sehen ist: »Religion hat demnach [...] fiir das
Gesellschaftssystem die Funktion, die unbestimmbare, weil nach aussen
(Umwelt) und nach innen (System) unabschliessbare Welt in eine be-
stimmbare zu transformieren, in der System und Umwelt in Beziehungen
stehen konnen, die auf beiden Seiten Beliebigkeit der Verdnderung aus-
schliessen. Sie hat [...] zu verantworten und tragbar zu machen, dass alle
Typisierungen, alle Selbst-Identifikationen, alle Kategorisierungen, alle
Erwartungsbilder reduktiv verfahren miissen und widerlegbar bleiben«
(Niklas Luhmann: Funktion der Religion, 3. Aufl. Frankfurt/M. 1992,
S.6f).

143 Vgl. H.v.Foerster: Ethik, S.55. Selbstverstindlich impliziert diese Wahl-
freiheit, die sich aus der Kontingenz ergibt, aber immer auch das eigene
Eingebundensein in die Prozesse des Lebens sowie die Unhintergehbar-

208

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

dert also zu Individualitdt und Selbstverantwortung heraus und entspricht
damit ganz der Organisationsweise der modernen Gesellschaft, in wel-
cher der Mensch sich nicht mehr iiber seinen Stand definieren und derart
auf vorgegebene Schablonen bauen kann, sondern sich in der Selbstbeob-
achtung und im Beobachten der anderen als Individuum erst eigentlich
herausbilden muss. Es geht also letztlich fiir den Rezipienten um Selbst-
erfahrung in der Kunsterfahrung. Und dies leistet Kunst, indem sie einer-
seits durchgingig auf die Perspektive der Beobachtung zweiter Ordnung
abstellt und damit »als Symbolisierung eines ganz allgemeinen Modells
der Funktionssysteme der modernen Gesellschaft«** zu gelten hat. Ande-
rerseits steigert sie dies noch erheblich, indem sie — vor allem in der
Sprach- und Schriftkunst der Literatur — einen Wechsel auf die Beobach-
tungsebene dritter Ordnung forciert und auf diese Weise dem Beobachter
die Reflexion tiber das eigene Beobachten und Erkennen nahe legt.

In diesem Zusammenhang wurde oft eingewendet, dass der Nach-
weis, die Welt sei von Kontingenz geprigt, deshalb nicht als besondere
Leistung der Kunst verstanden werden konne, weil die Gesellschaft sich
in ihren Funktionssystemen insgesamt auf die Beobachterstufe zweiter
Ordnung festgelegt habe.'* Offensichtlich nimmt aber die Beobachtung
zweiter Ordnung und damit die Konfrontation mit der eigenen Wahrneh-
mung und das >Sichtbarmachen des Unsichtbaren«, die dariiber hinaus
den Wechsel auf die Beobachtungsebene dritter Ordnung implizieren, in
den anderen Funktionssystemen nicht die gleich zentrale Rolle ein, die
ihr in der Kunst zukommt. Sicher ist es moglich, die Welt im Alltag kon-
tingent zu erfahren, aber nur die Kunst (und in anderer Weise auch die
Systemtheorie) forciert diesen Wahrnehmungsmodus, indem sie die »nor-
malen< Beobachtungsverhéltnisse umkehrt und ganz auf die Beobachtung
der Beobachtung sowie auf die Reflexion dieser Beobachtungsverhiltnis-
se setzt. Sie muss damit als eine besondere Aktivierung der psychischen

keit der Beobachtung, die beide unabdingbar sind. Die Wahlfreiheit ist da-
mit eine partielle.

144 N.Luhmann: Autonomie, S. 189f.

145 Siehe nur Gerhard Plumpe/Niels Werber: »Literatur ist codierbar. Aspekte
einer systemtheoretischen Literaturwissenschaft«, in: Siegfried J. Schmidt
(Hg.), Literaturwissenschaft und Systemtheorie. Positionen, Kontrover-
sen, Perspektiven, Opladen 1993, S.9-43, hier S.27f.. — Vgl. auch: Hans
Ulrich Gumbrecht: »Pathologien im Literatursystemy, in: Dirk Baecker/
Jirgen Markowitz/Rudolf Stichweh (Hg.), Theorie als Passion. Niklas
Luhmann zum 60. Geburtstag, Frankfurt/M. 1987, S.137-170, hier vor al-
lem S. 171ff.

209

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Systeme verstanden werden, als kategorischer Anstoss zur Selbst-
reflexion.'*

Kunst konfrontiert also die Teilnehmenden mit den eigenen einge-
schrinkten Beobachtungsbedindungen und Erkenntnismoglichkeiten und
fordert derart in hohem Masse ein Kontingenzbewusstsein, indem Welt
in der Kunstbetrachtung als kontingent erfahren werden kann. Ist diese
Welt, die sich die Gesellschaft konstruiert, aber nicht einfach gegeben
und unproblematisch existent, so impliziert dies auch ihre Verinderbar-
keit. Indem die Kunst eine gewisse Wabhlfreiheit in der Beobachtung na-
helegt und damit zu Selbstverantwortung einladt, befoérdert sie die Suche
nach Vergleichen und dquifunktionalen Problemldsungen, was sich nicht
zuletzt auch im Hinblick auf die Behandlung 6kologischer Probleme po-
sitiv auswirken kann. Insgesamt fordert sie derart die Entwicklung einer
giinstigen personalen Umwelt der Gesellschaft, die deshalb als zentral
angesehen werden muss, weil nur eine solche verspricht, 6kologische
Kommunikation zu verarbeiten und zu gestalten und damit eine Selbst-
verstdndigung der Gesellschaft angesichts der 6kologischen Selbstgefihr-
dung anzuregen.

Hinzu kommt, dass Umweltereignisse der Gesellschaft — wie im Ka-
pitel IV dieser Arbeit herausgestellt — zwei Stufen zu passieren haben,
um gesellschaftlich relevant zu werden: Erstens muss die Wahrnehmung
des Bewusstseins angeregt und zweitens diese Wahrnehmung kommuni-
kativ umgesetzt werden konnen. Die Kunst erreicht nun durch ihren dop-
pelt abweichenden Gebrauch von Wahrnehmung eine ganz eigene Wahr-
nehmungssteigerung. Ein Bewusstsein, das sich derart an Kunst-
kommunikation beteiligt, muss gleichsam in besonderem Masse auf die
verhandelten Themen hin, die etwa auch okologischer Art sein kénnen,
sensibilisiert werden. Weil sich die Kunst zudem als funktionales Aqui-
valent der Sprache im Schnittbereich von Psyche und Gesellschaft be-
wegt, macht sie Wahrnehmung, wie gesehen, kommunikativ verfiigbar
und behandelt derart in ihren Operationen immerzu die 6kologische Dif-
ferenz des Kunstsystems. Damit erweist sich die Kunst als besonders ge-
eignete Anwirterin, die beiden genannten Stufen, die Umweltereignisse
von der gesellschaftlichen Thematisierung entfernt halten, zu tiberwin-

146 Demgegeniiber scheint die Umstellung auf die Beobachtung zweiter Ord-
nung in allen Funktionssystemen ausser der Kunst ohne ausgeprigte auto-
logische Schliisse und vor allem ohne den konsequenten Einbezug der Be-
obachtung dritter Ordnung vollzogen worden zu sein. Damit kann
gesamtgesellschaftlich von einer »unvollkommene[n] Realisierung der
Beobachtung zweiter Ordnung« gesprochen werden (E. Esposito: Kultur-
bezug, hier S.97).

210

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

den. Uber die Kommunikation der Kunst ist zusammenfassend gesagt ein
gesellschaftsweit einzigartiger Weg gegeben, Umweltsachverhalte ganz
unterschiedlicher Art — und also auch etwa die Naturzerstérung oder ge-
wisse Belastungen daraus fiir das Bewusstsein — gesellschaftlich relevant
zu machen. Dafiir spricht nicht zuletzt auch ihre Codierung, wie nun auf-
gezeigt werden soll.

1.5
Der Code der Kunst

Wie jedes Funktionssymstem verfiigt auch die Kunst iiber einen eigenen
Code, also eine spezifische Form der »Ausriistung des Beobachtens«,'*’
die der Entparadoxierung der selbstreferentiellen Bestimmung, nach der
Kunst allein Kunst ist, dient und grundsitzlich dariiber entscheidet, ob
eine Kommunikation zum Kunstsystem gehort oder einem anderen
Bereich der Gesellschaft zuzurechnen ist. Zusammen mit dem symbo-
lisch generalisierten Kommunikationsmedium, in diesem Falle dem
Kunstwerk,'*® verringert der Code die Wahrscheinlichkeit des Scheiterns
der Kunstkommunikation angesichts der grundsitzlichen Unwahrschein-
lichkeit aller Kommunikation.'* Die Bestimmung des Codes der Kunst
gilt als ein »notorisches Problem«'*® und gehort »zu den umstrittensten
Forschungsfragen innerhalb des systemtheoretischen Paradigmas«.'
Luhmann dusserte erstmals 1974 den Codierungsvorschlag schon/héss-
lich, welcher in der Forschung stark kritisiert'? und auch von Luhmann
selbst spéter in Zweifel gezogen wurde.'” Denn das Setzen des »>ésthe-

147 N.Luhmann: Kunst, S.304.

148 Ich folge diesbeziiglich Plumpe und Werber (vgl. etwa Plumpe/Werber:
Literatur, S.25f.).

149 Vgl. dazu oben, Kap. III, 1.1.3.

150 Jahraus/Schmidt: Systemtheorie, S.75, Anm. 25.

151 Gerhard Plumpe/Niels Werber: »Umwelten der Literatur«, in: Dies. (Hg.),
Beobachtungen der Literatur. Aspekte einer polykontexturalen Literatur-
wissenschaft, Opladen 1995, S.9-33, hier S. 15.

152 So wurde etwa darauf hingewiesen, dass es in den modernen Kiinsten ge-
rade nicht mehr um Schonheit gehe, diese liessen sich vielmehr als die
»nicht mehr schonen Kiinste« bezeichnen (vgl. H. U. Gumbrecht: Patholo-
gien). Oder dann wird bemingelt, dass Luhmann diese Codierung aus der
Asthetik iibernehme, die aber gerade nicht Kunst sei, sondern dem Wis-
senschaftssystem zugehore (vgl. Plumpe/Werber: Literatur, S.28ft.).

153 Vgl. N.Luhmann: Kunst, S.310f. — Oliver Sill spricht im Bezug auf die
Frage nach dem Code der Kunst von einem »Prozess wachsender Verun-

21

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

tisch Schonenc als positiven Codewert des Kunstsystems ist »eine tauto-
logische Formulierung und daher eine Verlegenheitslosung«.'™ Von
mehreren Seiten wurde deshalb der Versuch unternommen, den Code an-
ders zu fiillen. An Vorschldgen fiir die Codierung der Kunst — in einigen
Féllen auch spezifisch auf die Literatur hin formuliert — sind mittlerweile
auszumachen: literarisch/nicht-literarisch;'> passend (stimmig)/unpas-
send (unstimmig);"*® mit Geschmack/ohne Geschmack;"”’ Text/Kon-
text;"”® Innovation/Tradition;'” Kunst/Nicht-Kunst;'® interessant/lang-
weilig;'®" eigentliche/uneigentliche Rede;'” verstindlich/unverstind-
lich;'® sowie Lust/Unlust.'™* Die in breitem Rahmen erfolgte Diskussion
dieser sehr unterschiedlichen Vorschldge zeigt auf, dass keiner daraus zu

sicherung« bei Luhmann (Oliver Sill: Literatur in der funktional differen-
zierten Gesellschaft: Systemtheoretische Perspektiven auf ein komplexes
Phidnomen, Wiesbaden 2001, S.98).

154 Jahraus/Schmidt: Systemtheorie, S.75, Anm. 25.

155 Siehe: S.J. Schmidt: Sozialsystem, besonders S. 4271{f.

156 Vgl. Jochen Horisch: »Die verdutzte Kommunikation. Literaturgeschichte
als Problemgeschichte«, in: Merkur 45/12 (1991), S.1096-1104.

157 Siehe Georg Jager: »Die Avantgarde als Ausdifferenzierung des buirgerli-
chen Literatursystems. Eine Gegeniiberstellung des biirgerlichen und
avantgardistischen Literatursystems mit einer Wandlungshypothese«, in:
Michael Titzmann (Hg.), Modelle des literarischen Strukturwandels, Tii-
bingen 1991, S.221-244.

158 Vgl. Henk de Berg: »Die Ereignishaftigkeit des Textes«, in: Ders./Matthi-
as Prangel (Hg.), Kommunikation und Differenz: Systemtheoretische An-
sdtze in der Literatur- und Kunstwissenschaft, Opladen 1993, S.32-52,
und Matthias Prangel: »Zwischen Dekonstruktionismus und Konstrukti-
vismus.Zu einem systemtheoretisch fundierten Ansatz von Textverste-
heng, in: Henk de Berg/Ders. (Hg.), Kommunikation und Differenz: Sys-
temtheoretische Ansétze in der Literatur- und Kunstwissenschaft, Opladen
1993, S.9-31.

159 Vgl. Kitty Zijlmans: »Kunstgeschichte der modernen Kunst: Periodisie-
rung oder Codierung?«, in: Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), Kom-
munikation und Differenz: Systemtheoretische Ansétze in der Literatur-
und Kunstwissenschaft, Opladen 1993, S. 53-68.

160 Siehe P.Fuchs: Moderne Kommunikation, vor allem S. 163-193.

161 Vgl. Plumpe/Werber: Literatur, vor allem S. 30ff.

162 Siehe K. Eibl: Poesie, hier S. 137.

163 Vgl. Rembert Hiiser: »Frauenforschung«, in: Jirgen Fohrmann/Harro
Miiller (Hg.), Systemtheorie der Literatur, Miinchen 1996, S.238-275,
hier S.249ff.

164 Vgl. Winfried Menninghaus: »Ekel-Tabu und Omnipriasenz des »Ekel< in
der asthetischen Theorie (1740-1790)«, in: Poetica 29 (1997), S.405-431.

212

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

iiberzeugen vermag.'®® Auf die grosste Resonanz ist der Vorschlag von

Plumpe und Werber nach einer interessant/langweilig-Codierung gestos-
sen. Dieser Codierungsvorschlag impliziert aber eine sehr weite Fassung
des Kunstbegriffs und zdhlt etwa auch Hollywood oder sogar Sportveran-
staltungen'® zum Kunstsystem. Es muss deshalb bezweifelt werden, dass
dieser Code iiber geniigend Trennschirfe verfligt. Auch Luhmann scheint
er nicht zwingend, wenn er in der »Kunst der Gesellschaft« schreibt:
»Noch immer gibt es [...] keine liberzeugende Alternative zu schon/héss-
lich«.'”” Die Frage nach dem Code der Kunst wird von Luhmann selber
aber auch in diesem seinem letzten Werk zur Kunst nicht hinreichend be-
antwortet und muss weiterhin als Forschungsdesiderat betrachtet werden.
Meine These ist nun, dass sich der Kunst-Code prézise mit der Unter-
scheidung >polykontextural/nicht-polykontextural< fassen lasst. Polykon-
texturalitdt bezeichnet definitorisch die »formal gleiche und faktisch
gleichzeitige Moglichkeit verschiedener Beobachtungen. Das impliziert
Freiheit, mindestens des eigenen Beobachtens und gegeniiber anderen
Beobachtungen.«'® Die bindre Schematisierung »polykontextural/nicht-
polykontextural« wird meines Erachtens der Spezifik der Kunstkommuni-
kation gerade darum gerecht, weil Kunstkommunikation ja immer darauf

165 Vgl. etwa die Diskussionen, die auch wechselseitige Kritik der Beiteilig-
ten beinhalten, in Plumpe/Werber: Umwelten, vor allem S.13-20 (Kritik
an de Berg, Prangel und Zijlmans sowie an Siegfried J. Schmidt); Lutz
Kramaschki: »Das einmalige Aufleuchten der Literatur. Zu einigen Pro-
blemen im >Leidener Modell« systemtheoretischen Textverstehens«, in:
Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), Differenzen. Systemtheorie zwi-
schen Dekonstruktion und Konstruktivismus, Tiibingen, Basel 1995,
S.275-301, sowie die Replik der Kritisierten in: Henk de Berg/Matthias
Prangel: »Noch einmal: Systemtheoretisches Textverstehen. Eine Antwort
auf Lutz Kramaschkis Kritik am >Leidener Modell««, in: Dies. (Hg.), Sys-
temtheorie und Hermeneutik. Tiibingen, Basel 1997, S. 117-141; Ch. Rein-
fandt: Sinn, S.48ff. und 88ff. (Kritik an Siegfried J. Schmidt, Diskussion
von und Anlehnung an Plumpe/Werber); H. de Berg: Luhmann-Rezeption,
S.208-214 (Kritik an Plumpe/Werber, Anlehnung an Luhmann); O. Sill:
Literatur (Kritik an Luhmann und Menninghaus); I. Berger: Musil, S. 58ff.
(Kritik an Luhmann, Anlehnung an Plumpe/Werber). Sieche auch Niels
Werber: Literatur als System. Zur Ausdifferenzierung literarischer Kom-
munikation, Opladen 1992, S.61-101. Fiir einen Kurziiberblick: Ch. Rein-
fandt: Systemtheorie.

166 Vgl. dazu Plumpe/Werber: Schriftsteller, S. 185, Anm. 15, bzw. Plumpe/
Werber: Literatur, S.34.

167 N.Luhmann: Kunst, S.317.

168 D.Krause: Lexikon, S.208.

213

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

abzielt, nicht »eindeutig« in eine Richtung auslegbar zu sein und weil sie
mittels wahrnehmbarer Kunstwerke eine Pluralitit der Beobachtungen
am >Objekt« gleichsam forciert. Dabei bleibt Kunstkommunikation doch
immer auch an eine Normalkommunikation, die auf Eindeutigkeit und
schnelles Prozessieren abzielt, zurtickgebunden. Sie oszilliert derart zwi-
schen Nicht-Polykontexturalitit, also einer unproblematisch gegebenen
einheitlichen Weltsicht, und Polykontexturalitit, die diese Weltsicht re-
flektiert und eine »Pluralitit von Welten«'® dagegen hilt. Zwar ist selbst-
verstdndlich auch Normalkommunikation bisweilen missverstandlich und
mehrdeutig, doch ist dies erstens in der Regel nicht als ihre eigentliche
Absicht zu nehmen — Kommunikation muss sich gegen die vorherrschen-
de Unwahrscheinlichkeit vielmehr durch einen moglichst hohen Grad an
Verstdndlichkeit wappnen —, weshalb es zweitens in den Folgekommuni-
kationen haufig zu Korrekturen kommt, indem etwa die Kommunikation
selbst thematisiert wird. Allein in der Kunstkommunikation, die sich ge-
wissermassen als Normalkommunikation tarnt, ist jedoch jede einzelne
Unterscheidung vieldeutig angelegt und einem Puzzleteil gleich nach al-
len Seiten in den Zusammenhang des Kunstwerkes eingelassen, aus dem
sie nicht herausgelost werden kann, was die Kunstkommunikation — wie
gesehen'” — >kompakt< werden lisst und ein gleichzeitiges Beobachten
mit je eigener Formenkombination erméglicht.'”

Die Codierungen wie >interessant/langweilig« oder >schon/hésslich¢
wiirden nach dieser Konzeption dann auf die Beurteilung eines Kunst-
werkes abzielen, die aber erst Folge der im Werk getroffenen Unterschei-
dungen nach der hier vorgeschlagenen Codierung wire. Sie konnten da-
mit lediglich mit Kunstprogrammen in Verbindung gebracht werden. Mit
anderen Worten bringt beispielsweise der Begriff »Schonheit« kiinstleri-
sche Entscheidungen zum Ausdruck, die fiir das daraus resultierende

169 Ebd.

170 Vgl. dazu oben, Kap. V, 1.2. sowie V, 1.3.

171 Auch Reinfandt hélt fest: Der Code des Kunstsystems ldsst »semantische
Variabilitdt zu und provoziert sie sogar« (Ch. Reinfandt: Sinn, S.105). Al-
lerdings schliesst er dann darauf, dass die Literatur sekundér einen »eige-
nen, auf psychische Systeme zugeschnittenen monokontexturalen Bezugs-
rahmen« schaffe (ebd.), was mir nicht logisch erscheint. Viel eher stellt
nicht nur die Literatur, sondern jedes einzelne Kunstwerk einen eigenen
Bezugsrahmen her, der durch die Codierung gelenkt, vor allem aber durch
die je spezifische Programmierung (Genre-Typus, Stil, Erzdhlspezifikatio-
nen, etc.) realisiert wird. Dieser Bezugsrahmen ist aber wiederum in dem
Sinne polykontextural, als dadurch unendlich viele verschiedene und
gleichzeitig mogliche Beobachtungsformen geschaffen werden.

214

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

Kunstwerk wichtig werden konnen, wenn dieses einer Programmierung
folgt, die — wie etwa die Weimarer Klassik — das Schone (neben dem
Wahren und Guten) in der Kunst realisieren will. Damit ist aber nicht der
Code der Kunst angesprochen, der dieser Ebene der Programmierung
vorgeschaltet ist und die genuine Fassung und epistemologische Kontu-
rierung jeder einzelnen Kunstbeobachtung meint, angefangen beim ersten
Pinselstrich in der Malerei oder dem ersten geschriebenen Wort in der Li-
teratur, unabhéngig von der jeweiligen Aufbereitung der Kunstbeobach-
tungen in einem Kunstprogramm. Auf der Ebene des Kunstwerks selbst
kann daraus folgend zwar sehr wohl nach den Schemata jinteressant/
langweilig< oder »schon/hésslich« beobachtet werden, die moglicherweise
von der betreffenden Programmierung des Kunstwerks auch nahegelegt
werden. Die spezifische Codierung der Kunst schliesst aber andere Mog-
lichkeiten gerade nicht aus, 14dt vielmehr dazu ein, verschiedene Beob-
achtungsweisen und immer neue Formkombinationen auszuprobieren
und sich in diesem Beobachten nicht zuletzt auch selbst auf die Moglich-
keiten des Beobachtens hin zu beobachten.

Polykontexturalitit steht aber nicht nur fiir Freiheit des Beobachtens,
sondern auch »fiir den Verzicht auf die Unterstellung einer Einzelheit fur
alle Beobachtungen bzw. einer Mdoglichkeit ihrer Letztabsicherung.'”
Und auch hier nimmt die Kunst im Rahmen der Gesellschaft zweifellos
eine Sonderstellung ein. Denn sie realisiert gerade das am pragnantesten,
was Luhmann in der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung — und damit
vor allem in seiner eigenen Theorie — zu erkennen glaubt: »Die »so ist
es<-Attitiide wird ersetzt durch ein Begriffsspiel, das an sich selber Halt
findet.«'” Kunst entzieht jeder Beobachtung ihre vermeintlich gesicherte
Weltsicht und derart gleichsam den Boden unter den Fiissen — oder sie
zeigt mit anderen Worten auf, dass ein Halt nur im Beobachten des For-
menspiels der Kunstbeobachtungen gefunden werden kann, dass sich
dieser Halt aber denkbar unsicher ausnimmt. Indem Kunst in jeder ein-
zelnen ihrer Formen auf Polykontexturalitét setzt und Nicht-Polykontex-
turalitdt als Reflexionswert mitlaufen ldsst, konfrontiert sich die Gesell-
schaft in der Kunst mit der Konstruktion ihrer »Welt< und damit mit ihrer

172 D.Krause: Lexikon, S.208.

173 N.Luhmann: Gesellschaft, S.1132. Wobei in diesem Falle im Hinblick
auf Kunst fiir »Begriffsspiel< korrekterweise >Formenspiel« eingesetzt wer-
den miisste. — Luhman fahrt fort: »Keiner der gewéhlten Anschnitte [der
Weltbeobachtung, S.H.] kann Letztgiiltigkeit oder richterliche Funktion
iiber alle anderen beanspruchen. Jeder operiert, was ihn selbst betrifft,
blind. Aber zugleich gibt es nichts, was sich prinzipiell der Bezeichnung
entzdge und aus Griinden seines »Wesens« geheim bleiben miisste« (ebd.).

215

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

eigenen epistemologischen Verfasstheit. Die so konzipierte Codierung
wird von Luhmann in seiner eigenen Theoriearbeit angedacht, wenn er
etwa schreibt, Kunstwerke seien »polykontextural angelegt«,'”* oder
wenn er die sehr besondere Rolle der Kunst beim Beschreiben der Ge-
sellschaft herausstreicht — erstaunlicherweise aber ohne den naheliegen-
den Schluss auf den Code der Kunst zu ziehen:

»Mehr als andere Funktionssysteme wie zum Beispiel Religion, Politik, Wis-
senschaft oder Recht ist das Kunstsystem damit in der Lage, die Pluralitit von
Komplexititsbeschreibungen zu akzeptieren. Mehr und vor allem deutlicher als
in anderen Funktionssystemen kann in der Kunst vorgefiihrt werden, dass die
moderne Gesellschaft und, von ihr aus gesehen, die Welt nur noch polykontex-
tural beschrieben werden kann. Die Kunst lidsst insofern die »Wahrheit< der Ge-
sellschaft in der Gesellschaft erscheinen, und zeigt zugleich (wenn sie es
kann!), dass gerade unter dieser Bedingung Formzwinge entstehen, Stimmig-
keit und Unstimmigkeit zum Problem werden und jedenfalls die so oft befiirch-
tete Beliebigkeit des »anything goes< nicht zu erwarten ist.«'”

Kunst présentiert sich hier — notabene als einziges Funktionssystem und
so auch in Abgrenzung zur Wissenschaft mit ihrem traditionellen An-
spruch auf »>Wahrheit!"® — gleichsam auf der Héhe der gesellschaftlichen
Realitdt funktionaler Ausdifferenzierung. Denn sie kann »die moderne
Gesellschaft in der modernen Gesellschaft« darstellen und damit »die
yEmanzipation der Kontingenz< als Modell der Gesellschaft in der Ge-
sellschaft«'”” ins Werk setzen. lhre Codierung muss meines Erachtens
diesem Moment epistemologischer Radikalitdt Rechnung tragen, was die
von mir hier vorgeschlagene Variante einldsen kann.

174 N.Luhmann: Kunst, S.485. Er bezieht sich hier auf yPostmoderne Kunst«.
Wenn man aber bedenkt, dass Luhmann die Postmoderne nicht als eine
Epoche nach der Moderne ansetzt, sondern als eine Form der Selbstbe-
schreibung der modernen Gesellschaft (vgl. dazu N.Luhmann: Gesell-
schaft, S.1143ff.), so ldsst sich unschwer der Schluss ziehen, dass die
Kunst der modernen, also der funktional ausdifferenzierten Gesellschaft
insgesamt als polykontextural angelegt aufgefasst werden muss.

175 Ebd., S.494f.

176 Luhmann bezeichnet die Wissenschaft an anderer Stelle zwar als weiter-
hin »erste Adresse« fiir reprisentativ vertretenes und mit Autoritdt kom-
muniziertes Wissen, weist aber auch einschrinkend auf dessen Geltung
als strikt hypothetisches Wissen, auf den engen Rahmen ihrer Wirkungen
sowie darauf hin, dass die Wissenschaft »andere Funktionssysteme nie
wirklich [hat] erobern kénnen« (N. Luhmann: Nichtwissen, S.172f.).

177 Beide Zitate in N. Luhmann: Kunst, S.497f., der seinerseits David Roberts
zitiert.

216

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

Fasst man die Mitwirkung des Codes am operativen Geschehen der
Kunst genauer ins Auge, so fillt auf, dass er nicht auf der Ebene aller
Einzeloperationen in expliziter Weise aktiviert werden muss. Mit anderen
Worten benétigt »weder der Kiinstler noch der Betrachter [...] fiir sein
Beobachten die Zusatzdeterminante >codiert«.'” Der Beobachter kann
sich also an Kunstkommunikation beteiligen, ohne an diesen spezifischen
Code zu denken — es reicht, wenn er sich in seiner Wahrnehmung von
Kommunikation gefiihrt weiss —, und es ist anzunehmen, dass er sich
eher mittels spezifischer Kunstprogramme wie Stilrichtungen oder Gat-
tungsfragen Orientierung in der Rezeption verschafft.'” Der Code ist
aber dann »unentbehrlich, wenn es um die Frage geht, wodurch sich
Kunst [...] von anderen Funktionssystemen der Gesellschaft unterschei-
det. Die Spezifik der Codierung représentiert auf einer Ebene der Beob-
achtung dritter Ordnung die Unterscheidung des Systems von seiner Um-
welt.«'® Der Code der Kunst wird somit als Form der Beobachtung
dritter Ordnung ausgewiesen, und auch dies ldsst sich gut mit meiner Un-
terscheidung von polykontextural/nicht-polykontextural in Einklang brin-
gen: Denn oben, im Kapitel V, 1.5., wurde herausgearbeitet, wie Kunst-
beobachtung letztlich auf diese Beobachtungsform dritter Ordnung lenkt.
Auch mit der ebenda geschilderten Funktion ist der hier présentierte Co-
dierungsvorschlag kompatibel, also mit der Herstellung und Demonstrati-
on von Weltkontingenz, die sich aus Ordnung durch Beobachtungsleis-
tungen konstituiert, welche in besonderem Masse auf Wahrnehmung
bauen.

Damit unterstreicht auch der spezifische Code der Kunst, der auf
Mehrdeutigkeit und die Pluralisierung von Welten abzielt und auf eine
Letztabsicherung verzichtet, die prinzipiell grossen Moglichkeiten der
Kunst hinsichtlich der Thematisierung und Gestaltung von 6kologischer
Kommunikation. Ob diese in der Kunst und Literatur dann auch realisiert
wird, ist allerdings sehr ungewiss. Denn die Kunst ist — gerade auch ihres
Codes wegen — dusserst frei in der Wahl und Behandlung ihrer Themen

178 Ebd., S.317. — Vgl. dem gerade entgegengesetzt Esposito: »Ohne Bezug
auf die Kunstcodierung ist [...] ein Kunstwerk als solches nicht erkenn-
bar« (E. Esposito: Code, S.63).

179 Oder die Orientierung erfolgt mit Hilfe eines Museumsfiihrers oder dhnli-
chem. Vgl. dazu Tom Wolfe, der schreibt, wenn er den kommunikativen
Kontext eines Werks nicht kenne, dann kénne er »es auch nicht sehen«.
(Tom Wolfe: Worte in Farbe. Kunst und Kult in Amerika, Miinchen 1992,
hier S.6). — Kunst ist mit anderen Worten heute oft »kommentarbediirf-
tig« (Arnold Gehlen, zitiert in N. Luhmann: Kunst, S.476).

180 N.Luhmann: Kunst, S.317.

217

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

und ldsst sich diesbeziiglich nichts vorschreiben, beharrt auf ihrer Auto-
nomie. Ein Faktor, der jedoch eher fiir eine Thematisierung spricht, ist
die Tatsache, dass jede Kunstbeobachtung, wie gesehen, einem Puzzleteil
gleich in das Netz von Formen des Kunstwerkes eingebunden ist. Diese
Organisationsform der Kunstbeobachtungen entspricht damit der Kom-
plexitdt von okologischen Problemen, die sich ebenfalls — wenn iiber-
haupt — nur multilateral, oder eben: polykontextural beobachten lassen;
hier sind die strukturellen Moglichkeiten der Kunst grundsétzlich als
gross einzuschitzen.

Was nun die Verbreitung dieser 6kologischen Kommunikation in der
Gesellschaft angeht, die ich bisher noch nicht erdrtert habe, ist zu fragen,
inwiefern es dem Kunstsystem gelingen mag, die anderen gesellschaftli-
chen Funktionssysteme zu erreichen. Diese System-zu-System-Grenzen
sind nicht einfach zu >knacken¢, wie im Folgenden, bei der Behandlung
der Leistung der Kunst, ersichtlich werden wird. Allerdings scheint die
Kunst dafiir in besonderer Weise die psychischen Systeme zu erreichen,
die ja sowohl fiir die Gestaltung — wie bereits gesehen — als auch die Ver-
breitung von 6kologischer Kommunikation — wie gleich deutlich werden
wird — von besonderer Wichtigkeit sind.

1. 6
Die Leistung der Kunst

Das Kunstsystem ist iiber seine Funktion nicht nur dem Gesamtgesell-
schaftssystem verpflichtet, steht vielmehr auch mit den anderen Funk-
tionssystemen in der gesellschaftsinternen Umwelt in Beziehung, fiir
welche es Leistungen zur Verfligung stellt. »Das Kriterium der Leistung
ist [dabei] ihre Brauchbarkeit: das Faktum der Aufnahme oder Verwer-
tung in anderen Teilsystemen.«'®' Funktionssysteme sind untereinander
derart in vielfdltiger Weise tiber Leistungsbeziehungen gekoppelt, etwa
die Wirtschaft und die Wissenschaft tiber die »Dauersynchronisation«'®
der Drittmittelfinanzierung. Auf diese Weise werden die gesellschaftsin-
ternen Folgen der funktionalen Ausdifferenzierung bearbeitet.'™ In Be-
zug auf das Kunstsystem meint Luhmann, dass es nur wenige direkte

181 N.Luhmann: Kunst codierbar, S.261.

182 Georg Kneer zitiert in U. Schimank: Folgeprobleme, S. 130.

183 Wohlgemerkt aber nicht die gesellschaftsexternen Folgen, die — wie oben
gesehen — die Umwelt der Gesellschaft, also die psychischen Systeme und
die »Natur« betreffen.

218

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

Auswirkungen auf andere Funktionssysteme habe,'™ weshalb auch »nur
wenig gesellschaftliche Reaktionen auf die Ausdifferenzierung und Auto-
nomie des Kunstsystems«'®® zu verzeichnen seien, und dass am Kunst-
system darum eher die Abkoppelung denn der Leistungsaspekt auffal-
le."™ Wenn man bedenkt, dass Leistungen immer mit der Funktion eines
Systems verkniipft sind,'” etwa im Wissenschaftssystem, wo unter der
Funktion die Erzeugung neuen Wissens und unter der Leistung die
Bereitstellung neuen Wissens verstanden wird,"® so diirfte die Leistung
des Kunstsystems wesentlich mit der oben herausgearbeiteten Funktion
der Kunst — »Demaskierung der ontologischen Welt< im Zusammenspiel
mit dem Einbezug der Wahrnehmung in den Kommunikationszusam-
menhang — verkiipft sein. Die Kunst diirfte also neben eher »oberflichli-
chen¢ Leistungszusammenhéngen, wie etwa der Inanspruchnahme als
Geldanlage durch die Wirtschaft, den tibrigen Funktionssystemen der Ge-
sellschaft Leistungen in diesem Umfeld zur Verfiigung stellen.

Peter Fuchs hat vorgeschlagen, die Berater/Consulter in der gegen-
wirtigen Gesellschaft als die >Erben< des Hofnarrentums zu sehen, da
diese gewissermassen deren Leistungen — die Kommunikation von Alter-
nativen bei gleichzeitigem Verbot der Kontingentsetzung der Gesell-
schaftsstruktur — in Bezug auf ihre Arbeit in Organisationen weiterfiih-
ren.'"® In Anlehnung daran wire es moglich, die Kunst als eine Form von
Beratung der Gesellschaft zu sehen, die in ihren Vorschldgen und Alter-
nativkommunikationen soweit geht, sogar die Verfassung der Gesell-
schaft in Frage zu stellen — ohne sich freilich aus dieser Verfassung losen
oder realisierbare Alternativen anbieten zu konnen. Die Leistung der
Kunst wire demnach, den anderen Funktionssystemen epistemologische
Irritationen anzubieten, wie sie oben, im Rahmen der Literaturkommuni-

184 Luhmann (zitiert in Ch. Reinfandt: Sinn, S.30) verweist immerhin auf den
Beitrag der Kunst »zur bildenden Erziehung, auf ihre Bereitstellung von
Verdienst- und Geldanlagemdglichkeiten fiir die Wirtschaft, auf ihre Rolle
in der Darstellung politischer Macht oder religioser Sinngebung.«

185 N.Luhmann: Kunst, S.295.

186 Vgl. ebd., S.391.

187 Nach der Konzeption der Systemtheorie sind alle drei Referenzebenen ei-
nes Funktionssystems, also die Funktion, die Leistung und die Reflexion
(die in vorliegendem Zusammenhang nicht behandelt wird), operativ ver-
kniipft und diesbeziiglich im Einklang.

188 Vgl. dazu N. Luhmann: Wissenschaft.

189 Vgl. dazu Peter Fuchs: »Hofnarren und Organisationsberater — Zur Funk-
tion der Narretei, des Hofnarrentums und der Organisationsberatung, in:
Ders., Konturen der Modernitdt. Systemtheoretische Essays II, hg. von
Marie-Christin Fuchs, Bielefeld 2005, S. 17-35.

219

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

kation, herausgearbeitet wurden.””® Diese kénnten sie dazu veranlassen,

ithre zu Identitétsbildung und ontologischer >Erstarrung« neigenden Ope-
rationsweisen und Unterscheidungen laufend zu reflektieren und zu revi-
dieren und damit im Sinne von Kontingenz offen zu halten.

Meine These ist nun, dass die tibrigen Funktionssysteme mit diesem
Angebot der Kunst in der Regel nicht allzuviel anfangen konnen, da sie
durch eine Ubernahme solcher Offerten in ihrem autopoietischen Funk-
tionieren eher behindert wiirden.'”’ Wenn etwa im Politsystem der in der
funktional ausdifferenzierten Gesellschaft der Moderne faktisch vollzo-
gene Wechsel auf die Beobachtungsebene zweiter Ordnung (mit Optio-
nen auf eine autologische Reflexion im Modus dritter Ordnung) durchge-
hend angewandt wiirde, hitte dies gravierende Folgen fiir ebendieses
System: Es wire bald klar erkennbar, dass Politiker ihre Themen- und In-
teressenorientierung allein nach Kriterien der Meinungstendenzen in der
Offentlichkeit sowie im Zuge der Beobachtung der konkurrierenden Poli-
tiker und Parteien und nicht im Hinblick auf die >tatséchliche Relevanz<
zu wihlen pflegen. Durch die Veroffentlichung dieses in der Gesellschaft
zwar sehr wohl, aber nur in »latenter« Form vorhandenen Wissens iiber
die Beobachtungsebene zweiter Ordnung miisste das System >Politik¢, so
wie es heute strukturiert ist, unweigerlich kollabieren. Eine Umkehrung
der Beobachtungsebenen — und vor allem auch die Anerkennung der
»Wabhrheit« der polykontexturalen Verfasstheit aller Beobachtung sowie
das konsequente Abstiitzen der Systemoperationen darauf — scheint damit
der Gesellschaft nicht besonders gut zu bekommen. Denn sie ist, zumin-
dest in ihrer heutigen Organisation, auf Ontologien fiir den Vollzug ihrer
Autopoiesis dringend angewiesen'”> — und ebenso auf die gewissermas-
sen >egoistische« Durchsetzung der eigenen Sichtweise und der eigenen
Interessen. Das ist der Grund dafiir, dass die Chancen der Kunst, 6kologi-
sche Kommunikation zu verbreiten, als gering einzuschétzen sind: Denn
die anderen Funktionssysteme sind an den eigentlichen Errungenschaften
der Kunst — an der Aufdeckung der Weltkontingenz und dem Einbezug
der Wahrnehmung in den Kommunikationszusammenhang, die beide fiir
die Gestaltung und Behandlung der dkologischen Thematik als notwen-
dig zu erachten sind — nicht sonderlich interessiert.

Mit Christoph Reinfandt muss allerdings gefragt werden, ob die
Besonderheit der Leistung von Kunst nicht etwa darin liege, dass sie sich
nicht nur an andere soziale Funktionssysteme richtet, sondern im Speziel-

190 Vgl. das Kapitel V, 1.4. dieser Arbeit.
191 Vgl. N.Luhmann: Soziale Systeme, S. 645.
192 Vgl. etwa H. Gripp-Hagelstange: Einfithrung, S.143.

220

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

len auch an die Adresse psychischer Systeme.'”® Dies erscheint einerseits
darum sehr plausibel, weil ja die Kunst die Kopplung von Wahrnehmung
und Kommunikation zu leisten vermag, die sonst nur der Sprache mog-
lich ist. Sie wére derart als wichtige Schnittstelle zwischen dem sozialen
System Kommunikation und dem psychischen System Bewusstsein zu
fassen. Dariiber hinaus beschiftigt sie andererseits das psychische Sys-
tem tber die Verlagerung der Kommunikation in die Wahrnehmungsebe-
ne aber auch noch wesentlich stérker als Sprache, womit diesem autolo-
gische Schliisse hinsichtlich des eigenen Beobachtens nahegelegt
werden, wie oben im Unterkapitel zur Funktion herausgearbeitet wur-
de." Die Besonderheit des Leistungsaspekts der Kunst besteht also in ih-
rer Ausrichtung nicht nur auf andere Funktionssysteme, sondern auch auf
die sich an Kunstkommunikation beteiligenden Bewusstseine, da Kunst
in ganz eigener Weise die 6kologische Differenz zwischen Kommunika-
tion und Bewusstsein, die gleichsam als »Ur-Differenz«'”® der System-
theorie gelten kann, bearbeitet. Und weil sie damit die Moglichkeit hat,
in intensiverer Weise als andere Funktionssysteme auf die personale Um-
welt der Gesellschaft einzuwirken, sind die Chancen auch fiir die Ver-
breitung von 6kologischer Kommunikation tiber Kunst doch intakt. Denn
die psychischen Systeme, die in der Kunstbeobachtung in giinstiger Wei-
se angeregt werden, kénnen durchaus ihr Wissen um Kontingenz, ihre
Erfahrungen im Umgang mit mehrstufiger Selbst- und Fremdbeobach-
tung und daraus die Erfahrungen mit eigener Riickbetroffenheit im Beob-
achten sowie die Kreativitit in der Suche nach Vergleichsmoglichkeiten
auch in die Teilnahme an der Kommunikation anderer Funktionssysteme
einspeisen.

193 Vgl. dazu Ch.Reinfandt: Sinn, hier besonders S.29-41. — Den Leistungs-
aspekt gegeniiber anderen Funktionssystemen bezeichnet Reinfandt dage-
gen sehr vage mit »Neuspezifikation der Umwelt«, was allerdings fiir je-
des Funktionssystem und fiir Systeme insgesamt zutrifft, so dass der
Erklarungswert hier gering bleibt (ebd., S.39; im Original kursiv). Wie
gezeigt, erdffnet die Kunst in ihrer ganz eigenen >Neuspezifikation der
Umwelt< auch konkrete Angebote an die Adresse anderer sozialer Syste-
me; die Frage ist nur, ob diese auch aufgenommen werden. — Auch Luh-
mann und Baecker spezifizieren die Funktion der Kunst stdrker in Rich-
tung auf psychische Systeme hin als auf die Gesamtgesellschaft, ohne dies
aber néher zu reflektieren.

194 Diesen Aspekt hat Reinfandt in seinem Vorschlag wohl deshalb nicht ge-
sehen, weil er die epistemologische Verfasstheit der Systemtheorie nur
ganz am Rande behandelt und den Beobachtungsbegriff unbeachtet lisst
(vgl. Ch.Reinfandt: Sinn, vor allem S.20-24).

195 0O.Jahraus: Nachwort, S.327.

221

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

1.7
Moglichkeiten der Verarbeitung und Verbreitung
okologischer Kommunikation in Kunst und Literatur

Bis hierher wurde in diesem Kapitel die Okologie der Kunst und Litera-
tur vornehmlich im Blick auf ihre gesellschaftliche Verfasstheit, ihre bei-
den Umwelten, ihre ganz eigene Funktion, ihre Leistung und ihren Code
spezifiziert. Dies implizierte auch den Aspekt der Chancen und Moglich-
keiten der Kunst, 6kologische Kommunikation zu gestalten und ihre Ver-
breitung in der Gesellschaft voranzutreiben, was fiir vorliegende Frage-
stellung besonders wichtig ist. Dabei wurden epistemologische Momente
stets mitbehandelt, denn diese firben unweigerlich auf die genannten
Forschungsfragen ab.

Es hat sich gezeigt, dass sich Kunst und Literatur in besonderer Wei-
se dazu eignen, in der Gesellschaft eine Basis zu schaffen, auf welcher
6kologische Kommunikation gestaltet werden kann. Dies gelingt ins-
besondere dadurch, dass das Kunstsystem in struktureller Hinsicht grund-
sdtzlich immer in ganz eigener Weise auf die Wahrnehmung zuriickgreift
und zum Beobachten von Beobachtungen und weiter auch zur riickbe-
ziiglichen Beobachtung der eigenen Beobachtungsmdoglichkeiten auffor-
dert. Damit werden die psychischen Systeme und also die personale Um-
welt der Gesellschaft fir Weltkontingenz, Riickbetroffenheit in
Beobachtungsprozessen und fiir einen kognitiven Erwartungsstil — und
derart insgesamt fiir eine Kultur der nicht-iiberzeugten Verstindigung —
sensibilisiert. Auf diese Weise leisten Kunst und Literatur ihren wesentli-
chen Beitrag im Rahmen der im vierten Kapitel herausgearbeiteten
grundsétzlichen Moglichkeiten der Gesellschaft, auf die Umweltkrise zu
reagieren.

Auch was die Thematisierung von Umweltproblemen und die Gestal-
tung von okologischer Kommunikation anbelangt, sind die Moglichkei-
ten der Kunst prinzipiell als ebenfalls gross einzuschitzen. Denn sie ist in
all ihren Beobachtungs-Operationen polykontextural angelegt, offeriert
damit wiederum strukturell einen besonders geeigneten Boden, auf dem
6kologische Probleme und okologische Kommunikation, die #hnlich
komplex angelegt sind, wie die Kunst selbst, behandelt werden konnen.
Weil die Kunst aber auch frei ist, gleichwelche andere Themen zu wih-
len, stehen Umweltkrise und Naturzerstérung hierbei in stindigem Kon-
kurrenzverhiltnis mit allem auch noch kiinstlerisch Gestaltbaren, was ih-
rer Thematisierung nicht forderlich ist.

Bei der Verbreitung okologischer Kommunikation sind der Kunst
schliesslich deshalb enge Grenzen gesetzt, weil sich die einzelnen Funk-
tionssysteme auf die in 6kologischer Hinsicht durchaus vielversprechen-

222

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

den Leistungsangebote der Kunst nur wenig einlassen. Auch hier fiihrt
der potentiell erfolgversprechendste Weg tiber die an der Kunstkom-
munikation beteiligten psychischen Systeme, die in der Auseinanderset-
zung mit Kunst hinzulernen koénnen und sich darauf unter verénderter
Perspektive an Kommunikationen in anderen Funktionssystemen der Ge-
sellschaft beteiligen, da diese ja gemiss der hier zu Grunde gelegten
Struktur der Gesellschaft je fiir sich auf die Umweltkrise reagieren soll-
ten und daher auf eine diesbeziiglich giinstige personale Umwelt ange-
wiesen sind.

Damit konnte sowohl die Rolle, die Kunst und Literatur im Rahmen
der funktional ausdifferenzierten Gesellschaft einnehmen, sowie ihre
Moglichkeiten, aber auch ihre Beschrédnkungen hinsichtlich der dkologi-
schen Thematik und der Losung derselben, préziser aufgezeichnet wer-
den, als dies okologisch orientierten literaturwissenschaftlichen Ansitze
bisher gelungen ist. Im folgenden zweiten Teil dieses Kapitels soll nun
exemplarisch ein konkretes literarisches Werk auf seine Gestaltung 6ko-
logischer Kommunikation hin beobachtet und untersucht werden, welche
Strategien es hierbei realisiert. Ich wechsle damit von der durch die Lite-
ratur und Kunst geschaffenen hin zur in der Literatur beobachteten
Okologie.

2
Konkrete Gestaltung okologischer Kommunikation
in der Literatur

2.1
Zur Beobachtung von Literatur
im Rahmen einer systemtheoretisch unterlegten
okologisch orientierten Literaturwissenschaft

Jede Kommunikation operiert im Medium Sinn und lé4sst sich hinsicht-
lich der drei Sinndimensionen, der Sozial-, Sach- und Zeitdimension,
spezifizieren. Bis hierher habe ich die Kunst als eine besonders codierte
Kommunikationsform im Rahmen literaturtheoretischer Uberlegungen
vornehmlich auf ihre Sozialdimension hin untersucht. Es ging darum, die
Kunst, und als eine ihrer spezifischen Formen, die Literatur, innerhalb
der Gesamtgesellschaft zu situieren und ihre 6kologische Verfasstheit
und ihre Beziehungen zur gesellschaftsinternen wie auch -externen Um-
welt herauszuarbeiten. Wenn im Folgenden spezifischer auf einen kon-
kreten literarischen Text eingegangen wird, so riickt die Sachdimension

223

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

starker in den Fokus, also die im betreffenden Text verhandelten In-
halte.'

Die Kommunikation der Literatur zeichnet sich, wie oben, im Kapitel
V, 1.3. gesehen, durch eine besondere »Vernetzheit« von Formen und da-
mit eine ganz eigene »Kompaktheit« aus. Denn im Unterschied zur >Nor-
malkommunikation¢ iiberlagern und durchkreuzen sich in der literari-
schen Sachdimension Themen, Rhythmik oder etwa Lautstruktur in
auffilliger Weise, und es wird eine ganz eigene Formenwelt und damit
eine symbolische Struktur geschaffen, die sich in erster Linie an das Be-
wusstsein richtet, dieses fasziniert und ihm Freiheiten der Beobachtung
einrdumt. Diese Beobachtungen lassen sich nur sehr verkiirzt wiederum
in Kommunikation einspeisen, was sich aus den unterschiedlichen Ope-
rationsweisen von Bewusstsein und Kommunikation ergibt; denn die
Kommunikation kann immer nur wenige der vielen in den beteiligten Be-
wusstseinen prozessierten Wahrnehmungen und Gedanken in ihre Form
des Operierens tibertragen.

Das gilt auch fiir meinen folgenden Versuch, ausgehend von der Sys-
temreferenz Literaturwissenschaft eine Beobachtung an einem Text von
Peter Handke durchzufiihren. Diese bekommt gemiss dem ausgesteckten
Theorierahmen zwangsldufig nur das zu sehen, was sie mittels ihrer be-
obachtungsleitenden Unterscheidung prozessieren kann — und sie weiss
darum, da sie sich selbst beim Beobachten auch beobachtet. Sie wird da-
mit auch immer wieder auch auf sich selbst, auf die eigene Differenzset-
zung, zuriickgeworfen, was jeden Versuchung, Objektivitit zu beanspru-
chen und sich am eigenen Beobachten zu »berauschen,"” als hinfillig
ausweisen muss. Denn: »[N]ichts niichtert verlédsslicher aus als die Beob-
achtung der eigenen Beobachtungen.«'*”® Oder in den Worten von Oliver
Jahraus: »Die Besonderheit einer reflektierten Literaturwissenschaft als
Kommunikation tiber Literatur liegt darin, dass sie selbstverstdndlich Li-

196 Wie oben bereits festgehalten, wird die Zeitdimension in dieser Untersu-
chung nur sehr am Rande beriicksichtigt und dagegen die Untersuchung
des gegenwirtigen Funktionssystems Kunst und eines zeitgendssischen li-
terarischen Textes zentral gesetzt.

197 Vgl. dazu: »Der Beobachter hat keine Chance, sich entweder am System
oder an seiner Umwelt zu berauschen (entweder Technokrat zu werden,
wie man es Luhmann so lange vorgeworfen hat, oder Okologe zu werden,
wie man es von Luhmann bemerkenswerterweise nie erwartet hat), weil er
immer wieder auf sich selbst, auf die selbst gesetzte Differenz, auf seine
Beobachtungen stosst« (D. Baecker: Fall, S.44).

198 Ebd., S.44.

224

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

teratur zwar immer auch interpretiert, dabei aber ebenso mitkommuni-
ziert, dass sie interpretiert.«'”’

Mit anderen Worten kann also auch Literaturwissenschaft — wie Wis-
senschaft insgesamt — keine Autoritit des Wissens fiir sich beanspruchen.
Denn die funktional differenzierte Gesellschaft 14sst »keine bindende,
Autoritdt gebende Reprisentation der Welt in der Welt, der Gesellschaft
in der Gesellschaft mehr«*® zu. Ihre Beobachtungen zeichnen sich im be-
sten Fall durch eine stringente begriffliche Argumentation aus; sie haben
aber gerade dann auch den paradoxen Effekt, durch ihre Stimmigkeit und
damit ihr »Wissen< das Nicht-Wissen zu vergrossern. Denn jede Beob-
achtung fiihrt ihre nicht-aktualisierte andere Seite der Unterscheidung
mit, jede Beobachtung vergrossert damit auch die Zahl der noch zu ak-
tualisierenden moglichen Folge-Beobachtungen.™® Die Wahrheit der
Wissenschaft schrumpft in diesem Rahmen gleichsam auf eine Zweitbe-
obachtung mit dem Code wahr/unwahr, mit welchem alle mogliche Er-
kenntnis und die diesbeziiglichen Beobachtungen belegt wird, ohne dass
aber innerhalb der Einzelwissenschaft die selbst gesetzte Unterscheidung
wiederum als Einheit beobachtet und damit dem Zweifel entzogen wer-
den konnte.” Und dies trotz der Bemithungen von Unternehmungen wie
der Wissenschaftstheorie oder nicht zuletzt auch Luhmanns Systemtheo-
rie. Vor diesem Hintergrund wird dann auch die Geringschitzung der Li-
teratur bzw. der Kunst insgesamt als blosse Fiktion, die keine Wahrheit
fiir sich beanspruchen kann, unhaltbar.””® Denn die Wissenschaft beruht
mit Luhmann, ganz dhnlich wie die Kunst, »auf einer méglichen Reor-
ganisation des Moglichen, auf einer Kombinatorik neuen Stils — und
nicht auf einer Abbildung des Vorhandenen, auf einer blossen Verdopp-
lung der Gegenstiinde in der Erkenntnis«.””* Diese Erkenntnis der Wis-

199 O.Jahraus: Literatur, S. 624.

200 N.Luhmann: Wissenschaft, S.719.

201 Vgl. dazu U.Beck: Gegengifte, S. 199.

202 Vgl. dazu Niklas Luhmann: »Das Moderne der modernen Gesellschaft«,
in: Ders., Beobachtungen der Moderne, Opladen 1992, S.11-50, hier
S. 34f.

203 Vgl. dazu grundlegend Heinz Schlaffer: Poesie und Wissen. Die Entste-
hung des &sthetischen Bewusstseins und der philologischen Erkenntnis,
Frankfurt/M. 1990, vor allem Kapitel I, 3 (S.45-60) und Kap. I, 4
(S.61-75) sowie passim. Die Studie ist auch insgesamt instruktiv, was die
Ko-Evolution von Wissenschaft und Poesie seit der Antike und ihre wech-
selseitige Beeinflussung anbelangt. Fiir diesen Dialog zwischen Wissen-
schaft und Poesie in der Gegenwart, siche besonders auch Fuchs/Schmatz:
Korrespondenz.

204 N.Luhmann: Wissenschaft, S.328.

225

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

senschaft »dient, wie in anderer Weise auch Kunst [...], der Invisibilisie-
rung der Welt als »unmarked state<, den Formen nur verletzen, aber nicht
représentieren konnen.«*” Wie fiir jedes Funktionssystem gilt damit auch
fiir die Wissenschaft, dass diejenigen Dinge, die sie beobachtet, ihre Ein-
heit der Beobachtung, »also dem Begriff, und nicht sich selber«®® ver-
danken. Der Unterschied zwischen der Kunst und der Wissenschaft liegt
derart neben den divergierenden Weisen der Formenherstellung lediglich
in der Wahl der Systemreferenz und der damit einhergehenden Wahl des
Codes, der die Beobachtung leitet.>”’

Was nun den Forschungsbereich einer systemtheoretisch argumentie-
renden Literaturwissenschaft anbelangt, ist festzuhalten, dass mittlerwei-
le eine Fiille von Titeln in diesem Bereich vorliegt und die diesbeziigli-
che Diskussion zunehmend durch »Uniiberschaubarkeit«®® geprigt
wird.”” Die Versuche, diese Literatur zu gruppieren und iiberblicksmis-
sig zu ordnen, fallen denn auch ganz unterschiedlich aus.*'’ Meinen eige-
nen Ansatz einer systemtheoretisch unterlegten literaturwissenschaftli-
chen Lektiire von Texten Handkes verorte ich im Rahmen jener Arbeiten,
die das »Verhéltnis von Bewusstsein und Kommunikation«’'' in den Mit-

205 Ebd., S.718f.; vgl. zu dieser erstaunlichen Ndhe von Kunst und Wissen-
schaft auch N. Pethes: Poetik/Wissen.

206 N.Luhmann: Wissenschaft, S.328.

207 Vgl. zum Verhiltnis von Kunst und (Natur-)Wissenschaft auch folgenden
sehr anschaulichen Text: Franz Josef Czernin: »Dichtung und Wissen-
schaft. Dialog fiir Oswald Wiener, in: Ders., Voraussetzungen. Vier Dia-
loge, Graz 2002, S.5-21.

208 Jahraus/Schmidt: Systemtheorie, S.77.

209 Den meisten dieser Versuche muss zugute gehalten werden, dass sie sich
zwischen »dekonstruktivistischer Interpretationsanarchie und radikal-kon-
struktivistischer Interpretationsabstinenz« positionieren und nicht in eines
der beiden Extreme fallen (H.deBerg: Luhmann-Rezeption, S.213). Fiir
erstere Position konnen die Arbeiten von Paul de Man exemplarisch ge-
nommen werden, fiir Letztere jene von Siegfried J. Schmidt.

210 Vgl. nur die sehr divergierenden Uberblicksdarstellungen bei Ch.Rein-
fandt: Systemtheorie, sowie bei Gerhard Plumpe/Ingo Stockmann: »Sys-
temtheorie«, in: Jan Dirk Miiller (Hg.), Reallexikon der deutschen Litera-
turwissenschaft, Bd. 3. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen
Literaturgeschichte, hg. von Klaus Weimar, gemeinsam mit Harald
Fricke, Klaus Grubenmiiller und Jan Dirk Miiller, Berlin 2003,
S.561-564. — Vgl. fiir ausfiihrlichere Darstellungen weiter Jahraus/
Schmidt: Systemtheorie und H. de Berg: Luhmann-Rezeption.

211 H.deBerg: Luhmann-Rezeption, S.181. Zu diesen Texten gehdren unter
anderen: Ch. Reinfandt: Sinn oder O. Jahraus: Applikation.

226

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

telpunkt stellen. Denn bei der Grenze zwischen Bewusstsein und Kom-
munikation handelt es sich um eine nicht-iiberschreitbare, das heisst:
okologische. Thre Wichtigkeit habe ich im Rahmen der besonderen Funk-
tion der Kunst und Literatur im vorhergehenden Kapitel skizziert, wes-
halb ihr in der folgenden Textanalyse besondere Beachtung zukommen
soll. Meine Lektiire wird damit von der beobachtungsleitenden Unter-
scheidung »6kologische Kommunikation/keine dkologische Kommunika-
tion< geprégt sein — was zwangslaufig heisst, dass vieles dabei ausgeblen-
det werden muss und nicht ins Blickfeld riicken kann; denn alles, »was
beobachtet wird, ist [...] abhéngig von der Unterscheidung, die der Beob-
achter verwendet.«*"

Es wird also gefragt werden, inwiefern der behandelte Text von
Handke die beiden o6kologischen Relationen der Gesellschaft, also die
Relation »Gesellschaft-Bewusstsein< und die Relation >Gesellschaft-Na-
tur< sowie deren Auswirkungen auf die Gesellschaft und die Umwelten,
thematisiert und gegebenenfalls problematisiert. Dabei wird zu beachten
sein, dass es sich bei meinen so herauszuarbeitenden Schliissen auf der
einen Seite um Resultate von Bewusstseinsaktivititen handelt, die im
System Literaturwissenschaft nach den da geltenden operativen Gesetzen
kommunikativ aufbereitet werden — und die also im Hinblick auf den An-
spruch, Wahrnehmung und Gedanken umfassend oder gar objektiv aus-
zudriicken, eine eigentlich unzuldngliche, aber unvermeidbare Verkiir-
zung darstellen.””® Auf der anderen Seite bedienen sich diese Schliisse
des Mediums Sinn, womit samtliche Aussagen, die im Weiteren tiber den
Text von Handke gemacht werden, nicht als gleichsam ontologische tex-
tuelle Qualitdt, sondern lediglich als Momente des Prozessierens von
Sinn verstanden werden miissen. Die Systemtheorie wird also als beob-
achtungsleitender Rahmen der Lektiire genutzt; gleichzeitig soll sie diese
Lektiire in erkenntnistheoretischer Hinsicht grundieren. Die Systemtheo-
rie bietet mir damit »einen Auswahlbereich fiir Beobachtungsoptionen, in

212 N.Luhmann: Wissenschaft, S.82.

213 Denn das Bewusstsein arbeitet ja nicht primér sprachlich — Sprache glie-
dert lediglich den Bewusstseinsverlauf — sondern verarbeitet etwa auch
Gefiihle und Emotionen. Diese kénnen in der Kommunikation allenfalls
thematisiert, aber nicht wiedergegeben werden (vgl. dazu N.Luhmann:
Soziale Systeme, S.3671f.). — Eine vollstdndige kommunikative Erfassung
eines literarischen Textes wire seine komplette Neu-Schreibung, wie dies
nur einer Figur wie Borges’ Pierre Menard mit dem Quijote vorschweben
kann (J. L. Borges: Quijote).

227

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

dem mitformuliert ist, dass es sich um Beobachtungen handelt [und] also
in einem sehr prézisen Sinne um Optionen.«"*

2,2
Die konstruktivistische Literaturkonzeption
in Handkes fiinf Journalen (1977-2005)

Im Folgenden sollen nun anhand eines literarischen Werkes Moglichkei-
ten der Gestaltung okologischer Kommunikation in der Literatur be-
leuchtet werden. Die Frage wird also sein, in welchen konkreten Bildern
und mit welchen Texstrategien Literatur Kommunikation tiber die Um-
welten des Gesellschaftssystems generiert, die auf eine Anderung von
Strukturen dieses Systems abzielt. Dass dafiir gerade Texte von Peter
Handke” gewihlt wurden, mag iiberraschen. Denn einerseits ist Handke
bisher gleich in zwei der noch sehr raren deutschsprachigen Uberblicks-
darstellungen zum Bereich >Literatur und Okologie« lediglich mit seinem
Satz aus dem Journal Phantasien der Wiederholung zitiert: »Sicheres
Zeichen, dass einer kein Kiinstler ist: wenn er das Gerede von der »End-
zeit¢ mitmacht«®'® — jeweils mit dem Zusatz versehen, Handke wiirde sich
von Okologisch orientierter Literatur abgrenzen, ja solchen Bemithungen
gar spotten. Und andererseits stehen fiir viele Kritikerlnnen Handkes
Werke seit lingerem paradigmatisch fiir neue Innerlichkeit”’’ und nar-
zisstische Selbstbespiegelung, was kaum vereinbar scheint mit dkologi-
schem Gedankengut. Es wird von Weltflucht gesprochen und beméingelt,

214 P.Fuchs: Skepsis, S.70 (Hervorhebung im Original).

215 Wenn ich im Folgenden immer wieder von >Subjekt¢, »Kiinstler¢ oder
»Handkes, statt genauer von >psychischem System¢ oder >Beobachter«
spreche, so mochte ich diese >theoretische Uneinheitlichkeit« mit dem
Hinweis auf folgendes Luhmann-Zitat entscharfen: »Innovative Theorie-
unternehmen haben mit erheblichen Sprachproblemen zu ringen« (N. Luh-
mann: Wahrnehmung, S.73). Vgl. dazu weiter auch Niklas Luhmann:
»Unverstandliche Wissenschaft. Probleme einer theorieeigenen Sprache,
in: Jahrbuch der Deutschen Akademie fiir Sprache und Dichtung (1979)
S.34-44.

216 Peter Handke: Phantasien der Wiederholung, Frankfurt/M. 1996, S.89.
Das Zitat findet sich einerseits in A. Goodbody: Einfithrung S. 14f, ande-
rerseits auch — in paraphrasierter Form — in: I. Cella: Kulisse, S. 83.

217 Vgl. etwa Jeanne Benay: »Vorwort, in: Dies. (Hg.), »Es ist schon, wenn
der Bleistift so schwingt« — Der Autor Peter Handke, Wien 2004, S.7-9,
hier S.8.

228

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

Handkes Schreiben thematisiere zuwenig das Weltgeschehen, die
Historie.*'®

Hier mochte ich drei Einwinde zu bedenken geben: Erstens wird in
den erwihnten Uberblicksdarstellungen von einem zu engen Begriff von
okologisch orientierter Literatur ausgegangen. Von einer Literatur ndm-
lich, die sich in sehr expliziter Weise mit der die Gesellschaft bedrohen-
den 6kologischen Krise auseinandersetzt, wie etwa Christa Wolfs Stor-
fall. Nachrichten eines Tages, worin der verheerende Reaktorunfall von
Tschernobyl und dessen unmittelbaren Auswirkungen auf den DDR-ALlI-
tag zentral behandelt werden.?”’ Nach der in dieser Arbeit vertretenen Po-
sition, die im Einklang steht mit neueren Entwicklungen im Ecocriti-
cism,” ist aber grundsitzlich jeder Text potentieller Gegenstand einer
okologisch orientieren Literaturbetrachtung. Denn jeder Text verfiigt
selbst, ganz unabhingig von seiner thematischen Ausrichtung, iiber eine
6kologische Dimension, die ihn gesellschaftlich positioniert. Abgesehen
davon ist aber auch festzuhalten, dass sich das Werk Handkes seit den
spaten 1970er Jahren zunehmend der Natur und Naturbeobachtung wid-
met und sich derart 6kologischen Aspekten auch auf der thematischen
Ebene nicht verschliesst, wie auch die Forschung zu erkennen beginnt.*!

218 Vgl. zum Ausklammern der Historie bei Handke etwa Karl Wagner: »Die
Geschichte der Verwandlung als Verwandlung der Geschichte. Handkes
»Niemandsbucht«, in: Dietmar Goltschnigg u.a. (Hg.), y"Modernex, »Spét-
moderne« und >Postmoderne« in der osterreichischen Literatur — Beitréige
des 12. Osterreichisch-Polnischen Germanistiksymposions (Graz 1996),
Wien 1998, S.205-217, hier vor allem S.215ff.; sowie Mireille Tabah:
»Von der >Stunde der wahren Empfindung< (1975) zum »Jahr in der Nie-
mandsbucht« (1994). Peter Handkes &sthetische Utopie«, in: Germanisti-
sche Mitteilungen 43/44 (1996), S.115-123, hier vor allem S. 119ff.

219 Vgl. Christa Wolf: Storfall. Nachrichten eines Tages, 2. Aufl. Darmstadt
1987. — Dieser Text ist auch schon als Beispiel fiir eine besonders umfas-
sende literarische Auseinandersetzung mit zeitgenossischen okologischen
Problemen genannt worden (vgl. dazu A.Goodbody: Einfithrung, hier
S.29f., der sich auf eine Studie von Jacquie Hope bezieht).

220 Vgl. dazu oben die Kap. I, 2. sowie II, 2.

221 Vgl. dazu folgenden Aufsatz von mir, der eine Entwurfsstufe dieses Un-
terkapitels darstellt: Stefan Hofer: » Es dréngt mich, damit einzugreifen in
meine Zeit« — Peter Handkes »>dkologische« Poetik«, in: Catrin Gersdorf/
Sylvia Mayer (Hg.), Natur — Kultur — Text. Beitrige zu Okologie und Li-
teraturwissenschaft, Heidelberg 2005, S.125-146. — Vgl. weiter folgende
zwei Aufsitze: Sieglinde Klettenhammer: »Die Bilder gelten nicht
mehr«: Landschaft und Schrift in Peter Handkes »Der Bildverlust oder
Durch die Sierra de Gredos««, in: Regine Battiston-Zuliani (Hg.), Funktion

229

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Zweitens ist Subjektivitit (im Sinne von Privatheit und Innerlichkeit), die
Handke seit den 1970er Jahren immer wieder kritisch vorgehalten wird,
nicht von vornherein als unvereinbar mit 6kologischem Denken zu sehen.
Denn aus etymologischer Sicht ist — darauf hat Jean-Frangois Lyotard
hingewiesen*** — das griechische oikeion als all das, was dem Haushalt
und damit der Privat-Sphére zuzuordnen ist, zu verstehen — in Abgren-
zung zu politikon, dem 6ffentlichen Bereich. Lyotard fasst Okologie als
Diskurs all dessen, was nicht in die 6ffentliche Rede eingeht, als Diskurs
der Abgeschiedenheit mithin, das ganz Urspriingliche und Ureigene der
Menschheit — die Fragen nach dem Woher und dem Wohin des Men-
schen — betreffend. Und er sieht gerade in der Literatur die Moglichkeit,
diesen Diskurs wahrzunehmen beziehungsweise auch zu gestalten. Denn
es ist die Literatur, die

»eine Beziehung zur Sprache, zum logos, [unterhilt], die ihre Mitte nicht in der
Leistungsfihigkeit hat und nicht von ihr besessen ist, sondern die besorgt ist —
in jeder Bedeutung des Wortes »be-sorgt« — um das Horchen und die Suche
nach dem Zuriickgezogenen, dem oikeion.«**

Drittens ist meines Erachtens der Vorwurf von der Weltflucht Handkes
und dem Fehlen der Historie zwar dann wohl angebracht, wenn es um
klar politisch intendierte Texte geht, wie etwa die irritierenden Jugosla-
wien-Kommentare Handkes, wo die Ausklammerung der Geschichte als
dezidierter Machtakt zu verstehen ist und wo der Vorwurf der »anstossi-
gen Poetisierung der Gewalt«’** ohne Zweifel zutrifft. Es ist indessen
meines Erachtens nicht sinnvoll, Welthaltigkeit und Geschichtsbewusst-
sein fiir Literatur generell zu fordern — dies hiesse, die spezifischen Sys-

von Natur und Landschaft in der Osterreichischen Literatur, Bern 2004,
S.319-338; sowie Sieglinde Klettenhammer: »Gelungene Verséhnung:
Das »Erd-Reich der Natur — das Welt-Reich der Schrift? Okologische As-
thetik und Zivilisationskritik in Peter Handkes »>Mein Jahr in der Nie-
mandsbucht< und >Der Bildverlust oder Durch die Sierra de Gredos«, in:
Catrin Gersdorf/Sylvia Mayer (Hg.), Natur — Kultur — Text. Beitridge zu
Okologie und Literaturwissenschaft, Heidelberg 2005, S. 147-173.

222 Jean-Francois Lyotard: »OIKOS, in: Joschka Fischer: (Hg.), Okologie
im Endspiel, Miinchen 1989, S.39-55. Passagen aus diesem Aufsatz fin-
den sich in englischer Ubersetzung unter dem Titel Ecology as Discourse
of the Secluded auch in Laurence Coupe (Hg.): The Green Studies Rea-
der — From Romanticism to Ecocriticism, mit einem Vorwort von Jona-
than Bate, London 2000, S.135-138.

223 ].-F. Lyotard: OIKOS, S.52.

224 K.Wagner: Geschichte, S.216.

230

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

temgrenzen von Literatur zu missachten und Literatur fiir systemfremde
Zwecke nutzen zu wollen—fiir didaktische oder politische beispielsweise.

2. 2.1
Vom »Holzhacken« zum »Bleistiftspitzen« - Der Weg vom

Sprach- und Ideologiekritiker zum >Astheten der Achtsamkeit«
Die Forschung ist sich weitgehend einig, dass Handkes Werk seit Ende
der 1970er Jahre eine Wandlung vollzogen hat:*** war es bis dahin vor al-
lem damit befasst, eingespielte Wahrnehmungs- und Rollenmuster
sprach- und erkenntniskritisch zu hinterfragen und literarische Genres
produktiv zu verfremden und damit zu erweitern, ist spitestens seit dem
Text Langsame Heimkehr von 1979% ein neues Vertrauen in die Sprache
auszumachen, das Handke selbst kommentiert: »Niemand glaubt mehr an
die Sprache; ausser mir, der doch einst besonders sprachungliubig gewe-
sen ist — auch den Ungldubigen spielte«.”’ Die bis dahin praktizierte Ab-
setz-Bewegung gegen Genres und Muster, gegen Althergebrachtes und
Tradition — immer auch kréftig unterstiitzt durch Inszenierung oder
Selbst-Inszenierung des Autors in den Massenmedien”® — wird abgeldst
durch eine stérker in sich gekehrte >Asthetik des Widerstands«. In diesem
widerspriichlichen Ausdruck klingen dabei sowohl die Komponenten der
sreinen, zweckfreien« als auch jene der »engagierten, gesellschaftlich aus-
gerichteten Literatur< an, die meines Erachtens ohnehin nicht voneinan-
der getrennt gesehen werden konnen. Denn einerseits ist Literatur als Teil
des Kunstsystems fiir einen ganz eigenen gesellschaftlichen Problem-
bereich zustdndig, den sie exklusiv bearbeitet, andererseits arbeitet dieses
Teilsystem Kunst gleichzeitig auch universal, weil sich die Beobachtun-
gen der Kunst auf das ganze Gesellschaftssystem erstrecken. Literatur ist
also immer dsthetisch-exklusiv und gleichzeitig gesellschaftlich-integra-
tiv ausgerichtet.

225 Vgl. etwa Klaus Amman: »Peter Handkes Poetik der Begriffsstutzigkeit«,
in: Peter Handke/Ders., Wut und Geheimnis. Peter Handkes Poetik der
Begriffsstutzigkeit. Zwei Reden zur Verleihung des Ehrendoktorates der
Universitiat Klagenfurt am 8. November 2002 an Peter Handke, Klagen-
furt u.a. 2002, S.7-37, hier S. 19.

226 Peter Handke: Langsame Heimkehr. Erzéhlung, Frankfurt/M. 1984.

227 Peter Handke: Am Felsfenster morgens (und andere Ortszeiten
1982-1987), Salzburg, Wien 1998, S.56.

228 Erinnert sei an Handkes gleichsam legendédren Auftritt an der Tagung der
Gruppe 47 in Princeton, wo er in einer Wortmeldung mit der Literatur
dieser Gruppe radikal abrechnete — was ihm in der Folge schlagartig zum
einkalkulierten publizistischen Bekanntheitsgrad verhalf.

231

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Handkes Texte verzichten seit den spéten 1970er Jahren grosstenteils auf
marktiibliche und konsumfreundliche literarische Traditionsmittel wie
Spannung, Uberraschung, Psychologie oder Handlung — und fokussieren
zunehmend darauf, sich gleichsam dem >Lauf der Welt« entgegenstellend
nur mehr rein Ereignisloses zu phantasieren und Landschaften zu erzéh-
len, wobei die Betonung stark auf dem Akt des Erzéhlens selbst liegt:
denn eigentliche Geschichten treten immer mehr in den Hintergrund,
stattdessen gerdt nahezu jeder Text zu einer Reflexion tiber das Erzah-
len — zu einer erzihlten Erzihltheorie gewissermassen.””” Dabei spielen
die Moglichkeiten und Grenzen der Wahrnehmung, der Sprache und der
Kommunikation, die schon Handkes literarische Anfinge geprigt hat-
ten,”® weiterhin eine wichtige Rolle — was dem proklamierten Wende-
punkt in Handkes Schaffen etwas Schirfe nimmt.”' Hinzu kommt aber
seit der Erzdhlung Langsame Heimkehr der Versuch, die von Handke an-
gestrebte harmonische »andere]...] Welt«,”” in der die natiirliche Umge-
bung von besonderer Wichtigkeit ist, literarisch auch umzusetzen®® —
wobei jedoch ein auf die Gesellschaft bezogenes Unbehagen seitens des
Autors, das sich immer wieder, wenn auch meist nur am Rande, in den

229 Karl Wagner spricht in diesem Zusammenhang von »erzihlende[r] Er-
zihlforschung« und von »Literaturliteratur« (K. Wagner: Geschichte,
S.206 und S.208); Heiko Christians sicht Handkes ganzes spiteres
Schreibprojekt als eine »theoriegesittigte »Erzdhlung«« (Heiko Christians:
»Der Roman vom Epos. Peter Handkes »Poetik der Verlangsamung«, in:
Hofmannsthal-Jahrbuch zur européischen Moderne 10 [2002], S.357-389,
hier S.360); Jurgen Egyptien betitelt in Bezug auf die Wiederholung
Handkes selbstreflexives Erzédhlen, in dem »die Erzéhlung die Erzéhlung
erzdhlt«, mit »Mythos in zweiter Potenz« (Jiirgen Egyptien: »Die Heil-
kraft der Sprache. Peter Handkes »Die Wiederholung¢ im Kontext seiner
Erzdhltheorie«, in: Text und Kritik 24 [5. Aufl., Neufassung 1989],
S.42-58, hier S.55).

230 Vgl. etwa Peter Handke: Die Angst des Tormanns beim Elfmeter. Erzih-
lung, 7. Aufl. Frankfurt/M. 1976.

231 Es handelt sich bei dieser Wende viel eher um eine methodische Verlage-
rung denn um eine radikale Neuorientierung. Vgl. dazu auch Riidiger Wi-
schenbart: mHoren Sie mich an.< Uber die Beschwérung von Ordnung bei
Peter Handke«, in: Gerhard Melzer/Jale Tiikel (Hg.), Peter Handke. Die
Arbeit am Gliick, Kénigstein/TS. 1985, S.45-74.

232 P.Handke: Felsfenster, S. 56.

233 Derart dussert sich Handke in einem Gespriach mit der Siiddeutschen Zei-
tung, das zitiert ist bei Tilman Siebert: Langsame Heimkehr. Studien zur
Kontinuitit im Werk Peter Handkes, Gottingen 1997, S. 184.

232

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

Erzihltexten manifestiert, nie ganz ausgeblendet werden kann.** In die-
sem Sinne also lassen sich Handkes Texte als Ausdruck einer innerge-
sellschaftlichen Gegenposition lesen, die sich ganz auf &sthetisch-er-
kenntnistheoretische Uberlegungen verldsst und hier der Tendenz nach
konstruktivistisch argumentiert, wie noch zu zeigen sein wird. Oder eben
als eine »Asthetik des Widerstands¢, wobei der folgende Handke’sche
Aphorismus gleichsam als Kommentar auf diese seine Bewegung hin zu
subtilerem literarischen Arbeiten verstanden werden kann: »Mein eins-
tiges Holzhacken ist zum Bleistiftspitzen geworden«.”*

Die skizzierte Wandlung weg von einer Schreibweise, die vornehm-
lich den Bedingungen des Erzdhlens auf der Spur ist, hin zu einem Erzéh-
len, das gleichzeitig auch selbst als Erzdhlen gewissermassen neue
Massstiibe setzen mochte, lisst sich an den Uberlegungen ablesen, die in
den fiinf Journalen Handkes zu finden sind.” Diese Texte setzen sich
aus Beobachtungen, Aufzeichnungen, Beschreibungen, Zitaten und
(Selbst-)Reflexionen zusammen. Sie entziehen sich — irgendwo zwischen
Tagebuch, Zitatensammlung und Poetologie schwebend — einer eindeuti-
gen Gattungszuordnung, bilden vielmehr eine offene, »a-final-aleatori-
sche«” Form. War der erste Text noch als Vorarbeit zu spiteren literari-
schen Werken konzipiert, so wich dieses Vorhaben im Laufe der Zeit der
»spontane[n] Aufzeichnung zweckfreier Wahrnehmung«.”® Handke

234 Dagegen wird dieses Unbehagen dann ungemein deutlicher und schirfer,
wenn sich Handke in den Medien zu Wort meldet, etwa im Zusammen-
hang mit dem Thema Jugoslawien. Auch seine Theatertexte sprechen oft
eine explizitere Sprache des Unbehagens. Vgl. etwa Peter Handke: Unter-
tagblues. Ein Stationendrama, Frankfurt/M. 2003.

235 P.Handke: Felsfenster, S.103.

236 Peter Handke: Das Gewicht der Welt. Ein Journal (November 1975-Mérz
1977), Frankfurt/M. 1979; Peter Handke: Die Geschichte des Bleistifts,
Frankfurt/M. 1985; Peter Handke: Phantasien der Wiederholung, Frank-
furt/M. 1996; P.Handke: Felsfenster; Peter Handke: Gestern unter-
wegs. Aufzeichnungen November 1987 bis Juli 1990, Salzburg, Wien
2005.

237 Wagner, Karl: »[...] wenn dir nicht ein Traum von ihr geniigt« — Peter
Handke, Heimatsucher, unver6ffentlichtes Vortragsmanuskript, Ziirich
2005. — Vgl. zur offenen Form der Journale auch P. Handke: Gewicht, S.7.

238 P. Handke: Gewicht, S.7. — Volker Hage: »Episches Lebensgefiihl. Peter
Handkes Notatbiicher«, in: Paul Michael Liitzeler (Hg.), Spatmoderne und
Postmoderne, Frankfurt/M. 1991, S. 117-130, hier S. 123, spricht von »jih
aufblitzende[n] Einfille[n]«; Rainer Hofmann sieht hier eine »intendier-
te[...] Intentionslosigkeit« (Rainer Hoffmann: »Gelebtes Als-ob und erar-
beitete Zeit. Bemerkungen zu P. Handke >Das Gewicht der Welt — Ein

233

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

spricht von der »Freiheit in einer [ihm] bis dahin unbekannten literari-
schen Moglichkeit«”’ und vom Versuch, fortan auf jegliches Ereignis so-
fort mit Sprache zu reagieren. Spontaneitdt wird so zu einem zentralen
Merkmal vor allem des ersten Journals. Im Vergleich dazu erscheinen die
spéteren Texte allerdings starker reflektiert und tiberarbeitet und eher im
Hinblick auf spitere Erzihltexte verfasst.** Allesamt befinden sich die
Journale aber auf der »Schwelle zwischen Privatheit und Mitteilung«?*!
und konnen damit gleichsam als (Selbst-)Reportagen des Bewusstseins
aufgefasst werden.**

Sind im ersten Journal, Das Gewicht der Welt, das den Zeitraum vom
November 1975 bis zum Mérz 1977 fasst, Reflexionen iiber das Erzidhlen
sowie Naturbeobachtungen und die mogliche Verbindung zwischen ih-
nen noch relativ selten, stehen sie dann in Am Felsfenster morgens und in
Gestern unterwegs, den beiden letzten Journalen, stark im Zentrum. Die-
se Reflexionen sollen hier kurz nachgezeichnet werden: Ausgangspunkt
aller Uberlegungen zum Erzihlen ist bei Handke das Subjekt: »Auf einen
Fund hoffe ich nur noch in mir selber (anders als in der Kindheit)«, heisst
es etwa, oder: »Meine Orte sind Ort fiir mich nur, weil ich es bin, der die
Grenzen sieht, und vielleicht zieht«.”* Nur von hier aus, von der Sub-
jektsposition, 14sst sich wahrehmen, erkennen, strukturieren, produzie-
ren. Ein »Nach-innen-gehen«*** ist nétig, um sich iiber die eigenen Gren-
zen hinwegsetzen zu konnen und Zugang zum >Aussen< zu schaffen.?*
Diesem >Aussen< gegeniiber soll das Subjekt sich in die Wahrnehmung
und Anschauung der >Urbilder« versenken, einfach »da sein«,**® »Dabei-

Journal [November 1975-Mirz 1977]«, in: Wirkendes Wort 29/1 [1979],
S.287-302, hier S.291).

239 Ebd.

240 Was Handke auch selbst betont (vgl. dazu die Vorworte in P.Handke:
Felsfenster, 5f., sowie in P.Handke: Unterwegs, S.5f.). — Carsten Zelle
hat darauf hingewiesen, dass verschiedene Uberarbeitungsstadien bereits
fur das erste Journal festgemacht werden konnen, womit auch hier die
proklamierte Spontaneitit mit Vorsicht zu geniessen wire (vgl. Carsten
Zelle: »Parteinahme fiir die Dinge. Peter Handkes Poetik einer literari-
schen Phinomenologie (am Beispiel seiner »Journale<, 1975-1982)«, in:
Euphorion 97 (2003), S.99-117, hier vor allem S. 110ft.).

241 Rolf Guinter Renner: Peter Handke, Stuttgart 1985, S. 154.

242 Vgl. P.Handke: Gewicht, S.8.

243 Beide Zitate in P. Handke: Felsfenster, S.265 bzw. S.389.

244 Ebd., S.13.

245 Vgl. etwa: »Uber sich hinausgehen, ja; dabei aber doch von sich ausge-
hen, ganz von sich« (ebd., S.116).

246 P.Handke: Felsfenster, S.31.

234

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

sein«®’ und nichts weiter. Es wird eine eigentliche »Asthetik der Acht-
samkeit«**® entwickelt: Innehalten, Gedulden, Langsamkeit treten als
zentrale Kategorien auf.**” Mit ihrer Hilfe soll das Anschauen geiibt wer-
den — ein Begriff, der in Handkes jiingerem Werk zunehmende Gewich-
tung erfihrt*™® —, und zwar gilt es dabei, den »urspriinglichen Blick« so
lange zu iiben, bis ein »Herz schldgt in den Dingen« und ihn »aus[zu]hal-
ten, bis die Baume zur Schrift werden«.”' Das Erzidhlen ist dabei unmit-
telbar an die Natur gekniipft, die sich als lesbar erweist,”> womit Handke
an die seit Augustinus tradierte Sichtweise der Natur als Buch an-
kniipft;**® es ist ein Erzihlen in und nach der Natur, das aphorismenartig
umkreist wird, wenn es etwa heisst: »Erzdhlen: die Sonnenstrahlen in
eine Folge bringen«. Oder: » An manchen Tagen schreibt und erzihlt sich
die Welt selber, und ich schreibe zu wenig mit [...]J«. Es geht um ein
»Sehen und gelten lassen«,”* ein Sehen der Dinge ohne Bedeutungszu-
weisung, um das »Nochnie(so)gesehene«”” und um ein Baden in der An-
wesenheit der Anwesenheit.”*® Ziel ist das Im-Herzen-der-Dinge-sein, das
vollige Sich-durchdringen-lassen,” das »Teilhaben«,”® das Sein im
»Allhier« denn: »Im Dabeisein bin ich ganz«.*”

247 P.Handke: Unterwegs, S.252.

248 Thomas Assheuer: »Tote Gesellschaft, lebendige Steine«, in: Die ZEIT
vom 19. 2. 1998, S.47.

249 Zum Aspekt der Langsamkeit bei Handke, siche auch Theo Elm: »Kult
der Langsamkeit. Peter Handke, Hermann Lenz, W.G. Sebald, Sten Na-
dolny«, in: Rudolf Freiburg u.a. (Hg.), Kultbiicher, Wiirzburg 2004,
S.117-126.

250 Vgl. dazu auch Dieter Hensing: »Peter Handke. Auf der Suche nach der
giiltigen Form, in: Anke Bosse/Leopold Decloedt (Hg.), Hinter den Ber-
gen eine andere Welt. Osterreichische Literatur des 20. Jahrhunderts,
Amsterdam, New York 2004, S.235-254.

251 Alle drei Zitate in P. Handke: Felsfenster, S. 147, S.389 und S. 134.

252 Vgl. etwa: »Was ich zu schnell lese, von dem wird mir kalt; in der Natur,
an der Natur kann ich dagegen langsam lesen« (ebd., S.346).

253 Fiir den Wechsel von einer sprechenden hin zu einer stummen Natur, der
Textcharakter zugesprochen und die damit passiv gesetzt wird, siche:
Ch.Manes: Nature.

254 Alle drei Zitate in P. Handke: Felsfenster, S.59, S.358 und S.21.

255 P.Handke: Unterwegs, S.525.

256 Vgl. P.Handke: Felsfenster, S.55.

257 Vgl. ebd., S.66 bzw. S.185.

258 P.Handke: Unterwegs, S.252 (im Original teilweise kursiv gesetzt).

259 Beide Zitate in P. Handke: Felsfenster, S.412 bzw. S.17.

235

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Aus solchen Uberlegungen zum Erzihlen, die derart stark mit intensiv-
stem Natur-Erleben und der Selbst-Versicherung des eigenen Ortes ver-
kntipft sind, resultieren filigrane Naturbilder wie das Folgende, die sich
nicht selten auch tiber mehrere Seiten hinweg erstrecken:

»Gerdusche des zufrierenden Sees: Flattern, Nach-Gerdusche eines Leichnams,
ein Untereisflattern — der Donner flattert tief unter dem Eis durch den ganzen
See; ein dem >lrrlichtern< entsprechendes Gerdusch; Untereistierlaut des See-
ganzen; fast ununterbrochene Gerduschfolge; Musik (»Minimal«); die Gerdu-
sche kommen >angeschossens, erdbebenhaft, zum Fiirchten; zum Fiirchten?« 2%

Gleichzeitig lassen sie unweigerlich an den Diskurs der Mystik den-
ken.”" Doch geht es bei Handke nicht um Gotteserfahrung und Gottes-
schau, sondern um die ganz eigenen, sikularen Wahrnehmungen und Be-
obachtungen des Dichters. Genauso wenig steht die skizzierte Ndhe von
Schreiben und von Anschauung der Natur im Kontext einer mimetischen
Konzeption von Literatur. Vielmehr sind jene Momente, die ein mimeti-
sches Naturverhéltnis doch nahelegen kénnten, aufgehoben in einer Poe-
tologie, die konstruktivistisch argumentiert und die die »sprachliche Ver-
mitteltheit der Naturwahrnehmung«*® stets betont.

Dass Handkes Literatur-Programm dabei erstaunliche Parallelen zur
Theorieoption von Luhmann®*® aufweist — was bisher nicht gesehen wur-

260 Ebd., S.17.

261 Zahlreiche Begriffe, Definitionen oder Schilderungen in den Journalen le-
gen eine solche Verbindung nahe: Wie in der Mystik wird sehr oft mit
Bildern gearbeitet, vor allem mit Metaphern der Natur (vgl. dazu: »Der
Mystiker schwelgt in Bildern, deren keins ihm genug tut« [Alois Maria
Haas: Mystik als Aussage, Frankfurt/M. 1996, S.111]); weiter ist die
Achtsamkeit, die als »Kern- und Ausgangspunkt vieler meditativer Prakti-
ken« und damit auch der Mystik gilt, stindig préasent (vgl. dazu Benjamin
M. Schmidt: »Wie kann avancierte Systemtheorie mit einer Wissenschaft
des Bewusstseins kooperieren?«, in: Oliver Jahraus/Nina Ort [Hg.], Theo-
rie — Prozess — Selbstreferenz. Systemtheorie und transdisziplinidre Theo-
riebildung, Konstanz 2003, S.49-68, hier S.57); paradoxale Formulierun-
gen sind hdufig (vgl. etwa: »Jemanden zu sechen, ohne ihn zu sehen,
empfinde ich als Erfolg« [P.Handke: Felsfenster, S.469]); und schliess-
lich treten auch die Termini wie »mystisch¢, »Gott« und >religios« wieder-
holt auf und sind direkte Beziige zu Mystikern wie San Juan de la Cruz
oder Meister Eckhart festzuhalten.

262 S.Klettenhammer: Landschaft, S.321.

263 Handkes Schaffen ist bisher erst in einer Arbeit in umfangreicherem Sinne
mit Systemtheorie in Verbindung gebracht worden (vgl. Otto Lorenz: Die
Offentlichkeit der Literatur. Fallstudien zu Produktionskontexten und Pu-

236

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

de —, soll im folgenden Abschnitt, der weiterhin den Journalen gewidmet
ist, erortert werden.

2,2.2
Verlust der Einheitlichkeit -
Das Schwellen-Dasein des Subjektes
Die zentrale Bedeutung, die dem Beobachter in der Produktion von Lite-
ratur zukommt und die ich im vorangehenden Kapitel bereits angespro-
chen habe, wird in den Journalen, aus denen sich Handkes prozessuale
Schreibtheorie als eine »stindige Suche nach einer kiinstlerischen
Form«*** herauslesen ldsst, immer wieder umkreist:

»Das Ich empfand ich heute nach einem langen dunklen Tag als eine (von Na-
tur aus) unzuverldssige Maschine zum In-Gang-Setzen der Welt: als ob gleich-
sam erst das Ich sich einschalten muss (wie ein Kraftwerk), damit die Welt be-
leuchtet wird (sich erleuchtet)«.*®

Die Welt wird nach diesem konstruktivistischen Bild erst eigentlich
durch das Subjekt generiert, was als Folge eines Wechselspiels von Um-
weltreizen und Eigenaktivitdt zu sehen ist, wenn Handke schreibt: »Sooft
etwas, ein Ding, ein Mensch, ein Sachverhalt, sich mir zeigt, in mir wird
(entsteht), dann fingt es, ohne mein Zutun, wie von selbst in mir zu er-
zihlen an«.* Dieses Subjekt — von Natur aus unzuverlissig — ist dabei
aber nicht mehr als vollkommene und (Welt-)Sicherheit spendende Ein-
heit im Sinne der ontologischen Vorstellungen der >alteuropdischenc
Welt (oder aber, wie im folgenden Zitat: der Handke’schen Kindheit) zu
verstehen: Es wird vielmehr in Frage gestellt und als triigerische Ideen-
konstruktion ausgewiesen, wenn es heisst:

blikationsstrategien: Wolfgang Koeppen — Peter Handke — Horst-Eberhard
Richter, Habil. Univ. Géttingen 1994, Tiibingen 1998). Lorenz lehnt sich
dabei aber vor allem an Siegfried S.Schmidt an und versucht, Handkes
Werk als logische Folge der Produktionskontexte der gegebenen Zeit zu
lesen, wobei er aber wenig auf die dessen poetologische Konzeption zu
sprechen kommt.

264 Adolf Haslinger: »In treusorgender Ironie«, in: Peter Handke/Ders., Eini-
ge Anmerkungen zum Da- und zum Dort-Sein. Ehrendoktorat an Peter
Handke durch die Universitdt Salzburg, Salzburg 2004, S.13-34, hier
S.15.

265 P.Handke: Gewicht, S.20f.

266 P.Handke: Unterwegs, S.260 (Hervorhebung von mir).

237

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

»Eine schreckliche Entdeckung: die Idee, die ich, von klein auf, von mir selber
hatte — das Bild, die Abgrenzung, hinter welche ich mich bei jeder Infragestel-
lung durch die anderen immer wieder im Stolz des »Ich bin ich und fiir mich al-
lein zusténdig« zuriickziehen konnte —: diese Idee gilt nicht, es gibt sie nicht,
weder Bild noch Abgrenzung noch Eigenbereich, wo ich mich zuvor als Unbe-
rithrbarer fiihlte. Schreckliche Entdeckung? Niitzliche Entdeckung?«.*®’

Es besteht kein schiitzender »Eigenbereich« mehr, wohin sich das Ich
zuriickziehen und auf diese Weise auch erst eigentlich konstituieren
konnte, denn das Subjekt ist nicht langer als einheitliche Entitdt zu den-
ken. Vielmehr ist eine Aufspaltung in verschiedene >Ichs< erkennbar, die
stark an die im dritten Kapitel dieser Arbeit ausgefiihrte Problematisie-
rung des Subjektbegriffs erinnert:

»lch glaube jetzt zu wissen: Es gibt zum einen das schweigende, das ruhige Ich,
und zum zweiten das auf dieses einredende, andere >Ich«: dieses schmeichelt je-
nem, lobt es, verhimmelt es, und verteufelt es dann, immerzu sprechend, aus-
driickend, meinend, urteilend, einordnend, vergleichend, sich selber kommen-
tierend — immer jedenfalls [...] dabei, das stille, das ruhige Ich zu verderben:
Dieses Gerede-Ich, mit nichts beschiftigt als das ruhige Ich anzureden, sicht
keinen Baum, hort kein Rauschen, spiirt keine Wurzel unter den Fiissen — es re-
det nur immer, zwischentragerisch, verderblich, [...] wihrend das ruhige Ich,
wenn es endlich einmal das mephistophelische Ich los wird, ganz Auge, Ohr,
Nase, Haut — Natur wird [...]. Und dann gibt es eines, das die beiden gegensitz-
lichen Ich umschliesst und die Gegensitze im guten aufhebt: das innehaltende,
verlangsamende, phantasierende, ausdriickliche Denken: dieses ist dann meine
strahlende Riistung; oder: das phantasierende (umphantasierende) Ich ist mein

. 268
Schreiber«.

Die drei »Ichs¢, die hier geschildert werden, lassen sich systemtheoretisch
als die drei Bereiche »Wahrnehmung« (»das schweigende, das ruhige
Ich«), y)Kommunikation« (»das auf dieses einredende, andere >Ich««) und
yBewusstsein< (»Und dann gibt es eines, das die beiden gegensitzlichen
Ich umschliesst«) verstehen. Das Bewusstsein, und darin vor allem die
Komponente Anschauung, fungiert dabei als integrativer Bereich, der die
Wahrnehmung und die Kommunikation aufeinander beziechen kann. Es
ist ein innehaltendes, verlangsamendes, phantasierendes und damit der
Anschauung verpflichtetes Denken, welches diese Verbindung herstellt.
Ein &sthetisches, produktives Denken mithin, das die strukturelle Kopp-
lung zwischen Kommunikation und Bewusstsein bereits andeutet, welche

267 P.Handke: Bleistift, S.92.
268 P.Handke: Phantasien, S.84 (Hervorhebung im Original).

238

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

durch die Literatur — dem Resultat dieses kiinstlerischen Denkens — als
funktionalem Aquivalent der Sprache geleistet wird.

Diese Aufspaltung des Subjekts ldsst sich noch an weiteren Textstel-
len beobachten. Vor allem der nahezu uniiberwindbare Graben zwischen
dem psychischen System Bewusstsein und dem sozialen System Kom-
munikation féllt auf. Vorerst ist — analog zu Luhmann — die operative Ge-
schlossenheit der psychischen Systeme festzuhalten: »Vorstellung in der
Menge, beim Anblick der Menge, dass all diese Kopfe Kéfige seien mit
vielen verschiedenen, aber darin dhnlich gefangenen Vorstellungen, ge-
stutzte Vorstellungen in diesen Kifigen«.*® Der Kopf ist in diesem Zitat,
das stark an Handkes Biichnerpreis-Rede erinnert,””’ als >black box« ge-
fasst, die ihre Gedanken nicht mitteilen kann. Denn die Kommunikation
erscheint losgeldst von der Psyche, was aus folgendem Zitat erkenntlich
wird: »Wir redeten endlich schon, weil es nur noch das Reden war, das
sich begab, nicht mehr wir selber als Redende«.””' Die Kommunikation —
das Sprechen — entzieht sich der Kontrolle, wird gleichsam autopoietisch.

Auch in der fiir jegliche Literaturproduktion so wichtigen, auf Kom-
munikation abzielenden Tétigkeit, dem Schreiben, ist die Kluft zwischen
der psychischen und der kommunikativen Seite, dieses allgegenwiértige
»Drama zwischen Innen und Aussen, Stille und Lirm, Ich und Du«*”
spiirbar: »Die im Lauf der Zeit verlorene Verbindung mit meiner schrei-
benden Hand (als Kind doch eine selbstverstindliche Einheit zwischen
den durch mich entstehenden Buchstaben und mir)«.”” Die Hand schreibt
gleichsam abgekoppelt vom {ibrigen Koérper von selbst, und der kom-
munikative Akt muss dabei als nicht kontrollierbar erscheinen. Trotzdem
sind, wie oben im Kapitel III gesehen, sowohl Psyche als auch Kommu-
nikation an der Konstitution des >Menschen< unweigerlich beteiligt.
Wohl deshalb fasst Handke das menschliche Dasein in die Schwellen-
Metapher: »Es gibt kein anderes »>Sein¢ als das »>Auf-der-Schwelle-Sein;

269 P.Handke: Gewicht, S.266.

270 Vgl. Peter Handke: »Die Geborgenheit unter der Schideldecke«, in: Ders.,
Als das Wiinschen noch geholfen hat, Frankfurt/M. 1974, S.71-80, hier
besonders S. 73f.

271 P.Handke: Gewicht, S.248.

272 P.Handke: Unterwegs, S.263. — Anderorts, in seiner Auseinandersetzung
mit Francis Ponges Werk Notizbuch vom Kiefernwald, schreibt Handke
vom »Drama [...] zwischen Ding und Sprache« (Peter Handke: Langsam
im Schatten. Gesammelte Verzettelungen 1980-1992, Frankfurt/M. 1992,
hier S.116).

273 P.Handke: Gewicht, S.282.

239

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

nein, als das »Schwelle-Sein««.”” Dasein wird hier als die Existenz auf

der okologischen, also uniiberschreitbaren Schwelle zwischen dem Ge-
danken und der Sprache, zwischen dem Bewusstsein und der Kommuni-
kation verstanden. Oder auch als Existenz zwischen Individualitdt und
Gesellschatft.

Das kiinstlerische Subjekt gibt den Versuch, Gesellschaftlichkeit zu
erreichen, das heisst, zu kommunizieren, jedoch nie auf, obwohl die Pro-
gnosen — »Es gibt ja doch keine Losung, die ewige Entzweitheit zwi-
schen einem und der Welt bleibt das iibliche [...]«*” — nach Handke eher
dister sind. Der Dichter befindet sich damit insofern in einer ganz dhn-
lich paradoxalen Situation wie der Mystiker, zwischen >In-der-Gesell-
schaft-sein< und >Aussserhalb-stehen¢, als er ebenfalls Unaussprechli-
ches — seine eigenen Bewusstseinsleistungen — in poetische Sprache zu
ibersetzen versucht. Der Dichter ist, als »beteiligt unbeteiligte[r] Beob-
achter«,” Teil der Gesellschaft, gleichzeitig will er eine ausgezeichnete
Beobachtungsposition einnehmen und, im Sinne einer »vita activa con-
templativa,””” davon auch berichten. Doch mit dem Ubertragen in die
anschliessbare, konventionalisierte Sprache ist der Moment der Einzigar-
tigkeit auch schon dahin, sind die Grenzen der Kommunikation erreicht,
was bereits von Schiller in seinem »Spricht die Seele, so spricht ach!
schon die Seele nicht mehr«*™ prézise auf den Punkt gebracht wurde.
Dies manifestiert sich in den Journalen in immer wieder geédusserten
Zweifeln am Projekt eines solchen Erzéhlens und des Erzéhlens tiber-
haupt. Die Besonderheit des Dichters liegt nun darin, dass er sich — und
darin gleicht er wiederum dem Mystiker — von diesen Schwierigkeiten in
produktiver Weise tiberraschen ldsst und trotz der Einsicht in die Risiko-

274 P.Handke: Felsfenster, S.91. — Der Begriff der >Schwelle« ist in Handkes
Gesamtwerk von zentraler Bedeutung. Er widmet ihm zudem eine ganze
Erzéhlung: In Der Chinese des Schmerzes wird der Held Andreas Loser
als »Schwellenkundler« (S.24) charakterisiert, werden diverse Schwellen-
bereiche erortert (S.122ff)) und der Erzdhler schliesslich gar selber als
»Schwelle« (S.242) umschrieben (Peter Handke: Der Chinese des
Schmerzes, Frankfurt/M. 1986).

275 P.Handke: Gewicht, S.105.

276 Luhmann/Fuchs: Reden, S.138.

277 K.Wagner: Geschichte, S.215.

278 Vgl.: »Warum kann der lebendige Geist dem Geist nicht erscheinen?/
Spricht die Seele, so spricht ach! schon die Seele nicht mehr« (Friedrich
Schiller: Werke. Nationalausgabe, hg. von Julius Petersen/Gerhard Fricke.
Bd. I: Gedichte in der Reihenfolge ihres Erscheinens 1776-1799, hg. von
Julius Petersen/Friedrich Beissner, Weimar 1943, S.302).

240

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

haftigkeit jeglicher Kommunikation und jeglichen Sprachgebrauchs®” —

gerade auch des Sprachgebrauchs mit explizit kiinstlerischem Anspruch —
immer wieder von neuem Kommunikationsversuche startet.”** Denn das
Schreiben und Mitteilen — die »Spracharbeit« — ist fiir Handke von gera-
dezu existentieller Bedeutung: »Ich mache, was ich bin = Schreiben«.”'
Die Literaturproduktion vollzieht sich allerdings nicht ohne Wider-
stinde, ist nach Handke kein unproblematisches »Nachahmen«*** im Sin-
ne von Mimesis. Vielmehr wird sie als ein »Hervorbringen«®® und als
eine Art »Abtrotzen«®® gegen alles sonst noch Mégliche verstanden: Das
Kunstwerk muss sich gegen seine eigene hohe Unwahrscheinlichkeit pro-
filieren. Die Schreibtechnik, welche von einer gewissen >Planungslosig-
keit« gekennzeichnet ist,”® erlaubt zu Beginn noch diverse Moglichkeiten
im Sinne von Kontingenz: »Technik heisst beim Schreiben: bereit sein
fiir moglichst viele Moglichkeiten: das Wissen von diesen Moglichkeiten
und die Geistesgegenwart, ihm jetzt zu folgen«.”* Doch nach der ersten,
sehr selektiven Formfestlegung, wird die Fortsetzung — ganz im Sinne
des Beobachtungsbegriffs der Systemtheorie — zwingender, wobei das
Subjekt und die Form zusammenfallen: »Zum Schreiben muss ich zuerst
selber eine Form sein: das heisst, eine Form muss sich der Form ni-
hern«.® Der Autor konvertiert hier gleichsam zum Beobachter und
schliesslich zur Beobachtung. Weiter geht es darum, sich »vom Weg den

279 Von diesem Bewusstsein zeugt das ganze literarische Schaffen Handkes,
angefangen bei den Publikumsbeschimpfungen (1964/65) und beim Kas-
par (1967).

280 Wie die Apotaxis der Nonnen und Moénche immer zuriick in die Welt, und
schliesslich — tiber die Verschidrfung der Apotaxis durch Kommunika-
tionsflucht — zum Schweigen fiihrt (was wiederum Kommunikation nach
sich zieht) (vgl. Luhmann/Fuchs: Reden, S.21ff.), genauso fiihrt das zeit-
weilige Verstummen, das Schweigen des Dichters — bei Handke ebenfalls
ein zentrales Thema —, immer wieder und trotz der Wortlosigkeit zu Kom-
munikation.

281 Beide Zitate aus P. Handke: Felsfenster, S.238 bzw. S. 189.

282 P.Handke: Bleistift, S.328.

283 P.Handke: Felsfenster, S.318 (im Original kursiv gesetzt).

284 P.Handke: Bleistift, S.328.

285 Vgl. ebd., S.197.

286 P.Handke: Phantasien, S.46 (Hervorhebungen im Original).

287 P.Handke: Bleistift, S.269. — Der Formbegriff hat auch eine sehr promi-
nente Position in der Erzahlung Langsame Heimkehr inne, in welcher sich
der Held, Valentin Sorger, der Welt und der eigenen Existenz nur dank
dem »Glauben an die Kraft der Formen« (S.19) versichern kann (vgl.
dazu P. Handke: Heimkehr, S. 15ft.).

241

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Weg weisen« zu lassen, wobei das Prozesshafte der sich zusammenfii-
genden Formen betont wird: »Die Form ist nicht verfiigbar, sie ereignet
sich; Form-Ereignis, Satz um Satz, Satz fiir Satz«.** Ist die Form (oder
eher: das Formenspiel) schliesslich »gelungen¢, so erhilt sie »zum Zei-
chen ihrer Vollendung, den Glanz des Notwendigen«,™ was an die »>Un-
vermeidlichkeit von Ordnung« in der Kunst erinnert, die oben im Kapitel
V, 1. 4., er6rtert wurde.

Erst in seinen Formen wird das Kunstwerk also dauerhaft und, was
als wichtige Charakteristik von Literatur gefasst werden muss, immer
wieder neu erlebbar, wenn es heisst: »Es stimmt nicht, dass so vieles,
was einst in Biichern beschrieben, in Bildern dargestellt wurde, »ver-
schwundenc ist. Durch die Biicher und die Bilder ist es und wiederholt
sich, mittels dieser, in mir, in dir«.*" Es geht in der Rezeption, dem
»Wiederholungsprozess<, darum, diese Formen zu erkennen und den Pro-
duktionsprozess quasi nochmals durchzuspielen. So schreibt denn Hand-
ke: »Wiederholen kann ich nicht das Erlebnis, aber den Weg«.”*' Und da-
rum steht zu Beginn des ersten Journals wohl auch die ungewohnte
Widmung: »Fiir den, den’s angeht«:** Die Texte richten sich an diejeni-
gen Rezipienten, die sich davon irritieren lassen, sich auf diese Weise an-
gesprochen fithlen und sich letztlich auf den Text einlassen, indem sie
auf Formsuche gehen.

2, 2.3
Der Leser als Narziss zweiter Ordnung
Die Néhe zu dem, was oben, im Kapitel V, 1., in theoretischer Hinsicht
zur Kunst ausgearbeitet wurde, geht aber noch wesentlich weiter. Die
Auffassung, dass die Kunst nicht einfach Welt affirmieren und damit

gleichsam konservieren soll, sondern problematisierend wirke, teilt auch
Handke:

»Als wire das Leben ohne die Kunst nur ein tiglich sich wiederholender Fort-
setzungsroman, ein Leben wie das des Zuhorers einer Schlagersendung: er war-
tet jeweils noch das néchste Lied ab, und dann noch eines, und dann noch eines,
und schliesslich war er bis zum Ende dabei (die Kunst aber erhohte den
Schwierigkeitsgrad von Leben)«.”

288 Beide Zitate in P. Handke: Felsfenster, S.76 bzw. S.258

289 Ein Zitat von Friedrich Holderlin, bei P. Handke: Bleistift, S.232 notiert.
290 P.Handke: Bleistift, S. 56 (Hervorhebung im Original).

291 P.Handke: Felsfenster, S.255.

292 P.Handke: Gewicht, S.9.

293 P.Handke: Bleistift, S. 84f.

242

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

Die Kunst wird in diesem Zitat von der Unterhaltung getrennt, was wie-
derum gut an systemtheoretische Uberlegungen zu dieser Problematik
angeschlossen werden kann.*** Kunst und Unterhaltung gleichen sich
nach Luhmann insofern, als sie beide doppelseitige Objekte herstellen,
die auf ihrer >Innenseite« eine »Welt der Imagination«®’
damit die Rezipienten auf den Beobachtungsmodus zweiter Ordnung len-
ken. Der Unterschied liegt im Weltbezug: Unterhaltung inszeniert eine
Welt, die zwar klar fiktional gekennzeichnet ist, die aber trotzdem noch
viele Gemeinsamkeiten mit der >realen< Welt aufweist. Letztere wird da-
bei gleichsam als Folie fiir die Inszenierung von fiktionaler Welt verwen-
det, wobei die Unterscheidung von Information und Mitteilung keines-
falls erscheinen darf: Der Autor tritt, um die beabsichtigte Erzeugung von
Spannung nicht zu gefidhrden, ganz hinter das Unterhaltungsobjekt (den
Text, den Film, etc.) zuriick. Nur der Informationsaspekt ist von Belang.
Dieser wird an Personen entfaltet, die dann im Hinblick auf ihre Motive
und ihr Erleben — also im Beobachtungsmodus zweiter Ordnung — beob-
achtet werden konnen. Riickschliisse auf einen selber sind moglich, aber
fakultativ. In der Unterhaltung wird also genau so beobachtet, wie es in
der realen Welt auch geschieht, denn — und dies ist ein zentraler Punkt —
die reale Welt wird nicht in Frage gestellt. Kunst hingegen problemati-
siert die reale Welt, indem sie eine eigene, auf der Thematisierung der
Differenz von Information und Mitteilung beruhende Welt einfiihrt, die
als »demonstrativ unwahrscheinlicher Sachverhalt«*® dennoch in der rea-
len Welt moglich ist — und die gerade darum etwas aussagt iiber sie. Die
im Beobachtungsmodus zweiter Ordnung engagierten Rezipienten wer-
den auf diese Weise dazu angehalten, Riickschliisse auf ihre je eigene
reale Welt zu ziehen. Kunst bietet damit eine exklusive Beobachtungspo-
sition an, die Beobachtung und Infragestellung der realen Welt und, weil
die Rezipienten Teil dieser realen Welt sind, auch Selbstbeobachtung und
Selbsthinterfragung erlaubt.””” Denn Kunst gibt einem »etwas zu beden-

inszenieren und

294 Vgl. zu diesem Abschnitt Niklas Luhmann: Die Realitdt der Massenme-
dien, 2. erw. Aufl. Opladen 1996, S. 96ff.

295 N.Luhmann: Massenmedien, S.99.

296 N.Luhmann: Kunst, S.248.

297 Vgl. dazu auch den folgenden Ausschnitt aus Handkes viel zitiertem El-
fenbeinturm-Aufsatz: »Ich erwarte von einem literarischen Werk eine
Neuigkeit fir mich, etwas, das mich, wenn auch geringfiigig, dndert, et-
was, das mir eine noch nicht gedachte, noch nicht bewusste Moglichkeit
der Wirklichkeit bewusst macht, eine neue Maoglichkeit zu sehen, zu spre-
chen, zu denken, zu existieren. Seitdem ich erkannt habe, dass ich selber
mich durch die Literatur habe dndern konnen, dass mich die Literatur zu

243

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

ken« und fordert einen auf, »in Frage zu kommen«.””® Dieser wichtige
Aspekt der Moglichkeit von Selbstbeobachtung in der Kunst, die Handke
verschiedentlich betont und die im Einklang steht mit dem im Kapitel V,
1.6. herausgearbeiteten Wesenszug der Kunstkommunikation, sich in
besonderer Weise an psychische Systeme zu addressieren, wird im fol-
genden Zitat deutlich:

»Halt gegen die emporende Selbstgefilligkeit der Text- und Geschichten- und
Romanhersteller immer den preisgegebenen, sich preisgebenden, nicht anders
konnenden, aber doch etwas konnenden und dabei doch nie nur sich bespie-
gelnden, sondern auch den andern ihr Spiegelbild erméglichenden sogenannten
»Narziss< hoch! Sein anderer Name ist Prometheus, Atlas, Sisyphos, Ixion, Tan-
talos, Johann Wolfgang Goethe, Franz Kafka«.*”

In diesem Zitat wird der immer wieder gegen Handke erhobene Nar-
zissmus-Vorwurf® in ganz neues Licht geriickt. Der Kunstproduzent als
Narziss ergotzt sich dabei an seinem Spiegelbild — er kann gar nicht an-
ders. Doch weil dieser Prozess des Sich-Selber-Bespiegelns in Formen
des Kunstwerks gespeichert ist, erméglicht er dem Kunstrezipienten ei-
nen eingehenden Blick darauf*®' Durch das narzisstische >Sich-Vorwa-

gen™ wird der Kunstproduzent beobachtbar, und weil der Kunstrezi-

einem andern gemacht hat, erwarte ich immer wieder von der Literatur
eine neue Moglichkeit, mich zu @ndern, weil ich mich nicht fiir schon end-
giiltig halte« (Peter Handke: »Ich bin ein Bewohner des Elfenbeinturms«,
in: Ders., Prosa, Gedichte, Theaterstiicke, Horspiel, Aufsitze, Frankfurt/
M. 1969, S.263-272, hier 263f.; Hervorhebung im Original).

298 Beide Zitate in P. Handke: Unterwegs, S. 88 bzw. S. 83.

299 P.Handke: Bleistift, S.45.

300 Vgl. vor allem Manfred Durzak: Peter Handke und die deutsche Gegen-
wartsliteratur. Narziss auf Abwegen, Stuttgart u.a. 1982, hier besonders
S. 26ff.

301 Vgl. auch folgende Passage aus dem Elfenbeinturm-Aufsatz: »Ich habe
keine Themen, tiber die ich schreiben mochte, ich habe nur ein Thema:
Uber mich selbst klar, klarer zu werden, mich kennenzulernen oder nicht
kennenzulernen, zu lernen, was ich falsch mache, was ich falsch denke,
was ich unbedacht denke, was ich unbedacht spreche, was ich automatisch
spreche, was auch andere unbedacht tun, denken, sprechen: aufinerksam
zu werden und aufmerksam zu machen: sensibler, empfindlicher, genauer
zu machen und zu werden, damit ich und andere auch genauer und sensi-
bler existieren konnen, damit ich mich mit anderen besser verstindigen
und mit ihnen besser umgehen kann« (P.Handke: Elfenbeinturm, S.270.
Hervorhebungen von mir).

302 Vgl. P.Handke: Phantasien, S. 66.

244

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

pient sich im Klaren dariiber ist, dass er hierbei einen Beobachter beim
Beobachten beobachtet, erméglicht dies Riickschliisse auf sich selber,
wie Handke formuliert: »Wenn ich von mir selber schreibe, so in meinen
Strukturen, und die das lesen, finden dabei, in den Bildern, sich
selber«.*”® Im Fremdbeobachten wird also ebenfalls >narzisstischesc
Selbstbeobachten moglich oder gar forciert’™ — gewissermassen ein Nar-
zissmus zweiter Ordnung — und dies nur dank dem sich seinem narzissti-
schen Dringen hingebenden Kunstproduzenten, der iiber seine eigene In-
trospektion eine solche auch den Rezipienten ermoglicht.”” Ein Selbst-
beobachten, das letztlich konstruktivistisch konturiert ist, wenn Handke
festhilt: »Du kannst nur von innen dazulernen; das Aussere ist blosser
Anstoss«.*® Da ja aus dem Beobachten eines Beobachters immer auch
die Erkenntnis tiber unseren eigenen, prekdaren — weil paradoxen — Um-
gang mit Welt resultiert, was durchaus zu Verunsicherung oder zumin-
dest zu Unruhe fithren kann, erhoht also die Kunst tatsdchlich den
»Schwierigkeitsgrad von Leben«.*” Sie erreicht dies iiber das »Zerbre-
chen aller endgiiltig scheinenden Weltbilder«,™ wie Handke bereits in
seinem Elfenbeinturm-Aufsatz festhilt bzw. fiir Literatur fordert. Damit
ist wie bei Luhmann auch bei Handke der »Ort der Literatur [...] das Pa-
radox: d.h., der Ubereinkunft wird entgegengehalten, wie es sich wirklich
verhilt [...]«>* Statt also die Welt abzubilden oder zu kritisieren, wird
ihre Kontingenz aufgedeckt, die Tatsache, dass sie konstitutiv unbeo-
bachtbar ist. Der Kiinstler ist nun aber »das Symbol [dieses] menschli-

303 P.Handke: Felsfenster, S.441 (Hervorhebung im Original).

304 Ahnlich argumentiert auch Stephanie Hammer, allerdings ohne die kon-
struktivistische Komponente dieser Narzissmus-Konzeption zu sehen (vgl.
Stephanie Hammer: »Spiel und Spiegel. Autor und Leserin. Peter Hand-
kes >Gewicht der Welt«, in: Donald George Daviau [Hg.], Osterreichi-
sche Tagebuchschriftsteller, Wien 1994, S.151-169, hier vor allem
S. 160ff.).

305 Ein Beispiel fiir dieses Selbstbeobachten im Fremdbeobachten gibt Hand-
ke selbst, wenn er tiber sich als Rezipienten von Karl Philipp Moritz re-
flektiert: »Ich hitte sonst nicht weiter zu schreiben gewagt, so durchschaut
hat mich Moritz in sich« (Peter Handke: »Der Selbstmassregler — Zu Karl
Philipp Moritz«, in: Ders., Miindliches und Schriftliches. Zu Biichern, Bil-
dern und Filmen 1992-2002, Frankfurt/M. 2002, S.37-38, hier S.38 [Her-
vorhebung von mir]).

306 P.Handke: Unterwegs, S.434.

307 P.Handke: Bleistift, S. 85.

308 P.Handke: Elfenbeinturm, S.264.

309 P.Handke: Phantasien, S.83.

245

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

chen Scheiterns — immerhin das durchsichtigste und das klarste«.>® Denn
an Stelle der Welt kénnen Formen beobachtet werden, die durch die un-
verschrinkte Beobachtung eines einzelnen Beobachters (Kiinstlers) her-
gestellt worden sind. Nach Luhmann ist es genau »diese Moglichkeit, ein
Beobachtetwerden zu erzeugen, mit der der Kiinstler sein Werk von sich
selbst ablost. Denn er selbst kann nicht (oder nur mit unertriglichen
Vereinfachungen) beobachtet werden.«’*'' Die von ihm generierten For-
men miissen dabei zwingend als konstruiert und beobachterabhingig ver-
standen werden — genau wie die »reale Welt< selber auch. In diesem Sin-
ne ist Handke beizupflichten, wenn er, wiederum nah an der System-
theorie argumentierend, meint: »Ich will erreichen, dass ich dir mit mir
meine Welt, eine Welt, die Welt zeige!«’"? Diese mittels kiinstlerischer
Tatigkeit erzeugte Welt steht zwischen dem Produzenten und dem Rezi-
pienten und bringt beide als Beobachter in Beziehung zueinander: »Das
Reich der Literatur ist das Zwischenreich: nicht ich, nicht du, sondern das
Dazwischen, als Reich; nicht dieser Ort und jener, sondern der Bereich
dazwischen; nicht diese Zeit und jene, sondern die Erzéhlzeit — die Zwi-
schenzeit«.*" Als kommunikatives >tool< zwischen »ich« und »du« ge-
fasst, erfiillt dieses »Reich der Literatur«, die imagindre Welt des Kunst-
werks, genau die Bedingung der strukturellen Kopplung zwischen
Bewusstsein und Kommunikation, die laut der Luhmann’schen System-
theorie Kunst leistet. Und es zeigt sich derart geeignet, dkologische
Kommunikation zu gestalten, da diese in besonderer Weise auf die Auf-
merksamkeit und Selbstreflexion des Bewusstseins angewiesen ist.

Bis hierher habe ich in meiner poetologischen Lektiire von Handkes
Journalen, die ich als erhellende literaturtheoretische Kommentare auf

310 P.Handke: Felsfenster, S.303.

311 N. Luhmann: Kunst, S.123 (im Original zum Teil kursiv gesetzt). — Auf
die hier unbedingt notwendige Differenzierung zwischen einer »narzissti-
schen Person< und »narzisstischer Literatur< weist auch Thomas K. Thorn-
ton: Die Thematik der Selbstausloschung und Selbstbewahrung in den
Werken von Peter Handke, Frankfurt/M. u.a. 1983, S. 12f. hin. — Die fiinf
Journale sind damit meines Erachtens durchaus auf >Handke« riickbezieh-
bar, aber nur dann, wenn mit dem Autor die in der Kommunikation gene-
rierte Adresse und nicht seine Psyche gemeint ist, wie dies oft filschli-
cherweise getan wird (so etwa bei Stefan H. Kaszynski: » Aphorismus als
Lebenshaltung. Zu Peter Handkes Journalbuch >Am Felsfenster mor-
gens«, in: Alo Allkemper/Norbert Otto Elke [Hg.], Literatur und Demo-
kratie. Festschrift fiir Hartmut Steinecke zum 60. Geburtstag, Berlin 2000,
S.273-283); vgl. zu diesem Aspekt auch oben die Kap. III, 1.3. und V, 1.3.

312 P.Handke: Bleistift, S. 181.

313 P.Handke: Felsfenster, S.113.

246

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

sein Werk und sein Schreiben verstehe, den wichtigen Stellenwert her-
ausgearbeitet, den beide Umweltrelationen der Literatur, die Natur wie
auch die menschliche Psyche, in Handkes Kunstkonzeption einnehmen.
Die Natur und (vor-)stddtische wie auch urspriinglichere Landschaften
riicken dabei in motivischer Hinsicht zunehmend ins Zentrum der Hand-
ke’schen Literatur der letzten zwei Dekaden. Sie werden aber von ihm,
wie gesehen, nicht als mimetische Abbildungen der >realen Welt< inten-
diert, sind auch angesichts der Tatsache, dass er stark auf die Existenz
der »Natur da draussen< baut und vertraut,’* im Sinne seiner Literaturauf-
fassung und in Anlehnung an Paul Cézanne als reine »Konstruktionen
und Harmonien parallel zur Natur«’"® zu verstehen. Gleichzeitig wird die
grundsitzliche Moglichkeit solcher Konstruktionen durch das kiinstleri-
sche Bewusstsein — und damit die Literatur insgesamt — besténdig hinter-
fragt, kommentiert und in immer neuen Versuchen der Umsetzung voran-
getrieben. Sie liegen darauf den beteiligten Beobachtern — dem Autor
genauso wie dem Leser — vor: als Angebote, sich und die eigene Art des
Beobachtens im Beobachten zu befragen. Das Resultat eines solchen
Versuches, Handkes grosses Epos Mein Jahr in der Nimandsbucht, soll
im Folgenden auf seine oOkologische Dimensionen hin beobachtet
werden.

2.3
»Es drangt mich, damit einzugreifen in meine Zeit« -
Peter Handkes >0kologische Poetik« in
»Mein Jahr in der Niemandsbucht«

Auch in Handkes bisher umfangreichstem Erzéhlwerk, seinem von der
Forschung als »opus magnum«’' betitelten Mein Jahr in der Niemands-

bucht — Ein Mdrchen aus den neuen Zeiten®’ von 1994, ist es ein Dich-

314 Vgl. dazu folgendes Zitat aus der Kafka-Preisrede: »Es gibt die Jahreszei-
ten. Die Natur isz. Die Kunst ist« (Peter Handke: »Rede zur Verleihung
des Franz-Kafka-Preises«, in: Ders., Das Ende des Flanierens, 2. Aufl.
Frankfurt/M. 1982, S.156-159, hier S. 158 [Kursivierung im Original]).

315 Derart zitiert der Ich-Erzéhler von Handkes Lehre der Sainte-Victoire den
franzosischen Maler (vgl. Peter Handke: Die Lehre der Sainte-Victoire,
Frankfurt/M. 1984, S. 62 [Hervorhebung von mir]).

316 Jirgen Egyptien: »Peter Handke und das Heilige«, in: Wolfgang Braun-
gart/Manfred Koch (Hg.), Asthetische und religiose Erfahrung der Jahr-
hundertwenden III: um 2000, Paderborn u.a. 2000, S. 145-158, hier S. 154.

317 Peter Handke: Mein Jahr in der Niemandsbucht — Ein Marchen aus den

247

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

ter, der zwischen Schreiben und Scheitern, zwischen Individualitdt und
Gesellschaft hin- und hergerissen ist und sich bei seinem Tun stark von
der unmittelbaren natiirlichen und kulturellen Umgebung leiten lasst. Auf
iiber tausend Seiten®® schildert der Ich-Erzihler Gregor Keuschnig,
Osterreichischer Schriftsteller, ein Jahr seines Lebens und Wohnens in ei-
nem Pariser Vorort. In die detailreiche Schilderung dieses Jahres ist ei-
nerseits die ausgiebige Reflexion des Erzidhlprozesses eingebettet, womit
die Poesie auch gleich Poetologie wird. Dieser présentiert sich als eng an
die Natur gekniipft, ist von einer spezifischen Aufmerksamkeit ihr gegen-
tiber geprdgt und schafft derart unzihlige Naturbilder. Andererseits tritt
zur Erzdhlung die Suche nach dem physischen Ort des Erzdhlens, nach
den materiellen Bedingungen des Schreibens, was in umfangreichen Pas-
sagen verhandelt wird. Das in den Journalen angelegte poetologische
Programm, das sich dem Erzdhlen von Landschaften, der Versicherung
des eigenen Ortes sowie der grundsitzlichen Introspektion des Bewusst-
seins und der Reflexion von Erzéhlmdoglichkeiten widmet, findet hier
also gewissermassen seine Realisierung.

Der Text versammelt eine grosse Zahl jener Elemente, die in der For-
schung gemeinhin und traditionellerweise als charakteristisch fiir 6kolo-
gisch orientierte Literatur gehandelt werden’” — womit er gleichsam pa-
radigmatisch fiir diese Literatur genommen werden konnte. So ist die
erzdhlte Welt geographisch genau verortbar und damit an die Tradition
des Nature Writing anschliessbar. Gleichzeitig entzieht sich der Text aber
auch der problematischen Funktion der Représentation, indem er im Un-

neuen Zeiten, Frankfurt/M. 1994 (wird im Folgenden mit der Sigle NB di-
rekt im Fliesstext zitiert).

318 Es ist festzuhalten, dass die hohe Seitenzahl, die wohl auch die Stellung
des Textes innerhalb des Gesamtwerks markieren soll, nur dank eines sehr
grossziigigen Satzes zustande kommt. Moglicherweise miisste mittlerwei-
le Der Bildverlust als Handkes umfangreichster Text gelten, auch wenn
dieser nicht die gleiche Seitenzahl erreicht (aber auch wesentlich enger
gesetzt ist) (vgl. Peter Handke: Der Bildverlust oder Durch die Sierra de
Gredos, Roman, Frankfurt/M. 2002).

319 Siehe dazu die Ausfithrungen in A.Goodbody: Einfithrung, besonders
S.21ff; 1. Cella: Kulisse; Armbruster/Wallace: Introduction; St. Rosendale:
Greening; Ch. Glotfelty: Introduction, S.xv-xxxii; Morris-Keitel/Nieder-
meier: Okologie, S.1-5; H. Zapf: Okologie, besonders S.53-68; M. Gstei-
ger: Kampf, S.101-112. — Dass in diesen nicht unproblematischen Auf-
stellungen nicht selten von relativ unspezifischen Konzepten von Oko-
logie ausgegangen wird und auch die Kategorienbildung im Hinblick auf
eine »okologische Literatur« nicht immer gentigend prézise reflektiert sind,
habe ich im ersten Kapitel dieser Arbeit herausgestellt.

248

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

tertitel als Mérchen deklariert ist, die darin dargestellte Natur passagen-
weise animistische, dem vorherrschenden rationalen Denken entgegenge-
setzte Ziige trigt und damit auch iiber eine eigene Stimme verfiigt.”*® Der
Text tragt der Singularitit der Einzelphdnomene Rechnung, indem oft
préziseste Naturbeobachtungen gestaltet werden, diese aber immer in den
Zusammenhang eines grosseren Kosmos — des Vorortes oder aber des
ganzen Planeten — eingebettet sind. Ein schones Beispiel fiir diese minu-
tiose, an Adalbert Stifter gemahnende Beobachtung des Kleinen bei
gleichzeitiger Einbettung in einen grosseren Zusammenhang findet sich
in jener Passage, in der sich die genau beobachteten Steinquader der Vor-
stadthduser unvermutet zu einem ganzen Planeten dehnen. Es lohnt sich
ein ldngeres Zitat:

»Je mehr ich mich den Steinen des Vorstadthauses niherte, oft mit der Nase an
sie stossend, und sie musterte, desto handgreiflicher hatte ich an dieser einen
Sache einen ganzen Planeten vor mir, so wie vor sehr langem an einem Tropfen
Regens in einem gelbbraungrauweissen Wegstaub, woran mir in der Kindheit
zum ersten Mal die Welt aufgegangen ist. Und das war kein fremder Planet,
sondern hier, die Erde, und eine durch und durch friedliche. In #hnlicher Weise
wolbte jetzt in dem Baustein sich ein Krater, zum Betupfen frisch mit einer Fin-
gerkuppe, spitzten sich Grate zu, wurde der Betrachter, indem er sich im
Wimpernabstand dariiberbewegte, bei dem kaum merklichen Dahinrollen der
Verwitterungsteilchen, iiberrieselt von Geborgenheit, lebte das hintersinnige
Leuchten in den ausgebuchteten Randern der heimischen Hohlwege neu auf. Zu
dieser Erde im kleinen gehorte, dass sie mit dem Hinschauen sich als bevolkert
erwies, wenn auch nur von einem stecknadelkopfgrossen Tierchen hier an ei-
nem Faden von einer Klippe hingend, und einem flirrenden Etwas, einzeller-
haft, am Gegenhang, jenseits der sieben Gebirgsziige, beide zusammen an Ro-
binson und Freitag erinnernd« (NB, S.303f.).

Diese Textstelle zeigt auf, wie dem Ich-Erzéhler im genauen Beobachten
und Versunken in seine Anschauung die ihn umgebende Welt heimisch
und, in Anlehnung an die Etymologie von Okologie, gewissermassen
wohnlich wird; sie wird ihm zu seiner Welt, von ihm erfahren, erlebt,
entdeckt. Die Textstelle macht dariiber hinaus die im Ecocriticism immer
wieder betonte Idee der Kultur (hier: das Vorstadthaus) als Verlangerung
und Metamorphose der Naturgeschichte (hier: die Naturressource »Stein<
mit ihren Mikororganismen) besonders deutlich.”'

320 Vgl. etwa die Wiederkehr der Toten in Form von Fliegen oder Weidekétz-
chen (NB, S.416f. und S.429) oder die personifizierte Stille (NB, S.718).

321 Vgl. dazu etwa H.Bohme: Kulturgeschichte, hier besonders S.128-131. —
In dieser Textstelle ldsst sich schliesslich auch Handkes selbstzitierendes

249

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Weiter ist die Geschichte der Menschheit klar in die Naturgeschichte, de-
ren grosses Verinderungspotential betont wird,”* eingebettet oder ihr so-
gar untergeordnet. Dies zeigt sich beispielsweise darin, dass vom Biirger-
krieg in Deutschland, der wihrend des geschilderten Jahres ausbricht und
gegeniiber den (Natur-)Skizzen aus der unmittelbaren Umgebung keine
allzu deutliche Kontur gewinnt, eher beilédufig erzéhlt wird. Hinzu kommt
insgesamt eine verantwortungsvolle, ja geradezu andichtige Grundhal-
tung des Menschen der natiirlichen Umwelt gegeniiber, die als ethische
Ausrichtung dem Text gleichsam eingeschrieben ist, wenn etwa der Er-
zdhler in seiner »Geschichte mit den Pilzen der Bucht« (NB, S.864)
grosse Achtung und Respekt vor diesen »unbezdahmbar[en], selbst heut-
zutage unpflanzbar[en]« (NB, S.881) Wesen bekundet und in seiner ei-
genen Pilzsuche dementsprechend voller Wertschitzung verfihrt.*”

Schliesslich wiren an Merkmalen, die immer wieder als charakteris-
tisch fiir okologisch orientierte Literatur genannt werden und die in der
Niemandsbucht in der einen oder anderen Form gestaltet sind, noch zu
nennen: Die Konzeption einer prozessual-offenen Literatur, die im Text
bestimmend ist; die Dominanz einer zyklischen Zeitauffassung; ein
ganzheitliches Denken¢, das zum Ausdruck gebracht wird; Reflexionen
iiber Minderheiten-Problematik und tiber Zentrums-Peripherie-Konstella-
tionen; die Verteidigung dsthetischer, ethischer und individueller Werte
gegeniiber 6konomischem Zweckdenken; die Hervorhebung von Rand-
bereichen, Schwellenrdumen und Nischen; sowie das Bestreben, den
Geist-Natur-Dualismus zu {iberwinden.***

Wihrend der Text also eine ganze Reihe von Elementen >dkologi-
scher Literatur< evoziert, scheint die Darstellung einer eigentlichen »6ko-
logischen Krise« zu fehlen. Bei niherer Betrachtung zeigt sich diese aber

und nicht selten auch (selbst-)ironisch gewendetes Schreibverfahren er-
kennen, wenn die Bilder von den Regentropfen im Wegstaub oder von
den heimischen Hohlwegen, die in zahlreichen seiner Biichern gestaltet
sind, erwdhnt werden.

322 Dies schliesst auch grossere Umwandlungen in der ndheren Umgebung
ein, in der einerseits ein selbst den Geologen unerkldrliches Erdbeben zu
verzeichnen ist (vgl. NB, S.761), in der andererseits eines Tages ein neuer
Vulkan ausbricht — wiederum »zum Staunen der Geologen« (NB, S.786).

323 Diese Grundhaltung wird auch in der Episode deutlich, in der sich der Er-
zihler klar von seinen Nachbarn distanziert, die ihren Garten mit unzihli-
gen larmenden Maschinerien traktieren und der Natur und Umwelt wenig
Respekt entgegenbringen (NB, S.800ff., vor allem S. 806ft.).

324 Viele der genannten Aspekte finden sich nicht nur in der Niemandsbucht,
sondern koénnen auch als charakteristisch fiir Handkes Gesamtwerk ge-
nommen werden.

250

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

durchaus, wobei sie allerdings nur in wenigen Halbsdtzen und Bildern
gestaltet ist und daher eher als Ahnung denn als tatsdchlich im erzahlten
Universum wahrgenommene Bedrohung vermittelt wird. So heisst es
etwa: »[...] und der Olfilm manchmal oben auf dem Gewisser kam viel-
leicht nur vom faulenden Holz [...]« (NB, S.830f.), oder dann triiben an
anderer Stelle unvermittelt Bomberschatten das Schreibpapier.’” Hinzu
kommen einige weitere, eher noch vager gehaltene Hinweise, wie: » Aber
das war ein Jahr, in dem mehr und mehr junge Frauen umherirrten [...J«
(NB, S.853). Der Text schlidgt damit nicht den Weg ein, die Umweltver-
schmutzung, das Waldsterben oder das Ozonloch auf breitem Raum dar-
zustellen und einen Problemaufriss der o6kologischen Krise zu liefern.
Vielmehr konzentriert er sich auf die Darstellung der nur vermeintlich
schon restlos bekannten Welt gewissermassen vor der Haustiir und 14dt
zu einer anderen, von Genauigkeit, Langsamkeit und Respekt geprigten
Sichtweise ein, die die Besonderheit und auch die Schonheit des Alltigli-
chen herausstellt, wie noch zu zeigen sein wird.

Im Folgenden sollen nur die zwei grundlegenden Aspekte genauer
behandelt werden, die oben als die beiden Umweltrelationen der Gesell-
schaft bezeichnet wurden und deren Betrachtung im Rahmen einer sys-
temtheoretisch argumentierenden G6kologischen Lektiire unabdingbar
sind. Einerseits soll also die Umweltrelation >Natur¢, andererseits die
Umweltrelation >Mensch« ins Auge gefasst werden. Beide Relationen in-
terferieren in der Position des Beobachters, hier also in der Person des
Dichters Gregor Keuschnig, und tiberkreuzen sich in einem Schreiben,
das sowohl die »Natur« — die physikalische Welt der Niemandsbucht — als
auch den »Menschen« — das Bewusstsein des Protagonisten — gesellschaf-
tlich kommunizierbar machen will.

2, 3.1
Von der Suche nach dem eigenen Ort
in der Nachfolge Thoreaus
Mein Jahr in der Niemandsbucht ist zuallererst ein Bericht tiber den
Riickzug aus der Offentlichkeit — der Gesellschaft — in das ganz Private
der personlichen Existenz: den eigenen Wohn- und Lebensraum. Der
Protagonist Keuschnig zieht sich nach Jahren in Metropolen, in denen er

325 Vgl. NB, S.207. — Die 6kologische Krise und andere Aspekte der Weltge-
schichte sind damit durchaus prisent in der Niemandsbucht, wenn auch
weniger augenfillig, als in anderen »>6kologischen< Texten, und es kann
deshalb in Bezug auf die Niemandsbucht nicht unbedacht von »illusori-
sche[r] Vorort-Idylle« und »konfliktlose[r] Umgebung« gesprochen wer-
den, wie dies M. Tabah: Utopie, S.119 tut.

251

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

sich immer stiarker von »Ortsschwund, oder Raumentzug« (NB, S.291)
bedroht fiihlt, in ein neuerworbenes Haus in einem als Bucht erlebten
Vorort von Paris zuriick, wo er nach dem Auszug seiner Frau und seines
Sohnes bald schon ganz alleine lebt. Das Wohnen versteht er fortan als
eine aktive Tétigkeit, die zu einer seiner beiden Hauptbeschéftigungen
wird.”*® Die andere ist unmittelbar daran gekniipft und betrifft sein Pro-
jekt, ein Jahr lang nichts als seine Umgebung zu erzéhlen — und damit
kommunikativ verfiigbar und 6ffentlich zu machen.*”” Denn »[k]aum et-
was von dem, was in der Waldbucht das Jahr iiber geschah, kam an die
Offentlichkeit [...].« (NB, S.937). Zwar werden in den Ablauf des Jahres
auch die Geschichten von Keuschnigs Ex-Frau, fiinf Freunden und sei-
nem Sohn — allesamt unterwegs auf Reisen — eingewoben, das Hauptau-
genmerk liegt aber doch auf der Umgebung, die erzdhlt wird (und wohin
die Nachrichten der Reisenden gelangen, die sich schliesslich am Ende
des Textes auch selbst da einfinden), und auf der Reflexion dieses Erzih-
lens und des dieses Erziihlen hervorbringenden Bewusstseins.*”® Der Text
ist auf diese Weise durch die bei Lyotard zentral gesetzte Opposition von
yPrivatheit/Offentlichkeit« — oder systemtheoretisch formuliert: Bewusst-
sein und Kommunikation — strukturiert und entwickelt sein erzdhleri-
sches Programm aus ebendieser Differenz.

In beiden Tatigkeiten, dem ganz bewussten Wohnen sowie dem Be-
obachten und Aufzeichnen seiner Umgebung — und vor allem auch in ih-
rer Kombination — gleicht die Figur von Keuschnig in frappanter Weise
dem US-amerikanischen Schriftsteller und Naturphilosophen Henry Da-
vid Thoreau, was die Forschung bisher nicht erkannt hat. Thoreau ver-
brachte auf der Suche nach einem erfiillten, nicht von Lohnarbeit und ge-
sellschaftlichen Zwéngen geprigten Leben ab 1845 knapp zwei Jahre in
einer einfachen Blockhiitte am Walden Pond in Concorde, Massachu-
setts, und hat seine Naturbeobachtungen und philosophischen Reflexio-

326 Vgl.: »[...] und stellte mir vor, ab dem Einzug wiirde ich auf unabsehbare
Zeit nur noch wohnen, und das sah ich als eine Tétigkeit, welche mich
ganz ausfiillte« (NB, S.714).

327 Dieses Vorhaben erinnert an die dialogische Erzahlung Des Vetters Eck-
fenster von E. T. A. Hoffmann (1822), worin ein Marktplatz durch das
Jahr zur »Hauptperson< genauster Beobachtungen avanciert, oder den da-
durch inspirierten Film Tishe! von Victor Kossakovski (Russland 2002),
der dokumentiert, was wihrend eines Jahres vor einer St. Petersburger
Wohnung geschieht.

328 Auch die bewusst betriebene Ausklammerung der » Weltgeschichte« (NB,
S.734) unterstreicht die Wichtigkeit der unmittelbaren Umgebung und des
Privaten fiir dieses Schreibprojekt.

252

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

nen in detailreichen Journaleintrigen und dem spéter zum Kult-Buch
avancierten Walden — or Life in the Woods™ festgehalten. Die Parallelen
zwischen Handkes Protagonisten (wie auch dem Autor Handke selbst)
und Thoreau sowie zwischen den Werken Niemandsbucht und Walden
sind zahlreich und augenfillig und wiirden eine ausgiebige vergleichende
Lektiire lohnen. Angemerkt seien hier lediglich folgende Aspekte, die in
beiden Werken eine prominente Rolle spielen: Intensivste Naturbeobach-
tungen gepaart mit ebensolcher Introspektion der Protagonisten; tiefge-
hende Auseinandersetzung mit dem eigenen Ort und dem Auf-der-Welt-
Sein;** zeitlich begrenzter Aufenthalt an einem Ort im Wald oder in
Waldnidhe, gekoppelt mit ausgedehnten Spaziergéingen und Wanderun-
gen;”' die Nihe eines Sees, der intensiv erlebt und erkundet wird; aus-
fithrliche Schilderung der Nahrungssuche bzw. -gewinnung; fast schon
symbiotische Néhe zu Tieren; Reflexionen, die den Sinn des Lebens und
ein »gegliicktes< Leben betreffen; Korrespondenzen und Fremdheitserfah-
rungen in der Natur; Ndhe und Wichtigkeit einer nahen Eisenbahn und
ihres Trassees; der Aufenthalt in einer nur vermeintlichen »Wildnis«, die
vom Menschen bereits eingeholt ist; Uberlegungen zur Lohnarbeit und
zum Gelderwerb; Kombination von Journalaktivitdt und Prosa-Textar-
beit; auf wenige Personenkontakte beschrinktes Sozialleben; das Schrei-
ben in freier Natur; das frugale und von Bescheidenheit gekennzeichnete
Leben; ein Dasein auf der Schwelle zwischen Natur und Zivilisation; so-
wie die an der Natur festgemachten Zeitenldufe.

Fast ohne jeglichen menschlichen Kontakt und gleichsam auf den
Spuren von Thoreau geht auch der Ich-Erzéhler Keuschnig daran, Haus,
Garten und die ndhere Umgebung zu erforschen und in minutiosen Beob-
achtungen festzuhalten. Er ist also damit beschéftigt — ganz im Sinne der
etymologischen Bedeutung von »Okologie< — die »wohnliche Einrich-

329 Vgl. Henry David Thoreau: Walden — oder Leben in den Wildern, aus
dem Amerikanischen von Emma Emmerich und Tatjana Fischer, Vorwort
von Walter E. Richartz, Ziirich 1979. — Vgl. zum Stellenwert von Tho-
reaus Werk und Person im Ecocriticism oben, Kap. I, 1.

330 Zur Wichtigkeit und Bedeutung der Niemandsbucht als Ort, vgl. auch Ste-
fan Alker: Entronnensein — Zur Poetik des Ortes. Internationale Orte in der
osterreichischen Gegenwartsliteratur. Thomas Bernhard, Peter Handke,
Christoph Ransmayr, Gerhard Roth, Wien 2005, S.52-62.

331 Zum bei Handke wichtigen Motiv des Spazierens, vgl. folgende aktuelle
Studie: Volker Georg Hummel: Die narrative Performanz des Gehens. Pe-
ter Handkes »Mein Jahr in der Niemandsbucht« und »Der Bildverlust« als
Spaziergingertexte, Bielefeld 2007.

253

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

tung«**? seiner ganz personlichen (Um-)Welt zu erkunden.** Dabei wird
sein Tun begleitet von Introspektion und Selbstbeobachtung, womit das
Erforschen und Wahrnehmen der Umwelt gleichzeitig zur Auseinander-
setzung mit der eigenen Identitdt, dem Bewusstsein und dem eigenen
Platz in der Welt gerdt — und damit auch zur Auseinandersetzung mit je-
nen »urspriinglich grundlegenden Fragen[, die zu] héren, dekonstruieren,
zergliedern und kritisieren« nach Lyotard unerlédsslich sind fur das
Mensch-Sein.***

2,.3.2
Der »Vogelschlafbaum«: Bild des gegliickten Wohnens

Die Realisierung eines gegliickten Wohnens und Lebens in der Gesell-
schaft, dem Keuschnig auf der Spur ist, wird in einem der schonsten Bil-
der des Textes, dem leitmotivisch immer wieder skizzierten »Vogel-
schlafbaum« festgehalten, der auch in anderen Werken Handkes sehr
prisent ist.*** In ihm vollzieht sich ein exemplarisches Zusammenleben
und Bewohnen, das trotz genauster Anschauung gleichwohl ritselhaft
bleibt und dessen Mysterium des Seinen-Platz-gefunden-Habens zwar
nicht erklirt, aber doch beschrieben werden kann, wie aus den beiden fol-
genden Zitaten deutlich wird:

»Und ehe ich wie tiblich nebenan ins »Café des Voyageurs« trat, blickte ich hin-
auf in die Platane, die den Spatzen am Platz in den Wintermonaten als Schlaf-
platz dient, seit all den Jahren derselbe Vogelschlafbaum, die Spatzen bleiben
wihrend der Nacht einzig in diesem, obwohl der Bahnplatz dichtgesdumt ist
von Béumen und nicht weit hinter dem mit Linden bewipfelten Gleisdamm der
Hugelwald beginnt [...]. Jedenfalls habe ich noch nie in den anderen B&umen
des Platzes nachts einen einzigen Spatzen gesehen, oder nur kurz, augenblicks-
weise, weggejagt aus dem grossen Haufen nebenan, dem er die Ruhe storte«
(NB, S.57).

332 Luhmann 1998, S.129.

333 Dies erinnert stark an die Essay-Sammlung The Long-Legged House des
US-amerikanischen >Agrar-Poeten< Wendell Berry (Wendell Berry: The
Long-Legged House, Emeryville [CA] 2004).

334 J.-F. Lyotard: Oikos, S.51.

335 Beispielsweise in seinen Journalen, etwa in Gestern unterwegs, wo auf
der langen Reise rund um die Welt von Agypten bis Japan Spatzen und
ihre Schlafplitze stets prasent sind und dem Reisenden nicht selten zur
»Beheimatung« verhelfen (P. Handke: Unterwegs, S.73; vgl. weiter auch:
ebd., S.32; S.54; S.68; S.110; S.384 und passim).

254

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

»Tief in den Néchten kam es vor, dass sie, oder ein paar von ihnen, auch ohne
dass man unten in die Hiande klatschte, aufschwirrten aus ihrem Laub, welches
davon jéh auseinanderkrachte, und als ein Schwarm fliegender Fische hiniiber-
tauchten in eine der Nachbarkronen, allerdings jeweils zur baldigen Riickkehr,
jeder einzeln, in den Stammbaum; ebenso wurde keine der Neupflanzungen auf
dem Platz zu einer zweiten Schlafstelle; gerade, dass die dazugekommenen
Bambusstauden, tagsiiber, zum Schaukeln dienten« (NB, S.952).

Es ist ein Bewohnen, das gewissermassen symbiotische Ziige annimmt,
wenn die Spatzen mit ihrem Wohnbaum zu verschmelzen scheinen:

»Und an diesem Regenabend glénzte es durch den ganzen Baum von Nisse, so-
wohl an den gedrungenen Spatzenschnibeln als auch an den vorjdhrigen,
schwarzgeschrumpelten Platanenkugeln, wobei allein die letzteren, hingend an
ihren Féden, sich regten, schwankten, pendelten: Die Spatzen, selbst die auf den
diinnsten Zweigen, hielten dagegen ganz still, und hitte ich nicht gewusst, dass
sie da oben versammelt hockten, wiren ihre hellgrauen Leiber eins gewesen mit
den ihnen gleichformigen und gleichfarbigen Rindenflecken der Platane« (NB,
S.57f).

Diese genauso von Staunen gepriagten wie augendffnenden Evokationen
eines Habitats der Vogelwelt und ihrer Bewohner finden ihre kongeniale
Parallele in den Arbeiten des franzosischen Fotografen Jean-Luc Mylay-
ne. In jedem seiner Werke, von denen jeweils nur ein Abzug existiert, ist
mindestens ein Vogel abgebildet, wobei sich Mylayne aber weit entfernt
von traditioneller Tierfotografie, der es um Portraits représentativer Indi-
viduen einer Spezies geht. Vielmehr zeigt Mylayne, der sich auf verbrei-
tete Arten wie Rotkehlchen oder Spatzen konzentriert, in seinen #sthe-
tisch oft sehr tiberraschenden und ungewohnten Aufnahmen die Végel in
ihrem natiirlichen Umfeld, und zwar derart, dass die Beziehung des Indi-
viduums zu seiner Umgebung deutlich wird.**® Gleichzeitig fordern
Mylaynes Fotografien den Beobachter zur Selbstreflexion und damit zum
Beobachten seines Beobachtens heraus. Dies geschieht etwa in der Auf-

336 Oder auch die Beziehung des Kiinstlers zu den portrétierten Vogeln, was
an folgende Passage aus Talbot Kellys Buch Bird life and the Painter er-
innert: »If we are to absorb birds as the Chinese artists did, we must begin
by sharing something with them, whether it is the plum blossom among
whicht the myna sits, or the trough of the sea that embowers the petrel [...]
The artist must see bird and environment, and the bird’s actions, as one
whole« (zitiert nach Peter Finke: »Landschaftserfahrung und Landschafts-
erhaltung. Pladoyer fiir eine 6kologische Landschaftsisthetik«, in: Man-
fred Smuda [Hg.], Landschaft, Frankfurt/M. 1986, S.266-298, hier End-
note 17, S.297 [meine Hervorhebung]).

255

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

nahme No. 100, Octobre a Février 1993, D2', 50 x 50 cm, 197 x 197837
in der einen ein Rotkehlchen vor weitem Hintergrund frontal anblickt
und zur Erwiderung des Blickes einlddt. Dem kommt man auch gerne
nach, bis man sich daran erinnert, »dass Vogel seitwérts sehen und nicht
mit beiden Augen zugleich etwas anschauen koénnen, das sich unmittelbar
vor ihnen befindet«,””® womit man als Beobachter also gar nicht im
Blickfeld war und unweigerlich auf das eigene Beobachten zuriickgewor-
fen wird. In einem weiteren Beispiel, der Aufnahme No. 41, Avril Mai
1986, 100 x 100 cm,” die ich deshalb fiir die Titelgestaltung dieser Ar-
beit verwendet habe, weil sie — mit Spatz, Baum und Haus — gleichsam
als fotografische Umsetzung der Niemandsbucht gesehen werden kann,
arbeitet Mylayne mit einer Bifokal-Linse. Dank dieser erscheint der Vor-
der- und Hintergrund in gleicher Schérfe, wihrend dazwischen ein eige-
ner, etwas verschwommener Bereich auszumachen ist, der an Handkes
»Mittelgrund«’*® erinnert. Die hierbei verwendete Technik evoziert den
Eindruck einer Bewegung des Auges und ermdglicht derart eine Annéhe-
rung an Wahrnehmungsvorginge, »an die Art, wie unsere Auge ein Bild
registriert«. Indem hier also viel eher der »Akt des Schauens«®*' denn
eine Abbildung vermittelt wird, vollzieht diese Aufnahme jene Form von
»Mimesis¢, die ich oben, im Kapitel V, 1.4., als ein Aufdecken des Funk-
tionierens der menschlichen Erkenntnis im Hinblick auf Welt bezeichnet
habe.** Denn die Wahrnehmung und Reflexion der eigenen, immer kon-
tingenten Beobachtertdtigkeit, riickt letztlich ins Zentrum der Bildbe-
trachtung. Die so verstandene Mimesis ldsst sich auch in der Niemands-

337 Die Aufnahme ist folgendem Portrait von Jean-Luc Mylayne entnommen:
Jean-Luc Mylayne, in: Parkett 50/51 (1997), S.102-134, hier S.105; sie
ist im Anhang dieser Arbeit unter Abbildungen als Abbildung 1 auf-
gefiihrt.

338 Lynne Cooke: »Jean-Luc Mylayne — Der Kosmologe, iibersetzt von Su-
sanne Schmidt, in: Parkett 50/51 (1997), S.107-111, hier S.111. — Zu
Mylayne siehe auch die offizielle Kiinstler-Prasentation unter http://www.
gladstonegallery.com/mylayne.asp?id=425 (Stand: 27. Juli 2007).

339 Die Aufnahme ist ebenfalls folgendem Portrait von Jean-Luc Mylayne
entnommen: Jean-Luc Mylayne, in: Parkett 50/51 (1997), S.102-134, hier
S.124; sie ist im Anhang dieser Arbeit unter Abbildungen als Abbildung 2
aufgefiihrt.

340 Vgl. dazu den ersten Teil der Langsamen Heimkehr, »Die Vorzeitfor-
men«, wo in der nérdlichen Flusslandschaft ein solcher Bereich auszuma-
chen ist (vgl. P. Handke: Heimkehr, S.7-93, besonders S. 54f.).

341 Beide Zitate aus L. Cooke: Kosmologe, S. 109.

342 Erinnert sei in diesem Zusammenhang auch an das Kapitel 1, 3.2. dieser
Arbeit.

256

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

bucht festmachen, was im Folgenden anhand der eingehenden Erdrterung
der zweiten der oben genannten Tétigkeiten, denen sich Keuschnig in sei-
nem Jahr widmet, dem Beobachten und chronikalischen Aufzeichnen sei-
ner Gegend, herausgearbeitet werden soll.

2.3.3
Der Schriftsteller als Anwalt
und als Stimme der Niemandsbucht
Keuschnig lebt wihrend dieses Jahres, wiederum ganz dhnlich wie Tho-
reau, in enger Wechselbeziehung mit seiner Umwelt, die viel eher als
eine »Mit-Welt«’* — oder als Differenz zwischen System und Umwelt im
Sinne der Systemtheorie — zu sehen ist: denn einerseits liefert diese dem
Protagonist den Stoff, ist also als konkrete Materie ausschlaggebend fiir
das Produkt seines Geistes, das als abhéngig von natiirlichen Prozessen
verstanden wird. Das Schreiben ist damit in direkter Verlangerung von
Umwelt zu sehen, wenn die Bucht als »Ort und [...] Grund« (NB, S.763)
des Buches bezeichnet wird. Andererseits ist gerade diese Materie bzw.
die nichtmenschliche Umgebung auf die geistige Tétigkeit des Schrift-
stellers dringend angewiesen, um kommunizierbar und damit, im Sinne
einer >Wahrnehmung, Bestandesaufnahme und Weitergabe¢,*** iiberlie-
ferbar zu werden — und so auch, ganz im Sinne der Systemtheorie, erst
relevant in der Gesellschaft: »Von dem Ort wegzugehen erschien mir je-
des Mal als ein Im-Stich-Lassen. Nichts mehr etwa im prunkvollen Paris
hatte meine Betrachtung nétig; hier dagegen in der Vorort-Bucht fast al-
les« (NB, S.1026f.).>* Denn es handelt sich bei diesem Vorort um eine
Gegend, die im Vergleich zum nahen Paris noch nicht mit Bedeutung
und Zuschreibung tiberfrachtet ist — oder dann allein in negativem Sinne,
als abweisendes Niemandsland, wenn die Banlieue etwa mit »Verban-
nungsort« (NB, S.272) in Verbindung gebracht wird, oder wenn es in ei-
ner »Zeitungstitelzeile, die zum Weitverreisen an Palmenstrande aufsta-
cheln [soll, heisst]: »Oublier Clamart (Clamart vergessen)«« (NB,
S.295f)). Es ist also eine Gegend, die noch nicht zum >Ort< geworden

343 Vgl. zu diesem Begriff: Ingensiep, Hans Werner/Eusterschulte, Anne
(Hg.): Philosophie der natiirlichen Mitwelt. Grundlagen — Probleme — Per-
spektiven. Festschrift fiir Klaus M. Meyer-Abich, Wiirzburg 2002.

344 Vgl. NB, S.710.

345 In diesem Zusammenhang ist ein Text erwdhnenswert, der die Botanik der
Nutzpflanzen fiir einmal nicht aus der Sicht der Menschen, sondern aus
jener der Pflanzen schildert und iiberlegt, inwiefern sich diese fiir die Si-
cherung ihrer Verbreitung des Menschen bedienen (vgl. Michael Pollan:
The Botany of Desire: A Plant’s-Eye View of the World, London 2003).

257

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

bzw. als »Ort< erkannt worden ist**® und der in dieser Hinsicht noch nicht

»Gerechtigkeit« widerfahren ist. Eine Gegend, die — obwohl seit langem
von Menschen bewohnt — erst noch erfahren, erschrieben und entdeckt zu
werden braucht und der gleichsam anwaltschaftlichen Haltung des
Autors Keuschnig bedarf.*"’

Wird er einerseits als ganz gewdhnlich und sich nicht von anderen
Gegenden unterscheidend geschildert, so kristallisieren sich der Vorort
und die angrenzenden Griinflichen allein durch den genauen Blick des
Dichters zu einem ganz eigenen Bereich heraus. Dies zeigt sich etwa an
einem bestimmten Waldstiick: »Ich habe in diesem besonderen Wald-
bereich dann eine Aue gesehen, was er tatsdchlich wohl gar nicht ist —
dazu miisste in der Senke Wasser fliessen —, und ihr den Namen eines
Malers gegeben, »Poussin-Aue« (NB, S.230). Ahnlich wie in der Lehre
der Sainte-Victoire ist hier der Erzéhler in seiner Naturwahrnehmung
stark von der (Landschafts-)Malerei beeinflusst,**® und die Auseinander-
setzung damit erscheint einerseits als ein Weg hin zur Wertschitzung der
srealen< Natur, da dieser Ort fiir den Erzéhler in der Folge gleichsam
existentielle Bedeutung erlangt.**® Andererseits wird das Erzihlen, wie
schon in den Journalen, ganz eng an die Natur gekniipft verstanden, wenn
es heisst: »Von dem Fenster aus, an dem ich sitze, sehe ich jeden Morgen
die Erzdhlung, und wie sie im grossen weitergehen sollte. Es ist ein Ort.

346 Vgl. NB, S.957.

347 Diese Haltung ist sehr typisch fiir die Gattung Nature Writing wie auch
fiir viele VertreterInnen des Ecocriticism selbst. Erinnert sei in diesem Zu-
sammenhang an das viel zitierte Wort von Thoreau: »I wish to speak a
word for Nature, for absolute freedom and wildness, as contrasted with a
free and culture merely civil, — to regard man as an inhabitant, or a part
and parcel of Nature, rather than a member of society« (Henry David Tho-
reau: Walking, San Francisco 1994, S.1). Vgl. weiter folgendes Zitat des
US-amerikanischen Poeten und Nature Writer Gary Snyder: »I wish to be
a spokesman for a realm that is not usually represented either in intellec-
tual chambers or in the chambers of government« (zitiert nach: R.Kern:
Ecocriticism, Endnote 12, S.280).

348 Zum Zusammenhang von Landschaftsmalerei und Handkes Schreiben,
vgl. Christoph Parry: Peter Handke’s Landscapes of Discourse. An Explo-
ration of Narrative and Cultural Space, Riverside (CA) 2003, darin vor al-
lem das zweite Kapitel: »Learning Landscape from Art« (S.39-72).

349 Vgl. dazu Siglinde Klettenhammer: »Der Mythos vom Autor als Subjekt —
Peter Handkes »>Mein Jahr in der Niemandsbucht< und die Reflexion von
Autorschaft und Schreiben im Kontext von Moderne, Modernismus und
Postmoderne«, in: Martin Sexl (Hg.), Literatur? 15 Skizzen, Innsbruck,
Wien 1997, S.91-134, hier S. 126.

258

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

[...] Eine Stelle in dem Hiigelwald, welche mir seitdem, mit der taglichen
Betrachtung, zum Ort geworden ist [...]J« (NB, S.228). Und wiederum
bedingt sich dieses Erzahlen durch ein sehr genaues Beobachten, liber
welches dieser Ort tiberhaupt erst erkenntlich wird und als »Mittelgrund«
literarisch gefasst werden kann: »So wirkt die Stelle auf mich als das In-
nere des Waldes, abgeriickt vom Vordergrund mit dem Rauch aus den
Rauchfiangen, aber auch entschieden noch nicht weg in der Ferne« (NB,
S.229).

2.3.4
Mit gleichbleibender Aufmerksamkeit
zur >Neuen Welt des Alltaglichen«

Noch deutlicher wird dieses poietische Beobachten am Beispiel des Vor-
ortes insgesamt: Zwischen der Metropole und den Hiigelriicken der Sei-
ne-Wilder gelegen, erscheint die Vorstadt dem Ich-Erzdhler als eine
Bucht, »und zwar als die hinterste, versteckteste, am wenigsten zugéngli-
che Bucht des Weltstadtmeers [Paris]« (NB, S.78), und ihre Bewohner
erscheinen als »Strandgut« (NB, S.78), als Angeschwemmte.”® Diese
Uberlagerung von Kultur und Natur ist auch in den Hiusern und dem
umgebenden Wald zu finden, die zusammen eine »lebendigschone Ge-
meinschaft« (NB, S.757) bilden. Und sie findet sich vor allem darin, dass
die Bucht auch als lesbar erscheint, als »Buch« (NB, S.1026), damit als
Text.® Dieser ist aber nicht unproblematisch entzifferbar, denn die
Grenzen der Bucht verdndern sich stindig in Abhingigkeit des Beobach-
terblickes, wenn es heisst:

»Zu solcher Wechselhaftigkeit tragt wohl auch bei, wie ich an mein Schreibfeld
herangehe. Manchmal, um mich dem urspriinglichen Bild anzundhern, habe ich
mich aus ihm hinaus und in einem weiten Bogen wieder zuriick bewegt. Doch
gerade dabei, mit den verschiedenen Richtungen, in denen ich in die Bucht
zuriickkehrte, kamen deren Grenzen am stirksten ins Fliessen« (NB, S.750).

Der Blick des Beobachters determiniert also gleichsam die ihn umgeben-
de Landschaft. Diese »zeigt sich« ihm zwar, wie es wiederholt heisst,*>
was an die epiphantischen Momente in fritheren Handke-Werken erin-

350 Oder auch als letzte Ureinwohner in dem ihnen einzig verbliebenen Re-
servat (vgl. NB, S.79).

351 Die Natur erhélt in zahlreichen Werken seit der Tetralogie Langsame
Heimkehr Schriftcharakter zugesprochen, etwa prominent in Peter Hand-
ke: Die Wiederholung, Frankfurt/M. 1992.

352 Vgl. etwa NB, S.459, S. 630, und passim.

259

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

nert’> und vordergriindig eine mimetische Lesart nahelegen konnte. Die

genauere Betrachtung einer solchen Textstelle 14sst aber erkennen, dass
die Natur in ihrem Sich-Zeigen auf einen poietischen Blick trifft, der
wzwei Dinge in einem«’ sieht und sie derart in ganz eigener Manier
wahrnimmt:

»QOder die eine Eiche dort, fast so gross wie die in einem der Nachbarwélder
nach Ludwig dem Vierzehnten genannte, mit ihrem aus einem zentralen Punkt
kommenden, nach oben zu sich rundenden Wuchs, zeigte sich als ein Rad, samt
Nabe und Speichen, betrieben allein von dem Licht dazwischen und dem Auf-
wind unten aus der Aue« (NB, S.231; Hervorhebung von mir).

Gregor Keuschnig ist denn meines Erachtens in seinem Jahr in der Nie-
mandsbucht auch nicht auf Epiphanie sowie fliichtige Teilhabe- und Ver-
schmelzungsmomente im Zeichen des Erhabenen aus, wie dies in der
Forschung oft vertreten wird.”® Vielmehr geht es ihm — wie in anderer
Form auch Handke, etwa in seinen jiingeren Journalen oder in den drei
»Versuchen®® — um das Erreichen einer gleichbleibenden Aufinerksam-
keit der Aussenwelt gegeniiber, was antrainiert werden kann®’ und wozu

353 Vgl. etwa das Erlebnis von Keuschnig mit den drei »Wunderdingen« in
der Stunde der wahren Empfindung, einem Text, an dem die Niemands-
bucht iber den gemeinsamen Protagonisten Keuschnig weiterschreibt (Pe-
ter Handke: Die Stunde der wahren Empfindung, Frankfurt/M. 1999, hier
S.81).

354 Peter Handke: »Hermann Lenz, der Epiker des »unds, >bei< und >mitc —
Rede zur Verleihung des Europdischen Literaturpreises«, in: Ders., Miind-
liches und Schriftliches.Zu Biichern, Bildern und Filmen 1992-2002,
Frankfurt/M. 2002, S.101-111, hier S. 109.

355 Vgl. etwa Mireille Tabah, die von »landscape epiphany« spricht (Mireille
Tabah: »Land and Landscape in Handke’s Texts«, {ibersetzt von Frank Pi-
lipp, in: David N. Coury/Frank Pilipp [Hg.], The Works of Peter Handke.
International Perspectives, Riverside [California] 2005, S.336-358, hier
S.336). Als zentral fur das Verstdndnis von Handkes Werk insgesamt ver-
stehen die Epiphanie Christoph Bartmann: Suche nach Zusammenhang.
Peter Handkes Werk als Prozess, Wien 1984, sowie Alexander Huber:
Versuch einer Ankunft. Peter Handkes Asthetik der Differenz, Wiirzburg
2005.

356 Peter Handke: Versuch iiber die Miidigkeit, Frankfurt/M. 1989; Peter
Handke: Versuch iiber die Jukebox, Frankfurt/M. 1990; Peter Handke:
Versuch iiber den gegliickten Tag, Frankfurt/M. 1991.

357 Vgl. etwa: »[D]ie Dinge erscheinen so nahegeriickt, als hitten sie sich
heimlich an mich herangemacht und warteten auf mein Uberraschtsein —,
wie ein Trainer: »Da seid ihr ja alle. Auf, es kann losgehen!<«« (NB, S.49).

260

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

es einer »consistent routine of inspection«’*® und einer besonderen Sicht-
weise bedarf. Sie wird durch ein »Zuschauen« (NB, S.49), das, wie
schon in den Journalen, als »ein Ingangsetzen« (NB, S.49) beschrieben
ist, erreicht:

»Die Erde ist ldngst entdeckt. Aber immer noch werde ich dessen inne, was ich
fiir mich Die Neue Welt nenne. Es ist das herrlichste Erlebnis, das ich mir vor-
stellen kann. [...] Es ist das Alltagliche, das ich als die neue Welt sehe. Es
bleibt, was es war, strahlt nur von Ruhe, eine Schneise oder Startrampe zwi-
schen der alten Welt, wo es frisch anfingt« (NB, S.35f.; Hervorhebung im
Original).

Diese verfremdende Sicht auf das Alltdgliche erméglicht dann be-
riickend-schone Bilder wie das folgende, das gleichzeitig einen Einblick
in die vertrackte Syntax vermittelt, in der die Niemandsbucht stellenwei-
se verfasst ist:

»An dem immergriinen Gebiisch im Umkreis der Esche Blittergirlanden, wie
von Kristallustern, aus dem Eis, nach dem Regen festgefroren auf den Blittern,
welche davon abgebrochen waren, so dass einzig deren Eisgestalten in die Luft
standen, verkniipft mit den holzernen Zweigen durch Eisstengel, naturgetreue
Nachbildungen, ebenso wie die davon wegragenden Lanzetten, in deren feinem
Glaskorper die abgeknipsten Blétter genau nachziseliert, die Mittelrille und
samtliche Seitenstriange, nur in der Umkehrform, und so buschaufwirts griines
und glédsernes Blatterwerk in eins, bloss dass in dem letzteren oben der Himmel
durchschien« (NB, S.1001f.).**°

Doch es sind nicht nur Naturbeobachtungen, die derart gestaltet werden,
die Umgebung ist vielmehr als ein Raum gefasst, in dem Natur und Kul-
tur stark ineinanderwirken und in dem auch Kulturprodukte — etwa ein
Bahntrassee, Autobahnen oder Hauseranordnungen — zu tiberraschenden
und durchaus auch positiven Beobachtungen wie etwa den beiden Fol-

358 Scott Slovic: »Nature Writing and Environmental Psychology. The Inte-
riority of Outdoor Experience«, in: Cheryll Glotfelty/Harold Fromm
(Hg.), The Ecocriticism Reader. Landmarks in Literary Ecology, Athens,
London 1996, S.351-370, hier S.355. Slovic bezieht sich an dieser Stelle
auf den Journalschreiber Thoreau, sein Terminus lidsst sich meines Erach-
tens aber gut auch auf den vorliegenden Kontext iibertragen.

359 Christoph Eykman: Die geringen Dinge. Alltdgliche Gegenstande in der
Literatur des zwanzigsten Jahrhunderts, Aachen 1999, S.51, spricht hin-
sichtlich der »Erfahrung des unscheinbaren Dings« in der Niemandsbucht
von yintensiver Anteilnahme«, was aus Passagen wie der hier zitierten
sehr deutlich wird.

261

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

genden einladen:*® »Das Wehen der Luft und die Stille, zu der auch das
niagarafallhafte Grollen auf der fernen Autobahn oben von dem Plateau
gehorte, erfiillten oder begeisterten mich mit Ruhe« (NB, S.811f.). Und:
»Schéner seltsamer Ubergang von der fast iiberdachten stillen Allee
gleich in den Krach einer Uberlandstrasse« (NB, S.1011).*' Sehr deut-
lich wird dieses Ineinanderwirken von »Natur und Zivilisation«’®® und
das daraus hervorgehende Neue, Ungesehene auch am Beispiel des Mus-
ters des Krautwerks auf der Mauer am Bretagnegleis, »kreidegrauel...],
weitausschwingende]...] Ritzzeichnungen des Nicht-mehr-Vorhandenen«
(NB, S.333), »hell herausgekratzt und gegriffelt aus dem Beton von all
den zum Pendeln gebrachten Biischeln, Féchern, Schleppen« (NB,
S.332).

2.3.5
»Es war mein Blick, der bewirkte, dass es so war«:

Die Konzeption eines okologisch-organischen Schreibens
Als weitere Metapher dieses Ineinanderwirkens kann das Schreib-Ver-
fahren des Ich-Erzihlers gesehen werden, der sich dazu wiederholt an ei-
nen »Namenlosen Weiher« (NB, S.830) setzt und sich hier, gewisser-
massen auf den Spuren von Thoreau am Walden Pond, einem
»6kologisch-organischen Schreiben< hingibt: »Mit dem Tétigsein dort an
dem Wasser zeichnete sich die Umwelt auf ganz andre Weise ab, als
wenn ich nur miissig davorgesessen hitte. Ohne dass ich sie eigens wahr-
nahm, ging sie, nebenher, auf mich iiber« (NB, S.829). Nicht nur ein
gleichsam konstruktivistisches Beobachten ist zu betonen, das die Welt
wahrnimmt und gleichzeitig generiert, wenn es heisst: »Es war mein

360 Auch Herwig Gottwald sieht die »durchaus gegensitzlichen Weisen von
Handkes Umgang mit den Erscheinungen des modernen Lebens, der
Technik und der Zivilisation, die zwischen Kritik, Flucht in die Periphe-
rie, Ausblendung einerseits und Optimismus, Affirmation und Integration
andererseits schwanken« (Herwig Gottwald: »Moderne, Spédtmoderne
oder Postmoderne? Uberlegungen zu literaturwissenschaftlicher Methodik
am Beispiel Peter Handke«, in: Dietmar Goltschnigg u.a. [Hg.], »Moder-
nex, >Spdtmoderne« und »Postmoderne« in der dsterreichischen Literatur —
Beitriige des 12. Osterreichisch-Polnischen Germanistiksymposions [Graz
1996], Wien 1998, S.181-203, hier S.203).

361 Zu nennen wiren weiter auch die Hiuserzwischenrdume, die immer wie-
der genannt werden (etwa in: NB, S.776ft.); oder die Sehenswiirdigkeit
der hingenden Girten, gelegen in einem schmalen Streifen nahe der
Bahngleise (NB, S.959), die gar als »Kulturdenkmal« (NB, S.963) gese-
hen werden.

362 P.Handke: Phantasien, S.55.

262

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

Blick, der bewirkte, dass es so war. Es war mein Lidschlag, der es einteil-
te und gliederte« (NB, S.399),*** sondern vor allem auch die ebenso kon-
struktivistisch konturierte Tatigkeit des Schreibens:

»Es war dann im Lauf des Jahrs, des Sommers, des Herbstes, als kime es, in-
dem ich so still sass, dabei aber tétig war, in meinem Gesichtskreis zu Gescheh-
nissen, die es da durch Beobachtung oder reine Betrachtung, auch tagelange,
niemals gegeben hitte; ja, als riefe einzig mein bestdndiges Schreiben die Auf-
tritte bisher in der Landschaft unsichtbarer, vielleicht iiberhaupt nicht vorhande-
ner Lebewesen hervor« (NB, S.835).

Hier wird im Medium der Literatur, iiber das (Selbst-)Beobachten des
Schriftsteller-Beobachters, aufgezeigt, dass die Natur — und die Welt
ganz allgemein — immer nur tiber die sekunddren Medien Sprache und
Schrift kommunikativ einholbar ist, also nur kulturell geformt in einen
Kommunikationszusammenhang einfligt werden kann — als perspekti-
visch gestaltete Beobachtungen, die sich auf diese Weise auch als kontin-
gent zu erkennen geben. Und dies gilt nicht nur fiir Beobachtungen in der
Natur, sondern auch fiir solche, welche die eigene Person betreffen:

»Mein Lebtag lang hat mir die Unnahbarkeit der Welt, ihre Unfassbarkeit und
Unzuginglichkeit, mein von ihr Ausgeschlossensein, am schmerzlichsten zuge-
setzt. Das ist mein Grundproblem gewesen. Ein Dazugehoren, Teilhaben, Mit-
wirken war so selten, dass es ein jedes Mal ein grosser Augenblick fiir mich
wurde, zudem tiiberlieferungswert« (NB, S.304).

Dieses Mitwirken wird nun aber erst dauerhaft und also nachhaltig, wenn
Erfahrungen und Beobachtungen in literarische Sprache umgesetzt und
damit erzdhlt werden. So folgert der Erzdhler denn auch, dass »von allen
Tétigkeiten allein mein Schreiben es war, wobei ich je etwas wie eine
Weltverbundenheit erlebt hatte« (NB, S. 1005). Das Schreiben ist es also,
das zwischen Privatheit und Offentlichkeit oder Individualitit und Ge-
sellschaft vermitteln soll.

363 Vgl. weiter auch: »War ich denn nicht schon immer ein guter Zuschauer
gewesen? Dessen Art von Mitgehen hatte doch oft die Ereignisse nicht
bloss beeinflusst, sondern gar erst geschaffen?« (NB, S.690f.). — Ganz
ghnlich, hier in Bezug auf die Langsame Heimkehr, Wolfram Malte Fues,
der deren Protagonisten Sorger als »bestimmte und bestimmende Form«
beschreibt (Wolfram Malte Fues: »Das Subjekt und das Nicht. Erorterun-
gen zu Peter Handkes Erzdhlung >Langsame Heimkehr«, in: Deutsche
Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte [DVjs]
56/3 [1982], S.478-507, hier S.488).

263

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Freilich stellt sich hier ein tiefgreifendes Problem: Denn die Schwierig-
keit, diese eigenen Wahrnehmungen zu erzdhlen und so fiir andere mit-
teilbar und 6ffentlich zu machen — und damit gewissermassen mitzuwir-
ken am >Lauf der Welt«, an der Kommunikation der Gesellschaft —, las-
sen den Dichter Keuschnig immer wieder aufs Neue verzweifeln. Hierbei
handelt es sich um die oben schon angesprochene grundlegende Schwie-
rigkeit, die Einmaligkeit des Wahrnehmungs-Ereignisses in Worte zu fas-
sen — oder, mit Luhmann gesprochen, die Unmdéglichkeit, Vorgénge des
psychischen Systems Bewusstsein im sozialen System Gesellschaft kom-
munikativ abzubilden. Doch trotz der fortwidhrenden Zweifel, die den
Ich-Erzédhler sein Schreibprojekt der Niemandsbucht immer wieder in
Frage stellen lassen, ihn aber auch immer wieder zu neuen Kommunika-
tionsversuchen fiihren, resultiert am Ende der Erzdhlung das Buch von
der Entstehung davon — der Text Mein Jahr in der Niemandsbucht. Die
Niemandsbucht — dieser eigentliche Schwellenbereich zwischen Stadt
und Land, gleichsam »dort-da« (NB, S.232) — und der sie generierende
Text stehen damit symbolisch fuir die Literatur schlechthin, die es fertig-
bringt, menschliches Bewusstsein — hier im Bild des Schriftsteller-Hau-
ses — und gesellschaftliche Kommunikation — verkérpert durch die
Grossstadt Paris — in autopoietischer Weise zu koppeln.***

Auf diese Weise gibt der Text, ganz im Sinne der oben, im Kapitel
V, 1.6. erarbeiteten Moglichkeiten der Literatur, 6kologische Kommuni-
kation zu verbreiten, auch zur Reflexion und zur Selbstbeobachtung An-
lass. Dies nicht so sehr im Hinblick auf die »klassischen< Themen, wie sie
von der Forschung gemeinhin fiir 6kologisch orientierte Literatur postu-
liert werden, sondern vielmehr vermittels der Thematisierung der beiden
in systemtheoretischer Perspektive grundlegenden gesellschaftlichen
Umweltrelationen »Natur< und »Mensch«. Sowohl die physikalischen Ge-
gebenheiten — vor allem die unmittelbare Umgebung des Protagonisten,
seine Niemandsbucht — wie auch seine Identitét, seine Bewusstseinszu-
stinde, werden stidndig umkreist und ausfiihrlich verhandelt. Dabei ldsst
einen die von Genauigkeit, Langsamkeit und Respekt gegeniiber der na-
tirlichen Umwelt geprigte Sichtweise, die dem Unspektakuldren und
Unscheinbaren viel Platz einrdumt, wiederholt einhalten. Hinzu kommt
die Reflexion iiber das die Umweltrelationen erst generierende und von

364 In diesem Sinne ist es nicht der »Autor Handke«, der in der Niemands-
bucht spricht, sondern »niemand«, wie Kai Buchheister vermerkt (Kai
Buchheister: »Elfenbeintiirme — leerstehend. Zum Dementi von Subjekti-
vitét bei Peter Handke und Botho Strauss«, in: Jahrbuch fiir Internationale
Germanistik 29/2 [1997], S.94-121, hier S.99), oder genauer: die Litera-
tur selbst als soziales System. Vgl. dazu ausfiihrlich oben das Kap. V, 1.3.

264

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OkoLoGIE DER LITERATUR

beiden — den physikalischen Gegebenheiten wie dem menschlichen Be-
wusstsein — gleichermassen abhingige Erzdhlen, das, ausgehend vom
Schwellenbereich zwischen Privatheit und Offentlichkeit, in der Abfolge
von >wohnen<, >beobachten< und >schreiben< gefasst werden kann.
Schliesslich zwingt einen die Niemandsbucht auch tiber formale Chrakte-
ristika, wie den Textumfang, den intrikaten Satzbau, die zyklisch ange-
legte und hochverschachtelte Erzahlstruktur, die Verwendung von Neolo-
gismen und vor allem durch einen sich stindig in Frage stellenden und
die Kontingenz seiner Wahrnehmung herausstreichenden Ich-Erzéhler,
der etwa fragt: »Es wird Zeit fiir andere Worter. Nur welche?« (NB,
S.1033),’® gleichsam dazu, die Wahrnehmung bei der Lektiire auf sich
selbst zu wenden — und damit im Sinne einer »Asthetik der Achtsamkeitc
zu lesen. Sie zwingt einen also dazu, sich selber beim Beobachten zu be-
obachten — was dann, als Effekt eines solchen »6kologischen« Schreibens,
durchaus auch zur Annahme einer verdnderten Sichtweise auf die »>Welt«
und letztlich zu Wertewandel fithren kann, der darauf {iber kommunikati-
ven Anschluss wiederum auf die Gesellschaft zuriickwirkt. In diesem
Sinne ist die Aussage des Ich-Erzéhlers zu verstehen, der von >eingrei-
fendem Zuschauen< spricht*® und festhilt: »Aber diese Geschichte soll
von mir nur unter anderem handeln. Es dringt mich, damit einzugreifen
in meine Zeit« (NB, S.22). In seine Zeit, die zugleich jene des Lesers ist,
der durch diesen Text und die ihn bestimmende »6kologische Poetik« zur
préziseren Beobachtung seiner selbst und seines Ortes in der Welt einge-
laden wird.

365 Vgl. auch die Titel der ersten beiden Kapitel der Niemandsbucht (»1 Wer
nicht? Wer?« [NB, S.9] bzw. »II Wo nicht? Wo? Und die Geschichte
meiner ersten Verwandlung« [NB, S.261]). Die Betonung der Kontingenz
und das Hinterfragen der in der Sprache unweigerlich mitlaufenden Onto-
logien, die hier zu finden sind, erinnern stark an Luhmann. Vgl. etwa fol-
gendes Zitat: »Und mit all dem zeigt sich (zeigt sich? fiir wen?), dass ein
Kunstwerk nur zustande kommt, wenn respektiert wird, dass die Welt un-
sichtbar bleibt« (N. Luhmann: Kunst, S. 123).

366 Vgl.: »Und davon abgesehen schien rein schon der Ort fiir mein im Lauf
der Jahrzehnte erfahrenes »Greif ein mit deinem Zuschauen!« der ideale zu
sein« (NB, S.694).

265

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vi
ScHLuss

Im ersten Kapitel dieser Arbeit wurden unterschiedliche Ansétze dkolo-
gisch orientierter Literaturwissenschaft vorgestellt und die Unzulidnglich-
keiten methodologisch-theoretischer Art aufgezeigt, die sich in ihrem
Rahmen ergeben und die in der Regel auf die verkiirzte Aufnahme des
okologischen Paradigmas und auf das mimetische Literaturmodell
zuriickzufiihren sind, das meist zu Grunde gelegt wird. Als Quintessenz
dieser Bestandesaufnahme des Ecocriticism diagnostizierte das zweite
Kapitel, welches die Uberlegungen aus dem ersten Kapitel zusammen-
fithrt und einen Katalog von Forschungsfragen formuliert, zum einen das
Fehlen eines umfassenden gesellschaftstheoretischen Zusammenhangs:
In einen solchen hat sich eine 6kologisch argumentierende Literaturwis-
senschaft jedoch unbedingt einzubetten, wenn sie die Moglichkeiten und
Chancen, tiber das eigene Arbeiten gesellschaftliche Verdnderung zu er-
reichen — was klar beabsichtigt ist — angemessen abschitzen und wenn
sie Beziehungen, wie zum Beispiel jene von Literatur und Gesellschaft
oder Literatur und Umwelt, schliissig erfassen will. Zum anderen miisste
diese gesellschaftstheoretische Option auch in epistemologischer Hin-
sicht {iberzeugend ausgearbeitet sein, um der sich hier stellenden Proble-
matik des eigenen Eingebunden-Seins in den proklamierten »Zusammen-
hang aller Dinge< bei gleichzeitigem Anspruch auf wissenschaftlichen
Beobachter-Status zu begegnen.

Diesen Forderungen nachkommend, wurden in den folgenden Kapi-
teln III und IV den problematisierten Ansitzen einer dkologisch orien-
tierten Literaturwissenschaft eine systemtheoretische Sichtweise gegen-
iibergestellt. Es hat sich gezeigt, dass die Systemtheorie Luhmann’scher
Pragung in hervorragender Weise dazu geeignet ist, diejenigen erkennt-
nistheoretischen und konzeptuellen Aporien produktiv zu entfalten und
zu behandeln, die in neueren Entwicklungen der Okologie angesprochen
werden,' und die einer 6kologisch orientierten Literaturwissenschaft® bis-

1 Vgl. dazu oben, Kap. I, 3.1.2.

2 Wobei die 6kologisch orientierte Literaturwissenschaft diese Aporien
zumeist sogar ganz ausgeblendet ldsst, wie ich oben im Kap. I, 3.1.4. ge-
zeigt habe.

267

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

her unlosbare Probleme beschert hatten. Dies soll im Folgenden noch-
mals kurz skizziert werden.

Ausgangspunkt der Uberlegungen bildete eine radikale Neukonzep-
tion von Gesellschaft, die >traditionell-alteuropéische« Denkansitze als
iiberholt ausweist und ein Umstellen des Startpunktes der Gesellschafts-
theorie von Einheit auf Differenz vollzieht: Die Gesellschaft wird dem-
nach als autopoietisches System verstanden, das sich aus Kommunika-
tion konstituiert und die Einheit der Differenz zwischen sich selbst und
der eigenen Umwelt bildet. Umwelt ist dabei nichts Losgeldstes, sondern
konstitutiv mit der Gesellschaft verbunden, wobei aber die Grenze zwi-
schen Gesellschaft und Umwelt nicht tiberschreitbar und Umwelt damit
fiir die Gesellschaft kommunikativ nicht einholbar ist. Die 6kologischen
Probleme der Gesellschaft betreffen nun nicht einen wie auch immer de-
finierten grossen Zusammenhang eines »Okosystems¢, worin sich die
Einheit trotz Differenz nicht denken lésst, sie ergeben sich vielmehr aus
dieser Differenzierung des Systems Gesellschaft und seiner Umwelt und
daraus, dass sich die Gesellschaft, wie jedes autopoietische System, gera-
de ohne Riicksicht auf ihre Umwelt ihrem eigenen Prozessieren widmet —
aber dabei gleichwohl auf ihre Umwelt angewiesen bleibt.

Die Gesellschaft verfiigt iiber gleich zwei Umwelten, die Bewusst-
seine der »Menschen« sowie den biologisch-chemisch-physikalischen Zu-
sammenhang der »Natur«. Beide Umwelten sind durch diese Operations-
weise der Gesellschaft betroffen, ohne dass dies bisher entscheidende
Auswirkungen auch auf die Gesellschaft und ihr Operieren gezeitigt hét-
te. Die Gesellschaft stellt sich mit anderen Worten bis heute nicht in der-
art konsequenter Weise den 6kologischen Problemen, wie es dann ange-
bracht wire, wenn man die unabsehbare Zukunftsentwicklung in der
Form von Michel Serres’ Wette, die ich in der Einleitung dieser Arbeit
dargelegt und als Ausgangspunkt meiner Uberlegungen gesetzt habe, zu
fassen versucht. Dies erklért sich einerseits daraus, dass Auswirkungen
gesellschaftlicher Handlungsweisen nur dann Realitédtscharakter in der
Gesellschaft erhalten, wenn sie zum Thema von Kommunikation ge-
macht werden, wenn also die gesellschaftsextern in der >realen< Welt
zwar existierende, aber nicht objektiv yerkennbare<« Umwelt und ihre Kri-
se gesellschaftsintern konstruiert wird. Andererseits ist die moderne Ge-
sellschaft funktional ausdifferenziert, das heisst, dass sie in ganz unter-
schiedliche Bereiche mit unterschiedlich komplex strukturierter Kommu-
nikation gegliedert ist, deren wirkungsméchtigste die Funktionssysteme
(Wirtschaft, Recht, Politik, Kunst, etc.) sind. Jedes dieser wiederum auto-
poietisch operierenden Funktionssysteme vollzieht Gesellschaft insofern,
als es die Welt durch die je eigene Optik wahrnimmt und jenes Problem,
wofiir es zustindig ist, exklusiv und wiederum gewissermassen »ego-

268

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

istisch¢ bearbeitet. Dadurch multiplizieren sich die System/Umwelt-Dif-
ferenzen der Gesellschaft in markanter Weise, womit ein gesamtgesell-
schaftliches Agieren nahezu unméglich erscheinen muss. Dies erklart die
Schwierigkeit, 6kologischer Kommunikation Gehor zu verschaffen, also
jener Kommunikation, die eine Verdnderung der gesellschaftlichen
Strukturen und derart auch ihrer zwei Umweltbeziechungen — Gesell-
schaft-Bewusstsein und Gesellschaft-Natur — anvisiert. Denn keines der
Funktionssysteme ist allein zustindig fiir 6kologische Probleme, diese
stellen sich vielmehr in jedem Funktionssystem neu und je ganz eigen
konturiert. Damit fehlt es der Gesellschaft also an einer Zentraladresse
zur Behandlung okologischer Fragen, die ebensolchen im Rahmen der
gesamtgesellschaftlichen Kommunikation nachhaltiges Gewicht verlei-
hen konnte. Die 6kologische Krise zeigt sich somit in der Gesellschaft
weniger als eine des >fehlenden Bewusstseins«¢ fiir Umweltgefahren oder
der ausbleibenden Thematisierung von 6kologischen Problemen, wie
vom Ecocriticism immer wieder postuliert,” denn vielmehr als Krise der
gesellschaftlichen Gestaltung von dkologischer Kommunikation und ih-
rer Verbreitung und Durchsetzung tiber die Schranken der unterschiedli-
chen Funktionssysteme hinweg. Und sie zeigt sich als eine Krise der feh-
lenden oder — wie im Falle der Systemtheorie — zuwenig verbreiteten
alternativen Theoriemittel, die diese gesellschaftliche Verfasstheit einho-
len und, im Sinne von Verdnderungsvorschligen, produktiv nutzen
konnte.

Soweit der Befund einer systemtheoretischen Neukonzeption der
okologischen Problemlage, die zweifellos zu wenig Euphorie Anlass
gibt, was mogliche Verdnderungen anbelangt. Der Anspruch von Luh-
mann ist jedoch in erster Linie lediglich, eine genauere Erfassung der
Problemlage zu liefern, nicht die Proklamation einfacher Losungen: »Es
geht also nicht um Ablehnung oder Zustimmung zu dieser Gesellschaft,
sondern um ein besseres Verstdndnis ihrer strukturellen Risiken, ihrer
Selbstgefihrdungen, ihrer evolutioniren Unwahrscheinlichkeiten.«* Ers-
ter Ertrag daraus ist, dass sich auf diese Weise die im ersten Kapitel dis-
kutierte grundlegende Problematik einer Dichotomie >Mensch/Kultur —
Umwelt/Natur< ersetzen lidsst, indem in einer erkenntnistheoretisch mar-
kanten Wendung auf die grundsétzlichere System/Umwelt-Differenz um-
gestellt wird, welche die 6kologischen Probleme der Gesellschaft genau-
er, aber auch illusionsloser zu fassen verspricht. Die systemtheoretische
Reformulierung macht weiter ersichtlich, dass pauschale Forderungen an
die Adresse der Gesellschaft als solche nicht greifen konnen, da die Ge-

3 Vgl dazu oben, Kap. I, 3.1.4.
4 Luhmann in Erd/Maihofer: Biographie, S.39.

269

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

sellschaft polykontextural organisiert ist — also keine >Zentraladresse«
hat, an die man sich mit Verdnderungswiinschen wenden kénnte — und
damit als Forderungen an die Gesellschaft in der Gesellschaft immer
selbst tiber einen »>blinden Fleck« verfiigen. Und sie zeigt auf, dass eine
Argumentation, die mit Schuldzuweisungen oder Moral operiert, die
Komplexitdt gesellschaftlicher Ausdifferenzierung, die den »Menschenc¢
lediglich als Umwelt ansetzt, nicht hinreichend berticksichtigt und des-
halb fiir eine konzise Behandlung okologischer Probleme nicht in Frage
kommen kann. Da die Systemtheorie konstruktivistisch konzipiert ist,
tiberwindet sie zudem die im ersten Kapitel angesprochenen Reprisenta-
tionsmodelle und zeigt sich damit auch auf der Hohe anderer avancierter
Theorieoptionen, die stirker im Bereich der Literatur- oder Kulturwissen-
schaft verankert sind, wie etwa der Dekonstruktion. Im Gegensatz zu der-
selben nimmt sie die »Aussenwelt« der Gesellschaft aber insofern ernster,
als nach systemtheoretischer Konzeption die Gesellschaft zwar einerseits
in den Zusammenhang von Natur und Bewusstsein einbettet ist; anderer-
seits operiert sie aber gleichwohl eigenstindig — autopoietisch — und bil-
det auf diese Weise kommunikativ ihre ganz eigene Realitdt und damit
auch ihre ganz eigene Umwelt heraus. Damit wird die Systemtheorie
auch der grundlegenden Priamisse okologischen Denkens gerecht, nach
welcher der Zusammenhang von >Kultur< und >Natur< zu betonen und
gleichzeitig auf die Aufrechterhaltung der »Eigenbereiche« Wert zu legen
ist — ohne es aber an theoretischer Stringenz vermissen zu lassen.

Vor dem Hintergrund der derart herausgearbeiteten Okologie-Proble-
matik in systemtheoretischer Konzeption ist es moglich, auch die Kunst
als eines der verschiedenen Funktionssysteme mit spezifischer System/
Umwelt-Konturierung zu fassen, was Gegenstand des Kapitels V, 1.
dieser Arbeit war. Auch sie ist in den Gesellschaftszusammenhang, den
sie laufend selbst mitgeneriert, eingebettet und bearbeitet ihr Leitprob-
lem, die Herstellung von Weltkontingenz bei gleichzeitiger Integration
von Kommunikation und Wahrnehmung, vermittels ihres Codes poly-
kontextural/nicht-polykontextural exklusiv. Und sie artikuliert sich in
Kunstwerken, die psychische Systeme zur beobachtenden Beteiligung
animieren.

Die Kunst generiert auf diese Weise ihre ganz eigene Welt als For-
menzusammenhang und leistet, indem sie ganz besondere Objekte her-
vorbringt, »Kommunikation der Form«.’ Denn die Kompaktheit des
Kunstwerks, sein Hergestellt-Sein, der fehlende unmittelbare Verwei-
sungszusammenhang, die interne Schliessung und die Zeitlosigkeit ver-

5 Niklas Luhmann: »Das Medium der Kunst«, in: Delfin VII 4/1 (1986),
S.6-15, hier S.15.

270

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

weisen alle auf die Differenz von Information und Mitteilung als Kenn-
zeichen von Kommunikation.® Die Kunst arbeitet damit nicht mimetisch,
sondern konstruktivistisch — oder allenfalls mimetisch in dem performa-
tiv verstandenen Sinne, dass die in der >Realitét< existierende Operation
Beobachtung in der Kunst in gesteigerter Form prozessiert wird, wobei
dies in autopoietischer Weise erfolgt, denn das System tut immer allein
das, was es tut, kann sich in seinen Operationen nicht an Operationswei-
sen anderer Systeme orientieren. Der Mimesis-Begriff, der im Ecocriti-
cism prominent vertreten ist, wird damit als eine Beobachtungsleistung
erkennbar, als eine Zuschreibung von aussen auf die Kunst, die aber das
eigentliche Prozessieren der Kunst nicht fassbar macht. Seine Erkli-
rungskraft muss damit als beschréinkt eingeschitzt werden.”

Weiter verfiigt auch die Kunst tiber zwei Umwelten: die »Natur< und
das »menschliche Bewusstsein¢, das an Kunst — wie an Kommunikation
insgesamt — lediglich als Impulsgeber beteiligt ist und sich zudem in der
Kunstbeobachtung als Beobachter erst eigentlich konstituiert. Dies konn-
te insbesondere anhand der Literatur gezeigt werden, in der dem Be-
wusstsein wie nirgends sonst ein Wechsel auf die Beobachtungsebene
dritter Ordnung nahe gelegt wird. Hier kann es das Beobachten der eige-
nen Beobachtungsmoglichkeiten prozessieren und einerseits die Kontin-
genz allen Beobachtens, andererseits die autopoietische Organisation der
Kommunikation erfahren. Die in der Literaturwissenschaft traditioneller-
weise vieldiskutierte Frage nach der Autorschaft kann vor diesem Hinter-
grund in einer Weise behandelt werden, die das Paradox, dass ein Text
von einem bestimmten Autor stammt — und doch nicht von ihm stammit,

6  Zur Erinnerung: »Kommunikation findet immer dann statt, wenn die Mit-
teilung einer Information verstanden wird [...J« (N.Luhmann: Kunst,
S.72).

7 Vgl dazu oben die Diskussion im Kapitel I, 3.2. — Wolfgang Iser halt
demgegeniiber an einem Begriff von Mimesis oder von Darstellung fest,
wobei er vor allem an Theodor W. Adorno und Paul Ricoeur anschliesst.
Sein Mimesis-Begriff ist jedoch so stark performativ ausgestaltet, dass es
sich im Grunde auch hier um ein konstruktivistisches Setting handelt. Vgl.
etwa folgende Zitate: »Der Bruch mit der Objektwelt ist als Riss im
Kunstwerk gegenwirtig [...]. Der Riss indiziert, dass sich nur durch Ab-
bildhaftes hindurch der performative Charakter der Darstellung zu entfal-
ten vermag.« »Das kann jedoch nicht bedeuten, dass der Riss als Riss er-
scheint. Daher hat die Differenz auch keine Gegenwart, sondern ist die
Erméglichung von Unterscheidung dessen, was durch sie zur Position
wird« (W.Iser: Mimesis, S.256, S.258; meine Hervorhebung). Dies ent-
spricht meines Erachtens grosso modo der systemtheoretischen Fassung
des Begriffs der Beobachtung.

271

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

stringenter als andere Theorieversuche entfaltet. Die Systemtheorie er-
laubt also insgesamt, Kunst in viel spezifischerer und theoretisch tiber-
zeugenderer Weise als eigenstindigen Gesellschaftsbereich zu verstehen,
als alle im ersten Kapitel dieser Arbeit diskutierten Ansidtze der dkolo-
gisch orientierten Literaturwissenschaft — und dies wohlgemerkt bei
gleichzeitiger Einbindung in gesamtgesellschaftliche und in ganzheitlich-
evolutiondre Zusammenhénge.

Als weiteren Ertrag aus Luhmanns gleichsam »unaufgeregter« Gesell-
schaftsanalyse® soll diese aber bei aller Betonung, es gehe lediglich um
genauere Erfassung der Problemlage, doch »auch prizise Vorstellung
iiber das, was man dann trotzdem #ndern kann und wo man ansetzen
muss«’ entwickeln. Ich habe oben darauf hingewiesen,'® dass es hier vor
allem um die Entwicklung von mehr Eingriffskompetenz gegeniiber der
Umwelt geht, die von technischer und kommunikativer Art ist. Letztere,
die hier allein interessiert, hat im Nicht-Wissen ihren Ausgangspunkt und
soll zu einer »Kultur der nichtiiberzeugten Verstindigung«'' fiihren. Eine
solche Kultur ist offen fiir Verdnderungen und hilt nicht an unverrtickba-
ren Standpunkten fest, sondern sucht nach Vergleichsmoglichkeiten.
Dies ist nach Luhmann iiber den Anschluss an gewisse Theoriepositionen
zu erreichen, die mit der Tradition ontologischer Metaphysik brechen
und Denkfiguren entwickeln, die »die Unbeobachtbarkeit der Welt aus-
halten und Intransparenz produktiv werden«'? lassen. Er selbst demon-
striert in seinen Arbeiten, wie ein solcher Anschluss an und die fruchtba-
re Aufnahme und Weiterentwicklung von solchen Theoriepositionen aus-
sehen kann. Noch konkreter arbeitet Henning Tiedemann im Anschluss
an Luhmann Umsetzungsvorschlige aus, die sich auf das Erziehungssys-
tem beziehen: Nach Tiedemann sind iiber den Unterricht Kontingenzbe-
wusstsein, Kreativititdt und ein kognitiver, fir Verdnderungen offener
Erwartungsstil anzustreben.

Hier schldgt nun meines Erachtens gleichsam die Stunde der Kunst
und Literatur. Sie wird von Luhmann hinsichtlich der Moglichkeit, 6ko-

8  Vgl. N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.9, worin er davon
spricht, dass es ihm bei der Analyse der dkologischen Problematik der
Gesellschaft unter anderem auch um die Verringerung der »Wahrschein-
lichkeit der Erzeugung unniitzer Aufregung« gehe.

9  Luhmann in W.Hagen: Massenmedien, S. 103.

10 Vgl. dazu das Kapitel IV dieser Arbeit.

11  N.Luhmann: Nichtwissen, S.202.

12 Ebd., S.220. Vgl. den kurzen Abriss solcher Denkpositionen, der unter
anderem jene von Humberto Maturana, George Spencer Brown und Heinz
v. Foerster nennt, ebd., S.212-220.

272

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

logische Kommunikation in der Gesellschaft zu gestalten und zu verbrei-
ten, nicht bedacht, was zunichst deshalb nicht erstaunt, weil Luhmann
der Kunst im Rahmen der Gesellschaft keine besonders bedeutende Rolle
zuweist:"® »Weder Leben noch Bewusstsein ist in dem Sinne auf Kunst
angewiesen, dass es ohne Kunst seine Reproduktion nicht fortsetzen
konnte. Dasselbe gilt auch fiir das Kommunikationssystem Gesell-
schaft.«'* Allerdings widersprechen Luhmanns eigene Arbeiten zur Kunst
bei ndherer Betrachtung diesem Befund klar, wenn an die im fiinften Ka-
pitel dieser Arbeit eingefiihrte Funktion, an die Leistungen oder den
Code der Kunst gedacht wird.

Indem ich also gewissermassen Luhmann gegen Luhmann lese,"” lau-
tet meine These, dass es gerade die Kunst ist, die bei der Behandlung der
okologischen Problematik und der Verbreitung von 6kologischer Kom-
munikation eine besondere Rolle spielen kann. Dies soll im Folgenden
nochmals vergegenwirtigt werden, wobei ich zuerst auf die Moglichkei-
ten der Kunst und Literatur eingehe, 6kologische Kommunikation zu ge-
stalten und zu thematisieren, und in einem zweiten Schritt die Chancen
der Kunst erértere, 6kologische Kommunikation in der Gesellschaft zu
verbreiten.

13 Dies im Gegensatz zu gewissen Auspriagungen der Hirnforschung, deren
Erkenntnisse Luhmann sonst gerne aufgreift. Vgl. etwa Wolf Singer, Di-
rektor des Max-Planck-Instituts fir Hirnforschung in Frankfurt am Main:
»Mir scheint, dass eine Bewiltigung anstehender Uberlebensprobleme nur
dann gelingen kann, wenn neben der rationalen Durchdringung der Syste-
me, in denen wir existieren, Kommunikationsverfahren gepflegt werden,
die in der Lage sind, komplizierte Sachverhalte erfahrbar zu machen. Nur
dann kann Wissen auch wirklich Handeln lenken. Es kénnte also sein,
dass wir ein Entwicklungsstadium erreicht haben, in welchem eine Féhig-
keit [= kiuinstlerische Intelligenz, S.H.], die zunéchst als Epiphdnomen be-
stimmter adaptiver Funktionen entstanden ist, plotzlich eine wichtige,
moglicherweise arterhaltende Funktion bekommen hat. Wenn das so ist,
dann werden jene Gesellschaftssysteme {iberleben, die die kiinstlerische
Begabung ihrer Mitglieder ausschopfen und die Sprache der Kunst verste-
hen« (W. Singer: Kunst, S.234).

14 N.Luhmann: Kunst, S.87.

15 Vgl auch folgenden Vorschlag einer Luhmann-Lektiire von Gumbrecht:
»[R]ead Luhmann against Luhmann< — which means we can keep his
work open, that we can use it as a constant intellectual challenge, as a for-
ce pushing towards ever increasing conceptual complexification« (Hans
Ulrich Gumbrecht: »How is Our Future Contingent? Reading Luhmann
against Luhmanng, in: Theory, Culture and Society. Exploration in Criti-
cal Social Science 18/1 [2001], S.49-58, hier S. 50).

273

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Es sind vor allem zwei Griinden, die dafiir sprechen, dass der Kunst die
Behandlung der 6kologischen Problematik gut gelingen kann:

1. Die Kunst ist exklusiv um die Herstellung von Weltkontingenz be-
sorgt: ohne auf Objektivitit pochen zu konnen — diese kann keine Beob-
achtung fiir sich beanspruchen — generiert Kunst tiber Formenkombina-
tionen und {iber eine Beobachtung der Welt, die sich vom Code poly-
kontextural/nicht-polykontextural leiten ldsst, eine eigene Realitédt, von
der aus die >reale Realitit« beobachtet werden kann. Allein durch ihre
Existenz in Kunstwerken, die Wahrnehmung binden und zum Beobach-
ten gewissermassen verfiithren, zeigt Kunst auf, dass es moglich ist, mit-
tels einer Verkniipfung von Beobachtungen Ordnung zu schaffen, die
nicht-beliebig ist, deren Ursprung aber gleichwohl verborgen bleibt und
sich dem Beobachter so immer als fait accomplit prasentiert. Sie zeigt da-
mit auf, dass sich Einheit an sich nicht beobachten und dass sich Sinn nie
abschliessend einholen lisst, dass stattdessen immer nur Formen beob-
achtet werden konnen — was gleichsam als Kommentar auf die Welt ins-
gesamt zu sehen ist. Diese ldsst sich tiber die Kunsterfahrung als eben-
falls unbeobachtbar erkennen, wird also in der Form, wie sie sich dem
Beobachter prisentiert, als lediglich eine von vielen moglichen Welten
durchschaubar. Und weil sich die Kunst wie kein anderes Funktionssys-
tem der Gesellschaft an das Bewusstsein, seine Umwelt, richtet, wird die-
ses dazu angehalten, die Kontingenz auch auf sein eigenes Beobachten
zuriickzurechnen und damit seine Erkenntnisweise zu hinterfragen. Die
Kunst fordert also sowohl innerhalb der Kunstkommunikation selbst wie
auch in den sich an ihr beteiligenden Bewusstseinen die Disposition da-
fiir, andere Moglichkeiten ins Auge zu fassen und alternative Sichtweisen
auszuprobieren — was gerade hinsichtlich der 6kologischen Problematik
von nicht zu unterschitzender Bedeutung ist, weil hier Verdnderung und
Wandel gefragt sind. Jeder Beobachter kann derart um die strukturell ge-
gebene Beschriankung seiner Beobachtungsmdoglichkeit wissen und sein
Tun danach richten: Avancierte Theoriekonzepte wie die Systemtheorie
machen dies einsehbar, die Kunst macht es erfahrbar.

2. Die Kunst behandelt selbst konstitutiv und dauerhaft eine 6kologische
Differenz, ndmlich die >Ur-Differenz< zwischen dem Bewusstsein mit
seiner Wahrnehmung und der Gesellschaft mit ihrer Kommunikation,
was nach dem konstruktivistischen Modell der Systemtheorie nur heissen
kann: sie macht diese Differenz iiber Kunstkommunikation, iiber Kunst-
werke also, gesellschaftlich verfiigbar. Derart wird von der Kommunika-
tion einerseits in spezifischer Weise auf Wahrnehmung zuriickgegritfen,
andererseits deren Ausschluss aus der Gesellschaft zum Thema gemacht.

274

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

Dies ist zum einen deshalb von besonderer Bedeutung, weil Umwelt —
und damit etwa auch 6kologische Probleme — immer nur iiber die Vorfil-
terung des Bewusstseins in die Kommunikation gelangen kann;'® und
zum anderen deshalb, weil sowohl auf der Produzenten- wie auch auf der
Rezipientenseite die Beobachter {iber gleichsam »gesteigerte« Wahrneh-
mung, die Anschauung, an der Kunstkommunikation beteiligt sind. In-
dem Kunst tiber Kunstwerke Kommunikation und Bewusstsein integriert
und darin der Sprache gleicht, dariiber hinaus die Wahrnehmung in der
Anschauung aber wesentlich stirker fesselt, als es in der »Normalspra-
che< und der »Normalkommunikation< méglich ist, sind hier die Chancen
ungleich grosser, Bewusstseinsprozesse tiber Kommunikation und Kom-
munikationsprozesse iiber Wahrnehmung zu beeinflussen. Fiir die The-
matisierung und Bearbeitung der 6kologischen Problematik sind in der
Kunst damit zweifellos grossere Moglichkeiten zu sehen als in anderen
Funktionssystemen, die auf Wahrnehmung in viel eingeschrinkterem
Masse zuriickgreifen und deren Ausschluss aus der Kommunikation nicht
besonders thematisieren. Dafiir spricht auch, dass die Kunst, tiber ihren
Code polykontextural/nicht-polykontextural, einerseits ungemein flexibel
ist, andererseits okologische Probleme der Gesellschaft in angemessener
Komplexitit kommunikativ gestalten kann, da vielschichtige, sich kon-
kurrenzierende und widersprechende Beobachtungen, die zeitgendssische
okologische Probleme kennzeichnen, die Kunst gerade charakterisieren.

Die Kunst ist damit besonders geeignet, die von Tiedemann im Rahmen
des Erziehungssystems gedusserten Vorschldge, welche auf eine Verbes-
serung der Disposition der Bewusstseine flir 6kologische Probleme ab-
zielen, zu realisieren. Denn die Kunst stellt erstens ein »Kontingenzbe-
wusstsein«'” her, weil sie aufzeigt, dass die Welt auch anders moglich
sein konnte und dass der Beobachter durch seine Beobachtungsleistungen
an der Beschaffenheit dieser Welt wesentlichen Anteil hat. Von hier ist
es dann lediglich ein kleiner Analogie-Schritt, um daraus auch Konse-

16  Vgl. dazu N. Luhmann: Wissenschaft, S.44ff.

17  Vgl.: »Es geht [in der Kunst, S.H.] nur um Riickrechnung dessen, was
man sieht, auf den, der sieht, und damit um Herstellung eines Kontingenz-
bewusstseins, das weder auf Notwendigkeiten noch auf Unmdoglichkeiten
angewiesen ist. Das heisst natiirlich nicht, dass das Individuum frei wire
zu beliebiger Interpretation. Gerade Teilnahme an Kunst lehrt, dass und
wie jeder Ansatz zur Willkiir vernichtet wird. Und nur so kann man dabei
bleiben, sich als Beobachter zu beobachten, obwohl keine letzte Gewiss-
heit des Einen, Wahren und Guten greifbar ist« (N.Luhmann: Kunst,
S.153; meine Hervorhebung).

275

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

quenzen auf die Umwelt und die eigene Beteiligung an ihrer Konstituie-
rung abzuleiten. Die Kunst zeigt die Kontingenz der Welt zweitens in
kreativer Weise: Die beteiligten Bewusstseine sind zwar in ihrem Beob-
achten an Formen gebunden, aber in der nie an ein Ende gelangenden
Kombination der Formen (man kénnte auch sagen: in ihrem Interpretie-
ren) relativ frei. Drittens fordert die Auseinandersetzung mit Kunst einen
kognitiven Erwartungsstil, da sich das Bewusstsein von Kunstwerken
und deren Formenkombinationen immer auch ein Stiick weit tiberraschen
lassen muss. Kunstwerke sind prinzipiell nie »ausbeobachtet<, fordern im
Sinne von Peter Szondis »perpetuierte[r] Erkenntnis«'® zu fortwihrender
Hypothensenbildung und -verwerfung auf — und kdnnen so insgesamt
gleichsam als >Schule des Beobachtens< verstanden werden. Dariiber hin-
aus eignet sich die Kunst in hervorragender Weise dazu, 6kologische
Themen aufzugreifen, kommunikativ zu gestalten und in den beteiligten
Bewusstseinen Aufmerksamkeit fiir diese Themen zu erreichen, weil ihre
Codierung nach polykontextural/monokontextural der Komplexitdt der
heutigen Umweltkrise, die in der Gesellschaft in ganz unterschiedlichen
Versionen gestaltet wird, entspricht. Sie ist meines Erachtens geeigneter
als das Erziehungssystem, denn im Unterschied zu diesem ist die Teil-
nahme an Kunst freiwillig und wird nicht durch Notendruck und Ahnli-
ches behindert — es sei denn, die Behandlung von Kunst erfolge selbst im
Rahmen des Erziehungssystems. Diesbeziiglich diirfte lediglich die tertid-
re Bildungsstufe eine Ausnahme bilden, denn erst auf Hochschulstufe
werden Studienginge in der Regel ganz nach eigenen Interessen gewéhlt.
Damit sind auch die Chancen gerade der literatur- und kunstwissen-
schaftlichen Lehre nicht zu unterschitzen, ihre Gegenstinde in derart
spezifizierter Weise zu beobachten. Hier ist es auch moglich, kommuni-
kative Kompetenzen zu erarbeiten, die in unterschiedlichen Kommunika-
tionssituationen im Sinne der geforderten Kultur einer Verstidndigung,
welche von einem grundsitzlichen Nicht-Wissen ausgeht und damit Of-
fenheit und Flexibilitét fiir neue Problemlésungen nicht durch vorgefass-
te Meinungen blockiert, eingebracht werden konnen.

Neben den eben behandelten Mdoglichkeiten der Kunst, 6kologische
Kommunikation zu gestalten und zu thematisieren, lassen sich im hier
gewdhlten Theorierahmen auch die Chancen der Kunst zur Verbreitung
6kologischer Kommunikation in der Gesellschaft spezifischer einschit-
zen, als dies die bisherige Gkologisch orientierte Literaturwissenschaft
mit ihren sehr vagen Formulierungen und pauschalen Forderungen leis-

18  Vgl. Peter Szondi: »Uber philologische Erkenntnis«, in: Ders., Holderlin-
Studien. Mit einem Traktat tiber philologische Erkenntnis, 2. Aufl. Frank-
furt/M. 1970, S.9-34, hier S. 11.

276

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

ten konnte. Es gilt, drei Ebenen und damit einhergehende Schranken zu
unterscheiden, mit welchen sich die Kunst und Literatur konfrontiert
sieht, wenn sie 6kologische Kommunikation diffundieren will: 1. das Be-
wusstsein, 2. das Kunstsystem selbst und 3. die anderen Funktionssys-
teme.

1. Hinsichtlich des »>Bewusstseinswandels< der Menschen und also hin-
sichtlich der Sensibilisierung fiir Umweltthemen sind die Moglichkeiten
der Kunst als sehr gross zu beurteilen, wie anhand der spezifischen Form
der Kopplung von Bewusstsein und Kommunikation in der Kunst er-
kannt werden konnte. Die iiber kiinstlerische Wahrnehmung sensibilisier-
ten Bewusstseine, die mit Kontingenzbewusstsein und einem kognitiven
Erwartungsstil ausgestattet sind, bilden in einem nichsten Schritt fiir die
anderen Funktionssysteme eine verdnderte Umwelt, was sich deshalb
auch auf diese Systeme auswirken muss, weil sie als Kommunikationen
auf Bewusstseine unweigerlich angewiesen sind.

2. Die Schranken des Kunstsystems selbst sind nicht zu unterschétzen:
zwar ist der Code des Kunstsystems einerseits — wie eben gesehen — sehr
geeignet, okologische Probleme wie etwa die Klimaerwdrmung oder das
Artensterben auf der thematischen Ebene zu behandeln und zu gestalten;
andererseits sind diese aber nur zwei Themen von prinzipiell unendlich
vielen, miissen sich also hinsichtlich der gesellschaftlichen Diffusion ge-
gen die alternativen Themen durchsetzen. Gewisse Chancen sehe ich
wiederum darin, dass durch die Kopplung von Bewusstsein und Kommu-
nikation die Wahrnehmungen der Beteiligten auch bei der Themenwahl
entscheidend ist und dass hier etwa personliche Betroffenheit oder Pro-
blemsensibilitit von Bewusstseinen den Ausschlag geben konnen. Auf
der operativ-erkenntnistheoretischen Ebene hingegen fiihrt alle Kunstbe-
obachtungen, auch solche, die die 6kologischen Problematiken nicht spe-
zifisch thematisieren, letztlich auf die 6kologische Differenz von Kom-
munikation und Bewusstsein. Sie machen diese wie keine andere
Kommunikation wahrnehmbar und sind diesbeziiglich gesellschaftsweit
konkurrenzlos.

3. Die Kunst hitte den anderen Funktionssystemen grundsétzlich durch-
aus »ewas zu sageng, indem sie diese mit ihrer epistemologischen Ver-
fasstheit und der Kontingenz der Welt, in der sie operieren, konfrontierte
und sie mittels kiinstlerisch erzeugter Irritationen zur Reflexion der eige-
nen Automatismen des Operierens veranlasste. Nur ist offenbar die Reso-
nanz diesbeziiglich relativ klein und damit auch die Chance, auf diesem

277

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Weg aus der Kunst heraus 6kologische Themen in anderen Funktionssys-
temen populédr zu machen.

Der gesellschaftlich gesehen indirekte Weg iiber die Bewusstseine er-
scheint damit fiir die Ausbreitung 6kologischer Kommunikation in der
Gesellschaft iber die Kunst als der aussichtsreichste. Dabei ist allerdings
an die Freiwilligkeit der Teilnahme zu erinnern. Realistischerweise muss
der Adressatenkreis der Kunst damit als klein eingeschitzt werden. Oder
mit anderen Worten: nur bei jenen (wenigen) Bewusstseinen, die sich in
der Kunstwahrnehmung 6kologischer Kommunikation aussetzen, diirfte
die Chance auf neue Einstellungen, Wertehaltungen und Problemsensibi-
litdten tatsdchlich sehr gross sein. Von eben diesen Bewusstseinen ist
dann aber auch einiges zu erwarten, wenn sie sich an Kommunikationen
in anderen Funktionssystemen beteiligen.

Dies ist insgesamt sicher kein optimistischer Befund. Trotzdem kann
weiter davon ausgegangen werden, dass die Kunst damit hinsichtlich der
Verbreitungsmoglichkeiten von 6kologischer Kommunikation immer
noch weit besser abschneidet, als die anderen Funktionssysteme, die in
ihrem Prozessieren in weniger fundamentaler Weise auf Bewusstseine
bauen. Davon auszunehmen ist lediglich die Erziehung, die insgesamt auf
die Verdnderung von Bewusstseinen abzielt und also ebenfalls eng an
diese gebunden ist. Die Tatsache, dass im Prinzip alle Menschen in einer
Phase ihres Lebens am Erziehungssystem beteiligt sind, lassen ihre
Chancen deutlich hoher erscheinen als jene der Kunst; der Notendruck
und die relative >Unfreiwilligkeit« der Teilnahme wiederum sprechen
eher gegen die Erziehung. Insgesamt diirften sich so die Kunst und die
Erziehung, was ihre Moglichkeiten der Ausbreitung dkologischer Kom-
munikation betrifft, die Waage halten. Dagegen schneidet die Kunst deut-
lich besser ab als die Erziehung, was die Thematisierung und Gestaltung
6kologischer Kommunikation betrifft. Dies ergibt sich einerseits aus ih-
rem Code polykontextural/nicht-polykontextural, andererseits aus der
epistemologischen Verfasstheit der Kunst, die konsequent wie kein zwei-
tes Funktionssystem auf der Beobachtungsebene zweiter Ordnung ope-
riert, zudem den Wechsel auf jene dritter Ordnung forciert und deren Pa-
radoxa produktiv entfaltet.

Wie diese Gestaltung und Thematisierung okologischer Kommunika-
tion in einem konkreten literarischen Werk aussehen kann, war schliess-
lich Gegenstand des letzten Teils dieser Arbeit (Kapitel V, 2). Dabei wur-
de in einem ersten Schritt mittels einer poetologische Lektiire der
Handke’schen Journale deren grosse Nihe zu konstruktivistisch argu-
mentierenden Theorieoptionen wie der Systemtheorie aufgezeigt. Es
konnte dargelegt werden, dass Handkes Literaturkonzeption vor allem

278

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

hinsichtlich der Funktion der Kunst — der kritischen Reflexion der eige-
nen Moglichkeiten der Beobachtung — mit der hier zu Grunde gelegten
systemtheoretischen Sichtweise erstaunlich analoge Wege geht und wie
diese erkenntnistheoretisch argumentiert.

An Handkes Journalen liess sich weiter seine Entwicklung hin auf
ein Schreiben ablesen, das Naturbeobachtungen mit intensivster Intro-
spektion und mit eingehender Befragung der literarischen Arbeit verbin-
det — und worin mimetische oder gar naturmystische Komponenten, die
vordergriindig aufscheinen, in einem konstruktivistischen Argumenta-
tionsrahmen aufgehoben sind. Beide Umwelten der Gesellschaft, sowohl
die Natur wie auch das Bewusstsein, das hier vor allem in seinem istheti-
schen Tun, der Anschauung, beobachtet wird, sind damit Hauptthemen
der Journale und der sich darin dussernden Poetologie. Eine Poetologie,
die in erster Linie als ein Exercitium der Selbstbeobachtung im Fremdbe-
obachten — und hier vor allem dem Naturbeobachten — gelesen werden
kann, die aber dariiber hinaus dem Leser ein ebensolches Selbstbeobach-
ten im Fremdbeobachten nahelegt. Damit visiert sie — ganz im Sinne der
hier vertretenen Position — einen kommunikativen Rahmen an, in wel-
chem der Leser sein eigenes Eingebunden-Sein in die Konstruktion von
Weltbildern erfahren kann, was als die zentrale Voraussetzung fiir eine
»6kologische Sichtweise« der Welt zu verstehen ist.

Die abschliessende Lektiire von Handkes MeinJahr in der Niemands-
bucht machte darauf deutlich, was man zu sehen bekommt, wenn Litera-
tur im Rahmen einer okologisch argumentierenden und systemtheore-
tisch unterlegten Literaturwissenschaft mit Hilfe der Leitunterscheidung
»6kologische Kommunikation/keine 6kologische Kommunikation< beob-
achtet wird. Es konnte aufgezeigt werden, dass sich die Niemandsbucht
als literarische Umsetzung der in den Journalen theoretisch reflektierten
»6kologischen Poetik¢ lesen ldsst. Meine Lektiire konzentrierte sich dabei
ganz auf die beiden Umweltrelationen Gesellschaft-Mensch und Gesell-
schaft-Natur und ihre literarische Gestaltung. Die Niemandsbucht fokus-
siert — gleichsam auf den Spuren von Thoreaus Walden — einerseits auf
existentielle Moglichkeiten des »gegliickten Wohnens< und Daseins in ei-
ner Welt, die klar als unauflésliches Amalgam von Natur und Zivilisation
vorgestellt wird. Andererseits werden die erkenntnistheoretischen Bedin-
gungen und Schwierigkeiten des kommunikativen Einholens eines sol-
chen Daseins tiber die Literatur ins Zentrum geriickt und laufend parallel
reflektiert.

Der Text vermeidet es derart, in die naturromantische Position der
plakativen Restauration zu fallen, wie dies Handke verschiedentlich vor-

279

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

gehalten wird."” Mit konstruktivistischen Bildern arbeitend, ist die Nie-
mandsbucht vielmehr als ein stidndiges literarisches Umspielen der struk-
turellen Unmoglichkeit zu sehen, die beiden dkologischen Verhéltnisse
der Gesellschaft — Bewusstsein-Gesellschaft sowie Natur-Gesellschaft —
kurzuschliessen und literarisch zu formen. Resultat dieser Bemithungen
ist schliesslich das Epos der Niemandsbucht selbst, das als literarisches
Kunstwerk genau die Schnittstelle zwischen dem sozialen System Kom-
munikation und dem psychischen System Bewusstsein bildet und als die-
se 0kologische Schnittstelle gleichsam integrativ wirkt. Denn indem das
kommunikative Produkt der Niemandsbucht die »Geschichte [der] Ge-
gend«® und die Chronik des Jahres in der Bucht in oftmals beriickend
schonen (Natur-)Bildern der nichsten Umgebung erschafft, als selbstre-
flexive Literatur diese Schreib-Bemiihungen aber unablissig in nicht sel-
ten sperrig-mdandernden Passagen umkreist und den Konstruktions-
Charakter der Bilder aufdeckt, entzieht sie sich einer monokontexturalen
Lektiire und konfrontiert den Beobachter in seiner unabschliessbaren Su-
che nach Bedeutung mit dem eigenen Beobachten — und damit mit der
Tétigkeit seines Bewusstseins. Der Text offnet ihm derart die Augen fiir
den unmittelbaren Alltag direkt vor seiner Haustiir, ohne aber in mimeti-
sches oder affirmativ-bewahrendes Sprechen zu verfallen, sondern gera-
de indem er betont, dass dieser Alltag, die nahe liegende Umwelt, je ei-
gen erfahrbar ist und des aktiven, sich seines eigenen Beitrages und auch
seiner daraus folgenden Verantwortung bewussten Beobachters bedarf.
Die Niemandsbucht »demaskiert« in diesem Sinne die Vorstellungen ei-
ner einzigen, >realen¢, objektiv gegebenen Welt, weist sie als kontingent
aus und ladt, ganz im Sinne eines kognitiven Erwartungsstils, zum In-Be-
tracht-Ziehen unterschiedlicher Sichtweisen — und damit zur Suche nach
alternativen Moglichkeiten der Existenz in und mit dieser Welt ein.
Damit bin am Schluss dieser Arbeit angelangt, die sich in erster Linie
vorgenommen hatte, einen Beitrag an eine sich erst konstituierende 6ko-
logisch orientierte Literaturwissenschaft zu leisten. Sie strebt als kom-
munikatives Angebot eine Akzentverschiebung bzw. eine stirkere Ge-
wichtung dieses Wissenschaftszweiges in der Literaturwissenschaft an,
ein Unternehmen, das nach der hier gewidhlten Theorieoption als struktu-
rell moglich bezeichnet werden muss. Denn »[jlede Kommunikation im

19  Vgl. etwa Wendelin Schmidt-Dengler: »Drei Naturen: Bernhard, Jandl,
Handke — Destruktion, Reduktion, Restauration, in: Friedrich Aspetsber-
ger/Hubert Lengauer (Hg.), Zeit ohne Manifeste? Zur Literatur der siebzi-
ger Jahre in Osterreich, Wien 1987, S.150-165. Schmidt-Dengler bezieht
sich hier auf frithere Werke von Handke.

20 P.Handke: Felsfenster, S.24f.

280

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

sozialen System [...] nimmt die Differenz zur Umwelt in Anspruch und
trédgt dadurch zur Bestimmung bzw. zur Verdnderung der Systemgrenze
bei.«’*' Eine solche Verinderung im gesellschaftlichen Funktionssystem
der (Literatur-)Wissenschaft wiirde letztlich nicht ohne Folgen auch fiir
die Gesellschaft insgesamt bleiben: »Die Theorie hat nicht das letzte
Wort. Wenn sie als Kommunikation Erfolg hat, verdndert sie die Gesell-
schaft, die sie beschrieben hatte; verdndert damit ihren Gegenstand und
trifft danach nicht mehr zu.«** In diesem Sinne hofft diese Untersuchung
auf Anschluss in der Literaturwissenschaft — und damit auf kommunika-
tives Gelingen.

21 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.266 (meine Hervorhebungen).

22 Niklas Luhmann: »Njet-Set und Terror-Desperados, in: Ders., Short Cuts
1. Niklas Luhmann, hg. von Peter Gente, Heidi Paris und Martin Wein-
mann, 4. Aufl. Frankfurt/M. 2002, S.64-74, hier S.70.

281

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie, hg. von Gretel Adorno und
Rolf Tiedemann, Frankfurt/M. 1973.

Agamben, Giorgio: Das Offene. Der Mensch und das Tier, aus dem
Italienischen von Davide Giurato, Frankfurt/M. 2002.

Alker, Stefan: Entronnensein — Zur Poetik des OrteS. Internationale Orte
in der osterreichischen Gegenwartsliteratur. Thomas Bernhard, Peter
Handke, Christoph Ransmayr, Gerhard Roth, Wien 2005.

Allen, T. F. H./Zellmer, Amanda J./Wuennenberg, C. J.: »The Loss of
Narrative, in: Kim Cuddington/Beatrix E. Beisner (Hg.), Ecological
Paradigms Lost. Routes of Theory Change, Amsterdam 2005,
S.333-370. [Allen/Zellmer/Wuennenberg: Loss]

Amery, Carl: Die Botschaft des Jahrtausends — Von Leben, Tod und
Wiirde, 3. Aufl. Miinchen, Leipzig 1995.

Amman, Klaus: »Peter Handkes Poetik der Begriffsstutzigkeit«, in: Peter
Handke/Ders., Wut und Geheimnis. Peter Handkes Poetik der Be-
griffsstutzigkeit. Zwei Reden zur Verleihung des Ehrendoktorates der
Universitdt Klagenfurt am 8. November 2002 an Peter Handke, Kla-
genfurt u.a. 2002, S.7-37.

Anz, Thomas: Literatur und Lust. Gliick und Ungliick beim Lesen, Miin-
chen 1998.

Armbruster, Karla/Wallace, Kathleen R. (Hg.): Beyond Nature Writing.
Expanding the Boundaries of Ecocriticism, Charlottesville, VA 2001.

---:»Introduction: Why Go Beyond Nature Writing, and Where To?«, in:
Dies. (Hg.), Beyond Nature Writing. Expanding the Boundaries of
Ecocriticism, Charlottesville, VA 2001, S.1-25. [Armbruster/Wal-
lace: Introduction]

Assheuer, Thomas: »Tote Gesellschaft, lebendige Steine«, in: Die ZEIT
vom 19. 2. 1998, S.47.

Assmann, Jan: Das kulturelle Geddchtnis. Schrift, Erinnerung und politi-
sche Identitit in frithen Hochkulturen, 5. Aufl. Miinchen 1999.

Bachmann, Ingeborg: Werke, hg. von Christine Koschel u.a. Vierter
Band: Essays, Reden, Vermischte Schriften, Anhang, Phonographie.
Miinchen, Ziirich 1978.

Baecker, Dirk: »Zu Funktion und Form der Kunst«, in: Christine Ma-
gerski/Christiane Weller/Robert Savage (Hg.), Moderne Begreifen:
Zur Paradoxie eines sozio-dsthetischen Deutungsmusters, Wiesbaden

283

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

2007; hier zitiert nach der im Internet zur Verfiigung stehenden PDF-
Version unter: http://homepage.mac.com/baecker/index.html (Stand:
27. Juli 2007), S. 1-28.

---:(Hg.): Schliisselwerke der Systemtheorie, Wiesbaden 2005.

---:»Einleitung«, in: Ders., Schliisselwerke der Systemtheorie, Wiesba-
den 2005, S.9-20.

---:»Wenn etwas der Fall ist, steckt auch etwas dahinter«, in: Rudolf
Stichweh (Hg.), Niklas Luhmann — Wirkungen eines Theoreti-
kers. Gedenkcolloquium der Universitit Bielefeld am 8. Dezember
1998, Bielefeld 1999, S.35-48. [D.Baecker: Fall]

---:»Unbestimmte Kultur«, in: Albrecht Koschorke/Cornelia Vismann
(Hg.), Widerstinde der Systemtheorie. Kulturtheoretische Analysen
zum Werk von Niklas Luhmann, Berlin 1999, S.29-48.

---:»Die Adresse der Kunst«, in: Jiirgen Fohrmann/Harro Miiller (Hg.),
Systemtheorie der Literatur, Miinchen 1996, S.82-105. [D.Baecker:
Adresse]

Balke, Friedrich: »Dichter, Denker und Niklas Luhmann. Uber den Sinn-
zwang in der Systemtheorie«, in: Albrecht Koschorke/Cornelia Vis-
mann (Hg.), Widerstéinde der Systemtheorie. Kulturtheoretische Ana-
lysen zum Werk von Niklas Luhmann, Berlin 1999, S.135-157.

Barbour, Michael B.: »Ecological Fragmentation in the Fifties«, in: Cro-
non, William (Hg.), Uncommon Ground: Toward Reinventing Na-
ture. New York 1995, S.233-255.

Barry, Peter: »Ecocriticismg, in: Ders., Beginning Theory. An Introduc-
tion to Literary and Cultural Theory, 2. Aufl. Manchester 2002,
S.248-271. [P.Barry: Ecocriticism]

Barthes, Roland: »Der Tod des Autors«, iibersetzt von Matias Martinez,
in: Fotis Jannidis/Gerhard Lauer/Matias Martinez/Simone Winko
(Hg.), Texte zur Theorie der Autorschaft, Stuttgart 2000, S. 185-193.
[R.Barthes: Tod]

Bartmann, Christoph: Suche nach Zusammenhang. Peter Handkes Werk
als Prozess, Wien 1984.

Bate, Jonathan: »Foreword, in: Laurence Coupe (Hg.), The Green Stu-
dies Reader — From Romanticism to Ecocriticism, mit einem Vor-
wort von Jonathan Bate, London, New York 2000, S. xvii.

---:»The Ode »To Autumn« as Ecosystem«, in: Laurence Coupe (Hg.),
The Green Studies Reader — From Romanticism to Ecocriticism, mit
einem Vorwort von Jonathan Bate, London 2000, S.256-261.
[J. Bate: Autumn]

---:Romantic Ecology — Wordsworth and the Environmental Tradition,
London 1991.

284

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Bateson, Gregory: Okologie des Geistes. Anthropologische, psychologi-
sche, biologische und epistemologische Perspektiven, tibersetzt von
Hans Giinter Holl, 7. Aufl. Frankfurt/M. 1999, hier S.603-647.
[G. Bateson: Okologie]

Beck, Ulrich: Weltrisikogesellschaft. Auf der Suche nach der verlorenen
Sicherheit, Frankfurt/M. 2007.

---: Gegengifte. Die organisierte Unverantwortlichkeit, Frankfurt/M.
1988. [U.Beck: Gegengifte]

Becker, Frank/Reinhardt-Becker, Elke: Systemtheorie — Eine Einfithrung
fiir die Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt/M. 2001.
Benay, Jeanne: »Vorwort, in: Dies. (Hg.), »Es ist schon, wenn der Blei-

stift so schwingt« — Der Autor Peter Handke, Wien 2004, S.7-9.

Bennett, Michael/Teague, David W. (Hg.): The Nature of Cities. Ecocriti-
cism and Urban Environments, Tucson 1999.

Berger, Ingrid: Musil mit Luhmann. Kontingenz — Roman — System,
Miinchen 2004. [1. Berger: Musil]

Berghaus Margot: Luhmann leicht gemacht. Eine Einfithrung in die Sys-
temtheorie, Koln 2004.

Berry, Wendell: The Long-Legged House, Emeryville (CA) 2004.

Bhabha, Homi K.: Die Verortung der Kultur, mit einem Vorwort von Eli-
sabeth Bronfen, Tiibingen 2000.

Bohler, Michael J.: Soziale Rolle und Asthetische Vermittlung. Studien
zur Literatursoziologie von A. G. Baumgarten bis F.Schiller, Bern,
Frankfurt/M. 1975.

Bohme, Gernot: »Natur als Sujet«, in: Hans Werner Ingensiep/Anne Eus-
terschulte (Hg.), Philosophie der natiirlichen Mitwelt. Grundlagen —
Probleme — Perspektiven, Festschrift fiir Klaus Michael Meyer-
Abich, Wiirzburg 2002, S.287-292. [G.B6hme: Sujet]

---:»Asthetische Naturerkenntnis«, in: Ders., Atmosphire — Essays zur
neuen Asthetik, Frankfurt/M. 1995, S.177-187. [G.Béhme:
Naturerkenntnis]

---: Fiir eine okologische Naturésthetik, Frankfurt/M. 1989.

Bohme, Gernot/Grebe, Joachim: »Soziale Naturwissenschaft — Uber die
wissenschaftliche Bearbeitung der Stoffwechselbeziehung Mensch-
Natur«, in: Gernot Bohme: Alternativen der Wissenschaft, Frankfurt/
M. 1980, S.245-270.

Bohme, Gernot/Bohme, Hartmut: Feuer, Wasser, Erde, Luft — Eine Kul-
turgeschichte der Elemente, Miinchen 1996.

---:Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von Rationalitétsstruktu-
ren am Beispiel Kants, Frankfurt/M. 1983.

Bohme, Hartmut: »Kulturgeschichte der Natur«, in: Ders./Peter Matus-
sek/Lothar Miiller (Hg.), Orientierung Kulturwissenschaft. Was sie

285

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

kann, was sie will, 2. Aufl. Reinbek bei Hamburg 2002, S.118-131.
[H.Bohme: Kulturgeschichte]

---:»Germanistik in der Herausforderung durch den technischen und 6ko-
nomischen Wandel«, in: Johannes Janota (Hg.), Kultureller Wandel
und die Germanistik in der Bundesrepublik. Vortrige des Augsburger
Germanistentags 1991, Tibingen 1993, S.30-33.

---: Natur und Subjekt, Frankfurt/M. 1988.

Borges, Jorge Luis: El Aleph, Madrid 1996.

---:»Pierre Menard, autor del Quijote«, in: Ders., Ficciones, Madrid
1996, S.47-59. [J.L. Borges: Quijote]

Botkin, Daniel B.: Discordant Harmonies: A New Ecology for the Twen-
ty-First Century, New York 1990.

Bourdieu, Pierre: »Elemente zu einer soziologischen Theorie der Kunst-
wahrnehmung, in: Jirgen Gerhards (Hg.), Soziologie der Kunst.
Produzenten, Vermittler und Rezipienten, Opladen 1997, S.307-336.

Bowler, Peter John: The Norton History of Environmental Science, New
York 1993. [P.J. Bowler: Norton History]

Bramwell, Anna: Blood and Soil: Richard Walter Darré and Hitler’s
»Green Party<, Bourne End 1985.

Breidbach, Olaf: Bilder des Wissens. Zur Kulturgeschichte der wissen-
schaftlichen Wahrnehmung, Miinchen 2005.

Buchheister, Kai: »Elfenbeintiirme — leerstehend. Zum Dementi von Sub-
jektivitdt bei Peter Handke und Botho Strauss«, in: Jahrbuch fiir In-
ternationale Germanistik 29/2 (1997), S.94-121.

Bude, Heinz: »Das nervose Selbst in der geschlossenen Welt des
Sinns. Niklas Luhmann und Pierre Bourdieu im Vergleich, in: Mer-
kur 44/5 (1990), S.429-433.

Buell, Lawrence: The Future of Environmental Criticism. Environmental
Crisis and Literary Imagination, Oxford 2005. [L.Buell: Criticism]

---: Writing for an Endangered World. Literature, Culture, and Environ-
ment in the U.S. and Beyond, Cambridge (Mass.) 2001.

---:The Environmental Imagination. Thoreau, Nature Writing, and the
Formation of American Culture, Cambridge (Mass.) 1995. [L. Buell:
Thoreau]

Biihl, Walter L.: »Luhmanns Flucht in die Paradoxie«, in: Peter-Ulrich
Merz-Benz/Gerhard Wagner (Hg.), Die Logik der Systeme. Zur Kri-
tik der systemtheoretischen Soziologie Niklas Luhmanns, Konstanz
2000, S.225-256.

Burkart, Giinter: »Niklas Luhmann: Ein Theoretiker der Kultur?«, in:
Ders./Gunter Runkel (Hg.), Luhmann und die Kulturtheorie, Frank-
furt/M. 2004, S.11-39.

286

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Campbell, SueEllen: »The Land and Language of Desire: Where Deep
Ecology and Post-Structuralism Meet«, in: Cheryll Glotfelty/Harold
Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader. Landmarks in Literary Eco-
logy, Athens, London 1996, S.124-136.

Carson, Rachel: Silent Spring, eingefiihrt von Lord Shackleton, mit ei-
nem Vorwort von Sir Julian Huxley, London 1972.

Cella, Ingrid: »Schone Kulisse, falsche Besetzung. Einige Gedanken zum
Thema >Okologie und Literatur«, in: Imbi Sooman (Hg.), Vinbok.
Festgabe fiir Otto Gschwantler zum 60. Geburtstag, Wien 1990,
S.55-95. [1. Cella: Kulisse]

Christians, Heiko: »Der Roman vom Epos.Peter Handkes »>Poetik der
Verlangsamung««, in: Hofmannsthal-Jahrbuch zur europdischen Mo-
derne 10 (2002), S.357-389.

Cohen, Michael P.: »Blues in the Green: Ecocriticism Under Critique,
in: Environmental History 9/1 (Januar 2004). Netzversion: http:/
/www.historycooperative.org/journals/eh/9.1/cohen.html (Stand: 27.
Juli 2007). [M. Cohen: Blues]

---:»Letter«, in: PMLA 114.5 (Oktober 1999), S.1092-93.

Collingwood, Robin G.: The Idea of Nature, Oxford 1945.

Cooke, Lynne: »Jean-Luc Mylayne — Der Kosmologe«, iibersetzt von
Susanne Schmidt, in: Parkett 50/51 (1997), S.107-111.

Cortazar, Julio: Rayuela, 17. Aufl. Madrid 1989.

Coupe, Laurence (Hg.): The Green Studies Reader — From Romanticism
to Ecocriticism, mit einem Vowort von Jonathan Bate, London 2000.
[L.Coupe: Reader]

---:»General Introduction, in: Ders.(Hg.), The Green Studies Reader —
From Romanticism to Ecocriticism, mit einem Vowort von Jonathan
Bate, London 2000, S.1-8.

Cuddington, Kim/Beisner, Beatrix E. (Hg.): Ecological Paradigms Lost.
Routes of Theory Change, Amsterdam 2005.

---:»Why a History of Ecology? An Introduction, in: Dies. (Hg.), Ecolo-
gical Paradigms Lost. Routes of Theory Change, Amsterdam 2005,
S.1-6.

---:»Kuhnian Paradigms Lost: Embracing the Pluralism of Ecological
Theory, in: Dies. (Hg.), Ecological Paradigms Lost. Routes of Theo-
ry Change, Amsterdam 2005, S.419-427.

Czernin, Franz Josef: »Dichtung und Wissenschaft. Dialog fiir Oswald
Wiener«, in: Ders., Voraussetzungen. Vier Dialoge, Graz 2002,
S.5-21.

Dammertz, Andreas: Die Theorie selbstreferentieller Systeme von Niklas
Luhmann als konsequente Fortfithrung traditioneller erkenntnistheo-
retischer Ansétze, Duisburg 2001.

287

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

de Berg, Henk/Schmidt, Johannes F. K. (Hg.): Rezeption und Reflexion.
Zur Resonanz der Systemtheorie Niklas Luhmanns ausserhalb der
Soziologie, Frankfurt/M. 2000.

de Berg, Henk/Prangel, Matthias: »Noch einmal: Systemtheoretisches
Textverstehen. Eine Antwort auf Lutz Kramaschkis Kritik am »Lei-
dener Modell««, in: Dies. (Hg.), Systemtheorie und Hermeneutik, Tii-
bingen, Basel 1997, S.117-141.

de Berg, Henk: »Kunst kommt von Kunst — Die Luhmann-Rezeption in
der Literatur- und Kunstwissenschaft«, in: Ders./Johannes F. K.
Schmidt (Hg.), Rezeption und Reflexion. Zur Resonanz der System-
theorie Niklas Luhmanns ausserhalb der Soziologie, Frankfurt/M.
2000, S 175-221. [H. de Berg: Kunst]

---:»Die Ereignishaftigkeit des Textes«, in: Ders./Matthias Prangel (Hg.),
Kommunikation und Differenz: Systemtheoretische Ansitze in der
Literatur- und Kunstwissenschaft, Opladen 1993, S.32-52.

de Haan, Gerhard: »Umweltbewusstsein und Massenmedien«, in:
Ders. (Hg.), Umweltbewusstsein und Massenmedien. Perspektiven
6kologischer Kommunikation, Berlin 1995, S.17-33.

de Laplante, Kevin: »Is Ecosystem Management a Postmodern Scien-
ce?«, in: Kim Cuddington/Beatrix E. Beisner (Hg.), Ecological Para-
digms Lost. Routes of Theory Change, Amsterdam 2005, S.397-416.
[K.deLaplante: Ecosystem Management]

Delibes, Miguel/Delibes de Castro, Miguel: La tierra herida. ;Qué mun-
do heredaran nuestros hijos? Barcelona 2007.

DeLoughrey, Elizabeth M. u.a. (Hg.): Caribbean Literature and the Envi-
ronment. Between Nature and Culture, Charlottesville, London 2005.

Derrida, Jacques: Grammatologie, tibersetzt von Hans-Jorg Rheinberger
und Hanns Zischler, Frankfurt/M. 1983.

---:Die Schrift und die Differenz, ibersetzt von Rodolphe Gasché, Frank-
furt/M. 1972.

Descartes, René: »Discours de la méthode«, in: Ders., Oeuvres de Des-
cartes, hg. von Charles Adam und Paul Tannery, Bd. VI. Paris 1973.

Devall, Bill/Sessions, George: Deep Ecology: Living as if Nature Matte-
red, Salt Lake City 1985.

Dicks, Joachim: »Kunst als System. Observationen zu Niklas Luhmanns
Beobachtungen von Kunst«, in: Paul Janssen/Rudolf Wansing (Hg.),
ErSchopfungen — Philosophie im 20. Jahrhundert in ihrem Verhiltnis
zur Kunst, K6ln 1997, S. 17-36.

Dingler, Johannes: »Natur als Text: Grundlagen eines poststrukturalisti-
schen Naturbegriffs«, in: Catrin Gersdorf/Sylvia Mayer (Hg.), Na-
tur — Kultur — Text. Beitriige zu Okologie und Literaturwissenschaft,
Heidelberg 2005, S.29-52. [J. Dingler: Natur]

288

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Dobrin, Sidney I./Keller, Christopher J. (Hg.): Writing Environments,
New York 2005.

Durzak, Manfred: Peter Handke und die deutsche Gegenwartsliteratur.
Narziss auf Abwegen, Stuttgart u.a. 1982.

Eder, Klaus: »Die Natur: ein neues Identititssymbol der Moderne? Zur
Bedeutung kultureller Traditionen fiir den gesellschaftlichen Umgang
mit der Natur«, in: Andre Gingrich/Elke Mader (Hg.), Metamorpho-
sen der Natur. Sozialanthropologische Untersuchungen zum Verhélt-
nis von Weltbild und natiirlicher Umwelt, Wien 2002, S.31-68.

Egan, Gabriel: Green Shakespeare. From Ecopolitics to Ecocriticism,
London, New York 2006.

Egyptien, Jirgen: »Peter Handke und das Heilige«, in: Wolfgang Braun-
gart/Manfred Koch (Hg.), Asthetische und religiose Erfahrung der
Jahrhundertwenden III: um 2000, Paderborn u.a. 2000, S. 145-158.

---:»Die Heilkraft der Sprache. Peter Handkes >Die Wiederholung< im
Kontext seiner Erzéhltheorie«, in: Text und Kritik 24 (5. Aufl., Neu-
fassung 1989), S.42-58.

Eibl, Karl: Die Entstehung der Poesie, Frankfurt/M., Leipzig 1995.
[K. Eibl: Poesie]

Eisenhardt, Peter/Kurth, Dan/Stiehl, Horst: Du steigst nie zweimal in
denselben Fluss.Die Grenzen der wissenschaftlichen Erkenntnis,
Reinbek bei Hamburg 1988.

Elder, John: Imagining the Earth. Poetry and the Vision of Nature, 2.
Aufl. Athens u.a. 1996. [J. Elder: Imagining]

Ellenberg, Heinz (Hg.): Okosystemforschung. Ergebnisse von Symposi-
en der Deutschen Botanischen Gesellschaft und der Gesellschaft fiir
Angewandte Botanik in Innsbruck (Juli 1971), Berlin 1973.

Elm, Theo: »Kult der Langsamkeit. Peter Handke, Hermann Lenz, W.G.
Sebald, Sten Nadolny«, in: Rudolf Freiburg u.a. (Hg.), Kultbiicher,
Wiirzburg 2004, S. 117-126.

Enzensberger, Hans Magnus: »Zur Kritik der politischen Okologie, in:
Kursbuch 33 (1973), S. 1-42. [H. M. Enzensberger: Kritik]

Erd, Rainer/Maihofer, Andrea: »Biographie, Attitiiden, Zettelkasten: In-
terview mit Niklas Luhmann, in: Niklas Luhmann, Short Cuts 1, hg.
von Peter Gente, Heidi Paris und Martin Weinmann, 4. Aufl. Frank-
furt/M. 2002, S.7-40. [Erd/Maihofer: Biographie]

Esfeld, Michael: Einfithrung in die Naturphilosophie, Darmstadt 2002.
[M. Esfeld: Einfiihrung]

Esposito, Elena: »Kulturbezug und Problembezug, in: Glinter Burkart/
Gunter Runkel (Hg.), Luhmann und die Kulturtheorie, Frankfurt/M.
2004, S.91-101. [E.Esposito: Kulturbezug]

289

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

---:»Code und Form, in: Jiirgen Fohrmann/Harro Miiller (Hg.), System-
theorie der Literatur, Miinchen 1996, S.56-81. [E. Esposito: Code]
Estok, Simon C.: » A Report Card on Ecocriticism«, in: The Journal of
the Australasian Universities Language and Literature Association
(AUMLA) 96 (Nov. 2001), S.220-38; hier zitiert nach der Netzversi-
on: http://www.asle.umn.edu/archive/intro/estok.html (Stand: 27. Juli

2007). [S. Estok: Report Card]

Evernden, Neil: »Beyond Ecology. Self, Place, and the Pathetic Fallacy,
in: Cheryll Glotfelty/Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader.
Landmarks in Literary Ecology, Athens, London 1996, S.92-104.
[N.Evernden: Beyond Ecology]

---: The Natural Alien. Humankind and Environment, 2. Aufl. Toronto
u.a. 1993.

---:The Social Creation of Nature, Baltimore 1992. [N.Evernden: Crea-
tion]

Eykman, Christoph: Die geringen Dinge. Alltidgliche Gegensténde in der
Literatur des zwanzigsten Jahrhunderts, Aachen 1999.

Fill, Alwin: Okolinguistik. Eine Einfiihrung, Tiibingen 1993.

Finke, Peter: »Kulturdkologie«, in: Ansgar Niinning/Vera Niinning
(Hg.), Konzepte der Kulturwissenschaften, Stuttgart, Weimar 2003,
S.248-279.

---:»Landschaftserfahrung und Landschaftserhaltung. Pladoyer fiir eine
6kologische Landschaftsésthetik«, in: Manfred Smuda (Hg.), Land-
schaft, Frankfurt/M. 1986, S.266-298.

Fohrmann, Jirgen: »Der Zettelbau. Niklas Luhmann: Die Gesellschaft
der Gesellschaft«, in: Walter Erhart/Herbert Jaumann (Hg.), Jahrhun-
dertbiicher. Grosse Theorien von Freud bis Luhmann, Miinchen
2000, S.407-426.

Forbes, Peter A.: »The Lake as a Microcosme, in: http://www.wku.edu/
~smithch/biogeog/FORB1887.htm (Stand: 27. Juli 2007).

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der Human-
wissenschaften, aus dem Franzosischen von Ulrich Képpen, 14. Aufl.
Frankfurt/M. 1997.

---: Die Ordnung des Diskurses. Inauguralvorlesung am College de Fran-
ce, 2. Dezember 1970, aus dem Franzosischen von Walter Seitter,
mit einem Essay von Ralf Konersmann, 7. Aufl. Frankfurt/M. 1997.
[M. Foucault: Ordnung des Diskurses]

---:»Was ist ein Autor?«, in: Ders., Schriften zur Literatur, aus dem Fran-
zOsischen von Karin von Hofer und Anneliese Botond, Frankfurt/M.
1993, S.7-31.

290

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Fromm, Harold: »From Transcendence to Obsolescence«, in: Cheryll
Glotfelty/Ders. (Hg.), The Ecocriticism Reader. Landmarks in Litera-
ry Ecology, Athens, London 1996, S.30-39.

Friihwald, Wolfgang u.a.: Geisteswissenschaften heute. Eine Denk-
schrift, 2. Aufl. Frankfurt/M. 1996.

Fuchs, Peter: »Die Adressabilitit als Grundbegriff der soziologischen
Systemtheorie«, in: Ders., Konturen der Modernitit. Systemtheoreti-
sche Essays II, hg. von Marie-Christin Fuchs, Bielefeld 2005,
S.37-61.

---:»Die Funktion der modernen Lyrik«, in: Ders., Konturen der Moder-
nitdt. Systemtheoretische Essays II, hg. von Marie-Christin Fuchs,
Bielefeld 2005, S.169-177.

---:»Hofnarren und Organisationsberater — Zur Funktion der Narretei,
des Hofnarrentums und der Organisationsberatung, in: Ders., Kon-
turen der Modernitit. Systemtheoretische Essays II, hg. von Marie-
Christin Fuchs, Bielefeld 2005, S.17-35.

---:»Die konditionierte Koproduktion von Kommunikation und Bewusst-
seing, in: Ders., Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays
I, hg. von Marie-Christin Fuchs, Bielefeld 2004, S.95-119.

---:»Die Theorie der Systemtheorie — erkenntnistheoretisch«, in: Ders.,
Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays I, hg. von Marie-
Christin Fuchs, Bielefeld 2004, S. 181-193. [P. Fuchs: Theorie]

---:»Vom Unbeobachtbaren, in: Ders., Theorie als Lehrgedicht. System-
theoretische Essays I, hg. von Marie-Christin Fuchs, Bielefeld 2004,
S.37-72. [P.Fuchs: Vom Unbeobachtbaren]

---: Die Metapher des Systems. Studien zu der allgemein leitenden Frage,
wie sich der Ténzer vom Tanz unterscheiden lasse, Weilerswist 2001.

---:»Die Skepsis der Systeme: Zur Unterscheidung von Theorie und Pra-
xis«, in: Helga Gripp-Hagelstange (Hg.), Niklas Luhmanns Denken.
Interdisziplindre Einfliisse und Wirkungen, Konstanz 2000, S.53-74.
[P.Fuchs: Skepsis]

---: Intervention und Erfahrung, Frankfurt/M. 1999.

---:Niklas Luhmann — beobachtet. Eine Einfithrung in die Systemtheorie,
2., durchges. Aufl. Opladen 1993.

---:Moderne Kommunikation. Zur Theorie des operativen Displace-
ments, Frankfurt/M. 1993. [P. Fuchs: Moderne Kommunikation]

Fuchs, Peter/Schmatz, Ferdinand: »Lieber Herr Fuchs, lieber Herr
Schmatz!« Eine Korrespondenz zwischen Dichtung und Systemtheo-
rie, Opladen 1997. [Fuchs/Schmatz: Korrespondenz]

Fues, Wolfram Malte: »Das Subjekt und das Nicht. Erorterungen zu Pe-
ter Handkes Erzdhlung »Langsame Heimkehr««, in: Deutsche Viertel-

291

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

jahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte (DVjs)
56/3 (1982), S.478-507.

Garrard, Greg: Ecocriticism, London 2004. [G. Garrard: Ecocriticism]

Gebert, Siegbert: »Undefinierbare Kunst. Systemtheorie der Kunst als
Ubergang zur allgemeinen Asthetik«, in: Weimarer Beitrige 46/1
(2000), S.73-88.

Geden, Oliver: Rechte Okologie. Umweltschutz zwischen Emanzipation
und Faschismus, Berlin 1996.

Gehlen, Arnold: Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Asthetik der modernen
Malerei, 2., neu bearb. Aufl. Frankfurt/M. 1965.

Gersdorf, Catrin/Mayer, Sylvia (Hg.): Natur — Kultur — Text. Beitrdge zu
Okologie und Literaturwissenschaft, Heidelberg 2005. [Gersdort/
Mayer: Beitrige]

---:»Okologie und Literaturwissenschaft. Eine Einleitung«, in: Dies.
(Hg.), Natur — Kultur — Text. Beitriige zu Okologie und Literaturwis-
senschaft, Heidelberg 2005, S.7-28. [Gersdorf/Mayer: Einleitung]

Gethmann, Carl Friedrich u.a.: »Manifest Geistewissenschaften«, in:
http://www.bbaw.de/bbaw/Aktuell/ (Stand: 27. Juli 2007).

Glanville, Ranulph: Objekte, Berlin 1988.

Glotfelty, Cheryll/Fromm, Harold (Hg.): The Ecocriticism Reader. Land-
marks in Literary Ecology, Athens, London 1996. [Glotfelty/Fromm:
Reader]

Glotfelty, Cheryll: »Introduction. Literary Studies in an Age of Environ-
mental Crisis«, in: Dies./Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism Rea-
der. Landmarks in Literary Ecology, Athens, London 1996, S.xi-xx-
xii. [Ch. Glotfelty: Introduction]

Goethe, Johann Wolfgang von: »Entwurf einer Farbenlehre. Einleitung,
in: Ders., Schriften zur Naturwissenschaft, Auswahl hg. von Michael
Bohler, bibliographisch ergénzte Ausgabe, Stuttgart 1999,
S.175-186.

---:»Brief an Christoph Ludwig Friedrich Schultz (08. 01. 1819)«, in:
Goethes Werke, hg. im Auftrage der Grossherzogin Sophie von
Sachsen. IV. Abteilung: Goethes Briefe: 31. Bd: 2. November 1818 —
25. August 1819. Weimar 1905, S. 53-56.

Goodbody, Axel (Hg.): Literatur und Okologie, Amsterdam, Atlanta
1998. [A. Goodbody: Literatur und Okologie]

-——-:»Literatur und Okologie. Zur Einfiihrung, in: Ders.(Hg.), Literatur
und Okologie, Amsterdam, Atlanta 1998, S.11-40. [A.Goodbody:
Einfiihrung]

Gorg, Christoph: »Risiko Gesellschaft. Naturverhéltnisse in der Theorie
Luhmanns«, in: Alex Demirovic (Hg.), Komplexitit und Emanzipa-
tion. Kritische Gesellschaftstheorie und die Herausforderung der Sys-

292

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

temtheorie Niklas Luhmanns, Miinster 2001, S.255-288. [Ch. Gorg:
Risiko]

Gottwald, Herwig: »Moderne, Spitmoderne oder Postmoderne? Uberle-
gungen zu literaturwissenschaftlicher Methodik am Beispiel Peter
Handke«, in: Dietmar Goltschnigg u.a. (Hg.), >Modernes, »Spatmo-
derne< und >Postmoderne« in der 6sterreichischen Literatur — Beitrige
des 12. Osterreichisch-Polnischen Germanistiksymposions (Graz
1996), Wien 1998, S. 181-203.

Grewe-Volpp, Christa: »Natural Spaces Mapped by Human Minds« —
Okokritische und dkofeministische Analysen zeitgenossischer ameri-
kanischer Romane, Tiibingen 2004. [Ch.Grewe-Volpp: Natural
Spaces]|

Grimm, Reinhold/Hermand, Jost: Natur und Natiirlichkeit. Stationen des
Griinen in der deutschen Literatur, Konigstein/TS. 1981.

Gripp-Hagelstange, Helga: »Einfithrung: Niklas Luhmanns Denken —
Oder: Die Uberwindung des alteuropdischen Denkens«, in:
Dies.(Hg.), Niklas Luhmanns Denken. Interdisziplindre Einflusse
und Wirkungen, Konstanz 2000, S.7-22.

---:Niklas Luhmann. Eine erkenntnistheoretische Einfiihrung, Miinchen
1995. [H. Gripp-Hagelstange: Einfiihrung]

Gross, Peter: Die Multioptionsgesellschaft, Frankfurt/M. 1994.

Grossklaus, G6tz: Natur — Raum: Von der Utopie zur Simulation, Miin-
chen 1993.

Gsteiger, Manfred: »Zeitgenossische Schriftsteller im Kampf fiir die Um-
welt«, in: Manfred Schmeling (Hg.), Funktion und Funktionswandel
der Literatur im Geistes- und Gesellschaftsleben, Akten des interna-
tionalen Symposiums (Saarbriicken 1987), Bern, Frankfurt/M. 1989,
S.101-112. [M. Gsteiger: Kampf]

Gumbrecht, Hans Ulrich: »How is Our Future Contingent? Reading Luh-
mann against Luhmanng, in: Theory, Culture and Society. Explora-
tion in Critical Social Science 18/1 (2001), S.49-58.

---:»Form ohne Materie versus Form als Ereignis«, in: Henk de Berg/
Matthias Prangel (Hg.), Systemtheorie und Hermeneutik, Tiibingen,
Basel 1997, S.31-46.

---:»Interpretation versus Verstehen von Systemenc, in: Henk de Berg/
Matthias Prangel (Hg.), Differenzen — Systemtheorie zwischen De-
konstruktion und Konstruktivismus, Tiibingen, Basel 1995,
S.171-185.

---:»Pathologien im Literatursystem, in: Dirk Baecker/Jiirgen Marko-
witz/Rudolf Stichweh (Hg.), Theorie als Passion. Niklas Luhmann
zum 60. Geburtstag, Frankfurt/M. 1987, S.137-170. [H. U. Gum-
brecht: Pathologien]

293

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Gumbrecht, Hans Ulrich/Miiller-Charles, Ulrike: »Umwelten/Grenzen —
Eine Aporie-Spiel-Retrospektive, in: Joschka Fischer (Hg.), Okolo-
gie im Endspiel, Miinchen 1989, S.69-75. [Gumbrecht/Miiller-
Charles: Umwelten/Grenzen]

Haas, Alois Maria: Mystik als Aussage, Frankfurt/M. 1996

Habermas, Jirgen/Luhmann, Niklas: Theorie der Gesellschaft oder Sozi-
altechnologie: Was leistet die Systemforschung? Frankfurt/M. 1971.
[Habermas/Luhmann: Systemforschung]

Hage, Volker: »Episches Lebensgefiihl. Peter Handkes Notatbiicher, in:
Paul Michael Liitzeler (Hg.), Spitmoderne und Postmoderne, Frank-
furt/M. 1991, S.117-130.

Hagen, Wolfgang: »Die Realitidt der Massenmedien. Niklas Luhmann im
Radiogesprich mit Wolfgang Hagen, in: Ders. (Hg.), Warum haben
Sie keinen Fernseher, Herr Luhmann? Letzte Gesprdche mit Niklas
Luhmann (Dirk Baecker, Norbert Bolz, Wolfgang Hagen, Alexander
Kluge), Berlin 2004, S.79-107. [W.Hagen: Massenmedien]

---:»Es gibt keine Biografie. Niklas Luhmann im Gesprich mit Wolfgang
Hageng, in: Ders.(Hg.), Warum haben Sie keinen Fernseher, Herr
Luhmann? Letzte Gespriache mit Niklas Luhmann (Dirk Baecker,
Norbert Bolz, Wolfgang Hagen, Alexander Kluge), Berlin 2004,
S.13-47. [W.Hagen: Biografie]

---:»Niklas Luhmann (1927-1998): Luhmanns Medien — Luhmanns Ma-
trix«, in: Martin Ludwig Hofmann/Tobias F. Korta/Sibylle Nekisch
(Hg.), Culture Club — Klassiker der Kulturtheorie, Frankfurt/M.
2004, S. 187-203.

Hammer, Stephanie: »Spiel und Spiegel. Autor und Leserin. Peter Hand-
kes »Gewicht der Welt«, in: Donald George Daviau (Hg.), Osterrei-
chische Tagebuchschriftsteller, Wien 1994, S.151-169.

Handke, Peter: Gestern unterwegs. Aufzeichnungen November 1987 bis
Juli 1990, Salzburg, Wien 2005. [P. Handke: Unterwegs]

---: Untertagblues. Ein Stationendrama, Frankfurt/M. 2003.

---:Der Bildverlust oder Durch die Sierra de Gredos.Roman, Frankfurt/
M. 2002.

---:»Der Selbstmassregler — Zu Karl Philipp Moritz«, in: Ders., Miindli-
ches und Schriftliches. Zu Biichern, Bildern und Filmen 1992-2002,
Frankfurt/M. 2002, S.37-38.

---:»Hermann Lenz, der Epiker des »unds, »bei< und >mit« — Rede zur
Verleihung des Europdischen Literaturpreises«, in: Ders., Miindli-
ches und Schriftliches. Zu Biichern, Bildern und Filmen 1992-2002,
Frankfurt/M. 2002, S.101-111.

---: Die Stunde der wahren Empfindung, Frankfurt/M. 1999.

294

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

---: Am Felsfenster morgens (und andere Ortszeiten 1982-1987), Salz-
burg, Wien 1998. [P. Handke: Felsfenster]

---:Phantasien der Wiederholung, Frankfurt/M. 1996. [P.Handke:
Phantasien]

---:Mein Jahr in der Niemandsbucht — Ein Mérchen aus den neuen Zei-
ten, Frankfurt/M. 1994. [P. Handke: Niemandsbucht]

-—-:Langsam im Schatten. Gesammelte Verzettelungen 1980-1992,
Frankfurt/M. 1992.

---: Die Wiederholung, Frankfurt/M. 1992.

---: Versuch tiber den gegliickten Tag, Frankfurt/M. 1991.

---: Versuch iiber die Jukebox, Frankfurt/M. 1990.

---: Versuch tiber die Miidigkeit, Frankfurt/M. 1989.

---:Der Chinese des Schmerzes, Frankfurt/M. 1986.

---:Die Geschichte des Bleistifts, Frankfurt/M. 1985. [P.Handke: Blei-
stift]

---:Langsame Heimkehr. Erzdhlung, Frankfurt/M. 1984. [P.Handke:
Heimkehr]

---:Die Lehre der Sainte-Victoire, Frankfurt/M. 1984.

---:»Rede zur Verleihung des Franz-Kafka-Preises«, in: Ders., Das Ende
des Flanierens, 2. Aufl. Frankfurt/M. 1982, S.156-159.

---:Das Gewicht der Welt. Ein Journal (November 1975-Mirz 1977),
Frankfurt/M. 1979. [P. Handke: Gewicht]

---:Die Angst des Tormanns beim Elfmeter. Erzdhlung, 7. Aufl. Frank-
furt/M. 1976.

---:»Die Geborgenheit unter der Schadeldecke«, in: Ders., Als das Wiin-
schen noch geholfen hat, Frankfurt/M. 1974, S.71-80.

---:»Ich bin ein Bewohner des Elfenbeinturms, in: Ders., Prosa, Gedich-
te, Theaterstiicke, Horspiel, Aufsitze, Frankfurt/M. 1969, S.263-272,
hier 263f. [P. Handke: Elfenbeinturm]

Hansen, Jochen: »Wie man die Umwelt selbst erlebt und wie in den Me-
dien«, in: Gerhard de Haan (Hg.), Umweltbewusstsein und Massen-
medien. Perspektiven okologischer Kommunikation, Berlin 1995,
S.103-113.

Haslinger, Adolf: »In treusorgender Ironie«, in: Peter Handke/Ders., Ei-
nige Anmerkungen zum Da- und zum Dort-Sein. Ehrendoktorat an
Peter Handke durch die Universitit Salzburg, Salzburg 2004,
S.13-34.

Haug, Wolfgang/von Graevenitz, Gerhart: » Literaturwissenschaft als
Kulturwissenschaft?« — Eine Debatte zwischen Walter Haug und Ger-
hart v. Graevenitz«, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwis-
senschaft und Geistesgeschichte (DVjs) 73 (1999), S.69-121.

295

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Hayles, Nancy Katherine: »Constrained Constructivism: Locating Scien-
tific Inquiry in the Theater of Representation«, in: New Orleans Re-
view 18/2 (1991), S.76-85; Netzversion: http://www.english.
ucla.edu/faculty/hayles/Cusp.html (Stand: 27. Juli 2007). [N.K. Hay-
les: Constructivism]

---:Chaos Bound. Orderly Disorder in Contemporary Literature and
Science, Ithaca (NY) 1990.

---:The Cosmic Web. Scientific Field Models and Literary Strategies in
the 20th Century, Ithaca (NY) 1984.

Head, Dominic: »The (Im)possibility of Ecocriticism, in: Richard Ker-
ridge/Neil Sammels (Hg.), Writing the Environment. Ecocriticism
and Literature, London 1998, S.27-39.

Heidbrink Ludger/Welzer Harald (Hg.): Das Ende der Bescheidenheit.
Zur Verbesserung der Geistes- und Kulturwissenschaften, Miinchen
2007.

Heise, Ursula K.: »The Hitchhiker’s Guide to Ecocriticism, in: Publica-
tions of the Modern Language Association of America (PMLA)
121/2 (2006), S.503-516. [U. Heise: Guide]

Hensing, Dieter: »Peter Handke. Auf der Suche nach der giiltigen Form,
in: Anke Bosse/Leopold Decloedt (Hg.), Hinter den Bergen eine an-
dere Welt. Osterreichische Literatur des 20. Jahrhunderts, Amster-
dam, New York 2004, S.235-254.

Hermand, Jost: »Literaturwissenschaft und okologisches Bewusstsein.
Eine mithsame Verflechtung«, in: Anne Bentfeld/Walter Delabar
(Hg.), Perspektiven der Germanistik. Neueste Ansichten zu einem al-
ten Problem, Opladen 1997, S.106-125. [J.Hermand: Literaturwis-
senschaft]

---: Griine Utopien in Deutschland. Zur Geschichte des dkologischen Be-
wusstseins, Frankfurt/M. 1991. [J. Hermand: Utopien]

Hermann, Judith: »Sonja«, in: Dies., Sommerhaus, spéter, Frankfurt/M.
1998, S.55-84.

Hochman, Jhan: »Green Cultural Studies«, in: Laurence Coupe (Hg.),
The Green Studies Reader. From Romanticism to Ecocriticism, Lon-
don 2000, S.187-192.

Hofer, Stefan: »Es dringt mich, damit einzugreifen in meine Zeit< — Pe-
ter Handkes >okologische« Poetik«, in: Catrin Gersdorf/Sylvia Mayer
(Hg.), Natur — Kultur — Text. Beitriige zu Okologie und Literaturwis-
senschaft, Heidelberg 2005, S. 125-146.

Hoffmann, Rainer: »Gelebtes Als-ob und erarbeitete Zeit. Bemerkungen
zu P. Handke »>Das Gewicht der Welt — Ein Journal (November
1975-Mirz 1977)««, in: Wirkendes Wort 29/1 (1979), S.287-302.

296

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Horisch, Jochen: »Die verdutzte Kommunikation. Literaturgeschichte als
Problemgeschichte«, in: Merkur 45/12 (1991), S.1096-1104.

Howarth, William: »Some Principles of Ecocriticism, in: Cheryll Glot-
felty/Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader. Landmarks in
Literary Ecology, Athens, London 1996, S.69-91. [W.Howarth:
Principles]

Huber, Alexander: Versuch einer Ankunft. Peter Handkes Asthetik der
Differenz, Wiirzburg 2005.

Hummel, Volker Georg: Die narrative Performanz des Gehens. Peter
Handkes »Mein Jahr in der Niemandsbucht« und »Der Bildverlust«
als Spaziergingertexte, Bielefeld 2007.

Hiiser, Rembert: »Frauenforschung, in: Jirgen Fohrmann/Harro Miiller
(Hg.), Systemtheorie der Literatur, Miinchen 1996, S.238-275.

Ingensiep, Hans Werner/Eusterschulte, Anne (Hg.), Philosophie der na-
tirlichen Mitwelt. Grundlagen — Probleme — Perspektiven. Festschrift
fur Klaus M. Meyer-Abich, Wiirzburg 2002.

Iser, Wolfgang: »Mimesis und Performanz«, in: Uwe Wirth (Hg.), Per-
formanz — Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften,
Frankfurt/M. 2002, S.129-140. [W.Iser: Mimesis]

Jacob, Frangois: Die Maus, die Fliege und der Mensch. Uber moderne
Genforschung, Berlin 1998.

Jager, Georg: »Die Avantgarde als Ausdifferenzierung des biirgerlichen
Literatursystems. Eine  Gegeniiberstellung des biirgerlichen und
avantgardistischen Literatursystems mit einer Wandlungshypothese,
in: Michael Titzmann (Hg.), Modelle des literarischen Strukturwan-
dels, Tiibingen 1991, S.221-244.

Jahraus, Oliver: Literatur als Medium. Sinnkonstitution und Subjekter-
fahrung zwischen Bewusstsein und Kommunikation,Weilerswist
2003. [O. Jahraus: Literatur]

---:»Nachwort: Zur Systemtheorie Niklas Luhmanns«, in: Niklas Luh-
mann: Aufsitze und Reden, hg. von Oliver Jahraus, Stuttgart 2001,
S.299-333. [O. Jahraus: Nachwort]

---: Theorieschleife. Systemtheorie, Dekonstruktion und Medientheorie,
Wien 2001. [O. Jahraus: Theorieschleife]

---:»Unterkomplexe Applikation. Ein kritisches Restimee zur literatur-
wissenschaftlichen Rezeption der Systemtheorie«, in: Zeitschrift fiir
Literaturwissenschaft und Linguistik 113 (1999), S.148-158.
[O.Jahraus: Applikation]

Jahraus, Oliver/Schmidt, Benjamin M.: »Systemtheorie und Literatur.
Teil III. Modelle Systemtheoretischer Literaturwissenschaft in den
1990ern«, in: Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der deut-

297

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

schen Literatur (IASL) 23/1 (1998), S.66-111. [Jahraus/Schmidt:
Systemtheorie]

Jambon, Sabine: Moos, Storfall und abruptes Ende. Literarische Tkono-
graphie der erzdhlenden Umweltliteratur und das Bildgedéchtnis der
Okologiebewegung, Diisseldorf 1999, in: http://www.umweltlitera-
tur.de/ (Stand: 27. Juli 2007). [S.Jambon: Umweltliteratur]

Kaszynski, Stefan H.: » Aphorismus als Lebenshaltung. Zu Peter Hand-
kes Journalbuch >Am Felsfenster morgens«, in: Alo Allkemper/Nor-
bert Otto Elke (Hg.), Literatur und Demokratie. Festschrift fiir Hart-
mut Steinecke zum 60. Geburtstag, Berlin 2000, S.273-283.

Kern, Robert: »Ecocriticism: What is it Good For?«, in: Michael P.
Branch/Scott Slovic (Hg.), The ISLE Reader: Ecocriticism, 1993—
2003, Athens, London 2003, S.258-281. [R.Kern: Ecocriticism]

Kerridge, Richard/Sammels, Neil (Hg.): Writing the Environment. Eco-
criticism and Literature, London 1998.

Kerridge, Richard: »Introduction«, in: Ders./Neil Sammels (Hg.), Wri-
ting the Environment. Ecocriticism and Literature, London 1998,
S.1-9. [R.Kerridge: Introduction]

Kingsland, Sharon: »Defining Ecology as a Science«, in: James H.
Brown/Leslie Allan Real (Hg.), Foundations of Ecology. Classic Pa-
pers with Commentaries, Chicago 1991, S.1-13.

Kittler, Friedrich A.: Aufschreibesysteme 1800/1900, 4., vollst. {iberarb.
Neuaufl. Miinchen 2003.

Kleimann, Bernd/Schmiicker, Reinold (Hg.): Wozu Kunst? Die Frage
nach ihrer Funktion, Darmstadt 2001.

Kleimann, Bernd: »Erfiilltes Interesse. Worin der Reiz der Kunst be-
steht«, in: Ders./Reinold Schmiicker (Hg.), Wozu Kunst? Die Frage
nach ihrer Funktion, Darmstadt 2001, S. 68-87.

Klettenhammer, Sieglinde: »Gelungene Versohnung: Das »Erd-Reich der
Natur — das Welt-Reich der Schrift<? Okologische Asthetik und Zivi-
lisationskritik in Peter Handkes »Mein Jahr in der Niemandsbucht«
und >Der Bildverlust oder Durch die Sierra de Gredos««, in: Catrin
Gersdorf/Sylvia Mayer (Hg.), Natur — Kultur — Text. Beitrige zu
Okologie und Literaturwissenschaft, Heidelberg 2005, S. 147-173.

---o»Die Bilder gelten nicht mehr<: Landschaft und Schrift in Peter
Handkes »>Der Bildverlust oder Durch die Sierra de Gredos«, in: Re-
gine Battiston-Zuliani (Hg.), Funktion von Natur und Landschaft in
der osterreichischen Literatur, Bern 2004, S.319-338. [S.Kletten-
hammer: Landschaft]

---:»Der Mythos vom Autor als Subjekt — Peter Handkes »Mein Jahr in
der Niemandsbucht< und die Reflexion von Autorschaft und Schrei-
ben im Kontext von Moderne, Modernismus und Postmoderne, in:

298

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Martin Sexl (Hg.), Literatur? 15 Skizzen, Innsbruck, Wien 1997,
S.91-134.

Klstzli, Frank: Okosysteme. Aufbau, Funktionen, Strungen, 3., durch-
ges.und erg. Aufl. Stuttgart, Jena 1993. [F.Kl&tzli: Okosysteme]
Kluge, Alexander: »Vorsicht vor zu raschem Verstehen. Niklas Luhmann
im Fernsehgesprich mit Alexander Kluge«, in: Wolfgang Hagen
(Hg.), Warum haben Sie keinen Fernseher, Herr Luhmann? Letzte
Gesprache mit Niklas Luhmann (Dirk Baecker, Norbert Bolz, Wolf-

gang Hagen, Alexander Kluge), Berlin 2004, S.49-77.

Koechlin, Florianne: Zellgefluster. Streifziige durch wissenschaftliches
Neuland, Basel 2005.

Kolodny, Annette: »Unearthing Herstory. An Introduction, in: Cheryll
Glotfelty/ Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader. Land-
marks in Literary Ecology, Athens, London 1996, S.170-181.

Koschorke, Albrecht: »Die Grenzen des Systems und die Rhetorik der
Systemtheorie«, in: Ders./Cornelia Vismann (Hg.), Widerstdnde der
Systemtheorie. Kulturtheoretische Analysen zum Werk von Niklas
Luhmann, Berlin 1999, S.49-60. [A.Koschorke: Grenzen]

Koschorke, Albrecht/Vismann, Cornelia: »Einleitung«, in: Dies.(Hg.),
Widerstinde der Systemtheorie. Kulturtheoretische Analysen zum
Werk von Niklas Luhmann, Berlin 1999, S.9-16.

Kriamer, Sybille: »Form als Vollzug oder: Was gewinnen wir mit Niklas
Luhmanns Unterscheidung von Medium und Form?«, in: http://user-
page.fu-berlin.de/~sybkram/medium/kraemer2.html (Stand: 27. Juli
2007); zuerst erschienen in: Rechtshistorisches Journal 17 (1998),
S.558-574.

Kramaschki, Lutz: »Das einmalige Aufleuchten der Literatur. Zu einigen
Problemen im >Leidener Modell< systemtheoretischen Textverste-
hens«, in: Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), Differenzen. Sys-
temtheorie zwischen Dekonstruktion und Konstruktivismus, Tiibin-
gen, Basel 1995, S.275-301.

Krause, Detlef: Luhmann-Lexikon. Eine Einfithrung in das Gesamtwerk
von Niklas Luhmann, 4., neu bearb. und erw. Aufl. Stuttgart 2005.
[D.Krause: Lexikon]

---: Luhmann-Lexikon. Eine Einfithrung in das Gesamtwerk von Niklas
Luhmann, 2., vollst. tiberarb., erw. und aktualisierte Aufl. Stuttgart
1999.

Krieger, David J./J4ggi, Christian J.: Natur als Kulturprodukt. Kulturoko-
logie und Umweltethik, Basel, Boston, Berlin 1997. [Krieger/Jdggi:
Kulturprodukt]

Krieger, David J.: Einfithrung in die allgemeine Systemtheorie, Miinchen
1996. [D.Krieger: Einfithrung]

299

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Kroeber, Karl: Ecological Literary Criticism: Romantic Imagining and
the Biology of Mind, New York 1994.

Kruckis, Hans-Martin: »Abgriinde des Komischen. Schlaglichter auf
Luhmanns Humor«, in: Theodor M. Bardmann/Dirk Baecker (Hg.),
»Qibt es eigentlich den Berliner Zoo noch?« Erinnerungen an Niklas
Luhmann, Konstanz 1999, S.47-52.

Kuhn, Thomas S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, zweite,
rev. und um das Postskriptum von 1969 erg. Aufl. Frankfurt/M.
1995.

Latouche, Serge: »Nachdenken tiber 6kologische Utopien. Gibt es einen
Weg aus der Wachstumsokonomie?«, aus dem Franzgsischen von
Bodo Schulze, in: Le Monde diplomatique vom November 2005,
S.12-13.

Latour, Bruno/Woolgar, Steve: Laboratory Life. The Construction of
Scientific Facts, Princeton 1986.

Legler, Gretchen: »Body Politics in American Nature Writing: »Who
May Contest for What the Body of Nature Will Be?«« In: Richard
Kerridge/Neil Sammels (Hg.), Writing the Environment. Ecocriti-
cism and Literature, London 1998, S.71-87.

Lepenies, Wolf: »Historisierung der Natur und Entmoralisierung der
Wissenschaften seit dem 18. Jahrhundert«, in: Ders., Gefihrliche
Wahlverwandtschaften. Essays zur Wissenschaftsgeschichte, Stutt-
gart 1989, S.7-38.

---:Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Literatur und Wissenschaft,
Miinchen, Wien 1985.

Linse, Ulrich: Okopax und Anarchie. Eine Geschichte der 6kologischen
Bewegungen in Deutschland, Miinchen 1986.

Lomborg, Bjorn: The Skeptical Environmentalist. Measuring the Real
State of the World, Cambridge 2001.

Lorenz, Otto: Die Offentlichkeit der Literatur. Fallstudien zu Produk-
tionskontexten und Publikationsstrategien: Wolfgang Koeppen — Pe-
ter Handke — Horst-Eberhard Richter, Habil. Univ. Géttingen 1994,
Tiibingen 1998.

Love, Glen A.: »Revaluing Nature. Toward an Ecological Criticismg, in:
Cheryll Glotfelty/Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader.
Landmarks in Literary Ecology, Athens, London 1996, S.225-240.

---:»Et in Arcadia Ego: Pastoral Theory Meets Ecocriticism«, in: We-
stern American Literature 27 (1992), S.195-207.

Lovelock, James: Das Gaia-Prinzip. Die Biographie unseres Planeten,
aus dem Engl. tibertr. von Peter Gillhofer und Barbara Miiller, Zii-
rich, Miinchen 1991.

300

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Luhmann, Niklas: Okologische Kommunikation: Kann die moderne Ge-

sellschaft sich auf okologische Gefihrdungen einstellen? 4. Aufl.
Wiesbaden 2004. [N. Luhmann: Okologische Kommunikation]

:Einfithrung in die Systemtheorie, hg. von Dirk Baecker, 2. Aufl. Hei-

delberg 2004.

:»Njet-Set und Terror-Desperados«, in: Ders., Short Cuts 1. Niklas

Luhmann, hg. von Peter Gente, Heidi Paris und Martin Weinmann, 4.
Aufl. Frankfurt/M. 2002, S. 64-74.

:»Alternative ohne Alternativen — Die Paradoxie der »neuen sozialen

Bewegungen«, in: Ders., Short Cuts 1. Niklas Luhmann, hg. von Pe-
ter Gente, Heidi Paris und Martin Weinmann, 4. Aufl. Frankfurt/M.
2002, S.75-80.

:»Dekonstruktion als Beobachtung zweiter Ordnung, in: Oliver Jahr-

aus (Hg.), Niklas Luhmann: Aufsdtze und Reden, Stuttgart 2001,
S.262-296.

:»Erkenntnis als Konstruktion, in: Oliver Jahraus (Hg.), Niklas Luh-

mann: Aufsitze und Reden, Stuttgart 2001, S.218-242.

:»Die gesellschaftliche Differenzierung und das Individuume, in:

Ders., Soziologische Aufkldrung, Bd. 6: Die Soziologie und der
Mensch, Opladen 2000, S. 125-141.

:»Die Tiicke des Subjekts und die Frage nach dem Menschen, in:

Ders., Soziologische Aufkldrung, Bd. 6: Die Soziologie und der
Mensch, Opladen 2000, S. 155-168.

---:Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bde. Frankfurt/M. 1998. [N. Luh-

mann: Gesellschaft]

:Die Wissenschaft der Gesellschaft, 3. Aufl. Frankfurt/M. 1998.

[N. Luhmann: Wissenschaft]

:»Weltkunst, in: Jirgen Gerhards (Hg.), Soziologie der Kunst. Produ-

zenten, Vermittler und Rezipienten, Opladen 1997, S.55-102.
[N. Luhmann: Weltkunst]

:»Die Autonomie der Kunst«, in: Institut fiir soziale Gegenwartsfra-

gen, Freiburg im Breisgau/Kunstraum Wien (Hg.), Art & Language
& Luhmann, Wien 1997, S.177-190. [N. Luhmann: Autonomie]

:Soziale Systeme — Grundriss einer allgemeinen Theorie, 6. Aufl.

Frankfurt/M. 1996. [N. Luhmann: Soziale Systeme]

:Die Kunst der Gesellschaft, 2. Aufl. Frankfurt/M. 1996. [N.Luh-

mann: Kunst]

:»Eine Redeskription >romantischer Kunst«, in: Jiirgen Fohrmann/

Harro Miiller (Hg.), Systemtheorie der Literatur, Miinchen 1996,
S.325-344. [N. Luhmann: Redeskription]

: Die Realitét der Massenmedien, 2. erw. Aufl. Opladen 1996. [N. Luh-

mann: Massenmedien]

301

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

:»Interventionen in die Umwelt? Die Gesellschaft kann nur kommuni-

zieren, in: Gerhard de Haan (Hg.), Umweltbewusstsein und Massen-
medien. Perspektiven okologischer Kommunikation, Berlin 1995,
S.37-45. [N. Luhmann: Interventionen]

:»Was ist Kommunikation?«, in: Ders., Soziologische Aufkldrung, Bd.

6: Die Soziologie und der Mensch, Opladen 1995, S.113-124.

:»Warum Systemtheorie?«, in: Asalchan O. Boronoev (Hg.), Probleme

der theoretischen Soziologie, St. Petersburg 1994, S.25-42. Netzver-
sion: http://www.textmachina.unizh.ch/ds/index.jsp?positionld=615
82 (Stand: 27. Juli 2007).

:»Ist Kunst codierbar?«, in: Ders., Soziologische Aufkldrung, Bd. 3:

Soziales System, Gesellschaft, Organisation, 3. Aufl. Opladen 1993,
S.245-266. [N. Luhmann: Kunst codierbar]

:»Die Unwahrscheinlichkeit der Kommunikation«, in: Ders., Soziolo-

gische Aufkliarung, Bd. 3: Soziales System, Gesellschaft, Organisati-
on, 3. Aufl. Opladen 1993, S.25-34.

:»Was ist der Fall?« und »Was steckt dahinter?« — Die zwei Soziolo-

gien und die Gesellschaftstheorie«, in: Zeitschrift fiir Soziologie 22/4
(1993), S.245-260.

:»Okologie des Nichtwissens«, in: Ders., Beobachtungen der Moder-

ne, Opladen 1992, S.149-220. [N. Luhmann: Nichtwissen]

:»Wahrnehmung und Kommunikation anhand von Kunstwerken, in:

Harm Lux/Philip Ursprung (Hg.), STILLSTAND switches. Gedan-
kenaustausch zur Gegenwartskunst, Symposium, Interviews, Shed-
halle Ziirich, 8.-24.6.1991, Ziirich, Berlin 1992, S.64-74. [N.Luh-
mann: Wahrnehmung]

: Funktion der Religion, 3. Aufl. Frankfurt/M. 1992.
:»Die Beschreibung der Zukunft«, in: Ders., Beobachtungen der Mo-

derne, Opladen 1992, S.129-14.

:»Das Moderne der modernen Gesellschaft«, in: Ders., Beobachtungen

der Moderne, Opladen 1992, S.11-50.

:»Soziologische Aufkldrung«, in: Ders., Soziologische Aufkldrung,

Bd. 1. 6. Aufl. Opladen 1991, S.66-91.

:»ldentitdt — was oder wie?«, in: Ders., Soziologische Aufkldrung, Bd.

5: Konstruktivistische Perspektiven, Opladen 1990, S.14-30. [N. Luh-
mann: Identitét]

:»Okologische Kommunikation — Ein Theorie-Entscheidungsspiel«,

in: Joschka Fischer (Hg.), Okologie im Endspiel, Miinchen 1989,
S.31-37. [N. Luhmann: Theorie-Entscheidungsspiel]

:»Ethik als Reflexionstheorie der Moral«, in: Ders., Gesellschafts-

struktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen
Gesellschaft, Bd. 3. Frankfurt/M. 1989, S.358-447.

302

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

---:Beobachter im Krihennest. Niklas Luhmann zur Okologie-Debatte.
Filmbericht von Thomas Strauch in der Reihe »>Philosophie heutex,
Westdeutscher Rundfunk 1989.

---:»Wie ist Bewusstsein an Kommunikation beteiligt?«, in: Hans Ulrich
Gumbrecht/K. Ludwig Pfeiffer (Hg.), Materialitit der Kommunika-
tion, Frankfurt/M. 1988, S.884-908. [N. Luhmann: Bewusstsein]

---:»Das Kunstwerk und die Selbstreproduktion der Kunst«, in: Hans Ul-
rich Gumbrecht/K. Ludwig Pfeiffer (Hg.), Stil. Geschichten und
Funktionen eines kulturwissenschaftlichen Diskurselements, Frank-
furt/M. 1986, S.620-672. [N. Luhmann: Kunstwerk]

---:»Das Medium der Kunst«, in: Delfin VII 4/1 (1986), S.6-15.

---:»Gesellschaftsstrukturelle Bedingungen und Folgeprobleme des na-
turwissenschaftlich-technischen Fortschritts«, in: Reinhard Low/Pe-
ter Koslowski/Philipp Kreuzer (Hg.), Fortschritt ohne Mass? Eine
Ortsbestimmung der wissenschaftlich-technischen Zivilisation, Miin-
chen 1981, S.113-131. [N. Luhmann: Folgeprobleme]

---:»Wie ist soziale Ordnung moglich?«, in: Ders., Gesellschaftsstruktur
und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesell-
schaft, Bd. 2, Frankfurt/M. 1981, S.195-285.

---:»Unverstdndliche Wissenschaft. Probleme einer theorieeigenen Spra-
che«, in: Jahrbuch der Deutschen Akademie fiir Sprache und Dich-
tung (1979), S.34-44.

---: Theorietechnik und Moral, Frankfurt/M. 1978.

Luhmann, Niklas/Fuchs, Peter: Reden und Schweigen, 3. Aufl. Frank-
furt/M. 1997. [Luhmann/Fuchs: Reden]

Lyotard, Jean-Frangois: »Ecology as Discourse of the Secluded«, in:
Laurence Coupe (Hg.), The Green Studies Reader — From Romanti-
cism to Ecocriticism, mit einem Vorwort von Jonathan Bate, London,
New York 2000, S. 135-138.

---:»Eine postmoderne Fabel«, in: Hartmut Bohme/Jérg Huber (Hg.),
Wahrnehmung von Gegenwart, Basel, Frankfurt/M., Ziirich 1992,
S.15-30. [J.F.Lyotard: Fabel]

——-:»0IKOS, in: Joschka Fischer (Hg.), Okologie im Endspiel, Miin-
chen 1989, S.39-55. [J.-F. Lyotard: OIKOS]

Malthus, Thomas Robert: »Essay on the Principle of Population«, in:
http://www.ac.wwu.edu/~stephan/malthus/malthus.0.html (Stand: 27.
Juli 2007).

Mandavilli, Apoorva: »DDT Returns«, in: Nature Medicine 12/8 (2006),
S.870-871.

Manes, Christopher: »Natur and Silence«, in: Cheryll Glotfelty/Harold
Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader. Landmarks in Literary Eco-
logy, New York, Athens 1996, S.15-29. [Ch. Manes: Nature]

303

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Marquard, Odo: »Kompensationstheorien des Asthetischen«, in: Dirk
Grathoff (Hg.), Studien zur Asthetik und Literaturgeschichte der
Kunstperiode, Frankfurt/M. 1985, S.103-120.

Marshall, Alan: Unity of Nature: Wholeness and Disintegration in Ecolo-
gy and Science, London 2002.

Maturana, Humberto R.: »Kognition«, in: Siegfried J. Schmidt (Hg.), Der
Diskurs des radikalen Konstruktivismus, Frankfurt/M. 1991,
S.89-118.

Maturana, Humberto R./Varela, Francisco J.: Der Baum der Erkennt-
nis. Die biologischen Wurzeln des menschlichen Erkennens, aus dem
Spanischen tibersetzt von Kurt Ludewig, Bern, Miinchen 1987.

Maurer, Kathrin: »Medium/Form-Differenzen: Systemtheoretische Beob-
achtungen zu Kleists Aufsatz >Uber das Marionettentheater«, in:
Colloquia Germanica. Internationale Zeitschrift fiir Germanistik
35/3-4 (2002), S.217-237.

Mayer-Tasch, Peter Cornelius (Hg.): Natur denken. Eine Genealogie der
okologischen Idee. Texte und Kommentare, Bd. I: Von der Antike
bis zur Renaissance, Bd. II: Vom Beginn der Neuzeit bis zur Gegen-
wart, Frankfurt/M. 1991.

Mazel, David (Hg.): A Century of Early Ecocriticism, Athens (Giorgia)
2001.

---:»Preface«, in: Ders.(Hg.), A Century of Early Ecocriticism, Athens
(Giorgia) 2001, S. 1-19.

---:American Literary Environmentalism, Athens 2000. [D.Mazel:
Environmentalism]

McDowell, Michael J.: »The Bakhtinian Road to Ecological Insight, in:
Cheryll Glotfelty/Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader.
Landmarks in Literary Ecology, Athens, London 1996, S.371-391.

Mclntosh, Robert: The Background of Ecology — Concept and Theory,
Cambridge 1985. [R. McIntosh: Background]

McKibben, Bill: The End of Nature, durchges. und erginzt. Aufl. London
2003.

McNamee, Gregory: »Forget Deconstruction — Today’s Hippest Literary
Critics Have Gone Greeng, in: http://www.asle.umn.edu/archive/int-
ro/utne.html (Stand: 27. Juli 2007).

McNeill, John Robert: Blue Planet. Die Geschichte der Umwelt im 20.
Jahrhundert, aus dem Englischen von Frank Elstner, mit einem Vor-
wort von Paul Kennedy, Frankfurt/M. 2003.

Meadows, Dennis L. u.a. (Hg.): The Limits to Growth. A Report for the
Club of Rome’s Project on the Predicament of Mankind, London
1972.

304

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Meadows, Donella H./Randers, Jorgen/Meadows, Dennis: Limits to
Growth. The 30-Year Update, White River Junction 2004.

---:Die neuen Grenzen des Wachstums. Die Lage der Menschheit — Be-
drohung und Zukunftschancen, tibersetzt von Hans-Dieter Heck,
Stuttgart 1992.

Meeker, Joseph W.: »The Comic Mode«, in: Cheryll Glotfelty/Harold
Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader. Landmarks in Literary Eco-
logy, New York, Athens 1996, S.155-169.

Meinberg, Eckhard: Homo Oecologicus. Das neue Menschenbild im Zei-
chen der 6kologischen Krise, Darmstadt 1995.

Menninghaus, Winfried: »Ekel-Tabu und Omniprasenz des >Ekel< in der
asthetischen Theorie (1740-1790)«, in: Poetica 29 (1997), S.405-431.

Merz-Benz, Peter-Ulrich/Wagner, Gerhard: »Vorwort«, in: Dies. (Hg.),
Die Logik der Systeme. Zur Kritik der systemtheoretischen Soziolo-
gie Niklas Luhmanns, Konstanz 2000, S.9-11.

Metzner, Andreas: Probleme sozio-okologischer Systemtheorie — Natur
und Gesellschaft in der Soziologie Luhmanns, Opladen 1993.
[A.Metzner: Probleme]

Middleton, Thomas/Rowley, Philip/Massinger, William: A New Way to
Please You: Or the Old Law, London 2005.

Morris-Keitel, Peter/Niedermeier, Michael: Okologie und Literatur, New
York 2000. [Morris-Keitel/Niedermeier: Okologie]

Morris-Keitel, Peter: »Kompromisslos fortschrittsgliubig? Okonomische
Asthetik und Naturerfahrung in der deutschen Gegenwartsliteratur,
in: Ders./Michael Niedermeier (Hg.), Okologie und Literatur, New
York 2000, S.167-193.

Morton, Timothy: Ecology without Nature. Rethinking environmental
Aesthetics, Cambridge u.a. 2007. [T. Morton: Rethinking]

Miiller, Josef: »Umweltveranderungen durch den Menschen, in: Karl
Heinz Kreeb (Hg.), Okologie und menschliche Umwelt: Geschichte —
Bedeutung — Zukunftsaspekte, Stuttgart, New York 1979, S. 8-69.

Murphy, Patrick D.: Literature, Nature, and Other. Ecofeminist Critiques,
Albany, N.Y 1995. [P. Murphy: Critiques]

Mylayne, Jean-Luc: »No. 100, Octobre & Février 1993, D2', 50 x 50 cm,
197 x 19°%, in: Parkett 50/51 (1997), S.105.

---:»No. 41, Avril Mai 1986, 100 x 100 cm / 39*® x 39¥%, in: Parkett
50/51 (1997), S. 124.

Nash, Roderick: Wilderness and the American Mind, 3., rev. Aufl. New
Haven 1982.

Nassehi, Armin: »Die Zeit des Textes. Zum Verhiltnis von Kommunika-
tion und Text, in: Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), System-
theorie und Hermeneutik, Tiibingen, Basel 1997, S.47-68.

305

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Nennen, Heinz-Ulrich: Okologie im Diskurs.Zu Grundfragen der An-
thropologie und Okologie und zur Ethik der Wissenschaften, Opla-
den 1991. [H.-U. Nennen: Diskurs]

Nentwig, Wolfgang u.a.: Okologie, Miinchen 2004. [W.Nentwig:
Okologie]

Nietzsche, Friedrich: »Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen
Sinne«, in: Ders., Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Béanden, hg.
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Dritte Abteilung, zweiter
Band. Nachgelassene Fragmente 1870-1873, Miinchen, Berlin, New
York 1973, S.367-384.

Niinning, Ansgar (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie.
Ansitze — Personen — Grundbegriffe, 2., iiberarb. und erw. Aufl.
Stuttgart 2001.

Ong, Walter J.: Orality and Literacy. The Technologizing of the Word, 8.
Aufl. London, New York 1996. [W.J.Ong: Orality]

Parry, Christoph: Peter Handke’s Landscapes of Discourse. An Explora-
tion of Narrative and Cultural Space, Riverside (CA) 2003.

Peiter, Anne D.: »Kriegslandschaften. Umwelt und Sprache in Karl
Kraus’ »Die letzten Tage der Menschheit< und in Ernst Jingers >In
Stahlgewittern<«, in: Catrin Gersdorf/Sylvia Mayer (Hg.), Natur —
Kultur — Text. Beitrige zu Okologie und Literaturwissenschaft, Hei-
delberg 2005, S.229-256.

Peters, Robert H.: A Critique for Ecology, Cambridge 1991.

Petersen, Jirgen H.: »Kritische Marginalie: yNachahmung der Natur< —
Irrtiimer und Korrekturen, in: Arcadia 29 (1994), S.182-198.

Peterson, Garry D.: »Ecological Management: Control, Uncertainity, and
Understanding«, in: Kim Cuddington/Beatrix E. Beisner (Hg.), Eco-
logical Paradigms Lost. Routes of Theory Change, Amsterdam 2005,
S.371-395. [G. Peterson: Management)]

Pethes, Nicolas: »Poetik/Wissen. Konzeptionen eines problematischen
Transfers«, in: Gabriele Brandstetter/Gerhard Neumann (Hg.), Ro-
mantische Wissenspoetik. Die Kiinste und die Wissenschaften um
1800, Wiirzburg 2004, S.341-372. [N. Pethes: Poetik/Wissen]

Pfeffer, Thomas: Das >zirkulédre Fragen< als Forschungsmethode zur Luh-
mann’schen Systemtheorie, Heidelberg 2001.

Phillips, Dana: The Truth of Ecology. Nature, Culture, and Literature in
America, Oxford 2003. [D. Phillips: Truth]

Pimm, Stuart L.: The Balance of Nature? Ecological Issues in the Con-
servation of Species and Communities, Chicago 1991.

Plumpe, Gerhard/Stéckmann, Ingo: »Systemtheorie«, in: Jan Dirk Miiller
(Hg.), Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 3. Neu-
bearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte, hg.

306

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

von Klaus Weimar, gemeinsam mit Harald Fricke, Klaus Gruben-
miiller und Jan Dirk Miiller, Berlin 2003, S.561-564.

Plumpe, Gerhard: »Grenzen der Kommunikation? Uber das Verstehen
der Literatur aus systemtheoretischer Sicht«, in: Gudrun Kiihne-Bert-
ram/Gunter Scholtz (Hg.), Grenzen des Verstehens. Philosophi-
sche und humanwissenschaftliche Perspektiven, Gottingen 2002,
S.257-267.

Plumpe, Gerhard/Werber, Niels: »Systemtheorie in der Literaturwissen-
schaft oder »Herr Meier wird Schriftsteller««, in: Jirgen Fohrmann/
Harro Miiller (Hg.), Systemtheorie der Literatur, Miinchen 1996,
S.173-208. [Plumpe/Werber: Schriftsteller]

---:»Umwelten der Literatur«, in: Dies. (Hg.), Beobachtungen der Litera-
tur. Aspekte einer polykontexturalen Literaturwissenschaft, Opladen
1995, S.9-33. [Plumpe/Werber: Umwelten]

---:»Literatur ist codierbar. Aspekte einer systemtheoretischen Literatur-
wissenschaft«, in: Siegfried J. Schmidt (Hg.), Literaturwissenschaft
und Systemtheorie. Positionen, Kontroversen, Perspektiven, Opladen
1993, S.9-43. [Plumpe/Werber: Literatur]

Plumwood, Val: Feminism and the Mastery of Nature, London, New
York 1993.

Pollan, Michael: The Botany of Desire: A Plant’s-Eye View of the
World, London 2003.

Prangel, Matthias: »Zwischen Dekonstruktionismus und Konstruktivis-
mus. Zu einem systemtheoretisch fundierten Ansatz von Textverste-
hen«, in: Henk de Berg/Ders.(Hg.), Kommunikation und Differenz:
Systemtheoretische Ansétze in der Literatur- und Kunstwissenschaft,
Opladen 1993, S.9-31.

Raabe, Wilhelm: Pfisters Miihle — Ein Sommerferienheft, Nachwort von
Horst Denkler, Stuttgart 1996.

Raglon, Rebecca/Scholtmeijer, Marian: »Heading Off the Trail: Langua-
ge, Literature, and Nature’s Resistance to Narrative«, in: Karla Arm-
bruster/Kathleen R. Wallace (Hg.), Beyond Nature Writing. Expan-
ding the Boundaries of Ecocriticism, Charlottesville (Virginia) 2001,
S.248-262.

Rasch, William/Knodt, Eva/Wolfe, Cary: »Theory of a Different Order:
A Conversation with Katherine Hayles and Niklas Luhmanng, in:
William Rasch/Cary Wolfe (Hg.), Observing complexity. Systems
theory and postmodernity, Minneapolis 2000, S. 111-136.

Rasch, William/Wolfe, Cary: »Introduction: Systems Theory and the Po-
litics of Postmodernity«, in: Dies. (Hg.), Observing complexity. Sys-
tems theory and postmodernity, Minneapolis, London 2000, S.1-32.
[Rasch/Wolfe: Introduction]

307

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Rasch, William/Knodt, Eva M./Hohendahl, Peter/Huyssen, Andreas
(Hg.): »Special Issue on Niklas Luhmann«, in: New German Critique
61 (1994).

Recki, Birgit: »Das produktive Leben: Uber die #sthetische Faszination
der Natur, in: Joérg Zimmermann (Hg.), Asthetik und Naturerfah-
rung, Stuttgart, Bad Cannstatt 1996, S.77-86.

Reich, Charles A.: The Greening of America — How the Youth Revoluti-
on is Trying to Make America Livable, New York 1970.

Reinfandt, Christoph: Romantische Kommunikation. Zur Kontinuitit der
Romantik in der Kultur der Moderne, Heidelberg 2003.

---:»Systemtheorie«, in: Ansgar Niinning (Hg.), Metzler Lexikon Litera-
tur- und Kulturtheorie: Ansitze — Personen — Grundbegriffe. 2., tiber-
arb. und erw. Aufl. Stuttgart 2001, S.621-623. [Ch.Reinfandt:
Systemtheorie]

——-:»Systemtheorie und Literatur. Teil TV: Systemtheoretische Uberle-
gungen zur kulturwissenschaftlichen Neuorientierung der Literatur-
wissenschaften, in: Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der
deutschen Literatur (IASL) 26/1 (2001), S.88-118.

---:Der Sinn der fiktionalen Wirklichkeit: Ein systemtheoretischer Ent-
wurf zur Ausdifferenzierung des englischen Romans vom 18. Jahr-
hundert bis zur Gegenwart, Heidelberg 1997. [Ch. Reinfandt: Sinn]

Renner, Rolf Giinter: Peter Handke, Stuttgart 1985.

Ribner, Jonathan: »The Poetics of Pollution«, in: Katharine Lochnan
(Hg.), Turner, Whistler, Monet. Tate Modern, 10. 2. — 15. 5. 2005,
Exhibition Catalogue, London 2004, S.51-63.

Ritzer, Monika: »Vom Ursprung der Kunst aus der Nachahmung. An-
thropologische Prinzipien der Mimesis«, in: Riidiger Zymner/Man-
fred Engel (Hg.), Anthropologie der Literatur. Poetogene Strukturen
und dsthetisch-soziale Handlungsfelder, Paderborn 2004, S.81-101.
[M.Ritzer: Mimesis]

Rosendale, Steven (Hg.): The Greening of Literary Scholarship. Litera-
ture, Theory, and the Environment, mit einem Vorwort von Scott
Slovic. Iowa City (Iowa) 2002. [St. Rosendale: Greening]

---:»Introduction: Extending Ecocriticism«, in: Ders., The Greening of
Literary Scholarship. Literature, Theory, and the Environment, mit
einem Vorwort von Scott Slovic, lowa City (Iowa) 2002, S.xv-xxix.
[St.Rosendale: Introduction]

Roth, Gerhard: Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive Neurobio-
logie und ihre philosophischen Konsequenzen, 4. Aufl. Frankfurt/M.
1996.

308

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

---:»Erkenntnis und Realitdt. Das reale Gehirn und seine Wirklichkeit«,
in: Siegfried J. Schmidt (Hg.), Der Diskurs des radikalen Konstrukti-
vismus, 6. Aufl. Frankfurt/M. 1994, S.229-255.

Rowe, Stan J.: »Culture and Creativity«, in: Eli Bornstein (Hg.), On the
Ecology of Creativity, Saskatoon 1994, S. 66-69.

Rozelle, Lee: Ecosublime. Environmental Awe and Terror from New
World to Oddworld, Tuscaloosa 2006.

Rueckert, William: »Literature and Ecology — An Experiment in Ecocri-
ticism, in: Cheryll Glotfelty/Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism
Reader. Landmarks in Literary Ecology, New York, Athens 1996,
S.105-123.

Sanders, Scott Russel: »Speaking a Word for Nature«, in: Cheryll Glot-
felty/Harold Fromm (Hg.), The Ecocriticism Reader. Landmarks in
Literary Ecology, Athens, London 1996, S.182-195.

Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissen-
schaft, hg. von Charles Bally und Albert Sechehaye, tibers. von Her-
man Lommel, 3. Aufl. Berlin 2001.

Schatz, Gottfried: »Erdfieber. Das Unbehagen der Wissenschaft bei der
Klimadebatte«, in: Neue Ziircher Zeitung vom 23. Juli 2007, S. 19.
Scheese, Donald: Nature Writing. The Pastoral Impulse in America, New

York 1996. [D. Scheese: Nature Writing]

Schiller, Friedrich: »Ueber naive und sentimentalische Dichtung«, in:
Ders., Werke. Nationalausgabe, hg. von Lieselotte Blumenthal und
Benno von Wiese, Bd. 20: Philosophische Schriften, Teil I, unter
Mitwirkung von Helmut Koopmann hg. von Benno von Wiese, Wei-
mar 1962, S.413-503.

--—-:»Ueber die &sthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von
Briefen, in: Ders., Werke. Nationalausgabe, hg. von Lieselotte Blu-
menthal und Benno von Wiese, Bd. 20: Philosophische Schriften,
Teil I, unter Mitwirkung von Helmut Koopmann hg. von Benno von
Wiese, Weimar 1962, S.309-412. [F. Schiller: Erziehung]

---: Werke. Nationalausgabe, hg. von Julius Petersen/Gerhard Fricke. Bd.
I: Gedichte in der Reihenfolge ihres Erscheinens 1776-1799, hg. von
Julius Petersen/Friedrich Beissner, Weimar 1943.

Schimank, Uwe: »Einleitung, in: Ders./Hans-Joachim Giegel (Hg.), Be-
obachter der Moderne. Beitrige zu Niklas Luhmanns >Die Gesell-
schaft der Gesellschaft<, Frankfurt/M. 2003, S.7-20.

---:»Theorie der modernen Gesellschaft nach Luhmann — eine Bilanz in
Stichworten«, in: Ders./Hans-Joachim Giegel (Hg.), Beobachter der
Moderne. Beitrige zu Niklas Luhmanns »Die Gesellschaft der Gesell-
schaft«, Frankfurt/M. 2003, S.261-300.

309

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

---:»Okologische Gefihrdungen, Anspruchsinflationen und Exklusions-
verkettungen — Niklas Luhmanns Beobachtung der Folgeprobleme
funktionaler Differenzierung«, in: Ders./Ute Volkmann (Hg.), Sozio-
logische Gegenwartsdiagnosen I: Eine Bestandesaufnahme, Opladen
2000, S. 125-142. [U. Schimank: Folgeprobleme]

Schlaffer, Heinz: Poesie und Wissen. Die Entstehung des dsthetischen
Bewusstseins und der philologischen Erkenntnis, Frankfurt/M. 1990.

Schmidt, Benjamin M.: »Wie kann avancierte Systemtheorie mit einer
Wissenschaft des Bewusstseins kooperieren?«, in: Oliver Jahraus/
Nina Ort (Hg.), Theorie — Prozess — Selbstreferenz. Systemtheorie
und transdisziplindre Theoriebildung, Konstanz 2003, S.49-68.

Schmid, Hans Bernhard: »Das Ganze ist das Unverniinftige. Niklas Luh-
manns >Gesellschaft der Gesellschaft«, in: NZZ vom 6./7. Dezember
1997, S. 66.

Schmidt, Johannes F. K.: »Die Differenz der Beobachtung. Einfiihrende
Bemerkungen zur Luhmann-Rezeption«, in: Henk de Berg/Ders.
(Hg.), Rezeption und Reflexion. Zur Resonanz der Systemtheorie
Niklas Luhmanns ausserhalb der Soziologie, Frankfurt/M. 2000,
S.8-37.

Schmidt, Siegfried J.: »Der Radikale Konstruktivismus. Ein neues Para-
digma im interdisziplindren Diskurs«, in: Ders.(Hg.), Der Diskurs
des radikalen Konstruktivismus, 6. Aufl. Frankfurt/M. 1994,
S.11-88.

---:Die Selbstorganisation des Sozialsystems Literatur im 18. Jahrhun-
dert, Frankfurt/M. 1989. [S.J. Schmidt: Sozialsystem]

Schmidt-Dengler, Wendelin: »Drei Naturen: Bernhard, Jandl, Handke —
Destruktion, Reduktion, Restauration«, in: Friedrich Aspetsberger/
Hubert Lengauer (Hg.), Zeit ohne Manifeste? Zur Literatur der sieb-
ziger Jahre in Osterreich, Wien 1987, S. 150-165.

Schuldt, Christian: Selbstbeobachtung und die Evolution des Kunstsys-
tems. Literaturwissenschaftliche Analysen zu Laurence Sternes
»Tristram Shandy< und den frithen Romanen Flann O’Briens, Biele-
feld 2005. [Ch. Schuldt: Selbstbeobachtung]

---: Systemtheorie, Hamburg 2003.

Schweitzer, Frank: »Naturwissenschaft und Selbsterkenntnis«, in: Peter
Matussek (Hg.), Goethe und die Verzeitlichung der Natur, Miinchen
1998, S.383-398.

Seel, Martin: Eine Asthetik der Natur, Frankfurt/M. 1991.

Serres, Michel: »Science and Humanities. The Case of Turner«, in: Sub-
stance. A Review of Theory and Literary Criticism 83: An Ecology
of Knowledge. Michel Serres. Special Issue edited by Sydney Lévy
(1997), S.6-21.

310

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

---: Der Naturvertrag, aus dem Franzosischen von Hans-Horst Henschen,
Frankfurt/M. 1994. [M. Serres: Naturvertrag]

Sessions, George (Hg.): Deep Ecology for the Twenty-First Century,
Boston (Mass.) 1995.

Showalter, Elaine: »Introduction: The Feminist Critical Revolution«, in:
Dies. (Hg.), The New Feminist Criticism. Essays on Women, Litera-
ture, and Theory, New York 1985, S.3-17.

Siebert, Tilman: Langsame Heimkehr. Studien zur Kontinuitdt im Werk
Peter Handkes, Gottingen 1997.

Sill, Oliver: Literatur in der funktional differenzierten Gesellschaft: Sys-
temtheoretische Perspektiven auf ein komplexes Phanomen, Wiesba-
den 2001. [O. Sill: Literatur]

Singer, Wolf: »Neurobiologische Anmerkungen zum Wesen und zur
Notwendigkeit von Kunst, in: Ders., Der Beobachter im Gehirn. Es-
says zur Hirnforschung, Frankfurt/M. 2002, S.211-234. [W. Singer:
Kunst]

---:»Neurobiologische Anmerkungen zum Konstruktivismus-Diskurs«,
in: Ders., Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung,
Frankfurt/M. 2002, S.87-111. [W. Singer: Diskurs]

Slovic, Scott: »Foreword«, in: Steven Rosendale (Hg.), The Greening of
Literary Scholarship. Literature, Theory, and the Environment, mit
einem Vorwort von Scott Slovic, lowa City (Iowa) 2002, S. vii-xi.

---:»Ecocriticism: Containing Multitudes, Practising Doctrine«, in: Lau-
rence Coupe (Hg.), The Green Studies Reader — From Romanticism
to Ecocriticism, mit einem Vorwort von Jonathan Bate, London, New
York 2000, S.160-162. [S. Slovic: Ecocriticism]

---:»Nature Writing and Environmental Psychology. The Interiority of
Outdoor Experience«, in: Cheryll Glotfelty/Harold Fromm (Hg.),
The Ecocriticism Reader. Landmarks in Literary Ecology, Athens,
London 1996, S.351-370.

Snow, Charles Percy: Die zwei Kulturen. Literarische und naturwissen-
schaftliche Intelligenz, Stuttgart 1967.

Sokal, Alan D.: »Transgressing the Boundaries: Toward a Transformati-
ve Hermeneutics of Quantum Gravity«, in: Social Text 46/47 (1996),
S.217-252.

Sokal, Alan D./Bricmont, Jacques: Impostures Intellectuelles, Paris 1997.

Soper, Kate: What is Nature? Culture, Politics and the Non-Human, Ox-
ford 1995.

Stiheli, Urs: Sinnzusammenbriiche. Eine dekonstruktive Lektiire von
Niklas Luhmanns Systemtheorie, Weilerswist 2000.

31

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

Staiger, Emil: Die Kunst der Interpretation«, in: Ders., Die Kunst der In-
terpretation. Studien zur deutschen Literaturgeschichte, Ziirich 1955,
S.9-33.

Stanitzek, Georg: »Im Rahmen? Zu Niklas Luhmanns Kunst-Buchg, in:
Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), Systemtheorie und Hermeneu-
tik, Ttibingen, Basel 1997, S.11-30.

-—-:»Was ist Kommunikation?«, in: Jirgen Fohrmann/Harro Miiller
(Hg.), Systemtheorie der Literatur, Miinchen 1996, S.21-55. [G. Sta-
nitzek: Kommunikation]

---:»Systemtheorie? Anwenden?«, in: Jorn Stiickrath/Helmut Brackert
(Hg.), Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs, Reinbek bei Hamburg
1992, S.650-663. [G. Stanitzek: Anwenden]

Stephens, Piers H. G.: »Blood, not Soil: Anna Bramwell and the Myth of
»Hitler’s Green Party««, in: Organization & Environment 14 (2001),
S.173-187.

Swift, Jonathan: A Modest Proposal for Preventing the Children of Poor
People from Being a Burden to their Parents or Country, and for Ma-
king them Beneficial to the Public, in: http://darkwing.uoregon.edu/
%T7Erbear/modest.html (Stand: 27. Juli 2007).

Szondi, Peter: »Uber philologische Erkenntnis«, in: Ders., Holderlin-Stu-
dien. Mit einem Traktat {iber philologische Erkenntnis, 2. Aufl.
Frankfurt/M. 1970, S.9-34.

Tabah, Mireille: »Land and Landscape in Handke’s Texts«, libersetzt von
Frank Pilipp, in: David N. Coury/Frank Pilipp (Hg.), The Works of
Peter Handke. International Perspectives, Riverside (California)
2005, S.336-358.

---:»Von der »Stunde der wahren Empfindung« (1975) zum >Jahr in der
Niemandsbucht« (1994). Peter Handkes dsthetische Utopie«, in: Ger-
manistische Mitteilungen 43/44 (1996), S.115-123. [M.Tabah:
Utopie]

Testart, Jacques: »Der Glaube im Labor. Der Befreiung der Menschheit
kann die Wissenschaft nur dienen, wenn sie sich auf ihre emanzipati-
ve Kraft besinnt«, aus dem Franzdsischen von Grete Osterwald, in:
Le Monde diplomatique vom Feburar 2006, S. 12-13.

Thoreau, Henry David: Walking, San Francisco 1994.

---: Walden — oder Leben in den Wildern, aus dem Amerikanischen von
Emma Emmerich und Tatjana Fischer, Vorwort von Walter E. Ri-
chartz, Ziirich 1979.

Thornton, Thomas K.: Die Thematik der Selbstausloschung und Selbst-
bewahrung in den Werken von Peter Handke, Frankfurt/M. u.a.
1983.

312

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Thiiry Giinther E.: Die Wurzeln unserer Umweltkrise und die griechisch-
romische Antike, Salzburg 1995.

Tiedemann, Henning: Technik als gesellschaftliches Phanomen. Ein Ver-
gleich von Ropohl und Luhmann im Hinblick auf die 6kologische
Fragestellung im Technikunterricht, mit einem Vorwort von Her-
mann Lange, Frankfurt/M., Bern u.a. 1997.

Treptow, Elmar: Die erhabene Natur. Entwurf einer 6kologischen Asthe-
tik, Wiirzburg 2001.

Valsangiacomo, Antonio: Die Natur der Okologie. Anspruch und Gren-
zen Okologischer Wissenschaften, Ziirich 1998. [A. Valsangiacomo:
Natur]

von Foerster, Heinz: »Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung, in: Ders.,
Short Cuts 5. Heinz von Foerster, hg. von Peter Gente, Heidi Paris
und Martin Weinmann, 2. Aufl. Frankfurt/M. 2002, S.40-66.
[H. v. Foerster: Ethik]

---:»Vorspanng, in: Ders., Short Cuts 5. Heinz von Foerster, hg. von Pe-
ter Gente, Heidi Paris und Martin Weinmann, 2. Aufl. Frankfurt/M.
2002, S.5-8.

---:»Wahrnehmen wahrnehmen, in: Karlheinz Barck/Peter Gente/Heidi
Paris/Stefan Richter (Hg.), Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Per-
spektiven einer anderen Asthetik, Essais, 6. durchgesehene Aufl.
Leipzig 1998, S.434-443.

---: Sicht und Einsicht: Versuche zu einer operativen Erkenntnistheorie,
aus dem Englischen tibersetzt von Wolfram K. Kock, Braunschweig
1985.

---:Observing Systems, Seaside (CA) 1981. [H.v.Foerster: Observing
Systems]

von Uexkiill, Jakob Johann: Umwelt und Innenwelt der Tiere, 2. Aufl.
Berlin 1921.

Wagner, Karl: »[...] wenn dir nicht ein Traum von ihr geniigt« — Peter
Handke, Heimatsucher, unverdffentlichtes Vortragsmanuskript, Zii-
rich 2005.

---:»Die Geschichte der Verwandlung als Verwandlung der Geschichte.
Handkes >Niemandsbucht««, in: Goltschnigg, Dietmar u.a. (Hg.),
»Modernes, >Spatmoderne« und »Postmoderne« in der dsterreichischen
Literatur — Beitriige des 12. Osterreichisch-Polnischen Germanistik-
symposions, Graz 1996, Wien 1998, S.205-217. [K.Wagner: Ge-
schichte]

Wanning, Berbeli: Die Fiktionalitdt der Literatur. Studien zum Naturbe-
griff in Erzdhltexten der Romantik und des Realismus, Berlin 2005.

Weigel, Siegrid: »Der schielende Blick. Thesen zur Geschichte weibli-
cher Schreibpraxis«, in: Dies., Die verborgene Frau. Sechs Beitrige

313

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKOLOGIE DER LITERATUR

zu einer feministischen Literaturwissenschaft, Berlin, Hamburg 1988,
S.83-137.

Weigmann, Gerd: »Okologie«, in: Udo Ermst Simonis (Hg.), Oko-Lexi-
kon, Miinchen 2003, S.147-148.

Wellbery, David A.: »Die Ausblendung der Genese. Grenzen der system-
theoretischen Reform der Kulturwissenschaften«, in: Albrecht Ko-
schorke/Cornelia Vismann (Hg.), Widerstinde der Systemtheorie.
Kulturtheoretische Analysen zum Werk von Niklas Luhmann, Berlin
1999, S.19-28.

Werber, Niels: »Medien der Evolution. Zu Luhmanns Medientheorie und
ihrer Rezeption in der Medienwissenschaft«, in: Henk de Berg/Jo-
hannes F. K. Schmidt (Hg.), Rezeption und Reflexion. Zur Resonanz
der Systemtheorie Niklas Luhmanns ausserhalb der Soziologie,
Frankfurt/M. 2000, S.322-360.

--—-:»Nur Kunst ist Kunst«, in: Soziale Systeme. Zeitschrift fiir soziologi-
sche Theorie 1 (1996), S.166-177; Netzversion: http://www.soziale-
systeme.ch/leseproben/kunst.htm (Stand: 6. Juli 2007).

---: Literatur als System. Zur Ausdifferenzierung literarischer Kommuni-
kation, Opladen 1992.

Westling, Louise: »Introduction, in: John Parham (Hg.), The Environ-
mental Tradition in English Literature, Aldershot 2002, S. 1-8.

Willi, Jurg: Die Kunst gemeinsamen Wachsens. Ko-Evolution in Partner-
schaft, Familie und Kultur, Freiburg im Breisgau 2007.

Wischenbart, Riidiger: »Horen Sie mich an.< Uber die Beschwérung von
Ordnung bei Peter Handke«, in: Gerhard Melzer/Jale Tiikel (Hg.),
Peter Handke. Die Arbeit am Gliick, Konigstein/TS. 1985, S.45-74.

Wittenbecher, Iris: Verstehen ohne zu verstehen. Soziologische System-
theorie und Hermeneutik in vergleichender Differenz, mit einem Ge-
leitwort von Prof. Dr. Armin Nassehi, Wiesbaden 1999.

Wolf, Christa: Storfall. Nachrichten eines Tages, 2. Aufl. Darmstadt
1987.

Wolfe, Tom: Worte in Farbe. Kunst und Kult in Amerika, Miinchen
1992.

Worster, Donald: The Wealth of Nature. Environmental History and the
Ecological Imagination, New York 1993. [D. Worster: Wealth]

Zapf, Hubert: »Zwischen Dekonstruktion und Regeneration. Literatur als
kulturelle Okologie«, in: Hans Vilmar Geppert/Ders. (Hg.), Theorien
der Literatur. Grundlagen und Perspektiven, Tiibingen 2003,
S.271-290. [H. Zapf: Dekonstruktion]

---: Literatur als kulturelle Okologie. Zur kulturellen Funktion imaginati-
ver Texte an Beispielen des amerikanischen Romans, Tiibingen
2002. [H. Zapf: Okologie]

314

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Zelle, Carsten: »Parteinahme fiir die Dinge. Peter Handkes Poetik einer
literarischen Phédnomenologie (am Beispiel seiner »>Journale,
1975-1982)«, in: Euphorion 97 (2003), S.99-117.

Zijlmans, Kitty: »Kunstgeschichte der modernen Kunst: Periodisierung
oder Codierung?«, in: Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), Kom-
munikation und Differenz: Systemtheoretische Ansétze in der Litera-
tur- und Kunstwissenschaft, Opladen 1993, S.53-68.

Zizek, Slavoj: Looking Awry. An Introduction to Jacques Lacan through
Popular Culture, Cambridge (Mass.), London 1991.

315

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBILDUNGEN

Abbildung 1: »No. 100, Octobre a Février 1993, D2, 50 x 50 cm«

Quelle: Jean-Luc Mylayne: »No. 100, Octobre a Février 1993, D2', 50 x
50 cm, 19°% x 19%«, in: Parkett 50/51 (1997), S.105.

317

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 2: »No. 41, Avril Mai 1986, 100 x 100 cm«

B

Quelle: Jean-Luc Mylayne: »No. 41, Avril Mai 1986, 100 x 100 cm / 39**
x 39", in: Parkett 50/51 (1997), S. 124.

318

https://dol.org/10.14361/9783839407530 - am 14.02.2026, 10:34112.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lettre

Monika Ehlers
Grenzwahrnehmungen
Poetiken des Ubergangs in der
Literatur des 19. Jahrhunderts.
Kleist - Stifter — Poe

Oktober 2007, 264 Seiten,

kart., ca. 29,80 €,
ISBN: 978-3-89942-760-8

Stefan Tigges (Hg.)
Dramatische
Transformationen

Zu gegenwartigen Schreib-
und Auffithrungsstrategien im
deutschsprachigen Theater
Oktober 2007, ca. 328 Seiten,

kart., ca. 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-512-3

Arne Hocker,

Oliver Simons (Hg.)
Kafkas Institutionen
September 2007, 342 Seiten,

kart., ca. 28,80 €,
ISBN: 978-3-89942-508-6

Christina Burbaum

Vom Nutzen der Poesie
Zur biografischen und
kommunikativen Aneignung
von Gedichten.

Eine empirische Studie
September 2007, 374 Seiten,
kart., 35,80 €,

ISBN: 978-3-89942-770-7

Stefan Hofer

Die Okologie der Literatur
Eine systemtheoretische
Anndherung. Mit einer Studie
zu Werken Peter Handkes
September 2007, 320 Seiten,

kart., 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-753-0

Ulrike Bergermann,
Elisabeth Strowick (Hg.)
Weiterlesen

Literatur und Wissen
September 2007, ca. 275 Seiten,
kart., ca. 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-606-9

Eva Erdmann

Vom Klein-Sein
Perspektiven der Kindheit in
Literatur und Film

September 2007, ca. 200 Seiten,

kart., ca. 24,80 €,
ISBN: 978-3-89942-583-3

Margret Karsch

»das Dennoch jedes
Buchstabens«

Hilde Domins Gedichte im
Diskurs um Lyrik nach
Auschwitz

August 2007, 388 Seiten,

kart., 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-744-8

Vittoria Borso,

Heike Brohm (Hg.)
Transkulturation
Literarische und mediale
Grenzraume im deutsch-
italienischen Kulturkontakt
August 2007, 272 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-520-8

Céline Kaiser

Rhetorik der Entartung
Max Nordau und die Sprache
der Verletzung

August 2007, 242 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-672-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/8783839407530 - am 14.02.2028, 10:34:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lettre

Julia Freytag

Verhiillte Schaulust

Die Maske in Schnitzlers
»Traumnovelle« und in
Kubricks »Eyes Wide Shut«
Juli 2007, 142 Seiten,

kart., 16,80 €,

ISBN: 978-3-89942-425-6

Thomas von Steinaecker
Literarische Foto-Texte

Zur Funktion der Fotografien in
den Texten Rolf Dieter
Brinkmanns, Alexander Kluges
und W.G. Sebalds

Juni 2007, 346 Seiten,

kart., 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-654-0

Sibel Vurgun

Voyages sans retour
Migration, Interkulturalitdt und
Riickkehr in der frankophonen
Literatur

Juni 2007, 322 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-560-4

Peter Rehberg

lachen lesen

Zur Komik der Moderne
bei Kafka

Mairz 2007, 296 Seiten,
kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-577-2

Thomas Gann

Gehirn und Ziichtung
Gottfried Benns psychiatrische
Poetik 1910-1933/34

Maérz 2007, 240 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-651-9

Volker Georg Hummel

Die narrative Performanz
des Gehens

Peter Handkes »Mein Jahr in
der Niemandsbucht« und »Der
Bildverlust« als Spaziergdnger-
texte

Februar 2007, 220 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-637-3

Ursula Link-Heer,

Ursula Hennigfeld,

Fernand Hoérner (Hg.)
Literarische Gendertheorie
Eros und Gesellschaft bei
Proust und Colette

2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-557-4

Michael C. Frank
Kulturelle Einflussangst
Inszenierungen der Grenze
in der Reiseliteratur des

19. Jahrhunderts

2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-535-2

Petra Gropp

Szenen der Schrift
Mediendsthetische Reflexionen
in der literarischen Avantgarde
nach 1945

2000, 450 Seiten,

kart., 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-404-1

Heide Volkening

Am Rand der Autobiographie
Ghostwriting — Signatur —
Geschlecht

2006, 262 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-375-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/8783839407530 - am 14.02.2028, 10:34:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lettre

Meike Becker-Adden
Nahtstellen

Strukturelle Analogien der
»Kreisleriana« von E. T.A.
Hoffmann und Robert
Schumann

2006, 288 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-472-0

Annette Runte

Uber die Grenze

Zur Kulturpoetik der
Geschlechter in Literatur
und Kunst

2006, 384 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-422-5

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/8783839407530 - am 14.02.2028, 10:34:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407530
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Die Ökologie der Literatur
	INHALT
	Vorwort
	Plädoyer für eine ökologisch orientierte Literaturwissenschaft – Eine Einleitung
	I Das ökologische Paradigma in der Literaturwissenschaft – Eine Problemskizze
	1 Ecocriticism und ökologisch orientierte. Literaturwissenschaft im angloamerikanischen und deutschen Sprachraum – Zur Entwicklungsgeschichte
	2 Arbeitsfelder des Ecocriticism
	3 Problembereiche und Lösungsansätze
	3. 1 Der Rekurs auf das ökologische Paradigma – ein problematischer Lösungsansatz
	3. 2 Das ›realistische‹ Literaturmodell im Zeichen der Mimesis
	3. 3 Die Theorie-Abstinenz des Ecocriticism


	II Ökologisch orientierte Literaturwissenschaft – Eine Zwischenbilanz
	1 Vom ökologischen zum systemtheoretischen Paradigma
	2 Aufgaben einer ökologisch orientierten Literaturwissenschaft

	III Gesellschaft und Erkenntnis in Luhmanns Systemtheorie
	1 Gesellschaftstheorie als Systemtheorie
	1. 1 Beobachtung
	1. 2 System/Umwelt-Differenz
	1. 3 Kommunikation
	1. 4 Funktionale Differenzierung

	2 Erkenntnistheoretische Implikationen

	IV Ökologische Kommunikation
	V Die Ökologie der Literatur
	1 Das Funktionssystem Kunst
	1. 1 Die Kommunikation der Kunst
	1. 2 Der Wahrnehmungsgebrauch der Kunst
	1. 3 Die Literatur und die Beobachtbarkeit der Beobachtungen von Beobachtungen
	1. 4 Die Funktion der Kunst
	1. 5 Der Code der Kunst
	1. 6 Die Leistung der Kunst
	1. 7 Möglichkeiten der Verarbeitung und Verbreitung ökologischer Kommunikation in Kunst und Literatur

	2 Konkrete Gestaltung ökologischer Kommunikation in der Literatur
	2. 1 Zur Beobachtung von Literatur im Rahmen einer systemtheoretisch unterlegten ökologisch orientierten Literaturwissenschaft
	2. 2 Die konstruktivistische Literaturkonzeption in Handkes fünf Journalen (1977-2005)
	2. 3 »Es drängt mich, damit einzugreifen in meine Zeit« – Peter Handkes ›ökologische Poetik‹ in »Mein Jahr in der Niemandsbucht«


	VI Schluss
	Literatur
	Abbildungen

