
 

 

IV. Musik und Aufklärung 

 
 
 

Herbert Schnädelbach, bekannt als Vernunfttheoretiker und Aufklä-
rungsverfechter, sieht in der „Aufklärung mehr als nur ein philosophi-
sches Projekt, auch wenn sie ohne Philosophie kaum gelingen dürfte“1. 
Er unterscheidet zwischen einem historischen Aufklärungsbegriff, der 
Aufklärung als Zeitalter beschreibt und als strukturellen Begriff, der von 
einem Aufklärungsbedarf in jedem Zeitalter ausgeht. Dies fundiert er 
quasi kulturphilosophisch, indem er Aufklärungsbedarf überall dort 
sieht, wo „neue Traditionalismen vom Menschen als Grenzen ihrer 
freien Selbstbestimmung erfahren werden“2. Dabei ist Aufklärung an 
keine bestimmte Form des Diskurses oder Praxis gebunden. Nicht nur 
in den Wissenschaften, im Recht und in der Religion findet Aufklärung 
statt, sondern auch im Ästhetischen, das eine besondere Form der Kon-
tingenzbewältigung mithin ein besonderer Umgang des Menschen mit 
seiner Geschichtlichkeit ist. Dies berechtigt zunächst zu der Frage, ob 
und wie Aufklärung in der Neuen Musik möglich sei. Neue Musik – so 
die These – zeichnet sich vor allem dadurch aus, dass sie an Aufklärung 
orientiert ist. Diese Aufklärung betrifft nicht nur technisches Wissen 
bzw. absolute Transparenz wie Beherrschung des Materials, sondern 

                                                             
1  Herbert Schnädelbach (1998) Was ist Aufklärung?, in: Gunzelin Schmid 

Noerr (Hg.), Metamorphosen der Aufklärung, Tübingen, S. 15 – 19, hier: S. 
19. 

2  Ebd. S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 72 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

hängt mit unseren generellen Vorurteilen gegenüber der Musik zusam-
men. Sie ist zugleich eine Öffnung in kognitiver und emotiver Hinsicht, 
sie hinterfragt unsere eingeschliffenen Hörgewohnheiten und bricht se-
dimentierte Kategorien auf. Hierbei zielt sie darauf ab, eine Prüfung un-
serer musikalischen Grundlagen zu vollziehen – und zwar in Form einer 
„kritischen Selbstprüfung“.3 Die These, dass Neue Musik aufklärerisch 
sei, muss allerdings noch erwiesen werden.4 Erst dann wird sich zeigen, 
inwiefern Neue Musik nicht nur rational hinsichtlich der Reflexion des 
Materials, sondern auch vernünftig ist, insofern sie die Immanenz des 
Materials transzendiert.  

Die folgenden Ausführungen werden mit einem kurzen historischen 
Exkurs beginnen, um auch die Transformation des Verhältnisses von 
Musik und Aufklärung nachzuzeichnen. 

 
 

DIE STELLUNG DER MUSIK IN DER AUFKLÄRUNG 
 
Bevor Neue Musik als eine genuin aufklärerische Praxis bezeichnet wer-
den kann, da sie in sich aufklärerisch ist, sollen einige wichtige program-
matische Punkte der Aufklärung (Enzyklopädie/Kant) erörtert werden. 
War Musik in der epochalen Aufklärung Gegenstand didaktischer Be-
mühungen der Enzyklopädisten, wobei etwa an D’ Alemberts Elemens 
de Musique. Theorique et practique5 oder gar an die von Marpurg ge-
gründete Zeitschrift Der Critische Musicus an der Spree6 zu denken 
wäre, so wird sie später ein Medium aufklärerischen Denkens darstellen. 
Einen besonderen Erkenntniswert schrieb man der Musik während der 

                                                             
3  Paul Bekker (1923) Neue Musik, Stuttgart, S. 97. 
4  Hierzu auch: René Thun (2012) Partizipation an Aufklärung durch das Me-

dium der Neuen Musik, in: Kunst und Kirche, Vol. 1. 
5  Jean le Rond D’Alembert (1752) Elemens de la musique. Theorique et prac-

tique, Paris. 
6  Friedrich W. Marpurg (1979) Der Critische Musicus an der Spree erster 

Band, Hildesheim  (1749/50). 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                                                  AUFKLÄRUNG |    

 

73 

Aufklärung nicht zu, auch wenn sie mit mathematisch/physikalischen 
Mitteln untersucht wurde und somit Erkenntnisse über sie möglich wa-
ren. Musik war noch weit davon entfernt, ihr kritisches Potenzial zu ent-
wickeln. Sie wurde größtenteils als eine Art intimer Affektenapotheke 
angesehen. Dafür musste sie, wie etwa Mattheson forderte, auf Einfach-
heit abzielen.7 Musik sollte einfachen Gesetzen gehorchen und dadurch 
natürlich wirken. 

  
EXKURS ZUR AUFKLÄRUNG 
 
Statt ein ausladendes Bild von der Epoche der Aufklärung zu entwerfen, 
werde ich kurz skizzieren, was für den weiteren Verlauf als Aufklärung 
bezeichnet werden soll. In der Geschichte der Philosophie hatte die Auf-
klärung nicht immer einen guten Stand. Zumindest nicht die Aufklärung 
in historischem Sinne. Nach durch Romantik vollzogener Vernunftkri-
tik, die ihre Personifizierung in Friedrich Nietzsche findet, kann jedoch 
von einer transhistorischen strukturellen Aufklärung die Rede sein. 
Demnach wäre Aufklärung ein Prozess, der nicht abschließbar ist, da er 
mit der Geschichtlichkeit des Menschen Schritt hält. Trotz der Kritik, 
die Horkheimer und Adorno in ihrer Dialektik der Aufklärung übten, ist 
Aufklärung nicht als ein gescheitertes Projekt zu betrachten – sie ist 
nicht einmal eine zeitliche Entität. Es können nur ontologische Missver-
ständnisse sein, die dazu führen, Aufklärung als ein gescheitertes Pro-
jekt zu betrachten (welches Strukturen der  Unterdrückung des Leibes 
etwa entwickelte)8, statt ein Programm zu reformulieren und ggf. Kor-
rekturen vorzunehmen. Zumindest sehen einige Vernunftkritiker und 
Aufklärungsskeptiker wie etwa Gernot Böhme, den Begriff der Aufklä-

                                                             
7  Johann Mattheson (1995) Der vollkommene Kapellmeister, Kassel (orig. 

1739). 
8  Andreas Bähr Hrsg. (2005) Grenzen der Aufklärung. Körperkonstruktionen 

und die Tötung des Körpers im Übergang zur Moderne, Hannover. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 74 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

rung zweideutig. Aufklärung habe, indem sie den autonomen Vernunft-
menschen zum Ideal erhob, den „autoritären Charakter und die autori-
täre Familienstruktur“9 erzeugt. Allerdings muss dies nicht als ein 
Zweck der Aufklärung angesehen werden, sondern beschreibt eher de-
ren Scheitern. Trotzdem fordert Böhme eine gegenwartsbezogene Auf-
klärung. „Jede Zeit braucht ihre Aufklärung, immer erneut, permanente 
Aufklärung.“10 Das Ziel der Aufklärung ist nicht zu allen Zeiten mit den-
selben Mitteln erreichbar. Was Adorno und Horkheimer mit ihrer Dia-
lektik der Aufklärung jedoch geleistet haben, war das Aufdecken innerer 
Widersprüche und insbesondere des technokratischen Denkens, das sich 
einschleicht, wenn nur eine bestimmte Rationalitätsform, nämlich die 
naturwissenschaftlich technische die Oberhand gewinnt und nicht wei-
ter hinterfragt wird. Im Anschluss daran kann es also nur darum gehen, 
den Begriff der Aufklärung nach der Kritik und mit der Kritik zu refor-
mulieren. 

Einen wichtigen Beitrag zur europäischen Aufklärung hat schon 
Descartes mit seiner Forderung nach clare et distincte Vorstellungen – 
ein Grundmotiv aufklärerischen Denkens – geleistet. Demnach kann nur 
das, was wir zu erkennen meinen, einen Anspruch auf wirkliche Er-
kenntnis einfordern, also nur dann wirkliches Wissen sein, wenn es in 
einem klaren Lichte vor uns steht und nicht auf vagen Vermutungen und 
unüberprüfbaren Behauptungen basiert. Eine Methode, mit der man Er-
kenntnis erlangen kann, schlägt Descartes in seinen Meditationen vor. 
Dort entwickelt er die Methode des Zweifelns. Aus einer zunächst skep-
tischen Perspektive werden wir durch den Zweifel dahin geführt zu wis-
sen, was sich wirklich begründet sagen lässt. Der Endpunkt des Zwei-
fels, was also dem Zweifel widersteht, ist in die Philosophiegeschichte 
als cogito ergo sum – ich denke, also bin ich – eingegangen. Mithilfe 
des Zweifels gewinnen wir Gewissheit; denn dass ich zweifle, ist mir 
evident. Allerdings stellt sich dabei heraus, dass damit nur sehr wenig 

                                                             
9  Gernot Böhme (1988) Permanente Aufklärung, in: Gunzelin Schmid Noerr, 

Metamorphosen der Aufklärung, Tübingen, S. 20 – 26, hier: S. 21. 
10  Ebd. S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                                                  AUFKLÄRUNG |    

 

75 

gewiss ist. Ob sich dieser bewusstseinsphilosophische Ansatz, den 
Descartes verfolgt, aufgrund der Auslassung wichtiger Momente der 
Selbstkonstitution, wie etwa der Sprache, sich mit intellektueller Red-
lichkeit schmücken kann, kann wiederum angezweifelt werden. Denn 
die Grenzen dieser Methode werden nicht eingestanden. Zudem stellt 
sich das Problem der Weltverdoppelung, denn auch wenn das, was mich 
zu umgeben scheint, auf Irrtum, Täuschung oder Einbildung beruhen 
sollte, so komme ich nicht umhin, eine Welt anzunehmen, in der dies 
alles (Irren, Zweifeln, etc.) geschehen kann. Problematisch wäre dann 
also die Bezugnahme auf die (eigentliche) Welt, die hinter dieser erfah-
renen (Schein-)Welt stehen soll. Der Weg, auf dem man zu Erkenntnis 
oder Wissen gelangt, muss, im Sinne der Aufklärung, klar angebbar und 
nachvollziehbar sein. Die Annahme etwa einer Matrix – als postmoder-
ner Variante der Cartesischen Philosophie –, innerhalb derer wir virtuell 
existieren, mag als Narrativ attraktiv erscheinen und als Märchen für 
Technologieenthusiasten wunderbar funktionieren, doch eben, weil 
diese These nicht überprüfbar ist, bleibt sie auch ein Märchen. Dieser 
Status kennzeichnet übrigens auch Verschwörungstheorien.  

Erleuchtung, oder auch Devination, ist ein anderer Erkenntnismodus 
als das Lumen naturale und kann deshalb kein Bezugspunkt für Aufklä-
rung sein. Die Unterscheidung zwischen Devination und Lumen natu-
rale hilft überdies, den Begriff oder das Projekt der Aufklärung zu ver-
deutlichen. Das Lumen naturale ist, um bei der Lichtmetaphorik zu blei-
ben, genau das Licht, mit dem der common sense die Dinge der Welt 
beleuchtet bzw. erfasst. Mit dem lumen naturale hatte auch der Frühauf-
klärer Pierre Bayle die Vernunft in seinem Essay über Toleranz gleich-
gesetzt.11 Und mit besonderer Strahlkraft leuchtet dieses Licht in der 
(exakten) Wissenschaft, sie verkörpere das Lumen naturale in reinster 
Form. Erkenntnis wird also nicht kontingenterweise dem Genie zuteil, 
sondern kann – zumindest dem Prinzip nach – von jedermann erlernt 
werden, wozu es nötig ist, die einzelnen Schritte, die methodisch zur 

                                                             
11  Pierre Bayle (2016) Toleranz – Ein philosophischer Kommentar, E. Budden-

berg und R. Forst (Hg.), Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 76 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

Erkenntnis führen, nachzuzeichnen oder darzulegen. In diesem Sinne ist 
Aufklärung die Forderung nach epistemischer Transparenz. 

Allerdings ist dieser Begriff von Erkenntnis, dem dann auch ein be-
stimmter Wahrheitsbegriff korrespondiert, zu einem recht hohen Preis 
erkauft. Denn die einseitige Fixierung auf einen szientifischen Realis-
mus als Paradigma für aufgeklärte Erkenntnis, versäumt es, andere Modi 
der Weltverhältnisse, wie sie etwa durch Religion, Kunst oder Politik 
vollzogen werden, diskursgerecht zu reflektieren und kann durch eine 
beanspruchte Alleinherrschaft Gefahr laufen, in Obskurantismus zu 
münden. Nicht selten wird etwa mit literarischen Mitteln eine „Wahr-
heit“ vermittelt, die auf den Modus dieser Vermittlung notwendig ange-
wiesen ist und sich daher der rein deskriptiv-kriterialen Sprache ent-
zieht. Auch kann die bildende Kunst mittels der ihr eigenen Mittel Kritik 
an politischen wie auch gesellschaftlichen Strukturen üben. Inwiefern 
dies keine deskriptiv-kriteriale Angelegenheit ist, mag das Beispiel der 
informellen Malerei in der ehemaligen DDR verdeutlichen. Sie wurde, 
da sie für Vertreter des sozialistischen Realismus zu formalistisch er-
schien, als subversiv eingestuft und stellte für das System eine Bedro-
hung dar. Otto Grotewohl ließ sie verbieten. Hingegen wurde in der 
BRD die informelle Malerei teilweise als politisch unengagiert bzw. zu 
wenig provokativ empfunden. Wer „Wahrheit“ also nur an der Deskrip-
tion festmachen will, der denkt – jedenfalls in der Kunst – der Sache 
nach nicht adäquat, da er ihr einen heteronomen Diskurs aufdrängt. 

Dass nicht Wissenschaft alleine einen Anspruch auf Erkenntnis er-
haben kann, wurde schon von Kant klargestellt. Und auch in den Wis-
senschaften kann der Wahn bzw. der Obskurantismus um sich greifen, 
wenn die Grenzen der eigenen Erkenntnisfähigkeit nicht reflektiert wer-
den.12 Die Forderung nach epistemischer Transparenz stellte zunächst 
einen Grund dar, den Begriff der Erkenntnis sowie der Wahrheit vorran-
gig an die exakten Wissenschaften zu delegieren, was seine prägnante 
Ausformung in der mathesis universalis (Leibniz) fand, doch bei Kant 

                                                             
12  Siehe auch: Constantin Raue (2007) Wahn und Wahrheit. Kants Auseinan-

dersetzung mit dem Irrationalen, Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                                                  AUFKLÄRUNG |    

 

77 

bestand epistemische Transparenz darin, den Wissenschaftsbegriff und 
zugleich den Geltungsbereich wissenschaftlicher Aussagen zu begren-
zen. Dies kann als ein Kernstück der KRITIK DER REINEN VERNUNFT von 
Kant angesehen werden.13 Damit werden auch die Zuständigkeitsberei-
che der Wissenschaften abgesteckt; und so besehen ist die KRITIK DER 

REINEN VERNUNFT auch ein Rechenschaftsbericht bzw. eine Reflexion 
über die Bedingungen der Möglichkeit sowie Grenzen wissenschaftli-
cher Erkenntnis.  

In der Moralphilosophie Kants wiederum steht die autonome Person 
im Vordergrund, denn die Person ist nicht nur autonom insofern sie sich 
Gesetze und Prinzipien des Handelns selbst gibt, sondern sie urteilt 
selbstständig über Handlungen. Sie bedient sich ihres eigenen Verstan-
des – ein Gebrauch, den sie aber in der Gesellschaft erlernen muss, denn 
niemand fängt bei null an. Wenn die Person autonom ist, so ist diese 
Autonomie nicht mit Unbedingtheit gleichzusetzen (sonst wäre sie ab-
solut), sondern eher mit selbstständigem Antworten. Dieses Antworten 
kann sich auf die Sitten, Gepflogenheiten, Glaubensfrage, etc. beziehen. 
Wenn sich eine Person aus eigenem Verstande Regeln oder Grundsätze 
(Maximen) gibt, so erfindet sie die Sittlichkeit nicht neu, sondern sie 
arbeitet an ihr. 

Bei diesem Problem setzt auch Gadamer in WAHRHEIT UND 

METHODE seine Kritik an der Aufklärung an. Die „Aufklärung“ hatte zu 
den Vorurteilen ein spannungsreiches Verhältnis. Am Umgang mit Vor-
urteilen zeigt sich, dass Aufklärung ein Prozess ist, der schon mit Beginn 
der Neuzeit einsetzt. So formulierte bereits Francis Bacon um 1620 
seine Idolenlehre, um den Trugbildern des Verstandes auf die Schliche 
zu kommen und diese abzustreifen.14 Kurz: Die Aufklärung stand in ei-
nem äußerst spannungsreichen Verhältnis zu Autorität und Vorurteil. 
Gadamer wollte mit der kritischen Selbstbesinnung, die er in WAHRHEIT 

UND METHODE durchführt, dem Projekt der Aufklärung keine Absage 

                                                             
13  In diesem Sinne rekonstruiert Raue die Kritik der reinen Vernunft bzw. die 

Wissenschaftsphilosophie Kants. Vgl. Raue (2007) 19 – 20. 
14  Francis Bacon (1999) Neues Organon, Hamburg.  

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 78 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

erteilen, sondern diese unter kritischen Vorzeichen der Aufklärung re-
habilitieren sowie den Begriff der Tradition aufklären. Er warf der Auf-
klärung lediglich vor, diese Begriffe eliminieren zu wollen, statt deren 
Notwendigkeit zu reflektieren und das Bewusstsein ihrer wach zu hal-
ten. Sein Ziel ist es, die Aufklärung wiederum aufzuklären, indem er 
nachzuweisen sucht, dass auch sie durch und durch geschichtlich ist. 
Wenn wir verstehen, so können wir nicht voraussetzungslos beginnen, 
sondern finden uns immer schon in einer Sprechergemeinschaft und in 
einem System von Normen, Gepflogenheiten, Begriffen usw. So ver-
standen stellen Vorurteile eine Art Anfang überhaupt dar. Statt sie zu 
eliminieren, müssten sie als solche erkannt und überprüft werden.  

Zudem ist Erkenntnis auch ein Prozess der Überlieferung und somit 
der Tradition. Damit ist mitnichten der blanken Willkür oder einem Tra-
ditionalismus das Wort geredet, dem zufolge man etwas tut, weil man 
es schon immer so getan hat, sondern auch der Begriff der Tradition 
muss einer kritischen Reflexion unterzogen werden. Der von Gadamer 
angeregte Traditionsbegriff geht ja eben mit Kritik und somit Handlun-
gen der Vernunft einher. Wir können jedoch keinen radikalen Neuan-
fang machen. Der Begriff der Tradition ermöglicht es Gadamer, einen 
methodischen Anfang zu setzen, der in der geschichtlichen Lebenswelt 
verankert ist.  Dieser Anfang ist jedoch nicht als eine Art Entelechie zu 
denken, so dass der Anfang des Verlaufes den Prozess determinieren 
würde – er ist vielmehr ein Korrelat. Dass der Einzelne sich trotz der 
Tradition seines eigenen Verstandes bedient, ist gemäß dieser Konzep-
tion kein Problem, sondern eine Aufforderung, kraft derer der Sinn von 
„Tradition“ sich erst manifestiert.  

 
 

MUSIK IN DER AUFKLÄRUNG 
 
Als Repräsentanten für Musik in der Aufklärung kommen Autoren wie 
C.P. Bach, Marpurg, Rameau oder auch Rousseau in Frage, wobei 
Rameau explizit einen rationalistischen Standpunkt bezog. Er systema-
tisierte das musikalische Material mithilfe der Akustik und Mathematik. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                                                  AUFKLÄRUNG |    

 

79 

Daher war er für den Aufklärer und Enzyklopädisten D’Alembert ein 
wichtiger Orientierungspunkt. Musik als ein Medium der Kritik zu den-
ken, war während der Aufklärung undenkbar, denn sie war Mittel zu 
einem ganz anderen Zweck: Sie war in erster Linie angenehmer Zeitver-
treib. Man ersieht hieran schon, welch gewaltigen Transformationspro-
zess Musik bis heute durchlaufen hat und wie schwankend der Musik-
begriff war.  

Von einem linearen Prozess kann dabei schwerlich die Rede sein. 
Für das mittelalterliche Quadrivium war Musik etwa in Form der musica 
mundana ein integraler Bestandteil der Gelehrtenbildung in spekulativ-
mathematischer Hinsicht, und somit gehörte sie in die Domäne der Ra-
tionalität bzw. sie war Medium und Gegenstand rationaler Betrachtung. 
Die gesamte mittelalterliche Musiktheorie orientierte sich ausgehend 
von Boethius vor allem am Numerus zu theologisch-spekulativen Zwe-
cken.  Hingegen lag der Zuständigkeitsbereich der Musik während er 
Aufklärung in erster Linie bei den Affekten. Leibniz verwies sie an ihren 
Ort, indem er Musik zwar mit Arithmetik in Verbindung brachte, da sie 
ein Zählen sei, doch dieses Zählen verlief unbewusst und konnte daher 
kein geschätzter Gegenstand für die Aufklärungsphilosophen gewesen 
sein.  Um nämlich ein dem aufklärerischen Denken adäquater Gegen-
stand zu sein, muss er mit dem Verstand erfassbar sein, was beim Un-
bewussten jedoch nicht der Fall ist. Exemplarisch ist die gesellschaftli-
che Stellung der Musik in RAMEAUS NEFFE von Diderot dokumentiert, 
wo er auf die Komponisten und andere „genialische Schwärmer“ zu 
sprechen kommt. Der Komponist gilt dort lediglich als genialischer 
Träumer; doch die Genies  

 
wissen nicht, was es heißt, Staatsbürger, Vater, Mutter, Bruder, Verwandter, 
Freund zu sein... Menschen muss es geben, aber keine genialen. Nein wahrhaftig, 
die sind völlig entbehrlich. Sie verändern das Gesicht des Erdballs, ja: aber in 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 80 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

den lächerlichsten Dingen ist die Dummheit so verbreitet und so mächtig, dass 
sie nicht ohne Scherereien abzuschaffen ist15.  
 
Wer Komponist war und sich nicht ins realistische Weltbild fügte, der 
hatte also schlechte Karten hinsichtlich der Legitimität seines Tuns. 

Mehr Respekt wurde der Literatur entgegengebracht, sie nahm unter 
den Künsten eine Vorrangstellung ein. Dies verwundert nicht, zumal die 
Enzyklopädisten sich als hommes des lettres verstanden. Paradigmatisch 
rekurriert auch Kant in der KRITIK DER URTEILSKRAFT auf die Literatur. 
In seiner Darstellung des Systems der Künste versucht er, ihren Daseins-
rang philosophisch zu untermauern. Mit der Literatur konnten Handlun-
gen und zwischenmenschliche Beziehungen sowie gesellschaftliche 
Missstände direkt dargestellt werden, während Musik als Stimulans für 
das Gemüt zu wirken habe. Dieses Vorurteil gegenüber der Musik zog 
sich bis in die hegelsche Musikästhetik durch, der Musik auf Gefühl und 
Innerlichkeit reduzierte.   

Musik ist für Kant eine „Kunst des schönen Spiels der Empfindun-
gen“16. Seine Ambivalenz hinsichtlich der Musik beruht auf der Unter-
scheidung zwischen Reflexion und Empfindung. Etwas gefällt aus der 
Reflexion, aus dem freien Spiel der Erkenntniskräfte heraus, wohinge-
gen die Empfindungen mit dem Angenehmen und dem Genuss einher-
gehen. Findet das Subjekt ein bloßes Gefallen am Gegenstand, so ver-
hält es sich kontemplativ; findet es ihn angenehm, möchte es ihn sich 
einverleiben bzw. aneignen.  

 
Wenn man dagegen den Wert der schönen Künste nach der Kultur schätzt, die 
sie dem Gemüt verschaffen, und die Erweiterung der Vermögen, welche in der 
Urteilskraft zum Erkenntnisse zusammen kommen müssen, zum Maßstabe 
nimmt: so hat Musik unter den schönen Künsten sofern den untersten (so wie 

                                                             
15 Denis Didero (1989) Rameaus Neffe, in: Rolf Geißler (Hg.), Diderot. Ein 

Lesebuch, Berlin/Weimar, S. 203. 
16  Immanuel Kant (1957) Kritik der Urteilskraft, § 51 (S.322). 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                                                  AUFKLÄRUNG |    

 

81 

unter denen, die zugleich nach ihrer Annehmlichkeit geschätzt werden, vielleicht 
den obersten) Platz, weil sie bloß mit Empfindungen spielt.17 
 
Ein weiteres ästhetisches Manko der Musik gegenüber etwa der Litera-
tur resultiert aus den Stellenwert des Begriffs der ästhetischen Idee für 
die Beurteilung von Kunstschönem. In der Einteilung der schönen 
Künste stehen die redenden Künste (Literatur) an erster Stelle. Die 
Dichtkunst steht der Vernunft am nächsten, da die Dichtkunst in der 
Lage sei, einen freien Umgang mit ästhetischen Ideen zu gewinnen. Als 
Sprache der Affekte steht Musik – gemäß Kant – der Vernunft also ferner 
als die Dichtkunst, welche es direkt mit dem Spiel von Ideen zu tun hat. 
Ihr Wert bemisst sich danach, wie sehr sie in der Lage ist, unsere Ur-
teilskraft zur Erkenntnis zu erweitern. Und genau dies vermag in den 
Augen der meisten Aufklärer eben die Dichtkunst bzw. die Literatur. 
Kant sieht das Defizit der Musik darin, dass sie – anders als die mit äs-
thetischen Ideen spielende Dichtkunst – nichts „zum Nachdenken übrig 
lässt“18. Ob dies zutrifft, kann mit Fug und Recht angezweifelt werden. 
Wir werden uns später noch die Frage stellen, was zumindest Neue Mu-
sik zu denken gibt bzw. zu denken übriglässt. 

Hegel hingegen sah die Musik im System der Künste aufgrund ihrer 
flüchtigen Materialität schon einige Stufen höher angesiedelt. Ihre 
Flüchtigkeit, Temporalität und beinahe Immaterialität genügten Hegel, 
um sie zu adligen. Aber auch hier darf nicht übersehen werden, dass sie 
kein Medium kritischer Artikulation ist. Sie ist vielmehr tönende Inner-
lichkeit und Subjektivität; Musik ist „die Kunst des Gemüts“19. Diese 
These ist zumindest stichhaltig, da wir von einer Musik mitgerissen oder 
genervt sein können. Doch obwohl Musik eine abstrakte Kunst ist und 
aufgrund ihrer Subjektivität zu den romantischen Künsten zählt, steht 
sie für Hegel noch unterhalb der Literatur, denn bei aller Abstraktheit 
mangelt es ihr noch an der Idealität des Begriffs. 

                                                             
17  Kant (1957) § 53, S. 329. 
18  Kant, KDU, § 53, S.328 
19  Hegel (1985) Ästhetik II, Berlin, S. 262. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 82 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

Kant hätte möglicherweise dem Vorschlag zugestimmt, Musik als 
einen „Brennpunkt... kulturellen Selbstbezugs“20 zu sehen, doch für ihn 
hätte Musik sicherlich kein Brennpunkt im Sinne der Aufklärung sein 
können. Dafür waren die Fragen der Aufklärer auch auf zu entfernte Ge-
genstandsbereiche gerichtet, zumal Aufklärung mit dem Geist der Wis-
senschaft Verbreitung finden sollte. Als Sprache der Affekte ist sie weit 
davon entfernt, einen originären Beitrag zur Aufklärung leisten zu kön-
nen. Denn Affekte haben nichts mit Erkenntnis zu tun. Auch der fran-
zösische Kunstphilosoph Batteux wies den Künsten ihren Ort außerhalb 
der Erkenntnis zu, denn es ginge den Künsten nicht um Wahrheit, son-
dern um Simulation von Gefühlen. Hierin unterscheidet er sich wesent-
lich von Kant, der ja zumindest der Dichtkunst einen Erkenntniswert 
zusprach. Am Beispiel der Musik legt Batteux seine Einschätzung von 
Kunst generell dar:  

 
Wir wiederholen hier nicht, dass die Melodie der Musik und Bewegung des Tan-
zes nur Nachahmungen, ein künstlerisches Gewebe von poetischen Tonfällen 
und Gesten sind, die nur Wahrscheinlichkeit, keine Wahrheit habe... Kunst ist 
dazu da, zu täuschen, wir haben es, glaube ich, genug gesagt21 

 
Wahrheitsfähig war Musik selbst also nicht, sondern nur das Philoso-
phieren über bzw. die rationale Durchdringung von Musik. Die wissen-
schaftliche Auseinandersetzung mit Musik fand ausschließlich auf der 
Ebene des Theoriewerkes – also unter dem technischen Aspekt von Mu-
sik statt, indem man sich etwa mit ihren mathematischen Bedingungen 
befasste. Dies wohl mit dem Zweck, einem jeden die Grundlagen von 
Musik zu vermitteln. 

                                                             
20  Christian Kaden (1993) Des Lebens wilder Kreis, Kassel, S.5. 
21  Charles Batteux (1984) zitiert nach Michael Zimmermann und Carl Dahl-

haus (Hrsg.), Musik zur Sprache gebracht, Kassel, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                                                  AUFKLÄRUNG |    

 

83 

Es gibt jedoch noch eine andere Perspektive auf Musik während der 
Aufklärung, der zufolge Musik nicht nur Objekt aufklärerischen Den-
kens ist. Einige Autoren sehen in Mozart einen Aufklärer, der Aufklä-
rung im Medium der Musik betrieben hat. 

 
Mozart war mit Grundgedanken der Aufklärung vertraut, vermittelt durch Lek-
türe, durch Begegnungen mit Aufklärern, durch die Freimaurer. Das zeigt sich 
unter anderen in der oft wörtlichen Übereinstimmung seiner schriftlichen For-
mulierungen mit dem streitbarsten Vokabular der Aufklärung. Aber was Mozart 
auf Notenpapier brachte, ist auf die in der Musikwissenschaft so beliebten „Ein-
flüsse“ nicht zu reduzieren: seine Musik muss verstanden werden als eine Reak-
tion auf die gleichen Konstellationen und Erlebnisse, die Andere Aufklärer zu 
Aufklärern machten.22 
 
So verstanden wäre Musik auch ein Medium, mit welchem Aufklärung 
vollzogen wird. Dies setzt sich merklich von der Auffassung von Musik 
als bloßem Gegenstand aufklärerischer Bildung ab. Es sind nicht allein 
die (satz-)technischen Innovationen, die als spezifisch aufklärerisch zu 
bezeichnen sind. Mozart greife, so Knepler, mit Hilfe mimetischer Ver-
fahren in seinen Opern Themen des Bürgertums der Aufklärungsepoche 
auf.  

 
In Mozarts Musik werden Schlüsselbegriffe wie Bewegung, Tätigkeit, Arbeit 
formulierbar, in denen Aufklärung sich aussprach, was für das junge Bürgertum 
ökonomisch, politisch, moralisch entscheidend war.23  

 
Hier verhält es sich näher besehen aber so, dass lediglich Themen in 
einem expliziten Sinne von einer musikalischen Gattung (der Oper) auf-
gegriffen werden. Zwar hat Mozart im Geiste aufklärerischen Denkens 

                                                             
22  Georg Knepel (1988), Mozart und die Ästhetik der Aufklärung, in: Mozart 

und die Aufklärung. Sitzungsberichte der Akademie der Wissenschaften der 
DDR (Gesellschaftswissenschaften), Jg. 1988, Nr. 11/G, S. 7 – 19, hier: S.7. 

23  Ebd. S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 84 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

komponiert, so könnte man behaupten, doch für eine Reform musikali-
scher Praxis als aufklärerischer, so dass Aufklärung nicht nur mit, son-
dern durch Musik vollzogen wird, reicht dies nicht aus. Aus diesem 
Grunde erscheint Kneplers These nicht überzeugend. Fraglich ist zu-
dem, ob rein immanente Innovation mit Aufklärung gleichzusetzen sind, 
oder ob es nicht noch etwas Anderem bedarf.  

Etwas präziser fasst Harry Goldschmidt Mozarts Relevanz für mu-
sikalische Aufklärung. Er begreift Aufklärung nicht, wie noch Knepler, 
allein im thematischen Aufgreifen, sondern begreift Aufklärung als eine 
Methode.24  So verwendet Mozart, „die Heiterkeit als Waffe der Aufklä-
rung, das Vergnügen im Dienste der Moral!“25 Aufklärung findet hier 
also bereits auf der konzeptionellen Ebene statt und genau darin läge 
„das gesellschaftliche Engagement“26 Mozarts. Und noch einen weite-
ren programmatischen Punkt der Aufklärung sieht Goldschmidt mit der 
Opernkonzeption Mozarts verwirklicht. Mozart befolge mit dem Kunst-
griff, Ouvertüre und Handlung miteinander zu verschmelzen, ein Büh-
nenpostulats Diderots.  

 
In der Einbeziehung der Ouvertüre in die Handlung haben wir nicht nur einen 
dramaturgischen Anteil zu bewundern. Er erklärt uns nicht nur ihren originellen 
Aufbau mit ihrem pausenlosen Übergang zum ersten Auftritt. Sie zeigt, welchen 
Wert er darauf legte, die Handlung schon vor dem Aufziehen des Vorhangs be-
ginnen zu lassen. Die handlungsmotivierte Ouvertüre – das war ein Stück Auf-
klärung als Methode, in vollem Einklang mit den Bühnenpostulaten Diderots, 
nichts dem Zufall oder der Willkür zu überlassen.27 
  

                                                             
24  Harry Goldschmidt (1988) Aufklärung als Methode. Zu Mozarts „Entfüh-

rungs“-Ouvertüre, in:  Mozart und die Aufklärung. Sitzungsberichte der 
Akademie der Wissenschaften der DDR (Gesellschaftswissenschaften), Jg. 
1988, Nr. 11/G, S. 20 – 28. 

25  Ebd. S. 20.  
26  Vgl. Ebd. S. 21. 
27  Ebd. S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                                                  AUFKLÄRUNG |    

 

85 

Hier wird Aufklärung jedoch noch ganz – wie von Horkheimer und 
Adorno moniert – als Herrschaft aufgefasst. Es ließe sich also bestenfalls 
von einer lockeren Korrelation zwischen prozessualer Aufklärung und 
Musik sprechen, denn Musik selbst ist hier noch nicht Medium des Auf-
klärens, indem es etwa musikalische Vorurteile hinterfragt. Noch ist für 
die Musik die Zeit nicht reif für ein cano aude.   

 
 
TRADITION(EN) NEUER MUSIK 
 
Von der Tradition Neuer Musik kann nicht die Rede sein. Sie hat nicht 
nur eine Tradition, nicht nur einen Ursprung, sondern mehrere Anfänge. 
Bereits Paul Bekker hat auf die unterschiedlichen Traditionslinien in der 
neuen Musik hingewiesen, womit eine lineare und quasi exklusivische 
Geschichte der Neuen Musik, die sich lediglich auf die Linie von Ato-
nalität über Dodekaphonie zum Serialismus hin entwickelt, abzulehnen 
wäre. Neue Musik ist, auch in ihren aktuellen Erscheinungen, kein ho-
mogenes Feld, sondern setzt sich aus unterschiedlichen Musikstilen so-
wie Kompositionsmethoden zusammen. Es ist daher nicht möglich, von 
der Tradition der Neuen Musik zu reden. Freilich ist es möglich, sich 
normativ festzulegen und somit den Begriff der Neuen Musik für be-
stimmte musikalische Phänomene zu reservieren. Man wird nicht um-
hinkommen, sich in dieser Frage festzulegen, denn Neue Musik ist keine 
invariante Entität, die es lediglich zu beschreiben gilt, sondern der Be-
griff ist den Phänomenen vorgeordnet. Aus diesem Grunde will ich vor-
schlagen, dass der Ausdruck Neue Musik hier nicht mit terminologi-
scher Strenge zu verwenden sei, sondern, dass er lediglich als Reflexi-
onsbegriff gilt, der Vorabdifferenzierungen zulässt, welche es in einem 
weiteren Schritt auszudifferenzieren gilt. 

Neue Musik ist nicht absolut neu. Und das Neue kann hier eigentlich 
nur relativ neu sein, so dass das Neue immer nur als eine Geschichtliche 
und nicht als ontologische Kategorie verstanden werden sollte. Erst im 
Vergleich oder in Differenz zu anderen musikalischen Erscheinungen 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 86 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

stellt sich heraus, ob das Label „Neue Musik“ anwendbar ist. Wer er-
wartet, dass Neue Musik so neu sei als wäre sie etwas noch nie Dage-
wesenes, würde die Geschichtlichkeit musikalischer Praxis leugnen. 
Auch Monteverdi hat mit seiner seconda prattica den Anspruch des 
Neuen erhoben ebenso wie die Ars Nova (de Vitry). Die Kategorie des 
Neuen ist also nicht Neues. Das Neue ist ein Anspruch, der auch auf 
Grund bestimmter tätiger Verhältnisse erhoben wird. 

Weiter oben wurde das negative Verhältnis von der Aufklärung zur 
Tradition angesprochen. Tradition galt der Aufklärung als eine negative 
und dogmatische Angelegenheit, die am Selbstdenken hindert. Auch 
Neue Musik hat ein Verhältnis zur Tradition, welches man jedoch als 
aufgeklärt bezeichnen kann. Allerdings setzt dies einen bestimmten Be-
griff von Tradition voraus, der dargelegt werden muss. Für die Tradition 
gilt, dass sie keine ontologische Größe ist, sondern funktionaler Natur. 
Genau damit kann nämlich der Wandel erklärt werden, dem Traditionen 
unterliegen. Traditionen sind keine fixierten Entitäten, sondern ganze 
Handlungskontexte geschichtlicher Art. Kurz: Traditionen sind Sys-
teme, und der Französische Soziologie Maurice Halbwachs würde sie 
als Kollektive bezeichnen.28  

Dieser Ansatz scheint geeignet, um einen negativen ontologischen 
Begriff von Tradition zu verabschieden.29 Es gibt gute und es gibt 
schlechte Traditionen, je nach Kontext. Denn Tradition bedeutet keinen 
Traditionalismus; und es muss hier sogar die Frage gestellt werden, ob 
ein Begriff der Tradition außerhalb der Kategorie des Wandels über-
haupt sinnvollanwendbar ist. Eine Tradition ist schließlich kein handeln-
des Subjekt, das den handelnden Zeitgenossen zu irgendetwas zwingen 
würde. Halbwachs’ Begriff des kollektiven Gedächtnisses scheint eine 
sehr angemessene Reformulierung des Begriffs der Tradition zu sein. 

                                                             
28  Vgl. Maurice Halbwachs (1962) Das kollektive Gedächtnis, Stuttgart. 
29  Auf ein ontologisches Missverständnis scheint eben genau der Traditionsbe-

griff zurück zu führen zu sein, den Helga de la Motte verwendet. Helga de 
la Motte (1990) Neue Musik und Tradition, in: Joseph Kuckertz (hg.), Neue 
Musik und Tradition. Festschrift für Rudolf Stephan, Laaber.  

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                                                  AUFKLÄRUNG |    

 

87 

Kollektive, verstanden als spezifische Praxen, arbeiten mit und an einem 
durch Kooperation funktionierendem Gedächtnis. In genau diesem 
Sinne scheint mir der Traditionsbegriff in der Neuen Musik eine Rolle 
zu spielen. 

Inwiefern Tradition auch in der Neuen Musik eine Rolle spielt, lässt 
sich anhand von Äußerungen diverser Komponisten belegen. Schön-
berg, der zumindest als ein Mitinitiator der Neuen Musik gilt, kommt 
nicht ohne Tradition aus. Er rekurriert auf Bach und Brahms, wenn er 
erläutert, wie er zu seinem produktionsästhetischen Paradigma gekom-
men ist. Er bezeichnet Bach sogar als Zwölftonkomponisten. „Bach ar-
beitete mit den zwölf Tönen manchmal auf solche Weise, dass man ge-
neigt sein könnte, ihn als den ersten Zwölftonkomponisten zu bezeich-
nen.“30 Hierbei macht Schönberg einen sehr großzügigen Gebrauch des 
Ausdrucks „Zwölftonkomponist“, insofern Bach lediglich die chroma-
tischen Töne auf relative engem Raum verwendete. Man sollte unter 
dem Ausdruck Tradition jedoch keinen produktionsästhetischen Kanon 
verstehen. Tradition heißt zunächst nichts weiter als Überlieferung; und 
auch Komponisten der Neuen Musik verorten sich innerhalb eines Über-
lieferungszusammenhangs. Dieser Überlieferungszusammenhang ist 
aber keine positiv gegebene Größe, sondern wird konstituiert von dem 
Fokus der Wahl, der auf mögliche Überlieferungszusammenhänge in 
der Geschichte gerichtet ist, in welche ein Komponist sich begibt. 

Neue Musik – so experimentell und antitraditionalistisch sie auch 
anmuten mag – kann letzten Endes auf Tradition nicht verzichten. Ihr 
Sinn besteht aber auch nicht darin, althergebrachte Kompositionsmetho-
den irgendwie zu aktualisieren. Sie steht in einem Spannungsverhältnis 

                                                             
30  Arnold Schönberg (1992) Stil und Gedanke, Frankfurt a.M.  (Orig. 1950), 

S.45. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 88 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

zwischen Altem und Neuem. „Traditionelle“ Musik31 gilt ihr als not-
wendiger Absetzungshintergrund; und sie stellt die Frage nach dem Ma-
terial in einer Radikalität, die vorher noch nicht da gewesen ist. Zudem 
stellt sie die Frage nach Musik überhaupt – also mit welchen Kategorien 
sie zu beschreiben sei. Näher besehen stellt sich die Frage, ob Musik 
überhaupt ein kriterialer Begriff ist, der sich anhand bestimmter objek-
tiv überprüfbarer Kategorien definieren lässt. 

Es ist nicht allein anhand beobachtbarer Merkmale (Kriterien) ent-
scheidbar, ob ein Stück nun Neue Musik sei oder nicht. Auch das Ver-
hältnis zur Tradition, durch das sie sich auszeichnet, ist keine einfach 
beobachtbare Eigenschaft, sondern unterliegt einer rekonstruktiven so-
wie interpretatorischen Leistung. Tradition ist keine gegebene Realie 
wie etwa ein Bagger oder ein Pflaumenbaum, sie beschreibt eine Struk-
tur der Kommunikation durch die Zeit. Werke Neuer Musik können 
demnach als Antworten auf ältere Werke verstanden werden. Auffällig 
an der Neuen Musik ist auch die Hinwendung zur ganz alten Musik. Mit 
dem Zerfall der Tonalität erledigte sich der homophone Satz, wie er in 
der Musik des 19. Jahrhunderts vorherrschte, zugunsten einer Polypho-
nie, und genau hierin besteht ein Anknüpfungspunkt für die Neue Mu-
sik. Denn die alte Musik war zu einem großen Teil polyphon. Das Prob-
lem, auf das Tradition in der Neuen Musik aufmerksam macht, ist die 
soziale Relevanz von Musik im Rahmen einer möglichen Musikge-
schichte einerseits und andererseits die bedingte Souveränität im Akt der 
Traditionsbildung. Obwohl sie sich, gemäß der Konzeption der Avant-
garde, als gesellschaftliches Organ der Kritik versteht, stößt sie kaum 
auf gesellschaftliche Resonanz. Für die traditionelle Musik gilt ein dazu 
gegenläufiges Modell. 

                                                             
31  Traditionelle Musik ist auch hier keine chronologische Kategorie. In den 

Unterhaltungsmedien wird in der Regel traditionelle Musik gespielt, inso-
fern in ihr die traditionell verankerten musikalischen Kategorien angewen-
det werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                                                  AUFKLÄRUNG |    

 

89 

Ob jemand sich für eine Tradition entscheidet, sich also in einen 
Überlieferungszusammenhang stellt, unterliegt bestimmten Gründen 
oder auch Maximen. Es steht jedoch nicht in unserer Macht, welche Tra-
ditionen als Traditionen in unseren Horizont treten. Es kann dann nur 
darum gehen, aus einer Verstrickung etwas zu machen. Und daher ist 
die Bildung einer Traditionslinie ein Akt der normativen Festlegung: 
Des freien Entwurfs im Hinblick auf die Geschichte. So steht jemand 
nicht einfach in einer Tradition, sondern, wenn es in aufklärerischer 
Hinsicht der Fall ist, versteht sich jemand in einer Tradition und modi-
fiziert sie beständig. 

Exemplarisch wäre hier auf György Ligeti zu verwiesen, der sich 
explizit zu dieser Thematik geäußert hat. In einem Interview mit Eckart 
Roelcke kommt er ausdrücklich auf den Einfluss zu sprechen, den Bach 
und Beethoven auf ihn ausübten. So bekennt Ligeti: „Meine tiefste Be-
wunderung gilt der KUNST DER FUGE von Bach und dem späten 
Beethoven.“32 Dabei geht es Ligeti nicht um die stilistischen Mittel, die 
er reanimieren möchte. Auch andere Komponisten der so genannten 
post-tonalen Musik rekurrieren auf Komponisten der alten Musik. Nicht 
selten wird etwa der Name Josquin Despréz erwähnt. Für Komponisten 
wie Lachenmann und Rihm ist etwa Schubert ein Orientierungspunkt. 
Und diese alten Komponisten, auf die Bezug genommen wird, machen 
sich durch Anklänge in der Neuen Musik bemerkbar. Georg Friedrich 
Haas etwa greift direkt in seinem Stück Uno ex trias auf den Satz des 
Agnus Dei von Josquin Desprez zurück und unterzieht ihn einer „kom-
mentierenden Instrumentation“. Von Tradition kann hier in zweifacher 
Hinsicht gesprochen werden. Zum einen wäre Tradition das, woran kon-
stitutiv und transformierend angeknüpft wird. Die andere Möglichkeit, 
von Tradition zu reden, besteht darin, die Musikgeschichte als eine Art 
Bausatzkasten aufzufassen, um sich unterschiedlicher Stilmittel zu be-
dienen. Komponisten wie Stravinsky oder auch an Schnittke machen 
von diesem Verfahren Gebrauch. 

                                                             
32  György Ligeti in: Eckhard Roelcke (2003) Träumen Sie in Farbe?, Wien, S. 

206.   

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 90 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

Eine Verschränkung von Neuer und alter Musik kann anhand des 
NOCTURNAL Op. 70 von Benjamin Britten besonders deutlich nachge-
zeichnet werden. Als dessen musikhistorischer Ausgangspunkt dient das 
Ayre „come heavy sleep“ aus dem FIRST BOOK OF SONGS AND AYRES 
von John Dowland. Der explizite konstruktive Rückbezug hebt den Akt 
der Traditionsbildung besonders deutlich hervor. Das Nocturnal stellt 
gewissermaßen eine Suite dar; eine Sammlung von Sätzen unterschied-
licher Charaktere, wobei von einem Modell weniger die Rede sein kann 
als von einer freien Verarbeitung der im Come heavy sleep auffindbaren 
Phrasen. Hierin zeigt sich zugleich auch die Qualität der Brittenschen 
Herangehensweise, die alles andere als dürftig ist. Bei genauerem Hin-
sehen stellt sich vielmehr Adornos Verdikt über Brittens „auftrump-
fende Dürftigkeit“33 als ein Vorurteil heraus. Schon die Gesamtdisposi-
tion ist nicht ohne Raffinesse. Was variiert wird, steht nicht am Anfang 
der Variationssätze quasi als Modell, von dem aus die Variationen statt-
finden. Was historisch zuerst da war (das Ayre) wird am Ende des Noc-
turnals zitiert in einer Bearbeitung für Sologitarre. Der empirische Aus-
gangspunkt wird somit zum Fluchtpunkt. Dies ähnelt einem Versuch, 
die causa efficiens durch die causa finalis zu ersetzen. Es gab schon 
vorher Zitate in der Musik, wie etwa das durch Instrumentation kom-
mentierte Zitat des Bachchorals im Violinkonzert Alban Bergs. Und der 
Vorschlag, dieses Zitat als eine Dissonanz im übertragenden Sinne zu 
hören, ist zumindest plausibel.34 Doch welche Funktion hat das Zitat am 
Ende des Nocturnals? Ein „Zurück zu Dowland“ wird dies sicherlich 
nicht bedeuten, denn dafür ist es zu akribisch durchgearbeitet. Um dies 
zu zeigen genügt ein Vergleich der ersten Takte des ersten Satzes, der ja 
nicht wirkliche ein Ursprung ist, sondern ein methodischer Anfang und 
dem letzten Satz, in dem das Ayre zitiert wird und zugleich ein Ende 

                                                             
33  Adorno (2003) Philosophie der neuen Musik, Frankfurt a.M., S. 16. 
34  Vgl. Adorno, Berg – Der Meister des kleinsten Überganges, Franfurt a.M. 

1995, S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                                                  AUFKLÄRUNG |    

 

91 

darstellt. Die historischen Verhältnisse werden als methodische Verhält-
nisse verkehrt. Dies käme einer strukturalen Dekonstruktion gleich, von 
der weiter oben bereits die Rede war. 

Neue Musik über einen Kriterienkatalog definieren zu wollen, den 
Begriff der Neuen Musik also ontologisch aufzulösen, wird aufgrund 
der Heterogenität der kompositorischen Ansätze scheitern. Wer konnte 
schon erahnen, dass etwa die Kategorie der Melodie so grundsätzlich 
suspendiert wird wie etwa in der musique concrète oder in Ligetis 
Klangflächenkompositionen. Aber genau dies sollte zu einem Begriff 
der Tradition gehören, damit dieser nicht in dogmatischen Traditiona-
lismus abdriftet. Es ist der aufklärerische Impuls der Neuen Musik, der 
den Begriff der Tradition in ein neues und bedenkenswertes Licht stellt. 
Sie hat einen freien Umgang mit Tradition und sie tut gut daran, den 
Begriff der Tradition nicht irgendwelchen reaktionären Strömungen 
vorzubehalten, sondern um Tradition zu streiten, sie lebendig zu halten 
und gegen Kolonialisierung zu verteidigen. Erst hieraus wird verständ-
lich, welch erstaunlicher Prozess mit der Neuen Musik hinsichtlich der 
Tradition in Gang gesetzt worden ist. 

 
 
AUFKLÄRUNG ALS MAXIME NEUER MUSIK 
 
Es gibt gegenwärtig Komponisten, die sich explizit zur Aufklärung be-
kennen. Als Vertreter aufklärerischen Denkens in der Neuen Musik sind 
Mathias Spahlinger, Helmut Lachenmann, Dieter Schnebel und György 
Ligeti zu nennen. Von besonderer Relevanz für eine Verhältnisbestim-
mung von Neuer Musik und Aufklärung ist Mathias Spahlinger, da er 
sich quasi manifestartig zur Aufklärung bekennt. Spahlinger spricht als 
ein Exempel Neuer Musik. Es soll versucht werden, eine Bedingung 
Neuer Musik nachzuzeichnen, die sich nicht an stilistischen Merkmalen 
beobachten lässt, sondern dem Aspekt der Geschichtlichkeit neuer Mu-
sik Rechnung trägt. Dabei gilt es zum einen, Aufklärung als immanenten 
Prozess und zum anderen Aufklärung als expliziten Vollzug zu begrei-
fen. Ein impliziter Bezug zur Aufklärung unterliegt der Interpretation 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 92 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

von außen, wohingegen die explizite Bezugnahme auf Aufklärung diese 
zum Programm erhebt. Zunächst wird die explizite Bezugnahme auf 
Aufklärung skizziert, um von da aus die Praxis neuer Musik als zumin-
dest implizit aufklärerische zu beschreiben, d.h. strukturell bedingt wäre 
Neue Musik als Handlungssystem aufklärerisch. 

Spahlinger kommt in seinem Aufsatz DIES IST DIE ZEIT DER 

KONZEPTIVEN IDEOLOGIEN NICHT MEHR ohne Umschweife auf das auf-
klärerische Programm Neuer Musik zu sprechen.35 Bereits der Titel ver-
deutlicht die aufklärerische Stoßrichtung: Ideologien soll eine Absage 
erteilt werden. Genau dies stellt eine Maxime im Sinne des sapere aude 
dar. Und es wird somit deutlich, weshalb Musik erst nach der Aufklä-
rung eine Transformation durchfuhr, da Neue Musik ein Kind der Auf-
klärung sei. 

 
Die Neue Musik ist die erste und einzige Musik (soweit wir wissen), die das 
syntaktische oder sprachähnliche System ihrer eigenen Tradition suspendiert 
oder aufgehoben hat. Sie hat zudem, anders als früherer Paradigmenwechsel, 
keine neue verbindliche Konvention an die Stelle der alten gesetzt. Sie ist ein 
Kind der Aufklärung, des technisch-wissenschaftlichen Objektivismus, der in-
dustriellen Revolution, der politischen Macht des Bürgertums. Sie ist prinzipiell 
selbstreflektorisch. Mithin anti-ideologisch.36 
 
Laut Spahlinger ist Neue Musik ein Kind der Aufklärung bzw. aufklä-
rerischen Denkens, sofern sie bestimmte Bedingungen erfüllt, die zu-
mindest den musikalischen Vollzug generell und nicht unbedingt das 
Werk aufgrund deskriptiver Merkmale betreffen. Sie ist mehr als nur 
klingende Struktur – sie ist ein musikalisches Ethos, was nochmal Ge-
legenheit bietet, auf den Begriff der Tradition einzugehen. Der Kompo-
nist Claus-Steffen Mahnkopf reflektiert ebenfalls das Verhältnis von 
aufklärerischer musikalischer Praxis zur Tradition, denn die Tradition 

                                                             
35  Mathias Spahlinger (2007) Dies ist die Zeit der konzeptiven Ideologien nicht 

mehr, in: MusikTexte 113, S. 35f. 
36  Ebd. S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                                                  AUFKLÄRUNG |    

 

93 

stellt etwas bereit, das es zu überwinden gilt. Für Mahnkopf besteht das 
Ziel der Neuen Musik darin – und darin stimmt er mit Spahlinger über-
ein –, das syntaktische oder sprachähnliche System, über das tonale Mu-
sik verfügt, zu dekonstruieren. Aus diesem Grunde steht bei ihm auch 
der Begriff der Struktur im Vordergrund. Und für eine emotionale Auf-
klärung im Sinne einer Selbstenthüllung durch Musik, die einer rationa-
len Aufklärung folgen müsse, plädiert der Berliner Komponist H. Jo-
hannes Wallmann.37 Als Kind der Aufklärung müsste Neue Musik ein 
bestimmtes Verhältnis unseren musikalischen Vorurteilen gegenüber 
bedeuten. Aber was kann man sich unter dem Ausdruck eines musikali-
schen Vorurteils vorstellen? 

Einfach scheint der Umgang mit Vorurteilen nicht zu sein, sofern 
Gadamers Aussage zutrifft, „dass es legitime Vorurteile gibt, wenn man 
der endlich-geschichtlichen Seinsweise des Menschen gerecht werden 
will“38. Mit seiner Kritik an der Kritik an den Vorurteilen, wie sie von 
der Aufklärung vollzogen wurde, stellt sich Gadamer jedoch nicht gegen 
die Aufklärung, um dem Dogmatismus das Wort zu reden, sondern er 
nimmt eine feinere Differenzierung vor. So stimmt Gadamer mit der Po-
sition überein, die Kant in seinem Aufsatz BEANTWORTUNG DER FRAGE: 
WAS IST AUFKLÄRUNG?39 vertritt.  

 
Der von der Aufklärung in Anspruch genommene Gegensatz von Autoritäts-
glaube und Gebrauch der eigenen Vernunft besteht an sich zu Recht. Sofern die 
Geltung der Autorität an die Stelle des eigenen Urteils tritt, ist Autorität in der 
Tat eine Quelle von Vorurteilen.40   

 

                                                             
37  H. Johannes Wallmann, Integrale Moderne. Vision und Philosophie der Zu-

kunft, Saarbrücken 2006, S. 13. 
38  Hans Georg Gadamer (1975) S. 261. 
39  Immanuel Kant (1968) Werke in zwölf Bänden. Bd. XI, Wilhelm Weischä-

del (Hrsg.), Frankfurt a.M. 
40  Gadamer (1975) S. 263. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 94 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

Das Subjekt allein kann jedoch nicht der letzte Fluchtpunkt des richtigen 
Vernunftgebrauchs sein, sondern es bedarf zur Aufklärung einer Öffent-
lichkeit. Zudem würde ein radikaler Verzicht auf Autorität sämtliche 
Geschichte in Frage stellen; doch diese Autorität muss dann sachlicher 
Natur sein. Gadamer interpretiert die Aufklärung dahingehend, dass sie 
zwar nicht Abschaffung von Autorität sei – und auch nicht sein kann –, 
sondern dass sie „die Unterwerfung aller Autorität unter die Vernunft“41 
bedeutet. 

Auch musikalisch kann von Vorurteilen und Autorität die Rede sein. 
Zwar mag es unmöglich sein, völlige Vorurteilslosigkeit zu erreichen, 
doch zumindest kann eine Aufklärung über falsche Vorurteile durch 
blinden Gehorsam der Autorität gegenüber stattfinden. Dabei sind Vor-
urteile keine bloß subjektiven Angelegenheiten, sondern sind schon 
durch den öffentlichen Raum vorgezeichnet. So meint Nietzsche, dass 
unsere Begriffe Vorurteile seien. Einen aufklärerischen Umgang mit 
musikalischen Vorurteilen stellt die Einleitung zur Harmonielehre 
Schönbergs dar. Er entlarvt nämlich die Rede von den so genannten na-
türlichen Kunstgesetzen sowie der Natürlichkeit des abendländischen 
Tonsystems bzw. der wohltemperierten Stimmung als Vorurteile, die 
nicht den Geltungsstatus haben, den sie beanspruchen, jedoch von Leh-
renden an den Kunstakademien verbreitet werden. Diese nämlich wür-
den handwerkliche mit normativen Aspekten vermischen. Er erhebt mit 
seiner Harmonielehre hingegen den Anspruch, zur musikalischen Mün-
digkeit zu führen, indem er den Schülern bloß die Mittel zur Komposi-
tion an die Hand gibt, doch ihrer Kreativität jedoch nicht durch norma-
tive Vorentscheidungen vorgreifen will, indem er ein ästhetisch unter-
füttertes System vermittelt, da er sie nicht als normatives System, son-
dern als eine beschreibende Darstellung begreift.  

Ein weiteres Vorurteil, das Schönberg im Gefüge der Kunstakade-
mie sah, war die Dichotomie von Konsonanz und Dissonanz. Anhand 
der Obertonreihe versucht Schönberg zu zeigen, dass Dissonanz und 

                                                             
41  Ebd. S. 262. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                                                  AUFKLÄRUNG |    

 

95 

Konsonanz keine Gegensätze beschreiben, sondern lediglich eine unter-
schiedlich große Distanz zum Grundton bedeuten und deshalb für das 
durchschnittliche Gehör, das weniger analytisch ausgerichtet ist, einen 
höheren bzw. geringeren Grad an Fasslichkeit implizieren. Es ist für 
Schönberg also kein Naturgesetz, dass eine „Dissonanz“ aufgelöst wer-
den muss. Das Gebot der Auflösung besteht nur innerhalb eines be-
stimmten normativen Systems, jedoch ohne Anspruch auf universale 
Gültigkeit. Auch die Wertung eines Intervalls als dissonant oder konso-
nant ist kein Naturgesetz, sondern verändere sich geschichtlich, wofür 
Schönberg auf musikethnologische Forschung verweist, die gänzlich 
andere Tonsysteme als das der abendländischen Musik erfassen konnte. 

Der weiter oben von Spahlinger erhobene Anspruch der wissen-
schaftlichen Objektivität ist daher nicht ganz unproblematisch, da nicht 
alle Belange menschlichen oder gesellschaftlichen Lebens – und auch 
keine musikalischen – mit der Wissenschaft zu erfassen sind. Im Gegen-
teil kann ein Szientismus, als naiver Glaube an die Wissenschaft als 
oberste Instanz des Problemlösens, zu einem regelrechten Obskurantis-
mus führen. Nicht wenige an den positiven Wissenschaften orientierten 
Musiktheoretiker sowie Ästhetiker halten die positiven Wissenschaften 
für den einzig tauglichen Kandidaten zur Lösung bzw. Beantwortung 
ästhetischer Fragen normativer Art.42 Dann kann also auch der überstei-
gerte Glaube an die Wissenschaft in ein Vorurteil umschlagen und somit 
den Abschied vom aufklärerischen Denken bedeuten. Und aus diesem 
Grunde erfolgte nach der epochalen Aufklärung eine Vernunftkritik, der 
zufolge man naturwissenschaftliche Erkenntnis nicht mehr als absolut 
setzen kann.43 

                                                             
42  Vgl. René Thun (2007) Das Realismusproblem in der gegenwärtigen Mu-

sikphilosophie, in: U. Tadday (Hrsg.), Musik-Konzepte, München 2007. S. 
87-102. 

43  Hierzu: Gernot Böhme (1988) Permanente Aufklärung, in: Gunzelin Schmid 
Noerr. Metamorphosen der Aufklärung, Tübingen, S. 20 – 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 96 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

Das Problem, das mit einer rein naturwissenschaftlichen Analyse 
einhergeht, besteht in Erkenntnis bedingenden Festlegungen kategoria-
ler Art. So sind denn auch Gegenstände der Geisteswissenschaften von 
anderer Gegenständlichkeit als die Objekte der naturwissenschaftlichen 
Betrachtungen. Zudem wäre eine Reduktion auf naturwissenschaftli-
ches Wissen kein Garant für Vorurteilsfreiheit, wie sie, im Sinne der 
Aufklärer, mit den Naturwissenschaften erreicht werden sollte. Im Ge-
genteil kann von einem Obskurantismus gerade in ästhetischen Diskus-
sionszusammenhängen die Rede sein, wenn etwa vermeintliches Wis-
sen, das die Lebenswissenschaften bereitstellen, zur normativen Direk-
tive missbraucht wird. Und auch Schönberg kann hier als ein Aufklärer 
gelten, indem er den Aberglauben, der darin besteht, Kunstgesetze auf 
Naturgesetzte reduzieren zu können, am Beispiel der Dissonanz regel-
recht dekonstruierte. Der Rekurs auf Naturgesetze ist für den ästheti-
schen Diskurs in normativer Hinsicht wenig hilfreich, da wir als Perso-
nen Kunstwerke vor dem Hintergrund unserer Erfahrungen und Präfe-
renzen beurteilen.  

Wie Schönberg, so bestreitet auch der Serialist Boulez die Möglich-
keit zur Rechtfertigung musikästhetischer Entscheidungen durch Natur-
gesetze.  

 
Auch ist es wahrhaft grotesk, alles auf die so genannten natürlichen Funktionen 
zurückführen zu wollen [...] nichts, aber auch gar nichts rechtfertigt, physikalisch 
und psychologisch, ein System mehr als ein anderes [...]44 
 
In diesem Sinne kann Neue Musik als die Fortsetzung der Aufklärung 
mit musikalischen Mitteln betrachtet werden. Diese Aufklärung besteht 
etwa in der Abschiednahme von dem Vorurteil, dass die Tonalität ein 
ewiges Gesetz sei, womit sie einen ästhetischen Objektivismus negiert, 

                                                             
44  Pierre Boules, Kulturen sind sterblich, in: Was ist Musik?, in: Melos Heft 3 

(1959), S. 69, hier zitiert nach Beate Kutschke, Wildes Denken in der Neuen 
Musik, Würzburg 2002, S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                                                  AUFKLÄRUNG |    

 

97 

denn dieser würde die Geschichtlichkeit des Menschen ignorieren. To-
nalität war – wenn schon kein Gesetz – kraft der Konvention für einige 
Jahrhunderte die Regel. Weshalb aber sollte ihr der Status eines unab-
änderlichen Gesetzes zukommen? Schönberg behauptet indirekt auch, 
dass ästhetischer Konservativismus zugleich das Ende aller weiteren 
Kunst bedeute, denn „Kunst heißt Neue Kunst“45. Szientistisch moti-
vierte Ästhetik hingegen zielt darauf ab, ästhetische Gewohnheiten zu 
bestätigen und zu zementieren. 
 

 
 
 

                                                             
45   Schönberg (1992) S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839437926-004 - am 13.02.2026, 07:26:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

